
ЪЪХ{2~

Géczi János

FEJEZETEK A RÓZSA KULTÚRTÖRTÉNETÉBŐL

PhD értekezés



2

TARTALOM

BEVEZETÉS

A KÖZÉPKOR RÓZSÁI

1. A korai kereszténység
2. A koszorú
3. Az édes illat
4. A paradicsom képe a korai kereszténységben
5. Mária virága
6. A kolostorkertek rózsái
7. Az iszlám kertek
8. A középkorban termesztett rózsafajok
9. Szentek rózsalegendái
10. Legenda aurea
11. Mária kertje: a hortus conclusus
12. A rózsa regénye
13. Rózsafiizér
14. A mértéket adó rózsa
15. Rosa mystica
16. Madonna a rózsalugasban

A RENESZÁNSZ RÓZSÁI

1. Növénygyűjtők, növénygyűjtemények, herbáriumok
2. Rózsák a kertekben
3. A test rózsái
4. Minták a rózsák ábrázolásához
5. Adatok a magyar reneszánsz rózsajelképeihez

FORRÁSOK

BIBLIOGRÁFIA

ÁBRÁK JEGYZÉKE



3

BEVEZETÉS

"...a rózsának, mint szimbolikus képnek, annyi a jelentése, hogy már-már semmit sem 
jelent: misztikus rózsa, rózsának rózsaélete, a rózsák háborúja, a rózsa a rózsa a rózsa, a 
rózsakeresztesek, köszönet a pompás rózsákért, tündöklő, tiszta rózsaszál." - mondja Umberto 
Eco regénye címét és jelentését magy arázva a Széljegyzetek A rózsa nevéhez-ben.1 Ezt a 
mondattöredéket az elmúlt tíz év jelkép-lexikonjainak szinte valamennyije idézi, és azok is, akik a 
rózsa áttekinthetetlennek talált jelentéseire kívánják felhívni a figyelmet.2 A XVI. századtól 
kezdődően, a rózsának az európai kultúrában betöltött eredendő és kiemelkedő fontosságát egy 
Szapphónak tulajdonított kijelentéssel szeretik bizonyítani: a rózsa a virágok királynője. A 
mondás eredetileg nem a görög költőnőtől, hanem az V. századi Tatianosztól származik/ A 
tatianoszi szöveggel: "Ha Zeusz királyt akart volna adni a virágoknak, a rózsa uralkodna a 
virágok felett"4; mutat rokonságot Böckler 1688-as Ars Heraldica-ja, a rózsa 
jelentéstartományáról szóló bekezdés részlete is: "... virágok közé tartozik a rózsa, amely királyi 
méltósággal ruháztatik fel, mert különleges felfrissülést, nagyvonalúságot és hallgatást jelent."' A 
kereszténység organikus világképén belül is számos olyan rózsaszimbólum található (Mária 
vonatkozásában a feminin, Krisztushoz kapcsolódóan pedig a maszkulin jellegűek), miként az 
antik mitológiában is, ami arra utal, hogy a rózsa a növények között megkülönböztetett 
fontosságú volt.

A rózsaszimbólumok valóban azon jelképek közé tartoznak, amelyeknek rendkívüli 
módon változatos jelentései és jelentés-összefüggései varrnak - s mindezek művelődéstörténeti 
variációi sem elhanyagolható számúak. Ha tekintetbe vesszük, hogy' a különböző eszme- és 
vallásrendszerekben eltérő módon, és nem egyszer különböző értelmű vagy más jelképekkel - 
koszorú, piros-fehér, vér, férfi-nő. Paradicsom, élet - is társulhatnak, valóban áttekinthetetlennek 
tűnhetnek a rózsával kapcsolatban álló szimbólumrendszerek. S az sem körmyíti a leírást, hogy 
női-anyai, szerelmi, szexuális jelentésük mellett eszmény-, halhatatlanság- és élet-szimbólumként 
is van jelentésessége, kapcsolatai okán pedig bajelhárító- (pl. köszöni, kenet), beavató- (pl. 
számmisztika), gyász-, halál-, kozmológia (pl. Paradicsom), szakrális (antik istenek, Jézus, Szűz 
Mária) vagy éppen transzcendens-szimbólumok eleme is, vagy éppen szimbólumpárok része 
(élet-halál, piros-fehér, földi-égi stb ). Mindezek mellett ritkán előforduló, alkalmi vagy egyedi, de 
művelődéstörténeti szempontból fontos jelképek része is: mint például Dante Paradicsom­
ábrázolása vagy a iszlamita költészetben a rózsa szokásos rózsa vulva-jelképe mellett megjelenő 
phallosz-jelkép.

A rózsaszimbólumok feltárása mellől - a fenti néhány példa is mutatja - azonban 
gyakorta hiányzik vagy kevésbé látszik fontosnak a rózsa-fajok botanikai tulajdonságainak 
bemutatása - holott éppen ezek voltak azok. amelyek alapot teremtettek a gazdag jelképiség 
kifejléséhez. A rózsa szimbólumtörténetének követéséhez szükségesnek látszik a biológiai 
vonatkozások vizsgálata, továbbá, ami ebből következik: a rózsa emberi kultúrába kerülése

ECO, U. (1988) 586. (Barna Imre fordítása)

2 Legutóbb: "...a rózsának, mint szimbolikus képnek, annyi a jelentése, hogy már semmit sem jelent." 
in: PÁL J. - ÚJVÁRI E. szerk. (1997) 395.

3 NÉMETH Gy. (1990) 191.

4 ld. 2.

5 BÖCKLER. G. A. (1688) Ars Heraldica. Das ist: Hoch-edle Teutsche Adels-Kunst. Nürnberg, (reprint: 
1971. Graz) in: BIEDERMANN H. (1996) 329.



4

biológiai alapjainak áttekintése és értelmezése is. Számos esetben, amilyen például a rózsához 
kapcsolt számmisztika, közvetlen összefüggés mutatkozik a rózsák habitusbéli sajátosságai és a 
reájuk épülő jelképi tartalmak között, máskor nem ennyire egyértelmű, s kiterjedtebb, oldalágakra 
mutató vizsgálatokat kíván a pólusok egymásnak való megfeleltetése.

A rózsák családja eredetileg kb. 80 millió évvel korábban, a Föld északi félgömbjének 
északi területén alakult ki és élt. s egyes fajai onnan húzódtak délre - ez elterjedés módosulásával 
a fajok kromoszómaszerelvénye csökkent. A kromoszómaszám és a klimatikus viszonyok között 
korelláció mutatható ki. A rózsák fajai legdélebben csak a mediterrán éghajlati viszonyok között 
találják meg maguknak az alkalmas életkörülményeiket. Trópusi rózsa nincs: ez az oka annak is, 
hogy a rózsák a déli félgömbre csak az utóbbi néhány száz évben s az ember jóvoltából jutottak
el.

Az északi félgömb valamennyi kontinensének rózsái hasonló környezeti és ökológiai 
igényűek: fényigényesek, szárazságtűrőek - ámbár az oligocén kori kövületei, a legrégebbről 
fennmaradt rózsafossziliák éppen egy nedvességkedvelő rózsa 32 millió éves maradványai. A ma 
recens 200 rózsafaj szoros rokonságot alkot. A fajok közötti természetes hibridizáció, a számos 
kisebb mutáció eredményezi a család tagjainak nagyfokú változatosságát. A rózsafajok botanikai 
elkülönítése nehéz.

Az európai ember kultúrájába került rózsafajok száma azonban csak egy tucatnyi. A 
mediterrán kultúrák által beemelt a Rosa canina, a R. gallica, a R. alba, s talán a R. centifolia és 
a R. damascena - feltételezik, hogy az első használatba vont rózsafaj géncentruma a Kaukázus 
vidékén lehetett. E rózsák évente egyszer virágzanak, sziromleveleik színe a (R. gallica kivételével 
a) rózsaszín különböző változata.

A ma közismerten nevelt valamennyi kerti rózsa nyolc ázsiai eredetű fajnak a kettő vagy 
több variációjából eredeztethető: ezek a R. chinensis, a R. foetida, a R. moschata, a R. multiflora, 
a R. odorata, a R. rugósa és a R. Wichuraiana.0 Az ázsiai eredetű fajok között vannak a sárga 
virágúak, a többször vagy állandóan virágzóak és a kúszó jellegűek.

A keleti kultúrák klasszikus rózsái közül négyet azonosítottak, ezek egyike sem került be 
Európába az újkor kezdetéig. A R. multiflora, a R. chinensis (=indica), a R Banksiae és a R. 
laevigata orvosi fölhasználása Kínában i. e. IV. századtól látszik bizonyítottnak. E gyógyszerek 
ismerete azonban nem került be Európába, amint a korabeli rózsák sem jutottak el földrészünk 
kerti gyűjteményeibe.7

Az ősi rózsafajok virága ötszirmú, de mivel a porzók azon képessége, hogy szirmokká 
alakuljanak: nagy. a szirmok száma a természetes és a mesterséges változatoknál megnövekedhet. 
Az i. e. IV. században Theophrasztosz a rózsák szirmainak számát 5 és 100 darab közé teszi8 
(bár az ő Százlevelű rózsája nem azonos a ma ezen a néven ismerttel), s Hérodotosz följegyzése 
is ismert a Midasz király kertjében nevelt 60 szirmú rózsáról. A feltűnő, színes, nagy és könnyen 
hozzáférhető virág minden bizonnyal közrejátszott abban, hogy a rózsa fölkeltette az ember 
érdeklődését, de nem szabad azt sem elhanyagolni, hogy egyes változatok intenzív illatúak. Az 
élénk virágszín és a karakteres illat az oka, hogy a rózsa egyidejűleg szerepet kapott a korabeli 
népek vallási szimbólumai között, valamint a táplálkozási, a higiéniai és a medicinális 
szokásaikban. A rózsák használatba vételének okai azonosak, felhasználásuk azonban más-más 
célú. így például a rózsa illóolaját fölhasználó jelölés egyszerre szolgálta az istenekkel való 
kapcsolattartást, az egészségmegőrzést, a bajelhárítást vagy éppen az ízesítést.

Azon európai népek kultúrájában, amelybe beépült a rózsahasználat, mindegyikben 
azonos indokokkal - és természetesen: háttérismerettel - szerepel. De - a növényföldrajzi, 
ökológiai okok mellett - nem csak ez a tény bizonyítja a rózsa kultúrába vonásának közös

6 SHEPHERD, R. E. (1954) 3-6.

7 PHILLIPS. R. - RIX. M. (1993) 22-23.

THEOPHRASTUS Enquiry Into Plants 6.6.4.



5

eredetét. Amely nyelveken e növények megnevezése a 'rózsa' főnévre vezethető vissza, ott a rózsa 
ugyanazon színjelölésére is szolgál.

A rózsa először a kisázsiai mediterrán kultúrákban, s onnan kiindulva a Földközi tenger 
menti területeken, majd a teljes mérsékeltövi Európájában tesz szert jelentőségre: a fehér ember 
kultúrájába annyira beépül, hogy attól elválaszthatatlanná is vált. A ninivei ékírásos táblák 
orvosi feljegyzési, sokak szerint már tartalmaznak adatokat a rózsáról - de ez épp úgy további 
bizonyítékokra vár, miként Szíria, Frigia, Egyiptom birodalmi népeinek rózsaismerete. 
Ugyanakkor ebben az időszakban alakulnak ki azon jelképi és köznapi-gyakorlati 
növényhasználati módok, amelyek révén aztán később az addig felhasználatlan növényeket is 
emberi használatba vonják. A tápanyagforrás növényi jellegében s az azzal összefüggő 
medicinális és higiéniai eljárásokban vagy technológiákban nyilvánvaló hasonlóságok léteznek a 
korai mediterrán civilizációkban, s ugyanúgy fellelhetőek azonosságok és párhuzamosságok a 
mítoszokban, a kultuszokban és rítusokban. így például itt alakul ki a koszorú és az illatos 
anyagok használata - s ennek a változatos módjai fogadják hamarosan magukat a rózsafajokat is.

A rózsa a kis-ázsiai elterjedését feltehetőleg a perzsa kertkultúrának köszönheti: e 
kerteknek, illetve a benne található növényeknek egyszerre volt táplálékforrás, egészségügyi és 
vallási funkciójuk. Egy-cgy növénynek több okból való használata elősegíti a faj termesztésben 
maradását. A rózsák európai megjelenését egy knósszoszi, i. e. XIX-XVII. század között készült 
freskó ábrája bizonyítja, a rózsaolaj első használatára az i. e. XIII-XII. századi püloszi 
feljegyzések utalnak. Rózsákról már a homéroszi költeményekben is szó esik. A rózsakultusz első 
jeleit, a rózsák változatos kultikus felhasználását a görög szerzők szövegei mutatják. A vallási, az 
állami és a családi ünnepekkel, a házasságkötéssel vagy a temetkezésekkel, a lakomákkal vagy a 
kertépítéssel, az áldozathozatallal vagy díszítéssel több vonatkozásban is kapcsolatba kerül a 
rózsa: mindenek előtt mert a szerelemistennő Aphrodité, az alvilágistennő Perszephoné és a 
sokféle alakban tisztelt Dionüszosz történeteinek állandó növénye.

A görögök rózsaszeretete a rómaiaknál szenvedéllyé változott. A római mitológiában is 
szimbolikus szerephez jutó rózsák továbbra is a szépséggel, a fiatalsággal, a termékenységgel, az 
élettel való szoros kapcsolatra utalnak. A növényi díszek, akár a görögöknél, mindenek előtt az 
istenek tiszteletére szolgáltak. Bár a koszorú ismerete görögöktől érkezett, a rómaiak voltak, akik 
ezt birodalmi terjeszkedésükkel egyidejűleg széles körben szokásossá tették. A koszorúviselet 
szigorúan szabályozott volt. Cato szerint az erkölcsi hanyatlás akkor vette kezdetét, amikor a 
kisebb katonai győzelmek alkalmával is rózsakoszorúval kezdték jutalmazni a győzteseket.

A rómaiak növekvő igényük kielégítésére a rózsatermesztést tökélyre vitték. Plinius 
História naturálisában 12 ismert rózsát említ: ezek valamennyien a R. gallica, a R. canina. a R. 
alba, a R. damascena és talán a R. centifolia alakkörébe tartoznak. A rózsákat gyógyászati 
felhasználásra is termesztik, Plinius harminckét hatóanyagát ismerteti, de a virágokat a szépségük 
miatt is nevelik. Mindezt csak kiegészíti a kozmetikai és a kulináris felhasználás. Kiterjedt 
rózsakertészetek és rózsakereskedés szolgálják az igényeket, szakkönyvek kínálnak hasznos 
tanácsokat. Varró, Columella, Palladius De re rusticája, Seneca Bevezetés a 
természettudományokba, Plinius enciklopédikus műve vagy Vergilius Georgica-ja mind-mind 
foglalkozik valamilyen formában a rózsa szépségével és termesztési eljárásaival.

Egyiptomban a hellenisztikus korban a lótusz kultuszát felváltva kezdődik a rózsáé: az 
Itáliának szükséges rózsát a provinciákon állítják elő, itt is. A rómaiak rózsával való ünneplését 
VII. Kleopátra is átveszi. Az első növénymaradványok az i. u. első századokban létesült 
egyiptomi sírokból kerülnek elő, amikor a rózsákból temetkezések virágkoszorúi készültek.

A Bibliában néhol előforduló rózsa9 kifejezés számos vélemény szerint nem erre a 
növényre vonatkozik. Az eredeti héber szó gumós növényt, nárciszt vagy sáfrányt jelöl. Vannak,

9 Sir 39.13: Hallgassatok rám, istenes fiaim, s virulni fogtok, mint rózsa a víz mentén.
Sir 50.8: ...mint a tavasz rózsája, mint a patak partján virágzó liliom, mint nyári napokon a tömjénfa 

ága,...
Bölcs 2.8: Koszorúzzuk magunkat feslő rózsákkal, még mielőtt elhervadnának.



6

akik szerint e rózsa a vízpartokon élő oleander. A bibliai rózsa kifejezés még átvitt értelmű, s a 
virág szó helyett használatos.10 E 'virág' csak a korakereszténység idejében fog a rózsává változni.

A középkor kezdetén a rózsatermesztésnek nem használt a rómaiak mértéktelen 
virágkultusza. De miként a rózsatermesztés és a rózsahasználat gyakorlati eljárásait nem veszik 
át a rómaiaktól, nincs szükségük a görögök botanikai jellegű - elméleti - ismereteikre sem. Az 
ókereszténvség pogányellenessége a rózsa szimbólumként valóilletve kertészeti használatát már- 
már végletesen kizárta: egyedül piros virágszíne - amely által a vértanukhoz illetve a 
Paradicsomhoz jelképrendszeréhez volt illeszthető - biztosította szerepét. A korai középkor 
szerzetesi kertjeiben is csupán azért jutott hely néhány rózsatőnek, mert a növény gyógyászati 
felhasználását a mártírokhoz, illetve Krisztushoz való kapcsolódása lehetővé tette.

Az antik rózsák közül csak azok a fajok illetve változatok maradnak fenn, amelyek léte 
nem kötődött finom kertészeti technológiákhoz. A R. canina, a R. gallica mellett (talán) két 
Európa mérsékeltövi tájain is honos fajt, a R. albá-t és a R. pimpinellifoliá-t vonták be a 
termesztésbe - s mindegyik használatát mindenek előtt szakrális s abból következő medicinális 
okokkal magyarázhatjuk.

A későbbi középkori kereszténység rózsahasználatát és -szimbólumait azonban nem csak 
saját eszmei hagyományai határozták meg. A rómaiak (s általuk a többi antik kultúra népei) 
növénytermesztési és kertkultúrája, még ha rendkívül csekély mértékben is. de 
továbbhagyományozódott, s a középkor derekától, mintegy az iszlamita hatások megjelenésével 
egyidőben, ismét felhasználhatóvá vált. A rózsa, az első évezred fordulójára, a fokozatosan 
terebélyesedő Mária-kultusz kialakulásával Mária virága is lesz - hogy később. Szent Domonkos 
rózsafuzérének elterjedése után elsődlegesen az Istenanya attribútumává alakuljon át.

Mivel a rózsa egyszerre volt képes mindkét nem tulajdonságait jelölni, a kereszténység 
rózsaszimbólumai korán elvesztették kontúros jelentésüket - a rózsaszimbólumok garmadája 
alakult ki a rózsa botanikai tulajdonságaira épülve: a tüskésség-tüskétlenség, a fehér-piros (majd 
csak jóval később, a reneszánsz végével, a sárga szín), a virágzás időpontja, a 
növényszimbólumokkal és az állatszimbólumokkal való összevethetősége mind alapot teremtett 
arra, hogy a korábban egységesnek látszó jelképiség szétszálazódjon. Mindez azonban csak a 
keresztényi jelentéstartalmú erkölcstan keretén belül játszódik le.11

A lassan kifejlődő világi kertkultúra, és az udvari nemesi kultúra is megteremtette a maga 
rózsajeleit. Ebben együtt látszik megjelenni a kereszténység és a profán (az antikvitáshoz 
egyenlőre alig, a naturalizmushoz egyre erősebben kötődő) rózsakedvelés. A testiség vaskosabb 
megjelenítéséhez sok lehetőséget kínál föl az addig csak Mária asszonviságát kifejező piros virág.

A mártírok vörös rózsája, a szüzek fehér lilioma együttesen mutat a fehér rózsa irányába: 
e két szín egyszerre lehet Krisztus és Mária sorsának hivatkozója. Az egyéni, meditativ 
vallásosságban ez a virág már mindkét alak kezében - nem egyszer egyidejűleg is - megjelenik. 
Az Énekek éneke alapján elképzelt kert (mint kozmológiai szimbólum) közepére Mária kerül, a 
maga növényei közé: e hortus conclusus idővel átalakul rózsaligetté, a rózsaliget pedig majd 
olyan kárpittá, trónná, épület belsővé, amelynek díszítésére rózsák illetve rózsamotívumok 
szolgálnak. A sárga rózsa reneszánsz végi megjelenése, s a rózsafuzérbe való beleillesztése 
tovább bővíti majd a rózsa színszimbolikáját.

A rózsa világi jelenlétét a VIII-IX. századi uralkodói kertek, és Nagy Károly listája a 
haszonkertekbe javasolt növényekről tette lehetővé. Hogy szakrális célok mellett profán módon is 
lehet ezeket használni, megerősíti az udvari kultúra, majd pedig a reneszánsz szépséghite. A 
kertkultúra fellendüléséhez s egy új természethasználat kialakulásához, amelyben szerepe van a

Sir 24.14: Magasra nőttem, mint Engedi pálmája, mint a jerikói rózsaültetvények. 
Én. 2.1: Én Sáronnak rózsája vagyok, és a völgyek lilioma.

10 BAYLEY, H. (1912, 1996) 228-229.

11 STIRLING J. (1991)



7

testi-lelki élvezeteknek és harmóniának is az antik ismeretek hozzáférhetősége s a 
természettudományi megfigyelési módszerek változása vezetett el.

A botanikailag is azonosítható rózsa ábrázolása a kükladikus kultúrákban kezdődik el s a 
hellenisztikus kor végéig megmarad: Pompeji freskóin rózsaszerű rózsák láthatóak.

1. ábra: A római kertek kedvelt növénye volt a rózsa: de ekkor még lugasként nem használták 
fel e növényt. A freskón ábrázolt tetőrácsozat rózsái vágott virágok.

A rózsaábrázolások mellett a sumérektól kezdődve ismert díszítő funkciójú rozetták 
használata is megmarad és a rózsa és rozetta közötti átmeneti formák sokasága alakul ki. Az 
ábrázolt virágok sziromszáma általában öt, de ettől eltérő számú - 4, 6, 7 és 8 is lehet.

2-3-4. ábra: Az antik tükör peremére rozettákat illesztettek. A római dombormű étkezéshez 
készülő matrónája fölött már fölismerhető virágokból: rózsákból készült virágfüzér lóg alá. 
Hasonló virágfüzért látunk a halottsiratást ábrázoló domborművön is.

Az antikvitásból átkerül s a korai keresztényeknek is megtűrtté majd fontossá válik a 
rózsa: pontosabban, a rózsa jelentése, hiszen a virág ábrázolásának a pontossága majdnem egy 
évezredre elhanyagolt marad. A rózsa, mint a mártírok és Krisztus virága szokásosan stilizált, 
puritán (az ábrázoló technikák következményeként is leegyszerűsített) formában kerül 
ábrázolásra. A rózsa túlvilágot jelképező szerepe növekszik, így az ilyen témájú allegóriák 
részévé is válik.

5. ábra: Nagy Károly megbízásából 781-783 között készült Godescalco evangeliáriuma az 
aacheni udvarban. A Krisztust körbefogó stilizált növények között egyszerűsített rózsák is 
találhatóak.

A körökből álló szirmok között a virág csészeleveleit is megrajzolják: de ez a rózsa még 
mindig rozetta-szerű. Majd a kéziratok, a kódexek rajzain, a korai nyomtatványok fametszetein a 
rózsákat leginkább a - az egyszerű, majd az összetett - fűrészelt szélű levelekkel és a szirmok 
közé kinyúló csészelevelekkel jellemzik. Az 1499-ben kiadott Herbarius négy szirmos virágfejű 
rózsáját kézzel ki is színezték - az azonos kiadások példányainak fekete-fehér ábrái eltérően 
vannak színezve. E munkát a tulajdonosok is elvégezhették.

6. ábra: Egy 1491-ben kiadott Ortus sanitatis ábráján egyszerű és összetett levelekkel 
ábrázolják a rózsát. A csészelevelek típusosak. A telt virágok szirmain már a cimpákat is 
ábrázolják. A szirmok néhol bádogszerűen merevnek látszanak, visszahajlóak - az 
iparművészeti tárgyakon láthatjuk hasonló habitusúaknak a rózsákat.

7. ábra: Kézzel kifestett rózsa, egy Velencében, 1499-ben medicinális célokra szolgáló 
könyvből. Ugyanezt a metszetet mutatja be A középkor rózsái /14. ábra is.

8. ábra: 1520-ban készült German Herbarius rózsája: elnagyolt metszet, amely éppen azért 
felmutatja a középkor típusosnak talált rózsa-jegyeit.

A rózsa és a seb, a szenvedés, a rózsa és a vér, a rózsa és a túlvilág közötti kapcsolat 
rögzült marad, de a férfi szentek és vértanuk mellett a Mária-kultusz kezdetével Mária és a női 
szentek mellett is megjelenik. De a továbbiakban is a férfi, mint pl. Szent Sebestyén vagy éppen 
Szent Rókus sebeire épp úgy mint Krisztuséra rózsákkal, rozettákkal utalnak.

9. ábra: A pestislap Szent Rókus ábrázolásán öt szirmú rózsák veszik körül Rókusi és az 
angyalokat.



8

A nőalakokhoz kapcsolódó rózsák allegorikus jelentései között a "közbenjárás", a 
szeretettel telt őrzés, az élet fennmaradásához szükséges anyaság és termékenység is szerepel. 
Giotto XIII. századi Caritas-allegóriáján a rózsakoszorús alak egy égi kéztől veszi át a 
gyümölcsöt s helyezi a tál rózsái és termései közé. Az Istenanya-ábrázolásokban a rózsák 
szülésre, életre, örömre való utalások is megjelennek. Mária 'földies' tulajdonságai lehetőséget 
nyújtanak arra, hogy az attribútumát a földön élő asszonyokra is vonatkoztassák.

10. ábra: Giotto: Caritas

11. ábra: Zöld homokkőből készült s eredetileg festett volt az Istenanya a rózsabokorral. A 134 
cm magas szobor 1320 körül készült s jelenleg Münchenben van kiállítva.

A Mária-ábrázolások többségén, amilyen Mária a hortus conclususban, majd a Mária a 
rózsakertben, a rózsák a korábbinál botanikailag hűebbek. és önmagukban is élvezhetőén szépek 
lesznek. A rózsák jelentésességében távolodnak, majd szét is darabolódnak a pólusok.

A késői gótikában és a reneszánszban azonban e rózsás Máriák mellett továbbra is 
megtalálhatóak lesznek olyan alkotások is, ahol a virág Máriához és (többnyire a gyermek) 
Krisztushoz egyként kapcsolódik.

A rózsák stilizált formáit a szakrális tárgyak, építmények, helyek díszítésére majd a 
mindennapi eszközöknél, tárgyaknál, épületeknél is felhasználják: ahol a biblikus jelenetek keretét 
is épp úgy adják, mint a profán textilek mintázatát vagy könyvek díszét is.

12. ábra: A kölni dóm Dominikánus kápolnájának rózsaablaka.

13. ábra: A pisai dóm XII. században készült bronzkapuján a bibliai jelenetek tábláit rozettás 
keretek választják el.

A Mária-kultusz rózsája a világi élet - keresztény erkölcsiségű - rózsája is lehet, 
amennyiben Mária és a világi élet között összhang marad. Az udvari kultúra köznapjaihoz a 
rózsa pompás és a szakrális jelentéseire egyenlőre visszautaló díszként kezd jelen lenni. A rózsa 
keresztény tartalmától legtávolabbra a vágáns költészet jut el, de az antik és profán tartalmakat 
újít meg.

14. ábra: 1415 táján készítették Guelderni Mária imakönyvét. A gótikus miniatúra a világi 
öltözetű hölgyet Szűz Mária hortus conclususából kialakult rózsakertben ábrázolja. A rácsra 
négy és öt szirmú rózsákat festett a párizsi mintákat követő festő. A képet körbefogó virágok 
között is stilizált, négy szirmú rózsák.

15. ábra: Biagio di Giorgio: Szűz, gyermekével

A rózsa, miközben számtalan olyan jelkép része lesz a reneszánszban, amely egyszerre 
középkori és antik meghatározottságú, a természeti vizsgálatok tárgyává is válik. A 
rózsajelképek jelentése és ábrázolása is egymásba épül, szétbonyolódik. De ha a herbáriumok 
gyógynövényeként ábrázolják, akkor minden kétség nélkül felismerhetőnek kell lennie.

16. ábra: A tübingeni Leonhard Fuchs: História Stirpium (1542) kötetében ábrázolt rózsa 
egyszerre mutatja a vad alany szimpla sziromkörű és a nemes változat telt és színes virágát is.

17. ábra: Könyvminta a bolognai természetbúvár, Ulisse Aldrovandi, az egész állatvilágot 
feldolgozó munkájának Ornithológia (1599) kötetéből.



9

18. ábra: A XV. századi fametszeten összezsúfolódik mindaz, ami Jézus Krisztus 
megfeszítésével és szenvedésével összefügg,: az elárulás és a kereszt, a keresztre feszítés 
eszközei és a kakas. Vérző sebei köré öt szirmú rózsákat vésett a fametsző.

Mégis, mi annak az oka, hogy a rózsáról szóló tudás ilyen egységesnek tekinthető az 
antikvitás végétől kezdődően? Csupán az kevésnek látszik, hogy a növény ismeretét a rómaiak 
a görögségtől átveszik és az egész birodalmukban elterjesztik.

A rózsa nem volt sosem olyan alapvetően meghatározó növény a mediterrán terület antik 
kultúráiban s majd a keresztény Európában mint az élelmezésben nyersanyagot nyújtóak és az 
értéktárolásban szerepet játszóak, mégis mindvégig kimutatható a jelenléte és a szerepe. S 
mindez nem csupán elszigetelt földrajzi területekre, vagy felhasználási formákra, de szerte a 
kontinensen igaz.

A rózsa antikvitásból való átöröklődése több szálon futott. A korai kereszténység számára, 
amellett, hogy férfias szimbólumnak tekintette, a medicinális használat őrizte meg. Az 
arisztotelészi szemlélet értelmébe a világot négy őselem hozza létre. Ez őselemek 
tulajdonságaira - hideg, nedves, száraz, meleg - építve jött létre a hippokrateszi négy nedv tan, 
amelyet Galénosz, s majd őt követve a középkori orvoslás is vall. s amelynek rendszere 
határozza meg a gyógyítás mibenlétét. A középkor orvoslása - függetlenül attól, hogy annak 
új teológia hátteret ad - gyakorlatában antik eredetű. Szemlélete majd csak Paracelsustól 
kezdődően változik meg, de elemei még évszázadokkal később is kimutathatóak lesznek és az 
eljárásai - például a herbáriumok által - a gyakorlatban is megmaradnak. így maradhat jelen a 
rózsa, mint a hévség hűtésére való gyógyszerszolgáltató alapanyag mintegy ezerötszáz éven 
keresztül.

Amikor a reneszánsz visszanyúl az antik tudáshoz, akkor onnan nem kell neki újra 
felfedeznie a rózsát, csak a régiek rózsahasználatával kell megújítani a szigorúan szabályozott 
keresztény szokásokat. Amit azonban kétségtelen a reneszánsz fejez be és terjeszt ki a rózsa­
jelképek tartalmában az, hogy a virág a szépséget is képes lesz az egyéb tartalmai mellett 
vagy azok híjával is, megjeleníteni.

A rózsáról való ismeretek terjesztését majd homogenizálást a Római Birodalom, majd 
pedig az teszi lehetővé, hogy képes volt beépülni a kereszténység szakralitásába, és nem 
törlődik a medicinális gyakorlatból sem. A kertészeti gyakor lat újraalakulásával a rózsa 
világiasodása is elkezdődik, de a virág szépségének fölfedezése csak az új esztétika 
kifejtésével együtt jelenik meg, amelyet áthat az antikvitásból eredő tudás.

További homogenizáláshoz vezettek a reneszánsz technikai és technológiai találmányai.
A könyvnyomtatás jóvoltából ismertté válhatott az antikvitás tudományosnak nevezhető 

irodalma, de mert összevethetővé váltak a kortársi tudás eredményei: pl. az élővilágot 
számbavevőké, így a botanikusoké is. Pl. Mathias de Lobéi Plantarum seu stirpium história 
című, 1576-ban megjelent (s már közel 2500 növény rajzát tartalmazó, hét nyelvű indexxel 
kiegészített) könyvében valamennyi korábbi növénytani szakmunkát is fölsorolja. A 
szakismeretek rendszerezése is további fejlődéshez kínál módot - a kialakuló botanika egyre 
gyorsabban függetleníti magát a közvetlen gyakorlati haszontól és a szépségigény 
kiszolgálását sem tekinti már a feladatának: a gondolkodás számára elvonatkozatási 
lehetőségeket kínál. S ezzel a tendenciával csak látszólag áll szemben, hogy a növények 
ábrázolása ellenőrizhetően hitelesebb és részletgazdagabb lesz.

Mindez magyarázatul szolgálhat arra is, hogy a rózsáról, mint gyógyászati céllal 
termesztett növényről s mint vallási célokra felhasználható virágról valamint a rózsa profán 
használatáról a magyar adatok is ugyanazt az eredetet és ugyanazt a szerepet árulják el, mint 
az Európa bármely területéről származóak. A rózsajelképek és rózsaszerek függetlenül, hogy 
vallási, természetismereti vagy profán tartalmúak:Európa szerte közel azonosak, s 
területenként érdekfeszítő, de kicsi variabilitást mutatnak.



10

A KÖZÉPKOR RÓZSÁI

1. A korai kereszténység

A rózsa, amely a görögök és a latinok pogány istennőinek életében kitüntetett szerephez jutó 
virág, a vallási kultuszokban változatos célokból számos módon fölhasznált növény, s a 
mindennapok életvitelét, netán élvezését avagy éppen a kivételes jómódúak luxusát bemutatni 
hivató ékítmény, dísz, a korai kereszténységben hirtelen elvesztette a jelentőségét. Miközben a 
latinok még a rózsakertjeiket ápolták, hiszen nem volt olyan alkalom, amely ne kívánta volna meg 
a maga virággal való megbecsülését s a császárok és környezetük a katonai pompák alkalmával 
avagy a lakomáikon hajószám pazarolták el a messze földről hozott, illatozó, feltűnően színes 
szirmú rózsát, az egyistenhitet választó keresztények megtagadtak mindent, ami őket a 
többistenhitre emlékeztette. A keresztények az I. század végével azonban nemcsak a Római 
Birodalom államvallásától távolodtak, majd határolódtak el, hanem a zsidóságtól, a keleti 
vallásoktól és a misztikától, illetve a görög szemléletet magában foglaló vallási irányzattól, a 
gnoszticizmustól is. Hitük tisztán tartása érdekében saját erkölcstant, s egy ennek kifejtését 
szolgáló szervezetet hoznak létre. A III. évszázadra mintegy kétmilliós, a IV. évszázad elejére 
mintegy hatmilliós kereszténység elsősorban a városokban élő alacsonyabb rendű, szegény 
népesség köréből szerveződött. A társadalmi különállás magától is az elkülönülés irányába hatott, 
s a művelt pogány szokásokkal és jogokkal - amelyek szerint egyébként sem számított minden 
ember egyformának -, valamint az azokat képviselő állammal szemben a kereszténység 
ellenségesen, illetve elutasítóan viseltetett. Mindehhez hozzájárult a pogányok váltakozó 
kíméletlenségű keresztényüldözése.

Az elvszerűség, a házastársi hűség, a szüzesség, a hiten alapuló felebaráti szeretet, a 
szerénységgel páros jóság és a szenvedések hősies elviselése a földöntúli boldog élet reményében 
mind olyan - keresztényi - erény volt. amely egyre inkább vonzotta a polgárokat, s új, 
áttekinthető, tiszta és magukénak érezhető célok alá rendelte az életüket. Azoknak a becsülete, 
akik meggyőződésükért a kínzást, a megalázást, a halált is vállalták, egyre nagyobb lett. A 
vértanúk szenvedésüket az isteni kegyelemben való részesedésként élték meg, amelyet (legalábbis 
kezdetben) éppen ezért semmivel - koszorúval, virággal, díszekkel - nem illett profanizálni. 
Kelemen, alexandriai püspök például azért tekintette a rózsával való koszorúzást bűnnek, mert 
Jézusnak töviskoszorút kellett viselnie.12

E vallásgyakorlók a keresztény emelkedettségű életre való törekvéshez aszkézist követeltek, 
amely példaértékével mások számára is vonzóvá válhat. A karthágói Tertullianus (160 k.-220 k.) 
az egy házat támadó vádak hatástalanításáért írt műveiben az állami hatalom és a keresztény 
erkölcsöt romboló pogány viselkedési módok ellen is föllép, amikor elítéli az antik kultúrát, s 
annak mindennapi megnyilvánulásait. Az alexandriai Tatianosz13 is, majd Tertullianus 
egyházatya - keresztény kortársaihoz hasonlóan - elutasítja a színházat, a 
tömeglátványosságokat, a kultikus és ünnepi események megtartását, mert nemtelenek és 
összefüggnek a pogánysággal; a nők szépítkezését14 vagy az özvegyek újraházasodását, a szüzek

12 ALEXANDRIAI CLEMENS: Paedagogos II., 8.. valamint: SZUTORISZ, F (1905) 612.

13 Például TATIANOSZ 11.2. „Nem akarok király lenni, a meggazdagodás nem áll szándékomban, 
elutasítom a hadviselés művészetét, gyűlölöm a paráznaságot, nem törekszem arra sem, hogy hajózzam 
a harácsolás miatt, nem versenyzek koszorúkért, távol áll tőlem a hiú dicsőség vágya, a halált megvetem, 
felette állok mindenféle betegségnek, nem emészti lelkemet semmiféle bánat.”

14 TERTULLIANUS De spectaculis. illetve: De cultu feminarum. illetve Ad uxorem. Ford.: Vanyó 
László és mások. In: VANYÓ L. Szerk. (1986)



11

fátyol nélküli megjelenését, mert erkölcstelenségre adhatnak okot, s egyáltalán: mindezek 
feleslegesek, ráadásul ördögi - mert hasonmásokkal élő - kísértésekkel járnak együtt. 
Gyalázatnak állítja az élvezetek valamennyi formáját, amint olvasóját hitvitázóként megszólítva 
kérdi: „Vagy tetszhet-e Istennek a kocsihajtó, annyi lélek háborgatója, annyi őijöngésnek, annyi 
változó hangulatnak a kiszolgálója, akit maga az ördög díszített fel, hogy mint valami koszorúval 
ékesített vagy selyemfiú módjára kifestett papot, mint egy fonák Illést, szekerestül elragadja?”15 
Állítja, hogy az igazság alkotója nem szeretheti a hamisságot, lévén az koholmány, tehát 
paráznaság. A világi s kóros élmények ellenében fölajánlja azokat a viadalokat, amelyben „mi 
nyeljük el a koszorút”16. S éppen az Istennek tetszőt.17 (Ha vért is kívánna valaki, az akkor már 
legyen a Krisztusé!)

A pogány mulatságokkal szembehelyezi a keresztényüldözés mártírjainak szenvedéseit és 
megdicsőülését, a vértanúság idealizálását szolgálandó Perpetua és Felicitas aktáit kiadja - s 
erősen tiltja a hatalom üldözése elől való menekülést.18 S ő az, aki a korábbi időkben oly örömmel 
használt, ember által készített és adott növénykoszorút immár csak az Istentől kapható, 
mártíroknak szentelt legfőbb megbecsülés jelének tekinti.19

A II. századi Jusztinosz. görög apologéta sem állít mást: „Sem rendszeres 
áldozatbemutatással, sem virágkoszorúkkal nem hódolunk emberi alkotások előtt, melyeket a 
templomokban felállítottak és isteneknek neveznek, ezeket mi értelmetlennek és halottnak 
tartjuk...”20 Szokásaik közül kiemeli, hogy „...a halottak sírjára nem viszünk ital-, illat- és 
ételáldozatokat, meg koszorúkat”.21

Miként a rózsát annyira eltávolították a keresztények életéből, hogy még csak az elhaltak és az 
elpusztítottak tetemére sem lehetett tenni vagy bokrával a sírokat beültetni - hiszen az a földi 
hívságok virága -, ugyanúgy eltűnik a rózsaolaj használata is. A korai keresztények azt tartották, 
a betegségnek nem anyagi hanem szellemi eredete van, s hogy- Krisztus a testében (= egyházában) 
tovább gyógyít, azaz a gyülekezet tagjait megbetegedésükben is szolgálja: az egyház megszentelő 
szolgálata a betegek olajjal való megkenése.22 Az olajjal kenés s általában minden olaj-, illetve

15 TERTULLIANUS Ápol. I. 1.

16 TERTULLIANUS 65.

1 TERTULLIANUS Ápol. II. 1. „Ha úgy '/éled, hogy szórakozásokkal fogod eltölteni ezt az időt, miért 
vagy oly hálátlan, hogy az Istentől kapott megannyi nemes élvezetet kevesled és fel sem ismered. Mert 
mi gyönyörűségesebb, mint az istennel - Atyánkkal és Urunkkal - való megbékélés, mint az igazság 
megvilágosodása, mint tévedéseink felismerése, mint a bocsánat múltbeli nagy-nagy bűneinkre? Lehet-e 
nagyobb élvezet, minthogy megcsömörlünk magától az élvezettől: nagyobb, mint az egész világ 
megvetése, mint az igazi szabadság, mint a lelkiismeret épsége, az élet megalapozottsága, a halálfélelem 
semmissége, nagyobb élvezet annál, hogy megtaposod a pogányok isteneit, kiűzöd a gonosz szellemeket, 
orvosszerekről gondoskodok keresed a megvilágosodást. Istennek élsz. Ilyenek a keresztény ember szent, 
örökös és ingyenes látványosságai; bennük leld fel a te cirkuszi játékaidat, bennük szemléld a századok 
versenyfutását, számláld az elrobogó idők lefutott köreit, figyeld várakozva a beteljesülés céloszlopait; a 
gyülekezet közösségei mellett állj ki, isten jeladására ugorj talpra, az angyal kürtszavára emelkedj fel, a 
vértanúk pálmájára légy büszke.”

Ix TERTULLIANUS De fuga in persecutione

19 TERTULLIANUS De coronna

20 JUSZTINOSZ I. Apológia IX. 1.

21 JUSZTINOSZ Apológia XXIV. 2.

22 SZÁNTÓK. (1983) 118-119.



12

kenethasználat is illetlenné vált. A kivonulás könyve szerint (30,33) a profán kenethasználat 
halálbüntetést vont maga után.2’ A szent kenet mirhából, fahéjból, kálmosból és kassziából 
készült, s csak szent célra volt felhasználható.

E keresztény egyszerűség, amely Isten szempontjai szerint minden földi hívságot kiválogat és 
elutasít, Krisztus testét és vérét áldozatnak tekinti, s ennek alapján a keresztények szertartásain 
vérontás nélküli (más néven élő, titokzatos) áldozat lett a szokásos. A pogány áldozatoktól ezért 
alaposan különbözik a keresztény áldozati istentisztelet, melyen Krisztus testét és vérét a hívők 
kenyér és bor formájában veszik magukhoz. Ezen összejöveteleknek kezdetben szegény 
magánházak, később templomok és bazilikák adtak helyet, amelyeket azonban csak szerényen - 
szövetekkel, festéssel, mozaikokkal - díszítettek fel.

A későbbi századokban - a vallási üldözések elmúltával - az ókeresztények jelképellenessége 
ha nem tűnt is teljesen el, de alábbhagyott. Firmicus Matemus. a szicíliai származású ügyvéd 
(3007-350 után ), aki, a 341-es, pogány kultuszt megtiltó, illetve 346-os császári rendelet 
hatására kereszténnyé vált s A pogány vallások tévelygéséről című munkájában fölcsapott 
térítőnek, a korai apológia mestereinek érveit összegyűjtve, Kelemen, Jusztinosz, Lactantius 
gondolatait - és közhelyeket - fölhasználva intéz könyörtelen támadást az akkorra már társadalmi 
háttér nélkül maradt pogány vallások ellen. Kétségtelenül szellemesen, amint azt az egyik átirat 
mutatja: „Ceres egyetlen leányát, akit a görögök Persephonenak hívnak, mi, hangalakját 
megváltoztatva. Proserpinának, többen kérték feleségül. Az anya külön-külön gondosan 
mérlegelte az egyes kérők érdemeit. De mert az anya döntése mindaddig valamennyiük előtt 
bizonytalannak látszott, egy gazdag paraszt, akit gazdagsága miatt Plútónak hívtak, mivel 
észveszejtő szenvedélyének hevében a halogatást nem bírta elviselni, és mert a bűnös szerelem 
tüzében égett, midőn Percus közelében rátalált a lányra, elrabolta. Percus egyébként tó Henna 
város határában, meglehetősen kedves és bájos, kedvességét a virágok tarkasága adja, mert egész 
évben az egymást váltó virágok koszorúja övezi. Megtalálhatod ott a bimbót hajtó jácint minden 
fajtáját, a nárcisz lányhaját, vagy ami a rózsát felülről aranysárgává festi.. /24 A harcos egyház 
hangján megszólaló Matemus - elődeihez híven - a kenet használatát is csak a halál közelében 
levő embereknek javasolja, igaz, megengedi, hogy' az immár illatos legyen!“' S ez a kenet által 
felkínált édes illat azonos lesz majd azzal, amely az önfeláldozásuk és szenvedésük okán koszorút 
kapó mártírok jutalmául szolgál: hiszen az nem más, mint a Paradicsom26 kellemes és átható 
odora.

A rózsa némi megbecsülése és idézése a IV. századdal ismét visszatért; a virág a mártírok 
jelképévé vált. A rózsa a mártírok vérével kapcsolódik össze. A vér jelképére pedig, amelynek

23 HAAG, H. (1989) 1694.

24 FIRMICUS MATERNUS A pogány vallások tévelygéséről 7.

25 FIRMICUS MATERNUS A pogány vallások tévelygéséről I. 2. „Ami pedig azt illeti, hogy illatos 
kenőccsel kenik meg torkukat, átlátszó hazugsága miatt ki ne vetné meg ezt a hitványságot. Megvannak 
hát a Sátánnak is a maga felkentjei, és mert ő maga az Antikrisztus, ezért bűnös társasága révén a 
szerencsétlen embereket gyalázatos nevének felvételére csábítja. Tartsd meg ezt a kenőcsöt a 
halottaknak, tartsd meg a meghalni szándékozóknak, hogy akiket hurkodba fogtál, azokat süllyeszd 
mérges kenőcsöddel megkenve a gyászos és örök halált jelentő pusztulásba!

Más kenőcs az, amelyet az Atyaisten egyetlen fiának átadott, és amelyet a Fiú isteni méltóságának 
fenségében a hívőknek oszt! Krisztus kenőcse halhatatlan keverékből készül, és alapanyagainak égi 
illata teszi kellemessé! Ez a kenőcs az ember romlandó tagjait kioldja a halál kötelékéből, hogy a 
korábbi embert eltemetve, ugyanabból az emberből nyomban másik új ember szülessék - még áldottabb 
körülmények között. Ahhoz, hogy ezt szemléletesebben kifejthessük, föl kell tárnunk a szent 
olvasmányok rejett utalásait. Dávid ugyanis, hogy eme kenőcs jótékony hatását kinyilatkoztassa, ezt 
mondja: Szépséged tündöklő az emberek fiai előtt, báj ömlött szét az ajkadon, Isten megáldott téged 
mindörökre.”

26 VANYÓ L. Szerk. (1984) Perpetua és Felicitas szenvedése 11.1.



13

bármelyik mediterrán kultúrában megtaláljuk a maga fontos - mindenkor isteni - szerepét, 
láthatólag a kereszténységnek is szüksége van. Tertullianus mondja: „Semen est sanguis 
christianorum”27 - a feláldozottaké, s ezt ugyanaz a rózsa kezdi jelképezni, amely Adónisz Mars 
által kiontott vérét is.

Amint a rózsa, mintegy a túlvilág bizonyítékaként jelen van a diocletianusi üldözések alatt 
mártírhalált Dorottya szenvedéstörténetében, ugyanígy más vértanúaktákban is fellelhető. A 
betlehemi kisdedek halálát bemutatandó, a „keresztény Horatiusnak" nevezett Aurelius 
Prudentius Clemens (348 к. - 410) himnuszában28 is felbukkan.

„Salvate, flores martyrum 
Quos lucis ipso in limine 
Christi insecutor sustulis, 
Ceu turbo nascentes rosas.

Vos, prima Christa uictima, 
grex inmaculatorum tener. 
aram ante ipsam simplices 
palma et corona luditis.”

„Mártírbimbók, köszöntelek, 
akiket napjuk küszöbén 
Krisztus űzője fölkapott, 
mint rózsaszirmokat a szél.

Mit használt Heródes bűne? 
Ti, első Krisztus-áldozat, 
gyerekraj, pálmátokkal és 
koszorútokkal játszotok.

(Babits Mihály fordítása)

TERTULLIANUS A keresztények vére a kereszténység magja III.

28 PRUDENTIUS C.. A. Salvete, flores martyrum. (fordította: Babits Mihály) In: Világ világossága 
(1992) 28.



14

2. A koszorú

A rózsa, a koszorú, az illat összetartozik, ezért átmenetileg tágabbra kell vonni a vizsgálódás
körét.

Az ókereszténység a pogányság koszorú- és illóolaj-használatától kezdetben elhatárolta magát, 
de néhány területen - még ha erősen módosult formában is - hajlandó volt azt átvenni. 
Hasonlóképpen mehetett végbe a szimbólumhasználatnak ez az elfogadása, mint amit Kelemen 
ajánl. Ő azt javasolta a keresztényeknek, hogy használják azokat a római kultúrában elterjedt 
jelképeket, amelyeknek saját, keresztény jelentést tudnak adni.29 Ezeket a jeleket a katakombákon 
is láthatjuk, s legtöbbjüknek, mint például a galambnak vagy a halnak nincs sajátságos keresztény 
- tehát a környezettől elütő - jellege.

A koszorút - K. Baun szövegelemzései szerint - az ókereszténységben elsődlegesen a 
sportversenyekből származtatható győzelmi jelvényként értelmezték. A szerző mindezt a 
versenyzés és a sportversenyek népszerűségével, illetve a saját megtapasztalás lehetőségével 
magyarázza.3" A győzelem fogalmához -az antik sportversenyeknél - hozzátartozik a hírnév (a 
győztesé, a családjáé, a városé, a szülőföldé), az ünneplés (a díj átvételekor s az azt követő 
szertartáson, illetve lakomán), a dicsőség; s mindezek következményeként a halhatatlanság is. A 
római győzelmi koszorú a hősies magatartást jelezte, a győzelem előtt viselt koszorú pedig az 
elszántságot és az áldozatosságot (s vélhetőleg az istenek hatalma alá tartozást). A római 
császárkori felvonulásokban oly nagy szerephez jutott koszorúzások és koszorús felvonulások 
következtében a koszorú értéke csökkent. S egyéb versenyeken, cirkuszi játékokon, vetélkedőkön, 
szónoki teljesítmények elismeréseként is lehetett koszorút kapni, a koszorút ráhelyezték a 
győztesek síremlékére is. Hogy ilyen koszorús versenyek a IV. században is voltak, arról Szent 
Ágoston is tanúskodik.jl

A koszorúviselet mindvégig vallásos jellegét annak köszönheti, hogy maguknak a 
versenyeknek, harcoknak, viadaloknak rendszerint vallásos természete is volt. Az elesetteknek az 
antik görögöknél az alvilággal kapcsolatba hozott növényekből készült koszorúk jártak - ez is 
vallási színezetet biztosított eme alkalmaknak. S akár az istenek, akár a halottak dicsőségére 
szervezték ezeket az eseményeket, azokat Tertullianus bálványimádásnak minősíthette.32

1. ábra: Péter és Pál vértanúsága koszorúját felajánlja Krisztusnak. A dioclétiánusi 
üldözésekkor meghalt két keresztény orvosnak, Kozmának és Damjánnak szentelt templom a VI. 
században épült. A S. Cosma e Damiano templom apszismozaikján a „ coronatio martyrum ” 
látható

Annak az okát azonban, hogy az ókeresztények mégis használják a koszorút, abban kell 
keresni, hogy a zsidók szintén szimbólumként ismerték és használták, például a sátoros ünnep 
nyolcadik napján - ámbár maguk is a pogányoktól, valószínűleg a hellénektől vették azt át.33 A 
koszorúkról a Salamonra való irodalmi utalások is említést tesznek,34 s a beavatásoknál is

29PAEDAGOGUS III. 59,2. Griechische Christliche Schriftsteller 12, 270. In: VANYÓL. (1997)

30 BAUN, К. Der Kranz. In: Antike und Christentum. Theophaneia 2. Bonn 1940. In: VANYÓ L. 
(1997) 144.

31 SZENT ÁGOSTON Vallomások IV. 2.1.

32 TERTULLIANUS De spectaculis XII. 1-ХШ. 1.

33 VANYÓ L. (1997) 148.

34 VANYÓ L. (1997) 148.



15

megtalálhatók. Mirtuszból, olajágból és rózsából készített koszorúkat a zsidók is használtak.
Ezek számukra a boldogság, az örök élet és a megharcolt élet jelképének számítottak. ’"

A Jelenések könyve 2.10. szerint: „Légy hű mindhalálig, és neked adom az élet koronáját.'’ A 
keresztény koszorú tehát a zsidóságtól ered. De a koszorúhoz hasonlóan a fehér36 ruha is: abban 
jártak a sátoros ünnepek papjai. A koszorú és a fehér színű öltözet a győztesek tulajdonába kerül, 
s erre utal Jakab, amikor azt mondja: „Boldog ember az. aki a kísértés idején kitart, mert miután 
kiállta a próbát, elnyeri az élet koronáját, amelyet az Úr megígért az őt szeretőknek' . ’7 Erre 
hivatkozik Péter az alábbi szavaival: „És amikor megjelenik a föpásztor, elnyeritek a dicsőség 
hervadhatatlan koszorúját”,38 s erre Ezdrás könyve: „Kik azok, akik fehér ruhában vannak, s 
fejükön koszorú, kezükben pálma? Ezek isten fiai... ”39 De ezt igazolja Pál második levele is: 
„Ama nemes harcot megharcoltam, futásomat elvégeztem, a hitet megtartottam, végezetre 
eltétetett nekem az igazság koronája, amelyet megad nekem az Úr, az igaz bíró ama napon, de 
nem csak énnekem, hanem mindazoknak is, akik várva várják az ő megjelenését. -0(1

2. ábra: AIV. századból való szarkofágon (Vatikáni Múzeum) Krisztus fejére töviskoszorút 
helyeznek. Középen a kereszt áll, rajta virágból készült győzelmi koszorúi, benne Krisztus 
nevének görög anagrammája

3. ábra: Ariánusok keresztelőkápolnájának kupolája (Ravenna, V. sz.)

Az ókeresztény elképzelésnek megfelelően az Utolsó ítéletre váró szentek felsorakoztak 
Krisztus trónja előtt - fehér ruhában, kezükben mártírságuk koronája, s a dicsőséges pálma. A 
trón jobb és bal oldalán - amint az a Paradicsomra jellemző - egy-egy bokor (bár: négyszirmú) 
rózsa.

Cyprian (200 k.-258) a keresztény egyházat olyan kerthez hasonlítja, ahol a győzteseket, akik 
a szenvedések végén eljutnak oda, vörös rózsakoszorúkkal fogadják, azokat pedig, akik a békében 
győznek, fehér liliomokból font koszorúk.41 Ezt a felsorolást Szent Jeromos (347 k.-420) az 
ibolyával egészíti ki: szerinte a véráldozattal szerzett hitvallás „...koszorúját rózsákból és 
ibolyából fonják”.42

AIV. századán élt Theodosius római udvarának keresztény költője, Aurelius Prudentius 
Clemens a gyermekmártírokról szerzett versében az ártatlanul elpusztult ifjakhoz a pálmaágakat 
és a koszorúkat társítja.

35 VANYÓL. (1997) 149.

36E színhasználat nem támasztja alá:" A fehér szín a tisztaság, az ártatlanság, a győzelem, a tökéletesség 
és az isteni fény, a piros a tűz, a mennyei ragyogás, a fény, a melegség, a szeretet, a vér, a vértanúk és a 
hatalom jele. A liturgikus színhasználatban a vörös mint a vértanúk jele, a fehér, mint a szüzesség jele 
azonban csak a 13. században fixálódik. In: SEIBERT, J. (1986)

37 Jak, 1,12.

38 1 Pét. 5.4.

39 VANYÓ L. (1997) 150. és Ezdrás 2,45-47.

40 2. Tim. 4,7-8.

41 Epist. ad martyres 1,8 Migne valamint 4. 249 és 622. és HEINZ-MOHR, G. - SOMMER, V. (1988)
132.

42 Epist. CVIII, 31, Eustochium. In: Cabrol és társai, Bd. XV, 1, S. 12 In: HEINZ-MOHR, G. - 
SOMMER, V. (1988) 131.



16

Az V. századtól kezdődően egyre több mozaikon ábrázolják fehér ruhában, koszorús fővel a 
mártírokat és a szenteket - gyakran paradicsomi környezetben, amelyre a pálmák vagy a 
gyümölcsös ágak. a rózsák, valamint a liliomok utalnak. A koszorú vagy korona a szentség, a 
vértanúság, az erényes élet, a szüzesség jutalma, végül pedig a keresztényként leélt életé is lehet. 
Ez a koszorú - mint a San Vitale szakálltalan Krisztus-ábrázolásán látható - Krisztustól 
származik, vagy a szentlélek galamb formában hozza. Isten keze tartja, avagy éppen a mártír 
viszi magával.

4. ábra: A világ kék gömbjén trónoló Krisztus a négy folyó által is jelzett paradicsomi 
környezetben nyújt át egy koronát (Ravenna, San Vitale, 6. sz.). A korai kereszténység koszorúi 
a középkor során koronákká alakulnak át

A koszorú vagy korona akár a kereszten látható, vagy valamilyen mennyei szimbólum felett, 
akár angyalok tartják Mária, Krisztus vagy a vértanúk feje fölé, akár az Isten adja át, akár pedig 
Krisztus osztja ki valakinek, avagy neki nyújtják át, s legyen bármilyen anyagból is, vagy 
gyümölcsből, vagy ami a leggyakoribb: virágokból, mindenkor a mennyei győzelem jelének 
mutatkozik. A koszorú ugyanakkor tanúságtétel is (akár kapják, akár adják),43 annak a 
beteljesedése, ezért is „hervadhatatlan"’, „győzelmi”, „dicsőséges”, s ezért mondják az „élet 
koszorújának”.

5. ábra: Philipp van Thielen: Angyali üdvözlet (ill. Szeplőtelen Szűz virágfüzérben), (1650 k. 
Esztergom, keresztény Múzeum)

Hrabanus Maurus (776-856) a szent vértanúkról szóló himnusza44 erről a koszorúról szól:

„Nincs szó, nincs ajak clzcngeni azt, amit 
Nékik tartogatol ég jutalmukúl;
Bíbor vért csepegő homlokuk elfödi 
Tündöklő, koszorús babér.”

(Sík Sándor fordítása)

A koszorúról, mint jelképről éppúgy szó esik Walahfried Strabo Hortulusában, ahol az egyház 
legfontosabb jelképeinek tartott rózsából és liliomból készített koszorút ígérnek a győzteseknek, 
mint Dante Divina Comédiájában, ahol az apostolok és evangélisták is rózsakoszorút kapnak, de 
Angelus Silesius is azt javasolja, hogy a lélek az úr vérétől legyen olyan vörös, mint a rózsa.

Mint később látni fogjuk, a gyümölcs-, illetve virágkoszorú-ábrázolások a reneszánsz 
korszakkal még gyakoribbakká váltak. A koszorúk, akár korábban a füzérek, a kultikus fótémát 
gyakorta keretbe fogják, s üzenetét fölerősítik, hiszen maguk is az évszakos rendet, az örökös 
körforgást, az életet vagy annak a bőségét jelképezik.

43 Jel 4,10-11.: „...a huszonnégy vén leborult a trónon ülő előtt és imádta az örökkön-örökké élőt. 
Letették koszorúikat a trón elé, és így kiáltottak: Méltó vagy Urunk istenünk, hogy tiéd legyen a 
dicsőség, a tisztelet és a hatalom, mert te alkottad a mindenséget: akaratod hívott létre és teremtett 
mindent.”

44 Hrabanus M. Himnusz a szent vértanukról. In: SÍK S. (1989) 132-135.



17

3. Az édes illat

Az illatok felhasználásával történő áldozathozatal minden keleti nép kultúrájában jelen van, 
például a Biblia is mintegy harminc illatszert ismer. A kereszténységben az ételek áldozása mellé 
társul eredetileg az illatáldozás, ott is a tömjénégetés, ahonnan ez az eljárás leválik. Az 
illatáldozat önállósodásának eredményeként a tömjén mellett fölhasználható fústölőszerré válik a 
balzsam, a galbanum, a masztix (a zsidótömjénnek nevezett storax)45 A füstölés közösségi 
szokását, az illatáldozati oltár elterjedt használatát Lukács evangéliuma is bizonyítja: „Történt 
pedig egyszer, hogy amikor csoportjának beosztása szerint papi szolgálatot végzett az isten előtt, 
a papi szolgálat szokott módja szerint, sorsolással őt jelölték ki arra, hogy bemenjen az Úr 
templomába, és bemutassa a füstölőáldozatot. Kinn pedig a nép egész sokasága imádkozott a 
füstölőáldozat órájában. Ekkor megjelent neki az Úr angyala, és megállt a fustölőáldozati oltár 
mellett jobb felől.”46 A fústölőszer tulajdonlása, az azzal való kereskedés vagyont és hatalmat 
jelent.47

Az illatszerek mindennapi használatának formái megegyeznek a korai és a kortársi pogány 
szokásokban elterjedt módokkal, akár az élet örömeinek kifejezésére, amely szigorúan 
gyakorlandó a vendéglátáskor vagy a szexuális kapcsolatokban, akár más, szellemi eredetű 
kapcsolatok megjelölésére és nyilvános vállalására használták azokat. Ámbár illatszer használata 
a pusztuláshoz, a gyászhoz nem illeszthető48, hiszen az éppen az élet jelképes megjelölése. A 
keresztényeknek szól az „Amikor pedig te böjtölsz, kend meg a fejedet (...) hogy böjtölésedet ne 
az emberek lássák, hanem Atyád'549 intése is, éppen azért, hogy az Istennel való kapcsolat vállalt 
és látható legyen.

Az illat bensőséges, hittel telt, állandósult kapcsolódás megjelenülése. Az illat, e fizikailag 
tapasztalható valóság - a fizikailag nem tapasztalhatónak a megnyilvánulási formája. Kapocs, 
amely létezését sajátosan bizonyítja. Az isteni eredetű kisugárzásban ez tapasztalható módon 
fogja hitelesíteni mindazt, ami titokzatos, csupán körülírható, sejthető vagy lélekben élhető át. A 
finom illat: az isteni szellem megjelenésének és a dolgokba való behatolásának ajegye, amint azt 
- a kappadókiai atyák tanai által előkészítetten - Pszeudo-Dionüsziosz (V. század) kifejti: 
„...mert értelmünk nem képes másként az égi hierarchiák utánzásáig és szemléléséig emelkedni, 
mint a számára jellemző anyagi vezetés révén, föltételezvén, hogy a látható szépségek a 
láthatatlan szépség képei, az érzékelhető finom illatok a szellem behatolásának nyomai... - az égi 
lényegekről mindent a szimbólumok közvetítenek felénk a legeslegjobb módon.

Az illat azonban nem csak az Úr irányából áradhat az ember felé; az ember is felhasználhatja 
az Úrral való kapcsolatfelvétele során; a füstáldozatok, a kenetek, az illatosítások a 
felajánlkozásra hívják fel a figyelmet. Avagy az illat - például egy holttesté - annak a 
bizonyítéka, hogy a meghalt a paradicsomba került, hiszen halála után közvetlenül annak illatát 
kezdi magából árasztani. Annak a szentnek, Szent Erzsébet halálát, akinek életéhez rózsacsodák 
tartoznak, hogy a szentségét bizonyítsa, a Legenda aurea imigyen tárgyalja: „Jóllehet 
tiszteletreméltó teste négy napon át temetetlenül feküdt, semmiféle bűzt nem árasztott, sőt 
valamiféle édes illat párolgott belőle, amitől mindenki megfrissült. ...nyilvánvaló lett tisztasága és

«50

45 HAAG, H. (1989) 680.

46 Lk 1, 8-11.

47 IKir 1, 2-10.

48 Biblikus teológiai szótár (1986) 584.

49Mt6, 17-18.

50 De coelesti hierarchia. I. 3. 121C-124A In: BICSKOV, V. (1988) 146.



18

egyszerűsége: az illat kipárolgása ezt bizonyítja. Mivel teste, míg élt, tisztaságban és 
szeplőtelenségben fényeskedett, ezért halálában édes illatot árasztott.”51

Domonkos (akit bensőséges kapcsolat fűzött a Mária-kultuszhoz, s a későbbiekben talán ezért, 
számos rózsacsodának lesz a szereplője) halálát is illatjelenség kísérte, ámbár ez az illat nem 
azonosítható a rózsa illatával: „A szent teste már hosszú ideig feküdt a földben, és napról napra, 
szokatlanul sokasodtak a csodák, tovább már nem lehetett a szentségét eltitkolni. Az ájtatos hívek 
úgy vélték, hogy testét egy magasabb helyre kell átvinni. Alighogy a vasszerszámokkal feltörték a 
sírt, és eltávolították a zárókövet, a legédesebb illat oly áradatban tört elő belőle, hogy nem is egy 
sír, hanem egy illatszeres kamra látszott föltárulni. Az illat minden fűszerszámot fölülmúlt, és 
semmi természetes dolog illatához nem hasonlított, s nem is csak a szent csontjaiból és porából 
áradt, sem az ereklyetartóból, hanem a körös-körül felhányt földből is, úgyhogy bár később 
messzi földekre elvitték, illatát hosszú időn át megtartotta. Az ereklyéket illető testvérek kezén 
úgy rajta ragadt, hogy bár megmosták, vagy dörzsölték, az illatozás sokáig bizonyságot tett a 
történtekről.”52

A XI. századi Benedek-rendi apáca, a látomásos életű Szent Hildegard is ismeri az olajkenet 
és az illat közvetítette hatásokat, amikor az О ignis Spiritus Paracliti-t így kezdi: „Óh Isten 
lelkének tüze, minden / teremtmény életének élete, / szent vagy, ki a formákat élteted! // Szent, ki 
írral kened a törések veszélyét / s gyógyítva dörzsölöd a bűzös sebeket! // Szentség szellője, 
szelelője, / szeretet tüzelője! / Óh zamat a mellekben, édes íz! / ki sziveinkbe átivódsz az erények 
jóillatával” (Babits Mihály fordítása).

A 223-ban vértanúságot szenvedett Szent Cecília történetében a rózsa, az illat és a 
paradicsomkert motívumának azonos eredési helyére találunk példát:5^ „Az angy al kezében pedig 
két koszorú volt, rózsákból és liliomokból. Az egyiket Cecíliának, a másikat Valerianusnak adta, 
e szavakkal: »Őrizzétek ezeket a koszorúkat tiszta szívvel és szeplőtelen testtel, mert Isten 
kertjéből, a paradicsomból hoztam el őket nektek; nem hervadnak el soha, nem veszítik el 
illatukat, és nem láthatja meg őket más, csak akinek kedves a tisztaság.« (...) Ezután belépett 
Tiburius, Valerius fivére, és amikor megérezte a rózsák erős illatát, így szólt: „Csodálatos, hogy 
ebben az évszakban honnan szűrődhet be ez a rózsa- és liliomillat; még ha kezemben tartanám is 
a rózsákat és liliomokat, akkor sem áraszthatnák rám ennyire kellemes illatukat.” A 
rózsakoszorúk csodájáról így tesz tanúságot Ambrus Praefatiójában. „Szent Cecília annyira eltelt 
égi adománnyal, hogy elnyerte a vértanúság...” dicsőségét.

Állítható, hogy a rózsa keresztény jelképpé válását elősegítette az, hogy átható illattal 
rendelkezett. S ezt bizonyítja, hogy' a paradicsomi leírásokban mindig megtaláljuk az édes 
illatokat, s ezek az illatok legtöbbször a rózsáktól erednek.

Még akkor is, ha le sincs írva a rózsa neve. Mint példának okáért a toursi érsek, a lavardini 
születésű Hildebert (1056-1133) himnuszában:54

„Örök ott a napnak éke. 
Örök tavasz, örök béke. 
Édes illat száll az égnek, 
Örökös az örömének.
Ott a romlás tehetetlen, 
Minden panasz ismeretlen, 
Ott a kornak nincs múlása,

51 Legenda aurea 283.

52 L. A. 178-179. (a legendát fordította: Déri Balázs)

53 L. A. 287-288. (a legendát fordította: Bárczi Ildikó)

54 LAVARDINI HILDEBERT A Szentháromságról. In: SÍK S. (1989)



19

Ott mindenki Krisztus mása."’

(Sík Sándor fordítása)



20

4. A Paradicsom képe a korai kereszténységben

Ádám, s az oldalbordájából megalkotott Éva számára a Teremtő zárt teret képzelt el. Küroszi 
Theodorétosz (392-460 k.) szíriai püspök azt állítja, hogy az Atya „kertet is készített, 
feldíszítette sokféle növénnyel, s az embernek ajándékozta lakóhelyül”55. S „minden növény 
élvezését megengedte a paradicsomban, egynek a fogy asztását azonban megtiltotta”56. „Miután 
azonban az ördög irigysége és az asszony könnyelműsége tőrbe csalta Adámot (...), azon 
nyomban el kellett hagynia a paradicsomot, s a vele rokon földre került, verejtékezés, fáradozás 
és nyomorúság lett a sorsa...”57 A Paradicsom, az Éden és Isten kertje ugyanaz a hely, mondja 
Nüsszai Szent Gergely58, ahol csak a valódi, minden ellentmondástól mentes jót lehet 
megtapasztalni, azáltal, hogy „a paradicsomkert minden fájáról ehetsz” (Tér 2,16). - miközben 
az a fa, amely a felemás tudást termi, a tiltott dolgok közé tartozik.

6. ábra: Rózsabokor az apszisról (mozaik, 549, Ravenna, S. Apollinare in Classe)

7. ábra: Kert részlete az apszisról, rózsabokorral (mozaik, 549. Ravenna, S. Apollinare in 
Classe)

A rózsa, amelyet a pogány korszakokban nyilvánvalóan ambivalens tulajdonságokkal 
ruháztak fel, hiszen egyszerre használhatták - s nem is oly ritkán egyidejűleg - profán és szent 
célokra, csak akkor felelhet meg egy keresztény számára, ha kettős természetétől megfosztják. 
Ezért aztán a földi, azaz a testi dolgokra való vonatkoztatásáról mond le a korai kereszténység, 
miközben meg kell oldania a problémát, hogy azt a helyet, ahová halála után a lélek, a földi élet 
keserveinek jutalmaként eljuthat, vonzóvá, vagy legalább is halandó lény számára elképzelhetővé
tegye.

A Paradicsom - maga a kifejezés perzsa eredetű59, görögül paradeios - valamennyi korai 
szerző szerint: kert, ahol Isten „délutáni szellőben sétál”60. Ez a hely, miként a sokistenhitből
származó, a növénytermesztő társadalmakban elterjedt ősminták is, a patriarchális viszonyt, az 
erkölcsi ártatlanságot, a harmóniát mutatja, amelyben egyáltalán nem különül el (s nemcsak 
kezdetben, hanem sok esetben a későbbiek során sem), nem válik ketté az ember és a természet 
fogalma. Erre a kertre kezdetben kevés tulajdonság jellemző: mindenekelőtt, hogy teljesen zárt, 
környezetétől elkülönülő, így attól némileg eltérő tulajdonságú. Ami érthető, hiszen van gazdája, 
aki fenntartja, s kiváltságait megőrzi vág}' megőrizteti. Szintén mindenhol felsorolt jellemzője a 
Paradicsomnak, hogy fák, általában pompás fák népesítik be: mintegy a virágzó életet, csodálatos 
növényzetet mutatván, elhitetik annak a lehetőségét, hogy ilyen helyen valóban idillikus, boldog, 
gondtalan, veszélytelen és kellemes (túlvilági) tartózkodásra adódik mód. S a fák között ott az 
„élet fája” valamint a ,jó és a rossz tudásának” a fája is. S a Paradicsom talán legfontosabb 
adottsága az, hogy ott mindig együtt lehet lenni Istennel, aki ezt a mennyei állapotot szüntelenül 
fenntartja.

55 KÜROSZI THEODORÉTOSZ: Az Úr emberré válásáról 4. In: VANYÓ L. (1994)

56 KÜROSZI THEODORÉTOSZ: Az Úr emberré válásáról 5.. In: VANYÓ L. (1994)

57 KÜROSZI THEODORÉTOSZ: Az Úr emberré válásáról 6., In: VANYÓ L. (1994) 

NÜSSZAI SZENT GERGELY: Az ember teremtéséről 19. In: VANYÓ L. (1994)58

59 A paradicsom szó óperzsául pairi daeza. s az alapjelentése: kerítés. így ebből származik a körülkerített 
kert értelem is. Az Ószövetségben a héber gyümölcsös-, illetve diszkért jelentése van. A perzsa királyi 
parkokról írvaXenophón nevezi azokat először paradicsomnak. In: HAAG, H. Szerk. (1989) 1423.

60 lMóz 3,8. Tér 3,8



21

S mivel az ígéret földje a Biblia szerint61 ugyanolyan, mint egykor, az első emberpár kiűzetése 
előtt, az Édenkert volt, az ókeresztények számára fontossá válik, hogy milyennek ábrázolható a 
Paradicsom, amely az igazak tartózkodási helye.

8. ábra: A Paradicsomban trónoló Jézus - lábánál a négy folyó, s a paradicsomi rózsák

A rózsa a Paradicsom vonzó szépségének kifejezőjeként jelenik meg a két keresztény mártír, a 
203. március 7-én elhalálozó Perpetua és Felicitas szenvedését leíró akta látomást bemutató 
részében: „És amikor megszabadultunk a világtól, mérhetetlen fényt láttunk legelőször, és így 
szóltam... .»Ez az, amit az Úr nekünk megígért! Elnyertük az ígéretet!« Miközben a négy angyal 
vitt minket, nagy térség nyílt meg előttünk, olyan volt, mint a zöldellő kert rózsafákkal és 
mindenféle virágokkal. A fák oly magasak voltak, mint a ciprusok, melyeknek levelei szüntelenül 
hullottak. Ott a kertben volt másik négy angyal, az előbbieknél fényesebbek... A többi angyal 
azonban ezt mondta nekünk: »Előbb jöjjetek, s üdvözöljük az Urat!«”62 Az üdvözlés után a 
vértanúk korábban kivégzett társaikkal találkoznak, egymásnak megbocsátanak, majd amint 
Saturus közreadja: „Ott megismerkedtünk sok testvérrel és vértanúval is. Mindannyiunkat 
kimondhatatlan illattal tápláltak, ami eltöltött bennünket.”63

9. ábra: Szent Apollinaris, Ravenna első hittérítője és püspöke - mint Jó pásztor, (549, mozaik, 
Ravenna, S. Apollinare in Classe)

10. ábra: Trónoló Krisztus. Az Úr trónusa rózsabokrok között (549, mozaik Ravenna, S. 
Apollinare in Classe)

Itt a túlvilági lét egyetlen megnevezett növénye a kert pompázatos rózsája, s a kellemes 
környezetet ezzel és a kimondhatatlan illattal érzékelteti a szöveg szerzője. A keresztény 
egyházatyák által is elfogadottá vált, hogy a mártírok áldozatának, sebeiknek - s a sebekből 
kiömlő vérnek - a jelképe lehet az a rózsa, amely tömegesen terem a Paradicsomban, s az ott 
lakókat is az áldozat magasztosságára emlékezteti. Ezekben a századokban a vér istenséggel 
kapcsolatban álló, enigmatikus jellege beleolvad abba a paradicsomi szimbólumba, amelyet a 
piros rózsa jelent. így aztán, a saját életüket és szenvedéseiket mindenkor kozmikus méretekben 
megélni kívánó keresztények által az élő virág lassan visszakerülhet a keresztény sírokra is.

11. ábra: A halott Venerandát fogadja a paradicsom rózsalugasában a mártír Petronilla. A IV. 
századi falfestmény a római Domitilla-katakombában található

Mivel a megkoszorúzás azokat illette meg, akiket feláldoznak Istennek, ezáltal elnyervén a 
mennyei jutalmat, a koszorú csupán a halál kapujában volt átvehető, s csak azoknak, akik 
megmaradtak a hit dicsőségében. Nikoférosz mártíriuma erről így tudósít: „Ezek hallatára a 
helytartó kimondta az ítéletet: »Ha a császárok parancsa szerint nem mutat be áldozatot az 
isteneknek, kard által vesszen el.« (...) így végezte be életét szent Nikoférosz, és koszorúval 
érkezett meg a mennybe, Krisztusba vetett hite, egyenessége és alázatossága miatt. Mivel a 
szeretetet szolgálta, ezért elnyerte a vértanúság koszorúját, és a szent mártírok közé 
számítják...”64 E köszöni képletes jutalom, amelyet számos vértanúakta és szenvedéstörténet

61 Ez 36,35 és íz 51,3

62 Perpetua és Felicitas szenvedése 11.1.4- 10. Ford.: VanyóL. In: VANYÓL. Szerk. (1984)

63 Perpetua és Felicitas szenvedése 13.1.8. Ford.: Vanyó L. In: VANYÓ L. Szerk. (1984)

64 Nikéforosz mártíriuma IX. In: VANYÓ L. Szerk. (1984)



22

bizonyít.65 S amíg a pogányoknál az istenekhez közelítő hívők szándékuk megjelölésére és 
tisztaságának kifejezésére használják a koszorút, a keresztény mártírok nem társaiktól vagy a 
gyülekezet tagjaitól, hanem - a tettük mértékének érzékeltetésére - életük elhagyásának 
cseréjeként a koszorút magától az Úrtól nyerik el .06 A mártírok Paradicsomba jutásukat 
megelőlegező látomásokban rendszerint táplálékban részesülnek, amely vagy ivókupákban lévő 
tej67, vagy illat68 lehet. Perpetua és Felicitas szenvedésének leírásában egy társnőjük a 
paradicsomkertben kortynyi tejet, „valami édeset” kap az Úrtól (4.8-9).

12. ábra: Női mártírok vonulása - liliomok és rózsák között, előttük a Háromkirályok viszik 
ajándékaikat Jézusnak. A mártírnők kezükben tartják mártíromságuk jelképét, a koszorút (550, 
mozaik, Ravenna, Sant Apollinare Nuovo)

A ravennai mozaikábrázoláson a szüzek és a mártírok gyakran pálmák között, 
pálmalevelekkel a kezükben vonulnak az Úr elé. A pálma, melynek használatát a zsidóság sátoros 
ünnepének elemei közül eredeztetik, az a motívum, amelyhez több más paradicsomi jelkép is 
kapcsolódik. Ilyen a négy folyóra emlékeztető vízáldozat, avagy az élet fája gyümölcsének 
szimbolikus jelzése. Azaz a sátoros ünnep a Paradicsom egyértelmű fölidézése. S amikor a 
keresztény Szent Efrém a sátorra fog hivatkozni, ez a hely már biztosan paradicsomi: „Látom a 
paradicsomban az igazak sátrait, illatosán, gyümölcsökkel koszorúzva, virágokkal koszorúzva.

A pálma a paradicsomi, vagy csak a hitbeli győzelem jelképe lesz, s ábrája gyakran fordul elő 
a temetkezési helyeken - így több okból is együtt ábrázolták a rózsákkal.

A Paradicsom illatát - amely a fehér tejé helyett inkább a piros színű rózsáé lesz - sok mártír, 
szent és szent életű keresztény fogja még érezni a középkorban. S ez a hely ugyanolyannak látszik 
akkor is, ha majd 1526-ban a Karthauzi Névtelen - ámbár színesebben és élettel teltebben - 
vázolja fel a „szép illatú fivek, kilenb-kilenb szinő virágok” helyét, s idézi föl, milyen is a 
„mennyei szépségnek illatja, édessége”.

A keresztény festészet legrégibb példái közé tartoznak a Paradicsom-ábrázolások. A 
katakombák freskóin éppúgy megtalálhatók, mint a későbbi kápolnák, templomok vagy bazilikák 
falain. Többségükön - dekorativitásuk miatt - a rózsák is szerepelnek, gyakorta négy-négy 
szirommal ábrázoltán.

Miután a rózsa a mártír szüzek jelképévé vált, hamarosan Szűz Mária virága is lett - s a 
vörös rózsa Jézus anyjának mártíromságát hivatott kifejezni. Pelusiumi Isidór 440-ben, amikor 
fohászkodik azt mondja - „Mégiscsak nagy obb különbségnek kellene lennie a pogányok 
Nagyasszonya és a mi Mária Nagyasszonyunk között”70.

65 Konon vértanúsága, Nikéforosz mártíriuma, Fructuosus püspök, Augurius és Eulogius diakónusok 
vértanúsága és Szent Montanus és Lucius vértanúsága aktáibairaz Istenhez való elérkezést mutatja a 
mártírság koszorújának elnyerése - de hogy ez a koszorú, bár a fejre illesztik, egyáltalán anyagi vagy 
eszmei jellegű, arra nem található válasz. In: VANYÓ L. Szerk. (1984)

66 Fructuosus püspök, Augurius és Eulogius diakónusok vértanúsága és Szent Montanus és Lucius 
vértanúsága 1.1.3. Ford.: Mosolygó Marcell. In: VANYÓ L. Szerk. (1984)

67 Szent Montanus és Lucius vértanúsága 8.1.4-7. fordította.: Grunda László. In: VANYÓ L. Szerk. 
(1984)

„A tűz öblösödő formát mutatott, mint a hajó széllel szelt vitorlája, körülfalazta a vértanú testét. És 
nem is égő testként volt középen, hanem mint sülő kenyér, mint arany és ezüst a tüzes kemencében 
(Bölcs 3,6). És az ő jó illatát éreztük, mint füstölgő tömjént vagy más drága illatszert.” Szent 
Polükarposz vértanúsága 15.2. Ford.: VanvóL., In: VANYÓ L. Szerk. (1984)

68

69 Hymnus de Paradis V,6. Studia Anselmina, 26,41.

70 TERGIT. G (1969) 49.



23

Ebben a korban alakul ki a Gyertyaszentelő, a gyümölcsoltó Boldogasszony, Mária 
mennybemenetele és Mária születésének ünnepe is - ezek aztán csak a VIII. századra válnak 
általánosabbá, amikor már a körmenetek a rózsaszirmokból készült szőnyegeken tapostak.

A IV. évszázadban a Húsvéttól elválva a latin rózsanapból, a Flóra-ünnep dies rosaeja táján 
létrejött a Pünkösd ünnepe. Idővel - a XIII. századtól - Mária lesz ennek az ünnepnek a központi 
alakja. A Lélekülés ünnepét rendszeresen megtartották, a Húsvét utáni ötvenedik napon. Pünkösd 
első napján, rózsavasámapon, a dies dominica de rosá-n a templomok magasából rózsaszirmokat 
szórtak a vallásos tömegre. Ilyen rózsaszórásról sokszor hallunk például a római Santa Maria 
Maggiore-val kapcsolatban. Szt. Medárd püspök (457-545) nyomán ehhez kapcsolódott az 
erényes hajadonok kitüntetésére alapított rózsaünnep.



24

5. Mária virága

A korakeresztények aszkétizmusa a Római Birodalom utolsó évszázadában szétmorzsolódott, 
s miként a keresztény vallás is egyre részletgazdagabbá, teológiájában, liturgiájában egyre 
kidolgozottabbá válik, úgy a nem földi életről is mind dúsabb rajzú elképzelések születnek. Az 
ehhez járuló kellékek között ott a rózsa. Jézus és Mária vallásos tisztelete idővel egyre 
áhítatosabbá, s átfííltebbé, majd lassan egyre érzékibbé is válva, központi szerepre tör a 
keresztény egyházban.

Ámbár a Bibliában meglehetősen kevés hely jut Mária, Krisztus anyja életének ábrázolására, 
az Isten anyjának kultusza а П-Ш. század környékén, ha lassan is, de egyre kidolgoztabbá, 
részletesebbé és népszerűbbé válik, majd az ötödik századra, a 431 -es efezusi zsinat által az 
Istenanya-kultusz elfogadottá is lesz. A legrégibb Mária-kép a II. századból származik, s ha 
ebben a római Priscilla-katakombában látható freskón nem is, de a korabeli allegorikus alakok 
körül már gyakorta megtalálható néhány vérpiros színű virág, amelyek ha botanikai szempontból 
nem is azonosíthatók, ikonográfiái okokból már rózsáknak illik őket tekintenünk.

13. ábra: A mártír Petronilla Venerandát fogadja a rózsalugasos Paradicsom. (IV. század, 
Domitilla-katakomba)

Szent Ireneusz egyházatya (130 k.-202 к.), a század teológusa, az alapvető katolikus 
hitigazságok megerősítésével nagy szolgálatot tesz a kereszténységnek: a szentháromság és a 
megtestesülés tanítása mellett kifejti - mint Pál apostol Ádám és Krisztus mint új Ádám 
összevetése nyomán - az Éva és Mária közti párhuzamot is: Mária a teljes emberiség 
üdvösségének az oka azáltal, hogy engedelmességével Éva engedetlenségét megváltotta.

430 körül Sedulius azt mondja:„Amint a hegyes tövisek közül kinő a szelíd rózsa, amely 
semmi sértőt nem hord magával és az anya csokrát tiszteletteljesen koronázza, úgy jön Éva 
nemzetségéből Mária megszentelten elő, s a fiatal szűz megbűnhődte az ősök ballépését. Mint a 
tövisek a rózsát, úgy hozta Judea Máriát a világra.”71 Ez a rózsa és tövis hasonlat aztán arra volt 
alkalmas a középkorban, hogy szemléletesen bemutassa Éva és Mária ellentétét72.„Eva spina,

1 Carmen Paschale II. In: Lapide. Canticum Canticomm. s. 60.

72 Példa erre tovább FORTUNATUS, V. A Szeplőtelen Szűzhöz című versének részlete:

„O. szüzek legdicsőbbike.
Szép csillagok legszebbike,
Ki alkotód, a Kisdedet.
Kebled tejével éteted.

Mit a bús Éva elragadt.
Megadja mind kegyes Fiad,
Hogy leljünk, árvák, új utat.
Kezed az égbe fölmutat”

illetve all. századból Morlas-i BERNÁT mariáléjának részletei:

„Éva tette 
Eltemette 
Paradicsom ajtaját.
Ez tőré fel 
Nagy hitével 
S készségével rajt a zárt.

Éva este 
Ránk szerezte



25

Maria Rosa” - állítja majd a XIII. században a második keresztes hadjáratot megszervező, 
cisztercita Clairvaux-i Szent Bemát. A tövistelenségét hangsúlyozza ..O Maria. Ros ohn alle 
Dom” kezdetű verszakában a XIV. század végén Salzburgi Hugó. miközben az északi területek 
kertjeiben számos olyan. Mária-ünnep környékén virágzó növényt, „rózsát” keresnek, amelynek 
nincsenek tüskéi73. De az ellentétpár arra is alkalmas, hogy a rózsa zsidók és keresztények közötti 
megítélésének különbségét mutassa be. A zsidóknál saját jelentése volt a rózsának, hiszen az a 
kiválasztott népet is jelölte - Izraelnek virágoznia kell, mint a rózsának74. Ez nem lehet ugyanaz a 
virág, amely a keresztényeknél megjelent. Hiszen az antiszemita jellegű, így tehát a zsidóság az, 
amely tüskének tekintendő. A keleti egyházatyák sorát lezáró Damaszkuszi Szent János (?—754) a 
zsidókat töviseknek nevezi egyik prédikációjában: „Ó rózsa, te, aki a tövisek közül vagy; ez azt 
jelenti: te, aki a zsidók közül nőttél ki és mindent isteni illattal árasztottál el.”75

Ez a misztika persze azt is állítja, hogy a rózsa, egészen Éva bűnének bekövetkeztéig, tüske 
nélküli, mi több, fehér szirmokkal koronás, amely aztán megváltozik, s a bűn okán tüskéktől 
fognak roskadozni a gallyai, s a makulátlan pártája vérszínüvé válik. S az emberiség bűnének 
növekedésével arányosan, egyre több lesz a tüske, s egyre sötétebb lesz a szirom a rózsákon 
(megjelennek rajta a vétkek, a rózsa magán viseli a bűnt, miként Dorian Gray arcképe az élő 
ember vétkeinek lenyomatát). Mígnem Mária felbukkanásával megváltozhat a helyzet, s az 
asszony azzal, hogy megszüli Jézust, ki is nyitja az emberek számára a Paradicsom kapuját. így 
érthetővé válik az is, hogy kerub űzi ki a Paradicsomból Évát és társát, s ugyancsak angyal 
üdvözli Máriát s közli vele fogantatása hírét. És az is érthető, hogy miként kezd kötődni a 
paradicsomi illattal bíró rózsa Máriához.76

A kemény szentenciát. 
Haza utat 
Égbe mutat:
Csak kövessük Máriát.”

In: SÍK S. (1989) 85-86. és 177-176.

73 HEINZ-MOHR. G.-SOMMER, V. (1988) 155.

74 Hős 14,6. In: HEINZ-MOHR. G.- SOMMER. V. (1988) 155-156.

75 HEINZ-MOHR, G- SOMMER. V. (1988) 55.

6 Máriával kapcsolatban Évára való hivatkozás található abban a kései. Diakónus Pál versének tartott 8. 
századi költeményben is, amelynek a címe: Ave, maris Stella. E versben, melynek számos utánzata 
ismert, Máriára már a kora kereszténységre jellemző Mária-tulajdonságokon túli számban történik 
hivatkozás, s nem csupán ő a közvetítő-közbenjáró, hanem az a személy, aki - Jézus szülése által - a 
menny kapuja is.

Paulus Diaconus: Himnusz a Tenger csillagához

„Tengernek csillaga. 
Isten édesanyja, 
üdvözlégy, mindig szűz. 
menny boldog kapuja.

Te, kinek Gábriel 
ajka mondott Avé-t, 
tégy közöttünk békét, 
fordítsd Éva nevét!

Szabadíts rabokat, 
adj fényt a vakoknak, 
űzd el bajainkat.



26

Mégis, ami az ékes virág és a felsértő tüske együttes jelentésére épülő keresztény, misztikus 
szimbólumokat illeti, azokban látni kell azt is, hogy ezek mentén egyre-másra megismétlődhetnek 
az antik kultúra rózsájához kapcsolt jelentések.

Azon az úton, amelyet a rózsa és a tüske ellentéte mutatott meg, haszonnal járt a fehér és a 
piros rózsa ellentétének felhasználása is. Az allegória egyébként is lehetőséget ad az egyre 
kidolgozottabb organikus világkép részeinek összekapcsolásához.

Máriára a korai keresztény irodalom első századai után egyre sűrűbben hivatkoznak - s máris 
úgy, mint aki tulajdonságaiban hasonlatos a tanítványokhoz, vértanúkhoz, szentekhez, aki 
kiváltságos mind a hit gyakorlásában, mind a Paradicsom megismerésében77, s így közbenjáró 
szerepre tarthat igényt. A velük való közösség lehetővé teszi, hogy alakjukhoz azonos jelképek 
kapcsolódjanak, s ezek majd csak a későbbi időkben kezdjenek egymástól finom határokkal, majd 
erőteljesebben elkülönülni.

A Krisztus melletti szereplőnek látott Mária alakjához szükségképpen több okkal is 
kapcsolódik a rózsa: a fehér rózsa a lelki és testi tisztasága, ártatlansága, testi szüzessége, a piros 
rózsa pedig részben Mária mártíromsága, részben pedig a feltámadása és mennybemenetele miatt.

E századokban a hívők között a nem vértanú szentek tisztelete megerősödik - így Máriáé is78. 
De a negyedik században megoldódni látszott a teológiai kérdés is: hogyan lehet összekapcsolni

igényeld javunkat.

Mutasd, hogy anyánk vagy! 
Hallja meg imánkat, 
ki értünk fiaddá 
születni nem átallt.

Kiváltságos szent Szűz. 
mindenek közt enyhe, 
oldd föl bűneinket, 
enyhíts, tisztíts minket!

Mosd meg életünket, 
készítsd el utunkat, 
hogy örök örömben 
lássuk Jézusunkat!

Istennek dicséret. 
Krisztusnak dicsőség. 
Szentlélekkel együtt 
hármas-egy tisztesség!”

(Babits Mihály fordítása)
Világ világossága (1992) 68-69.

7 „Ahogyan Mária is, aki elsőnek tette meg az utat Krisztus síijához, s mindenki más előtt meg is látta 
az Urat, elsőnek is kapta meg az öröm és az áldás kegyelmét” (Jn 20, 1-2 14-18). In: Krisztus 
Szebaszténben kivégzett negyven szent és dicsőséges vértanújának végrendelete 1.1.3. Ford.: VANYÓ 
L. (1984) 7.

8 A legrégebbi Mária-himnuszok egyike a SEDULIUS. C. (5. sz.) szerezte Salve, sancta Parens, anixa 
paurpera regem.

Üdvözlés az Isten Anyjához

„Szentanya, üdvözlégy! Méhedből jött a Király, ki 
földet-eget tart századokon át birodalmas erővel, 
mely a mindenséget örök gyűrűjébe kerítve



27

Jézus alakjában az Atya isteni természetét az emberi természettel? A fiú kettős természetének 
elfogadásával Mária istenanyává szentesítése elfogadottá vált79. A Szűzanya ünnepeinek 
kialakulása ennek a következménye.

Az V. században élt római konzul-leánynak, Boethius filozófus költő feleségének, Elpisnek 
(7-504 k.) tulajdonítják a Péter és Pál apostolok dicsőségére szerzett himnuszt, amelyben a 
vértanúi jegyek mindegyike felidéződik, s a földi létből való elvágyódást csillapíthatatlan 
sóvárgássá növesztik80. Az énekben a szentek jellemzői között olyanok is vannak, amelyek máshol 
- később - Máriát mutatják be.

Aurea luce et decore roseo

„Aranyfénnyel és rózsadísszel, sugarak 
sugara, elöntöttél minden századot. 
Nagy mártírok vérével fested az eget 
e szent napot is, mely a bűnbocsánaté.

Mennyek kapusa, és a földnek Doktora, 
korunk bírái, világ igazi fényei, 
egyik kereszttel, másik karddal győztesen, 
babérban ülik az Elet szenátusát.

Péter, jó pásztor, már imáinkat fogadd, 
ki mindnyájunknak szóddal zársz és társz eget! 
S Pál, híres Doktor, oktass erkölcsöt belénk: 
segíts, lélekkel mennyországba szállani!

Egyetlen szentség kettős olajága, add 
hogy hitben híven és reményben izmosán, 
szent szerelemmel tellve szent szerelmetek 
iker-kútjából, éljük majdan túl a húst!

Legyen a Háromságnak dicsőség örök! 
Legyen tisztelet, ujjongás és hatalom! 
Akié egységében minden uralom, 
most és majd, századoknak századain át.”

(Babits Mihály fordítása)

A korábban csak a szenteknek és vértanúknak kijáró virágokhoz Máriának is joga lesz. A 
kialakuló Mária-ábrázolások többségénél azonban egyenlőre nincs rózsajelkép. Az istenszülő, a

végtelenül maradand. Te magad vagy az Egy, kiben áldón 
az anyaság örömét szüziségnek szenteli fénye;
Egy, ki előtt nem járt és nem jön utána hasonló:
Egy, aki Krisztusnak tetszett: példátalan Asszony!”

(Babits Mihály
fordítása)

Világ világossága (1992) 41.

79 Fliehe Histoire IV. 198. In: SZÁNTÓ K. (1983) 177.

80 Világ világossága (1992) 42.



28

győzedelmes, a közbenjáró, a mennybemenő Máriához a képeken még nem társul rózsa; a Mária 
regina-típus képein a korona az, különösen, ha nem nemesfémből és drágakövekből készül, hanem 
növényi eredetű, amely, ha áttételesen is, de rokonságot mutat e virággal. A VI. századi Mária 
élettörténetét bemutató eseményciklus kialakulása ellenére, az esetlegesen feltűnő rózsák inkább a 
helyszínekre, avagy az eseménytípusra hivatkoznak, s nem Isten anyjának a személyére.

A VIII. századra mind az egyházi ünnepek száma, mind a szentek tisztelete növekedőben volt. 
A keleti egyház Mária-ünnepei a pápa révén nyugaton is hivatalossá váltak, s a Szüzanya, a neki 
ajánlott templomok, ünnepek, hozzá szóló imák és versek tömege bizonyítja, a kereszténység 
egyik központi, de mindenképpen a legtöbb emberi tulajdonsággal fölruházott, imádott alakjává 
vált. Mindez oka annak, hogy megnőtt a rózsák kultikus célú fölhasználása.

Az Aurea luce et decore roseo sóvárgását immár extatikussá válva hallhatjuk Damiáni Szent 
Pétertől (1007 k.-1072). A kamalduli szerzetes égi érzékiségű, hiteles és mély katolikus 
eszmeiséggel ír himnuszt a hervadhatatlan rózsákban gazdag mennyországról81, amely 
érzékletessége ellenére összességében megmarad éterinek.

Ad perennis vitae fontem 
(Részlet)

,,( ...) Tél dühének, nyár hevének 
Híre ismeretlen ott.
Ott a rózsa hervadatlan.
És örök tavasz ragyog.
Sáfrány virul liliommal, 
Balzsam-verejték csorog.

Ifjak, zöldek, rétek, földek. 
Mézpatakok ömlenek. 
Fűszeres a szél fuvalma. 
Csordul drága szép kenet, 
berkek árnyán túl nem érő 
Aranyalmák csüngenek.

Holdnak nincs ott változása, 
csillag és nap nem ujúl: 
Egyetlen nap ott a Bárány, 
És az el nem alkonyúl.
Éjt nem lát e boldog ország, 
Napja nem homályosúl.

Ott a szentek: minden együk 
Mint a szép nap úgy ragyog. 
Győzelmesen, koszorúsán. 
Egymás fényén boldogok, 
Számlálgatják örvendezve 
Sok megharcolt harcukat.”

(Sík Sándor fordítása)

81 Világ világossága (1992) 91-92.



29

6. A kolostorkertek rózsái

A rómaiak, ha elméleti ismeretekkel nem is bővítették az élővilágról a görögök által 
felhalmozott és rendszerezett tudást, gazdag tapasztalatokkal rendelkeztek a növénytermesztés 
terén. E tapasztalatokat hatalmas, enciklopédikus jellegű művekben gyűjtötték össze - amelyek 
közül néhány megmaradt a későbbi korok számára. Mégis az, ami a római természethasználat 
java volt: a sok mindennapi, megörökítésre érdemtelennek tartott kertészeti, háztartási, 
gazdálkodási, orvosi, étkezési praktika, hiányosan örökítődött tovább. S közülük mindaz, amit 
nem fogadott magáénak a kereszténység, elveszett. Ezek közé tartozott a dísznövénykertészet, így 
a rózsaművelés, hiszen annak a pogány vallásnak vagy hivalkodó luxusnak volt a része 
leginkább, amelyet eredendően elutasított az ókereszténység. S mert hosszú ideig nem volt 
kulturális alapja a rózsákkal való kertészkedésnek, sőt, a kereszténység tanait következetesen 
megélő, a természettől elforduló, a túlvilágira figyelő embernek egyébként sem lehetett szándéka a 
földi hívságokkal való foglalatoskodás, a rózsatermesztés egyik napról a másikra célját vesztette.

A botanikai és a kertészeti ismeretek őrző és átörökítési helye mindezek ellenére mégis a 
vallásos célból létrejött, a szerzetesek által létrehozott közösségek telepe lett - ahol természetesen 
kizárólag azok az élőlények maradhattak meg, amelyek fenntartására kellő indok volt. S ezek az 
okok, bár sokféle felhasználási módot, köztük a keresztény életfelfogást és életvitelt sértő 
módokat kizárhattak, a rózsatermesztést, még ha rendkívül szerény keretek között is, de hosszabb 
időn át fenntartották. Sajátos módon az okok ugyanazok, amelyek ezen élőlények emberi 
kultúrába kerülését eredetileg is indokolták: a táplálkozás, a gyógyászat és a vallás igényei. De a 
rózsa a szépséget (mint harmonikus rendet) kifejező funkcióját elvesztette - hiszen azok utóbb a 
földi szépségeket jelölték; s várnia kell arra az időre, amikor az égi szépség kifejezőjeként 
fölfedezik majd újra.

A nyugati kolostori orvoslásban fölhasznált gyógyító szerek milyenségét az befolyásolta, hogy 
azt tartották: a betegség valamilyen bűn következtében keletkezik. A gyógyulás feltétele a bűn 
megszüntetése, a bűn alóli feloldozás, s ehhez az út az imádkozás és Krisztustól való gyógyír 
elnyerése lehet. A gyógyszerek mindehhez - például a test erősítése által, ahogy Hüdegart apátnő 
is tartja majd a XII. században - segítséget nyújthatnak, különösen, ha azon anyagok, amelyek 
bennük fölhasználásra kerülnek, valamiféle összefüggésben vannak Krisztus közvetlen vagy 
tágabb környezetével. így fordítva is igaz: akár az ásványoknak, az állatoknak vagy a 
növényeknek is legalább kettősen indokolt felhasználásuk lesz: az egyik a szakrális kapcsolat 
biztosítása, a másik pedig a konkrét, fizikai hasznukból következő. Azaz, hogy megmaradt a 
rózsa szerepe - még ha azt eleinte az antik gyógyászati ismeretek biztosították is a 
vértanúkkal, majd Máriával való összekapcsolódásának köszönhető.

A Biblia élőlényszemlélete hosszú időre meghatározta az emberek természetképét azzal, hogy 
az élőlényeket spirituális tartalmak hordozójának tekintette, és azokat szimbolikus, allegorikus és 
morális szempontokból is értékelte. Az élőlények közelebbi megfigyelése majd csak a Szent 
Ferenc-i szeretetteljes természetszemlélet elterjedését követően válik általánossá, amikor már nem 
tekintették azt léha, emberhez méltatlan cselekedetnek.

A kertnek is volt jelképes értelme - eszménye az ótestamentumi Salamon kertjének 
értelmezése szerint alakul. A keresztények kertszimbolikáját a „hortus conclusus” foglalja egybe, 
s ez az, ami a kertek belső elrendezését sokáig megszabja.

Az V-XIV. századi kertek közül a mór kertek kivételével a maga teljességében egy sem maradt 
meg, s leírásuk is töredékes. Az antikvitásból ismert és felhasznált növények sora néhány helyi 
fajtáját kivéve nem bővült; akár a gyümölcsfákat nézzük, akár a zöldségeket vagy a 
dísznövényeket, azok azonosak a rómaiak által használtakkal. Európa északi és nyugati feléről a 
rózsák közül az egyébként ott honos gyepűrózsa (Rosa canina) és a Rosa pimpinellifolia az 
ismert, valamint a talán rómaiak által odahurcolt Rosa gallica és Rosa alba82. E rózsákat tehát 
mindenekelőtt medicinális okkal, s később talán az oltárok számára nevelték, de minden

i 82 HOBHOUSE, P. (1992) 72.



30

kolostorkertben és nagyobb világi kertben kötelezően jelen voltak. A XIII. századig nem található 
olyan szöveg, amely tudna élvezeti célból épült kertekről. A kedvelt növényeket, virágokat is 
leginkább törvények, hivatalos dokumentumok, listák vagy hivatkozások említik. A növények 
mint táplálkozásra szánt ételanyagok, fuszerszámok, medicinák vannak említve, illetve kettős 
hasznuk révén szimbolikus szereppel is előfordulnak.

A német templomok Dorottva-ábrázolásain vagy a szent fejére helyezett koszorúként, vagy a 
szent kezében, dús csokorként ott a rózsa, ez jelzi, hogy azok nem csupán Mária virágaiként 
nevelik - s több ok is volt arra, hogy a rózsát kiterjedten állítsák elő.

14. ábra: A vörös rózsaként ismert és kedvelt Rosa gallica az egyik legnépszerűbb növénye a 
középkornak. A hétköznapi életben épp úgy felhasználták mint a szakrálisban. Bokraiból 
sövényt később lugast készítettek, de édes illata miatt elengedhetetlen volt a kertekben, az 
oltárokon s a lakóterekben. Az 1491-ben készült Hortus Sanitatis (Bécs) fekete-fehér 
rózsanyomatát kézzel festették ki

A kései egyiptomi szerzetestelepek, az ispotályok s a középkori kolostorok magukra vállalták 
a gyengék, az öregek, a csonkoltak, a betegek és a szegények időszaki ápolását, hajlékkal és 
étellel való ellátását. Az ezekhez való terek korán megjelennek az épületekben és a környékükön, 
s a gyengélkedő-, az érvágó vagy a zarándokszállás mellett megjelennek a gyógyfüves kertek, 
valamint az ott termő növények földolgozását biztosító helyiségek is.

Venantius Fortunatus (530-609) poiteirsi püspök 560-ban a De horto Ultrogothonis 
regináé soraiban egy párizsi kertről tudósít, az özvegy Ultrogotha királyné illatos rózsákkal telt 
tulajdonáról, amelyet férje, Childebert király ültetett. S ő az, aki egy másik királynő, az 
apácakolostorba menekült Radegunda részére illatos virágokat küldött. Ajándékát viszonzandó, 
az asszony ebédre hívja Fortunatust, mely alkalommal az asztalt rózsákkal borítja be. A püspök a 
refektórium falán is illatos virágokból készült füzéreket fedez fel83.

Sevillai Izidor (560-636), a természetbölcseletben jártas utolsó nyugati egyházatya 
szükségesnek találta, hogy kolostorához növénykert csatlakozzék. Az épület hátsó falához 
illesztették ezt a területet, de hogy milyen növényeket gondoztak benne, nem tudjuk. Arról sincs 
tudomásunk, hogy Szent Fiacre, aki a VII. században kolostort és egy hozzá kapcsolt kertet is 
létrehozott a franciaországi Meauxban, milyen fajokat ismerhetett. De talán azokat, amelyeket 
még maguk a rómaiak vittek át az Alpok hegyláncain, s honosítottak meg az északibb területeken: 
ezt Európa korabeli klímája még mindig lehetővé tette84. A VI. századi Párizsban például fügét és 
szőlőt termesztettek85. Alcuin, aki utolsó nyolc évét Toursban töltötte, celláját liliomokkal és 
vörös rózsákkal borította86 - s bármily kicsiny is lehetett ez a lakótér, a díszítésére használt 
növényeket nem valószínű, hogy a vad természetből szerezte volna be.

Alcuin (Alcuinus Flaccus), aki Nagy Károly iskolájának alapítója, levelezésben állt azzal a 
bencéssel, aki aztán a 800-ban császárrá kikiáltott Nagy Károlynak megfogalmazta a Capitulare 
de Villist (812). Ez a leirat tartalmazza azt, hogy a birodalom valamennyi városában olyan 
haszonkertet kell létrehozni, amelyben hetvenhárom herbát és tizenhat különböző gyümölcsfát 
ültetnek. Egy másik listán, ugyancsak Nagy Károlytól, több mint kétszáznyolcvan növény neve 
található, így ez képezi - talán azért, mert kompilációs jellegű - e korszak leggazdagabb 
növényfelsorolását (igaz, Dioszkoridész gyógyszertana már hatszáz növényt mutatott be.

83 Az ajándékhoz mellékelt szöveg: „Az illatozó növények közül, melyeket itt küldök, egy sem 
hasonlítható az ibolyához. Királyi bíborban pompázik. Illat és szépség egyesül virágában. Részesüljön 
életed mostantól fogva abban a békében, melyet ez a virág testesít meg” In: TERGIT, G. (1969) 62.

RÁCZ, L. (1993) 67-87.

85 ORMOS I. (1955) 58.

86 HOBHOUSE, P. (1994) 71.

84



31

A Capitulare de Villis kevesebb növényt sorol fel, mint amennyit Plinius ismer, de köztük 
olyan fajok is előfordulnak, amelyeket korábban nem tartottak följegyzésre méltónak, és olyanok 
is ott vannak, amelyek ismerete az muzulmánoktól származik. A lista, amely Európa legnagyobb 
részén egységesíti a kolostorokban használatos növényeket, azt is mutatja, hogy a bencések, akik 
összeállították, mediterrán kerti minta alapján gondolkodtak, hiszen a növényeik az ottani klímán 
nőttek - s az üvegházat ebben a korban mintha nem ismernék. Majd Albertus Magnus lesz az, aki 
a latinok után ilyesmit használni fog: 1240-ben Vilmos holland királyt télen virágzó növényekkel 
zsúfolt szobában fogadja87. Igaz azonban, hogy a fölsorolt növények elsődleges szerepüket az 
orvoslás által nyerik el, de már a vallási jelkép is kialakulóban van. E listát aztán évszázadokon 
keresztül másolták, terjesztették, használták. A Capitulare kertinövény-jegyzékében az élen a 
liliom és a rózsa áll88 - amint az a keresztény tanok szerint természetesnek is tűnik.

A 614-ben alapított St. Gallen-i kolostor felújítására 820 körül Hait. a reichenaui kolostor 
apátja készített tervrajzot, amely bár nem valósult meg, a kolostorok eszményi típusát vázolta fel. 
Az elképzelés szerinti herbulariust tizenhat ágyásban termesztett tizenhat gyógynövényfaj egyedei 
alkották, s köztük vezető helyre került a liliom és a rózsa. A kolostorkerteken belül egyébként 
megkülönböztethető a lelkészek lakásához tartozó kert, a vendégházhoz tartozó kertek, valamint a 
templom két végén álló paradicsomkert - feltehető, az azokban termesztett herbák vagy 
megegyeztek a kolostor egyéb helyein előforduló növényekkel, vagy azok közül kerültek ki. 
Ezektől függetlenül még gyümölcs-, zöldség- és szőlőskertet is elkerítettek, s a temetőben is 
voltak gyümölcsfák89 - az édes illatnak közül valók.

A St. Gallen-i tervezethez a növénykertek Columella alapján készültek: ezt igazolja, hogy az 
orvosi célra felhasznált herbáknak a zöldségektől elkülönített tér található, s a terület ágyásokra 
osztott, s éppen úgy, ahogy a római szerző elvárta: annyira szélesen, hogy az ösvényről a 
növényágy közepén álló egyedeket meg lehessen műveim.

15. ábra: A St. Gallen-i füvészkert ágyásbeosztása

16. ábra: A St. Gallen-i kolostor építési tervrajza

A Karoling időszakban létesült reichenaui kolostor (724) mellett gyógy- és konyhanövénykert 
is létezett, amelyben a szerzetesek és az apácák együttesen termelték, így nem választották ketté a 
szakrális és a profán célokra szolgáló növényeket, azaz a vallásgyakorlat virágigényét a 
gyógyítás, illetve a táplálkozás céljait szolgáló növényektől. A kolostorokban termesztett 
füvekről, azok hatásáról a füveskönyvek nyújtanak fölhasználandó ismereteket. Az első ilyen a 
verses Lorschi füveskönyv (795). A Bodeni-tó szigetén épült Benedek-rendi Reichenau 
kolostorának szerzetese, Walahfried Strabo (809-849) A kertészet könyve, azaz Liber de cultura 
hortorum című (később Etortulusnak nevezett, s 842 körül keletkezett) munkájában, 444 
hexameterből álló 23 versében egybefoglalja a kerti hasznosságokat - és örömöket. Az általa 
felsorolt huszonnégy gyógynövénynél (amelyek jellemzése a dioszkoridészi és a pliniusi műveken 
alapul) a konyhai, a gyógyászati és a virágzási-szépítési szempontokat veszi figyelembe, s a 
gyógyászatiaknál tekintettel van arra is, először, hogy mely növény mely szentnek s miért a 
jelképe.

87 SZUTÓRISZ F. (1905) 574.

88 „Volumus, quod In: horto omnes herbas habeant. id est lilium, rosas. fenigraecum...”

89 ORMOS I. (1955) 56.



32

A rózsa a növényfelsorolás végen szerepel911 - mint florum flos, a virágnak virága -, s ez 
mutatja, hogy a középkorban olyannyira széles körben elterjedt, az Ómagyar Mária-siralomban91 
is felhasznált toposzt a kertészeti-botanikai valamint vallási szövegkörnyezetben egyaránt 
alkalmazták. S amint a liliom hagymáját kígyómarás elleni szerként használták, úgy' a rózsában 
az „életerőt felébresztő” aszmagtermés, a gyümölcsben lévő magvak és a „halandók áldásában 
hasznosnak mutatkozó” rózsaolaj a kiemelkedően fontos - a rózsa versben leírt allegórizáló kerti 
sétán a mártírok véréhez hasonlított pirosán kívül92.

17. ábra: A bekerített füveskertet gondozó asszonyok Valahfried Strabo Hortulus műve IX. 
századi példányának címlapján (Reichenau)

18. ábra: Ézsaiás és Isten kapcsolatának magasztosságát a földöntúli hatást kiváltó arany 
háttérrel éri el a X. századi miniatűr afestő, s azzal, hogy’ az allegorikus figurák mögé, e 
környezetbe reális hatású növényeket helyez el. A növényábrázolás a természetkép változására 
utal (Ézsaiás próféta imája, Párizsi zsoltároskönyvX. sz. Konstantinápoly, miniaíúra, Párizs, 
Bibliothéque nationale, Cod. Greac. 139. Fol. 435.)

A keresztény kolostori orvoslást a skolasztikus medicina váltja fel 1130 körül. A salemói, 
toledói és Monte Casinoi orvosi iskolákban megjelennek a muzulmán természettudományi 
könyvek - köztük az addig lappangó, a görög és latin természeti tudást tartalmazóak. A 
muzulmán hétköznapi ismeretek, a kert- és a gyógynövénykultúra éppúgy, mint a frissiben 
megjelenő galenista tanokon alapuló muzulmán orvosi tudás, valamint az újfajta technológiák - 
amilyen a nádcukorral való tartósítás, a szűrések, illetve a desztillálás - mind-mind 
meghatározták, hogy felértékelődtek a muzulmán és az azokban feldolgozott bizánci, arab és 
perzsa ismeretek.

A kerttel és az orvoslással kapcsolatos tudás azonban, amelynek megszámlálhatatlan 
rétegében jelen varrnak a rózsatermesztéssel és rózsahasználattal kapcsolatos praktikák, nem lett 
volna elég a növény késő középkori és reneszánszban kiteljesedő kultiválásához. Ehhez a 
misztikus világérzés általánossá válása volt szükséges, amelyben a jelképek hozzásegítik a 
hívőket a világ teljes átéléséhez.

Az Európába visszatérő keresztes lovagok által virágzik föl a rózsakultusz, hiszen ezek a 
Földközi-tenger medencéjének keleti partjait megjárt emberek nemcsak az elfelejtett rózsafélék 
töveit vitték haza, hanem saját tapasztalatra is szert tehettek a muzulmánok palotáiban és 
kertjeiben nevelt rózsákról és a rózsa számos fölhasználásáról, ámbár arról is volt elképzelésük, 
hogy milyen lehet a Bibliában leírt földi s égi paradicsomkert, amelyet csak kiegészítettek a 
perzsák paradicsomkertjéről érkező ismeretek. Mindezek a tapasztalatok és elképzelések - 
amelyekben a saját tudáson nyugvó, ezáltal modernnek tekinthető természetismeret is 
megmutatkozhat - a kor Máriához kapcsolódó misztikájához illeszkednek. így jöhetett létre az a 
hittudósok, orvosok szakszövegeiből épp úgy, mint a festők vásznairól ismert, növény- és 
állatv ilágában gazdag kert, amely a Paradicsom földi, de mégis megvalósított mása. S e 
kertekben mindenképpen lesz az ismert rózsaváltozatok közül jónéhány, vagy ha a terület mérete 
nem engedi: legalább egy bokor.

9,1 A huszonhárom növény, RAPAICS R. közlése In: RAPAICS R. (1932) alapján: salvia, ruta, 
abrotanum, cucurbita, pepones, absinthium, marrubium, feoniculum, gladiola, lybisticum, cerefolium, 
lilium, papaver, selarea, menta, puleium, apium, bettonica, agrimonia, ambrosia, napata, raphanus, rosa.

91 A vers latin eredetijét Geofifroi de Breteuil, a párizsi st. Victor apátja szerezte a 12. században. In: 
Ómagyar Mária-siralom (1982).

92 HEINZ-MOHR. G. - SOMMER. V.(1988) 19.



33

A muzulmánokkal való kapcsolat termékenyítőleg hatott a növényismeret alakulására. A X. 
században Spanyolországba jutottak, a XII. században elérhetővé váltak a dioszkoridák és egyéb 
klasszikus szövegek. S akárcsak a muzulmán orvoslási vagy kertészeti tanok, az abban 
termesztésre javasolt növények is visszakerültek Európába a zarándokok, tudósok vagy éppen a 
kereskedelem által. A mórok uralkodását követő keresztény uralkodók nemcsak csodálták, hanem 
használták is elődeik kertjeit, s az újabb fejlesztéseket muzulmánokkal végeztették el. I. Pedro 
(1344-1369) számára Alcrzart muzulmánok készítették. Az uralkodók közötti növénycsere sem 
ritka: a narancs például 1411 környékén került Versailles-be, s onnan 1499-ben (XII. Lajos és 
Anna nászajándékaként) Angliába. S bár az iszlám kert növényeiből sokat nem lehetett 
északabbra termeszteni, némelyiknek a vegetálásához segítséget adott a korabeli, a mainál 
melegebb klíma - és az a kertészeti technológia, amellyel azokat a fourak igyekeztek életben 
tartatni. A növények északra vitele jelzi: azoknak nem kell feltétlenül táplálkozási vagy 
medicinális hasznuknak lenni. Talán egzotikusságuk, talán a díszértékük volt az, ami az irántuk 
tanúsított érdeklődést fönntartotta.

A növény, mint a szépség forrása a XI. századtól fordul elő ismét. William Rufus 1092-ben 
azzal látogatja meg Romsev apácáit, hogy a rózsákat kívánná megcsodálni, s ezt rendjénvalónak 
is találhatták, hiszen ilyképpen bejuthatott a növényágyások közé - jóllehet Skóciai Editet kívánta 
látni9’. Neckam (1157-?) De Naturis Rerum-a már 1200 előtt ismertté vált kéziratának egyik 
fejezetében a kertben felnevelhető hetvenhét virágot, füvet és fát ismertet, de beszél a virágokkal 
való díszítésről is. Az Angliában termést nem hozó növényeknek a szépségét hangsúlyozza, míg a 
többi esetében - amilyen a rózsa, a liliom, vagy az ibolya - ezt nem teszi94. Clairvaux-i Szent 
Bemát (1090-1153) apátsága földjéről írva feljegyzi, hogy a kolostorfaltól induló földsávon 
gyümölcsös terül el, amely közel van a betegszobához, mindez kényelmet jelent a betegek 
számára, mert számukra a gyümölcsös sétánya kellemes pihenőhely.95

Miközben a hortus conclusus kertfelépítési elvei a kertészetben még érvényesülnek, s egyre 
inkább teret nyújtanak a kertek a pihenésnek és a magánéletnek, a kertkultúrát nemcsak vallási 
épületek környékén tartják fenn, hanem világi környezetben is. Uradalmak és kastélyok környékén 
létesülnek fallal vagy sövénnyel kerített erdők, gyümölcsösök, kisebb haszonkertek - ahol mód 
nyílik a szórakozás különböző formáira, például a vadak betelepítésével azok gondozására, 
vadászatára. Hildebert de Laverdin 1099-ben írt De Omatu mundi-jában e terek kettős - 
gyümölcstermő és ámyékadó - hasznát fontosnak találja96.

A Domonkos-rendi Albertus Magnus (1193-1280), aki a növényeket két nagy csoportba - 
fákra és gyógynövényekre - osztotta, háromszázötven növényt ismer, s bár ez sem a rendszerezés

93 HOBHOUSE, P. (1992) 74.

94 HOBHOUSE, P. (1992) 82.

95 HOBHOUSE, P. (1992) 82.

96

„Ahol minden fa kettős erénnyel is büszkélkedhet;
Ágai gyümölcsöt teremnek és árnyéka beborítja a talajt:
Az ember mindkettőt élvezheti, a gyümölcsét és az enyhet adó árnyékát
.. alma. olíva és körtefák bimbóznak
Friss zöld leveleik és érett gyümölcseik vannak.
A madarak kórusa, az illatok és virágok pompája,
A dallal telített lég illatokkal telíti az orrot és az imádott talajt.
Lágy zefír fuvallatok, illatok párolgása 
Éles keleti szél és jég nélkül
Ez az a hely, ahol sosincs tél és mindig a tavasz uralkodik.”

HOBHOUSE, P. (1992) 87.



34

kiterjedésében, sem a fajszámban nem azonos az arisztotelészi alapú theophrasztoszi 
növénytannal, mégis ő az, aki a skolasztikus bölcselők között a legszélesebb természettudományi 
ismeretekkel rendelkezik. Az utolsó évszázadban természetközelibbé vált a világkép, a 
skolasztikusok élővilág-szemléletét befolyásolták a keresztes hadjáratokban szerzett új ismeretek, 
a muzulmán tudomány eredményei, melyben Arisztotelész nézetei vegyülnek az iszlamita 
természetfilozófiával - így megkezdődött az előbbiek európai bevezetése és Arisztotelész 
természetbölcseleti tanainak visszahonosítása. Albertus Magnus legnagyobb érdeme az, hogy7 
vizsgálatának tárgyával új módszer alapján foglalkozik, megnézi a részleteket és kísérleteket 
végez - ámbár ő még nem tesz különbséget a kettő között -, ellenőriz, és nem hisz többé a 
tekintélyelvekben. Botanikai művében, a De vegetabilibus et plantis-ban, amelyet maga 
arisztotelészi eredetűnek tart (tévesen, mert a hivatkozásai Nikolaos Damaszkénosz császárkori 
természetvizsgáló munkásságára vonatkoznak), sajátos, hogy a növények talajból fölvett 
nedvessége megfelel az anya testéből átvett magzati vérnek.97 Máshol nem merészkedik túl saját 
megfigyelésein, vagy a mások ellenőrzött tapasztalatain, de például a növények levélerezetére, a 
levélalakok geometriai sajátosságaira vonatkozó megfigyelései ellenőrizhetőek.

Albertus Magnus négy rózsafajról tud, a gyepűrózsáról (R. canina), a százlevelű rózsáról (R. 
centifolia), a kúszócserje erdei rózsáról (R. arvensis) és a sövény- vagy rozsdás rózsáról (R. 
rubiginosa)98. Albertus Magnus legjelentősebb hatása azonban mégis az, hogy általa válik 
ismertté a díszkert fogalma, ámbár az ő kertről alkotott nézetei népszerűvé és olvasottá majd csak 
az őt idéző Petrus de Crescentiius könyve alapján válnak.

Az a középkori díszkert, amelyet Albertus Magnus javasol, s amely két érzék - a látás és a 
szaglás - kielégítésére vállalkozik, a gyep zöldje és a virágok élénk színe által létrejövő 
színharmónia megteremtése és az édes illatok keverésére szolgál. Erre szolgálnak többek között 
azok a herbák. amelyek a korábbi kertekben a kedvelt gyógyszerszolgáltató növények voltak. S 
hogy milyen kertek lesznek majd megtalálhatók a valóságban s milyeneket ábrázolnak majd a 
festmények hamarosan, azt mutatja az idézet: „Vannak olyan kertek is, amelyek nem annyira a 
haszon és a nagyobb termelés szolgálatában állanak, hanem inkább a szórakozás helyei és 
termelés tekintetében elhanyagoltnak mondhatók, minélfogva nem tartoznak egyik mezőgazdasági 
földhöz sem. Ezek neve viridantium vagy viridarium. Mivel főként két érzékszerv 
gyönyörködtetésére szolgálnak, nevezetesen a látáséra és a szagláséra, mindazon rendszabályok 
távoltartásával készülnek, amelyek egyébként a növénytermesztésben irányadók. Ugyanis a 
szemet semmi sem gyönyörködteti annyira, mint a finom, nem hosszú pázsitfű. Ez azonban csak 
sovány és nehéz talajon nevelhető. Ennélfogva azt a helyet, amelyet díszkertnek akarunk 
berendezni, alaposan meg kell előbb tisztítani a régi gyökerektől, ez pedig csak úgy végezhető el, 
hogy a gyökereket kiássuk, a földet a lehető legjobban elegyengetjük és jól megöntözzük forrón 
lobogó vízzel, hogy a benne maradt gyökereket és magvakat elforrázva, megakadályozzuk 
csírázásukat. Azután az egész helyet befedjük finom füvű, sovány pázsitdarabokkal, amelyeket 
széles fakalapáccsal erősen benyomkodunk, majd pedig a füvet lábunkkal úgy a talajba tapossuk, 
hogy szinte egészen eltűnik: erre nemsokára mint finom hajszálak törnek elő a fűszálak és zöld 
szőnyeg módjára borítják el a földet. A pázsitnak akkorának kell lennie, hogy mögötte 
négyszögletű területen mindenféle fűszeres növény, mint ruta, zsálya, bazsilikum, ültethető 
legyen, hasonlóképpen mindenféle virág, mint ibolya, keselyűfü, liliom, rózsa, kékliliom stb. A 
fűszeres növények ágyai és a pázsit között, utóbbinak végében, magasabb pázsitdarabokat kell 
készíteni, amelyeket virágok tegyenek kedvessé és a közepük ülőhelynek legyen alkalmas, hogy az 
emberek ott üldögélve és virágokban gyönyörködve kipihenhessék magukat és felfrissüljenek.

A pázsitba a napos oldalon fákat kell ültetni, vagy szőlőt kell magasra nevelni, mert ezek 
lombja bizonyos mértékben védelmezi a pázsitot és árnyékával gyönyörködtet s frissít. Ezektől a 
fáktól nem várunk gyümölcsöt, hanem árnyékot, ezért nem gondozzuk és nem trágyázzuk alattuk

9 Alb. Magnus: De vegetabilibus

98 TERGIT, G. (1969) 75.



35

a földet, hogy ne ártsunk a pázsitnak. Vigyázni kell, hogy a fák ne álljanak nagyon sűrűn és nagy' 
számban, mert a friss levegő elzárása egészségükben kárt tehet. Ezért a mulatókért legyen szellős 
és árnyékos. Attól is óvakodni kell, hogy keserű fákat ültessünk, mert ezek árnyéka elgyengíti az 
embert, mint például a diófáé és más efféle fáké. Inkább édes természetűek legyenek ezek a fák, 
amelyek virága kellemes illatú és árnyékuk élvezetes, mint a szőlő, körte- és almafa, gránátalma, 
babér és ciprus. A pázsit mögött pedig legyen sok olyan orvosi és fűszeres növény, amely 
nemcsak illatával nyújt élvezetet, hanem a szemet is gyönyörködteti különféle virágával, amely 
magára vonja a szemlélődő figyelmét. A herbák közül főleg a rutáról ne feledkezzünk meg, mert 
nagyon szép zöld a levele és keserűsége révén elijeszti a mulatókertből a mérges állatokat.

Azonban a pázsit közepére ne ültessünk fákat, hanem hagyjuk szabadon, hogy ott élvezhessük 
az egészséges szabad levegőt és járkálás közben ne akadjanak arcunkba a fa ágai között feszülő 
pókhálók, ami elkerülhetetlen lenne, ha a pázsitot egészen teleültetnénk fákkal.

Ha pedig lehetséges, vezessünk a középre tisztavizű forrást és foglaljuk kőbe, mert abban 
gyönyörűsége telik az embereknek. Északnak és keletnek legyen a mulatókért szabad, az innen 
fújó szelek egészséges és tiszta volta miatt. Ellenben a déli és nyugati oldalt zárjuk el, mert az 
innen fújó szelek viharosak, tisztátalanok és az embert gy engítik. Igaz ugyan, hogy az északi szél 
ellensége a gyümölcsnek, azonban csodálatos módon megóvja az ember szellemi és testi 
egészségét. Már pedig a mulatókerttől gyönyörködtetést várunk, nem pedig gyümölcsöket.

A rózsa tehát a XIII. században, Albertus Magnusnál, először a kereszténységben kivonul a 
gyógynövények közül és a díszkertben olyan szerepet kap, amelyben más feladata sincs, mint a 
gyönyörködtetés. A látása fölvidít és megnyugtat, kellemes és édes természetű az illata, kedves és 
gyönyörködtető a nézelődőnck - a rózsa ismét virágdísszé (is) válik. S a leírás - természetes 
módon - illeszkedik a paradicsomkert leírásához: amely megteremtésére és alakítására az 
embernek is lehetősége adódik.

Pietro Crescenzi bolognai tanácsos 1305-ben írt Liber Ruralium commodorum-a, amely a 
középkor első jelentős hatást kifejtő részletes kertészeti könyve, valójában néhány korábbi kézirat 
alig változtatott anyagát is tartalmazza. Columella De Re Rustica XII. könyvével csaknem 
megegyező rész található benne, illetve a VIII. kötet valójában Albertus Magnus 
díszkertleírása.lw Crescenzi gyakorlati tanácsai, a gyümölcsöt nem termő, de dekoratív fákat 
bemutató növénylistája s a különböző méretű kertek bemutatása azonban önálló munka. A kis 
kertek pázsitjait vadrózsával és gyümölcsfákkal javasolja szegélyezni, a középméretű kertek 
elkerítésére vizesárkot ajánl vagy tüskés bokrokat, amelyek akár rózsák is lehetnek. A királyok és 
hercegek által megvalósítható nagy területen fekvő kertekhez lugasokat ajánl, számos 
fútónövénnyel. Mindezzel az első reneszánsz kertek megépítéséhez járult hozzá, hiszen magát a 
munkát több nyelvre lefordítva a reneszánsz alatt fogják használni.

A francia fordítás alapján készül el V. Károly nyolc, Párizsban levő Hotel de Saint Pol-kertje: 
bennük egy növényekből kialakított labirintus. A virágágyak között rózsákkal beültetett is volt. 
Az uralkodó halála után elpusztult kertet egy 1308-ban keletkezett növénylista alapján 1398-ban 
VI. Károly újraültetteti: ebből tudjuk, hogy abban háromszáz fehér (talán R. alba) és vörös (talán 
R. gallica officinalis) virágú rózsa bokra élt.101 A nyolc kerttel szinte egy időben elkészül egy 
párizsi kerttulajdonos. Le Ménager de Paris által írt tanulmány, amelyben a szerző fiatal felesége 
számára ad tanácsokat a kerti és házkömyéki munkához. A növények kezelési útmutatója sok 
korabeli praktikát tár fel, ezek egyike szerint a rózsákat nyírni, metszeni és átültetni szükséges.

я99

102

99 RAPAICS R. (1932) 76-77.

100 HOBHOUSE, P. (1992) 94.

101 HOBHOUSE. P. (1992) 89.

102 Uo.



36

19. ábra: 1485-ban készült illusztráció Crescenzi - V Károly megbízásából francia nyelven 
korábban már kiadott kertészeti - könyvéhez, amelyhez már újabb részeket is kapcsolt a kortárs 
fordító



37

7. Az iszlám kertek

A középkori kereszténységgel való időbeli egybeesés miatt itt tárgy aljuk az iszlám kerteket.

Miután a VI. évszázadban Perzsiát elfoglalták a muzulmánok, s véget ért a Szászánida 
Birodalom, a karavánutak mentén elterülő, valamint a palotákat övező növénygazdag, zárt, 
oázisszerű perzsa kertek sokasága nemcsak elkápráztatta a pusztalakó, nomád népet, hanem azok 
lehetőségeire is ráébresztette. A hatalmas iszlám birodalom az öntözőműveken és a gondos 
talajművelésen alapuló, az e területen honos zöldségben, gyümölcsben és dísznövényben gazdag 
évezredes keleti kertkultúra továbbéltetőjévé és teijesztőjévé vált. Ez a birodalom egyként 
alkalmas volt arra, hogy az elfoglalt területek növény- és kertészeti ismereteit egyesítse és 
homogenizálja, s összeköttetést jelentsen olyan távoli földrajzi pontok között is, mint 
Spanyolország és az Indival. 636-tól elkezdődött a perzsa népesség iszlamizálódása, amely 
először az Omajjád, majd a Abbászida kalifátusának fennhatósága alá került. Néhány 
évszázaddal később, Európában, s nem csak muzulmán területeken, néhol perzsa származású 
kertészekre bízták a kertek kialakítását.

A letelepedő muzulmánok által ismét fölhasznált vagy frissiben elkészített csatornák 
biztosította vízzel, és a keleti hagyományokra alapozva pompás, új kertek létesítésére nyílt mód.
E kertek, akár a kalifák, akár a kevésbé tehetősek palotái környékén létesültek, jóllehet írott adat 
nem maradt szerkezetükről, a régészeti föltárások tanúsága alapján udvarkert voltak. A kerteket 
épületek vagy kerítés fogták egybe, a tájra való rálátást csak a nagyon nagy méretű kertek 
tulajdonosai tudták biztosítani. A kert szerkezetét meghatározta, hogy annak egyetlen tengelye 
volt, s területét négy egyenlő részre osztotta a négy paradicsomi folvónak megfelelő négy 
vízmeder. A kert közepében díszes kioszk vagy kút állt, a területet hosszú, keskeny vízmedence 
szelte át. Az utakat kőlapok borították, a (mély) virágágyakat kőszegéllyel kerítették el, a fák 
közötti szabad tereken fútónövények alkottak lugast, s így valóban más hatást keltettek mint az 
európai kertek, s tulajdonosaik a kerti virágzó növényekkel a termeiket is gazdagon díszítették, 
rózsa- és az ibolyaolaj használata is mindennapos104 volt a belső terek illatosításában, s a termek 
és az udvar között közös terek is voltak.

103

20. ábra: Egy iszlám kert látható a XVII. századi miniatúrán. Magas fallal körbevett tér az, 
amelybe egy ajtón keresztül lehet bejutni. A paradicsomi négy folyónak megfelelően a kertet 
négy szabályos negyedre osztják a keskeny vízmedencék, amelyeket középen egy szögletes 
medence fog össze. A kertnegyedek szabályos virágágyásokból állnak, az ágyások szintje a 
vízmedencék szintje alatt helyezkedik el. A kert fáit itt a ciprusok és a mandidák jelzik

A kertek szerkezetének kialakítása ugyanúgy, mint a keresztények hortus conclususa, Salamon 
király énekének értelmezésére vezethető vissza.

De nem csupán az iszlám kertek, hanem a mauzóleumok is a Paradicsomról való elképzelés 
alapján szerveződnek: ehhez az előképet a Korán 47. szúrájában találjuk meg: „A Paradicsom, 
ahová bejutásra az istenfélők ígéretet kaptak, ekképpen fest: vannak benne nem-poshadó vizű 
patakok, mások tejjel folynak, amelyeknek az íze nem változik és vannak borral folyó patakok, 
ami gyönyörűsége az ivóknak és vannak tisztított mézzel folyó patakok. Mindenféle gyümölcsük 
lesz benne és megbocsátás az uruktól.”105 Továbbá tudható, hogy a Paradicsom fáktól árnyas 
(4:57), egy pálma tövében folyó is ered, környékén a boldogok időznek (11:108), s az odajutottak 
szolgálatára „örökifjú fiúk” és „nagyszemű hurik” lesznek (56:17-22) a tövis nélküli fák alatt. E

103 Uo.

104 ORMOS I. (1955) 4.

105 Korán (1987) 47.15.



38

részletben benne foglaltatik az iszlám és a keresztény zárt kert közötti lényeges különbség is. A 
Koránból levezetetten kialakított iszlám kert - amely az égi kert tükörképe - funkciójához 
hozzátartozott az örömszerzés: másra sem szolgálnak a nagy szeműek és az örökifjak. A 
kellemes, hűs hely funkciója továbbá alkalom teremtése Allah paradicsomi környezetével való 
kapcsolatfelvételre és a meditálásra.

21. ábra: II. Mohamed szultán 1453-ban készült portréja (Topkapi Szeráj, Isztanbul)

Az iszlám kert a Korán által megígért Paradicsom előzetes, földi élményével kecsegtet. A 
külső világtól termetes falakkal elzárt, vízgazdag, ráadásul friss víztől hűvös, ártalmas 
növényektől mentes, illatos virágú és tápláló gyümölcsű fáktól árnyékos kert - mindazt jelenti, 
ami egy nomád részére a vágyak birodalma és egyúttal az a környezet, amelyben a tudás forrása, 
a Korán megismerhető. Ebben a kertben azonban nemcsak az iszlám vallás által megnevezett 
növények fordulhatnak elő, nemcsak azok, amelyek a szimbolikus kapcsolattartás eszközei, 
hanem a hasznot - árnyékot, illatot, kellemet - adók is: a koronájával hűvös helyet biztosító 
platán, az orvosságot szolgáltató növények. Ámbár nehéz a különböző feladatok ellátására 
szolgáló növények használati oka között éles különbséget tenni, hiszen az illatozó mandulafák, 
rózsák s egy éb virágok ugy an nem szolgálják-e Mohamed próféta elképzelését a mennyországról, 
s az illatuknak ugyan nem az-e a feladatuk, hogy a paradicsom édes harmóniáját előlegezzék? 
Ilyen értelemben az iszlámban az egész természet jelképpé válhat, aminek az a következménye, 
hogy az egyes növényfajok s mindennek ábrázolásai- hiszen a növényeket lehet ábrázolni nem 
annyira saját szépségük miatt fontosak, hanem azért, mert Allah lelkére emlékezetnek.

Penelope Hobhouse az iszlám kert szimbolikáját elemezve a sajátosságok közé sorolja az 
említetett, négyfelé osztott négyszögletes területet is. A derékszögben elhelyezkedő csatornákat a 
perzsa öntözőművek elhelyezésével rokonítja, ámbár a négyes számnak a muzulmánoknál 
egyébként is kozmikus jelentősége van. Az egymást követő négyszögek a változó természet 
gazdag, egymásra törvényszerűen következő megnyilvánulásai. így ezek a kertek a biztonságba és 
a szépségbe való elmerülés terei, az univerzum megértésének a helyei is. E többszörösen összetett 
funkció biztosíthatta azt, hogy e kertkultúra évezredem keresztül képes volt alapjaiban változatlan 
maradni. 106

22. ábra: Akhlaq-i Rasul Allah 1708-ban készült kalligramja Mohamed rózsájáról: a rózsa a 
moszlim hagyomány értelmében akkor keletkezett, amikor Mohamed próféta Éjjeli Utazása 
zajlott - s éppen egy szemöldökéről legördülő izzadtságcseppből

A víz felhasználására épülő, szimmetriát mutató, geometrikus elrendezésű kertekben a 
medencének, a vályúknak, a szökőkutaknak, a megfelelően kialakított falak között vagy 
termekben futó víz hangjának, mozgásának és fodrozódásának saját jelentése van, s persze a víz a 
növények növekedéséhez is szükséges. Ilyen szerkezetű kert korábban is készült, de hogy milyen 
növényeket használtak akkor a kertépítésben, arról először egy 1050-ből származó al-Biruni-féle 
lista kínál tájékoztató adatot. Köztük vannak Dioszkoridész és Plinius növényei - és sok új 
változatú rózsa, az egyes és a dupla sziromkoszorús fehér, sárga, mélyvörös és fekete, rózsaszínű 
és pézsmarózsák. A görög és a bizánci ismeretek (a VTII. századtól, amikor a bagdadi uralkodók 
muzulmánra fordíttatják az ősi szövegeket - ha azok orvosi vagy botanikai tudást nyújtanak) 
szabadon fölhasználhatóak voltak, s a keresztény és zsidó tudósok is részt vettek a növénytani 
vizsgálatokban.

23. ábra: Rozettákkal díszített miniatúra Dioszkoridész De materia medica iraki kéziratából 
(Irak, 1224, Keir-gyüjtemény, Richmond)

106 HOBHOUSE, (1992) 42-44.



39

A növényeket, köztük a díszítésre szolgálókat (nem úgy, mint a gazdasági hasznúakat - mint a 
kender, az indigó, a sáfrány vagy éppen a spárga) egyesével palántázták szét a saját ágyásukba, 
úgy, hogy az ágyás széléről még ápolhatok legyenek, s lehetőleg mindegyiknek megmaradhasson 
természetes habitusa. E tövenként való ültetés lehetővé tette a kert központi részén álló pavilonból 
a külön-külön álló növényekbe való belefeledkezést - ezek a kertek egyébként sem engedték meg 
a táj szemlélését, hiszen lényegükhöz tartozott az attól való elhatárolódás. A központi 
építményeket, a szőlővel és rózsával befüttatott lugasokat ezekből a moszlim kertekből vették át a 
keresztények. A személyes használatra készült muzulmán elő-paradicsomoknak gyümölcs- és 
virághozama s egyéb anyagi haszna sem hanyagolható el - ez sem lehetett közömbös a nyugatiak 
számára.

Az Ezeregyéjszaka meséiből tudhatunk Abú Nuvász (753 v. 758 v. 762-813) botrányos 
életmódú, a fiúkat és a bort dicsőítő, s kortársaiból rendkívüli hatást kiváltó muzulmán költő 
anekdotáiról és verseiről. Az a verse, amelynek a címe A kalifa teljesíti három kívánságomat, 
nemcsak életvitelét s virtuóz verselését mutatja, hanem hogy a rózsa a testi élvezet kifejezésére is 
alkalmas virágnak számított.

„A trónteremben húszán ülünk a kalifával.
- »Kéij három dolgot, Abú Nuvász. Bármit kívánhatsz.«
- »Három csókot a szádra.« - Meglobbannak a fáklyák, 
a testőrök kihúzzák kardjukat, hogy levágják 
fejemet. - »Szerény óhaj« - mosolyog al-Amin. 
Rózsaillatot szívnak szájából ajkaim.
S a három hosszú csók közt, a két rövid szünetben 
fiatal arcát nézem. Nem volt kár megszületnem. „107

Mivel a muzulmán invázió alatt a perzsa szövegek legtöbbje megsemmisült, a VII. század 
előtti perzsa rózsákról nem sok tudható. A IX. századtól kezdve azonban e költőknél egy re több 
hivatkozás lelhető a rózsák használatáról. Abulkászim Manszúr Firdauszí (934-1021 v. 1025- 
26), aki a bokharai Szászánidák alatt kormányzó volt, majd kegyvesztett lett és elszegényedett, 
aki a muzulmán hódítás után kialakuló újperzsa irodalom klasszikusa; a mitikus kortól a 636-ig, 
a muzulmánok qádiszijjai győzelméig követi a perzsa eseményeket a Királyok könyvében. 
Eposzában laza. kronologikus rendben mutatja be az uralkodók sorsát. Mivel elődeitől mindazt 
átvette, ami történetileg tudható, az olyan hétköznapi dolgokat is, mint a virágok felhasználása, 
sorai a rózsahasználatról is tájékoztató értékűek.

Firdauszínál a mitikus múltba vesző Dzsamséd sahnak gondja van a fegyverek 
felhalmozására, a köntösök megvarrására. a négy rend - az egyházi, a katonai, a földmíves és az 
iparos - megszervezésére, majd a biztonságot jelentő téglaépítmények fölhúzására, s későb arra 
is, hogy kellemessé tegye az életet. így halom kincset, nemesfémet és drágakövet halmoz fel;

„Majd illatszerekkel törődött, melyek 
szagukkal gyönyört adnak-ébresztenek; 
hát kámfort, mosuszt, áloét, balzsamot 
és jó rózsavízzel sok ámbrát adott.
És szert, mivel minden kórt meggyógyított, 
az épségnek ő széles ajtót nyitott. „108

107 ABÚ NUVÁSZ A kalifa teljesít három kívánságomat. Ford.: Faludy György. In; FALUDY Gy. 
(1988)

FIRDAUSZÍ (1979) II. Az első királyok 5. Dzsamséd. 18.108



40

Itt ugyanaz tapasztalható, mint a mediterrán kultúrák bármelyikénél: az illatszerek korai 
felhasználásában nem különíthetők el határozattan azok funkciói, s a szereknek egyszerre lehet 
például gyönyörkeltő és egészségügyi szerepük. De a rózsa a táplálkozásban ízesítő szerként is 
használatos:

„Majd harmadnap szárnyas- és bárányebéd 
került egyidőben, de kétféleképp. 
Negyednap, terítvén az úr asztalát, 
az étek megint új: finom boijuhát; 
s ez étekbe sáfrányt és rózsavizet 
és színtiszta mósuszt meg óbort vetett. «109

Ugyancsak használták a rózsát az italok illatosítására. Itt például a boréra:

„Mind fátyolfedett arcú turk lány, remek 
ciprustörzsűek, hollóhajfurtüek.
Piros rózsa orcáju mind s álmatag, 
és rózsás bor illatú száz lányajak. nllO

A tisztálkodásban - amely az egészségmegőrzés része - is, a paradicsomi módú élet 
kifejezésében11' ugyancsak szerephez jut a rózsavíz („A lábát mosusz, rózsavíz mossa már”)112, 
akár csak a temetési ceremóniákban:

„Langy vízzel lemosták a hőst legelébb, 
gyöngéden, szakállát, nyakát, kebelét; 
fölötte mosuszt s ámbrát égettek, és 
bevarrták szelíd kézzel minden sebét; 
fejére maga öntött rózsavizet, 
a testére meg tiszta kámfort vetett; 
kerül szép aranybrokát-hímzett reá. 
virágot, mosuszt, bort is hintett reá. «113

A rózsaolaj és a virág használata egyéb kultikus okokból is megengedett lehetett:

„S mikor majd a kert már virágoktól virul, 
s a szélben fejünkre virág szirma hull, 
a föld zöld lepelt ölt, s a sok rózsaszál 
között könnyű szellőcske sóhajtva száll:

FIRD AUSZÍ (1979) III. Daliák 2. Iblísz szakács képében jelenik meg. 26.

FIRDAUSZÍ (1979) Bézsan és Manézse 4. Gurgln ármánya. 200.

111 „S hogy asztaltól főikéi a sok jó lovag, 
kitárta termét: borozgassanak; 
volt sok szép aranykelyhe dísszel tele, 
s medencéje is, rózsavízzel tele.”

FIRDAUSZÍ (1979) Bézsan és Manézse 12. Khuszrau udvarában. 233.

1FIRDAUSZÍ (1979) Bézsan és Manézse. 5. Manézse. 203.

113 FIRDAUSZÍ (1979) Rusztem halála 3. Gyász és megtorlás. 288.

109

110



41

én akkor majd Ozmuzdhoz esdek nagyon, 
az Úr-írt imádságot elmormolom.”

A rózsa időt jelölő, tavaszt mutató szerepe kétségtelen. S ez a funkciója a fiatalság és a 
szépség jelölőjévé teszi, de ugyanebben a kiindulási pontban látszik helyesnek azt is keresni, 
amikor a rózsa az idillt, a belső és külső harmóniát és boldogságot, illetve ezek elvesztését 
jelképezi114.

E virág mint a boldog szépség megmutatója e költészet talán legismertebb jelképegyüttese. 
Lehet a kellemes környezet jegye, de annál több is. A rózsa és a fülemüle toposzai a perzsa 
költészet legmélyebb rétegéhez: a bonyolultság mélyértelmű kifejezéséhez vezetnek el. A Királyok 
könyvében a rózsa párjaként többször megjelenik a fülemüle, hogy aztán a későbbi perzsa, a 
muzulmán, a török s a középkorvégi, illetve az annál újabb európai, legvégül az amerikai 
költészetet is sóvárgóan teledalolja.

„A lég balzsamontó, a rét zöld selyem, 
a víz rózsavíz ott s cseveg szüntelen; 

a jázminág terhétől ívvé hajol, 
a rózsának papjaként bülbül dalol, 
virágszőnyegen lép a fácánsereg, 
a cipruson fülemülék zengenek. «115

„A kertet belepte a rózsaszirom, 
nyit tulipán s jácint a domboldalon, 
gyümölcsfák között sír a csöpp csalogány, 
a rózsa növekszik panaszhangzatán.
De nevet, mikor már a rózsára száll, 
és megnyitja csőrét a csöpp csalogány.

114 Elmek kifejlettebb megnyilvánulása az a tájleírónak ható, ámbár meglehetősen sok jelentésű - 
pontosabban: sok hatású - vers, amelyet az arab költészet remekművének tartanak. A négyszáz éves mór 
uralom végén, a normannok megszállta Szicíliában, a földjét elhagyó ASZ-SZÍQQÍLI (1055-1132) a 
színszimbolikát fölhasználva, így emlékezik:

Szicília

„Kék vízben mélyzöld kertem, 
övemen rőt palást, 
hol csak gyönyört ismertem, 
és soha-soha mást,

ahol fiatal voltam, 
hajtás a rózsafán, 
s ahol most úr a normán, 
Szicília, hazám.

mennék, ahová mennem 
többé már nem lehet, 
hogy szikláin szétverjem 
mezítlen mellemet.”

(Faludy György fordítása)
FALUDY Gy. (1988) 133.

115 FIRDAUSZÍ (1979) Bézsan és Manézse 4. Gurgín ármánya. 200.



42

Ki tudhatja, mit mond a bülbül-madár, 
s a szirmok közé tűnve hol-merre jár??ii i6

A rózsa és a fülemüle együttese olyan sajátos szimbólum, amelynek mindkét eleme - 
együttesen és külön - egyszerre esendő, mint általában a földi dolgok, s magasztos is, miként a 
paradicsomi örömök. A rózsa (perzsául majd törökükgül), amely az élet, a fiatalság, a virágzás, a 
szépség, és a csalogány (bülbül), amely mindennek önfeledt és önpusztító csodálója: egymást 
kiegészítik s létezésük is feltételezi a másikat. Mert nincs szépség, ha nincs megnevezője, amint a 
szép keresőjének sincs esélye önmegvalósításra, ha nem talál rá a tárgyára.117 A rózsa női 
motívum, a maga helybe gyökerezettségével, passzivitásával és szépsége romlékonvságával, a 
fülemüle - mint általában az állatok - maszkulin jellegű, elvégre aktív, halálosan szenvedélyes és 
hódolattal teljes. Ezen kívül az is oka lehet annak, hogy allegóriává változtathatónak érezték a 
rózsa-fülemüle együttest, hogy abban közel jutott egymáshoz (és annyira alkalmasan ábrázolható) 
a konkrét és az éteri: az egyszerű és a végtelenül bonyolult

Szádi az elmúlásról beszél velük kapcsolatban: „Egy fülemüle a fészkét rakta az ágon, ami 
alatt egy gyenge hangya táborozott. A fülemüle éjjel-nappal a rózsaágyás környékén röpdösött és 
szívet gyönyörködtető dallamokkal énekelt. A hangya éjt nappallá téve dolgozott, a fülemüle 
pedig más sem tett, mint a kertekben saját hangjában gyönyörködött. Titkairól csevegett a 
rózsával és a Keleti Szelet is bizalmasává fogadta. A gyönge hangya, amikor a fülemüle 
könyörgését és a rózsa kedveskedését látta, annyit mondott magának: Más időben vajon ér-e 
valamit ez a csevegés? Miután elmúlt a legszebb évszak és megérkezett az ősz szele, tüskék 
meredtek a rózsa szárán és a fülemülék helyét vaijak foglalták el. Őszi viharok süvöltöttek 
megfosztva a fákat megsárgult lombdíszüktől, s hűvössé vált a levegő. A felhők gyöngyöket

118

116 FIRDAUSZÍ (1979) Iszfandijár és Rusztem 1. Iszfandijár szembeszáll apjával. 237.

11 A rózsa-fülemüle párt a legkülönbözőbb jelképi jelentésben használják. Pl. HÁF1Z Kinyílt a 
vérszinü rózsa... In: KÉPES G. - SIMON R. Szerk. (1968) 261

118 HÁFIZ (1325-1390)

Senkiben sincs már barátság

„Senkiben sincs már barátság - jó barátokkal mi lett?
És a hűség? Tiszta szívekkel, mondjátok, jaj mi lett? 
Ifjúság forrása szennyes - Khizr, az áldott merre jár? 
Rózsa-ág vérzik, s a széllel, melyre vágyott, jaj, mi lett? 
Hol van egy lélek, ki gyöngéd, és kiben még hála ég? 
Hála, szép szándék kihalt? A földre szállt jókkal mi lett? 
Férfiasság bánya-mélyén tűz-rubin már nem terem!
Szél, eső, fény kedve megtört? Már az ékkő talmi lett? 
Városunk égő szerelmek s hű barátság vára volt - 
Égberontó vágy volt-é, s a jó barátokkal mi lett?
Nézd: középre dobva jólét és a kegy labdája vár.
Ám lovast nem látsz a téren - gyors csatárokkal mi lett? 
Rózsa nyílik százezer, s nincs egy madár, mely zengene - 
Százezer hang néma? Hát a csalogányokkal mi lett? 
Zohre hárfát nem ríkat többé - elégett fája tán?
Már a mámort megvetik - víg kedvű társakkal mi lett? 
Háfiz, Allah titkait nem tudja senki - csöndbe légy!
Nincs kitől kérdezd: a csillagok forgásával mi lett?”

(Képes Géza fordítása)
In: KÉPES G. - SIMON R. Szerk. (1968) 275.



43

hullattak, a levegőn át a hó hadserege masírozott. A fülemüle egyszercsak a kertbe jött, ahol már 
rég nem volt meg a rózsák színe és a jázminok illata. Ezer mesét mondó nyelve megbénult. Nem 
volt ott a rózsa, akinek arcát nézhette volna, nem volt ott zöld, ami szépségét szemlélhette volna.
A leveleitől megfosztott ligetben szertefoszlott bátorsága és a kietlen csöndben a torkába fulladt a 
dala. Emlékezett, hogy egykor egy hangya lakott a fánál, aki sok-sok magot gyűjtött egybe. Ha 
elmennék hozzá - gondolta magában a jó szomszédság okán kérhetek is tőle valamit. így 
elment a fülemüle, csapzottan és éhesen, a hangya ajtajához és azt mondta: Bőkezűséged lelked 
jele és jólétem biztosítéka. Az értékes nyarat gondtalanul éltem, de te szorgalmas voltál, eleséget 
gyűjtöttél. Az akkor is megmarad, ha most engem megmentesz a szerencsétlenségtől. S így felelt a 
hangya: Te az éjjelt szerelemmel, én viszont serény munkával töltöttem. A rózsával foglalkoztál 
és büszke voltál a tavaszra. Hát nem tudtad, hogy eljön az ősz és minden sivár lesz?

Barátaim, ti is tanuljatok a fülemüle esetéből és tudjátok: minden életet halál követ, minden 
élvezet után a búcsú érkezik.

A perzsa és muzulmán költészetben a költőelődök leleményeinek, poétikai eljárásainak 
felhasználása cseppet sem volt illetlen dolog. A kettős képek, a rímpárok szabad - ismételt - 
kisajátítása és az alapvetően a sugallatra épülő költői teremtés-technikák bizonyos motívumok 
feldúsulását eredményezték120 - ilyen központi maggá sűrűsödött a rózsához kapcsolódó képzetek 
tömege. A rózsa a perzsa szúfi költők által beépült a maguk szimbolista világképét kifejező, 
egyszerre metaforikus és konkrét írásmódjába - így rendkívüli sokféle, mégis árnyalt tartalom 
kifejezésére vált alkalmassá.

A világias iszlámon belül létrejövő szúfizmus a görög-újplatonikus és/vagy az indiai eszméket 
felhasználva, önálló misztikus rendszert dolgozott ki: aszkézissel igyekeztek a világi javakról 
lemondani és elragadtatott, önkívületi állapotban eljutni az Istennel való egyesüléshez121. A 
szúfisták szerint egyébként minden helyes úton járó vallás egyenlő egymással. A társadalmi 
igazságtalanság ellenében kialakult szúfista eszmék a IX. századtól jelennek meg a költői 
művekben122, s hiába ellenezte az ortodox szemlélet, az igényt, hogy az érzéki-profán és a 
misztikus-vallási értelmezés együttesen jelenjék meg, mással nem tudta helyettesíteni.

A szúfízmusban a rózsa az Alahhal való egyesülést épp úgy mutatta, mint az életet; s a rózsa 
szépsége az élet teljességét, az elérendő tökéletességet és a harmóniát kínálta. S az iszlám 
harciasabbá és szigorúbbá válása sem szüntette meg a szúfizmus terjedését. A rózsa 
szimbolikájának az iszlámba való beépülése éppen a szúfizmus továbbélését bizonyítja - s 
mellékesen, ezzel az iszlám Európa felé közvetítője lesz az indiai tanoknak is - ezen misztikus 
eszméin keresztül, akár közvetlenül: mint például az indiai rózsafüzér nyugatra juttatásával123.

Szádi (1213-1219 v. 1194-1292 v. 1296), a Sirázban született és élt költő Gulistan 
(Rózsáskert) címmel 1258-ban írt művét is a szúfi miszticizmus hatja át. És a csillagjós, 
csillagász és orvos Omar Khajjam-ét (1025-50 - 1122-23) is, aki négysorosainak titkos 
mondandóját mindig konkrét képekkel fejezi ki:

«119

„Nem lesz rózsa s harmat, mi fürössze, ha nem leszek. 
Nem lesz piros bor, piros ajak se, ha nem leszek.
Nem lesz hajnal, se alkony, se kín, se öröm - 
Hát kiben álljon mindez össze, ha nem leszek?«124

1,9 HEINZ-MOHR, G. - SOMMER, V. (1988) 106-107.

120 GOLDZIHERI. (1981) A Higa’-költészet előtörténete. In: GOLDZIHERI (1981) 597-764.

121 ARMSTRONG, К (1997) 260-316.

122 GLASENAPP, H. von (1981) 405.

123 GLASENAPP, H. von (1981) 239.

124 KHAJJAM, O. (1997) 6. °£й ?



44

(Képes Géza fordítása)

„Viszik tűnő rózsái a Tavaszt!
Zárul a könyv, zár sok édes panaszt!
S hogy a bokrok közt zengő Csalogány 
honnan s hova szállt - ah, ki tudja azt! 55125

(Szabó Lőrinc fordítása)

„Vágyam köt egy archoz, ó, e rózsaarchoz, 
csuklóm a kupához, vele sok jó borhoz; 
minden gyönyör itt e földön - osztályrészem, 
míg nem köt a sorsom, omló hitvány porhoz. 5,126

(Tandori Dezső fordítása)

„Rózsák, ha a szellő jön, a szirmuk levetik, 
zengő csalogányok, íme, tollúk levetik; 
rózsálljon az ámv, hol ülsz, halandó, te szegény: 
csontok - tudod, ember? - puha húsuk levetik. 5,127

(Tandori Dezső fordítása)

A X-XIV. századi újperzsa költészet rózsa fogalma szinte végtelen sok jelentést foglal 
magába, és ezt azzal érik el e művek szerzői, hogy témáik megjelenítése istenkísértően 
földhözragadt.128 A misztikusok, amilyen Rúmi (1207-1273), Háfiz (1325-1390) és Szádi, 
költészetének központi motívuma a rózsa, egyszerre a föld és a paradicsom virága, s náluk szinte

125KHAJJAM. O. (1997) 13. 

126 KHAJJAM, O. (1997) 18. 

127KHAJJAM. O. (1997) 35.

128 További bizonyítékok Khajjamtól. In: KHAJJAM. O. (1997)

„Bort igyál, mert az örökélet benne van.
Mit hívsz az ifjúság örömének: benne van.
Bor csillog, rózsa s kedves vár - részeg fejjel 
Egy percig örülj: egy percben az élet benne van.”

(Képes Géza fordítása)

„A rózsa édes illata megéri a tüske szúrását 
Ha bort iszol, megéri az okádást 
A gyümölcs, amitől ezer lélek felüdül 
Valid be. megéri a várakozást.”

(Antalffy Endre fordítása)



45

valamennyi a rózsa- és a rózsához kapcsolt szimbólum felsorakozik, a csalogánytól a tövisig129, a 
tavasztól az árvaságig és a szerelmi bánatig130, az örökkévalóságtól a könnycsepp harmatjáig, a 
kocsmai bortól a mámorig131.

RUMI129

Az életből csakis téged kívánlak ...

„Az életből csakis téged kívánlak.
Vaj, illő-é, hogy árvultan kószáljak? 
Irótoll lett a szívem a kezedben,
Te vagy nyitja a bánatnak, vígságnak. 
Azon kívül, mit óhajtasz: mi sem kell; 
Azon túl. mit mutatsz: én mit se lássak. 
Ha tüskét, vagy rózsát nőttetsz belőlem. 
Szagát érzem tövisnek, rózsának.
Ha úgy tartasz, olyan lettem tenéked.
Ha így kívánsz, ilyen lettem, te lássad.
A korsóból, ahol színt adsz a szívnek. 
Szerelmem, vagy gyülőlségem kiárad. 
Az őskezdet te voltál, s léssz a végső.
Te tégy jobbá csukásnak mint nyitásnak. 
Ha rejtőzködsz, leszek sok közt hitetlen, 
Ha feltárulsz, hiszek léted szavának. 
Azon túl, mit te adtál, nincs fityingem: 
Gyanakvásod zsebemben mit találhat?”

(Weöres Sándor fordítása)
In: KÉPES G. - SIMON R. Szerk. (1968) 225.

HÁFIZ130

Szerelmi bánat

„Holdnál is szebb szépség, megcsaltál, elhagytál, 
folyt a könnyem, ám de sírásom nem használt.

Jártam a pusztában, még mindig zokogtam, 
megmártottam nedves arcom a homokban.

S mert nem használt semmi, ismét hazatértem, 
kis kertem ösvényén sétálgattam éjjel

Az újhold sarlója nyakam felett lógott, 
hintáztak a rózsák, véres lampionok.

a liliom lepcses nyelvét rám öltötte, 
a bú, sóhajtottam, rám maradt örökre.

Kerestem a gyógyírt, megtaláltam végre. 
Telt pohárral kézben ülök a csapszékben.

ajkamon mosoly jár, írom ezt a verset, 
mely megtáncoltatja a legbúsabb szentet.”

(Faludv György fordítása) 
In: FALUDY Gy. (1988) 285.



46

24. ábra: A Korán növényábrázolásban gazdag oldalpárja (Gasi-Husref-Beg-Bibliothek, 
Szarajevó)

Spanyolország déli felének muzulmán kalifátusaiban (756-1492) és Szicíliában a villákhoz 
tartozó kertek a kertépítészet remekei, de ugyanilyen igényesség jellemzi a muzulmán világ 
valamennyi területének szökőkutakkal, vízművekkel, illatos növényekkel132 gazdagon telepített 
udvarkertjeit is. Mivel a szerkezetük Salamon király énekének szimbolikus értelmezésén alapszik, 
ez az eredet némileg megkönnyítette azt, hogy a keresztény világ elfogadja a muzulmán, s 
különösen a mór kertek felől érkező hatásokat. Például Hildebert de Lavendin De omatu mundi 
(1099) című kertészeti munkájában a Paradicsomról való elképzelés és a muzulmán kertekből 
származó ismeretek keverednek. Nem lehet véletlen, hogy a XI-XII. századi muzulmán 
botanikusok Spanyolországban mindazokat a növényeket listára vették, amelyeket szerintük nem 
lehet Európa északibb tájain termeszteni. Muzulmán eredetű botanikai tudása kellett hogy legyen 
Friar Henry Dániel (1315-1385) angol szerzetesnek és orvosnak is, aki 1338-1342 között 
Salemoban (ahol volt egy iszlám típusú kert is) lefordította a rozmaring termesztéséhez szükséges 
bánásmód leírását. О alkotta meg egyébként Anglia első, kétszázötvenkét különböző növényből 
álló botanikus kertjét, s leírta a felsorolt növények - köztük, nem egy mediterrán származék - 
igényeit, habitusát és angol nevét.133 Az európai iszlám kertek a középkor végéig egyedülállóak 
abban az értelemben is, hogy közvetlen tapasztalat szerezhető róluk, miközben azok a lehető

131 HÁFIZ

Friss rózsa a mellen...

„Friss rózsa a mellen, bor a kézben - meg az Édes:
A föld ura ily vig napokon szolgalegény lesz.
Mondd: gyertya se kell itt a körünkben, hiszen este 
Drágám telihold arca ragyog majd, csupa fény lesz. 
Bort inni szabad, nincs a hitünkben tilalom rá,
Ám csak ha ehhez társ a virágtermetü Szép lesz. 
lantok, furulyák zengenek, ez mámor a fülnek.
Kört jár a pohár, szád rubin - ó, szemnek elég ez!
Nem kell külön illatszer a vendégkoszorúnak:
Szétárad a jó illat, amellyel hajad ékes.
Semmit ne beszélj most a cukorról meg a mézről:
Édes csak a szád, vágyam ezért ég s az enyém lesz. 
Szivemben, e romházban, a fájdalom a kincs már, 
Hátjárom a kocsmát - ha gyötörsz, jó menedék ez. 
Útálod a szégyent? Nevem az tette híressé,
És nagy baj-e, mondd, hogyha tapad szégyen e névhez? 
Züllött alak. ím ez vagyok én, csalfa, csavargó - 
Hol van, ki e városban ilyen hírnevet élvez?
Kár említened vétkem a rendőrkapitánynak, 
mert 6 is a kéjt kergeti, hát majd velem érez!
HÁFIZ. sose ülj bor s szerelem nélkül - a böjt már 
Elmúlt: kinyílott rózsa s a jázmin - csudaszép ez!”

(Képes Géza fordítása)
In: KÉPES G. - SIMON R. Szerk. (1968) 263.

132 Az első európai botanikus kertet is ezen a területen létesítette IBN WAFID és IBN В ÁSSÁL a toledói 
Huerta del Reyben.

133 i. m. 81-84.



47

legkevésbé hasonlítanak a latin kertekre vagy a klasszikus szakirodalom alapján elkészített 
keresztény kertekre.

A spanyol kertek növényeit a VI. századig Plinius és Columella leírásaiból, a VI. században 
pedig Sevilla püspöke, Izidor alapján ismerjük: a Földközi-tenger medencéjének jól ismert 
élőlénye valamennyi. Amikor 939-ben III. Abd-al-Rahman kalifa építtetni kezdi Medinat-al- 
Zahrat, keletről is hozat növényeket, s erről keresztény és muzulmán feljegyzések vannak, bár 
magukat a fajokat nem ismerjük. Az első muzulmán botanikusok által készített listák, az 1080- 
ban készült Ibn-Bassal- és a 1180-as Ibn-Semi-al-Awwam-félék számos kertépítési tanáccsal 
szolgáltak, köztük a növényszállítás fortélyaival kapcsolatosakkal. Mindketten ismernek olyan 
növényeket, amelyek csakis a dekorativitásuk miatt ajánlhatók a kertbe. A XI. században al- 
Himyari spanyol muzulmán az általánosan termesztett növényekről írva az egy szerű kertekbe 
valókat is felsorolja: köztük a bájos muzulmán rózsát és a vörös virágú rózsákat.1’4

A cordobai kalifátus 1031-es megszűnésével a spanyol muzulmán terület több részre esett 
szét, a Medinat-al-Zahrat kertjei elpusztultak, s Toledo és Sevilla kertjei a növénycserék 
helyszínei lettek. Ibn-Luvun (1282-1349) versben méltatta al-Awwam növényeit és a 
kedvtelésből való kertészkedést. Az ő egyszerű rímekbe foglalt munkáját tekintik az iszlám 
kertkoncepció XIV. századi összefoglalásának: ”...a víz árnyék alatt folyik (...) a medence körül 
ültetettek legyenek örökzöld bokrok, valamivel messzebb szépen elrendezett különböző virágok, s 
távolabb pedig örökzöld fák, rajtuk kúszónövények (...) alattuk ösvények, és a kert körül is, 
mintegy szegélyt szolgáltatva annak. ...Ültess bármennyi terebélyes gyümölcsfát, azt csakis 
olyan zugokban tedd, ahol védve vannak az északi széltől, de nem fogják el a napot s mégis óvják 
az édes terméseket. ... A kert közepén legyen egy pavilon, a pihenésre (...) fussák be rózsák és 
mirtuszok, s legyen ott mindenféle kertet díszítő növény, melynek ágyásai a szélességénél 
hosszabbak legyenek, hogy a gazda kedvére gyönyörködhessen bennük, 
muzulmán terület bármelyik európai, afrikai vagy ázsiai kertjét felvázolja.

Mekkát megjárt spanyol moszlim költő volt Abul-Hasszán As-Sustári (12057-1269), akinek 
verse a szúfista misztika szép példája a szerelmi találkozás formájában bemutatott hívő 
találkozására az istenséggel - egy kertben.136

«135 Ez a leírás a

Misztikus szerelem

„Koromsetét kertemben 
eljött hozzám szerelmem 
lelkem mély éjjelén, 
szívem megtelt gyönyörrel, 
a kert kigyúlt köröttem, 
s megszédített a fény.

Spirituális borral 
kínált, kaijait úgy fonta 
körém, mint az övét, 
csókra nyújtotta ajkát, 
s megbocsátotta mindjárt 
sok titkos bűnömet.

Harmatos kis kertemben

134 i. m. 49-50.

135 HOBHOUSE, P. (1992) 119.

136 FALUDY Gy. (1988) 146.



48

velem maradt szerelmem, 
míg felvirradt reám. 
Madarak énekeltek 
a négyemeletes fák 
mind a négy karzatán.”

(Faludy György fordítása)

Mielőtt a középkori iszlám világ a mongolok támadásainak következtében 1219-1334 között 
összeomlik, s azt felváltja az oszmán-török iszlám, az utolsó moszlim évszázadok 
mindennapjaiban előforduló rózsahasználatra - kitüntetetten a Közép-Azsiában gyakorlottra - 
Aly Mazahéri sok forrásra alapozott tanulmánykötete137 kínál adatokat.

A mecset, ahol naponta ötször tartottak imát, az élet fontos, ha nem a legfontosabb színtere 
volt. E köré rendeződtek azok az épületek és bennük a szolgáltatások, amelyek a vallás 
gyakorlását segítették. A mecsetnél az ámyékszékek, a borbélyműhely mellett illatszerárubolt is 
működött, ahol rózsa-, ibolya- és jázminolajat adtak el - mindezek a rituális tisztálkodás 
előkészületeihez szükségeltettek.138 Illatszerárusra, illatszerekre mindenhol igény volt, például a 
Bagdadból Mekkába vagy Jeruzsálembe tartó karavánokkal együtt haladtak a portékájukat áruló 
kereskedők, akik, mihelyt megérkeztek, az elkészült sátorvárosban rögvest megkezdték 
működésüket1’9. A zarándokoknak kötelességük volt kopaszra borotválkozni, mosdás által 
megtisztulni és illatszerekkel meghinteni magukat mielőtt a céljukat, a tulajdonképpeni 
zarándoklatukat: a tíz napon át tartó, meghatározott szertartásrend szerint végrehajtandó, Mekka 
városán belüli tevékenységsort elkezdték volna.

De a vallásos mellett profán célja is lehetett a rózsavíz kedvelésének. Például az újszülöttet 
négyszer egymás után lemossák, végül virágokkal felfűzött vízben is, de ezt a tisztálkodást 
mindenki elvégezte, aki a gyermekhez nyúlt.141 Illatszereket a későbbiekben égettek: részben, hogy 
elűzzék a gonosz szellemeket, részben, hogy megtisztítsák a lakás levegőjét.

A kencék, illatszerek használata a nagyobb családi ünnepeken volt a szokásos. A 
menyasszony megtisztított testét ilyenekkel kenték be például142, de illatterhesek voltak a lakomák 
is. Az áttetsző cukorkákból formázott levelek és virágok, a gyümölcskocsonyák és a színes 
sütemények, a szirupok és a szörbetek legtöbbje eszenciák illatát ontotta.143

Ugyancsak szerepe volt az illatszereknek a temetésen is. A halottat ilyenkor illatszerrel 
vegyített vízzel moshatták meg. 967-ben Szaifad-Daula kurd herceget kilencszer mosdatták le: 
először tiszta vízzel, majd szantálolajjal, darirával, ámbrával, kámforral, rózsavízzel és legvégül 
kétszer desztillált vízzel.144 A sírra való virágültetés nem szokásos - ámbár hetente egy 
alkalommal a nők elmentek a temetőbe, s vízzel locsolták a hantokat.

A háremben élő nők - ha a vagyonosabb rétegből származó férfi tartásukat megengedhette 
magának - közös életéhez szolgáló közös terekben éltek: kertjeikben sétáltak, virágokat ápoltak,

140

137 MAZAHÉRI, A. (1989)

138 i. m. 24.

139 i. m. 33.

140 i. m. 39-40.

141 i. m. 53.

142 i. m. 64.
143 i. m. 66.

144 i. m. 70.



49

ügyelték a házi munkákat és vendégeket fogadtak vagy vendégeskedtek. Vendégváráskor 
rózsaszirmokkal és jázminokkal hintették tele az egyébként is növény- és virágmintákkal zsúfolt 
szőnyegeket és a medencék tiszta vizét. Üdvözlésként a megérkezők tenyerébe csöppnyi 
rózsavizet loccsantottak, amellyel a kenekedés történt, majd a társalgásba feledkeztek bele.145 Az 
épületek medencéibe minden fogadónapon illett rózsaszirmokat szórni - bár akkora kertjeik, 
amelyben víz is volt, bizonyosan csak a főúri környezetekben élőknek lehettek.146 Mindez azt is 
jelentette, hogy az ilyen épületekben annyi rózsát kellett nevelni, amennyi a háztartás szükségletét 
kielégítette - vagy azt kertészetekből kellett beszerezni.

A nagyobb méretű házak kertjeinek elrendezése ugyanazon szerkezet szerint alakult. A 
szimmetria okán mindenből legalább kettőt kellett nevelni - azt a víztükör aztán tovább 
sokszorozta s pázsit és virágágyás váltogatta egymást. A hagymások szalagágyásba voltak 
ültethetők, költemények szavait formázták, mások foltokat alkottak. Változatos rózsákat 
kísérleteztek ki - általában rafinált kertészeti szokások uralkodtak, így egy-egy fa több színű 
virágot vagy különböző termést is hozott: „Némelyik piros színe oly mély tüzű és bársonyos volt, 
mintha sötét bársonyból szabdalták volna szirmait, mások különös fényben ragyogtak, egyazon 
virágon fehér és rózsaszín szirmokat bontottak, megint mások szárán egyetlen tüske sem nőtt.

A XI-XII. században a meleg ellen az ismét fölfedezett klimatizáló berendezésekkel 
védekeztek: egy-egy nemezzel kibélelt szoba falát ólomcsövekből alászivárgó vízzel hűtöttek. a 
szegényebbek az ablakukra feszített anyagot locsolgatták. A vízbe, aki tehette, illatszert is 
kevert.148

S ámbár a Korán elítéli a bor fogyasztását, az ivást, illetve az ivó embereket a különböző 
korokban különbözőképpen ítélték meg. Borfogyasztási tilalmat egyik-másik uralkodó időnként 
elrendelt, de ezt sosem tartották be. Ivászaton virágkoszorúval a fejükön mulatozók is 
előfordultak149, a lakomákat változatos szórakozási formák kisérték. A konyhaművészet nagy 
becsben volt, fűszerek tömkelegét, illatosító anyagok garmadáját használtak fel - köztük a 
rózsafa leveleit és a rózsafa magvait150, de a csirkepástétom-recepthez'51 is rózsavíz volt 
szükséges. Rózsából lekvárt is tudtak főzni.172

»147

145 i. m. 82-83.

146 i. m. 94.

147 SUYUTI-t idézi MAZAHÉRI. A. (1989) 103.

148 i. m. 100.

149 i. m. 105.

150 i. m. 109.

151 „Egy sült, kelesztett kenyeret kettétörnek, hogy a belét kiszedhessék, melyet aztán apróra 
szétmorzsolnak és megrostálnak. Majd bő olajban csirkét sütöttek: amint elkészült és kihűlt, 
kicsontozták, húsát kis darabokra vágták. A kenyérbelet összekeverték jókora adag vágott zöldséggel, 
pirított, mozsárban megtört, zöld citrom levével megöntözött pisztáciával, ezután fogták a kivájt 
kenyeret, és a héj belsejébe vastag réteget kentek ebből a töltelékből, majd egy réteg húst raktak rá és így 
tovább. Hogy jó puha legyen, az egészet meglocsolták olajjal, pecsenyelével és rózsavízzel, majd a 
kenyérre gondosan visszahelyezték a felső héjat. Ha illatosítani akarták a tölteléket, ámbrával vagy más 
illatszerrel hintették meg az edényt, melybe helyezték. A pástétomot szeletelve tálalták.” idézi i. m. 109.

152 i. m. 110.



50

A lakomák végén rózsavízzel kenték meg magukat a rózsaszirmokkal meghintett 
fogadótermekben ülő vendégek, s a bor- és a kávéivást a fejükön rózsakoszorút viselő 
pohárnokok vezénylete alatt kezdték meg.153

Az iszlám költészetben az égi és a földi ragyogású szépség kifejezésére továbbra is a rózsát 
vagy a rózsára vonatkozó kettős képeket használják.154

153 i. m. 113-114.

154 IBN NIZÁR AL-UÁDI-UÁSZI (12. század)

„Fényét a teliholdtól 
kölcsönözte barátom, 
arcán a gránátalma 
pírját hagyja az álom. 
mellbimbója, mint rózsa 
tüskéje, hamvas és nagyon merev, 
boldog vagyok, ahányszor 
összekarcolja vele mellemet.”

(Faludy György fordítása)
In: FALUDY Gy. (1988) 145.

ABU ISZHÁK AL-IZRAELI (1210 7-1250-51):

Négysoros

„Nem vonz virág a kertben, hajókázás a bárkán, 
fürdés a tóban, otthon angyali kamasz vár rám. 
tarkója, ajka, melle illatos, mint a rózsa, 
csípője langyos, mint a Paradicsom folyója.”

(Faludy György fordítása) 
In: FALUDY GY. (1988) 147.



51

8. A középkorban termesztett rózsafajok

A latin Plinius által említett rózsák közül azonosított a gyepű rózsa (R. canina), a százlevelű 
rózsa (R. centifolia), az olajrózsa (R. damascena) és a parlagi rózsa (R. gallica).155 A Római 
Birodalom összeomlása után a nyugati kultúrában Európa északi és nyugati felében honos 
gyepürózsa és a jajrózsa (R. pimpinellifolia) marad ismert, valamint a rómaiak által odahurcolt 
parlagi rózsa és talán a fehér rózsa (R. alba).

Albertus Magnus négy rózsafajt különböztet meg (1260): a gvepűrózsát. a százlevelű rózsát, 
az erdei rózsát (R. arvensis) és a rozsdás (= sövény vagy7 bor- vagy églantier) rózsát (R. 
rubiginosa). V. Károly párizsi (1308) rózsaágyait csak a fehér rózsa és a parlagi rózsa változata 
(R. gallica officinalis) alkotta.

Az első szerző, akinek valóban megbízható leírásai és ábrázolásai lesznek majd az európai 
rózsákról, az Matthias de Lobéi, aki 1581-ben az Iconesben adja közzé a XVI. század végén 
Európában ismert, esetleg termesztett rózsákat és azok ábráit. A százlevelű rózsa, a parlagi 
rózsa, a gyepűrózsa, a R. cinnamomea, a rozsdás rózsa, a R. spinosissima, a sárga rózsa (R. 
foetida) és a pézsmaillatú rózsa (R. moschata) kerül nála említésre.

Michel Germa, a Val-de-Mame-i rózsagyűjtemény vezetője szerint az ókorban művelt - így a 
középkorra áthagyományozódott - rózsafajok közé a parlagi rózsa, a százlevelű rózsa, az 
olajrózsa és a pézsmaillatú rózsa tartozhat.157 Ezek azok a fajok, amelyek fenntartásához az 
ember kertészeti módszereinek valamelyike volt szükséges.

Abban minden kutató megegyezik, hogy a termesztett európai rózsák legrégebbike a parlagi 
rózsa és közeli leszármazottai, a fehér rózsa és az olajrózsa. Ezek közül az olajrózsa a sikeres 
latin korszaka után vagy eltűnt az európai szintérről, vagy kolostorokban, apró kertekben 
lappangott - mindenesetre nem volt, aki régi nevén nevezte volna. Ugyanígy eltűnik a 
kereszténység megjelenése után Európából a harmadik gallica-származék, a százlevelű rózsa.

Tény az is, hogy ezen botanikai fajok vagy7 az azokból természetes módon keletkezők 
kertészeti változatait termesztette az ember, függetlenül attól, hogy azok spontán módon vagy 
mesterséges úton keletkeztek. S e növények a tulajdonságaikat sosem tudták tovább örökíteni, így 
csak vegetatív szaporítási módszerekkel adták tovább éppen azokat a tulajdonságaikat, amelyek 
alapján az emberek megkedvelték őket. Az egyes változatok megmaradása - lévén, hogy labilis, 
mesterségesen létrejött tulajdonságú élőlények - mindenkor az embertől függött.

156

25. ábra. Egy Rosa gallica a Vettiusok házából, Pompeiből

A parlagi rózsa (R. gallica) az ókor és a középkor igénytelen vörös rózsája. A görög és latm 
mitológiában idézett rózsafaj, valamennyi mítoszban vagy legendában megtalálható, amelyben 
Aphrodité, majd Venus szerepel, hiszen a parlagi rózsa a szerelem virága. A parlagi rózsa 
könnyen kereszteződik a természetben is - s a variabilitása sem kicsiny: a környezeti tényezők 
szerint apró s még apróbb tulajdonságokban térnek el egymástól az egyedek, köztük a szirmok 
piros színében, a virág illatában vagy éppen a virágzás időpontjában. A Rosa damascena 
(olaj rózsa vagy damaszkuszi rózsa), a Rosa alba (fehér rózsa) és a Rosa centifolia (százlevelű 
rózsa) valószínűleg a parlagi rózsa természetes kereszteződésének az eredménye, ugyanis 
eredetként mindegyikben megtalálható a parlagi rózsa kromoszómaállománya. S közeli 
leszármazottja a Rosa x richardii. az abesszíniái szent rózsa, amely némelyek szerint már a 
knósszoszi freskón is feltűnik.

155 SHEPHERD. R. E. (1954) 7.

156 SHEPHERD. R. E. (1954) 10.

157 GERMA. M. (1992)



52

A parlagi rózsa illata erőteljes, és megőrzi a szárított virág is. Ez, valamint a gyógyászatban 
használatos tulajdonságai népszerűvé tették - s ezen okból fennmaradt a kereszténység 
rózsaellenes századaiban is. A Rosa gallica officinalis változata, amelyet patikusok rózsájának 
vagy ecetrózsának mondanak (ezzel utalva felhasználhatóságára is) a keresztes lovagok 
jóvoltából kerül vissza Franciaországba, VI. Thibault (1201-1253) champagne-i főnemes által158, 
ő kezdi el a termesztését és elterjesztését Provance-ban, s onnan viszik tovább Európa-szerte.

A Rosa gallica versicolor is elterjedt változat lesz: ennek a sziromlevelei pettyekkel tarkítottak. 
A R. gallica versicolor angliai eredetű, Norfolkból származtatják.

A parlagi rózsa virága az, amely a mítoszokban és a legendákban, a pogány vallásokban és a 
kereszténységben , az irodalomban és a képzőművészetben, a címertanban és a hétköznapi 
dekorációban, a gyógyászatban a rózsák között a legnagyobb szerephez jut - a görögökön, a 
perzsákon, a latinokon át a keresztény világ népeiig követhető nyomon, s mindenkor megtartja 
ambivalenciáját: profán és a szakrális célokra mindvégig fölhasználható marad.

26. ábra: Rosa gallica officinalis és Rosa gallica versicolor

27. ábra: Emília a saját lovagkori Mária-kertjében - két színű Rosa gallicák előtt, s a 
rózsaszirmokból fonja koszorúját (1470)

Amit mi manapság fehér rózsa (R. alba) néven ismerünk, annak számos változata a XVI. 
században vált ismertté. A fehér rózsát csupán a XIX. századig tekintették különálló fajnak, 
azóta a R. gallica leszármazottjának tudják. Plinius és Albertus Magnus is leír egy-egy fehér 
rózsát, s nem egy festő vásznán találkozunk vele, valószínűsíthetőn azok R. arvensisek lehettek. 
Ez a fehér szirmokkal rendelkező erdei rózsa lehetett kezdetben a Yorkok királyi házának a 
jelképe, majd később átadta a helyét a Rosa x albának.159 Edward angol király (1272 -1307) volt 
az, aki a rózsát jelvényének választotta.

28. ábra. A R. gallica-lugas sok piros virága között egyetlen fehér rózsa. Martin Schongauer 
(1440 - 1491): Madonna rózsalugasban festményén (Colmar, St. Martin székesegyház)

A százlevelű rózsa (R. centifolia) első említője i. e. 410-ben Hérodotosz volt (az ő 
hatvanszirmú rózsáját ma olajrózsának értékelik), Theophrasztosz és Plinius is ismeri, de ezeknek 
a virágoknak a középkori, Albertus Magnus feljegyzése szerinti, majd az 1307-ben Crescentius 
által hivatkozott százszirmúakhoz vajmi kevés közük lehet. A százlevelü rózsa nem termékeny, 
ivarlevelei sziromlevelekké alakultak. Az előző gallicákkal szemben nem természetes hibridé 
őseinek, hanem az ember nemesítő eljárásainak az eredménye. Sejttani vizsgálatok szerint elődeit 
a gallica, a moscata, a phoenica és a canina, valamint a keresztezett rózsák között kell keresni.
A provence-i, illetve a káposztarózsa kifejezés első jelentős termesztési helyére utal. A XVI. 
századtól Európa-szerte ismertté válik.

160

29. ábra: A káposztarózsa (R. centifolia) ábrázolása egy németalföldi festő által (Jacob van 
Walcapelle (1644 - 1727) : Virágok üvegvázában). A centifoliákat Clusius néhány évtizeddel 
még olyan ritkának találja, hogy felsorolja azokat a városokat, ahol ő ilyent látott

Az olaj- vagy hónapos vagy damaszkuszi rózsa (R. damascena) kialakulásának időpontjáról 
és pontos helyéről sem sok minden tudható: neve vélt származási helyére utal. A reá jellemző

158 SALA, O. (1993) 15.

159 SHEPHERD, R. E. (1954) 126-127

160 SALA, O. (1993)



53

intenzív illat, bőséges illóolaj-tartalom miatt kedvvel használták: mind édessége, mind olaja 
felhasználásra került. Feltehetőleg Közel-Keleten alakult ki, s onnan származott a Földközi-tenger 
medencéjébe, Egyiptomba, Görögországba, a Római Birodalomba. Nem tekintik önálló fajnak, 
hanem a R. gallica kereszteződésének. A botanikatörténeti irodalom két ókori változatát ismeri, a 
nyári damaszkuszit (R. gallica és a R. phoenicia eredményezte)161 és a Vergilius által is 
megemlített őszi damaszkuszit ( R. damascena x bifera), amely másodszor is képes volt virágot 
hozni. Az embernek fontos tulajdonságai miatt az antik időszak leginkább termesztett rózsája, 
meglehet, a Hérodotosz által emlegetett Midas frigiai kertjében, illetve Theophrasztosz athéni 
gyűjteményében is ez tenyészett. Avicenna megerősíti, hogy Szíria nagy területein is termesztik162, 
illatanyaga változatosan fölhasználható kozmetikai áru volt, s így terjedhetett el a növény 
ismerete - vélhető, hogy Szíriából hozták a keresztes lovagok.

Európában ismét csak a XVI. században terjed el széles körben, Monardes szerint 1535-ben 
érkezett Damaszkuszból Spanyolországba, Matthiolus olaszországi (1588),163 valamint VII. és 
VIII. Henrik orvosa pedig angliai elterjedéséről tudósít. Egyik változata, a R. damascena 
trigintipetala, amelyet Kazánlik rózsának neveznek, a XVI. századtól a balkáni és a kisázsiai 
rózsaolajnyerés alapja lesz. A R. damascena versicolor 1629-ben vált ismertté, s neve: York és 
Lancester rózsája.104

30. ábra: A jajrózsa (R. pimpinellifolia) levelei a vérfii. leveleire hasonlítanak, s a növényt 
sűrűn beborítja a tüske. Mivel a hideg éghajlatot könnyedén elviseli az angolok és az északi 
területek kedvelt vadrózsája, amelyet művelésbe vontak

31. ábra: A sövényeket alkotó erdei rózsa (R. arvensis), amelyet máshol a (csata)mező 
rózsájának is neveztek, először Gáspár Bauhim nevezete meg elenőrizhetően, 1623-ban. A 
virága miatt a Yorkok címerének növénye, Shakespeare Szentivánéji álomjának erős illatú 
virága

32. ábra: A gyepűrózsa (R. canina) rajza a „Flora danica”-ból

33. ábra: A rozsdás (= sövény vagy bor- vagy églantier) rózsa (R. rubiginosa)

161 SALA, O. (1992) 24.

162 SALA. O. (1992) 95.

163 SZUTORISZF. (1905)617.

164 SZUTORISZ F. (1905) 95.



54

9. Szentek rózsalegendái

Két szentnek, kappadókiai Dorottyának és Árpád-házi Erzsébetnek rózsa az attribútuma.
Szent Dorottyához, akit fején rózsakoszorúval vagy kötényében rózsákkal, kezében esetleg 

rózsával vagy rózsaággal, s gy akran a tizennégy' segítő szent sorában ábrázolnak, s egyébként a 
gyakran ábrázolt népszerű szentek egyike, különböző gyümölcsök is tartoznak. Dorottya, gazdag, 
keresztény szenátorcsalád leánygyermeke, családjával együtt Diocletianus császár 
keresztényüldözése elől menekül 303-ban Cezareába. A lány, mert elutasítja kérőjét, a városi 
prefektust, hiszen magát Krisztus jegyesének tartja, börtönbe kerül. Megkínzatása által hitében 
megerősödik, akárcsak vágya, hogy vőlegénye mennyei kertjében, a virágok és gyümölcsfák 
között lehessen. Fővesztésre viszik, amikor Theophilus, a bíróság írnoka gúnyosan arra kéri, 
ebből a kertből küldjön majd neki paradicsomi gyümölcsöket és rózsákat. Kívánsága hamarosan 
teljesül, mert a kivégzés helyén egy fiúgy ermek jelenik meg, rózsákkal és almákkal. Dorotty a, 
halála előtt közbenjáró imával kérlelte Krisztust, hogy mindazok, akik az ő mártíromságára 
hivatkoznak, szabadulhassanak meg a szegénységtől, a bajtól, a szégyentől.165 Ezt egy égi hang 
megígérte neki - mielőtt a hóhér fejét vette. A küldemény hatásától Theophilus is kereszténnyé 
vált.

34. ábra: Rózsákat tartó Szent Dorottya Ambrogio Lorenzetti: Madonna gyerekkel című, 1332- 
ben készült festményén

35. ábra: Szent Dorottya cseresznyét szed áfáról. Előtte virágba borult rózsabokor van.. A 
kertben társa Dorottyának Mária, Szent Cecília, Mihály arkangyal és Szent György is. Közép­
rajnai mester: Paradicsomkép (1410 k.) (Frankfurt, Stadelsches Kunstinstitut)

36. ábra: Szent Dorottya, lőcsei plébániatemplom freskója (1410 k.)

„Itt kezdetik Szent Dorothea asszonnak szentséges élete és keménséges mártíromsága 
ezképpen mondván.- e mondattal indul Temesvári Pelbárt (1440-1511) nyomán a Comides- 
kódexben található. Szent Dorottyáról szóló szöveg. Amely része egy Dorottva-napi szent 
beszédnek166. A beszéd a a rózsa értelmezéséhez kínál támpontokat. A rózsa Dorottyához 
kapcsolódására három, általánosan elfogadott keresztényi ok soraltatik fel: a mártíromság, a 
csodatétel és a példázat. A prédikáció ezekkel indokolja a szenthez való jegyzést, s adja meg a 
maga szerkezetét: . .miképpen Szent Gergely mondja, hogy' a rózsának virága illatozik az 
mártírokban, mert az ő véreknek csodálatos illatjával fénelnek. Annak okáért az rózsának 
pirosságán jegyeztetik az mártíromság, és az rózsának virágzó szépségén az tiszta szüzesség. 
Bódogságos Szent Dorothea asszon kedég lön mártír és dicsőséges szűz, kinek akáért méltán illik 
jegyeztetni rózsán. Másodszor (...) mert olvastatik az ő legendájában, hogy (...) Krisztus őneki 
paradicsomból kölde rózsákat és almákat ... Harmadszor (...) mert ez rózsának feljöj megmondott 
csodájának híre mind az teljes földet keresztyén hitnek követésének példájára fordétja. És 
miképpen az rózsa az ő illatjával embereket gyönyörködtet, ez képpen mi is hallgassuk, mit mond 
Szent Dorothea asszon menden keresztyéneknek ez feljöl megmondott igében...”.

A prédikáció három tanulságát - amellyel bizonyítható, hogy a mártír szüzet megilleti a rózsa 
joga - a virág tisztaságából, pirosságából és fényességéből vonja le.

165 Ezért is fejeződhet be a Szent Dorottyáról szóló prédikáció a Conüdes-kódexben imigyen: „Ó, 
dicsőséges szíz, ó, nemes mártír, ó, rózsái bódogsággal fénes Szent Dorothea asszon, tégedet kérőnk, 
hogy az te szerelmes Jézus jegyesednél méltólj esedezned miérettönk, hogy adjon minekönk malasztot, 
békességöt és dicsőségöt. Ámen.”

166 Comides-kódex. 120r - 130v - CodHung 6. 640-661



55

Az első tanulsághoz felsorolja a tisztasághoz kapcsolódó kritériumokat: mindenekelőtt azt. ha 
„...az rózsa-virágnak tisztaságáról kérdetik, hogy honnét illik vala, hogy az tisztaság az rózsán 
jegyeztessék. Feleltetik, hogy Szent Dorothea asszonnak szüzei tisztasága méltán jegyeztetik az 
rózsán egyéb virágoknak felette sok okosságokkal. ... szépségének okával, ... az ő jó illatjának 
édességével, ...tiviskes voltának okával, negyedszer meghívesejtő jószágos voltával”.

A szűz tisztaságát a rózsa szépsége jelzi: „Annak okáért mondatik virágoknak virága a rózsa”, 
elvégre jellemzője a paradicsomi ártatlanság, a mennyei szépség, az angyali szépség és az isteni 
szépség is.

Másodszor: „...az tisztaság jegyeztetik az rózsán az ő édes illatjának okáért. Mert miképpen 
az rózsa igen édes illatú, azonképpen az tisztaság édes illat az Úristennek és angyeloknak és az 
bódog lelkeknek.”

S harmadszor: „... az tisztaság jegyeztetik az rózsán az ő tiviskes voltáért. Mert a rózsa 
egyebütt nem támad, sem neveködik, sem végig meg nem marad, hanem tiviskek között. 
Ezenképpen a tisztaság sem sziletik, sem neveltetik, hanem csak életnek keménségében és testnek 
megnyomoréjtásában. ”

S végül azért „mert az rózsának vagyon hívesejtő jószága hévség ellen, miképpen nyilvánvaló 
bizonságvétel vagyon a rózsavízről”. És mert ezekkel a tisztasági kritériumokkal rendelkezik 
Dorottya, „annak okáért megékesejtetött tisztasággal, mint rózsa, virágozván szüzességgel, 
pirosodván mártíromsággal. Annak okáért érdemlett rózsákat”.

A második tanulság kedvéért a rózsa pirosságának szeretetét elemzi a prédikátor. Indokként 
citálja: „Bódogságos Szent Dorothea asszon vala tökéletes szereimő Krisztusnak malasztjában és 
virágozék, miképpen az piros rózsa, ki megbizonéjtatik sokképpen az ő életiből.”

Harmadik tanulságul pedig a „rósai fenességnek bódogságáról” szól, s mintegy ismétlésként 
össze is foglalja a vörös rózsa keresztényi kritériumait: „Miért kedég az rózsa az ő virágzó 
szépségével jegyezi a szüzességet, és az ő pirosságával jegyezi az mártíromságot, kinek mendenik 
vala Szent Dorothea asszonban, ennek okáért érdemlőit rózsakoszorúval megbódogéjtatni és 
tiszteltetek”

37. ábra: Dorottya. Agnes és Kunigunda Lucas Cranach 1506-ban készült (Dresda. 
Gemäldegalerie Alte Meister)festményén

A másik szent, akinek életéhez a rózsacsodák kapcsolódnak: Árpád-házi Erzsébet.
A középkor két gyűjteménye foglalja egybe mindazokat az elképzeléseket és mesés 

történeteket, amelyek az Erzsébethez kapcsolódó rózsalegendák előképei. Ezek Jacques de Viíry 
gyűjtése eredményeként (1240) váltak ismertté, majd prédikációs gyűjteményben kerültek 
rögzítésre.107 Valamennyi visszavezethető, amint azt a Szent Erzsébet legendájának eredetét 
keresők bizonyítják168, a Provance-ban feljegyzett lovagkori rózsatörténetekre.

Vitry prédikációiban a csoda megtörténtét a korai keresztény mártírok szenvedéstörténeteiben 
is csodajelként szereplő illatömlés bizonyítja: a feleség szobájába berontó férjet az asszony 
ágyában a rút bélpoklos helyett a semmivel sem összetéveszthető, a Paradicsomra jellemző illat 
fogadja. Ezt az illatot Thomasde Chantipré már rózsákból eredezteti.169 Az 1293-ban Dietrich 
von Apolda által készített reinhardsbrunni szuplementumokban már Szent Erzsébet életrajzához 
kapcsolódik mind a bélpoklos hálószobában való ápolása, mind pedig a beteg test rózsákkal való

167 SURÁNYI D. (1985) 340.

168 SURÁNYI D. (1985) 340. és RAPAICS R. (1932) 56-57.

169 RAPAICS R. (1932) 56-57. „...a példatárában, az 1258-1263. évekből származó Bonum universale 
de apibus-ban, amelyet röviden Apiarius néven emleget az utókor ... a kellemes illat már rózsacsodává 
bővült: Dissimulante ergo domina ... coniecit ille aliquem esse in thalamo et irruptione facte hiemali 
tempore lectum suum rosis fragrantissimis coopertum invenit. Vagyis a szobába hatoló férj az ágyat 
telehintve találja a legillatosabb rózsákkal.”



56

helyettesülése. (Sz. Jónás Ilona egy toszkánai ferences szerző Erzsébet-életrajzában találja meg 
először a szentről a rózsacsodát, s annak elterjedését Itáliából eredezteti.170)

A változat lesz az, amely apróbb-nagyobb hiányokkal és kiegészítésekkel Európa-szerte 
elterjed. A magyar szerzők szintén ezekből az életrajzokból veszik az adataikat.171

Árpád-házi Szent Erzsébet (1207-1231) II. Endre leánya, a német és a magyar, majd pedig az 
egyetemes egyház adakozó szeretető, közkedvelt szentje, aki három koronát is visel, a 
hajadonkénti, a hitvesként és a özvegyként szent élete jutalmául. Erzsébet jegyeinek egyike a 
rózsa vagy a rózsák. Alakja köré illeszkednek a középkori rózsalegenda motívumai. IX. Gergely 
1235-ben avatta szentté, akkor, amikor apját, az országot gondatlanul kormányzó rossz királyt a 
kiközösítő esztergomi Róbert érsek interdiktuma alól is fölmenti.

Az Arany legendára s egyéb németországi és itáliai ferences történetekre mutatnak vissza a 
magyarországi legendaváltozatok. Laskai Osvát (1450?—1504), a pesti ferences rendház főnöke 
latin nyelvű prédikációs könyve, avagy a Laskait tanító Temesvári Perbált De santis 
beszédciklusát forrásként fölhasználó Karthausi Névtelen Érdv-kódexe, miként az előzmények is, 
a királylányt a betegek és a szegények önzetlen istápolójaként, a testi örömökről lemondó, a 
szenvedéseket kereső, a királyi élet gazdagságáról lemondó s a szegénységet Isten iránti 
szerétéiből vállaló szentnek mutatja be, aki életszentségének lényegét a rózsák képviselik.

38. ábra: A trón bal oldalán álló Szent Erzsébet piros és fehér rózsákat tart ölében - 
ugyanolyanokat, amelyek Mária lába előtt, a vázába vannak elhelyezve. Ambrogio Lorenzetti: 
Trónoló Madonna hat angyallal és hat szenttel című temperaképe 1335-40 között készült, talán 
egy kolostori megrendelésre (Siena, Pinacoteca Nazionale)

Az ötesztendős, már ájtatos életet élő. a világi hívságoktól elforduló gyereklánnyal esik meg az 
első csoda: „Történék egy napon, mikoron nagy' hideg volna, hogy úgy mint senki ne látná, vinne 
apró maradékokat az vár kapuja elében az szegényeknek. És íme elöl találá az ő atyja, 
csodálkozván rajta ennen maga, mit járna és hová sietne. Megszólojtá ötét: »Fiam, Erzséböt, 
hova mégy, mit vissz?« Az nemes királ leánya, miért felette szemérmes vala, nagyon 
megszégyenlé magát és megijede, és nem tuda félelmében egyebet mit felelni: »Im, rózsát viszök.« 
Az ő atyja kedég mint eszös ember meggondolá, hogy nem volna rózsavirágzásnak ideje, hozjá 
hívá, és meglátá kebelét, hát mint szép rózsavirág az aszjú apró portéka.

Gyerekkorának másik rózsacsodája17’ akkor esik vele, amikor a legenda szerint a Wartburg 
várában nevelkedő királykisasszonnyal apja közli, hogy hamarosan feleségül fogja adni. A 
kolostori életre készülő lány, rózsakoszorúval a fején egy pataknál imádkozik éppen, de apja 
akaratát elfogadva, leveszi a fejékét, a s virágokat a vízbe veti. Gyermeki engedelmességét 
mintegy jóváhagyva, a rózsabimbók érett rózsává feselnck s elborítják a teljes víztükröt.174

Az 1226. évi éhínségkor az általa osztott kenyér és sör is megsokszorozódik, s a titokban 
elajándékozott kenyérfalatok, mikor Erzsébetet a félje az adakozás175 miatt kérdőre vonja, 
rózsákká változnak.

»172

176

SZ. JÓNÁS I. (1986) 174-175.

171 Valamennyi életrajzi változat áttekintése SZ. JÓNÁS I. (1986)

172 Érdy-kódex 639-641 - Nytár 5. 476487

173 RAPAICS R. (1932) 58.

170

1 4 LASKAI OSVÁT: Bega Salutis című gyűjteményének 108- 109. beszédei foglalkoznak Szent 
Erzsébettel, s itt van szó a vízbe dobott virágkoszomról.

175 Az adakozásból vezeti le az egyik változat az ún. köpenycsodát (Érdy-kódex): „...és nagy hálaadással 
és könnyhullatással reá vévé és leányival el ura eleiben nyomatik nagy tisztösséggel, és elálmélkodának 
mind közönséggel, színének, szavának, személyének és őtözetinek szépségén... Mindez egy francia



57

A leprozus legenda az Erzsébet jegyajándékát felélő Hermann, thüringiai őrgróf várában 
történik meg, ahol őt fölnevelték, majd Lajoshoz feleségül adták. A változatok177 szerint a 
befogadott leprás helyén hol Krisztus véres testét, hol a keresztet, rózsákkal körbevéve találja 
meg feleségénél az ifjú Lajos. Ez utóbbit ábrázolja a kassai székesegyház számyasoltárán lévő 
táblaképek egyike.

39. ábra: A rózsa-csoda. Táblakép a kassai dóm szárnyas oltáráról. A festmény Szent Erzsébet 
életét bemutató 12 kép egyike (készült 1474 - 1477 között). A fehér fátyol a szürke ruhával (s a 
kötélövvel) Assisi Szt. Ferenc harmadrendjének öltözete (ámbár a rendnek nem volt tagja), 
hiszen Erzsébet a kor ferences rendi mozgalom eszmei hatása alatt állott

40. ábra: Murillo: Magyarországi Szent Erzsébet betegeket ápol (olaj, vászon, 1647 előtt, 
Sevilla, Hospital de la Caridad)

A Máté evangéliuma178 azon részének megfelelően cselekszik Erzsébet, amelyben Krisztus 
arról beszél, hogy mindazok, akik az éhezőkhöz, szomjazókhoz, számkivettetekhez vagy 
betegekhez könyörületes szívvel fordulnak, magát Krisztust segítik meg -se krisztusi jóslat a 
rózsalegenda részlete szerint meg is valósul. Szintén az Érdy-kódex Karthausi Névtelenjének 
előadása szerint: Erzsébet „Néha kedég el-bement az szegényes hispotályában és az rútságus 
poklosokat tapogatta, fejőket mosta és feresztötte. Történék egy napon, mikoron ura hon nem 
volna, hogy undok poklost megfereszte ennen házában és nyugotá el ő uránk úrfiú ágyában két 
lepedő között. És azonközbe juta haza az ő vitéz ura. íme nagy panasszal elejben esének az 
irégyök, kezdték nagy' erősen vádolni az szent asszont, hogy tékozló volna, és nem tartaná 
takarékosan ő urának jószágát, szolgáit es megölné éhhel-szoméhal, és mindenestől fogva gonosz 
életű volna. Mondának annak felette: »Ha kedég, nemes uram, szavunkat nem hiszöd, ménj el-be 
ágyas házadba, és egy nagy szemyű undokságus poklost találsz úrfiú ágyadon nyugodni. Ám 
lássad, hogy' mind élyen szertelen dolgokat el kell engedni.« Mikoron az jámbor úr azt hallotta 
volna, megindula rajta, és nagy' hertelen mczcjtelen fegyverét ragadá, mondván: »Mi dolog ez, 
akit hallok! Ha immáran jószágomat nem kíméli, avagy ennenmagamat kíméllene!« Nagy 
haraggal beité az ajtót, hogy mind az poklost megölje, mind az szent asszont levágja. És mikoron 
felemelte volna az lepödőt, látá hát, íme, az áldott megfeszült Jézus Krisztus nagy' vérbe 
keveredvén feksziki az ágyon. Ottan megrettene, és bocsánatot kére tűle, és elcnyészék Jézus 
Krisztus őelőle.”

A vörös rózsa, miként a mártírok szent sebeire és halálukra, akként utal Krisztus öt sebére, 
Krisztus vére pedig a mennyei szeretetre. Ez a szimbólum-sor tette lehetővé, hogy a véres seb 
rózsája magát Krisztust, vagy jelképét, a korpuszt is helyettesíthesse, s a mennyei szeretet 
Erzsébetben való kitöltődését is megmutassa. Krisztus sebeinek és a rózsának a közvetlen 
kapcsolatát az 1300 körül készült Röttgen-Pietán öt rózsasziromszerűen megalvadt vérfolt

• 179mutatja.

ismeretlen szerzőnél: Midőn elhagya a szobáját, mindenki elámult az úrnő szépségén, akit a lélek 
sugárzása töltött be, és oly szép pír volt az arcán, mint a hajnali rózsa.” SZ. JÓNÁS I. (1986) 70.

176 SEIBERT, J. (1986) 84.

1 A leprozus legendát a ferences szerzetes által készített, klarissza apácáknak szóló Tihanyi kódexben 
is megtaláljuk, amint a Reinhardsbrunni Supplementumokban, avagy egy éb hagiografiai anyagban is 
benne foglaltatik.

178 Mt 25. 35 - 40

179 Bonn, Rheinisches Landesmuseum. In: SEIBERT, J. (1986) 271.



58

Az Erzsébet-legenda három fejezete: a gyerekkor, a házasság és az özvegység, s a hozzájuk 
tartozó három történet (a gyerekkori - a télvíz idei rózsa, a felnőttkori köpeny- s végül a 
leprózus-történet) az emberi élet három szakaszát is a rózsa jelentéstartományába illeszti be, 
amelyeket szintén megjelenít a rózsa is.

A rózsa a keresztény ájtatosság. az engedelmes alázatosság és a könyörületesség jeleként is 
megmutatkozik.

Erzsébet halálakor „nagy szép mennyei illat ité meg a házat, és az szent test, mint az 
balsamom olyanná lén. És negyed napiglan eltemetetlen hagyák éjjel és nappal, édesködvén az 
szép illatban”. Ezt a mindent betöltő Paradicsom-szagot a korai keresztények vértanú-történetétől 
kezdve e X-XII. századi legendákig mindig akkor lehet érezni, ha valaki erényes és igaz ember 
földi élete végével rögtön az igazi életbe születik - boldogan! A halál ekkor csupán egy rövid 
átmenet, nincs semmi köze az elmúláshoz.

A Margit-legendában ugyanez az édes, csudálatos illat érződött a sírnál: „Mikoron jutott volna 
Szent Margit asszonnak séréhez. kezdte érezni nagy édes, csudálatos illatot, miképpen ha ott 
valaminémű jóillatú kenetöt töttenek volna el. Kezde ez fráter illatozni ez szent szűznek fejénél és 
lábainál és sokszor érzé ezt a csudálatos illatot. Mondá ez fráter Péter provinciálisnak: »Atyám, 
ez hely csudálatos illattal illatozik. Lássad, hogy oda valaminémű illatot vagy kenetöt ne töttenek 
legyenek.« - Majd pedig néhány mondattal később így folytatja: »...az koporsó megkészült 
volna, két avagy három nap után, és mikoron az mesterök elvették volna az elebbi faragatlan 
követ az sérről és akamáják az verös márvánkoporsót az sérre tenni, legottan, hogy megnyitották 
volna az sért és akamáják reá tenni az verös márvánt koporsót, oly igen édes illatú pára, füst és 
illat jű vala fel az Szent Margit asszon koporsójából, mintha nagy sok rózsák voltak ott«.”

Mennyei illatot árasztott az apáca is, aki a mennyországról ad hírt társnőjének, hiszen a 
szüzeknek kijáró koszorút viselhette a fején egy órán keresztül.

Az igazak halálát leíró szövegekben181 többször megtalálható a szentek szentségének 
bizonyítékaként (az angyalok madarak formájában való összegyűlése és éneklése mellett) a 
mennyei születés jeleként a paradicsomi illat. Honorius Augustodiensis XII. századi Elucidariuma 
szerint: „...amikor az igaz haldoklik, őrangyala jön angyalok seregétől kísérve édességes 
dalokkal, és lelkét, Krisztus jegyesét elviszi a test börtönéből, s mérhetetlen fény és csodálatos 
illat közepette vezeti a mennyei palotába, a lélek Paradicsomába.

A szentek rózsalegendáinak egy ik figy elemfelkeltő jellemzője mindenesetre az, hogy a 
paradicsomi, édes illat hívja fel a figyelmet a csodára, a mennyei örömnek rózsaillat a kifejezője. 
A másik, szintén csodás jelenség, hogy mindez télen történik, amikor rózsa nem virágzik. Szent 
Cecília féijének rózsával való koszorúzása is akkor történik, amikor az természetes módon nem 
virágozhat.183 A korai virágzással, a virágdísz ilyen évszakbeli szokatlanságával is értelmezési 
lehetőséget kap az, hogy Szent Dorottya ünnepe február 6-ra esik, s hogy' Erzsébet szentté 
avatását Pünkösd ünnepén hirdették ki.

180

-•,182

184

180 Péld 70-73. - CodHung 4, 108 - 114

181 TOLEDÓI JULIÁNUS: Prognosticon; SZENT ÁGOSTON: De cura pro mortiuis gerenda: Petrus 
Damianus: Institutió Moniales. In: SZ. JÓNÁS I. (1986) 18.

AUGOSTODIENSIS. HONORIUS: Elucidarium. III. 1. In: SZ. JÓNÁS I. (1986) 201.182

183 Legenda Aurea 288.

184 RAPAICS R. ebben annak bizonyítékát látja, hogy az ünnepeknek kapcsolata van az ilyen időszaki 
római eredetű rózsahajtatással.in RAPAICS R. (1932) 59.



59

A szentek közül még rózsával szokás ábrázolni Szófiát, Katerinát, az 1457-ben meghalt 
Ágoston-rendi apácát, Ritát1 s5, valamint a pogány rosalia ünnepekből eredeztetett Palermói Szent 
Rozália és Viterbói Szent Róza kultuszban is ott e virág helye.

185 Szentek élete (1995) 311.



60

10. Legenda aurea

A VII. században élt presbiter és szerzetes, Beda Venerabilis halála bekövetkeztével az oltárt, 
amely előtt a szent elhunyt, illatfelhő borította el. A longobárdok históriájából című krónikában, 
amelyet a Legenda aurea végére csatolt Jacobus de Voragine (1230-1298) érsek, a hagiográfiai 
gyűjtemény összeállítója: „midőn bevégezte szavait, békében elszenderült. s olyan illat töltött el 
mindent körülötte, hogy az ember szinte a Paradicsomban gondolhatta magát.” A Paradicsom 
leírása az érzékszervek által tapasztalható jegyekben a kora kereszténység óta gazdag: az ízek és 
szagok, a fények, hangok, taktilis élmények és színek garmadájával jellemzett hely nyugalmas, s a 
harmadik századtól a tizenkettedik század felé haladva egyre idillibb környezetet ígér a földi 
életétől megváló embernek.

Az írek szentjének, a IV-V. század fordulóján tevékenykedő szentjének. Szent Patriknak a 
legendájában a Purgatórium-járás végén föltűnik egy város, amely maga a Paradicsom: „Amikor 
végtére odaát volt, gyönyörűséges rétre érkezett, hol tarka virágok csodálatos édességgel 
illatoztak, és ekkor két szép ifjú jelent meg előtte, kik egy ékes-szép városba vezették őt, amely 
aranytól és drágakövektől csodálatos fényben tündökölt, s melynek kapuján csodálatos illat áradt 
kifelé, hogy szinte újjászületett tőle... és úgy érzete, minden fájdalmát és minden utálkozását 
elfelejtette tőle.”

Az érzékszervi tapasztalatokra való hivatkozás két szempontból is érdekes. Egyik oldalról, 
mert képzetet ígér a Paradicsom természetéről (e paradicsomi állapottal megegyező tulajdonságú 
volt a perzsa, rózsákkal zsúfolt kert!), másrészt pedig, mert a X-XII. század középkori emberének 
gondolkodásában bekövetkező változásra utal: immár kevés a hivatkozás a hagyományra, az 
elődökre való rámutatás. az azzal való hitelesítés. Immár az igazság elfogadásához, bármekkora 
hagyományú is, tények, megfigyelések, összefüggések szükségesek, s az, hogy mindezek bárki 
által is ellenőrizhetőek legyenek. Az új megfigyelések, amelyek akár meg is változtathatják a 
korábbi, mozdíthatatlannak tudott megállapításokat. A kétkedés joga jelenik itt meg.

Bár Jacobus de Voragine, A hét szent alvó legendájában a hagyományt elfogadva mindvégig 
azt mondja, hogy a Decius császár haragja elől egy barlangban elrejtőző, ephesusi keresztény 
ifjak 372 évre álomba zuhantak, a legenda végén mégis megjegyzi: „Hogy 372 éven át aludtak 
volna, kétséges, mivel az Úrnak 448-ik esztendejében támadtak fel, Decidius pedig mindössze egy 
évig és három hónapig uralkodott, tudniillik az Úr 252. évében. így hát nem alhattak, legfeljebb 
196 éven keresztül.”

A keresztényüldözés mártírjai, „kiknek orcája virult, miként a rózsa” Theodosius 
uralkodásának harmincadik évében, 372-ben, a kicsírázó eretnekségnek példát szolgáltatóan 
ébrednek fel (máshol: „támadnak fel”), majd, hogy a helyi püspök hitelt adott a csodának, s 
magát a császárt is elhívja Konstantinápolyból tanúskodni, immár hamarosan „a földre hajtották 
fejüket, elaludtak és átadták lelkűket Istennek az ő rendelése szerint”.

A skolasztika szabályai szerint dolgozó Voragine által 1261-1266 között összeállított 
legendagyűjtemény alapjaiban a Bibliára, valamint a mártírok, egyházatyák és rendalapítók 
történeteire épül, de alakítja azt a népi emlékezet is, és természetesen az a szerzői szándék, 
miszerint az olvasmányok olvasásra és felolvasásra valók. A tovább gyűjtött és bővített legendák 
későbbi köteteiben - 1470-1500 között 156 kiadásról vélnek tudni, míg a Biblia kiadására 128 
alkalommal került sor180 - a rózsák e mintegy ezerévnyi időszakot átfogó gyűjteményben is 
szerephez jutottak.

Aegidius, azaz Szent Egyed legendája egyszerre mutat kapcsolatot a görög állat- és 
növénymítoszokkal, valamint a korai német romantikus mesékkel, amelyekben a rejtekhelyét 
szúrós, könnyen vérző sebet ejtő bozót védi az illetéktelenek elől. A szent írásokat magányosan 
tanulmányozó, a gyógyításban járatos, az emberek elismerésének veszedelmétől irtózó Egyedet 
remeteéletében a forrás menti barlangban egy szarvastehén szolgálja, s a napnak bizonyos

186 SEYBOLT becslésére MADAS E. hivatkozik. In; Legenda Aurea, 315.



61

óráiban italával jól tartja. Az e szarvasra vadászó király, püspök és kíséretük egy vigyázatlan 
nyíllal megsebesitik a vént, s így találnak rá: „És mikor a kutyák, mint annak előtte, nem 
merészkedtek közelébb menni a remetelakáshoz, hanem ugatva visszafordultak, a sűrű 
csipkebokroktól megközelíthetetlen helyet kör formájában körbevették. Ekkor a katonák, 
fegyvereikkel ösvényt nyitva a barlanghoz mentek és láttak egy aggastyánt, szerzetesi ruhába 
öltözve, haja fehérsége és éveinek sokasága folytán tiszteletre méltót, kinek térde előtt feküdt a 
szarvas.”

A paradicsomi jegyek, amelyek szerte a keresztény világban homogenizálódtak, ugyanazok 
lesznek - éppen a széltében-hosszában terjesztett legendák jóvoltából - a Karthauzi Névtelen által 
lejegyzett példabeszédben is. Az Exemplum mirabileI V7-ben, a régi szent atyák és remeték 
idejében élt ifjú paradicsomjárásáról hallunk hírt. A mennyei követ magával viszi az Úr után 
sóvárgót: „Mikorton azért jutottanak volna nagy szép tér-mezőre, holott semmi bánat, semmi 
siralom és szomorúság nincsen, honnan az keserves halál kirekesztetött, az jámbor úrfiú 
eltekénte. Hát, minden szépségnek szépsége vagyon mindenfelől körűié. Az féld kies, kihoz soha 
hasonlatost nem látott. Ott vannak hát mindenféle szép illatú fivek. kilenb-kilenb színő virágok, 
rózsa, lilium, viola az szép mezőn széjjel. Felül az ég tiszta, alól az föld nagy ékösséggel 
felöltöztetött. Az fák ki szép virágos, ki kedég teljes kilenb-kilenb ért gvimelcsökkel. Az fáknak 
ága-boga kilenb-kilenb szép jeles madarakkal ékesöltettenek, kiknek szavok, zengésök mint 
angy ali éneklés volna, kihoz hasonlatost életében soha nem hallott vala. És semmi állat ott nem 
volna, ki kévánságos, szerelmetes, gyenyerűséges és tisztöletességre méltó ne volna.”

41. ábra: Fra Angelico: Az utolsó ítéletén (1431, Firenze, S. Marco) a paradicsomban fehér és 
piros virágú rózsák bokrai által szegélyezett tisztáson állnak a rózsakoszorúzott szentek

S ámbár a Karthauzi Névtelen által leírt hely ugyanúgy fákban gazdag kert, ahol édes illat 
teijeng, mint a II-III. századi akták paradicsoma, s még a rózsák is ugyanazok, s ugyanúgy 
virítanak ott, ahol az Úr délutáni sétáját szokta végezni, részleteiben mégis árnyaltabb, 
érzékszervi hatásokra számító, miként bármely, a paradicsomi kertét megörökítő helyszínrajz a 
középkor végéről.

187 Karthauzi Névtelen: Exemplum mirabiel. Csodálatos példa az if júról, aki a paradicsomban járt. É 
kódex. 508-511. - Nytár 5., 262-275.

У-N
v-СУ* s<?y

% £



62

11. Mária kertje: a hortus conclusus

A díszkert a kereszténység korai szakaszában, annak pogány jellege miatt tiltott volt. A kert 
fogalma, a többi jelentéskapcsolata miatt - hiszen az például a Paradicsomhoz is 
hozzákapcsolódott - jelképes tartalommal telítődött, s az évszázadok alatt bővült és mind 
pontosabbá vált. Az elzárt kert gyakori motívuma az Angyali üdvözleteknek, ahol a szüzesség 
több motívumból összeálló jelképeként jelenik meg. Mivel ezekben a képi ábrázolásokban 
mindennek jelképi értéke volt - köztük a növényeknek is - az abban szereplőknek az ékítmény 
jellege elhanyagolhatóvá vált. így, idővel a hortus conclusus nemcsak szimbolikus tartalommal 
rendelkezett hanem egy olyan ideális díszkertet mutatott be, amely kertészeti módszerekkel akár 
megvalósíthatónak is látszott.

Az eszményi kert elképzelése a keresztényeknél, mint a mohamedánoknál is, az ószövetségi 
Énekek énekére (4.12-19) vezethető vissza:

188

„Bezárt kert az én húgom, menyasszonyom,
bekerített forrás, lepecsételt kút.
Paradicsomkert nőtt rajtad:
gránátalmák édes gyümölcsökkel,
ciprusok nárdusokkal.
nárdus és sáfrány, illatos nád és fáhéj,
sok tömjénfával,
mirha és aloé,
sok drága balzsammal;
kertekben lévő kút, élő víz forrása,
mely a Libanonról csörgedezik.
Támadj föl, északi szél, jöjj elő, déli szél, 
fújj rá kertemre, áradjon illata!
Jöjjön el kertjébe szerelmesem, 
és egye annak éde gyümölcsét!”

Ez az a kert, amely az Atya - a szerető - számára készül, s amely Szűz Mária minden 
tisztaságát magában foglalja! A salamoni leírást kiváltó élmény mögé nem nehéz belelátni a kora 
keresztények - korabeli - vágyakozó elképzelését a sivatagokban levő, elzárt, vízben és illatos, 
buja növényzetben gazdag perzsa kertekről, a Paradicsomokról: az a hely, amely saját tulajdon, 
így mások elől eltiltott, demonstratív módon elhatárolt és mennyei, s amely csak ott létezhet, ahol 
megvan hozzá a teremtője és a fenntartója. A mennyasszony bemutatását szolgáló kertben a 
jegyességszimbólumok a hívő és Krisztus közötti viszonyt is megjelenítik. Az elzárt kert, a 
lepecsételt forrás, a kút, az édes illatok, a liliom, és még számtalan, a középkor vége felé készült 
Angyali üdvözleteken, s az azokból kifejlődött Egyszarvú-vadászatokon meglevő tisztaság­
motívumok Máriára vonatkoznak.

A hortus conclusus az égi elhivatását vállaló. Krisztus misztikus jegyese, Mária lakhelye, s a 
XI-XII. századig inkább Krisztusra, attól az időtől kezdve pedig már Máriára vonatkozó 
szimbólumoknak a helye. Ez az az ószövetségi eredetű elképzelés, amely a középkori kertek 
kertészeti kialakítására is hatással volt, akár a bibliai növények felhasználásában, akár a 
kereszténység alakjaihoz kapcsolható növények kultiválásában, akár a kert struktúrájának 
kialakításában. S ez a kert - bár nem ez volt a célja - a szépség (mindenek előtt Mária szépsége) 
kultuszának is helyévé válhatott.

42. ábra: A Hortus conclusus ábrázolása az 1510 környékén készült Grimani breviáriumból. A 
reneszánsz hatású táj előtti zárt kert közepén a forrás, mellette Szűz Mária szimbólumai: a kút s

188 HOBHOUSE, P. (1992) 81.



63

az ágyasokban lévő fehér vagy Madonna liliom és a vörös rózsa, egy R. gallica. E kert 
egyszerre a pihenés és egy kultusz megnyilvánulási helye

S a rózsa is ott díszlik, ámbár mint jelkép, ebben a kertben: Krisztus mártíromságának a 
virága, s így Máriáé is, hogy a többi rózsajelképről ne is essék szó, és ez valóban nem az a hely, 
ahol a kolostorkerti gyógynövény virágának szépsége illetéktelen számára lenne fölajánlva. 
Ugyanakkor e rózsák a többi virággal együttesen a hely paradicsomi, édes illatú jellegét tudták 
hangsúlyozni. A Szűzanya és a salamoni zártkert egy jelképrendszer részeivé váltak, s mindezt a 
keresztény teológia korábbi évezrede alapozta meg.

De hogy a képek és faragvánvok által is bemutatott kerti rózsáknak a rokonai egyre több 
kertbe juthattak el, mégpedig úgy, hogy díszértékükkel is hathassanak, abban a szicíliai és a 
spanyolországi mór kertkultúra, az Európa uralkodóházaival kiépülő muzulmán, iszlám 
kapcsolatok s a keresztes hadjáratból visszatértek rózsakedvelésének az elvilágosiasodása is 
közrejátszott - amellett, hogy Szent Bemát fellépése, amely szakított a rideg és aszketikus clunvi 
szemlélettel -, egészében újszerű - az antik Venus szinte valamennyi jellemzőjének 
felhasználásával - Mária-kultusz kialakulását fogja eredményezni. De ez előtt még a kialakuló, 
csodákban gazdag legendák gyengédséggel ábrázolt Máriájának a korabelihez képest 
határozottabb női vonásai láthatók: ezt az istenanyát közbenjárónak, megértőnek, alázatosnak, 
türelmesnek, de mindenekelőtt irgalmasnak láthatjuk.



64

12. A rózsa regénye

A Mária-tisztelet lehetséges okai és formái a középkor virágzó szakaszára rögzülnek. A 
skolasztikusok igazolták, hogy a Szűzanyát megkülönböztetett vallási tisztelet illeti meg, amely 
nagyobb mértékű, mint a többi szentnek kijáró, hiszen ő a legkiválóbb. Mária tiszteletének ily 
nagy mértékűvé válását nemcsak a keresztény hitszónokok beszédei alakították, hanem ahhoz a 
népköltészet is hozzájárult. Az Istenanya tiszteletét mindenekelőtt a dicsőítésben elöljáró 
ferencesek és a domonkosok alakították ki.

A keresztes hadjáratok végével, 1291 után, a Mária-tisztelet fokozódásának eredményeként a 
búcsújáró helyek is a Mária-kultusz színtereit bővítették. A XIV. századi legenda szerint az 
angyalok a szent család házát a szentföldi Názáretből a dalmáciai Tersattóba telepítették, s onnan 
1295-ben Loretóba - amely város ezáltal a legfőbb búcsújáró hellyé vált.

Mária alakja - némely szentével egyetemben - a mindennapi élethez szorosan hozzátartozott.
S ehhez hozzájárult a már említett hivatalos cultus hvperduliae mellett a hagiográfia. a keresztes 
hadjáratok által felerősödött ereklyetisztelet, s hogy alakjához hozzákapcsolódott a keleti - indiai, 
majd muzulmán hagyományokra visszavezethető - rózsafuzér, későbbiekben a rózsafiizér- 
társaságok.

Mária alakját egyszerre lehetett szent és profán módon fölékesíteni. Kezdetben valamennyi 
törekvés arra irányult, hogy az emberi tulajdonságokban is az Istenanya legyen dicsőítve. A XII- 
XIII. században, amikorra legkifejlettebb lesz a Mária-kuituszban megvalósuló ambivalencia, a 
vallásos költészet olyan elegáns francia költeményt190 produkál, mint az ismeretlen szerzőjű, 
bensőséges és árnyalt viszonyt bemutató Mira Dei caritast, amelyben a növényi hasonlatok már 
nem csupán az isteni jellegre, hanem a hús-vér asszony tulajdonságokra hívják fel a figyelmet.

.

„Csodálatos szerelem! 
Testet ölt az Isten. 
Sohse hallott kegyelem, 
mag fogan a szűzben!

Óh újféle házasság, 
csillag meg}' a naphoz. 
Képtelen, szent anyaság, 
szűzlány gyermeket hoz.

Mózes ahogy hentergett 
a gyékénykosárban, 
csodamód úgy szendergett 
Isten a leányban.

Fülön át és leiken át 
szállt be szent testébe 
s nem szakítá nyílt nyomát 
amerre kilépe.

Mint üvegen a sugár 
ahogy átsugárzik, 
mégis rajta semmi kár, 
sérelem se látszik:

SZÁNTÓK. (1983)472.189

190 Világ világossága (1992) 121-122.



65

úgy született, az anya 
foltja-kára nélkül. 
Isten, Istennek fia, 
saját jegyeséből.

S mint a gondolat suhan 
a szív rejtekébül!
Aki bűn nélkül fogan, 
szül fájdalom nélkül.

Ha sugarat ont a szem, 
nem veszti világát; 
így a virág-anya sem 
veszíti virágát.

Fehérebb mint liliom, 
tavaszibb mint rózsa, 
légy fiadnál. Szűzasszony, 
szivünk szószólója.

hogy ne váljon holtan a 
zord pokol homálya: 
veled inkább, szentanya. 
egek lakomája!”

(Babits Mihály fordítása)

A rózsa ily módon miként az e korszakban megnyilvánuló kezdeti világiasságban is 
kapcsolatba kerül az anyasággal. De a XIII. században élt domonkos szerzetes, a teológiai 
szöveggyűjteményt összeállító strassbourgi Hugó (Hugo Argentinensis), a virágkorát élő 
skolasztikus himnuszköltészet minden jellegzetességét, képi rendszerét felmutató, mélyen vallásos 
Szűz Mária-dicséretében is a megváltozott: életszerűbb természetképre utalnak a természeti 
hasonlatok. Ha még nem is a profán, de az emberibb irányába mutató hasonlatok lehetővé teszik, 
hogy az ábrázolt festői látványa is egyértelműsíthető: a kései középkor irodalmának és 
képzőművészetének - tárgyának azonossága mellett - másik erőteljes vonása az, hogy reálisabb, 
referenciálisabb is. S Mária anyaként hasonló ábrázolására példa szinte valamennyi szentkép, 
amely ettől az időtől kezdve készül.

Ave, mundi Domina191

„Ave világ Asszonya, 
Tengereknek csillaga, 
Édes hárfa, Mária!

Áve zengő citara,
Drága nárdusz illata, 
Gyöngyök legdrágábbika.

Mária, napnál ékesebb.

191 Világ világossága (1989) 143-144.



66

Minden fénynél fényesebb, 
Édességnél édesebb.

Rózsasziromnál bíborabb, 
Liliomnál vidorabb, 
Édennél kívánatosabb.

Minden kegyelem kútfeje. 
Tisztaságnak tüköré, 
Illatoknak fűszere.

Fülének édes dallama. 
Szívnek boldog balzsama. 
Szájban bölcsesség szava.

Szűzi szépség, ifjúság. 
Vértanuk közt rózsaág. 
Szegényeknek drágaság.

Bánatomban örömem, 
Háborúban győzelem. 
Halálomban kegyelem.

Számkivetésünk után 
О szépségében trónusán 
Fiad mutasd meg, Szűzanyám.”

(Sík Sándor fordítása)

Azon himnuszok, amelyekben oly gyakran fordul elő a kereszténység által bevezetett 
jelentéseiben a rózsa, közösségi jellegűek. Egyként átéltek és teológiailag hitelesek - miközben a 
személyes és egyedi élmény nem kíván bennük megnyilatkozni. A gótika leggyakrabban 
megszólított alakjává Mária válik - és ez indokolja azt, hogy a rózsa megidézése bővül, részben a 
kereszténység hortus conclususa ábrázolásának finomodásával, s részben azáltal, hogy alakja és a 
hozzá csatolt jegyek a lovagi irodalom számos formájában felhasználásra kerülnek.

Az udvari etikettnek megfelelve vágyakozó trubadúrok és minnesangerek a szerelem és 
testiség absztrakt megjelenésével és megjelenítésével sajátos szerelemtant dolgoztak ki: a 
magasabbrendűsége miatt elérhetetlen hölgy, aki sosem képes szerelembe esni. hagyja vagy 
visszautasítja a vele hűbéri viszonyban lévő lovag éteri vágyakozását. E hölgyek annyiban 
hasonlítanak Máriához, hogy ideáltipikus mindahány - de abban már nem, hogy a lovagkori 
asszony biológiai lény, akinek érzelmi, netán szexuális élete is van, ámbár ez utóbbit a 
házasságban - amelyhez nem szükségszerűen kapcsolódik a szerelem -teljesítheti be. így ezek az 
asszonyok a házastársi és a lovagi kapcsolatok közös tárgyai: és a hozzájuk illő virágok sem 
lehetnek mások.

A szerelem elméletével foglalkozó aszketikus lovagoknál a (valódi és a festett) érzés 
megjelenítése a Máriához fűződő viszonyt nemegyszer másolja. Ámbár a szerelemmel 
természetesen gyakorlatban is foglalkoztak emberek, s ennek lírai kifejeződése jóval vaskosabb.

Walther von der Vogelweide (1160 k.-1230 к.) dalnok is az olyannyira kézenfekvő 
rózsákkal színezi lovagiasan megénekelt hölgyének orcáját:

„Egy vágy fűt: hogy tulajdon tüzemnél melegedjem, 
mint énekelnél akkor megint a madarakról, 
a mezőföldről és a virágokról a kertben,



67

meg a szép hölgyről, aki megkoszorúzna engem! 
Viszonzásul orcáján piros rózsát színeznék. „192

(Faludy György fordítása)

A tizenhat éves korában lefejezett V. Konrád német király (1252-1268) versében az 
epekedésen kívül nem maradt már semmi, ami az égi szerelemre emlékeztetne, s az a heves vágy, 
ami átfűti, kamaszosan nagyravágyó. A rózsa nála a jó modor piros virága, és ennek sem más, 
mint a képzelgés bontogatta ki a szirmait:

„De a szép nyámapok mit érnek 
s a hosszú ezüst estvelek, 
ha egy hölgytől függ jó reményem 
és szüntelenül szenvedek?
Csak ritkán, ha rózsát ad nékem 
vagy elmenőben rám nevet, 
tér vissza régi büszkeségem. „193

A Carmina Burana diákjainak a valódi érzelemhez és a testhez több köze van, mint az udvari 
költészet nem egy neves szereplőjének. Az egyszerre jámbor és vaskos műköltészet motívumai 
kapcsolatban vannak a keresztény himnuszokkal és az antik versek világával. A szerelmi dalok, a 
tavaszdalok és a kocsmadalok megszólaltatói művelt emberek, akik hisznek a természetes érzések 
hatalmában, mégha azok netán lemondástól fájdalmasak vagy csupán ellentmondásokkal 
megterheltek - ezért szükségképpen szatirikus ámyalatúak is. A vágáns költészet művelői, hiszen 
nem volt a társadalomban megszabott helyük, szabadon énekelhettek már a saját érzéseikről - és 
szólhattak Mária helyett Venushoz194 avagy Flórához. S ámbár a rózsa gyakran még Mária

192 VOGELWEIDE, W.von D. Róma ura... In: FALUDY GY. (1988) 279.

V. KONRÁD német király: Örülök a piros virágnak... In: FALUDY GY. (1988) 280,193

194 Például:

Angyalok vagy emberek... 
(Si linguis angelicis)

4.

Már lemondtam? Volt miért, senki ne csodálja: 
rábízták a rózsaszált egy öreg banyára, 
ne szeressen s őt se más, őrködjék reája.
- Vetné Pluto bárcsak a szörnyű alvilágba.

6.

Viruló virágot, a virágok virágát, 
minden másnál ékesebb feslő rózsa ágát, 
fényességes csillagot, - soha még a másét! - 
lankadatlan szerelem ő miatta járt át.

8.

»Udvözlégy, tökéletes ékesség, te, drága, 
üdvözlégy, dicséretes szűz, szüzek virága, 
üdv, te, föld rózsája, üdv, te, világ világa,



68

l'>5virágaként hódolatteljes, egyre gyakrabban Venus testének piros színét tükrözi s a 
muzulmánoktól visszakrisztianizált csalogánymotívum is megtalálható lesz a légyottok

Blanziflor, Heléna és Venus iker-párja!«

9.

Szólt e hajnalcsillag, így válaszolt szavamra: 
»ő, ki Föld s Ég dolgait rendre kiszabja, 
fűbe szirmot szór, tövis rózsáját fakasztja, 
békéd, glóriád legyen s gyógyulásod adja!«

22.

Most, hogy látod, rózsaszál, mily sebek sebeztek, 
s hányszor hordtam érted és mily nehéz keresztet, 
gyógyits meg. ha gondolod, fogj munkába, esdek. 
épüljek meg általad, s újra élni kezdjek.

24.

Szólt a fényló rózsaszál: »Sok kínt elviseltél, 
azt is nyilván ismerem, mit most emlegettél; 
ám, mit érted tűrtem én, több ezerszer ennél, 
hozzáfoghatót soha álmodni se mernél.«”

(Csorba Győző fordítása) In: Carmina Burana (1960) 132-139.

195 Jöszte, jöszte, ha kérlek...
(Veni, veni, venias)

1.

Jöszte, jöszte, ha kérlek, 
mert meghalok Teérted! 
Kirie, kirie,
gyere gyorsan, gyér ide!

2.

Csodaszép az orcája, 
villog szeme bogara, 
sűrű haja sátora, 
ó, be ékes őmaga.

3.

Rózsaszálnál pirosabb, 
liliomnál hamvasabbb. 
mindenkinél formásabb, 
büszkeségem csak te vagy!”

(Kardos Tibor fordítása) 
In: Carmina Burana (1960) 167.



69

csatájában196. A galamb, a kagyló, az esthajnalcsillag, a hold ámbár valaha Mária tulajdonai 
voltak, most már bizonyosan ismét Venus jelképei. A titokzatos rózsa pedig profanizálódik.

Rózsa, fogadd rózsám...197 
(Suscipe, Flos, florem)

„Rózsa, fogadd rózsám: szerelem nyit a rózsafa ágán! 
Bennem e rózsáért sorvasztó szívbeli vágy ég. 
Rózsámat, hamvas Rózsácskám, egyre szagolgasd! 
Hajnalpír-formán magad is gyönyörűn kiviruljál! 
Rózsika, néz rózsám; rózsámat látva, kacagj rám! 
Zengjél rózsámról, szebben, valamint csalogány szól! 
csókold meg százszor: szádhoz jól illik e bíbor!
Rózsa a festményen nem rózsa: az árnya csak éppen. 
Rózsát bár festhetsz: éppen csak illata nem lesz.”

(Szedő Dénes fordítása)

A hadi és szerelmi csaták hősének, Oswald von Wolkensteinnek (1367 k.—1445), aki Budán, 
Zsigmond magyar király (és a német-római császár) udvarában is élt, trubadúréneke szerint, az 
egyszerre művelt, két irányú szerelem jutalma ugyanaz az akár Máriának, akár Venusnak is 
ajánlható - rózsa. De ez a himnusz modemnek hat, mert mindvégig mutatni tudja ama lelki-testi 
ambivalenciát, amelyben e kor embere a maga rózsájával és szerelmével hezitál: i-x

196 Például:
Gyönyörű idő ez ... 

(Tempus est iocundum)

2.

Fülemüle csattog oly édesen, 
s oly szépen hangicsál, hogy a szívem sajog. 

Haj, haj,
szín-virág vagyok.

szüzecskéknek szerelmében majd ellobbanok, 
újdonatúj szerelemtől majd elpusztulok!

3.

Szüzeknek virágja, kit áhitok, 
s a rózsák rózsája, kit sűrűn láthatok 

s a szivem lobog.
Haj, haj,
szín-virág vagyok,

szüzecskéknek szerelmében majd ellobbanok, 
újdonatúj szerelemtől majd elpusztulok!”

(Jékely Zoltán fordítása)
In: Carmina Burana (1960) 122-123.

197 Carmina Burana (1960) 151.

198 WOLKENSTEIN. OSWALD VON: Mindenható. In: FALUDY Gy. (1988) 281.



70

Mindenható

„Mindenható,
ki fenn lebegsz és lenn vezetsz, segélj meg, 
mert rám kegyesen csak te vársz, aki 
őrzesz, hogy rút gebéjén el ne éljen 
a Belzebúb meg sanda társai.
Nézz énreám, hogy poklokon ne égjen 
szívem, ó Mária,
gondolj reá, hogy szent Fiadnak értem 
kellett keresztre szállnia.
Bizonnyal nem feledkezett meg rólam, 
míg kínjában engem vidítva állt ott, 
s megváltott
minden keresztény nemzetet, 
mitől lelkem e testi tömlőé mélyén, 
hol annyit szenvedett, 
örvendezve kiált: 
add hát ki végre nékem 
bérem,
bolond Világ, s feledj el mindörökre! 
ha az Urat szolgáltam volna békén, 
s nem vad erdőkbe vitt volna utam, 
úgy most
mélyébe az égi rózsakehelynek
térhetnék meg nyugodtan. О Uram,
ragyogj, ragyogj Oswald von Wolkensteinnek!”

(Faludy György fordítása)

Az a paradox helyzet alakult ki, hogy Mária tisztaságának elfogadását ugyanaz a mű fejezi ki 
és teljesíti be, mint amely a kereszténység elvilágosiasodását, s abban a nő szerepének 
átértékelődését is bejelenti. A nőhöz fűződő kettős viszony bemutatására egy, a korában 
egyáltalán nem egyedülálló allegorikus-enciklopédikus mű vállalkozik: a Rózsa regéje (Roman de 
la Rose), amely a rózsa jelképei közül valamennyi erotikus jelentésűt (is) egybegyűjti.

A 22000 nyolcas sorból álló munkának két szerzője van, s mindkettő klerikus, az első 4000 
sort író, az amor spiritualis-t dicsőítő Guillaume de Lorris és az enciklopédikus tankölteményt 
befejező, az amor camalisért, a testiség jogaiért fellépő Jean Clopinel de Meung olyan világi 
emberek, akiknek iskolázottsága megegyezik a papokéval. De Lorris, aki az ovidiusi mintát 
követve szerelmi tankönyvet ír, elfogadja a feudális hagyományok szerint kialakult udvari 
költészetet - annak ideális szabályait úgy követi, hogy azokat nemcsak az arisztokráciára és 
közvetlen környezetére tartja mértékadónak, hanem a maga is képviselte „értelmiségi”-re. Ezzel 
szemben de Meung egy, már az új, önmagát megfogalmazni kész társadalmi réteg, a kialakuló 
polgárság racionalisztikus elvárásainak felel meg, s a polgári személyiség lelki-testi kérdéseit 
helyezi előtérbe. A mű történeti-filozófiai értelmezésére, szerelmi szimbolikájának felfejtésére, 
amelynek központjában a virágjelkép, a rózsa áll, több megközelítés is szolgál.199 Kétségtelen, 
hogy a feudális hierarchia által megkívánt és a személyiség belső értékeire alapozó értékrendszer, 
amely a polgárság számára kívánatos, hatásosan különbözik a mű minden szintjén, annak 
bármely szimbólumában és allegóriájában.

199 SÜPEK O. (1983)



71

?í200 a rózsa jelképének jóvoltábólA több jelentésréteget tartalmazó „életművészeti kézikönyv 
egyként szimbolizálja az égi-spirituális és a földi-materiális szerelmet, s magát a nőt is, 
valamennyi ellentétével és jelentésében, testében és lelkében. A rege e teljes körben megvizsgálja 
az eszményi nő, Rózsa meghódításának lehetőségeit, s épp úgy beszél a tiszta érzésekről, miként 
a gyönyör fokozatairól, a szerelmi szenvedély pusztításáról, a test titkos rejtekéről, a 
fondorlatokról avagy éppen a szépségről.

A munka azonban egyéb sajátosságai által is figyelemre méltó: az első rész álomközegében 
játszódó cselekményében neoplatonista módon, skolasztikus eljárással bizonyítja a felvetett 
állítások igazságát, miközben a kert bejárása a szerzetesek arisztoteliánus tudását evokálja. Az 
Énekek énekéből ismert hortus conclusus a trubadúrlírának megfelelően szimbolikus 
megjelenítésű, miközben abba, a nemesi erényesség által mégiscsak be lehet jutni, habár az elért 
célról nem szerezhetünk tudomást. A kert négyszög alakú, azaz a testiséget jelképezi, s a tibullusi 
szerelemkert megfelelője, noha csak allegóriákban jelenik meg, antik alakokra és mítoszaikra 
éppúgy történik benne hivatkozás, mint keresztényekre. A teljes mű ciklikus szerkezetével előre 
mutat a reneszánsz struktúrára.

43. ábra: Roman de la rose. Miniatúra a XV. századból (Nationalbibliothek, Becs)

Az első rész álommeséjében a fogalmakat megtestesítő személyek (allegorikus 
megszemélyesítések) azokat a tulajdonságokat képviselik, amelyket az udvari etikettben 
kötelezőnek tekintettek. A főhős, a húszéves Ifjú - maga a szerző - egy májusi hajnalom a 
városon túlra indul, a természetbe, hogy élvezze azt: egy patak mentén fallal körülvett kert állja 
útját. A falon alakokat talál, a világi bűnök allegóriáit, amelyeket Gyönyör, a kert gazdája 
helyezett oda, ezzel is demonstrálva, hogy a falakon túl csak a tisztaság létezik. A kertből 
szűrődő angyali hangok az Ifjút mintegy becsábítják a paradicsomi vidéket sejtető zártkertbe: 
keskeny ajtón átjut be, kopogtatására rózsakoszorús lányka, aki maga a tisztaság, nyitja fel azt 
számára. Az Ifjú hamarosan a szerelmesek lelkiállapotának megfelelő allegóriákban tárgyiasult 
formákkal találkozik, köztük a szerelmi lényeg szimbólumával, a rózsaszállal.

A lányka Gyönyörhöz vezeti a dísznövényekkel szegélyezett ösvényen az Ifjút, szerelmi 
dalokat énekelő madarak és lányok zenéjére körtáncot járó ifjak között haladnak el: középen 
éppen a kert úrnője forog. Az Udvariasság táncba viszi az Ifjat is, aki megismeri a víg csoportban 
Örömöt. Gyönyör szerelmesét, és Szerelemistent, valamint az öt-öt arany nyilat tartó Szelíd 
Tekintetet (amelyek közül Szépség, Természetesség, Őszinteség, Társaság és Nyájas Arc a jobb 
kézhez tartozóak, a bal kézé pedig a Kevélység, az Alantasság, a Szégyen, a Kétségbeesés és a 
Hűtlenség). A körtáncban a Szerelemistent övező allegorikus alakok a Szépség, a Gazdaság, a 
Bőkezűség, az Őszinteség, az Udvariasság, s a kaput nyitó lányt követve az Ifjúság. Ez a tíztagú, 
eszményi csoport a szerelem tárgyát képező leány egymásba játszó, nélkülözhetetlen minőségei.

A mulatság végével az Ifjú bejálja a négyszögletes kertet; egy termetes fenyő tövénél fakadó 
forrásnál, a szerelemforrásnál márvány hirdeti az elpusztult, önmagába szerelmes Nárcisz 
emlékét, a forrásban a lányszemek szimbóluma, két kristály csillog, s bennük visszaragyog az 
egész kert. A megbabonázott Ifjú felfedezi a rózsabokrot - szerelmese szimbólumát -, amely 
babonázóan vonzza. Csak egyetlen bimbót kíván róla letépni, hiszen a rózsa illata balzsamosan 
körülveszi őt, de ebben megakadályozza az a tüskés bokor, amely útját állja, majd Szerelemisten, 
aki eltalálja a Szépség nyilával. A rákövetkező négy nyíl okozta sebektől elalél, majd erőre is kap: 
s az istennőtől megtanulja a szerelmi szolgálat parancsait. 201

200 LOUTS, R. (1974) Le Roman de la Rose. 180. In: SÜPEK O. (1983)

201 SUPEKO. (1983) 289.

„Légy bölcs, okos. légy kellemes, 
szavadban kedves, szellemes, 
bár úrnak, szolgának felelj;



72

A lovagi udvariasság szabályainak sokasága elrémíti az Ifjút, de Szerelemisten azzal 
vigasztalja meg, hogy szolgálatához erőt meríthet Reménytől, Kedves Gondolattól, Nyájas 
Beszélgetéstől és Szelíd Tekintettől. Az Ifjú egyedül indul tovább Rózsához, s az ösvényen Szíves 
Fogadtatás - Udvariasság fiával - biztatja a rózsaillat mélyebb élvezésére. De hiába jut közel a 
rózsabimbóhoz, maga a Szíves Fogadtatás utasítja vissza a szándékát: s az őrök segítségével 
elkergetik az Ifjút.

A megszégyenített és megtiport szerelmű Ifjú az Ész, az Értelem és az Isten hasonlatosságaira 
teremtett koronás asszony a szerelem feledésére kívánja rábírni, de a Szerelmes inkább Jó 
Barátban keres biztatót. Aki arra buzdítja, menjen vissza a Rózsa közelébe, s alázatosságával 
engesztelje ki az őröket: valóban, azok megszánják, s bevezetik őt a szúrós sövény mögé - a 
bíborló, bódító, egyre inkább nyiladozó Rózsabokor elé. A Szerelmes megcsókolná az egyik 
rózsaszálat, de ezt Szíves Fogadtatás (a Szüzesség parancsára) megakadályozza. A sikerért 
immár Venusnak kell közbejámia.

A Szerelmes testét rózsaillat árasztja el a csók alatt s egyre jobban vágyik a rózsa birtokba 
vételére. Az őrség azonban felriad, a társadalmi környezet allegóriáit riadóztatva várfallal veteti 
körbe rózsabokrot, de magát a Szíves Fogadtatást is egy hirtelenjében megépülő, magas 
vártoronyba száműzi, a Vénasszony szigorú felügyelete alá.

A Szerelmes Ifjú a nőket rejtegető lovagvár ostromlására készül, és szívszaggató hangon 
panaszkodik - s ezen a ponton szakad meg Guillaume de Lorris munkája, hogy aztán a rege 
immár változásokon átesve folytatódjon; például megjelenik a harcban biztató Remény, amelyet a 
lovagi szerelem egyáltalán nem ismer!

A minőségi különbség oka, hogy a Jean de Meung világképe és annak részeként a 
szerelemfelfogása más: nincs benne szerepe sem a merev elvárások szerint működő álomvilágnak, 
sem az epekedő szerelemnek. A valóságnak megnő a súlya és a biologikumnak jelentősége lesz. S 
természetesen, a lovagi virág rózsájára sincs már nagy szükség, hiszen az általa kifejezett 
trubadúri szerelem értéke, amely egyetlen személyhez kötődött, megszűnt, s helyette egy felismert 
érdekektől mozgatott polgárias szerelem alakult ki, amelyben nagy szerephez jut az értelem, s az 
értelem által irányítható test.

utcán jártodban jól ügyelj, 
s köszönj előre mindeneknek; 
ha néked előre köszönnek, 
ne üljön nyelved mozdulattá, 
hanem abban a pillanatban 
köszönj te is fürgén és szépen; 
ne mondj ki soha. semmiképpen 
trágár, otromba, durva szót, 
kurafí nyelvére valót; 
ajkad legyen mindig bezárva 
az ocsmánv dolgoknak szavára, 
mert szerintem az udvari 
ember nem így kezd szólani. 
Bármennyi rá a kín, a baj s gond 
szolgálj és tisztelj minden asszonyt 
s ha bárki nőt gyalázni készül, 
te vágj a szavába vitézül 
s erélyes szóval némítsd őt meg; 
ha tudsz, tégy olyat, mit a hölgyek 
s kisasszonyok szeretnek, várnak, 
úgy hogyha téged náluk látnak, 
mindig szépet, jót halljanak; 
neved, jó híred így dagad.”

(Illyés Gyula fordítása)



73

Az Ifjú tudja tehát, hogy nem volt szabad hűséget esküdnie Szerelemistennek - inkább 
Értelemnek lehet igaza, aki szerette volna, ha eltántorítja a szerelmi szolgálatoktól. Értelem 
minden esetre igyekszik az érzelmeiért meghalni kész Ifjút logikus érvekkel meggyőzni, s 
következetes okfejtése által rádöbbenteni annak fölismerésére, hogy a Szerelem maga az 
állhatatlanság - ám előle ki is lehet térnf. Mégpedig az Érásznak, az egy személyhez fűződő 
szerelem Charitasszá, egyetemes emberszeretetté való alakításával.

Az Ifjú hitetlen marad, s immár tudni akaija a Szerelem tudós meghatározását: s 
megismerkedhet az 1276-ban kiadott (s egyházi átokkal sújtott) André le Chapelain De Ámoré 
munkájával és a trubadúrszerelmet elvető korabeli írások alapján kifejtett nézettel: a szerelem 
betegség, de olyan, amely a Természet szerint való, s a megtagadói bűnt követnek el.203 Az 
aszkézisek és a tévelygések rabjairól - a szerzetesekről, a trubadúrokról, magtalanokról, 
prostituáltakról stb. - szóló teijedelmes értekezés eredményeként és után, amelyben a belső 
harmónia és a pénzforgalom, a vagyonelosztás és a szeretet helyére tolakodó érdek is előkerül, 
felvázolódik egy polgári világkép, amely elutasítja a nemesi világnézetet, s fölmagasztolja a 
felebaráti szeretetre alapozott társadalmi igazságosságot. Az Értelem gondolatmenetét azonban 
továbbra is elutasítja a Szerelmes, s a továbbiakban a Jó Barát - hiszen ő megszenvedte a 
szerelem valamennyi kínját, s így' most arról józanul beszámolhat - gondjaira lesz bízva 
Szerelmes: de a tanácsa, amely a színlelés hasznosságáról és a Bőkezű Adakozás eredményekkel 
kecsegtető lehetőségéről szól, meghökkenti őt. A Jó Barát történelmi fejtegetései után Ovidius Ars 
amatoriajának segítségével a szabadságra épülő viselkedési módokkal ismerteti meg a hőst.

Az érzelmeiben így megerősödött Szerelmes elindul a Szíves Fogadtatás kiszabadítására. Az 
egyik úttól elrémíti a Gazdagság nagyasszonya, aki a Szegénységgel fenyegetőzve riasztja el 
attól, hogy megvásárolja Rózsát. A másik út pompás kertbe vezet, ahol a Szerelem fogadja - s 
neki esküszik a hős, akárcsak a hűbéresek. Szerelem egybehívja hűbéri báróit - köztük nemtelen 
szándékok kifejezőit is, amilyen például a szerzetesi köpenyes Színlelő, aki azonban a 
várbevételnél hasznos lehet - s a sereg tanácskozásba kezd, miként győzzék le Féltékenységet. 
Hosszas tanakodás - és érveléseken alapuló példabeszéd - után Színlelő és Önmegtartóztatás 
megy el a Rágalmazóhoz, akit megölnek, s az általuk feltáruló kapun át eljutnak a Szíves 
Fogadtatást őrző Vénasszonyig.

Vénasszony által lehetővé válik, hogy Szerelmes találkozzon Szíves Fogadtatással, s mintegy 
kétezer sornyi terjedelemben a lovagi szerelem varázslatos romantikájának szétszereléséről és 
megsemmisítéséről esik szó. Az udvari szerelem minden nimbuszától megfosztottá csupaszodik 
itt, s helyére egy testi tapasztalatoktól sem visszariadó, de mindenkor az egyenlőségen alapuló 
kapcsolatot valló szerelemeszmény kerül.

A módosán terjengő enciklopédikus részek után egy rövid időre fölgyorsul a történet:
Szerelmes bejut a várba, s Szerelemisten báróival együtt, lehetővé válik számára, hogy a Rózsa 
felé nyújtsa a kezét - de a lányka ösztönszerűen védekezik: allegóriái, Veszély, Félelem, Szégyen 
elűzik a már-már bevett erődítményből. A kudarccal végződő szerelmi hódítás jelképes leírását 
követően a támadók fegyverszünetet kémek, s Venustól várnak hathatós segítséget.

De mielőtt megérkezne az antik istennő, a szerző Természetet (Nature), a szaporodásért 
felelősséget vállaló allegóriát állítja előtérbe: a kor rendszerbe foglalt természetismerete, a világ 
szerkezetét megmutató létezés lánca, a középkori organikus világkép rejtelmei, a makrokozmosz- 
mikrokozmosz bemutatott lényege mind együtt a summázatát adja a kialakuló polgári tudat 
bölcseleti hátterének. A gyónás formájában előadott természetképben felvillan annak a lehetősége, 
hogy az ember kivonja magát az istentől eredő törvények alól - leginkább azáltal, hogy nem 
használja céljuk szerint a szerelem szerszámait -, s ezért Nature arra kéri Géniuszt, a maszkulin 
szexualitást, hogy mindazoknak, akik a természet törvényeit követik, ne legyen bántódásuk, ha 
„tökéletes szeretőként” művelik a fajfenntartó szerelmet.

202

202 PAYEN, J.-Ch.-t idézi: SÜPEK O. (1983)
V- &У - L fj

4-203 DUFOURNET J.-t idézi SÜPEK O. (1983) -'N



74

Géniusz a kérelemnek eleget téve a bárókat Természet nézetei teijesztőinek kéri fel, hogy 
terjesszék az emberteremtő nemzés kötelességének tanát - s azok számára, akik ebben sikeresek, 
megígér egy Édent, amely kerek, szép, haláltalan, betegségtelen és fájdalomtalan, amely kert igen 
hasonlatos a kereszténység elképzeléséhez a túlvilági kertről

Venus, a női nemiséget jelképező asszonyalak a vitézek elé állva felszólítja a védőket a 
megadásra - s azzal érvel többek közt, hogy kilátásba helyezi a győztesek számára a szabad 
rózsaszálszakítás... Eközben a vártorony két ezüst oszlop által tartott ezüst nőalakjának rejtett, 
keskeny lőrését íjával megcélozza, s a nyilat belelövi a hasadékba: s a szobor rögvest élő nővé 
változik. Tűz borítja az erősséget, menekülnek a védők, börtönéből kiszabadul Szíves Fogadtatás 
is - megnyílik az utolsó kapu Rózsa felé. A Szerelmes vallásos révületében zarándokcsuhában - 
kemény furkósbottal és tarisznyával fölszerelkezve - indul a lőrés felé, leborul az ezüst 
oszlopokhoz, a szobor szentélyét eltakaró fátylat elvonja, s csókjai között be akaija helyezni a 
zarándokbotját és a tarisznyáját: de egy palánkféle fal visszatartja. Beleizzad, de végül mégiscsak 
eljut Rózsáig, majd gyönyörrel szakítja le a rózsát.

44. ábra: Roman de la rose. Miniatúra a XV. századból (Nationalbibliothek. Bécs)

A Legenda aurea szentjei és a Rózsaregény szereplői ugyannak a rózsának egyazon 
tulajdonságait kedvelik - más-más okból. A rózsára aggatható tulajdonságok ambivalenciája soha 
annyira nem mutatkozott meg még eddig, mint a XI-XIII. században. S ámbár ezen kettősségek 
sokáig szerepet kapnak a vallás megnyilvánulási formáiban és a köznapokban, a költészetben és a 
tárgyművességekben - azáltal, hogy a rózsa, annyi más növénnyel együtt, szépsége és kelleme 
jóvoltából egyre inkább dísszé válik, korábbi szimbólumkénti használata hátrább szorul. A rózsa 
- jelképiségének elvilágiasodásával - emberibb tulajdonságokat ölt, s funkciói is az ember 
irányában nyilvánulnak majd meg.

Például Szent Erzsébet - erényei által - kora eszményi életideálú emberévé vált: ezt bizonyítja 
rendkívül elterjedt, s a nép minden rétegét érintő kultusza. Személyében összegeződik az élet 
anyagi javainak ismerete és használata, s a mindazokról való végletes lemondás, amiben 
megmutatkozik az önbüntetés és vezeklés, amelyet a kor - az élet örömeit elutasító magatartással 
egyetemben - elvár. Szent Erzsébet alakja mégis kettős: kapcsolódnak hozzá a keresztény 
eszmeiségű, vallásosan aszketikus rendi mozgalmak, de kimutathatóak a keresztes vitéziből egyre 
inkább elvilágiasadó - ámbár szintén aszketikus - eszmeiségű elképzelések is.

Hogy szent és lovagkori hősnő is ő, bizonyítani látszanak a késői ábrázolásai. Az 1420-ban 
készült lübecki képcikluson a Magyarországról Németországba való utazás szinte lovagi főúri 
vadászat jelenetsorának látszik, amelyen nyugodt, derűs figurákat ábrázol a festő.

45. ábra: Erzsébet útban Wartburg felé (Lübeck, a Szentlélek-kórház Erzsébet ciklusa, 1420)

13. Rózsafüzér

Az olvasó az évszázadok alatt lassan alakul ki s nyeri el funkcióját, keleten a csomókkal vagy 
más módokon megjelölt zsinór vagy - akár virágokkal, avagy virágokat jelképező anyagokkal 
felfűzött - füzér a használatos, s némiképp a koszorú használatával, s annak funkcióival mutat 
rokonságot. A nyugati kereszténységbe a domonkosok és a ciszterciták vezetik be - a rózsafüzér 
keletkezését is Szent Domonkoshoz kötik204, s XIII. Gergely (1572-1585) pápa a rózsafüzér 
ünnepét október első vasárnapjára teszi. A szerzetesek a füzér szemein ellenőrizték, hogy az 50, 
100 vagy 150 Miatvánkot és Üdvözlégy Máriát pontosan elimádkozták-e. A keresztények a

204 íz Mária Rózsafiizér-társulatát
alapította a hívők mindkét neme számára, 
csodáktól kísért beszédeivel, a világ különböző részein terjesztett.” - idézi X. Leót (1513-1521): ESSER 
P„ THOMAS: Le Saint Rosairet és Lúd. Fanfani. In: VEREBÉLYI J. P. (1987) 16.

«tiszteletére, amely társulatot



75

rózsafüzér vagy olvasó szemeiről azt tartják, eredetileg rózsaszirmokból sodorták össze, s azokat 
fűzték fel, s csak a későbbiekben készült fából, fémből, termésrészekből, magvakból vagy éppen 
más növényi vagy állati eredetű anyagból, kagylógyöngyből például, manapság pedig illatosított 
műanyagból. V. Orbán 1261-ben társulatot és búcsúkat engedélyez a rózsafüzért imádkozok 
részére. A rózsafüzérhez majd a XV. században kapcsolódik a Mária és Jézus élettitkai felett - 
eleinte 50 titkon - való elmélkedés. A rózsafüzér ma használt formája a XVI. századra alakult 
ki205, s hogy XIII. Leó (1878-1903) huszonkét írásában foglalkozik a rózsafüzér erejével, 
mutatja, hogy az olvasóhoz kapcsolódó imamódszer és ájtatosság reményteljes hitéleti eljárás 
marad.

Az olvasó, azáltal, hogy szemei körré fűzöttek, az örök és megváltoztathatatlan körforgást. így 
a biztonságot és a kozmikus szabályok alá vetettséget is jelképezi. A gazdag antik előzmény utal 
erre, de a kereszténységen belüli számos szimbólumkapcsolata is erre mutat, mindenekelőtt a 
szintén a körforgást, a kerek egész világot hivatkozó rozettákká stilizált rózsák és az először a 
gótikus katedrálisokban megjelenő rózsaablakok.

A hagiográfia Szent Domonkos életének csodáiból is bemutat néhányat. Domonkos (1172— 
1221) egy kasztíliai nemesi család saljaként vált szegénységet vállaló vándorprédikátorrá, s a 
korra jellemző, az Árpád-házi Szent Erzsébet alakjában összefonódó, korábban megmutatott, a 
keresztes háborúk által felszínre került és megerősített világi-vallási kettősség az ő életében is 
megtalálható. Domonkos az, aki a középkori Mária-kultusznak hatalmas megnyilvánulási 
lehetőséget adott azzal, hogy az olvasót Jézus anyjának alakjához kapcsolta: a kolduló és 
prédikáló szerzetes egyik látomásában Mária, Krisztus és Szent Ferenc - a kor másik népszerű 
rendalapítója - jelentkezik nála. Domonkos Máriától kapja a rózsafüzért, s ekkor világosítja fel 
az Isten anyja arról is, hogy az olvasónak milyen jelentőséget tulajdonít.

46. ábra: A Szűzanya átnyújtja Szent Domonkosnak a rózsafiizért. (A szombathelyi Szent 
Márton templom Urmutatója, é. n.)

A rózsafüzér új, ájtatosabb és személyesebb vallásosság kialakítását segíti elő, amelynek a 
legfontosabb eleme az imádkozással egybekapcsolt hittitkok fölötti buzgó elmélkedés. Benne 150 
Üdvözlégy Mária van - ez a szám megegyezik a papi zsolozsmában imádkozott zsoltárok 
számával is. A keresztények a rózsafüzért az újszövetség lényegi foglalatának ismerik.

Domonkos, aki a pápa utasítása értelmében a manicheius, azaz a jó (a szellemit teremtő) és a 
rossz (az anyagit teremtő) Istenben egyként hívő alpi eretnekek megtérítésére vállalkozik, a 
rózsafüzér jelentőségének tudatában vezeti vissza a vallástorzítókat az anyaszentegyházhoz, s 
munkáját sokszor kísérik látomásos csodatételek - életének eseményeit gyakorta ábrázolják a 
mediterrán területek templomi képein. Ilyenre emlékeztet a pouille-i „orgyilkos eretnekek 
keresztje”206 is: ezen a helyen a megtérített társak miatti elkeseredettségükben két eretnek tört 
Szent Domonkosra, hogy meggyilkolják - Domonkos kívánságát azonban tiszteletben tartják, s 
hagyják az ösvény mellé letérdelt térítőt, végezze el utolsó imáját. Az Üdvözlégyek után azonban 
mindenkor aláhull Domonkos szájából egy-egy rózsa, először fehérek, majd pirosak, végül 
sárgák. Az összegyűlt virágot egy' nő aztán csokorba köti. A két eretnek, a látomástól megindulva 
megtér, erre emlékeztet a szentély - és a néphagyomány.

Ez a szép nő nem lehet más, mint Jézus Krisztus anyja, Szűz Mária. Szűz Mária, és a hozzá 
kapcsolódó jelképek megerősítésére az ad indokot, hogy az albiak azt vallották: a jó Isten 
létrehozta lelkek közül a bukottak büntetésből költöznek az ember testébe, s abban bűnhődnek. 
Ennek következménye, hogy Jézusnak nem lehet emberi teste, ezért sem lehet Szűz Mária Isten 
anyja.

SZÁNTÓ K. (1983)472. 

VEREBÉLYI J. P. (1987) 14-15.

205

206



76

47. ábra. Carreno da Miranda: Szent Domonkos (1661. Budapest, Szépművészeti múzeum)

48. ábra: Andrea da Firenze: Köpenyes Máriája a domonkosokat ábrázolja az istenanya védő 
ruhája alatt (Firenze, Sta Maria Novella, Capella degli Spagnnuoli, 1360-1370)

A Mária kultuszát erősítő, rózsafuzérről kialakult legendák közül egyet Rapaics Raymund is 
idéz nagy hírű kötetében, A magyarság virágaiban.207 „Egy szerzetes még világi korában 
megszokta volt, hogy Mária tiszteletére naponként koszorút kössön. Minthogy a szerzetben ezt 
nem folytathatta, ki akart lépni. Azonban megjelent Mária s megtanította, mint kössön neki 
koszorút lélek szerint, az ő hét öröméért 10-10 Ave Máriából, mint megannyi piros rózsából. Az 
ifjú erre a szerzetben maradt. Egyszer egy erdőn haladva át, buzgón kötözgette rózsakoszorúját 
Ave Máriákból. Az erdőben lappangó tolvajok látták, hogy igen szép lány jön vele, a frátertől 
minden idvezlésekor egy-egy rózsát vesz át, s aranyfonállal koszorúba köti. Megtámadták, s a 
lányt követelték rajta. De nem találták, s már majdnem megölték a szerzetest, amikor megjelent a 
Boldogságos és eltiltotta őket.” A legendaváltozatban szereplő rózsák színe változást jelent a 
Szűz Máriához kapcsolt rózsaszimbólumon belül, az, hogy az örömökhöz a korábban 
vértanúkhoz (azaz a fájdalmakhoz) csatolt piros szín társul, s immár valószínűbben utal a 
világiasságra, az emberi szeretetre, s hogy az erődben sétáló rendkívüli testi szépségű lány a neki 
hódoló fráter ajándékait csokorba köti, a lovagkorra jellemző világiasságot jeleníti meg. De azt is 
megmutatja, hogy a koszorú és a rózsafuzér között miféle azonosságokat tudnak a korabeli 
emberek.

207 RAPAICS R. (1932) 124. idézi azt, amelyet Rainer Scherschet Der Rosenkranz - das Jesusgebet des 
Westens című munkája (Freiburger Theologische Studien, Bd. 116. Freiburg i. Br. 1979) alapján 
HEINZ-M. G- SOMMER. V. (1988) 150-152.: „Élt a városban egy diák, aki tanulásához mindenki 
feltételeket szabott. De a lustasága és érdeklődésének a hiánya oda vezetett, hogy semmit sem tanult, s 
ezért a tanára nagyon elverte. Csak a világi örömök foglalkoztatták. De minden romlottsága ellenére volt 
egy dicséretes szokása, amelyet rendszeresen megtartott, hiszen a boldogságos Szűz tiszteletére minden 
nap font egy koszorút, akinek képmását ezzel díszítette. Ha nem talált kellő virágot, például a behavazott 
téli tájon addig keresett és kaparta félre a havat, mígnem elegendő zöld növényt gyűjtött ahhoz, hogy 
koszorút köthessen belőle. Egy alkalommal, a megbocsátás jegyében alkalma nyílt kolostorba lépnie. 
Valamennyi rokona és barátja azt tanácsolta neki és segítséget ígért hozzá, hogy a ciszterek közé lépjen. 
Akár a többieket, őt is regulák szabályozták, s elégedett volt mindaddig, amig egy nap Miasszonyunk 
képe előtt el nem haladt és eszébe nem jutott az egykor oly kedves, de már föladott szokása. A 
kolostorban nem nyílt alkalma arra, hogy naponta szedjen növényt a koszorúkötéshez. Ez bizony nagyon 
elszomorította, olyannyira, hogy a kolostor elhagyására gondolt. Azonban egy idős barát, akinek a 
bánatát föltárta, egy lehetőséget mutatott neki, miként is köthet és adhat naponta egy korábbinál sokkal 
kedvesebb koszorút az istenanyának: „Mária királynő / nemes dolgokból naponta / egy rózsakoszorút 
csinálni / és azt dicsérettel ékesíteni / azzal felszentelni / amely egész nap elkísér / amely neked igaz 
beszédet ad / mondj el mindig neki / ötven Üdvözlégy Máriát.” S a fiatal barát örömmel követte azt a 
szokást, hogy a virágokból és a növényekből kötött koszorú helyett ötven Üdvözlégy Máriát ajánljon az 
Istenanyának. Az áldás sem maradhatott el, erkölcse és ügyessége gyarapodott, a testvérei is elismerték, 
így egy napon a kolostor apátjától azt a feladatot kapta, hogy a rendi ügyek intézésére utazzon el. 
Útközben egy nyári pompájában díszlő erdei tisztáson leszállt a lováról, hogy elimádkozza napi ötven 
Üdvözlégy Máriáját. Azonban két rabló, akik titkon követték, mert a lovát kiszemelték maguknak, a 
bozótban arra az alkalmas pillanatra vártak, amikor kirabolhatják őt. Amint a barát elkezdett imádkozni, 
a rablók megpillantottak mellette egy csodaszép asszonyt, aki szájából egyre-másra hullt ki egy virág, s 
az ötven rózsát egy koszorúba kötve a fejére helyezte, majd eltűnt. A rablók, tervük szerint rajtaütöttek a 
baráton, hogy elrabolják tőle a lovát, de tudni akarták, vajon ki volt az a szép asszony, aki ajkáról rózsa 
hullt, hogy aztán koszorúba kösse azokat. De a barát semmit sem tudott erről az asszonyról, hiszen csak 
a rablók láthatták a csodálatos teremtményt. Akik rájöttek arra, hogy nem lehetett az más, mint a szent 
szűz, Mária királynő... Ezután a barát elmagyarázta és szent beszédet tartott a rablóknak Krisztus 
kegyelméről, amelyben ő is részesült és megszabadította a bűneitől. Majd a rablókat megtérítette”
(Tábori Nikoletta fordítása).



77

De az elmélkedésben példát teremtő Domonkos alakját áttételesebben is körbelengi a 
rózsaillat, amely a legtöbb középkori szent életrajzában szerephez jut, s amely már korábban a 
Paradicsom illatának bizonyult. Boldog Jordán szerint: „Kanonoktársai közül úgy tűnt fel. mint 
valami égő fáklya. Élenjárt az életszentségben, példakép volt az alázatosságban. Életadó illatot 
árasztott maga körül: az illattal telített nyárhoz hasonlót.”2118 Fra Angelico egyik festményén az 
írást elmélyedten tanulmányozó, oltárlépcsőn ülő szentet ábrázol.

49. ábra: Giotto: Trónoló Madonna (1310 k. Firenze, Uffizi)

A firenzei Ognissanti-templom főoltáráról származó Trónoló Madonna nőalakja nem bizáncias 
jellegű, hanem emberi figura. A lába előtt térdeplő angyalok kezében tartott vázákban rózsa és 
liliom áll. A váza szokásosan Szűz Mária méhét, a rózsa a fiú (s az anya) mártíromságát, a liliom 
az anya szüzességét jelképezi.

50. ábra: Giotto: A szüzesség allegóriája (1325, Firenze, Santa Croce, Bárdi-kápolna). A 
Santa Croce Bardi-kápolna boltozatának négy háromszögében allegóriák vannak- az egyik a 
szüzességet ábrázolja - több, fehér rózsaszállal

51. ábra: Filippo Lippi: Angyali üdvözlet (Róma, Palazzo Berberini). Mária és Gábriel 
arkangyal találkozásakor fehér liliom jelképezi a szűzi fogantatást. Az, hogy az arkangyal fején 
rózsákból font. tömött koszorú is van. az angyal paradicsomi származására utal. Érdekessége a 
festménynek, hogy Gábriel koszorús feje fölött egy halovány glória is fénylik, s szárnya pedig a 
világmindenséget jelképező pávatollra emlékeztet

A rosarium, amely egyként jelent rózsafüzért, rózsakoszorút vagy rózsakertet, régebbről is 
kapcsolatot jelentetett a rózsa és Mária között, s ez a kapcsolat végleg megerősödik. Már a VIII. 
században Damaszkuszi Szent János, amikor kijelenti, hogy „Sicut spina rosam, genuit Judea 
Mariam
viszonyítással él: „Sok szép virág van, de valamennyi között legszebb a rózsa, mert a királyi 
díszben, bársonyban díszeleg. Hasonlóképpen sok szent asszony van, de Szűz Mária a női nem 
dicsősége, Ő a Szüzek Királynője. Úgy tűnik fel köztünk, mint a többi virág között a rózsa.” A 
Máriára vonatkoztatott szövegek - például: „Magasra nőttem, mint a cédrus a Libanonon, mint a 
ciprusfa Sión hegyén, miként a pálma Kádesban, s mint a rózsaliget Jerikóban 
megengedték, hogy alakját ne csak egy-egy rózsaszálhoz, hanem teljes rózsaligethez hasonlítsák. 
Ez ad majd a középkori festőknek lehetőséget arra, hogy őt virággazdag, rózsákkal ékes ligetes 
kert közepén ábrázolják. S Mária, aki a lorettói litániában még csak egy virágú „Titkos értelmű 
Rózsa”, a szentolvasó, azaz Szűz Mária Zsoltároskönyve (Psalterium) által már 150 virágból álló 
rózsakoszorúval rendelkezik.

, kapcsolatot lát Mária és a rózsa között, de Albertus Magnus210 is hasonlójellegű„209

„211 - azt is

52. ábra: Veit Stoss: Angyali üdvözlet (1517-18, Nürnberg, Sankt Lorenz). A rózsafüzért 
medaillonok egészítik ki, amelyben Mária örömeit és fájdalmait ábrázolta a művész

A XV. századra a kereszténységben számos Rózsafuzér-társulat alakult, amelyek 
imaájtatosságaik révén megkülönböztetett tisztelettel hódolnak Máriának. Ilyenkor Máriának

VEREBÉLYI J. P. (1987) 25-26.208

209 Úgy szülte Judea Máriát, amiként a tövis a rózsát.

VEREBÉLYI J. P (1987) 41. 

2,1 Sir24„ 17-18.

210



78

2:2rózsákból - az Angyali üdvözletkor Gábriel arkangyal szájából elhangzó Üdvözlégy Máriából 
- fonnak köszöntő-megtisztelő rózsafüzért. A későbbiekben a társulatok Elő-rózsacsokorként 
(füzérként) is egyesültek: ekkor a tizenöt társulat mindegyike naponta csak egy-egy titkot 
imádkozik, azaz együttesen mind a tizenötöt. A Rózsafüzér-testvérületek oltárárain is 
rózsafüzérrel ábrázolják Máriát, illetve fiát, Jézust.

A rózsafiizér történetét nevezetes események, csodák és jelenések szegélyezik. Az 1571. 
október 7-i, törökök elleni lepantói csatanyerést a rózsafüzér-ima csodájának nevezte V. Pius, de 
az 1858-as lourdes-i jelenés is a lányka rózsafüzér-imájának az eredménye. A rózsafüzérhez 
számos Mária-ünnep kapcsolódik.

53. ábra: Az örvendetes, a fájdalmas és a dicsőséges rózsafiizér jelképes ábrázolása (Schmid: 
Mintakönyv)

54. ábra: XIX. századi rózsafüzéres házi szentkép (Első Magyar Látványtár, Tapolca-Diszel,) 
A rózsafüzér szemei helyett van, hogy festményeken magukat a rózsákat festik meg. A XIX. 
századi dunántúli szentkép Máriáját piros, fehér és aranysárga rózsák szegélyezik.

212 Gábor szava Szűz Máriához azonban csak ennyi volt: „Üdvözlégy, kegyelemmel teljes, áldott vagy te 
az asszonyok között.” Ezt a szöveget IV. Orbán (1261-1264) egészítette ki a Szent Erzsébetet köszöntő 
mondatával - „Es áldott a te méhednek gyümölcse” - s Jézus nevével. A 15. században csatolódik hozzá 
a következő: „Asszonyunk, Szűz Mária, Istennek szent anyja, imádkozzál érettünk, bűnösökért.” 
LUKÁCS István alapján In: VEREBÉLYI J. P. (1987) 76.



79

14. A mértéket adó rózsa

A rózsa kiemelt szerepére utal, vallási jelképértékének mértékét mutatja, hogy a XI. 
században213, valószínűleg IX. Leó pápa megalapítja az erényrózsát214. Ezt az aranyból készült- 
kezdetben csak virágával és szárával, a későbbiekben már a levélformájával, csipkézetével is 
rózsát utánzó, annak méretével megegyező - kitüntetést a tevékenységükkel kiemelkedő példát 
nyújtó intézmények vagy a hasonló módban uralkodó, példás életet élő világi személyiségek 
kaphatták; húsvét előtt, olajba mártva, pézsmával behintve, a pápa különleges áldásának 
jelképeként.

55. ábra: A II. Pius pápa által 1458-ban Siena városának adott erényrózsa (Siena, Palazzo 
Pubblico). Hasonlóban részesült 1348-ban Nagy Lajos magyar király, a későbbiekben pedig 
Erzsébet királyné

A rózsa a templomi és a világi díszítéseken is megjelenik, nemes kőből, illetve fából faragva, 
intarziában, stukkódíszként, fémből kovácsoltan, hajlítottan vagy vésetként - avagy élő virágként. 
A képzőművészeti alkotások azok, amelyekből leginkább következtetni tudunk arra, hogy a 
polgári életben milyen helyeken s módokon használták a rózsastilizációt. Donatello (1377-1466) 
1433-1435 között mészkőből faragott Angyali üdvözletének díszített hátterében egy aranyozott 
berakású ajtó látható, hasonló a korabeli toszkán ajtókhoz. Az elegáns minták között helyet 
kaptak rajta a rozetták21'. De stukkódíszként is megtalálhatók, miként a firenzei San Lorenzo régi 
sekrestyéjében, a Donatello Szent István és Szent Lőrinc domborművét körbefogó stilizált 
növényi mintázat részeként216, illetve Piero della Francesca (1420-1422-1492) milánói festménye 
reneszánsz templombelsejének boltozatán és ívein. A mennyezetet beborító stukkórózsák a 
rózsalugasos Mária-festménytípus rokonságába utalják a fogadalmi képet. Megjegyzendő 
azonban, hogy az apszis kagylódísze és a kagylóból alácsüngő - a teremtésre, a szeplőtelen 
fogadtatásra és az univerzum négy elemére utaló - tojás antik (Venushoz kötődő) előzményei a 
munka sajátosságainak tekinthetőek.217

56. ábra: Fra Angelico: Cosma és Damian (1438 Firenze, S. Marco) A függönyökkel határolt, 
színpadszerüen ábrázolt tájképi kert fölé rózsafüzérek lógnak

5 7. ábra: A firenzei Santa Croce Cavalcanti-kápolnájában áll Donatello Angyali üdvözlete - a 
háttér növényi mintáiban erősen stilizált rózsákkal

58. ábra: A Mediciek védőszentjeit Donatello mintázta meg - a Filippo Brunelleschi (1377 - 
1446) építette San Lorenzóban. A vörös háttér stukkórózsáiról mindkettőjüknek kellett tudniuk 
(Firenze, San Lorenzo a kápolna 1428-ban, a szenteket ábrázoló mű 1435-1443 között készült
el.)

213 Más szerző szerint a 15. században alapították azr erényrózsát. In: HEINZ-MOHR. G. - SOMMER, 
V. (1988) 135.

i14 RAPAICS R. 1932) Jankovics Marcell szerint I. Gergely pápa (509—604) alapította az erényrózsát 
In: HOPPÁL M. - JANKOVICS M. - NAGY A. - SZEMADÁM GY. (1996) 184.

215 SACHS, H. (1992) 13-14. tábla

216 SACHS, H. (1992) 18. tábla 

217 TÁTRAI V. (1980) 25. tábla



80

59. ábra: Piero della Francesca: Mária gyermekével hat szenttel négy angyallal és Federico 
da Monte feltróval (1472-74, Milánó. Brera) festménye Itália első olyan oltárképe, amely a 
trónoló Madonnát - reneszánsz - templombelsőben mutatja. A hortus conclusus rózsalugasára 
a mennyezetet beborító díszítése utal

60. ábra: Francke mester 1420 körül készült Vir dolorum festményét eredetileg is ez 
aranyrózsákkal díszített keretbe foglalták. A virág itt Krisztus mártírszenvedésének 
szimbóluma. (Lipcse, Museum der Bildenben Künste)

A belső terek textilmunkáin gyakoriak a rózsa- és rozetta-motívumok. A XTV. század 
legelejéről származó Malterer-kárpiton, amely a szerelem rabjait ábrázolja, érthető okkal 
szerepel, mint a szegélydísz egyik virága, a rózsa. Ennek a témakörnek - amelynek teológiai 
értelme: a földi szerelem rossz végének a megjelenítése - ellentéte, az egyszarvús zártkert- 
ábrázolás, azaz a szüzesség felmagasztalása. Az 1410 körül készült francia falkárpit lovagias 
jelenetében ugyanaz a szerep jutott az előtér magas rózsabokrának, mint az ifjú tenyerében 
heverő, felajánlott szívnek.

61. ábra: Egy kárpit „A szerelem rabja” részlete a pórul járt férfit mutatja be, aki nem más 
mint Vergilius. A költőt Augustus császár leánya nem húzza fel ablakáig a kötélre csomózott 
kosárban, hanem csak félig s így teszi nevetségessé. A másik: Hölgy, egyszarvúval (Malterer- 
kárpit, 1310 - 1320, Freiburg im Breisgau, Augustinermuseum)

62. ábra: Lovagkori férfiakat ábrázoló rózsalugasos kárpit

63. ábra: A lovagi szerelem ábrázolására vállalkozott az Arrarasi iskola mestere: A szív 
fölajánlása falkárpitjával (Párizs, Musee de Cluny)

Van Eyck Trónoló madonnája mögé, a baldachinos trónusra felfeszített faltextil szövetében 
vázába helyezett fehér és piros rózsák láthatók. A festő, bár zárt s polgári jellegű térben ábrázolja 
Máriát, a képén azon Mária-szimbólumok sokaságát vonultatja fel, amelyek a hortus 
conclususban is láthatók: például a gazdagon díszített keleti szőnyeg és a trón kárpitja virágos 
mezőként funkcionál, a sárgaréz állatdíszek Salamon oroszlánjai, a Szűzanya szüzességének 
jelképe az átlátszó ablaküveg és az üvegedényben tartott víz is; ez utóbbi kút, avagy forrás 
jelentésű is lehet. 218

64. ábra: Van Eyck: Trónoló („Lucca”) Madonnája (1435-1437, Frankfurt, Stadelsches 
Kunstinstitut) az intim Mária-ábrázolások egyike. A képen bemutatott tárgyak mindegyike 
jelkép

A kódexek növényillusztrációi között számos esetben ott vannak a rózsák és a rozetták. Az 
utóbbiak - egy kör körül elhelyezkedő öt nagyobb kör miként a heraldikában is megszokott, 
nem a rózsáknál szokásos színűek. A természetesen előforduló piros és fehér virágok mellett 
leginkább kék, arany és zöld rozettákkal találkozhatunk. De akadnak valósághűen ábrázolt rózsák 
is. Egy XV. században készült kalendárium Július hava oldalpályának marginális dekorációján a 
szegfűk, aszatok, harangvirágok, eprek, lepkék, szitakötők és mindenféle állat között látható az 
öt kinyílt virágjától elhajló, egyetlen szárú káposztarózsa is.

65. ábra: A Németalföld déli részéről származó XV. századi kalendárium „ fényesen illuminált” 
lapjai között a július havi a napok szentjeit és a gabonaaratást mutatja be. Ugyanezen naptár 
június havi lapján olyan rózsaág található, amely egyszerre kék és piros virágot is nevelt

2,8VÉGHJ. (1983) 22. tábla



81

A Bibliotheca Corviniana 90. jegyzékszámú, Firenzében készített Appianus-kötetében 
(Firenze. Biblioteca Medicea-Laurenziana. Plut. 68. Cod. 19.), továbbá az 1490-ben Nápolyban 
készült Magyarország története kötetében (Országos Széchenyi Könyvtár, Budapest, Cod. Lat. 
249.), s az 1480-1490 között készült Graduale szerkönyvben annak a két a rózsafajnak az 
ábrázolása látható, amely Európa bármely más vidékén is ismert.

66. ábra: Mátyás király könyvtárának kódexlapjain, az iniciáléban illetve a oldalszéli sávban 
az időszak ismert rózsáinak, a R. gallica-nak és a R albának a képei találhatóak meg

Amint a kárpitokon, szőnyegeken, bútorfaragványokon, úgy a csempéken, darabokból készült 
kőpadlókon is lehetnek rózsamotívumok és stilizált rozetták. A budai műhely által előállított 
majolikapadlón Hunyadi Mátyás címerképei között nagyvonalúan megrajzolt, öt szirmos minták s 
egyéb növényi formák is feltűnnek. 219

67. ábra: Hunyadi Mátyás majolikagyártó budai műhelyében, a reneszánsz igényeknek 
megfelelően égetett és mázas rozettás kályhacsempék és padlócsempék készültek

A kereszténység előtti időkben is „rózsa alatt” ittak - vagy rózsakoszorúval a fejükön, netán a 
helyiségben kiakasztott rózsából készült díszítés mellett -, jelezvén, hogy az ott elhangzottakat 
illik elfelejteni. A rózsa a gyóntatószék csúcsára is fölkerül, felidézve a szokást, hogy ami alatta 
elhangzik, az mindvégig gvónási titokban, a hallgatás pecsétje alatt, „sub rosa” marad. VI. 
Adóiján (1522-1523) a rózsa alatti gyónást kötelezővé tette: a gyóntatószékre rózsát vésetett, 
hiszen addig is szentelt rózsákkal illatosították és díszítették a fülkéket.2" A világi épületekben a 
rózsadísz falra, mennyezetre függesztése e jelentés jegyében terjedt aztán el.

68. ábra: Stukkódíszítés - oszlopra föltekeredő futórózsák- a római Villa Madama-ból

A rózsa vallási és világi ünnepi fölhasználása egyaránt ismert. A körmenetek rózsaszirmai, a 
virágos szőnyegek és baldachinok, a festmények virágos mezői ugyanazt a szándékot fejezik ki: a 
természetet felidéző díszítést. A Máriát virágos mezőn ábrázoló frank-flamand hagyományokra 
utaló, ismeretlen szerzőjű festmény növényei a Szűzanya szimbólumai éppen úgy, miként a 
Szűzanya és az előtte térdeplő király találkozása az ünnepélyesség jegye. S mindennek 
fokozásához hozzájárulnak a kék ruhás angyalok fejére illesztett rózsakoszorúk.2“1

69. ábra: 11. Richárd diptychonja (ismeretlen mester, 14. sz. közepe, London. National 
Gallery)

A világi címereken szereplők közül a York és a Lancester főnemesi házak rózsái a 
legismertebbek. A címerpajzsokon fehér illetve vörös rózsák láthatók. S amikor a rózsák háborúja 
1485-ben véget ért, a VII. Henrik által létrehozott Tudor-címerben a vörös rózsába helyezett 
fehér rózsa jelképezte a két dinasztia egyesülését. A XVII. században nemesített York- és 
Lancester-rózsa ennek az eseménynek az emlékét őrzi.

219 VOIT P. - HOLL I. (1956): Hunyadi Mátyás budavári majolikagyártó műhelye. In: GEREVICH L. 
Szerk. (1956) 97.

220 RAPAICS R. (1931) 54., TERGIT, G (1969) 53.

221 LAJTA E. (1973)5. tábla



82

Ugyancsak rózsa található a XIII. században létrejött szilvesztrinus rend címerében.2"' Szent 
Szilveszter (1177-1267 ?), aki tíznél több kolostort alapított, a Szt. Benedek reguláján alapuló, 
de annál szigorúbb erkölcs híve volt, s rendjének tagjai imádkozással töltötték napjaikat és 
hetente egyszer nyilvánosan megkorbácsolták magukat. Rendi viseletűk színei a Szűzanyára 
utalnak, de a címerük is. A címer pajzsában, a pásztorbot alján jobbra és balra egy-egy rózsaszál 
nő ki a hármas halomból. Mindkét oldal rózsaszálja tövistelen, egy-egy összetett levelű, a virág 
piros, ötszirmú heraldikai rózsa, jól látható zöld csészelevelekkel.

70. ábra: A szilvesztrinus rend címere

Az öt szirommal rendelkező vörös rózsa - Gömbös Tamás címerleírása szerint223 - 
„...Krisztus sebeit és Szűzanyát jeleníti meg. Ugyanis a paradicsomban a rózsáknak még nem 
volt tövise, az csak a bűnbeesés után keletkezett. Mivel a Szűzanya a bűnbeeséstől mentes, ezért 
olykor tövis nélküli rózsával is jelképezik, melynek öt szirma nevének öt betűjére utal. Krisztus 
sebeit is az ötszirmú rózsával jelenítik meg, ahol az öt szirom utalás Krisztus öt sebére.”

A középkori Madonna-ábrázolásokon egyébként gyakori a tövistelen rózsa uralkodói 
jogarként való alkalmazása, amely szintén a paradicsomi eredetű rózsa legendájára utal. A „rosa 
sine spina” jelenik meg a Mater Sapientiae kezdetű. Kájoni János énekeskönyvében talált latin 
himnuszban is. 224

71. ábra: Tuchovi boldog asszony képe. Egy 1468-ban készült festmény 1896-os metszete 
Jordánszky Elek: Magyar országban, s az ahhoz tartozó részekben lévő Boldogságos Szűz 
Mária kegyelem képeinek rövid leírása c. kötetben.

De a kézben tartott rózsa Mária-képeken való nem jogarszerű bemutatására is akad példa. 
Piero della Francesca Mária gyermekével és négy angyallal (1470 k.) című művén a Szűzanya 
rózsát nyújt át a gyermekének, amelyet a műtörténészek a rózsafüzér kultuszára való célzásnak 
értelmeznek. Mária attribútumára több utalás is történik ezen az oltárképen: a jobb oldali, hátul 
álló angyal fején duplán fűzött rózsakoszorú díszlik, s a trónus márványpereme is gazdag 
márványból faragott rozettákban225. A festő, tíz évvel később készült Senigalliai Madonnáján a 
rózsa - amely már-már azonosnak tűnik az előbbi virággal - a gyermek Krisztus kezében 
található. 226

72. ábra: Piero della Francesca: Mária gyermekével és négy angyallal (1470 k. Williams town, 
Sterling and Francine Clark Art Institute)

73. ábra: Piero della Francesca: Mária gyermekével és két angyallal (Senigalliai Madonna) 
(1480 k. Urbin Galleria Nazionale déllé Marche)

222 A Bosco János (1815-1888) alapította szaleziánus kongregáció nővéri címerében is található rózsa. A 
címerpajzs jobb oldalán egy cserjésből nő ki a Szűz Máriára utaló rózsa.

223 GÖMBÖS T. (1993) 80.

224 ..... aki volt, tövistelen rózsa.
sírva lelte Máriát a hajnali óra.”

(Babits Mihály fordítása) In: Világ világossága (1992) 153. 

225 TÁTRAI V. (1980) 22. tábla 

TÁTRAI V. (1980) 26.226



83

A XIII. században, egy IX. Lajos számára készített zsoltároskönyv egy ik miniatúráján 
korabeli gótikus templom, tornyokkal, mérműves ablakokkal és két rózsaablakkal látható.""7 Az 
1445-ben, az Aix-en-Provence-i Madeleine-tomplom oltárképeként elkészült Angyali üdvözlet 
gótikus templomában is láthatók a dekoratív, sokkaréjos rózsaablakok228, akárcsak a Santa 
Creus-i ciszterci kolostor udvara XIII. századi kerengőjének „lángoló” gótikájában2"9.

74. ábra: A gát székesegyházak jellegzetes rózsaablaka az ismeretlen mester készítette Bálám és 
szamara című lap miniatúráján, Sz. Lajos psaltériumából (1252-1270 között, Párizs, 
Bibliothéque Nationale)

75. ábra: Az aixi angyali üdvözlet mestere: Angyali üdvözlet (1445, Aix-an-Provance) képén az 
ablakok, a vázába helyezett piros virág és a aranyos brokát nagy, öt szirmos motívumai egyként 
Mária rózsájának jelenlétét bizonyítják

Miként az olvasók, a körből származtatott rózsaablakok is az örök körforgás 
jelentéstartományán belül értelmezhetők, de rokonságot mutat velük a „stilizált rózsádnak 
nevezhető rozetta és a kerék, sőt a koszorú is. Kerek formájukkal a változást, az újulást és persze 
az ismétlődést azaz az állandóságot képesek kifejezni.

A rozetták nem egyszerűsített rózsák - virágszimbólumként való használatukra már 
Mezopotámiában, Egyiptomban találhatóak régészeti adatok. Rozetták tömegével díszítik a 
királyi palotákat az asszírok idejében, de a krétai-mínoszi kultúrában is ott vannak - például egy- 
egy bikaszobor homlokán, arany lemezből kivágva. Ezekben a növényi stilizációkban a szirmok 
számától függően - a 16 és a 8 szirom a meghatározó - más-más virágú növényt lehetne 
fölismerni, de valószínű, hogy asztrális jelentést is hordoznak. A rozetta és a rózsa szimbólumai 
közötti átfedést először a görögöknél, majd pedig a rómaiaknál lehet keresni.

A korai keresztények katakombáinak falán előforduló körök rajzolatában kapcsolatot lehet 
találni a kör, a kereszt jele és az X-ből és P-ből álló krisztogram között. Az összemásolt jelekből 
létrejövő, kerékszerű minta, amelyet az alfa és az ómega közé helyeznek, olyasmit jelenthet, hogy 
a kezdet és a vég között álló Krisztus tudja megmutatni a helyes utat a végtelen és idő nélküli 
körmozgásban. A körbe vagy koszorúba foglalt motívum a IV. századtól a templomi zászlókon is 
jelen van.

76. ábra: Krisztus Alfa és Ómega között, Krisztus-monogram Alfa és Ómega között, Krisztus­
monogram egy Észak-afrikai keresztény sír kör szerű alakzatában

A korábban kerek és kicsi, a templom nyugati oldalában lévő nyílások a gótikában 
kerékablakokká növekedtek, s ezekbe fémkeretekkel határolt átlátszó üvegdarabokat helyeztek. A 
rozetták és rózsák középkori szimbólumtartalmának megértéséhez közelebb visz, ha tudjuk, hogy 
a katedrálisok homlokzatának közepén lévő kör alakú nyílást, a későbbi középső rózsát keréknek 
(rota) mondják. A kerékablakok díszes rózsaablakokká, a gótikus művészet dekoratív munkáivá 
váltak.

77. ábra: Talán Orcagna fejezte Andrea Pisano és Lorenzo Maitani munkáját az orvietói 
székesegyház homlokzatán a XIV. század elején. Középen Krisztus feje van s a kerék szélén az 
év 12 x 4 hetét ábrázoló 52 fej. Krisztus, itt, mint az idő ura van ábrázolva

227 LAJTA E. (1973) 1. tábla

228 LAJTA E. (1973) 19. tábla

229 A gótika és a Távol Kelet (1992) 79.



84

A gótikus templomi rózsaablakok közepén hol Krisztus pantokrátor, hol az Isteni 
kinyilatkoztatás (Lausanne), hol a pentagrammává átértelmeződött rózsa (Rouen), hol a 
szerencsekerék-szerű alakzat (Amiens), hol a rosa mystica bűvöletében élve Mária, például 
trónon, ölében fiával, kezében pedig egy rózsával - mint a laoni ábrázoláson - szerepel.230 Ezek a 
rózsaablakok a keresztény világ rendjét kínálják a híveiknek.

78. ábra: A chartres-i székesegyház északi, nagy rózsaablakának közepén is egy 1230 
környékén készült rózsa látható

79. ábra: A laoni Mária orans (XIII. század)

Az Ave, maris stella-val kezdődő, az Ave, mundi Domina231 -ig teijedő himnuszok, az átvitt és 
való értelemben vett keresztény hajósok énekei sejtetik, hogy Mária testét olyan hajónak is lehet 
látni, amelyben Jézus utazik. S a földi labirintusban a helyes irány megtartását - amilyen például 
a chartres-i katedrális padlózatában is megtalálható, közepén egy hat szirmú rózsával, s amely 
200 m hosszú labirintus feltehetőleg a zarándoklat útját jelöli ki azaz tájékozódási lehetőséget 
könnyíti. Akár lehetne a szélrózsa is, mivel annak fogalmával ebben a korban kapcsolódik egybe 
a hajósok által használt, az égtáj-meghatározást szolgáló iránytű, vagy akár a rózsaablak szíve, 
hiszen abban Krisztus vagy Mária látható. Ők azok, akik a tájékozódást segítik.

A középkori rózsa tehát - legyen az koronán vagy vallásos tárgyú festményen, az egyház 
épületében, avagy a keresztes vitézek ruháján, esetleg a kertben - leginkább nem dísz: hanem 
jelkép vagy jelképegyüttes. A krisztusi világ Márián keresztül való megközelíthetőségének a 
megmutatója. S ennek a teljességnek a szemléltető növénye-ábrája-formája is, a kontempláció 
tárgya, amelyen át be lehet lépni a hit világába.

De a rózsa nemcsak az ember életének valódi ideje és az örökkévalóság közötti lehetséges 
átmenet rendjét mutatja. Az örökkévalóság törvényei is átsugárzódnak rajta, vissza a földi életre.

80. ábra: Lovagkori lópáncél rózsadísze

Miként a címerpajzsok felülnézetből, mintegy kiterítve ábrázolt öt (esetleg hat vagy nyolc) 
szirmú, s nem törvényszerűen vörös vagy fehér (esetleg kék, arany, ezüst, zöld) virága - amelyet 
erősen stilizált formája miatt heraldikus rózsának nevezünk -, úgy az érmek öt szirmú virága is 
egyszerűsítetten mutatja a rózsa formáját. De ha a szirmok visszahajolnak, akkor már jobban 
felismerhető a rózsa.

81. ábra: ül. Henrik angol király 1257-ben vert aranya, hátlapján négy heraldikus 
rózsamotívummal (Oman nyomán) és Nagy Lajos pénze a magyar címert koszorúzzák rózsákkal 
(Nyáry A. nyomán)

82. ábra: 1459-ben vert arany sovereign, a pápai rózsával (Oman nyomán)

A pénzek mellett előforduló zsetonon, bárcákon, bullákon és más éremfajtákon is gyakori a 
rózsa emblematikus ábrázolása. Ezek keltezése hozzávetőleges, a tárgyak iparművészeti értéke 
azonban kiemelkedő. Egy nürnbergi rézből készült zseton első oldalán például két rózsaforma 
virág között egy fej látható, máshol egy rozetta körüli három korona között három liliom 
helyezkedik el. Egy ólomzáron pedig egy tölgyágat fog közre két rozetta.

230 HEINZ-MOHR. G. - SOMMER, V. (1988) 45.

231 Paulus Diaconus. valamint Strassbourgi Hugó a tengerek csillagának nevezi Máriát, nyilvánvalóíuf^gye^ 
nem egyedül. £^ I

v/



85

83. ábra: A budai vár területén folytatott ásatások során számos érem került elő. Közülük való 
a rózsát ábrázoló nürnbergi, 23 mm átmérőjű zseton és a két lapból összeillesztett, egyiken 
rozettát is ábrázoló ólomzár

A rózsalegendák közül több is vonatkozik egy-egy rózsabokorra, amely létezésével bizonyítja 
a tenyészhely környezetében épült intézmény fontosságát. Az Assisiben ellenőrizhetően növekedő 
tüske nélküli rózsával azt vélik bizonyítani, hogy a tüskékkel borított rózsába belefekvő sebekkel 
borított Szent Ferenc azt valóban tüskétlenné változtatta. Mások szerint Szent Benedek volt az, 
aki Istennek tetsző céllal, hogy szenvedését fölajánlja önkínzásaként belehempergett a tövisekbe, s 
miután e töviseket Szent Ferenc megcsókolta, azok tüstént rózsabokorrá, mégpedig csodát tevő 
növénnyé alakultak át.232

A hildesheimi kolostor „ezeréves rózsatövéhez’' fűződő egyik változat szerint2” Jámbor Lajos, 
Nagy Károly fia téli vadászat közben misét mondatott magának az erdőben, s utána, hogy 
továbbindult a szórakozó társaság, a gondatlan pap a kegyszereket nem felügyelte. Később 
jelentette, hogy azokat egy bokor alá elhelyezte és ottfelejtette. A visszafordulok a tárgyakat egy 
virágjába borult rózsabokorban találták meg, s a gallyak oly szorosan fonódtak a kegyszerekre, 
hogy azokat nem lehetett közülük kiszabadítani. A rózsabokor mellé építtette a császár a 
templomot, s a növény ennek a falát is befutotta.

A rózsabokrok tehát több okkal is bekerültek a templomkertekbe: viráguk az oltárok 
díszítésére szolgált, maguk pedig a templomba betérő hívők számára jelképesen előlegezték a hely 
szellemiségét, Máriának való kedvességét. Erre a jelképiségre épül Van Evek Angyali 
üdvözletének azon részlete is, amely a román és a gótika elemeiből álló templomot körbekerítő 
kőfalat (azaz a hortus conclusus megomlott kerítését) beborító rózsabokrot ábrázol.234

84. ábra: Van Evek: Angyali üdvözlet (1420-as évek közepe, New York, Metropolitan Museum)

Nem lehet kétségünk afelől, hogy a rózsa higiéniás felhasználásai közül a pogány és a 
moszlim előzmények alapján alkalmaztak legalább kettőt, már csak azért is, mert a 
rózsaszirmokat hintő körmenetek a Mária-ünnepek sziromesőjével némileg párhuzamosak. A 
szűk, rossz levegőjű, sokszor füstös lakások padlóját szokás szerint szárított vagy élő, illatos 
vagy szagos növényekkel szórták fel. Máshol (pl. Rouenben) a rózsát az asztalokra is kirakták. A 
szagosító növényeket edénykében is el lehetett helyezni. A levegőszagosítást egyébként 
járványmegelőzőnek tudják. A gall rózsa másik neve - ecetrózsa - arra vall, hogy' a 
konyhaművészetben is használták.

A testi, személyes használatra készült illatszerek népszerűsége sem ismeretlen.
A francia keresztesek által elteijesztett gall rózsa elegendő alapanyagot nyújtott mindkét 

használat számára, sőt az élővirág a koszorúkhoz, a köznapi és az ünnepi viseletek kiegészítőihez 
is nyersanyag. Dél-Franciaország nem egy településén, továbbá Fontenav-aux-Rosesben vagy a 
Párizs közeli Provinsban hagyományosan rózsát termesztettek, de dicsértek voltak a roueni és a 
párizsi rózsakertek is. Feljegyzések szerint 1224-ben baillée des roses-t, rózsaajándékot kellett a 
legfiatalabb korú francia nemesnek adnia a parlament valamennyi tagjának.235 A parlament 
rózsaszállítójáról is tudunk.

232 HEINZ-MOHR G. - SOMMER, V. (1988) 134.

233 BECHSTEIN, L. (1833) Deutsches Sagenbuch. Leipzig. 268. In: HEINZ-MOHR, G. - SOMMER 
V. (1988) 134-135.

234 VÉGH J. (1988) 5. tábla

235 A használati módokra hivatkozik TERGIT, G (1969) 70-71.

236 SZUTORISZ F. (1905) 621.



86

Nagyobb városokban, például Rómában és Párizsban, a XIV. században a rózsakoszorú 
kötése mesterséggé vált, de a termesztők a rózsavíz készítéséhez is alapanyaggal szolgáltak. A 
rózsakoszorú használata a nemességhez kötött.237

85. ábra: A hölgyek és a lovagok harca, rózsákkal (Kampf um die Minneburg, 1300.)

Rózsával szépíthették magukat a menyasszonyok is. A virágjáték daldíja is - nemesfémből 
készült - rózsa238, amint rózsával harcolnak a hölgyek a rózsajátékon. A lovagok majd a 
trubadúrok is. akik öltözetében így indokoltan szerepel a rózsa, virágot kaptak jutalmul vagy 
kitüntetésül - ugyanúgy, mint a korabeli ábrázolásokon maga a titkos értelmű Rózsa ad át a 
híveknek rózsát: Mária - Máriát.

237 HAENCHEN, E. - HAENCHEN. F. (1973) 8.
238 SZUTORISZ F. (1905) 621.



87

15. Rosa mystica

A vallási elragadtatottsággal megközelített Mária és az alakja által képviselt eszmeiség a 
középkor utolsó évszázadaira központi jelképpé, a világ magyarázatául és értelméül szolgáló, 
csak a jámborul clmélkcdők és a lelki elmélyedők számára megtapasztalható misztikus rózsává 
válik.

A középkor lexikona, a Divina Commedia végpontjában is egy hatalmas virág, egy misztikus 
rózsa magasodik. Dante Alighieri (1265-1321), akit összegező munkájának gyakori kegyetlen 
rámutatásai és megnevezései miatt az inhumánum költőjének is neveznek239, a három megjelenésű 
Istent végtelen szépségnek láttatja, akinek transzcendenciáját éppen azzal jelképezi, hogy nem 
képes szavakkal leírni Őt. Amivel közelebb férkőzhet a lényeghez, az egy jelkép, a rózsáé. S hogy 
miért éppen az, talán mert Dante magától értetődőnek tartja, nem kerül kifejtésre, de több olyan 
utalást és megfeleltetést találunk az eredetileg csak Komédiának nevezett, de karaktere és a 
klasszikus komédiáktól való megkülönböztető szándék, valamint végső kicsengésében lelket 
fölszabadító, ezért Divina jelzővel kiegészített című színjátékban, amelyek magyarázatul 
szolgálhatnak. Az utalások eredetét is közösnek kell találni, hiszen mind a középkori, organikus 
világkép, a teljességet egyetlen rendszerbe foglalni akaró, s azt ráadásul képies formában 
megjelenítendő szándékban, mind az udvari szerelem transzcendens oldalát elfogadó, s a 
jelképeket ilyenképpen átvevő és alakító költői és világi gyakorlatban, mind a katolicizmus eszmei 
és gyakorlati rendjében, mind pedig a skolasztikus hivatkozások, s - a filozófiai, a 
természetbölcseleti vagy a teológiai okkal - hivatkozottak viszonyrendszerében hagyományosan 
ott szerepel az az igény, hogy megmutassák az isteni eredetű rend képmását. Amely összetett, 
mégis áttekinthető, amely paradicsomi tulajdonságú, hiszen mennyeien tökéletes, s amely 
egyszerre reális, allegorikus és szimbolikus értékekkel fölruházható.

Dante valóban a középkori világképnek megfelelően építi fel a művét.2431 A platóni és 
arisztotelészi elemeket tartalmazó, s a transz- és a szublunáris világra vonatkozó pólusok 
egymáshoz kapcsolhatóságát Macrobius teszi lehetővé Cicero Scipio álma című művéhez írt 
kommentárjában, s ő az, aki a középkori világkép rendezőelvének a létezés nagy láncolatát. 
Homérosz aranyláncát elfogadtatja. E lánc felső, transzlunáris szintjeinek kidolgozásával 
Pszeudo-Dionüsziosz kilenc angyali rendet alkot, s a rendek közötti isteni akarat közvetítésére a 
platóni emanációtant krisztianizálja. Az alsóbb rendek kidolgozása a XII-XIII. század 
skolasztikájának a feladata lesz Arisztotelész - muzulmán közvetítőktől átvett - munkái 
segítségével. Aquinói Tamás 9-9 szférába rendezett Elemi -, Csillag- és Angyalvilága 
matematikai szépségű keresztény kozmológiát ad, s ezt idézi (Paradicsom. XXVIII, 98 - 132.), 
de műve makro- és mikroszerkezetébe is beilleszti Dante. A Divina Commedia Aquinói Tamás 
Summa theologiae-ja mellé illeszthető munka. De mert költészet, annál érzékiesebb, s az 
érthetővé és megélhetővé tett középkori világ hőskölteménye.

Az iszlám és a keresztény lovagi kultúra tette általánosan elfogadottá a világ lényegének 
szerelem általi felfogását. Az iszlám hívők számára az Isten minden dologban benne foglaltatik, s 
minden dolog az Isten képmása. A nő is. S a nőhöz fűződő szenvedély Isten felé irányul (ezért az 
személytelen), s a szerelem testisége Istenre való visszaemlékezés. A szerelemben, mert az isteni 
tulajdonságú nőt dicsőítik, a szerelmes is Isten tulajdonságaival ruházódik fel és a föltáruló 
szépségek az isteni örök dolgok látványának következményei.241 Az iszlám misztikus lovagrendek 
tagjai, amelyek lelki nemességük, merészségük, nagylelkűségük lovagi erényeire fektetik a 
hangsúlyt, a nővel való szellemi, lelki és fizikai egységet keresik, a keresztény lovagok a teljes 
fizikai egyesülésről lemondanak, s azt szellemi vagy lelki módon érik el. A szerelem

239 SZERB A. (1980) 232.

240 SZŐNYI GY. E. (1984) 61-85.

241 BURCKHARDT. T. (1994) 109-121.



88

magasztossága transzcendeciával párosulva telítette a Máriához, azaz a „Szent Virág”“4“-hoz 
szóló kései középkori himnuszokat éppen úgy, miként az intellektuális trubadúrdalokat. A 
keresztények elvont szerelmében egyetlenegy' megfogható, tapintható élőlény maradt: a szerelem 
jelképe, a rózsa.

Mindennek a következménye lehet az a kontemplativ szemlélet, amely lemond a világi 
hívságokról, s akár egy rózsa szagolgatásával vagy szemlélésével jut el a saját én határainak 
elmosásához és Istenben vagy7 éppen az ő anyjában való szerelmetes felolvadáshoz. A 
misztikusok nem mást ismernek fel ekkor, mint hogy Istent nem lehet önmaga szerint, saját 
lényegében szemlélni, hanem csak egy jelképben. Az iszlám hívőknél Isten legtökéletesebb 
megfelelője az ember, férfiak számára a nő, nők számára a férfi, ezért számukra a másik nem 
isten legfőbb képviselője.24j A kereszténységben, mivel nem sok mindent tud kezdeni a testiséggel 
és a szexualitással, mindez Krisztus és Mária alakjában fogalmazódik meg, s az ő jelképükben, a 
keresztben és a rózsában. A keresztény misztikusok e két jelképe közül Dante a nőkhöz kötöttet a 
rózsát - Beatrice a földi, Mária az égi - választja. S hogy az egyben a lovagok rózsája is, mi sem 
bizonyítja jobban, mint ama sora: „A szerelem és a nemes szív egy és ugyanaz.

A Divina Commedia Paradicsom XXXI. éneke 102. sorában Beatrice helvett átveszi Dante
rr

vezetését a XII. századi aszkéta életű hitszónok, Clairvaux-i Szent Bemát. О volt az, aki 
majdnem máglyát emeltetett tévtanai miatt Abelárdnak, de talán ujjongó himnuszai alkalmassá 
tették arra, hogy7 Szűz Máriához forduló imájában, majd а XXXIII. ének kezdősoraiban Dante 
közbejárójának kérje fel.

Dante tapasztalatot kifejező sok jelképe akár egy költő, akár egy misztikus látomása is lehet 
arról, miként vonulnak a lelkek a tercinákba rendezett 144-230 soron át Isten felé, s kerülnek 
vagy' a Pokolba, vagy megtisztultan a Paradicsomba, s végül, amint maga is. hogy an érkezik az 
Empyreumba, a „Mennybe, amely tiszta fény ... lelki fény” (XXX. 37-38), s ahol nem tudja „a 
látást követni tollal” (XXX. 30.) s ahol látja majd „Nostra effigie” - a mi orcánk képét:

5,244

„a fénysűrű mögé, a tiszta mélybe 
három kör áradt, élesen kiválván, 
háromszín és egy átmérőjű térbe.
És egy a mást, mint szivárványt szivárvány, 
tükrözte föl, s e kettő lehelése 
a harmadik, belőlük egy re szállván.”

XXXIII. 115- 120. (Babits Mihály fordítása)

A látható, megismerhető és leírható dolgok, azaz mindaz, ami a Paradicsom XXX. 30. sora 
után következik, leírhatatlanná válik, s legfeljebb hasonlatok tárgya lehet, ami azért átélhető. Az 
értelem helyébe a hit áll, s a szónak többé nincs jelentősége. És idáig mégis cl lehet jutni - állítja 
Dante ez a legfelsőbb, a misztikum szintje.

Dante és Beatrice elérte a tiszta, a legteljesebb, az anyagtól mentes fény körét, amelyben a 
földi testtel együtt dicsőült, az üdvözült lelkek és az angyalok mennyei alakjukban léteznek, s ahol 
a fénytől a zarándok költő egyszerre csak elvakul. Amint hozzászokik ismét a látáshoz, úgy érzi, 
Isten megpillantására is képessé válhat. A fényt első pillanatban folyónak ábrázolja (XXXIII. 61- 
66):

„És láttam oly fényt, mintha foly am ária

242 DANTE Paradicsom XXIII. 88.

243 BURCKHARDT, T. (1994) 119.

244 BURCKHARDT, T. (1994) 120.



89

villámsütésnél és csodás derűben 
tavaszból-himzett part közt folydogálna. 
Szikrák a vizből pattogtak sünien 
s mindkét parton a virágokba ültek, 
mint a rubintok aranyos gyűrűben... 5)245

Az egymássá átváltozó szikrák és virágok új pompába öltöznek, amikor Dante, vezetője 
kérésére belemártja arcát a vízbe - s a szalag alakú vízfelszín korszerűvé változik. Ebben a 
teljességet asszociáló tökéletes formában előkészül a rózsa motívumának megjelenése (XXXIII. 
103-131.):

.Alakja olyan, mintha körbe menne, 
mely akkorára gömbölyűi előtted, 
hogy a Napnak nagyon tág öve lenne.
Csupa sugár Ő, és visszaverődnek 
mind amaz Első Mozgató síma gömbjén, 
amely innen kap életet s erőket.
S mint domb, ha lábát az árvíz elöntvén 
tükröződik abban, zöldje üde lombját 
s virágai dús visszfényét köszöntvén: 
úgy láttam e fényár közt lengeni dombját 
ezer küszöbbel, tükrözve, a Népnek, 
mely földtől elvált, és meglelte Honját.
És ha alját ily fények öntözék meg, 
gondolhatod, mily tágra nyíl a Rózsa, 
s mily messzeségét borítja az égnek.
Szemem, szélétől csúcsáig lopózva 
nem tévedett el, hanem e Kehelynek 
fényét és teljét szerte behajózta.
Nincs ott hatása távolnak s közeinek: 
e hely közvetlen az Isten kezében, 
s a Természet törvényi szünetelnek.
Az örök Rózsa arany közepében
mely fejlik, feslik, és a szent Tavaszba
illatát küldi dicséret fejében:
mint aki szólni vágyna és habozna,
úgy tett le Hölgyem, s mondta: „Nézd s figyeljed.
mily Gyűlés, fehér ruhákkal havazva!
Nézd, városunk mily messze körre terjed!
Nézd, padsoraink milyen tele mind már! 5)246

Élményét Dante csak azzal tudja kifejezni, hogy leíija, amint az elnyúlt formából kör, a körből 
pedig fehér színűnek tűnő rózsakehely fejlődik. E teljesen kinyílt, érett, szűzies virág arany 
közepétől szemlélve a mennyei fehér rózsát, amelynek minden szirma egy-egy fehér, mocsoktalan 
ruhába öltözött üdvözültből áll, látható, hogy az leginkább egy messze terjedő amfiteátrumhoz 
hasonlítható, amelynek az egymás után emelkedő széksorai sziromkoszorúhoz hasonló alakzatot 
képeznek. Ez lenne tehát az „örök Rózsa”, ahol a természet törvényei nem érvényesek, ahol

245 DANTE Paradicsom, XXX. 61-66.

246 DANTE Paradicsom, XXX. 103-132.



90

mindent kitölt a paradicsomi illat, és senki sem lehet a másiknál közelebb, avagy távolabb az 
isteni kéztől.

Bár hatalmas ez a virág, Dante át tudja tekinteni, s nem téved el szeme, meg tud különböztetni 
minden egyes szirmot. Látja, s Beatrice megerősíti tapasztalatát, kevés szabad hely maradt a 
későbbiek számára.

A két hely valamelyikéből verbuválódott égi seregben egyesülnek tehát azok. akik Krisztus 
vérével jegyezték el magukat - azaz Krisztus menyasszonyai -, s azok, akik öröktől az ég lakói, 
tehát az angyalok. Az angyalok méhekként röpdösnek ide-oda a virág szirmai és közepe között, s 
nem vetnek a székekben ülőkre árnyat, hiszen az égi fény őket épp úgy, mint itt mindent, átjár 
(XXXI. 1-24.):

„Ekként elém mint fehér rózsa támadt 
az égi sereg, melyet földi létben 
Krisztus, vérével jegyzett el magának; 
de a másik, mely öröktől az égben 
száll, látva s zengve Azt. kinek szerelme 
gyújtja s jósága táplálja hogy égjen, 
mint méhek raja a virágkehelybe 
leszáll egy percre, aztán vissza onnan, 
hol méze ízét érleli, a sejtbe: 
a nagy Virágba, hol ezer szirom van, 
leszállnak előbb, visszaszálltak aztán 
szerelmük felé, örök-égi szomjban.
Elő láng fénylett mindeniknek arcán; 
egy szárnyuk arany, s oly fehér a másik, 
hogy semmi hó nem éri utol azt tán.
Amint leszállnak a virág-nyilásig, 
szerelmet szórtak sziromról sziromra 
s békét, mit fenn szereztek számycsapásik. 
S nem szállt e szárnyak millió gomolyja 
virág és ég közt föld madara-képen 
hogy a fényt s látást eltakarta volna: 
mert az isteni fény áthat az égen 
s a mindenségen, ahol érdemes, 
és semmi sincs, mi akadálya légyen.»247

A részletekben elmerülni képtelen költő tökéletesen megelégszik az egész áttekintésének 
lehetőségével: s ez az a pont, amikor eltűnik a földi világhoz fűződő kapcsolata, Beatrice, akihez 
hiába akaija kérdő szavait intézni, többé nem társa már. Beatrice hangja helyett egy, az égi kar 
ruhája szerint öltözött aggé válaszol. Ő az, aki megmutatja annak, aki Dantét a földről az égbe 
vezette, ülőhelyét - a harmadik sorban, felülről kezdve (azaz Rákhel sorában), miközben Beatrice 
magára helyezi az örök sugárból készített koronát és palástot, azt a jutalmat, amely Aquinói 
Tamás szerint az Istennel való örök érintkezés jogát adja meg248. Dante hölgyéhez utolsó hálaadó 
imáját rebegi, hisz ő volt az, aki a földi betegből égi egészségessé gyógyította. Ennek lesz majd a 
páija a XXXIII. ének élén álló bemáti, ég felé irányuló ima.249 Biztatásul Szent Bemát, aki magát

247 DANTE Paradicsom, XXXI. 1-24. 

SZÁSZ K. (1899) 374.248

249 DANTE Paradicsom. XXXIII. 1-39.



91

a Mennyek Asszonya hívének mondja, kéri, keresse meg tekintetével Máriát (XXXI. 118-123; 
130 -142.):

„Felnéztem akkor; s mint hajnali órán
keleti része ég a horizontnak,
szemközti fele ködbe burkolózván:
úgy szemem, mintegy völgyből szállva dombnak.
látta másiknál több fényben fürödni
egyik felét a felső sor sziromnak.”

„És e középen szárnyaik viharja 
kavargóit száz ünneplő angyaloknak, 
s mindegyik más vök, tarka fényre, dalra. 
És láttam e játéknak és daloknak 
tüzében olyan szépséget kacagni, 
hogy a szentek szemei felragyogtak.
S ha nyelvem annyi kincset bima adni, 
mint képzeletem: még akkor se mernék 
legkisebb festésébe belekapni.
Bemát, amikor látta, hogy szerelmét 
figyelve nézem és szent lángra gyulva, 
ő is Arra fordított szemet-elmét, 
s tüzén tüzem borult uj lángba újra. 250

A következő énekben Bemát a mennyei rózsa égi szirmain elhelyezkedők rendjét magyarázza 
el Danténak, megmutatja Máriát, majd az alatta ülő Évát, s lejjebb Rákhelt, Sárát, Rebekát, 
szemközt velük a férfi szenteket s a többieket. (XXXII. 13-18.):

„S tovább, küszöbről-küszöbre a hü nép, 
lefelé, amint szirmonkint a Rózsán 
nevezni őket soha meg nem szűnnék.
S hetedik helytől még lejjebb húzódván, 
mint fölfelé is, zsidók női ülnek, 
és választékoz húznak át a rózsán. „251

86. ábra: A mennyei rózsa alaprajza

87. ábra: William Blake (1757-1827) rajza a mennyei rózsáról

Bemát, aki a Contemplator melléknevet is viseli, kéri Dantét, imádkozzon vele. Imájában Szűz 
Máriához Dante számára kér kegyelmet (XXXII. 151. - XXXIII. 1-39.):

„És akkor kezdte ezt a szent beszédet: 
„Oh Szűz Anyánk, leánya ten Fiadnak, 
teremtményeknél nagyobb és szerényebb, 
ős célja az örök határozatnak: 
természetünket a te tiszta lényed 
megnemesíté, úgy, hogy a teremtő

250 DANTE Paradicsom, XXXI. 118-123, 130-142.

251 DANTE Paradicsom, XXXII. 13-18.



92

teremtménnyé lett benned, s szent erényed 
méhedben felgyujtá a tisztelendő 
szerelmet, melynek örökül melegéből 
a Béke e Virága volt kelendő. >■>252

Ettől a pillanattól kezdve, bár Szűz Mária ígéretet tett a kívánság teljesítésére, Dante szava 
gyenge lett a látvány megragadására, és az emlékezete is kába. Amint a misztikusoktól elvárható, 
nem maradt neki más, mint a teljesség benyomása. - S itt, e pillanattól kezdve Dante az elbeszélő 
idejére vált át, s visszagondol arra a helyzetre, amiről az egységes élménye megmaradt.~5j

Danténál Mária nem azonos a leírt mennyei rózsával. Amint a középkor rózsája Mária 
hasonlata, úgy Dante mennyei rózsája is hasonlat, mégpedig a Paradicsomé. A rózsa 
tulajdonságai azok, amelyek alkalmassá tették e virágot, hogy hasonlító legyen, hiszen a szirmok 
elrendezettsége a Paradicsom lakóinak helyét jelölte, a fehérsége azok ruháját, illata pedig annak 
kellemét. E tulajdonságai egyébként lefoszlanak a képről, amikor kiderül, a Paradicsom fényből 
épül fel, amely persze elkápráztatja az oda belépőt. De a testtel rendelkező rózsára vonatkozó 
hasonlat nem tud olyan hasonlatba váltani, amely testetlenre vonatkozik: a fénynek nem lehet 
hasonlata. A paradicsom tartalma pedig: a fény.

S amikor a Paradicsomba belép valaki - állítja Dante -, bekövetkezik a megvilágosodás, a 
lélek is megtelik fénnyel, és eloldódik mindattól, ami a földhöz kötötte. így oldódott ő is el, élete 
korábbi kitöltőjétől és értelmétől, Beatricétől - akinek szépségén való áhítatos és szűzies csüggése 
elvezette az égi szépség élvezéséhez -, majd pedig a költői képességeitől (attól, hogy azonos is 
tudott leimi a világgal, meg nem is: hiszen élvezője volt, de a megfigyelője is). Dante, a 
Paradicsomban, amelyet a rózsa-hasonlat formájában még ugyanolyan topografíkus hűséggel le 
tud írni, mint a Pokol vagy a Purgatórium bármelyik tárgy át vagy alakját, elvégre a kortársi 
bölcselet és tudomány módszereit pontosan elsajátította, miután megígérik neki, hogy halála után 
abba kerül, ennek utána a ..szétolvadó látásban”, a szüntelen körforgó mozgásban csupán az 
egyetemes fényről tett megállapításokra képes. A rózsa tehát az, ami az ember számára még 
megtapasztalható, amely képes az emberi világgal való kapcsolattartásra, s ez a rózsa az utolsó 
hasonlat is: s ami rajta túl van, az már ésszel és érzékszervvel fel nem fogható.

Mégis, ez a rózsa az utolsó dantei üzenet amelyben Isten teljességét egységben lehet látni. A 
rózsában levők, ámbár megmarad mindegyiknek a saját neve, a belső ragyogás által olyan közös, 
új tulajdonságokkal rendelkeznek, amelyek valóban összetartozókká és egymás részesévé és 
alakítják valamennyiüket. S a Fény - a Szentháromságé az! - képes az egyedüli létező fontosnak 
megmaradni, s az érzés, ami Dantét hozzá fűzi: a Szeretet.

252 DANTE Paradicsom, XXXII. 151. - XXXIII. 1-9.

253 S átvált a múlt időben történtek elmondásához:

„ Óh égi Fény, te kit a földi gondok 
s földi fogalmak soha föl nem érnek, 
tedd dicsővé a dalt, melyet ma mondok. 
Csillanj fel újra szellemem szemének, 
hogy látásomból egy szikrácska majdan 
jusson azoknak is, kik még nem élnek. 
Ha majd malasztod könyörülne rajtam 
emléked e versekben visszazendüljön...”

DANTE: Paradicsom, XXXIII. 67-74.



93

A Divina Commedia valamennyi rózsahasonlata és a mennyei rózsa értelmezéséhez - Aquinói 
Tamás tanai szellemében - négyféle rózsa-értelmezési lehetőség kínálkozik254, egy betű szerinti, 
egy allegorikus, egy morális és egy anagógiai. A rózsa betű szerinti értelmezésében nem lehet 
más, mint a Paradicsom képe. Allegorikusán a rózsa Krisztus emberiséget megváltó művét 
jelenti, s azt, hogy az egész emberiség Krisztus testének templomában misztikus egyesülésre 
képes. Az egyházi szeretet, amelynek forrása Mária, képes az egyén megváltására, s ez a Mária, 
aki virágkorona az égi koronában, bárkiért képes a közbenjáró szerepre is - hangzik a morális 
szempont a rózsaszimbólum értelmezéséhez. Végül pedig a rózsa a titkok vonzó képe, a mozgó 
világ lényege, a fény és a szeretet virága.

Dante, ezt éppen a XXXIII. ének utolsó soraiban állítja, a középkori költők közül elsőnek, 
hiszen az égi és földi szeretet kifejező virága, a Rosa mystica leírója, szembe mert nézni az 
Istennel. Valóban szembenézett vele, hiszen ha elfordul, megsemmisül (XXXIII. 76-78 ):

„... az éles, élő fényözöntől 
ha elfordulok, zavarva legottan 
lelkem örökre zavart lenne szentül.”

254 DUNBAR H. F. (1927) Symbolism In: Medieval Thought. Yale, és MANDONNET, P.: Dante le 
théologgien. Bibliothethéque d’Histoire, Etudes, Paris 1935. In: HEINZ-MOHR G. - SOMMER V. 
(1988) 181-182.



94

16. Madonna a rózsalugasban

Amíg a Mária-himnuszok nőalakját a vallásos elragadtatás, az udvari költészet hölgyeinek 
formáját ugyanannak a Máriának a világiasított változata alakította ki, a Rózsa regéje asszonyai 
leginkább allegóriaként hajlandóak megmutatkozni, a vágánsok pedig az életöröm és a pajzánság 
közén keresik a maguk alkalmi partnereit. Mindegyik nőhöz megfelelő rózsa illeszkedett. Amint a 
Rózsa regéje valamennyi erotikus jelkép fölsorolását vállalja, amelyek a rózsa holdudvarában 
léteztek, a Divina Commedia is enciklopédikus vállalkozás: a rózsa formáit leginkább a misztikus 
elragadtatás mutatja meg. A középkor utolsó századaira Mária alakjának, szerepének és 
személyiségének teljességét egyszerre ígérő misztikus megközelítés jött létre, s ebbe, az előbb 
felsoroltakon kívül, beleolvad a tövistelen rózsával jelzett, a más bűneit magára vállaló, valamint 
a hittitkokon való elmélkedés rózsafüzér mozgalmának Máriája is.

E rózsamisztika megjelenik a gótikus művészetben, kialakul a Mária a rózsalugasban 
képtípus. A rózsás kerti környezetben ábrázolt Szűzanya a továbbiakban is - akár a reneszánsz 
művészetben, akár az azt követő időszakokban - kedvelt ábrázolási toposz lesz. A gyermekét 
tartó Mária rózsával együtt való ábrázolása egy 1340-ben készített kölni miniatúrához, illetve a 
laoni rózsaablakhoz hasonlatosakkal vezeti be azt a változást, amelynek eredményeként az 
Istenanya hamarosan a maga kertjének közepén számos rózsával körbevetten trónol, s mutatja 
meg magát - szinte emblematikus módon. S ez az időszak látszik az utolsó pillanatnak, amikor a 
rózsa egyidejűleg mindkét nemmel kapcsolatban van: Jézus kezében lévő rózsa férfias, Mária 
környezetében levő rózsa nőies utalása a későbbiekben egyidejűleg nem jelenik majd meg.

88. ábra: A kölni miniatúra Madonnája, rózsával (1340, Köln)

A gótikus művészetben kiemelt szerep jut a Mária-képek között az Angyali üdvözlet-típusnak 
(hozzájuk hasonló jelentőségre tesz majd szert a reneszánsz és a barokk Mária-tiszteletben a 
Mária mennybemenetele-típus) - amelyet majd a XV-XVI. századtól az Istenanya életének hét 
örömteli eseménye közé sorolnak, s köztük ez lesz az első. Az Angyali üdvözlet - az Ige 
megtestesülését jelző esemény - szereplői Mária és az őt köszöntő olajágas vagy liliomszárat 
tartó Gábriel, ritkábban az Úr vagy a jelképe (galamb, kéz, sugár). E jelenettel kezdődnek Jézus 
életének ciklusai is. Mária szokásosan az arkangyal felé hajol. Sokszor bútorféle alkalmatosságon 
ül vagy' térdel. A hortus conclususban Mária gy epen, illetve gyeppadon, pádon esetleg virágos 
mezőben ül (például a Közép-rajnai mester Paradicsom-képe, 1410 k.), ami az alázatosság jele, 
vagy a hortus conclusus természeti környezetét helyettesítő kárpitok előtt (akár a természetben, 
akár zárt térben), áll

A hortus conclusus természeti környezetét és Mária tisztaságára utaló ikonográfiái jegyeket 
mutató környezetben is előfordul Mária, ilyenkor gyermekkel a kaiján, mintegy az igaz utat 
mutatva, szoptatva, azaz az élet forrásaként megjelenítve, az oroszlánokkal jelzett bölcsességként, 
könyvvel a kezében, szentek társaságában. Körülötte mindenekelőtt a szüzességére utaló 
szimbólumok helyezkednek el. Közöttük növények, olyanok, amelyek felsorakoznak a német 
misztikus irodalom növényi szimbolikáját Konrad von Würzburg által készített bemutató 
könyvben (Goldene Schmiede, 1275) is.

Az Angyali üdvözlet könyvet tartó vagy a könyvtartó nyitott kézirata fölé hajoló, bölcsességre 
utaló Mária-képtípus a XI. századtól, a gyeppadon ülő Madonna deirumilta (az alázatosság 
Madonnája) a XIV. században alakul ki, éppen akkortájt, amikor a keletiek által nem, de a 
nyugati egyházatyák által elutasított Mária életéről valló legendákat a XII-XIII. század 
teológusai fölelevenítették. A XII. századtól a liliom, a szüzesség fehér virága nem Krisztusra, 
hanem egyre inkább Máriára vonatkozik - így a (gyermek) Jézus nélküli Mária-ábrázolásokon is 
megtalálható lesz.

Miként az Angyali üdvözletek e korszakbeli változatainak, úgy az esetleges mellékjelenetek - 
Ádám és Éva, a Paradicsom, a bűnbeesés, a kiűzetés stb. - helyszíne is lehet az „elzárt kert”. De 
ez azokra a késő középkori ábrázolásokra is igaz, amelyek az egyszarvú vadászatát mutatják.



95

A hortus conclusuhoz tartozó jegyességszimbólumok - elkerített kert, lezárt forrás, az élet 
vizének kútja, az elzárkózás (elefántcsont)tomya, az érintetlenség fehér virágai, a termékenység 
piros rózsája -mind-mind Máriához kapcsolódik. De hogy ezen a képtípuson a Mária rózsája 
tömegével jelenik meg a XIV. században, azt kettős okkal lehet magyarázni. Részben, hogy a 
misztikus világszemlélet - amelyben például a hívő lélek Krisztussal való egyesülésének példáját 
mutatja a gy ermek Jézus és Mária kapcsolata - kitermelte a maga újabb, a korábbinál még 
összetettebb, hevesebb és elragadtatottabb megnyilvánulási módját, részben pedig, hogy' 
megjelent - és elterjedt - az új szemlélet, amely nem mond le a környező természeti világról, s 
annak teológiailag kisajátítható, ezáltal értékelhető szépségeiről sem.

Az Angyali üdvözlet Mária-képtípus „hortus conclusus”-ban lezajló, a XIV. századdal 
megjelenő Madonna a rózsalugasban-képváltozat 1410 körül készült példái a Közép-rajnai 
mester, táblaképe, a Paradicsom valamint Stefano da Verona (1375 к.—1451) temperája, a 
Madonna rózsalugasban.

89. ábra: Közép-rajnai mester: Paradicsom (1410 k., Stadelsches Kunstinstitut)

90. ábra: Stefano da Verona: Madonna rózsalugasban (1410 k.. Verona, Musei di 
Castelvecchio)

Az intemacionális gótika képein a korszak jellemzői a finom festészeti formák, a romantikus 
lovagi életfelfogást tükröző öltözet és életstílus, a részletező, pontosságra törekvő naturalizmus és 
a lélegzetelállító pompa kedvelése köszönnek vissza. Az ikonográfia változása jelzi a vallás 
személyes üggyé válását, ezek a képek a magánélet színtereire vallóak, a személyes és bensőséges 
ájtatosság tárgyai - a jelenet sem olyan, amelynek szenvedélyessége, cselekménye, 
reprezentációja közösségi helyen való megjelenést igényelne. Mária mindenki által átélhető, 
világias örömével könnyű érzelmileg azonosulni, s annak ábrázoltságát a privát szféra is 
elfogadja. A képek felfokozott hangulatát a dramatikus érzelmi elemek adják, az azokkal való 
egyesülés pedig a művel való párbeszédre ad módot.

A mennyei asszony emberi érzésekkel telítődik, szépsége érzéki lesz, és oly földi, természeti 
közegben mutatkozik meg, amely valóban méltó hozzá. De ez a fallal körbevett, sűrű, szinte 
feketévé váló, szálról szálra megfestett zöld fűből álló gyep, reneszánsz utáni szakkönyvek 
botanikai pontosságának megfelelően ábrázolt színes virágok, cserjék és fák, meghatározható fajú 
állatok, forráskút és a mindenféle eszköz nemcsak az e világi örömök, a földi - Máriának kijáró - 
szépségek megmutatok hanem többrétegű szimbolikus tartalmak hordozói is. A mennyei 
Paradicsom fölidézését szolgálja - tehát a kép inkább egy szellemiség megmutatója, nem pedig a 
konkrétumoké. A szétszálazhatatlan sokértelműség a paradicsomkcrti ábrázolásoknak nevezett 
Madonna a rózsalugasban-oknak a minőségi sajátja.

A Mária alakja köré fonódó kultusz olyannyira elhatalmasodik, hogy a késő gótika remekén, a 
Saint Sauveur-katedrális triptichonjának középső részén, az égő csipkebokorban már nem is az 
Atya jelenik meg Mózesnek, hanem a Madonna. A virágban és lángban álló vadrózsaliget tetején 
trónoló asszonynak - ahogy önmagát és a gyermekét a gyermek által tartott ovális tükörben látja 
- azonban mintha önreflexióra is módja nyílna.

91. ábra: Nicolas Froment készítette René király számára Égő csipkebokor című művét (1476. 
Aix-en-Provence,), amely egy triptichon darabja. A középkori Mária-tisztelet együk jele, hogy’ 
Máriát olyan helyzetben ábrázolják, amely nem a sajátja

92. ábra: A rózsalugasban ülő Máriához a vadász alakban ábrázolt Gabriel arkangyal beűzi a 
vadakat - ez a jelent is a keresztény misztika egyik kedvelt toposza (Gelnhauseni antependium, 
XV. század)

93. ábra: Jan van Eyck: Madonna szökőkúttal (1439, Antwerpen, Musee des Beaux Arts)



96

94. ábra: Jan van Eyck: Van derPaele kanonok Madonnája (1436, Brugge, Groeningemuseum)

95. ábra: A „Hölgy egyszarvúval” falkárpit-sorozat (XV. sz. eleje, Musee de Cluny) hatodik 
darabja egy kerítés nélküli, ámde színében és növénygazdagságával a környezetétől elkülönülő, 
kör alakú kertet ábrázol, fákkal, állatokkal és egy ékszeres dobozt tartó szolgálólánnyal. 
Minden különbsége ellen nyilvánvaló a kép rokonsága a hortus conclusus-ábrázolásokkal

96. ábra: A „hortus conclusus ”forrását a fiatalság kútjának is tekintették - amely formai 
elődjétől örökölte a paradicsomi környezetet. (Egy lombárdiai kézirat illusztrációja a XV. 
századból)

97. ábra: Jan de Limbourg és testvérei: Bűnbeesés és Kiűzetés a paradicsomból késő gótikus 
festményének kertje feltűnően hasonlít e korszak hortus conclususaira. (1415-1416, Chantilly, 
Musée Condé)

A középkor virágzó szakaszával a rózsa mindent átfogó metaforává változott. „Láttam szép 
rózsabokrokat...” - sóhajt fel Dietmar von Aist255 (7-1 171 k. ) minnesanger, s ez a sor olyan 
valaki felé vágyódás verssora, akinek kiléte bizonytalan, s éppen ezáltal tág értelmezési és átélési 
lehetőséget tartalmaz. E növényt először a vértanúk virágának és Krisztus vérének, ezáltal a 
mennyei szeretet maszkulin jelképének láttuk, maid Mária piros, a vér jelentéseire utaló 
növényeként, amely egyre több antik vonást vesz fel, s némileg profanizálódik - és nőiesedik. A 
fejlődési út végső eredményeként Mária olyan jelképesen értelmezhető rózsaként jelenik meg, 
amelyben az Istenanyában egybeolvadt keresztény képzetek ugyanolyan világi képek segítségével 
vannak magasztalva, mint a szintén megközelíthetetlen földi, szűzies, a lovagszerelem tárgyát 
képező hölgy. Az extatikus képekkel elhalmozott Mária olyan formát vesz fel, mint az élő 
asszony, de illő módon elérhetetlen magasságban marad, többek között azért, mert bevallottan 
allegória. A költészet példát ad az Úrnőnek, Hölgynek tekintett Mária iránti rajongásról, példa 
erre az iszlám és a keresztény kultúra által egyként meghatározott, ХП1. századi spanyol Bölcs 
Alfonz éneke256. A képzőművészeti példák sorában pedig az új hortus conclusus-ábrázolások 
láttatják ezt a mindent elsöprő, lángoló misztikát.

Dicsőítő ének

„Rózsák rózsája, virágok virága, 
úrnők úrnője, hölgyek hölgye, drága!

Szépség rózsája s ékes küllemé, 
víg kedv virága s bájos kellemé, 
irgalom hölgye és kegyelemé, 
úrnő, bajok s fájdalmak orvossága, 
rózsák rózsája, virágok virága!

(...)

E hölgy, akit úrnőmül bírok én, 
s kiről e dalt örökké zengeném, 
szerelmével hajolna bár felém, 
más hölgyekért nem gyűlnék soha lángra!

255 AITS, DIETMAR VON: A magas hársfa tetején. Ford: Szabó Lőrinc. In: HALÁSZ E. vál. (1997) 92.

256 Képek és jelképek. (1988) 142.



97

Rózsák rózsája, virágok virága, 
úrnők úrnője, hölgyek hölgye, drága!”

(Tótfalusi István fordítása)

A rózsaszimbólum egyetemessé tágulásával együtt a rózsával kifejezhető ellentétek 
fölhasználása is általánossá válik. Ilyenre épít Guillaume de Machaut257 (1300-1377) a rondó 
műfaját mesterien űző kanonok, aki a vers formájával is ki tudja fejezni az örök körforgást s a 
világ végtelenségét, ezzel hívva figyelmünket fel az e korszakban oly gyakran használt 
rendszerező szimbólumokra, mint amilyen például a kör, körablak, rózsaablak, glória, koszorú, 
korona, labirintus, gömb is:

Köröcskéző

„Liljomfehéren, pirosán, mint rózsa, 
kelet rubinijával szemed tűzén

híveddé tettél, raboddá, mióta 
liljomfehéren, pirosán, mint rózsa

szépséged szívem szüntelen kínozza 
azzal, hogy mikor leszel már enyém, 
liljomfehéren, pirosán, mint rózsa, 
kelet rubinijával szemed tüzén.”

(Illyés Gyula fordítása)

A piros-fehér258, a piros-fehér színre épülő rózsa-liliom259, a rózsa-liliom260, a tüske-virág, 
tüske-tüskétlenség, teljes virág-szeplős virág261, rózsa-madár - amely leginkább fülemüle azaz

257 MACHAUT. G. Köröcskéző. Ford: Illyés Gyula. In: ILLYÉS GY. (1963)

258 Például:

„S ha piros rózsa, fehér liliom, 
előttem ül gyönyörűszép virágom, 
teljes fénnyel ragyogó holdvilágom: 
szememnek kéj - szívemnek fájdalom.”

MORUNGEN, H. von Ó jaj. mit ér. Ford: Lator László. In: HALÁSZ E. vál. (1997) 59.

Vagy például:

„Tudok virágot - mind számodra nyílik, 
vérpirosán és hófehéren!”

VOGEL WEIDE. W. von D. Vedd e koszorút. Ford. Illyés Gyula. In: HALÁSZ E. vál. (1997) 92.

259 Például:

„Orcája úgy pirult,
mint rózsa liliomok közepette.”

In: HALÁSZ E. vál. (1997) 92.



98

csalogány.262 esetleg pacsirta vagy más faj - stb. párok homogén jelképrendszerré állnak össze. 
Amint korábban azt láttuk, hogy a rózsa virágjának és a rózsanövény tüskéjének együttes 
jelentésére épülő keresztény jelképek a IV-VI. századtól kezdenek kiépülni, s azt is, hogyan 
ismétlődnek meg bennük egyre-másra az antik kultúra rózsaszimbólumai, most tapasztalhatóan 
egy bővebb, több elemet tartalmazó rendszer részeivé asszimilálódnak.

Az elzárt kert, ahol a versek festmények Madonnája ül. hiszen oly idillikus, díszes fákkal és 
növényekkel, virágokkal és állatokkal teli, természetesen a Paradicsom. A Paradicsom leírását az 
Ószövetség adja meg (Tér 2,8 - 3,24), de ez a hely, a bibliai szövegből kiindulva a keresztény 
írók és a képi megjelenítők szerint már akár kert, akár város vagy akár maga az ég is lehet. A 
Paradicsom mint kert előzményei a mediterrán kert-előképekben találhatók meg. A 
Paradicsomban helyezkedik el az Éden, s ennek a területnek, ahogyan négy folyó közén elterült, a 
teljes topográfiáját is megadják ott.263 E Paradicsom kertként, mégpedig a misztikus jelenségek 
lezajlására alkalmas kertként való ábrázolása a középkor derekától ismert, amelyben - a XIV. 
századtól - a növények és az állatok naturalisztikus alakban jelennek meg, s a kert parknyivá, a 
tájba beleolvadó, emberi kéz nyomát magán viselő területté alakul át.

98. ábra: Andrea della Robbia: Mária rózsalugasban (Firenze)

99. ábra: Sandro Botticelli: Madonna és gyermeke a gyermek Keresztelő Jánossal (Firenze, 
Palatine Galéria). A szereplők mögött, mintegy paradicsomi környezetet biztosítva egyetlen 
bokor virágoktól roskadozó rózsa áll. Talán a Rosa centifolia

260 Például III. INCE pápa (1161-1216) Éje Phoebe, nunc serena... kezdősorú himnuszában:

„Fejére tűzzél 
Borostyán füzért,
Rózsát hints és liliomot...”

(Sík Sándor fordítása) In: Világ világossága (1992) 191.

261 Például az 1495-ből származó kéziratos zágrábi misekönyvben talált Flores Yesse regula kezdősorú 
Mária-himnuszban is:

„Jessze bimbós vesszeje, 
Tetsző tavasz elseje, 
Üdvösség-hirdető.

Teljes rózsa, nincs tele. 
Nincs egyetlen szepleje, 
Szeplőt eltüntető.

Forrás lett a szűzi méh. 
Paradicsom kertjéé, 
amely élő vizet ád.”

(Sík Sándor fordítása) 
In: Világ világossága (1992) 161.

262 Az ófrancia széphistóriában Nicolete május éji szerelmes sóvárgásnak is egy kertben daloló csalogány 
hangja adja a háttérzenéjét. Aucasin és Nicolete. In: TÓTH Á. (1971) 558.

Például NÜSZAI SZENT GERGELY: Azok ellen, akik elhalasztják a keresztséget 8-10. Ford:
Vanyó László. VANYÓ L. szerk (1983)
263



99

A méltóságteljes és hatásos prózai stílusával ellentétben álló ledér történeteket kínáló Giovanni 
Boccaccio (1313-1375) novellagyűjteményében, noha nem bővelkedik lélek- vagy 
kömyezetrajzokban, találhatunk néhány bekezdést, amelyek ugyanazzal a középkor végi 
naturalizmussal mutatják be a helyszínt, amilyent a Madonna rózsalugasban típusú festményekre 
is jellemzőnek találtunk. Boccaccio, aki munkásságával „Isten hatalmára akar példázatot 
mutatni:m264, a sokszor megtévesztően reneszánsznak híreit kertleírásában, a Harmadik nap 
történeteinek bevezetőjében sem tesz mást mint ugyanazt dicsőíti, s ugyanúgy, amit a réveteg 
misztikusok. Csak éppen ennek a természetmisztikumnak addig szokatlan eredménye, hogy a kert. 
amelyet bemutat, olyan szerkezetű, amelyet Albertus Magnus, s az ő nyomán Petrus Crescentiis 
ír le, s a természet önfeledt szeretete is hasonlatos az övékére.

Amit bemutat, az főbb vonásaiban egy lovagkori mulatókért. Boccaccio kertjében - ez 
újdonság - megjelennek az ösvények, de a kert „zsenge füvű... melynek zöldje szinte feketének 
látszott'’, s arra is alkalmas, hogy a fák ne csupán „kellemes árnyékot nyújtsanak a szemnek, 
hanem a szaglásnak is gyönyörűséget szerezzenek”. Ez a kertleírás, miként a kertben járkáló 
emberek élménye is, a vallásos révület érzetével határos. Ez is azt erősíti, hogy - a kor igényének 
megfelelve - egy rózsalugasokban gazdag, csodálatos földi Paradicsom leírásának kell tekinteni:

„Annak utána kinyittatták a palota oldalában elterülő kertet, melyet körös-körül fal övezett, és 
beléptek abba; és alighogy beléptek, feltárult előttük az egésznek csodálatos szépsége, s kezdték 
azt apróra szemügyre venni. Körös-körül és benne is minden irányban széles utak húzódtak, mind 
nyílegyenesen, s valamennyi fölé szőlőlugas borult, melyek ez esztendőre szemlátomást bő 
termést ígértek; akkor éppen mind virágoztak, s oly erős illatot árasztottak az egész kertben, hogy 
a kertben nyíló egyéb virágok illatával egybekeveredvén, úgy érezték, mintha Kelet minden illatos 
fűszerét szagolnák; az utakat pedig oldalt véges-végig fehér és piros rózsák és jázminok lugasa 
szegte; miért is nem csupán reggel, hanem akkor is, midőn a nap már magasabbra járt, mindenütt 
illatos és üdítő árnyékban sétálhattak, hogy a napsugár nem is érte őket. Hosszadalmas volna 
elmesélni, mennyi és milyen virág volt ama helyen, és hogyan voltak elrendezve: de nincs egyetlen 
nemesebb fajta sem, mely a mi égövünk alatt tenyészik, hogy ne lett volna ott nagy bőségben. A 
kertnek közepében pedig zsenge füvű rét terült (s ez még sokkalta gyönyörűbb volt, mint benne 
akármi más), melynek zöldje szinte feketének látszott, s melyet ezernyi-ezerfajta virág tarkított, 
körös-körül pedig zöldellő és dús narancs- és citromfák szegték, rajtuk még az érett gyümölcs és 
az éretlen, sőt a virágok is; s ezek nem csupán kellemes árnyékot nyújtottak a szemnek, hanem a 
szaglásnak is gyönyörűséget szereztek.

Eme rétnek közepében vakító fehér márványból csodálatos faragott képekkel ékes szökőkút 
emelkedett. Abban pedig, nem tudom, természetes vagy mesterséges úton-módon, valamely 
alakból, mely a közepébe helyezett oszlopon állott, oly bőséggel szökött a víz az ég felé, hogy 
jóval kevesebb akár malmot is hajthatott volna, annak utána pedig kellemes csobogással 
visszahullott a tiszta vizű medencébe. Az a víz pedig (mely kicsordult a medencéből) rejtekúton, 
mesteri módon vágott szép kis csatornákon kifolyt a rét végére, hol felbukkant és körülövezte azt; 
onnan hasonlatos csatornákon szétágazott szinte a kertnek minden részébe, végezetül pedig 
meggyülemlett valamely helyen, és kifolyt a szépséges kertből, s kristályosán leereszkedett a 
síkságra, de minekelőtte még patakká vált volna, roppant erővel és a tulajdonos nem csekély 
hasznára, két malmot hajtott. Ez a remekül berendezett kert, a virágok és a szökőkút, a belőle 
kibuggy anó kis erecskékkel, oly gyönyörűséget szerzett mind a hölgyek s a három ifjú szemének, 
hogy valamennyien egy értelemmel hangoztatták: ha lehetne a földön Paradicsom, azt el sem 
tudják képzelni másképpen, mint amily en ez a kert, s el nem tudják gondolni ezen felül, mi egyéb 
szépséggel lehetne még megtetézni.

Miközben tehát nagy7 gyönyörűséggel kószáltak a kertben, különb-különbféle gallyakból szép 
koszorúkat fontak, s hallgatták énekelni a madarakat, melyek talán százféle hangon daloltak, 
mintha csak versenyezni akartak volna egymással, és akkor észrevették valamely andalító

264 SZERB A. (1980) 238.



100

gyönyörűséget, melyet a többiek miatt érzett meglepetésükben mindeddig nem vettek észre, 
tudniillik láttak hemzsegni a kertben valami százfajta szép állatot, s mutogatták őket egymásnak: 
itten tengeri nyulak bukkannak fel, amott nyulak futnak, máshol őzek heverésznek, ismét máshol 
fiatal szarvasok legelésznek, mindezen felül számos egyéb fajtája az ártalmatlan állatoknak, 
mindegyik maga kedve szerint járt-kelt ottan, és szelíd volt valamennyi; eme dolgok a többi 
gyönyörűségeken felül jócskán tetézték élvezeteiket. De minekutána hol ezt, hol amazt 
nézegetvén, eleget jártak-keltek, a szép szökőkút mellett megterítették az asztalokat, és ottan 
előbb énekeltek hat dalocskát, néhány körtáncot lejtettek, annak utána pedig... asztalhoz ültek, 
hol is pompás, finom és előkelő rendben és kitűnő és ízes eledelekkel szolgálták őket...”265 (Révay 
József fordítása).

265 BOCCACCIO (1975) 532-534.



101

A RENESZÁNSZ RÓZSÁI

1. Növénygyűjtők, növénygyűjtemények, herbáriumok

A reneszánsz valamennyi összefoglaló botanikai-orvosbotanikai és kertészeti könyvében 
megtalálható a rózsa illetve némelyik rózsafaj - de ennek oka nem csupán, és nem is elsődlegesen 
az a középkor végi rózsakultusz, amelynek eredménye a rózsához kötött jelképek XII- 
XlV.századi eluralkodása volt, hiszen a mindennapi gy ógyászat megkövetelt bizonyos alapfokú 
növényismeretet. Janus Pannonius (1434 - 1472) gyógynövény-használati tudása nem csekély, ha 
a gyötrő mellbajára alkalmazott készítmények eredetét így tudja felsorolni'67:

"Próbáltam mindent, mit az ember gyógyszere nyújthat.
minden hasztalan: ily bajra sosem terem ír. 

Rózsát és violát nyeltem s kutyatejnek a magvát, 
durva beléndeket és részegítő gyomokat:

egy se segít!"

(Weöres Sándor fordítása)

A korszak élőlényismeretét alakító hatások között látjuk az ókori tradíciókhoz való 
nagyvonalú odafordulást - így mintegy magától értetődő módon ismét értelmezendővé válik a 
természet, s szükségképpen a természetvizsgálat számos formája is megengedett lesz -, s a 
világias szemléletű természetkép kialakulását, amely mindenekelőtt a valósághoz férkőzés 
technikáinak kidolgozását sürgette valamint az ember környezetéül elfogadta a természeti világot. 
E kettős hatás eredményeként válnak széles körben népszerűvé az antik szerzők munkái, s az 
azokon alapuló újabb művek között feltűnően sok az enciklopédikus sajátosságú, valamint az 
antik elvárásokhoz illeszkedő szándékú.

A reneszánsz botanikusai és kertészei a rózsákat - legalább a maguk tevékenységében - 
megfosztják attól, hogy elsődlegesen jelképként funkcionáljanak - s mindez a korai 
természetismeret eredményéből következően: az egyéb deszakralizációs törekvésekkel 
párhuzamosan zajlik le. A rózsát a megfigyelőik, leíróik és a felhasználás céljából termesztőik 
biológiai lényként, a 'természettudományos' megfigyelési módokkal vizsgálható és rögzíthető, 
megfigyelhető és változtatható tárgyként közelítik meg - s ez a korábbiakhoz képest e 
növénycsoport új aspektusára hívja föl a figyelmet. A rózsa, amely a középkorban leginkább egy 
szigorúan meghatározott, bár változó tulajdonságcsoporttal rendelkező - Jézus Krisztushoz majd 
pedig Máriához, illetve a kultuszukhoz kötött - virágot illetve virágtípust jelölt, különböző 
botanikai tulajdonságokkal rendelkező rózsákká bomük szét - s ezek leírása a növény morfológiai 
tulajdonságaival, ritkán környezeti igényeivel történik, nem pedig az olyan antropomorfnak 
tekinthető szempontok érvényesítésével, amilyen pl. a kultikus felhasználásra való hitelesítésnél 
lehetséges; vagy akár a korabeli gyógyszerfelhasználás - hagyománytól függő - igényei vagy 
éppen az analógiás szempontokra épülő virágszín és -illat igények. Igaz, hogy például a rózsák 
színek alapján való differenciálása a korábbi századok eseménye, hiszen a fehér rózsa - akár a R. 
arvensis akár a R. sempervirens - és a piros rózsa szimbolikus ellentétére sok felhasználás épült, 
vagy a viráglugasok kertészeti használata is kedvezett a bokorrózsák és a futórózsák 
elkülönítésének: mindezek nem vezettek a természettudományos megkülönböztetéshez. Nagyobb 
jelentősége volt mindenesetre a szín- és az illatváltozatoknak, a tüskésségnek és tüskétlenségnek, 
a lugasozhatóságnak avagy a virágzás idejének a rózsa jelképi használatában - s inkább azokhoz 
adtak értelmezésbővülési lehetőségeket, mint a botanikai különbségtételhez.

267 PANNONIUS, J. (1982) 105-108. Az álomhoz



102

Ennek az eredménye az, amikor csupán a szín vagy az illat, vagy a virágzási időpont 
miatt a rózsa genushoz nem tartozó, de az azzal színében, illatában, nyílásidőpontjában 
összevethetőnek talált növény a rózsával együtt jelenik meg az ábrázolásokon; illetve helyettesíti 
a rózsát. Ilyen rózsapótló rózsákká válnak - a klímára visszavezethető okokból Európa hűvösebb 
területein - például a Peóniák is.

1. ábra: Dürer: Mária írisszel (1508, London, National Gallery) olajfestményének növényei a 
reneszánsz természetélmény intenzitását mutatják. A botanikai szempontból precízen bemutatott 
növények egyben Mária növényei is. Összefüggései kimutathatóak a hortus conclusuban 
ábrázolt középkori Szüzanya-ábrázolásokkal (írisz = kék liliom, gyöngyvirág= völgyek lilioma, 
körbe záródó kerítés) éppúgy, mint a rózsalugasos Madonna képtípussal (pünkösdirózsa = 
rózsa, lugas), amint a szoptató Madonnákkal is (szőlő = termékenység)

Mint nyomdai termék, 1469-ben latinul, majd 1516-ban olaszul is megjelenik Plinius 
História naturalis-a, Velencében . 1487-ben Dioszkoridész De Materia Medica-ja s a 
tizenhatodik század elején, először görög-latin nyelven (1504), majd latinul (1644), Aldus Pius 
Manutius által Theophrasztosz História Plantaruma lát napvilágot.

2. ábra: A budai könyvkiadó és -árus Urbánus Kaym (Keim Orbán) kiadványának 
kiadójelvénye 1517-ből (Velence, Liechtenstein nyomdája). Ez a kép több kiadványában fordid 
elő, amint a kisebb, 1515-ös monogramos jelvény is. A jelvények a "Madonna rózsalugasban" 
típusú Mária-ábrázolásokkal rokoníthatóak, s bizonyára valamelyik közismert korabeli 
ábrázolás fametszetű másolatai

3. ábra: A reneszánsz könyvkötések mintázata általában centrális, s annak dísze kör, négykaréj, 
csillag, rombusz vagy azok valamely variációja. A magyarországi kötéstáblák a német 
ornamentikával mutatnak kapcsolatot, s műhelycsoportonként változatosak. A Lányi-kódex 
csoportjába tartozó könyvtábla (XVI. század eleje) közepén rozetta van, a tükröt leveles díszek, 
a keretelést rozetták és stilizált palmetták képezik. A Virginia-kódex csoportjának e kötése talán 
a budai ferences kolostorban készült, 1512-1515 között. Közepén rozetta, a tükör alatt és felett 
négyszegletes rácsdíszek

4. ábra: Mátyás király könyvtárának kódexlapjain, az iniciáléban illetve a oldalszéli sávban az 
időszak népszerű rózsáinak, a R. gallica-nak és a R. albánok a képei is megtalálhatók

1484-ben egy német-latin nyelvű herbáriummal kezdődik az a kiadványsor, amely a 
reneszánsz és a reformáció kora növényismeretének sajátosságai szerint szerveződik, egyaránt 
megfelelve a korai botanika tudománya, a gyógyszerismeret és a humanista tudásvágy 
elvárásainak. E Peter Schöffer által Mainzban kiadott latin változatú illetve anyanyelvi 
Herbáriumát268 követi 1485-ben az Ortus sanitáris, 1491-ben , Vicenzában megjelent Hortus 
Sanitaris, Rómában a Herbarium Apuleius Platonicustól, 1493-ból, s 1510-ben kiadják Strabo ( 
Walahfrid von der Reichenau), addig kéziratos, 827-ben keletkezett Hortulusát is. Ugyancsak 
fontos munkává válik Crescenzi - Columella, Vergilius s más latin szerzők könyvein s Albertus 
Magnus és mások tudásán alapuló - kertészeti szakmunkája, a Liber Ruralius Commodorum.

5. ábra: A hortus conclusus némely jegyét viselő helyszínen mutatja be a legfontosabb 
herbákat és fákat a Plinius História naturális XXII. könyvéhez készült középkori illusztráció. Az 
1460-ban készült ábrázolás mestere Giuliano Amadéi

6. ábra: A XV. században készítetett Tacuinum Sanitatis olyan magas növésű rózsabokrot 
ábrázol, amelynek egyik felén sötét színű, a másikon fehér illatos rózsák tömege nyílik. Hogy

268 GRYNAEUS T. (1985)



103

ezeket a sokszirmú virágokat továbbra is fölhasználják koszorúkötésre, mutatják az ülő női alak 
ölében és fején lévő virágok és virágszirmok

7. ábra: A XV. század végi illusztráció Petrus de Crescentiis: Liber ruralium Commodorum 
francia kiadásához készült. Az ágakból készült hátsó kerítésre futtatott növények között bal 
oldalon álló rózsatő is mutatja, e korban mely növény fajoknak illett lennie egy haszonkertben

E legkorábbi kézikönyvnek szánt kiadványokban a növények hagyományos medicinális 
felhasználását különböző teijedelmü szövegben íiják le, s mellettük fekete-fehér fametszetek 
állnak, amelyek segítik a szöveg értelmezését. A Peter Schöffer-féle mindkét Herbarium ábrái 
közül vannak, amelyek épp csak hogy utalnak a szövegben jelzett növényekre, mások pedig 
botanikailag hűségesebbek, de a fametszés korabeli technikája miatt nem közelítik meg az 
élethűséget.269 A másodlagos fontosságú, határozottan illusztrációs jellegű képek többsége 
egyedileg színezett. A későbbi herbáriumok ábrái gyökeresen szakítanak ez előzményeikkel. A 
kéziratos és a korai nyomtatott kiadványok nagyolt, vonalas, nem elég érzékeny, a növényhabitus 
finom részleteinek megmutatására nem törekvő rajzaival-metszeteivel ellentétben a 
valósághűségre jobban figyelő, immár a természetes előfordulás jellemzőit hangsúlyozó 
illusztrációk a fontosak és keresettek.

Három részletben 1530-ban, 1532-ben és 1536-ban jelent meg - Strassburgban - a 
botanika atyjának nevezett német Otto Brunfcls (1488 - 1534) illusztrált növénytana, a 
Herbarum Vivae Eicones270, amelynek ábráit (229 db) Hans Weiditz készítette. Weiditznek, aki 
Dürer tanítványa, s aki mindig alapos megfigyelő munka és a valóság után készíti a rajzait"71, 
köszönhető valójában, hogy nemcsak a dioszkoridészi növények iránt érdeklődő Brunfels 
válogatta fajok kerültek be a könyvbe, hanem az általa talált, Strassburg környékén előforduló, a 
mérsékelt éghajlati öv hidegebb táján élő növények is, amelyek a korábbi munkákban nem 
találhatóak meg.272 Szintén Strassburgban adták ki, 1539-ben Hieronymus Bock (=Tragus) (1489 
- 1554) New Krauterbuchját (a második kiadás képekkel, David Kandel 465 fametszetével).

8. ábra: Hieronymus Bock Krauterbuchjának rózsa-illusztrációja. A növény jobb oldala egy 
gyökérsarjból kifejlődő R. canina, a másik oldal a többszirmú nemes rózsa. A vadrózsa halvány 
virágai között egy négy szirmú is megfigyelhető

A tübingeni természetbúvár Leonhardus Fuchsius (1501- 1566) munkája, a 
Commentarius de stirpium história (1542) s annak német nyelvű Baselben megjelenő változata 
(1543), 511 darab, a korábbi ábrázolásokhoz képest az élethűséghez közelebb eső fametszetes 
növényképet tartalmaz, amelyek 400 német területen s 100 idegen vidéken élő növényt 
ismertetnek. Növényleírásai rendre azonos szempontok szerint készültek: a herbák nevét, nemét, 
alakját, termőhelyét, idejét, a humorális elképzelés szerinti 'természetét' és a 'hasznait' közli. A 
fekete-fehér, majd csak a későbbi korokban kézzel kifestett metszeteket számára Veit Rudolph 
Speckle, a rajzokat pedig Heinrich Füllmauer és Albrecht Meyer állította elő. Az orvos Fuchsnak 
rendkívül fontos célja volt, hogy leírt növényeit az ábrák segítségével önállóan is azonosítani 
lehessen.

269 S. ACKERMAN, J. (1988) 11-12.

270 BRUNFELS. O. (1530)

271 S. ACKERMAN, J. (1988) 14-16.

272 HOBHOUSE, P. (1992) 117.



104

Az illusztrált botanikai jellegű könyvek közül Pierandrea Mattioli (=Matthiolus) (1501- 
1577) először 1554-ben Velencében kiadott herbáriuma váltotta ki a legszéleskörűbb érdeklődést. 
Az olasz orvos és botanikus Dioszkoridész könyvéhez írt Commentarii-ját impozáns méretű 
illusztrációkkal együtt adták ki, legalább hatvan kiadásban s mindenféle európai nyelvre fordítva 
a legsikeresebb reneszánsz orvosi és orvosbotanikai kézikönyvek egyikévé vált. Matthiolus, aki 
húsz évig a prágai I. Ferdinánd főherceg udvarában tevékenykedett, sok dioszkoridészi eredetű 
fűszernövényt azonosított utazásai és a humanistákkal folytatott levelezései során - ő tudósított 
először a konstantinápolyi követ által látott orgonáról és a vadgesztenyéről is.

9. ábra: Matthiolus Commentarii-ja 1544-ben jelent meg először, akkor még képek nélkül. Az 
1550-es kiadványban kisméretű illusztrációk kísérik a növényismertetéseket - a legdíszesebb az 
1565-ös változat lesz. A rajzok, először, önálló ismeretforrásokká válnak, ennyiben nem is 
tekintendők 'illusztrációk'-nak. AzXLV1. ábra a cseh nyelvű kiadásból való

1555-ben Adam Lonicerustól (1528 - 1586), a német orvosbotanikustól jelent meg egy 
História naturális, 1578-ban - Kolozsvárott - Lonicerus és Matthiolus kiadványaik alapján 7’ 
készítve. Melius Juhász Pétertől (1536 k. - 1572) adtak ki egy Herbáriumot, majd 1588-ban 
Tabemaemontanus-tól a Neuw Krauterbuch. A "herbarium"-írók között valódi botanikai kutató 
Charles de L'Ecluse (= Carolus Clusius) (1526 - 1609), Stirpium Nomenclator Pannonicus-ába 
(1584) Kárpát-medencei fajok közül is bekerült néhány. Clusius számos terepen dolgozott, s 
minden megfigyelését igyekszik közreadni: a százlevelű rózsáról (R. centifolia) megjegyzi, hogy 
Frakfúrtban látott belőle egyetlen példányt

10. ábra Clusius rajzokkal is bemutatott rózsái: a Rosa sine spinis, a Rosa cinamomea. a Rosa 
campestris (virágzó és terméses hajtással. ) - a Stirpium Nomenclator Pannonicus-ban 
(Antwerpen, 1584.)

A növényeket és felhasználásuk módját a kereszténység korábbi századaiban is 
ábrázolták, de ezek a rajzok nem segíttették a növény természeti környezetben való fölismerését.
S a kéziratok ábrái, ahogy egye másra tovább másolták azokat, a valóságtól messzire távolodva 
stilizációvá redukálódtak és elveszítették referenciális tulajdonságaikat.

Az, hogy a reneszánsz idején megjelenő könyvekben a növényfajok fölhasználási 
lehetőségeinek ismertetése mellett, megjelennek a botanikai szempontoknak is megfelelő leírások: 
az azonosításra való törekvést, a felhasználás biztonságát fokozzák. Ugyancsak a fölismerést, a 
megkülönböztetést segítik az egyedi rajzokat fölváltó durva fametszetek, majd az azok helyett 
megjelenő részletesebb, finomabb fametszetek, újabb rajztechnikákkal készített, sokszorosítható 
ábrák, amelyeket még tovább hitelesített a valósághű színekkel való kifestés. S a már-már 
tévedhetetlenségig pontosított növényleírások segítségével a használat biztonsága - erről az 
oldalról - tovább már nem lesz fokozható.

Nem hanyagolható el az sem, hogy a nagyszámú, azonos tárgyú könyv a botanikai tudás 
homogenizálását eredményezi. Az ellenőrizhetőség és az összevethetőség kritériumainak 
megfelelni akaróknak szükségük volt a precizitásra - és azon szempontok konzekvens 
betartására, amelyek alapján leírásaikat a felhasználók ellenőrizték. A könyvnyomtatás jóvoltából 
kezdetben az antik szerzők növénytani tudása terjed el és válik ismertté széles körben, majd ennek 
a tudásnak az ellenőrzése és óvatos kiegészítése indul meg, mígnem a tizenötödik század második 
felével egy addig szükségtelennek vagy mellékesnek tartott, tárgyában és leírtságában újnak 
tekinthető, a korábbi rendszerbe - akár sok szempontból - beilleszthetetlen tényanyag 
felhalmozása, közzététele és használatba kerülése is megtörtént. Az, hogy a természet­
megfigyelések nem mindenben illeszthetők a hagyományos ismeretekhez, vezetett ahhoz, hogy a 
kettőt összeegyeztető próbálkozások sora jelenik meg: a növények bármi tulajdonságai alapján 
való csoportosítást felváltja a botanikai tulajdonságok hasonlósága alapján történő - laza, s nem

273 SZABÓ T. A. (1979)



105

feltétlenül és mindenkor indokolt - katalogizálás. Emellett megmaradnak - s hosszú 
évszázadokon át népszerűek - a növénytani szempontokat figyelmen kívül hagyó, vagy azok 
egyéb szempontokkal való keverését felmutató kiadványok, amelyek éppenséggel a köznapi élet 
széleskörű igényeinek felelnek meg.

Fontos azonban megjegyezni, hogy nem látszik teljességgel új, reneszánsz fejleménynek a 
vizsgálatokon alapuló természetvizsgálat és a természetszemlélet. A középkor utolsó századaiban 
a reneszánsz természetkép valamennyi eleme megjelent már - s gyakorta rendszerbe foglaltan. A 
reneszánszban mindez azonban kiterjedten műveltté, és művelőin túl is ismertté vált: egyrészt a 
középkori eredetű természettudás összegződött, másrészt pedig a fölelevenített vagy egyébként is 
fenntartott antik ismeretek megerősítődtek, és alapjává válhattak a szélesnek tekinthető 
természetvizsgáló mozgalomnak. Ennek új következménye lesz a természetről való 
gondolkodásban. E folyamatok - és ez még nem csupán reneszánsz sajátosság - fogalmi és 
gyakorlati szinten is lejátszódnak, de az önálló gyakorlat, a saját megfigyelésekre épülő vizsgálat
- amelyekből származnak majd a következtetések - elsődlegességének szentesítése ekkor történik 
meg. S hogy a botanikában a növények megfigyelése azonos szempontok, azonos rend (bár igaz: 
azonos - mégpedig általában medicinális érdekek szerint alakuló - elvárás szerint is) szerint 
történik, azt az illusztrációk mutatják. A standardizált szempontok között van például, hogy egyre 
gyakrabbá válik a föld alatti - nyilvánvalóan közvetlenül nem. csak bizonyos tevékenységek 
elvégzése eredményeként látható - növényrészek vagy például a virág és a belőle idővel kifejlődő 
termés azonos lapon való - együttes - bemutatása.

A botanikai szempontból hű illusztrációt nem csupán a szövegírók, a természetet vizsgáló 
szakemberek és az olvasói elvárásoknak megfelelni akaró kiadók kívánták meg. A természeti 
világ iránti érdeklődés az illusztrátorok, festők és más képzőművészettel foglalkozók sajátossága 
is: a környezetet ugy anolyan összpontosítással, részleteiben és egységében valósághűen 
igyekeznek ábrázolni, mint például az irodalom vagy a bölcselet művelői. Boccaccio 
kertleírásában vagy a geometriát és testmértant elméletileg is vizsgáló Dürer (1471 - 1528) 
fucsomó-ábrázolásában vagy állatokat bemutató rajzaiban ugyanazon, a valóság 
tanulmányozásában kedvét lelő igényt, s a pontosságra és realitásra törekvés ugyanazon elvárását 
találhatjuk fel, mint a szakszerűbbé vált gyógynövény-leírásokban és ábrákban. Ama 
felismerésben, hogy "a természetben bizony benne rejlik a művészet, aki ki tudja belőle hámozni, 
az megleli..."274, a természethez fordulás néhány okára is rábukkanhatunk: a vizsgálatot lehetővé 
teszi az ember önmagába vetett bizalma, bátorságot ad hozzá a szakmai képesség önértékelése, a
- frissiben megjelent - művészi elhivatottság és - nem mellékesen - az ábrázolt tárgyban rejtőző 
önigazság.

11. ábra: Az élethűen megfestett táj és alakok miatt a reneszánsz természetszeretet mintaszerű 
ábrázolásának tekintik Dürer nagyméretű olajfestményét. A rózsafüzér ünnepe (1506. Prága, 
Narodni Galerie) c. festmény, amely először a velencei német kereskedők templomában volt, 
mutatja, hogy a XV-XVI. század fordulójának Mária-kultusza mennyire erős. A domonkos 
rendi, a hitét Bretagne-ben hirdető de Rupe Alán (1428 -1475) 1470-ben alapította a "Szűz 
Mária és Szent Domonkos Társulat”-ot, azaz a Rózsafüzér-társulatot, amely a keresztény 
világban gyorsan népszerűvé vált és elterjedt. A rózsafüzér használatára buzdító társulat 
Sprenger Jakab által 1475-ben Kölnben is megalakid, ezáltal, mint Fábri Bódog kortársa írja: 
"egy régi, szinte feledébe ment ájtatossági gyakorlatot újított fel. ”2'5 Magyarországon a XV. 
század végén jelennek meg a rózsafüzér-testvérületek26

274 DÜRER-t idézi Mittelstadt In: MITTELSTADT, К. (1997) 13. tábla

275 VEREBÉLYIP. (1982) 31-35.

SZÁNTÓ K. (1983) 543.276



106

A természetkép változására utal a festményeken, a könyvekben, a mindennapi használati 
tárgyakon a naturális díszek tömege: a reneszánsz kezdetén nem a kedvelt, kitüntetetten 
szerepeltetett növényeket cserélik át addig felhasználatlan fajokra, hanem a középkor típusos 
növényeinek képi megjelenítése változik meg. Dürer példája mutalja, a természethű ábrázolás 
értéket képvisel. S immár fontosabb, hogy a világi tulajdonságokkal rendelkező, piros ruhájú, 
északiasan szőke hajú277 Mária inkább a környezetnek megfelelő, kontinentális klímában 
otthonosabb, valósághű növények közé - útifű, gyöngyvirág, szőlő és bazsarózsa - telepedjen le 
gyermekét megszoptatni, mint a középkori hagyomány által szentesített, de a megszokott 
környezetben idegenül ható növényi Mária-szimbólumok mellé.

Mindazok számára, akik növénytermesztéssel, állattenyésztéssel, kertészeti munkákkal 
foglalkoztak, avagy akár időnként kint tartózkodtak az immár nem emberidegennek, emberiség- 
ellenesnek tudott természetben, a növényábrázolások olyasfajta valószerűsége, ami a 
műtárgyakon vagy éppen a herbáriumokon tapasztalható volt, azok létrehozóját is hitelesíthette. S 
az ilyen referencialitás a valóság-megismerésben munkálkodókat további eredmények 
felmutatására sarkallhatta.

A régebbi, néhány példányos kéziratok helyébe lépő nyomtatott könyvek elérhetőbbé 
tették az ismereteket az emberek számára. Az élettudománnyal kapcsolatos szakmunkák az 
orvosok, a kertészek s mások számára hozzáférhetőek lettek: a tudomány ilyen formán is 
nyitottabbá változott. A bírálhatóság lehetőségénél egyenlőre fontosabb volt a korábbi ismeretek 
esetlegességeinek kiszűrése.

Plinius és Dioszkoridész gyógynövényei és orvosságai a középkor gyógyításában 
fennmaradtak. Kézirataik mindvégig értéket képviseltek, a növénytermesztést és a növénygyűjtést 
szinte teljességgel meghatározták. A reneszánsz kori ismételt kiadásuk - amely az antik szerzők 
újra felfedezéséhez illeszkedett - a növénytani ismeretek felelevenítését eredményezte - s azt, 
hogy sok növény és szer ismerete és felhasználása amely időközben torzult, korrigálódott. A 
dioszkoridészi eredetű szöveg korszerűbb megjelentetéséhez a könyvkiadás - a nagy 
példányszámot eredményező technika mellett - azzal járult hozzá, hogy lehetőség volt a (az 
egyforma minőséget biztosító) fametszetek sokszorosítására. A két első herbárium, amely a 
Dioszkoridésztől megmaradt szövegek átirataiból készült, élő növényekről előállított rajzok 
alapján, a felsorolt növényeket megmutató fametszetekkel, Otto Brunfels és Hans Weititz 
Herbarum Vivae Eicones-e és Leonhard Fuchs De História Stirpium-a volt.

Mindkét kötet tartalma el is tért azonban az antik példától. Az azonosított fajokról 
korrekt, új leírásra törekedtek a szerzők, amelyek mögött saját, önálló megfigyelések és

“ Természetesen Dürer Máriájának "szőke haja", miként a több késő középkori német-alföldi festő 
Istenanya-ábrázolásán is látható, szintén a természetkép változásának egyik jeleként értelmezhető: a 
környezetben előforduló, leginkább természetes megjelenést választható az ábrázolás tárgyaként. Amíg 
korábban nem kétséges, hogy Isten anyja sötét színkomplexiójú - például a domonkos BARLETT A, G. 
(1571) 173. tájékoztat erről BAXANDALL, M. (1986) 65.: "... szőke volt-e a Szent Szűz vagy fekete? 
ALBERTUS MAGNUS szerint nem volt sem fekete, sem vörös, sem szőke. Ezek a színek önmagukban 
ugyanis bizonyos tökéletlenséget hordoznak. Innen a mondás: "Isten mentsen bennünket egy vörös hajú 
lombardiaitól", vagy "egy szőke spanyoltól" vagy "egy bármilyen hajú belgától". Mária színei minden 
árnyalatot magukban foglalnak, mert az a szép arc, amelyben minden együtt van. Ezért tartják az 
orvosok, hogy egy vörösszőke komplexió akkor a legjobb, ha jelen van egy harmadik szín is, a fekete. El 
kell azonban fogadnunk, mondja Albertus, hogy a Szent Szűz komplexiója mégis inkább a sötét felé 
hajlott. A feltételezésnek három oka van - először, hogy a szidok komplexiója sötét és a Szűzanya zsidó 
nő volt; másodszor, hinnünk kell a tanúbizonyságnak, és Szent Lukács három képet is festett róla, 
amelyek ma Rómában, Loretóban és Bolognában láthatók, s mindhárom képmás barnás árnyalatú; 
harmadszor, az affinitás szempontja: a fiú anyjára hasonlít és viszont: Jézus barna volt..." - s tehát úgy 
is ábrázolandó, immár vagy nem fontos a haj eredeti színének kérdése, vagy nem kell a kánonokat 
betartani.



107

tapasztalatok húzódtak meg. Dioszkoridész mintegy 700 növényt278 sorol fel, amelyek között szép 
számmal léteztek ismeretlenek: részben, mert ő a mediterráneumban ismerteket szedte össze, s 
ezek az északibb területeken nem váltak ismertekké, mert sem nem honosak, sem pedig nem 
jutottak oda a kertészeti eljárások által, részben pedig azért mert pontos nevezéktan és leírás híján 
elkallódtak és identifikálhatatlanokká váltak. A két gyógynövénykönyv számba vette, mely fajok 
ismerete és fölhasználása egzisztál tovább - s lehetőség nyílt arra, hogy az eltűnt fajokat 
megkeressék és a gyógyításba visszahelyezzék.

A két szerző példát adott azzal is, hogy olyan növényeket vettek fel a könyveikbe, 
amelyek nem szerepeltek a mintaként kezelt munkában. Ezeket a fajokat azon elvek szerint 
mutatták be, amelyek érvényesek voltak a dioszkoridészi eredetiben szereplőkre is - s így mintegy 
klasszicizálták az újakat.

A Dioszkoridész alapján kezdődő gyógynövény-azonosító láz hosszú ideig tartott - és az 
európai tudomány számára sok új növény ismeretét eredményezte. Az utazók, a felfedezők és a 
diplomaták feladatuknak érezték az ismeretlen növények hazajuttatását és szaporítását éppúgy, 
mint antik eredetű kéziratok megvásárlását. Busbecq, Ferdinánd császár konstantinápolyi 
nagykövete, aki az első nárcisz és tulipánhagymákat küldte Clusiusnak, 1569-ben megvásárolt 
egy, a II. Maximilian által 512-ben illusztráltatott, az I. századi - eredeti - szöveget tartalmazó 
De Materia Medica-t, amelyet ma a Codex Vindobonensis néven Bécsben találhatunk.

E munkálkodás a növények gyűjtését és valamiféle rendszerezését eredményezte. S 
mindez a gyógyászati felhasználás mentén, az empíriára támaszkodva és enciklopédikus jelleggel 
történt - s tartott lényegében a felvilágosodás korában kialakuló Linné-féle (mesterséges 
szisztematizáláson alapuló, de a természetes rendszer kifejlődését lehetővé tevő) rendszertanig.

Az újonnan leírt és bemutatott fajok száma napról napra növekedett, és ez a növények 
néhány új felhasználását eredményezte. A felfedezett növények - amelyek immár nem csak a 
mediterráneumból származnak, hanem a Európa teljes területéről sőt a szomszédos kontinensek 
elérhető vidékeiről - java részében nem voltak azonosíthatóak Dioszkoridész fajaival, így 
alkalmatlannak bizonyultak arra, amiért felfedező útra indultak orvosok és műkedvelő 
botanikusok; hogy gyógynövényekké váljanak. Az egzotikus fajok nagyobb része gyűjteményekbe 
került. Ha a magánkertek élő növényekből kialakított kerti gyűjteményeibe, akkor már azért, mert 
szépnek, dekoratívnak, feltűnően érdekes - fizikai - tulajdonságúnak találták őket. A szépség, 
mint a kiválasztás és a termesztés oka, ekkor először függetlenül a praktikus jellegűektől - de 
mintegy ennek a megfordítottja is igaz lesz: a szépség keresése és fölhasználása gyakorlatias 
magy arázatot kap. A táplálékforrásul szolgáló növények és a gyógynövények közül a 
dísznövények határozottan leválnak így, hogy a természeti világ iránt felébredt a reneszánsz 
kíváncsiság. A reneszánsz kor embere azt is vallja, hogy a természeti világban megnyilvánuló 
szépség az ő saját gy önyörködtetésére, mi több hasznára rendeltetett; az önmagában álló szépség 
- akár egy növényé, vagy a növényekből formált kerté - gyönyörforrás lehet. A természetben való 
szépség fölfedezésének vágya is indokolja a megismerés szándékát.

Carolus Clusius, a kezdetben jogásznak készülő, majd a montpellier-i egyetemen 
Guillaume Rondelet280 (1507 -1566) tanítványaként orvoslást tanuló, Európa minden táját bejáró 
növénytani fölfedező és gyűjtő, aki az új világból érkező fajok felé éppen olyan érdeklődéssel

279

278 összevetésként: "Hippokratész például mintegy 200 gyógynövényről tud. A Szusruta vagy 
nyolcszázat ír le. ... az arab tudósok írtak le kétezer olyan növényt, amelyekről nem tud Dioszkoridész. 
Az Ibn Színánál és az arab orvosoknál emlegetett 2600 orvosságból 1400 növényi eredetű." PETROV, 
В. D. (1982) 140.

279 А XVIII. században, amikor még mindig hiányzott közel 300 dioszkoridészi növény, a felfedező 
körútra induló oxfordi botanika professzor, John Sibthorp először Bécsbe utazott, hogy megnézze a 
Codex anyagát, hogy annak segítségével tudja majd a hiányzó fajokat Görögországban azonosítani.

280 Rondelet doktor Rabelais barátja: a Gargantua és Pantagruel Rondilis-ának mintája.



108

fordul, mint a gombákhoz, a szakkönyveket ugyanazzal a szorgalommal tanulmányozza, mint 
fordítja azokat franciára vagy éppen latinra, vagy segíti a leidcni botanikai gyűjtemény munkáját. 
Opera Omnia Rariorum Plantarum História (1601) című utolsó munkájában némely kedves 
növényének a szépségét hangsúlyozta.281 A leideni Hortus Academicus kőbe vésett, a 
látogatóknak szóló felirata arra utal, hogy a virágágyások új, szépségük okán kiültetett növényeit 
(s ott látható volt a tulipán, az orgona, a sarkantyúvirág vagy a büdöske) igen gyakran 
letördelték, levágták, a földből kiásva ellopták.282 Parkinson könyve pedig (Paradisi in Sole: 
Paradisus Terrestris, 1629), amelynek illusztrációit Agnes Arber készítette, a rendezett kert 
növényi szépségét tekinti alapvetőnek283.

12. ábra: Parkinson 1629-ben kiadott kertészeti gyűjteménye, Parkinson Paradisi in Sole: 
Paradisus Terrestris kötetének címlapja. A kötet felsorolja a legújabban fölfedezett és 
kertészeti használatba ajánlható szép fajokat éppúgy, mint a hagyományosakat. A paradicsom 
és a park szavak összjátéka. a címlapon bemutatott fajok - a turbánliliomtól a ciklámenig, az 
ananásztól a fára tekeredő kúszórózsáig - a növényi szépséggel nyújtott önfeledtséget és 
harmóniát előlegezik

A megismert és áttelepített fajok felhasználásának a kertbe való beillesztés csak ez egyik 
módja volt - de ebben is kimutatható a növény használatának okaként annak szépsége. Az 
emögött terebélyesedő növénykereskedelem, az arra épülő díszkertészet is ott kell hogy legyen, 
ami előállítja a mindennapi igényeknek megfelelő mennyiségben a növényi anyagot. És persze, 
ehhez a munkához szükség van új és új botanikai expedíciókra és a felfedezett fajok otthoni 
termesztőire, valamint a speciális képzettségű szakemberekre is.

Az új fajok vizsgálatát lehetővé teszik a tudományos jellegű gyűjtemények, amilyenek az 
egyetemek orvosi fakultásai mellett kialakított botanikus kertek s a személyekhez kötődő 
magánkollekciók, például a préselt és szárított anyagokat, a növényrészeket felsorakozatók vagy 
éppen a növények tudományos feldolgozását segítők. Luca Ghini volt valószínűleg az első, aki 
szárított és préselt növényeket ragasztott papírra - s az első így tartósított gyűjteményt hozta 
létre, mintegy 300 faj egyedéből.

A botanika fejlődését a növények gyógyászatban való hasznosítása serkentette, s a 
vizsgálati élő anyag bemutatására szerveztek gyűjteményeket, Luca Ghini 1528-ban létrehozott 
bolognai magán gyógynövény-gyűjteményét285 követően, 1545-ben először Padovában286 és 
Pisában jöttek létre egyetemi kertek. Egymás után alapították a botanikus kerteket. Leidenben 
1587-ben. Montpellierben 1593-ban. Oxfordban 1621-ben s Párizsban (a Jardin du Rov-t) 1625- 
1636-ban. A kortársi kertek szerint alakuló botanikai gyűjteményeket új szempontok szerint

:x4

281 HOBHOUSE, P. (1992) 118.

282 HOBHOUSE, P. (1992) 119.

283 Agostino del Riccio (1590) és TAEGIO, B. (1559) már írnak a díszvirágok és a hagyományos 
virágok közötti különbségről illetve a díszkertről.

284 Ez új módszert a botanikusok és a műkedvelők népszerűsítették tovább. Felix Platter (aki 1554-ben 
Montpellierben tanult) herbáriumából (mely később Brunfelshez került, s amelyet 1930-ban fedeztek fel 
újra), az írja Montaigne 1580-ban: "Más munkái mellett elkészített egy könyvet... ahelyett hogy a többi 
botanikushoz hasonlóan a természethű színekkel lefestette volna a növényeket, ügyesen és gondosan 
papírra ragasztotta azokat, úgy, hogy a legkisebb levelet és szárat is láthatóvá tette ..." HOBHOUSE, P. 
(1992) 103.

285 HOBHOUSE. P. (1992) 117.

286 1591-ben 1168 növény szerepel a katalógusában. HOBHOUSE, P. (1992) 125.



109

átalakították: a nevelt növényeket listázták (a pisai 620 növényfajt pl. Ulisse Aldrovani, 1549- 
ben2S7), később csoportosították, mint például a padovait, amelyben a kertet, a föld négy ismert 
kontinensének megfelelően negyedelték, és azokba, hiszen a teremtés által így indokolt, az 
előfordulási helynek megfelelően ültették a fajokat. Máshol ezt a rendszert finomították, vagy 
éppen név alapján helyezték el a különböző növényeket.

A tudományosság lehetősége leginkább a botanikus kertek megjelenésében látszik: itt 
mindenképpen ki kellett lépni a klasszikus tudás keretei közül. A haszonkertekkel, a 
magánparkokkal, a dísznövényekkel teleültetett kertekkel szemben bármely újonnan megtalált 
(vagy inkább kiválasztott) fajt begyűjthettek s vizsgálhattak. A fajok számontartása rendszerezési 
problémákat vetett fel. Leon Battista Alberti elképzelése szerint a kertben mindent össze kell 
gyűjteni és rendszerezni, hogy az a tudás forrása legyen: a rendszerezés egyik módja lesz a 
meglévő fajok katalógusba szedése és kiadása, nem egyszer azzal a dátummal, amikor az 
élőlények ismertté váltak. (John Gerard 1597-es Herbáriumában az általa ismert valamennyi 
termesztett növényt felsorolja, s följegyzi a kultúrába kerülés dátumát is. Az illusztrációk Jacobus 
Theodorus Tabemaemontanus munkájából származnak.)

A kertészeti gyűjtemény anyagát kínáló növénykatalógusok, a florilegiumok 
népszerűségét a kertészeti vállalkozások bőséges növényajánlata és a könyvek gazdag 
illusztrációja okozza. A nagyobb magángyűjtemények is megteremtik saját katalógusaikat. E 
könyvek illusztrációit rézbe metszették vagy más grafikai technikákkal készítették, mindez jobban 
szolgálta az ábrázolt virágok és növények bemutatását. Bekövetkezett a botanikai szerepet játszó 
herbáriumok és a kertészeti bemutatást célzó florilegiumok elkülönülése.

A nem tudományos igényű, a mindennapi életben való felhasználásában jobban kezelhető 
rendszerezésnek is egész garmadája alakult ki. Ilyen, a már említett medicinális könyveké, 
amelyek betegségek vagy a növények felhasználhatósága szerint teremtenek rendet, avagy a 
szimbolikus jelentés alapján összesítenek. Aplatearius egészségügyi könyvében a rózsa és a 
Salamonpecsét azért kerülhetett egy oldalra, mert mindkettő az Istenanyával volt kapcsolatban.

288

13. ábra: Platearius eredetileg XI. században, az első európai orvosi iskolában készült Livredes 
Simples medicines könyvének XVI. századi illusztrációja

14. ábra: Egészen különösen ábrázolja a festő Flórát egy miniatűrön: a pogány istennő testére 
botanikailag is meghatározható virágzó növények vannak tetoválva, például a tulipán, a kis- 
Azsiából származó nőszirom-faj (Iris susiana) vagy a perui csodatölcsér (Mirabilis jalapa). 
Flora, aki már nem csak a mediterráneum növényeinek istennője, teste szépségét sem leplezi el, 
meztelenül áll, bőrének ábráit, mint a nem régen felfedezett amerikai bennszülöttekét, színes 
festékekből készítették (Jacques Le Moyne de Morgues: Young daugther of the Piets, 1585-158S 
körül, Yales Center for British Art)

A botanikai gyűjtemények kialakulását ugyanazzal az enciklopédikus törekvéssel lehet 
indokolni, amely a gyógynövények keresésére sarkallta a korai botanikusokat. A szárított 
növények kollekciójával, még ha csak egy-egy területen is, mint például valamelyik kert 
növényállományának bemutatásában, teljességre törekszenek a készítők. A botanikus kertek 
szerkezetükben a világ teljességét, összetettségét és részletgazdagságát jelzik, ahol minden, ami 
élő létező, helyet kell hogy kapjon, függetlenül attól, hogy az ember felhasználja-e vagy sem. E 
gyűjtemények az ázsiai és az amerikai fajokkal napról napra gazdagodnak. A magánkertekbe való 
dísznövények teljes fajgazdagságukban majd csak a következő századok Angliájában

287 HOBHOUSE, P. (1992) 103.

288 Oxfordban a földrajzi elhelyezkedést többszörös kód segítségével bontották tovább. HOBHOUSE, P. 
(1992) 119.



по

mutatkoznak meg - a Tradescant család289 jóvoltából mindezt az teszi lehetővé, hogy a terület 
klímája megfelel a legváltozatosabb származási helyről érkezett növényanyag életben tartásához.

Az enciklopédikus igény egyik sajátossága, hogy a botanikai, kertészeti vagy éppen az 
anatómiai290 kiadványok a megelőző fontos vagy fontosabb szakmunkákat esetenként akár még 
teljes egészében is magukban foglalták. A hosszas idézet, a kompiláció, a hagyományos tartalom 
új nyelvi formába öltöztetése természetes eljárása e kor szerzőinek is. S ez, miközben biztosítja a 
régi és elfeledett, ismét fölfedezett, netán lefordított antik szerzők munkáinak a felszínre kerülését 
és hatását, a tradícióknak megfelelő tudás konzerválását is jelenti (ezt a medicinális ismeretektől 
éppenséggel elvárták), erősen csökkenti a változtatásra való törekvést, az új ismeretek önálló 
rendszerbe való foglalását. A botanikai, így a rózsákra vonatkozó szövegek herbáriumról 
herbáriumba való vándorlásával, s csekélyke változásaival együtt járnak az illusztrációk 
mozgásai is. Miként a dioszkoridészi szövegek átvándoroltak Brunfels és Fuchs herbáriumaiba 
(majd onnan tovább), úgy épül be a Clusius által 1557-ben franciára fordított Dodoens 
Cruydeboeck-ja Gerald Herbal-jába - benne a dioszkoridészi szövegekkel. William Turner az 
angliai növényekhez kommentárokat fűző New Herball-ját (1551) Fuchs metszetei kísérik. 
Gerald művét Thomas Johnson javítja és változtatja - és 2766 az antwerpeni Plantin készletéből 
való új fametszettel egészíti ki.291 Dodoens, Lobelius és Clusius könyveinek fametszeteihez 
egyként Pierre van der Borcht (1545 -1608) festményei szolgáltak alapokkal - amelyeket 
Cristopher Plantin gyűjtött össze292 Antwerpenben. Gesner ábráit Camerarius használja föl, de 
Gesner fametszetei Matthioli (aki Luca Chini gyűjteményi anyagát is megkapta) számára is 
alkalmas illusztrációknak bizonyultak.

А XVI. század végével, azáltal, hogy Lobélius leírta és ábrákkal kiegészítve közzétette, 
botanikailag hivatkozhatóvá vált a R. gallica, a R. canina, a R centifolia, a R. cinnamomea, a R. 
eglanteria, a R. foetida, a R. moscata valamint a R. spinosissima. Ez utóbbi illusztráció 
pontatlan, a szakleírása korrekt, a R. moschata három fajtájának metszete sem bizonyult 
tökéletesnek: leginkább a R arvensist idézik. A lobéliusi fajok között nem szerepel a R. alba 
(Tabemaemontanus 1590-ben fogja ismertetni) és a R. damascena sem (amelyet gerard 1597-ben 
mutat be).

A szöveges és a képi idézések - gátlástalanságnak is tekinthető - alkalmazása, amely a 
szerzői tudás hitelesítésére is szolgál, jelzi, hogy igény van a nagy, a mindent magába foglaló és 
helyére tevő szellemi-gyakorlati struktúrára, amelyben megmutatkozhat a világ harmonikus, 
áttekinthető, megérthető - és szép!-nek látható - elrendezettsége.

Az organikus világkép leírására való törekvés következménye ez a szándék. E világkép, 
bár arisztotelészi és platonikus eredetet mutat, ennek következtében dualisztikus, a részek azonos 
szerkezetbe való beillesztése a kereszténység évezredes munkájának köszönhető - s valójában 
annak teljessége a skolasztikusok munkája, s már a XII-XIII. századdal megmutatkozhatott. E 
világkép szintjei között - mivel a világot egységes világszellem tölti ki - kapcsolatok vannak, a 
részek között analógiákban mutatkozó összefüggések léteznek, s ezzel pontosan leírható a 
láncolat valamennyi alkotója és annak szerepe s működése.

E különösen bonyolult szerkezetű, de mégis áttekinthető és értelmezhető - legutóbb Dante 
által megénekelt - világképpel strukturálisan megegyezik a reneszánsz világképe: egyetlen

289 John Tradescant volt az, aki 1610-1615 között káposztarózsát gyűjtött Hollandiában a saját kertje 
számára, aki Oroszországból Rosa aciculatis-t, a fiatalabb J. Tradescant pedig a R. virginiata-t hozza be. 
HOBHOUSE, P. (1992) 127.

290 Az anatómiai jellegű kiadványok szövegei és illusztrációi a botanikaihoz hasonlóan vándorolnak - 
sokszor a forrás megjelölése nélkül is - könyvről könyvbe. Bár ez a tudás kollektív jellegét mutatja, a 
szerzőség vagy a szerzőség látszatának fenntartása általánosan jellemző a reneszánsz tudósokra.

291 HOBHOUSE, P. (1992) 121.

292 HOBHOUSE, P. (1992) 103.



Ill

aprónak látszó különbség azonban van. Ezek szerint a Lények létrája, avagy A létezés 
(homéroszi) arany lánca nem rögzíti megváltoztathatatlan módon az ember világban betöltött 
helyét (valahol a Csillagvilág Hold- és az Ásványvilág Állatok-lépcsőfoka között). A reneszánsz 
elképzelés szerint - a firenzei Pico della Mirandola (1463 -1494) fejti ki ezt Az ember 
méltóságáról című munkájában 
egyénisége, élete és tudása által meghatározottan.

A reneszánsz a középkor organikus világképének átértelmezését s azt a törekvést, hogy c 
rendszert a maga végtelen gazdagságában is láthatóvá és megérthetővé tegye, csak enciklopédikus 
igénnyel és a polihisztorság ebből következő igényével teljesíthette. S a rendszerező munka az 
emberre hárul, ami nem mond ellent sem az ember feladatáról, sem az ember helyéről vallott 
nézetek. Az emberközpontúság egyik megnyilvánulási lehetőségének tekinthető.

S az a belső ellentmondás, amikor a botanikusok valamennyi létező fajt le kívánják írni és 
rajzolni, és valamilyen gyűjteménybe próbálják helyezni (ezek a gyűjtemények épp úgy helyet 
szolgáltatnak az ásványoknak, az állatoknak, mint a habókosság megnyilvánulási formáinak), és 
igyekszenek megmutatni a létezők összességét, miközben a részek megvizsgálását is fontosnak 
tartják, az enciklopédikus szemlélet sajátosságát mutatja meg. Amint ez az oka annak is, hogy 
azonos mérték szerint ítéltetnek meg az eltérő tulajdonságú részek: így például a rózsahasználatot 
fenntartó medicinális eljárások, az ekkortájt ismét népszerűvé váló rózsafuzér-ünnepek vagy a 
kereszténység alakjaihoz fűződő mondák és a rózsával kapcsolatos jelképek fenntartják ugyan, és 
megengedik az új - botanikai - jelentés kialakulását, de csupán az enciklopédikusság az, ami 
képes azokat egységben látni és láttatni.

293 az ember képes ezeken a grádicsokon fel és le vándorolni -

293 Pico della Mirandola: Az ember méltóságáról, 1487. In: SZŐNYI Gy. E. (1984.) 78.



112

2. Rózsák a kertekben

Boccaccio kertleírásában oly vonások is megtalálhatóak, amelyek a reneszánsz kertek 
sajátosságai közé tartoznak: egyenes "utak húzódtak" benne s "az utakat pedig oldalt véges végig 
fehér és piros rózsák és jázminok lugasa szegte", "virág volt" az ágyásokban,"... de nincs 
egyetlen nemesebb fajta sem. mely a mi égövünk alatt tenyészik, hogy ne lett volna ott nagy 
bőségben", a kert közepét - ahol pedig "vakító fehér márványból csodálatos faragott képekkel 
ékes szökőkút" emelkedik - a korábbról nem használt "narancs- és citromfák"”94 állják körül. A 
reneszánsz kertek az egzotikus tájakról bekerülő, virágjukkal díszítő hatású növények 
gyűjtőhelyei voltak, amelyek ápolásához komoly kertészeti tudás és kitartóan figyelmes munka is 
szükségeltetett: e növényeket a tehetősebbek Európa-szerte cserélgették és ajándékozták, s a 
nagyobb gyűjtemények (amelyek számára akár külön felfedező utakon keresték a növényeket - az 
őrzött fajokat katalógusokban sorolták fel. A szépség- és a természetkedvelés eredményesen 
szolgálta egymást. E kertekben - a XVI. század végére - teljesen elkülönültek a dísznövényektől 
a gyógynövények és a táplálkozási céllal neveltek, s a díszítő céllal bekerültek között a vad, 
közönségesebb fajoknak sem jutott szerep. Az európai vad rózsafajok díszkerteken belüli 
használatára nincs utalás, a kertművelésbe régen bevont s az amerikai és a keleti fajok pedig 
kedvelt dísznövényekként szerepelnek. A reneszánszban a virágok és egyéb díszítő növények - a 
magánkertek számára folytatott intenzív kereskedés mutatja ezt - mindennapi használati tárggyá 
válhattak.

A fás szárral nem rendelkező virágos növények ágyásokba rendeződtek, mégpedig úgy, 
hogy minden évszakban díszes maradjon a tenvészterület. A zöldségek, gyümölcsök és 
gyógynövények külön helyre, elkerített területre kerültek. A klasszikus arányok szerint alakított 
díszkertben ösvények és utak vezettek, s ezek a kert - egyébként négyzetes - szerkezetét is 
erősítették, hiszen az épületet - amelynek magasabban elhelyezkedő szobáiból, teraszairól lehetett 
csak látni a virágágyásokkal előállított, hétről hétre változó színekből álló mintázatot - és a kertet 
formailag számos kapcsolat tartotta egybe. Az épületnek és a kertnek azonos volt a 
szimmetriatengelye, a kert formái a homlokzat egyes formáit ismételték, a domboldalon álló 
villából a lejtőn alant húzódó kertre rá lehet látni, a tér közepe hangsúlyozott: medencével, 
szökőkúttal, átellenes ponton pedig lezárja valami a látványt, rács, szobor, építmény - esetleg 
maga a kiválasztott és alakított táj. A főtengely oldalán álló terek a középen tapasztalható 
látványt erősítik, a dézsás növények, a szobrok, a kerti építmények, fülkék, nyírott sövények és 
fák geometrikusán is ennek megfelelően helyezkednek el.

A reneszánsz kertek, amelyek az ókori kertek - például ifjabb Pliniusénak - mintájára 
alakítottak, itáliai virágkora a XVI. századra esik. Ekkor már építészek és szobrászok 
közreműködésével hatalmas díszkertek létesültek, s teraszok, lépcsők és korlátok, növénylugasok 
és pergolák, tavak és barlangok teszik változatosabbá, szebbé és élvezetesebbé a területet és a 
látványt. A kertet melléktengelyek osztják tovább. A kert a művészet és a természet 
kapcsolódásának a lehetőségét kínálja. A monumentális méretek, szín- és felülethatások, a 
szerkezetek és a formák, az élőlények természeti együttessé szerveződnek, amelyen 
megtapasztalható az ember alakító munkája is - a teremtett rendszer egyben a világ rendszerét 
mutatja fel a kertben élőknek.

A szerkezeti elemeket a tervezők sokféle eljárással erősítik meg: az ösvényeket 
kavicsolják, a sorba ültetett fácskákat és bokrokat nyesik, lombkoronájukból falat nevelnek, 
szélfogó, illatozó, árnyékot adó élénk színű sövényeket nevelnek rózsákból, gránátalmafákból. A 
kertészek a rácsra felfutó növényekkel épp úgy, mint a kertet körbefutó - gyümölcsfákból, 
tölgyből, s mint annak idején Crescentius a kisembereknek javasolta: vadrózsákból, somból álló - 
sövényekkel a korábbi kertfalakat igyekeznek pótolni.

294 BOCCACCIO (1975)



113

Az antik villákhoz való visszanvúlást Leon Battista Alberti (1404 к. - 1472) firenzei 
építész javasolja a De aedificatoria (1452) című munkájában. Alberti a Rucellai család számára 
tervezett villa köré épült kertben a pliniusi villáról alkotott elképzelése szerint jár el, 
puszpángsövény növekedik benne és rózsa, a tulajdonos neve növényekből formázva olvasható, 
szobrok állnak, pergola is van. Alberti elméletének hatása látható Francesco Colonna antik 
épületromokat, szőlővel és rózsával befúttatott lugasokat és pergolákat tartalmazó képzeletbeli - 
ideális - kertjén is, amelyről a Hypnerotomachia Poliphili-ben, a Velencében 1499-ben megjelent 
allegorikus történetben olvashatunk. Az álomtörténet Poliphilus ifiúnak Polia nimfa iránti 
szerelmét mutatja be a különböző helyszíneken, a ciprusok szegélyezte úton megközelíthető 
palotában éppúgy, miként a kör alakú Cythera-szigeten. E sziget húsz, szabályosan kialakított 
részében rózsák, jázminok, folyondárok nőnek, a csatornát citrom és narancsfák szegélyezik, a 
rózsakertben azok a rózsafélék nőnek, amelyet Plinius a História naturalis-ban leírt, az illatos 
olaj-, a káposzta- (Provance-), a százszirmú rózsák, s a campaniai Paestrum évente kétszer 
virágzó rózsái.295 A négyszögletes ágyásokban dézsában álló, nyírott formájú bokrok, és 
szabadba ültetett virágok élnek, a parcellák között vízfelületek, fák fölé magasodó rózsabokrok, 
oszlopok találhatóak - minden úgy, amilyen a XVII. századi Versailles-ben lesz majd látható.

15. ábra: Két fametszet a Colonna Hypnerotomachia Poliphili-ből. A munka nem csak az olasz, 
de a francia és az angol kertek kialakítására is hatással volt. Az ezoterikus olvasmány nagy 
népszerűségnek örvendett, írók és festők, bölcselők és építészek hivatkoznak rá, s van aki 
alkimikus tanácsokat vél kiolvasni belőle. Mások Tiziano Égi és földi szerelem festményét e 
kiadvány illusztrációjának tudják

Colonna elképzelései a következő századok azon kertjeiben, ahol mitológiai allegóriák, 
hús barlangok és növényi labirintusok296, elvarázsolt kertek készülnek, a valóságban is 
megvalósulhattak (előbb a kertek félre eső helyén, majd a kertek középpontjában is). A manierista 
művészek munkáikhoz mintát találtak bennük: a bölcseleti-szellemi és a kertészeti-érzékszervi 
inspirációkhoz egyazon terepet, allegorikusán értelmezhető, vadonszerűbb parkot találtak.

A művészek által tervezett főúri díszkertekben, amilyen a Villa Medici, a Villa Castello, 
a firenzei Boboli, a Villa Lanté, a Villa d'Este, a rózsáknak, bármilyen formában is nőnek s 
bárhonnan is származnak, csakis az a feladatuk, hogy illatuk, színük (köztük immár újak is: a 
sárgák), szépségük, nagy viráguk és dekoratív formájuk - akár tövekként akár tömegesen - 
érvényesülhessen. Ezeknek a rózsáknak egyetlen szerep jut: a vidáman nagyvonalú díszítésé.

Azonban a rózsához korábban kötődő többi funkció is megmarad. A herbáriumok, 
amelyek szerveződését az ember (és az állatok) gyógyászati igényei szerint alakított, még hosszú 
ideig felkínálják receptúráikat és enciklopédikus módon összegyűjtött tapasztalatokra hivatkoznak 
javallataik többjénél. E népszerű kiadványok - és a kertészeti munkák kertépítésre vonatkozó 
utasításai -mindenképpen biztosították azt. hogy a nemesi, kisnemesi, polgári kertek 
gyógynövényes részében vagy annak hiányában, még ha szegélynövényként is, a kert valamely 
részében legyen ültetve rózsa - s innen származott az otthoni beteggondozás vagy az 
egészségőrzés részére a nyersanyag. Természetesen az egyetemek mellé épült botanikus kertek, az 
orvosok által létesített orvosi kertek medicina-forrásaként mindenkor megtalálhatóak a rózsák. A 
rózsa táplálkozási szerepei közül továbbra is megmarad a virágszirmokkal illetve az illóolajával 
való ételillatosítás, színezés és az ecetkészítés, s a tisztálkodásban, a fertőtlenítésben pedig a 
rózsadesztillátum alkalmazás.

295 HOBHOUSE. P. (1992) 140.

296 A Fuggerek 1580-ban telepített kertjében 750 rózsatő volt található, míg a Padovában tanult 
Laurentius Scholz virágoskertjében (amely a kertje negyede, a konyhakertje, a bokrai és a fiivészkertje 
mellett) "ritka, sárga eglanteriának nevezett rózsa, mely egyenesen Veronából jött" mellett egy 
rózsasövényből készített labirintus is található volt. - idézet a forrást meg nem nevező TERGIT. G. 
(1969) 11L



114

Stirling János, a magyarországi reneszánsz kerteket taglaló alapvető munkájában“97 a 
mohácsi csatavesztéstől, 1526-tól az XVII. század végéig tekinti át és értelmezi a forrásokat: 
éppen azt az időszakot, amelyben, az ország széttagoltságából következően többféle eredetű hatás 
éri a honi kertművességet. Amíg a XV. században a reneszánsz szellemisége csak a főúri, s 
mindenek előtt a főpapi építkezéseken hagy nyomot, a XVI. században a középnemesség és a 
német polgárság körében is megjelenik, később pedig a kisnemesség köre sem zárkózhat el előle 
(ez nagyjából az ellenreformáción alapuló korai barokk templomok építésével egyidejűsíthető).

S hogy a felvidéki, a nyugat-dunántúli és az erdélyi, elkülönülő területeken azonos 
kertészeti tudás, valamint azzal összefüggést mutató rózsahasználati mód mutatható ki, az a 
régebbi és azonos eredetre utal - s arra. hogy ezt a frissiben beszűrődő kortársi európai hatások 
nem rombolják. Az itáliai hatást jelző XVI. századi nyugat-magyarországi, védelmi rendszerű 
várépítkezéshez s a felvidéki és az erdélyi védelmi jellegű-, valamint udvarház- és 
kastélyépítkezéshez kötődő kertekben, ami a rózsák telepítésének tényét jelenti - nem mutatkozik
különbség.

Noha a humanisták által létrehozott nyugat-magyarországi kertekről nincs leírás, a 
kertkultúra gazdagságát nagyszámú és feldolgozott adat bizonyítja.298 A nyugat-európai minta 
szerint megújuló virágszedés és koszorúkötés éppúgy indokolja az e kertekben termelt növények 
cseréjét, mint a szaporítóanyag-igény. A Battyánvak birtokán, ahol Clusius is dolgozott, s 
megtalálta és széles dísznövénykedvelő körbe is bevezette a sásliliomot (Hemerocallis flava), s 
ahol a természettudományban járatos, reformáció miatt oda menekült szakemberek - Beythe 
István és András - is dolgoznak s körük hatása tovább sugárzik, például Melius Péterre“99, 
bizonyosan szokásos volt a virágok koszorúban való felhasználása s a nők és a férfiak fejének 
koszorúval való ékesítése. 1564-ben írott levelében Országh Magdolna Batthyány Kristóftól 
vörös rózsát, szegfűt és még más virágokat kér, mert "Az lányok koszorút örömest viselnek; az 
féle füvekkel és virágokkal pedig nem igen bőven vagyaink.
Esterházy Miklós is így íija feleségének301 : "Én, édes hugomasszony, noha akkor még nem 
tudtam, kinek csinálom, de igen szép kertet készítettem, Isten úgy akarván kegyelmedért, kiben 
igen nyílnak a rózsák és egyéb virágok, melynek szedésére akarnám, hogy haza sietne 
kegyelmed."

»300 De Kismartonról 1624-ben

A koszorúkötés szokásához, amelyet legutóbb a középkori udvari életből átvevő, s azt 
tovább világiasító reneszánsz, mint a mulatság egyik lehetőségét kedvvel népszerűsít, néha a 
Herbáriumok is adnak tanácsokat - nem egyszer az antik példára. Pliniusra hagyatkozva, miként 
Ruellius302 (1536). 1569-ben Rembertus Dodonaeus (=Dodoens) fametszetekkel illusztrált külön 
könyvet ír a koszorúkötésre alkalmas növényekről303. Melius Péter Herbáriuma is tartalmaz 
koszorúkötési utalásokat. Az ellenreformáció e világias szokást katolizálni igyekszik, amikor a 
rózsafüzér-társulatokat alapítva a Máriához kötött rózsafiizér használatát szorgalmazza avagy 
amikor a keresztény alakokhoz kapcsolt növényi szimbólumok segítségével erkölcsies jellegű

297 STIRLING J. (1996)

298 STIRLING (1996) 21-31.

299 SZABÓ T. A (1979)

TAKÁTS S. (é. n.): 233 közli A Batthyány-család Körmendi levéltára. Mioss. 1564. március 16. In: 
STIRLING (1996.) 23.
300

301 RAPAICS R. (1940): 71, a forrás megnevezése nélkül közli

302 RUELLIUS, J. (1536)

303 DODONAEUS, R. (1569)



115

virágnyelvet népszerűsít. Lucas Martini 1581-ben3M húsz, képen is bemutatott növényt - köztük 
a rózsát - nevez meg a koszorú fonásra alkalmasnak, s kötete a barokk virágszimbólum- 
magyarázó kiadványok sorát előlegezi. Martini erkölcsnevelő munkája hamarosan magyar 
nyelven s újjáalkotott metszetekkel is megjelenik. Péchy Simon305 fordításába a német nyomatok 
alapján metszett képek kerülnek, a gyermekek neve azonban magyarul olvasható. Az 1591-ben 
kiadott A keresztyén szüzeknek tisztességes koszorúja az első magyar munka, amely 
teljességében felsorolja az erényesnek tekintendő koszorúkötésben használható növényeket. 
Mindkét kiadvány fajlistája középkori jellegű, még ha a reneszánsz kedvelt növényeivé is válnak 
e fajok, ámbár az újonnan felfedezett büdöske (Tagetes patulus) is közéjük kerül. Péchy Simon 
értelmezésében a büdöske (=borsoló szekfü) a testnek és a ruhának tisztán való tartására, a rózsa 
pedig a szemérmetességnek és a tökéletességnek a jelölésére szolgál.

16. ábra: Egykorú rézmetszet a kismartoni Esterházy-kastélyról (1697)

17. ábra. A Péchy Simon által fordított Martini- féle Keresztény szüzek erkölcs tani munka a 
koszorúkötés gyakorlatát visszavezeti a katolicizmus szokásai közé, s allegorikus, a 
középkorihoz hasonló jelentést ad ismét neki. Az ábrák egyes jellegükben a középkori 
füveskertekre illetve a hortus conclusura emlékeztetnek.

Az erdélyi és a felvidéki nemesség kultúrájában is ott szerepel a - több célból tartott - 
rózsa kertészeti művelése. A bokor- és a lugasozható rózsák tövei a legkülönbözőbb 
kerttípusokban - veteményesben (akár zöldséges, akár virágos), füves (az orvosi és a szénás) 
kertben, a gyümölcsösben és a diszkért jellegű gyümölcsösben, a gazdasági jellegű kertekben 
(méhes, csűrös) s egyéb, a telektípustól függő, kiemelt jelentőségű pontokon (filagória. tópart, 
dombhát) - előfordulnak, és ez is jelöli, hogy e telepítmények funkciója sokszor keveredik, hiszen 
egyedi körülményektől függően nem is lehetett mindig indokolt a kert céljának a tisztázása. 
Stirling306 adatainak többsége a birtokösszeírásokból és a hagy atéki leltárakból származik, 
részletesebb kertleírást ezek sem szolgáltatnak. De hogy a fellelt rózsáknak kiemelt jelentősége 
lehetett, azt jelzi, hogy az összeírok éppen a rózsákkal jelölnek egy-egy helyet.

A több udvaros, több kertes brökeosi kúria017 1655-ös összeírásában a virágoskertben 2 
db rózsatő megjelölését is indokoltnak találták, miközben a "régi veteményes kert"-ben 22 
táblában nő a rózsa. A "rósa tő 2" szerepe egészen nyilvánvalóan más. hiszen már díszítő szerepe 
van, mint a gazdasági jellegű kertben, nyersanyagként termesztett - s feltehetőleg desztillálásra 
használt - 22 tábla rózsának. Itt a rózsák mellett elhelyezkedő növények a középkorias 
gyógynövénykertek nagyobb tömegben előállított élőlényei - és mind határozott módon elkülönül 
a díszkert egyedeitől. E kertet egyébként a gazdája méhesnek is használta.

304 MARTINI. L. (1581)

PÉCHY S. (1591)

306 STIRLING (1996) 33-48., 58-73.

305

307 A kerti leltár értelmében ott van "murok 9 ággyal, egy darab földben ...szekfü, és rósa 
tő 2, meggyfa 2; 4 bokor basarózsa, sallia, izóp, istenfája külön 50." Ugyanakkor az 
udvarház külső kertjében, amelyet "régi veteményeskert"-nek neveznek, a "tárkony, 
csillagvirág, harangvirág, Boldog Asszony mentája" területétől elválasztottan 22 tábla 
rózsa is található volt. Országos Levéltár és Kamarai Archívum, Urbania et 
Conscriptiones 29/10. Kemény János javainak inventáriuma )1655. IX. 10.) In: 
STIRLING (1996) 40.



116

A borsi kastély inventáriuma308 szerint egy lugas kertben ahol "Barack, Meggy, 
Cseresznye, Mogyoró, Sóska fa" található, táblás kiosztásban "vannak ... különb-különb féle 
füvek, Sallia, Ruta, Szekfii, Isten fája, Czipros, Basa Rosa. Rosa fa mind veres és fejér és 
keőszméte bőven". Ez átlagosnak nevezhető vegyes kertben a rózsa a gyógynövények, a 
dísznövények és a haszonnövények közé tagozódik. A vegyeskertek gyakoriságára utal a Fejérház 
javairól felvett lista, amelyben a gyümölcsfák között "egynéhány borostyánfa., ... két tábla 
végiben rudak közé kötött szép rózsafák" találhatóak.309 S a kertek fajösszetétele és a szerkezete a 
barokkos hatás elterjedése ellenére sem változik majd meg.

A növények gyógyászati hasznosítását nemcsak a herbáriumok előfordulásának magas 
száma, de az inventáriumokban szereplő növénynevek desztillátumokként való említése is 
tanúsítja. A nemesek udvarházaiban gy akorlati szempontok alapján készítették el a kertet, s 
nevelkedtek a növények. A Pápai Alajos javainak 1648-as összeírása^11 szerint az ő 
lugaskertjében: "találtatott 8 palack szekfü víz, viola víz 6, parlagi rózsa víz 2, kerti rózsa víz 1, 
fejér liliom víz 3, fodormenta víz 3, turbóivá víz 1, barack levél víz 3." Egy uzdiszentpéteri 
udvarház’12 növényeire szintén a desztillátumokból lehet következtetni: itt azonban háromszor is 
előfordul a rózsa, mint növénynév: rózsaként, veresrózsaként és kerti rózsaként. A ház belső 
kertjéről megemlített, hogy "az asszony őkelme háza mellett vagyon és az leányok házai ablaki 
alatt vagyon. ... Ezen kertccskében majoránna, szekfíí, rózsa etc. táblák vannak.

A fílagóriára314 futtatott rózsára is vannak példák amint arra is, hogy a díszkertet 
kerítéssel fogták egybe315. A rózsa kitüntetett szépsége és értékes volta itt is kétségtelen.

A városi polgárság kertjeinek alakulása is a növények gyógyászati fölhasználása mentén 
értelmezhető. A reformáció és a humanizmus eszmeáramlatait számos diák sajátította el a 
különböző európai egyetemeken. A tanulmányaikat befejező, hazájukba visszatérő orvosok 
nemcsak korszerű ismereteiket hozzák haza, hanem a könyveket s azokat az orvosbotanikai 
elvárásokat is, amelyeket tapasztaltak. Némely mű fordítása sem várat magára sokáig, más

310

..313

308 Országos Levéltár és Kamarai Archívum, Urbania et Conscriptiones 2/34 In: STIRLING (1996) 43.

309 Országos Levéltár és Kamarai Archívum. Urbania et Conscriptiones 123/2; In: STIRLING (1996)
43.

310 Egy görgényfalvai kertet így ír le Stirling János: "A kertben két 'szegfüves tábla' volt zsályával 
körülültetve, valamint négy tábla puszpáng, melyek közül kettőt ugynacsak zsálya szegélyezett. A 
táblákat elválasztó ösvény két oldalán ciprusfák ... sorakoztak, de a görgény vize felé eső táblarészeket 
egy rend köszméte és egy rend tengeri szőlő keretezte. ... A déli oldalon fekvő puszpángtábla végében 
egy tábla saláta (!) volt, bazsarózsával körül ül tetve A harmadik puszpángtábla után egy tábla 
vöröshagymát és egy tábla tárkkonyt vetettek. A filagória melletti egyik puspángtáblát izsóppal 
szegélyezték, közvetlenül mellette őszi fokhagyma, mogyoróhagyma és magnak való hagyma termett." 
STIRLING (1983) valamint: "egy öt évvel később ugyanitt készült inventárium - В . NAGY M.(1970) 
56. - említ még egy nagy fenyőt, borostyánbokrokat és rózsatövet a ház alatt. In: STIRLING (1996) 46.

311 Országos Levéltár és Kamarai Archívum. Urbania et Conscriptiones 10/63. 13-36. In: STIRLING 
(1996) 47.

312 hivatkozva B. NAGY MARGIT (1970) 147-154. In: STIRLING (1996) 47.

313 hivatkozva B. NAGY MARGIT (1970) 158 In: STIRLING (1996) 48.

314 A gerendi (1653) inventárium szerint "ez filegoria mennyezetes és körös-kömyül szép rózsafákkal 
plántáltatott bé..." Országos Levéltár és Kamarai Archívum, Urbania et Conscriptiones 11/40 In: 
STIRLING (1996) 61.

315 и Somos kúriájának 'virágos és rózsás kertecské'-jét deszkával kerítették be." Országos Levéltár és 
Kamarai Archívum, Urbania et Conscriptiones 61/8. (1673. IV. 24.) In: STIRLING (1996.) 72.



117

munkákból pedig terjedelmes átvett részek jelzik, hogy itthon is megszívelendőnek tartják és 
ajánlják a bennük foglaltakat. Orvosbotanikai és kertészeti jellegű művek a müveit városiak 
könyvtárában gyakorta fordulnak elő, s nemcsak azokéban, akiknek a praxisához feltétlenül 
szükséges.

A botanikai és az orvosbotanikai kertek létrehozását a gyógyítás növényszükséglete 
sürgette. Az alkalmazható gyógyszerekhez elő kell állítani az alapanyagot, s ezt a látott és az 
elsajátított kertészeti és orvosi ismeretek segítségével próbálják elérni. Az orvosi kertek 
megjelenéséhez a kereskedelmi okok is hozzájárulhattak - az időközben felfedezett ismeretlen 
növényekre alapozva egyre több gyógyító hatásúnak állított recept jelenik meg, amelyek 
kipróbálásához ezekre az új, vagy' csupán a kertészetben ismeretlen fajokra van szükség. A 
legelső orvosbotanikai kertről egy pozsonyi orvos kapcsán esik szó, bár ellenőrizhetetlenül10. A 
Clusiussal is kapcsolatot tartó, 1556-ban Wittenbergben, majd Padovában és Párizsban tanult 
Purkircher György bizonyára nem az egyetlen növénygyűjtő és -nevelő orvosa volt a 
felvidéknek.’17 Az orvosi és botanikai kertekről újabb adatok majd csak a következő században 
lesznek fellelhetők318. 1630 táján Epeijesen Paterson János, majd hamarosan Sopronban Genser 
Kornél, Lőcsén Spillenberg Dávid, Besztercebányán, 1658-ban Lippay György esztergomi érsek 
kezdeményezi ilyen kert telepítését. E kertek nyugati minta szerint készülhettek, s 
felhasználásuktól függően, ha medicmális célokat szolgáltak, akkor orvosi és kereskedelmi: ha 
pedig egzotikus fajok gyűjtőhelyeként (is) funkcionáltak, akkor botanikus kertek voltak. 
Mindkettőben érvényesülhettek azonban díszkerti funkciók. A polgárok városi kertjei pedig 
elsődlegesen díszítő jellegű gyűjteményt foglaltak magukban - ilyen volt például Heindel 
Ferdinand pozsonyi ügyvéd kertje, amelynek a fajait nemrégiben megnyugtatóan tisztázták.

Nemcsak medicinális, botanikai de természettudományos könyvként is az első magy ar 
nyelven megjelent könyv320 az 1578-ban Melius Pétertől kiadott Herbárium321 - amelynek 
tartalma, az alcíme szerint: Az fáknak, füveknek nevekről, természetekről és hasznairól. Az 
elméleti és gyakorlati ismereteket bőven kínáló munka 450-et meghaladó azonosított fajt, 625 
latin-görög növénynevet, 1236 magyar növénynevet és 1500 receptet322 tartalmaz.32^ A

319

316 RAPAICS R. (1940) 80.

317 E törekvésekről bővebben WACZULIK M. (1984)

318Áttekintő adatokat közöl Stirling János In: STIRLING (1996) 78-81.

319 STIRLING (1996)81-88.

320 A 'rózsa' lévén latin eredetű, régtől használatos a magyar nyelvben. A XV-XVII. századi írott és 
nyomtatott szójegyzékekben, szótárakban, orvosi és orvosbotanikai munkákban szereplő növénynevek 
összehasonlító jegyzékét Kábán Annamária állította össze Sz Tóth magda és Miklóssy V. Vilmos 
segítségével. In: SZABÓ T. A (1979) 444-445. A 'rózsa' v. 'rosa' vagy annak jelzős kapcsolata (R 
hortensis, eb -, mák közt termő olasz -, parlagi -, veres -) előfordul a XV. századi Besztercei 
Szójegyzékben, az 1533-ból származó Murmelius-féle Latin-Magyar Szójegyzékben, Calepinus latin­
magyar szótárában (1585). Szikszai Fabricius Balázs Latin-Magyar Szójegyzékében (1590). Lencsés 
György: Ars Medicájában (1570 körül), Carolus Clusius: Stirpium nomenclator Pannonicus (1583) 
című kötetében. Kájoni János: Hasznos orvosi könyv kéziratában. Pápai Páriz Ferenc: Pax Corporisában, 
a Nadányi János fordította Kerti dolgoknak leírásában és Melius József Herbáriumában. In: In MELIUS 
P.: Herbárium. Kriterion Könyvkiadó. Budapest. 1979. összevetendő: GRYNAEUS T. - PAPP J. (1978) 
s legújabban STIRLING J. (1998)

321 MELIUS P. (1578)

Méliusz receptjei közül három, amelyekhez rózsát használnak fel:
(Birsalma) "Égést rózsavízben az birsalmamag meggyógyít."

322



118

Dioszkoridész, Plinius és Galenosz tudását reprodukáló kötet - az antik előzmények értelmében - 
fák és füves növények szerint rendszerez, azon belül inkább esetlegesen, mint hasonlóságok 
szerint csoportosulnak a bemutatott fajok. A Lonicerus Históriáé naturális opus novum című 
munkájára épülő, s Tragus, Matthiolus és Fuchs ismertetéseivel néhol kiegészülő adatközlések^“4 
között van - a berkenyefától a bakszakállig a rózsa325 is.

(Nagy nyárfa) "Az pópium- vagy ópiumoljaí így csináld: Szedd meg az iegenyenyámak az 
bimbóit azelőtt, míg meg nem levelezik, ezt hadd disznóhájban, tarts(d) ott, míg a több füvek kinőnek, 
tégy azután aizomát, azaz az házon termő zöld fiivet, az mezőn termő zöld sülfiivet is, Crassula maiort 
vagy Cotyledont, aki olyan, mint a bab, az tövének sok bubuliskói vadnak, mint egy földimogyorónak, 
rókamonnak és vadbabnak híják ez füvet. Bryonia albát, földi tököt, akinek nagy gyökere vagyon, az 
kertekben terem, mint az kétféle cypkének rózsabimbóját, az egyik Rubus сурке, az másik ebcypke, azaz 
galagonnyafü, ennek is az bogyóját és az nagy lapunak és a Solanum, azaz ebszőlőt. Ezeket törd öszve, s 
mind az füveket és az levében az disznóhájbeli pópiumot főzd meg erősen, keverd jól, légyen kenő ír 
benne."

(Porcsinfíí) "Hév vizeletet meghidegít, belső, azaz sült, vérpökést, száraz hurutot, nehéz pökést, 
lidércességet, azaz magnak kifolyássát, buja kévánságit, ha rózsaecetben élsz az füvével és a vizét penig 
gyakorta iszod."

In Melius Péter (1979)

SZABÓ T. A (1979) 41.323

324 GOMBOCZ E. (1936.) 31-33. és FIALOWSKI L. (1884-1885)
í-gyeiev

325 In: Melius Péter: Herbárium, Kriterion Könyvkiadó, Budapest, 1979. 154. T*-C-r-o
cbj S

V/



119

3. A test rózsái

Az időhatárok közé nehezen sorolható reneszánsz változatos rózsa-jelképeinek 
megértéséhez hozzájárul annak az útnak az áttekintése, amelyben a korábban szenvedéstörténeti 
főszerepet játszó, feltűnő szépsége, illata és egyéb tulajdonságai által kiválasztott és szinte egy 
évezreden keresztül vallási áhítattal övezett virágú növényből egy botanikailag pontosan leírható, 
megismételhető gyakorlatias módszerekkel vizsgálható, meghatározott és megszámlálható - földi 
- célokból termesztett növény válik: amelyről ráadásul az is kiderül, hogy nem is egyetlen 
növény, hanem legalább féltucatnyi, eltérő környezeti igényekkel, biológiai tulajdonságokkal 
rendelkező, ámbár szűk rokonságba tartozó változatból: amint a későbbiekben mondjuk majd. 
fajból áll. Az, hogy a rózsa több szempontból is elkülöníthető több rózsává változott, s többé nem 
értelmezhető úgy, mint valamilyen emberi szempont szerint kiválasztott és fontossá vált egyetlen 
élőlény, érzékelhető riadalmat kelt a tudósságukra valamit adó humanistákban: hasonlataikban, 
amelyekben a rózsák szerepelnek, mindig akkurátusán igyekeznek a rózsa egyetlen tulajdonságára 
hivatkozni, s ezzel a tisztázási szándékkal, amelynek eredményeként áttetsző és egyértelmű 
(rózsás) hasonlatokat hoznak létre, az árnyaltabb fogalmazás új megnyilvánulási példáit 
szolgáltatják. A rózsából, a Madonna virágából, egy évszázad alatt a földi rózsa lesz,s az ég 
virága, a kert és az ember virága.

A rózsa, amely a késő gótikában leginkább Máriával kapcsolatos fogalmi körben 
hivatkozott - bár sosem vesztette el Krisztussal s a hozzá hasonlatos, kevésbé jelentősnek ítélt 
mártírokkal való azonosíthatóságát - a reneszánszban a 'tudományos' értelmezhetőségén kívül 
mégsem szerez újabb átvitt értelmű tulajdonságot (noha ez a tudományosság egészen kezdeti volt, 
s és ellenőrizhetően oldalvizeken keletkezett, hiszen megismerésük melléktermék, nem várt 
eredmény): a középkori kereszténység róla szóló elképzelései egészültek ki korábbi pogány 
elképzelésekkel, s azzal is, amely a két elképzelés szintetizálásának végiggondolt következménye. 
Mindezek együttes megjelenésében egy újabb, a korábbiakhoz képest gazdagabb és tipizálhatóbb 
rendszert eredményezett: amelynek újdonságát abban a reneszánszban feltűnő szempontban 
találhatjuk, amelyet humanitásnak ismerünk (annak ellenére, hogy a humanizmus némileg tágabb 
időhatárok közé illeszthető, mint maga a reneszánsz).

A rózsa jelentései a reneszánsz alkotóinál - általában - szétszálazhatók s ezáltal a 
misztikus-sejtelmes tartalomtól is inkább mentes. A portugál Luis de Camoes (1524 - 1580) 
stanzákból összeálló eposzában, a műveltségélményekre bőven hivatkozó A Lusiadákban 
Vasco da Gama alakja nyújtotta lehetőségben népe kalandos felfedezőútjairól egy szimmetrikusan 
épült, több keretes tabló-szerű szerkezetben szól. Miként Colonna Poliphilus álombéli 
küzdelmeiben, ebben az ezoterikus műben is szerephez jut Venus-Diana: ott, mint akinek Polia, 
szüzessége megtartására fogadalmat tesz, majd abból feloldozza magát: itt mint aki a portugálok 
hajóútjáért könyörög, azt felügyeli és igazgatja. A Kilencedik énekben, a keserves körülmények 
között hajózó fölfedezők védnökük jóvoltából egy szigetre vetődnek: ez lesz az a helyszín, 
amelyen mintegy összesűrűsödik és kikristályosodik mindaz, ami a rózsa reneszánsz 
jelentéstartományában szerephez jut. Venus egy Paradicsomnak leírt környezetbe, egy szép és 
fiatal nők által lakott szigetre vezeti a portugál hajósokat, mintegy az elszenvedett 
viszontagságokért jutalmul, ahol azok az erotikus élmények által, nemcsak a díjukat kapják meg, 
de emberlétük egyik fontos boldogságforrását, a szexualitás hatalmát is megtapasztalják, azt az 
önfeledt varázst, amit a testiség, a testi szerelem nyújt. Camoesnél mindezt - amint várható - a 
rózsák is jelzik. S ebben a reneszánsz hősénekben egyidejűleg a rózsa négy olyan konkrét 
jelentéssel telítődik, amelyek antik illetve keresztény vonatkozásban ugyan ismertek, de 
együttesen korábban nem szerepeltek. E négy jelentés egyike a természethez való hasonlítás, 
másik maga a Paradicsom, harmadik értelme a női szeméremtest végül a középkorihoz oly 
annyira hasonló asszony (Mária vagy Venus vagy más) jelentés.

Venus, amikor közbejáróként (mint Mária Krisztusnál), megjelenik, hogy a portugálok 
számára könnyű utat és szerencsét kérjen Jupitertől, saját női lehetőségeit ismerve kacér

326 CAMOES, Luis de (1984)



120

csábítóként van lefestve. Kihívó, lenge öltözetében, akár egy Tiziano festményeiről vagy a 
korabeli velencei útleírásokból illetve naplókból ismerhető önérzetes kurtizánnak hat - s bizony, 
nem is akar másnak látszani. Női báját latba vetve akaija célját elérni - annak ellenére, hogy az a 
cél magasztos, akár szentnek is nevezhető (úgy kétszáz évvel korábban), ha most nem éppen az 
emberi, az esendő, és az ez által a kedves lenne. Igaz, pogány istennő (és a pogányságot, mint 
mesét állítja egy helyen - Tizedik ének, 82. stanza - Camoes, meglehet, éppen az inkvizíciótól 
tartva), így róla ilyesmi elmondható:

"Arany hajfürtök omlottak nyakára, 
amely mellett a tiszta hó fakó lett; 
két keble, mellyel, senkitől se látva, 
gyermeke játszott, remegett, ahogy ment; 
lángolt hasának fehérszínű pántja, 
hol mindenkit Ámor tüze csapott meg; 
sima csípőit, kétfelől lefolyván, 
kívánságok fonják be, mint borostyán.

Testrészeit, melyeknek a szemérem 
az őre, könnyű selyem borította; 
nem tár fel, nem rejt a fátyol egészen, 
pillantás nyújt a rőt liliomokra; »327

A Jupiternél panaszkodó Venus - a nő, aki tudja, hogy mindez hat!: s mindez a női 
önismeret (reneszánszban először értékelt) jegye -, hogy a kedvező döntést kicsikarja, még sírva 
is fakad a portugálok érdekében:

" ... csuklásba fúl a többi, 
s ahogy a zsenge rózsán ül a harmat, 
érzékeny arcát égő könny füröszti.
S kisvártatva, mint kinek fennakadnak 
a kegyes szavak a foga közötti 
résen, folytatni készül:... »328

Venus, miután úgy határozott, hogy isteni szigettel lepi meg a felfedezőket, zöld 
színekben gazdag szárazföldet vontat a hajósok elő, ahol a hullámok lányai - Ámor nyilai által 
eltaláltan - körtánccal, dallal, szerelmi vággyal telten várják őket "hűsítőkkel és ennivalókkal,/ 
kristályosfalú varázspalotában,/ rózsával és finomillatú borral,/ szép fekhelyen elnyúlva 
csodásán" (Kilencedik ének, 41. stanza). S mindez - ha a tulajdonságait megnézzük, a keresztény 
és az iszlám keveredő tulajdonságú Paradicsoma329. S ezen a buja boldogságot ígérő helyen, ami 
némiképpen a halhatatlanság helye, feltűnik az "emberi rózsa":

327 CAMOES, Luis de (1984) 2. ének 38 és 39. stanza

328 CAMOES, Luis de (1984) 2. ének 41. stanza

329 CAMOES, Luis de (1984) 54-57. stanza

"Kecses pompával három zöld magaslat 
takarja szét zománcos üdeségét, 
mit néki a lombok, fűszálak adtak, 
mikor a szép, víg szigetet elérték. 
Áttetsző, tiszta források fakadtak 
a csúcsról, melyen sok buja növény élt



121

"... felcsillannak előttük 
a zöld ágak közt különféle színek, 
színek, melyekről kisvártatva föltűnt, 
hogy nem virágra bukkant a tekintet, 
de más gvapjat, selymet lát, csodakönnyűt, 
mely lángolóbbra hevíti a szívet, 
olyat, mit az emberi rózsa vesz fel, 
szépségét még vonzóbbá téve ezzel. 1.330

- amely "emberi rózsa" nem más, mint a nő szeméremteste. Majd a szépeket és bátrakat 
megillető halhatatlanságot, a szerelmi egvüttlétet is leírja Camoes, olyan lírai finomsággal, 
amelyben elmondatik a nő rangja s a szerelem méltósága is - mindkettő a reneszánszban kapott 
értéket.

"Venus szent Szigete", mint a Paradicsom lehetősége: Camoesnél összekapcsolódik és 
azonossá válik a két hely korábban egymástól elkülöníthető rózsája: s ezzel a kereszténység földi 
élettől elhatárolódó, a testi szerelemtől idegenkedő és fanyalgó szemlélete összeroskadJ >!. Nála 
nemcsak a szexualitás és annak emberi örömei érkeznek vissza a kimondhatósághoz, hanem az is, 
hogy mindez a paradicsomi létezés egyik megnyilvánulása. Ennek a kimondásához azonban nem 
csupán ő jut el. A Francesco Colonna által felvillantott úton. amelyen az antik szerelmem venusi

fehér kavicsok között fodrozódva 
futott alá a zsongó patakocska.

Egy kies völgyben, mely elnyúlt a dombok 
között, a tiszta vizek egyesültek, 
tavat alkotva, mely oly ragyogó volt, 
hogy képzelni se lehetett gyönyörűbbet. 
Fölötte önmagától részegült meg, 
a csillogó kristálytükörbe nézve, 
hol híven rajzolódott ki a képe.

Fák törnek égre körben, teletömve 
terméssel, melynek zamatos a húsa: 
úgy ragyog a narancsfa szép gyümölcse, 
akár a haj, mely Daphnét koszorúzta. 
Megroskadva támaszkodik a földre 
a citrusfa. a sárga súly lehúzza: 
az illatos, friss citromok az ágak 
közül, mint szűz mellbimbók kandikálnak.

A vad fák közt. mik üstökkként benőtték 
három dombot sűrű levelekkel. 

Alkeidész nyáját s a babérfa zöldjét 
találni, mit Apolló szíve kedvel;
Vénusz mirtuszát, Cybele fenyőjét, 
kit máért érzett szerelem epeszt el;
A ciprus hegye odamutat éppen, 
hol a Paradicsom rejlik az égben."

330 CAMOES. Luis de (1984) 9. ének. 68. stanza

331 A reformáció vezetőinek házasságkötése is erre a konfliktusra utalnak. Luther úgy nősül, hogy véli. 
Isten vét, de elég ahhoz az ereje, hogy a nemzés poklában el ne égjen, mások pedig már a szerelem, és 
az azon alapuló párkapcsolat hatalmában hisznek.



122

hitében megfogalmazódik a női test, a női test szépsége, e szépség által való paradicsom-idézés, a 
reneszánsz írók és festők soka már korábban is elindult.

Camoes sem adós a rózsa természeti képen belüli használatával (Második ének, 41.
, Negyedik ének 75. stanza333 , Kilencedik ének. 36. stanza3^4), leírásai a naturalista 

megfigyelés és ábrázolási mód példái.
Az emberi test megfigyelését és ábrázolását a naturalizmus részletező szemlélete 

eredményezi, de nem szabad kizárólagossá tenni a jelentőségét a test és a testiség témává 
válásában: az elterjedő racionalista szemléletmód, az antikvitásról való gondolkodás 
megváltozása, a korábban elfojtott érzékiség kitörése, a földi élet értékeinek emelkedő 
megbecsülése a profán témák számára is sokféle, eddig nem tapasztalt megnyilvánulási 
lehetőséget kínál. Az ember teste formákat ad a gondolatok kifejezéséhez, de a humanisták azért 
is szépnek látják a testet, mert benne az Isten szépségére láthatnak rá. Az emberi test a 
világmindenség struktúrájának megfelelően épül fel, abban a mikrokozmoszban amely a test, a 
makrokozmosz rendje tükröződik vissza, s mindezt az elrendezettséget az antik szerzők frissen 
fölfedezett munkáival is bizonyítani tudják. Az emberi test tanulmányozása tehát egyben az antik 
minták követése és a kereszténység új gondolati formába való öltöztetése is. A test vizsgálatához 
jogot szerző ember a világ értékeit vizsgálja, egyszerre vesz mértéket mindkettőről s keresi azok

332stanza

harmóniáját.
A korábbiakban megtagadott test lecsupaszíthatósága és ábrázolhatósága, és a test által 

elérhető - testies vagy szellemi élvezetek formáinak bemutathatósága és természetesen: ilyen 
formájú megtapasztalhatósága is a pogányság érzékiességéhez kapcsolódik.335 A XV. században 
Olaszországban megjelenő s onnan az egész Európában szétterjedő "érzéki pogányság" a test 
szépségét és az abban megnyilvánuló szexualitást illetve erotikát nem kívánja kettébontani, szinte 
élveteg módon egyszerre kívánja érvényre juttatni.

A középkori kereszténység a szexualitást csak annyiban tűrte meg, amennyiben az 
utódnemzést szolgálta. A már nem csupán a fajfenntartást szolgáló nemiség ábrázolását az 
allegóriák, a keresztény és az antik hagyományok asszonyai teszik lehetővé, mígnem az a - 
fedőnevekkel ellátott - világi portrék és aktok által elfogadottá is válik. Az írók és a festők érzéki 
jeleneteket egyaránt használnak bibliai vagy bármi okból magasztosnak ítélt, avagy világias, 
köznapias témákban.

Tiziano közönyös tekintetű Urbinói Venusa (Firenze, Uffizi) szinte tudja, hogy őmaga 
élvezeti tárgy. Lusta mozdulatokkal morzsolja egyik kezével a csokomyi rózsát, amíg a laza 
tartású másikát szemérmére helyezi - s ezzel a két mozdulattal a rózsa és a női ágyék közötti 
kapcsolatra hívja föl a néző figyelmét. A néző, aki váratlanul olyan Venust lát, aki nem antik 
környezetben, s nem mitológiai helyzetben található, a festő merész "ember-rózsa" asszociációja 
miatt ismételten meglepődhet.

332 CAMOES. Luis de (1984) 2. ének. 41. stanza

333 CAMOES, Luis de (1984) 4. ének, 75. stanza

"Phoibosz fényleple lassan szerteszéledt 
a Világon, mely álomba borongott; 
eljött a reggel, az eget a szende 
rózsalevelek pújával kifestve."

334 CAMOES, Luis de (1984) 9. ének 36. stanza

"...kinek orcája havában 
rózsa virágzott,..."

335 DELUMEAU, J. (1997) 345 - 366.



123

Az erős színeket és a dramatizált előadást kedvelő velencei festő, Tiziano Vecellio (1487- 
90 - 1576) életművében szüntelenül váltakoznak a pogány allegóriák a vallásos témák és az 
arcképek: kortársaihoz hasonlóan számára sem jelentett akadályt ez a tematikai változatosság^36, 
diadalmas Máriái, Madonnái és a pogány tematikához kötött nőalakjai ugyanattól az életörömtől 
sugárzóak és egyként eszményien szépek. Érzéki formáik a ruhán keresztül is átsütnek. A Flórák, 
Venusok, Danaék, Dianák, Ariadnék és Antiopék teste azonban láttattóbb, a csupasz vállak, a 
fedetlen keblek, a telt idomú, élvetegen elnyúló aktok, a rózsák halmából néhány szálat kimarkoló 
kecses kezek élvezetes megformálásai jelzik, Tiziano milyen műgonddal és szeretettel festi meg 
nőalakjait. Amelyek, láthatóan nem csupán az ábrázolás tárgyai, hanem a teljes tökéletesség 
művei is.

Tiziano nagy kedvvel ad megfestett asszonyai mellé rózsát, általában sokszirmút, éppen 
csak nyíló rózsaszínűeket, s nemcsak az érzékiség képi hangsúlyozásaként. A leány 
gyümölcskosárral (Berlin, Staatliche Museum)337 című festményén talán saját leányát ábrázolja, 
amint egy rózsaággal megkoszorúzott pompás gyümölcsöket tartó tálat a magasba emel. Az 
aranybama anyagból készült ruha mintájában rózsa-formák találhatóak - s azok vonatkoznak a 
dúsgazdagságra, a teljes női érettségére, a jókedvű élet szépségére, s mellékesen a hars 
érzékiségre (a gyümölcs - miként a rózsa is - szokásosan a szexuális aktus eufémisztikus 
megnevezésére szolgál).

18. ábra: 1515 táján készült el Tiziano Flóra (Firenze, Uffizi) című festménye. Az eszményien 
szépnek ábrázolt asszony érzékiségét a markában tartott néhány szál virág (köztük egy fehér 
rózsa bimbója) is jelzi.

19. ábra: Tiziano Urbinói Venusa (Firenze, Uffizi).

A nyugtalan vérmérsékletű Torquato Tasso (1544 - 1598) változatos cselekményű, néhol 
lovagkori elemeket tartalmazó eposzának, A megszabadított Jeruzsálemnek a tárgyát az első 
keresztes hadjárat fontos mozzanata, Jeruzsálem elfoglalása adja. Az antikvitás kedvelői 
általában szívesen választották az eposzi formát - noha ebben a műben az udvari műveltségbeli 
hagyományok éppúgy, mint az oszmán terjeszkedés miatt kialakult iszlámellenesség lenyomatai is 
megtalálhatóak. Arisztotelész Poétikájának és Horatius Ars poeticájának összevetéséből kialakult 
kortársi vitában arról tárgyaltak, hogy miként lehet haszna vagy kára a költészetnek, Homérosz 
vagy Vergilius-e a követendő példa, s miféle szerep juthat a hőskölteményeknek. Tasso maga is 
részt vesz a vitában, s érvelése szerint a költészetnek nem az egyedit, de az általánost kell 
követnie. S mivel a szerző a csodálatkeltést fontosnak találja az eposz sajátosságai között, a 
maga műveiben is gyakorta alkalmaz ilyeneket: s a mű magasztos, keresztény tárgyának ellenére 
gyönyörködve írja le Armida testét, érzékien az alig takart keblét:

"Édes pirosságtól válik derűsre 
elefántcsont haloványságú arca, 
míg ajka, mely édesen illatozva 
rózsállik, maga az igazi rózsa.

Gyönyörű keble szűz hóval kecsegtet, 
táplálva, szítva a szerelmi lázat: 
láthatók félig a nyers, ifjú mellek, 
félig takarta őket a ruházat, 
irigyen; de ahol nincs út a szemnek.

336 MICHELETTI. E. (1986)

337 BERGERHOFF, R. (1975) 23. tábla



124

a gondolatok átjárót találnak, 
s a külső szépségeknél többre törve, 
haladnak belső titkokig előre.

Mint mikor víz vagy kristály tisztaságát 
üti a fény át, hibát nem okozva, 
úgy lép a gondolat a zárt ruhán át, 
a tilalmas részek felé hatolva.
Ott elkalandozik, s ahány csodát lát, 
aprólékosan mind kipuhatolja; 
majd tapasztalatairól beszámol 
a vágynak, mely így még forróbbra lángol. »338

A női szerelmes szépség kifejezésére Tasso többször használ olyan hasonlatokat, 
amelyekben rózsára hivatkozhat, például, amikor az ártatlan, meglepett alak arcát, pír lepi el 
("friss hamvát rózsák borítják virágba"^39), avagy, amikor ájulatából felébred ("Mint megszépül 
az áléit rózsa kelyhe/ az ezüstszínű hajnali esőben,/ életre térve, a nő úgy emelte/ fel arcát..."340). 
De a rózsa-által jelölt lehetőségek közül legjellemzőbb az. amikor Armida szerelmes lesz az ifjú 
hősbe341, és szerelmesét megbabonázva átviszi az Óceánon túli szigetére, ahol egymáséi lehetnek. 
Rinaldo után, aki az érzéki tobzódásokban gazdag "földi édenbe" került, indul két barátja, őt 
megkeresni és kiszabadítani, de őket is megkísérti az érzékiség342, amelynek alig tudnak ellenállni. 
De sem a terített asztal gazdagsága, a finom fogások, a vízben pajkosan kergetőző két meztelen 
lány, sem a vidám játék nem téríti el őket szándékuktól, s feljutnak a "szép kertbe", amelyet 
megjegyzendő táj övez, s ahol a "látvány szépségét csak még fokozta,/ hogy nem látszott, mily

338 TASSO. T. (1995) IV. ének 30-32.

339 TASSO. T. (1995) V. ének. 94.

340 TASSO, T. (1995) XX. ének. 129.

341 TASSO, T. (1995) XIV. ének. 68.

Tehát Armida beleszeretett az elaltatott hősbe:

"A fagyai, a liliom, és a rózsa, 
mely e kies partvidéken virágzott 
alkotta, új módszerrel egybefonva, 
a könnyű, de tartós szerelmi láncot, 
mellyel nyakát, kezét, lábát lefogta 
az ifjúnak..."

342 TASSO, T. (1995) XV. ének. 46. Rinaldót keresve, a két lovag Armida szigetére ér, s meglátják a 
hegycsúcson álló kertet s lakot, amelynek érzéki világát előlegezendő, így íija le Tasso:

"Láthatták, hogy az ösvény szakadékok 
s romok között vitt a büszke tetőre, 
s hogy míg végig csupa hó, csupa dér volt, 
a csúcs virágzott, pázsittal benőve.
Az ősz áll zöldellő hajfonadékot 
tartott, szerelmes jég ölelte körbe 
a liliomot s rózsát..."



125

művészet okozza."343 A csábítást fokozandó, egy tarka szárnyú, rőt csőrű madár művészi módon 
szőtt beszédbe kezd, s nyíltan szól arról a szexualitásról és életélvezésről, amelyben két hallgatója 
is részesülhet:

Ó, nézd, milyen a rózsa' ...
'midőn zöld, szűzi burkából kipattan, 
félig kinyílva, félig rejtekezve, 
annál szebb, minél inkább láthatatlan. 
Később merészen kitárul a keble, 
s hervadni kezd egy újabb pillanatban, 
nem gyújtva vágyat többé semmiképpen 
lányok és ifjak ezrének szívében.

11 I

Egy kurta nap során így semmisül meg 
a halandó lét zöldje és virága: 
helyébe új rügy, bimbó nem kerülhet, 
ha visszatér is április viránya.
Szedjük a rózsát hát, mert reggelünknek 
hamar elborul tündöklő világa; 
szedjük a szerelem rózsáit addig, 
míg mások szíve szerelmünkre hajlik. . 1.344

A két lovag a szerelmi varázslat kábulatából felébreszti Rinaldót, aki szembesülve a 
valósággal és visszaidézve feladatát elhagyja Amindát: kiszabadul a hedonizmusból, s eltávozik 
arról a szigetről, amelynek kertjét Tasso - miként reneszánsz pályatársai a maguk kertjét - 
paradicsominak ábrázolja s mondja. Alkalom nyílik arra, hogy a középkor végi, csupán eszmeileg 
értett "égi és földi szerelem" helyén felvillanjon a valóban égi és a valóban földi (hiszen 
teljességében lelki és testi) szerelem között való választás.

Pierre de Ronsard (1524 - 1585) aki talán a legváltozatosabban használja verseiben a 
rózsa felkínálta szimbólumlehetőségeket, mivel a természetfestésen illetve a heves és érzelmes 
szerelmi helyzeteken kívül is gyakorta hivatkozza azokat. Például az "élet rózsáiról" ’4" beszél a 
Szonett Helénához-ban, Az ágyú ellen című versében azt dicsőíti, "ki háborúktól távol/ ül csendes 
otthonában és rózsafákat ápol"346 és II. Henrik francia királyt, a Chateau-Cambresis-i 
békeszerződés után347 inti a béke megtartására, s a békét hozó istennőt rózsakertésznek láttatja:

"...ki drága, csókos ajkkal 
leszállsz hozzánk az égből, mint éj után a hajnak, 
s lágy ujjaddal kibontod a fakadó bimbókat, 
s a rózsát, amely tegnap a hév napon lekókadt, 
szűz harmattal frissíted; .. ."

343 TASSO. T. (1995) XVI. ének. 9.

344 TASSO. T. (1995) XVI. ének. 14-15.

345 RONSARD. P.: Szonett Helénához In: FALUDY Gy. (1988) 314.

346 RONSARD. P.: Az ágyú ellen. In: FALUDY Gy. (1988) 315.

347 RONSARD, P.: II. Henrik francia királyhoz, a Chateau-Cambresis-i békeszerződés után. In: 
FALUDY Gy. (1988) 316-317.



126

De a szerelemben a csupasz testiséget, a heves és érzéki erotikát is ábrázolni képes, 
amelyben a női öl piros rózsájáról beszél: ezzel a rózsával korábban 'emberi'-ként találkoztunk.

í4;sÖlelj meg kedvesem

"Ölelj meg, kedvesem, csókolj, szorongass, 
lehelj belém, tüzesítsd át e testet, 
adj még ezer csókot és tízezret; 
a szerelem nem számol s mindig szomjas.

Csókolj, míg ajkad illatos és nedves, 
ne kíméld, úgyis megfakul maholnap, 
s az Alvilág sápadt ködébe olvad, 
hol porrá válik, többé semmi sem lesz.

Szorítsd körém öled piros rózsáját, 
amíg mézédes, szédült vonaglásunk, 
a kis halál, mindkettőnk lényén átjár;

s ha vágyam meghal, hamarost feltámad; 
csókolj tovább, hogy ismét nekivágjunk 
a kurta napnak s rövid éjszakának."

A női testhez fűződő erotikus rajongáshoz néhol azonban deviancia is párosul. A 
meztelen nők környékén leskelődő alakok, a szatírok - az érzéki fojtottságot mutatják/49 A 
Zsuzsannák, a fördőző istennők, a faunszerű alakok által felriasztott, meztelenül alvó asszonyok, 
a Lót és lányai, a Betsabék, a fogságban lévő apját a mellének tejével tápláló lányok - a 
biológikumukat teljesen föltárt, a kéjvágvó férfiaktól meglepett és riadt nők kedvelt ábrázolásai e 
kornak, hiszen egyszerre szolgáltatnak erkölcsi példázatot, miközben a megrendelő tulajdonosok 
meztelen testek látványa iránti igényét is kiszolgálhatják. Ugyanaz a játékos-komoly kettősség 
mutatkozik meg itt, amilyen a pogány-keresztény kettős elvárásnak egyszerre megfelelni tudó 
alkotásokban is látható. Ezen allegorikusán értelmezhető művekben jelenlévő rózsák, miként a 
férfi homoszexualitással "kapcsolatosak, a másfajta szépség kifejezésére vállalkoznak.

20. ábra: A szinte belső fénytől világító női testtel szemközt nemcsak egy tükör, hanem egy 
virágja teljességében lévő rózsasövény is áll. Mégsem e kétszer is jelzett narcisztikumra épít a 
festő, bár a háttérben felbukkanó agg férfi inkább a földet bámulja s nem az önelégült és teste 
csábító hatásának tudatában lévő Zsuzsannát. Tintoretto: Zsuzsánna és a vének (Bécs, 
Kunsthistorisches Museum)

A sokáig Tintorettónak (1518 - 1594) tulajdonított Keblét mutató hölgy (Madrid, Prato), 
a feltehetőleg egy szépsége tudatát és szolgálattevése teljességét átérző velencei kurtizán 
ábrázolása, a test üzletszerű használatát mutatja, amikor az erotikát már senki sem akarja mással 
sem összemosni sem elkendőzni. Sodorna (Giovanni A. Bazzit. 1477 k. - 1549) élete, aki nyíltan 
vállalja devianciáját a 'görög bűnben', szintén az erotizmus kiterjedésére és , a perverzitás 
elfogadására utal. Camoes is beszél a tiltott, a "zavaros, kusza szerelmek"-ről (Kilencedik ének. 
34. stanza): azokról, amelyeket a középkori kereszténység annyira megvetett és elítélt. 
Michelangelo vagy Shakespeare férfiakhoz írt szonettjeiben a - komplikált gondolati

348 RONSARD, P.: Ölelj meg. kedvesem.... In: FALUDY Gy. (1988) 317-318.

349 DELUMEAU, J. (1997) 346-347.



127

építményekbe illesztett - rózsaszimbólumok ugyanazt a szerepet játsszákJ?0, mint a 
heteroszexuálisak érzelmi-testi kapcsolatot jelzőkben, de a XIX. századtól a perverzitáshoz 
kapcsolt rózsaszimbólum az ő virágaikon keresztül tartja az antik világig visszavonatkozó 
kapcsolatát.

LIV. szonett351

350 Például a tüske-toposz használata is ilyen: SHAKESPEARE W. : XXXV. szonett, In: 
FALUDY Gy. (1988) 326. XXXV. szonett

Megcsaltál újra; nem baj, tövis nélkül 
nincs rózsa; sár az ezüst forrás alja; 
fogy a hold fénye; a nap elsötétül; 
a legszebb bimbót undok féreg marja.

Én is tévelygek; mindenki megtéved; 
tudom, felbíztatlak, ha bűnödet 
megbocsátom; de hát elnéznék néked 
még többet is, mint amit elkövetsz.

Paráznaságodat nagylelkűséggel 
magyarázom; melléd, ellenfelemhez 
állok; polgárháborút vívok mérgem 
és szerelmem között; bűntársad lettem

s ügyvéded is a bírónál, ahol a 
tolvajt védem, mikor kirabol.

(fordította Szabó Lőrinc)

Továbbá "rózsás ajkakról" beszél SHAKESPEARE W. : CXVI. szonett, In: FALUDY Gy. 
(1988) 332.; "Szegény szépség mit keres imitált/ Árny-rózsát, ha az övé igazi?": SHAKESPEARE W. 
(1961LXVII. 175.; "Mily édes báj a szégyen, ha tiéd,/ Mely, mint illatos rózsát az üszők,/ Szennyezi 
bimbós neved gyönyörét!": SHAKESPEARE W. (1961) 203.; "Nem csodáltam a hó-liliomot/ S a rózsa 
szirmán a mély karmazsint;": SHAKESPEARE W. (1961) XCVIII. 206.; "A riadt rózsák tüskéken 
szorongtak./ Ez szégyenpír. az fehér rémület: / Egy harmadik, se piros, se fehér,": SHAKESPEARE W. 
(1961)XCIX, 207. (A szonetteket Szabó Lőrinc fordította.)

A Szenvedélyes zarándok X. verse is a rózsa egyik untig ismert és alkalmazott jelentésére épül:

Szép rózsaszál, hamar letépve bágyadt, 
Bimbósan szedve korán megfakult!
Keleti gyöngy, fényét elvették árnyak!
Szép teremtés, halál fulánkja fürt!

Zöld szilvaként, mi ágon függve nőtt, 
Széltől lepottyant még idő előtt.

Sírok teérted, ámbár nincs okom, 
Végakaratod rám mit sem hagyott: 
Mégis többet, mint mennyi óhajom, 
Mivel tetőled mit sem akarok.

Barátom, esdem bocsánatodat. 
Elégedetlenséged rám maradt.

(fordította Károly Amy)



128

Oly sokkal szebb az a szépség szívemnek, 
mely a hűség palástjában pompázhat!
A rózsa kedves, de még kedvesebb lesz, 
ha édes parfüm bérel benne házat.

A vadrózsa más: kelyhében nincs illat, 
bár őt is mély tinktúrával színezték; 
játszódj e gyommal, ha bimbói nyílnak 
s riszálni kezdi - mást se tud - a testét.

Érdemük csekély; nem is udvarolják 
körül őket és elhagyatva állnak, 
ha meghalnak. Nem így a tearózsák: 
holttestükből illatszert desztillálnak.

Bájos fiú, ha a hervadás megjön, 
verset párolok égi lényegedből.

"Képzelete elsőszülötté"-nek nevezi Shakespeare (1564 - 1616) a Venus és Adonis
elbeszélő
költeményét. Az érzéki és a lelki szerelem bűvöletében fogant, a nagy érzelmi távlatokat 
egybefogó vers Ovidius Metamorphoses-ének idevágó történetén alapul, de Shakespeare félénk. 
húzódozó352, a felnőttségét nem vállaló Adoniszt (ilyesmi fordul elő Ovidiusnál Salmacis és 
Hermaphroditus meséjében), aki "Míg élt, lehelete adott s a bája/ Mázt a rózsára"’53, és egy 
érvelő, szerelemért követelődző, üldöző Venust formáz meg. Az olasz reneszánsz érzéki légkörét 
árasztó költeménynek további mitológiai-szerelmi tárgyú előzményeit is szokás felsorolni354 - 
mindegyik a reneszánsz kavargó, csapongó érzelmektől vissza nem riadó magatartású hősökről 
beszél.

Az aszketizmus elutasítására és a szépség elszánt, regényes keresésére - amelyben az 
érett reneszánsz idejére a pogány érzékiség nagy súlyt kap - számtalan további példa sorolható. 
A világmindenség ábrázolására, harmóniájának kivetítésére elég volt, ha az emberi testet - a 
maga naturalisztikus vagy éppen idealizált valóságában - mutatták be. Az élet testiségen 
keresztül megélhetőségére, önfeledt élvezésére antik példák buzdítanak, de azt a középkor udvari 
kultúrája355, s a kereszténységnek a neoplatonisták által fölkínált magyarázatai sem tiltják.

351 SHAKESPEARE W. : LIV. szonett. In: FALUDY Gy. (1988) 327.

352 "Tüskés a rózsa, mégis leszakasztják:/ Lehet a szépség húsz lakat alatt./Kivánság letöri a zárakat" 
SHAKESPEARE: Venus és Adonis: 574-576. In: SHAKESPEARE W. (1961) 26. (fordította Weöres 
Sándor)

353 SHAKESPEARE: Venus és Adonis: 935-936. In: SHAKESPEARE W. (1961) 37. (fordította Weöres 
Sándor)

354 Venus és Adonis előzménye - Ovidius munkáján kívül - Marlowe Hero és Leandeije. Thomas Lodge 
Scilaes Metamorphosis-e, vélhetően Chaucer antik hivatkozásai és Golding fordítása. In: KÉRY, L. 
(1961) 300-301.

355 A regényességre való vágyakozás példájaként hivatkozza a Rózsa-regény XVI. század első négy 
évtizedében való francia kiadását Delumeau J., (amint az ekkor kinyomtatott mintegy nyolcvan 
középkori regény idézése is erre szolgál) - de kitűnő példája ez a kornak a paradicsomi környezetben



129

A görög-római antikvitás és a kereszténység eszméi számos síkon egyeztethetőnek 
látszanak, és számos felvetődő kérdésre egy ként választ ad a korszakot meghatározó két világkép, 
amint azt különösen példázzák a festői munkák témái. A földi élet fontossá válása annak 
korábban elutasított, profán értékeit is megnöveli - de a vágyképekét is. A vágyképek 
legösszetettebbjei azok az immár táj szerűen ábrázolt kertek, amelyeket a szerzőik vagy 
paradicsominak írnak le, vagy Paradicsomként meg is nevezik. A paradicsomi állapot leírásának 
eszközei a középkori kereszténység paradicsomában is megtalálhatóak, csak éppen az 
antikvitásból eredő tulajdonságok módosítják, fölerősítik azt. A paradicsom jellegét kifejező 
rózsa reneszánsz megléte példa az előzőre, míg a testiséghez kapcsolódó rózsák akkor borulnak 
virágba, amikor a görög-római istennők jóvoltából bevezetik azokat. A paradicsomba való 
törekvés, ahol mindenki ifjú. egészséges, szerelmes és boldog lehet, a szépségen keresztül 
valósítható meg, s ez indokolni látszik azt is, hogy a földi paradicsomnak milyennek kellene 
lennie. S az aktivitás-teremtést nem tiltó reneszánszban a földi paradicsom megvalósulni látszik 
akár a tehetősebbek gazdag és nagy kertjeiben, de bárki életében is: éppen a szerelem - vagy az 
egyéb gyönyörök: étkezés (amelyekre oly sokszor hivatkozik Pieter Bruegel) vagy akár a 
Hieronymus Bosch ábrázolta testi-lelki perverziók - szépsége által. Valójában e szépségek 
ellentmondások közötti elszánt és állandó keresése ami fenntartja e kor rózsára való hivatkozási
lehetőségeit.

S mert a reneszánsz paradicsom-elképzelés a racionalista gondolkodás révén földies, 
elvégre ezért nyílik módja az embernek arra, hogy közel juthasson hozzá vagy megvalósítsa, a 
mitológiák paradicsomát kevésbé hiszik, helyette igyekeznek megvalósítani - és bemutatni azt a 
testi-lelki környezetet, amelyben leginkább paradicsomias állapotba kerülhetnek. S élvezhetik - 
az életet.

21. ábra: Pieter Bruegel 1599-ben készült, mintegy 100 allegorikus jelenetben a rossz földi 
világot bemutató - így enciklopédikusnak munkának tekinthető - festménye, a Flamand 
közmondások. Egyik szólás a: Rózsát vet a disznók elé. Az Újszövetségben Máté evangélista 
idézi Krisztust, bár a hegyibeszédben még drágagyöngyről esik szót, a francia fordításban a 
latin margarita (gyöngy) margarétának fordítódott. E margi (virág később rózsává nemesedett

Az utópisztikus művek sem szolgálnak másra. Ha paradicsom nincs is, valamiféle ideális 
környezetre és rendre mégiscsak szüksége van a világnak, ahol az emberek harmonikusan 
létezhetnek egymás mellett. Morus Tamás vagy Rabelais, Campanella vagy Francis Bacon 
tökéletes társadalomról és emberiségről álmodozik. Platonizmusuk is a korszaké. Francis 
Bacontői (1561- 1626), aki utolsó, halála miatt befejezetlen művében, az Új Atlantis-ában az 
egyetemes kollégium által irányított társadalom mellett tesz hitet, nem idegen a kertben 
megvalósítható paradicsomi állapot sem. A kertekről356 címet viselő esszéjében a "legtisztább 
emberi gyönyörűség" helyének "az igazi öröm forrásának” nevezi a kertet (talán azért is, mert 
"Isten először is kertet ültetett"), s egy fejedelmi kertet vázol fel, ahol az uralkodó ember volta 
kiteljesedhet.

A reneszánsz kert, amelyet Bacon bemutat, szerkezetében a Pietro de Crescenzi: Liber 
ruralium Commodorum-ban leírthoz hasonlít, a leírt növényfajok azonban a növényfelfedezések 
eredmény einek megfelelően modemek, pl. kockás liliomot, kakukkfüveket és büdöskét is említ. 
Crescenzi ajánlata, hogy' a kertet sövény határolja "csakis illatos vadrózsából", feltehetőleg 
Crescenzin át származott hozzá az Albertus Magnushoz illő szöveg, a füvekről: "a zöld gyep 
kettős gyönyörűség, mert egyrészt nincs kellemesebb látvány a gondosan nyírott pázsitnál.

játszódó szerelmi történetre való vágyakozására is. A vágyálmok által az idillikus helyszínekre 
menekülést nemcsak a lovagkori művek (például Cervantes Don Quijote-je) kínálták fel olvasóiknak, de 
Theokritisz vagy Vergilius munkái vagy éppen a kortársak pásztorregényei is. In: DELUMEAU, J. 
(1997) 264-266.

356 BACON. F. (1987) 202-212.



130

másrészt szép sétaútként vezet a dús élő sövényig, amely a kertet bekeríti'’. Pliniusi eredetű a 
rózsa másodszori virágoztatása. Szövegében újdonság, hogy saját véleményét, elképzelését 
illetve rosszallását is kifejti egyes kertalakítási eljárásokkal kapcsolatban. Kedvére valónak tartja 
a "vakondtúrásra emlékeztető parányi halmocskák"-at, melyekre egy-egv különböző virágos 
növényfaj ültetését javasolja, némelyre éppen "vörös rózsát" vagy zászlóként lobogó "bokrocska 
rózsát" avagy "vadrózsát". A tájat figyelembe vevő kertszemléletét ezzel is hangsúlyozza.

A rózsákat virágzási pompájuk és illatuk miatt is termeszteni javasolja: minden hónapra 
külön kertrészt javasol, hogy abban egy szerre virítsanak a növények. A márciusiba az "illatos 
vadrózsát" ajánl, a májusi és júniusiba "mindenfajta rózsa, kivéve a pézsmarózsa" a javaslata, a 
júliusiba a "pézsmarózsa", az októberibe pedig a berkenye, a naspolya, a kökény mellé a "kései 
virágzás kedvéért visszametszett vagy átültetett rózsa" az ajánlatos.

Állítja, hogy' a virágok illata édesebb a szabadban, mint a kézben. Az illatok okozta 
gyönyörűség miatt felsorolja azokat a szagos növényeket - függetlenül attól, hogy' a viráguk vagy' 
más szervük által feltűnőek - amelyek e szempontból érdeklődésünkre tartanak számot. "A rózsa 
- a vörös és a sötétrózsaszín - nehezen adja ki illatát, úgyhogy akár egész soron végigsétálhat az 
ember, semmit se érez meg édességükből, bizony még reggeli harmat idején sem." De finom 
illatúaknak találja az ibolyát és a teljes fehér violát, amelyekhez "legközelebb jár ... a 
pézsmarózsa" azután a hervadó szamócalevél, a szőlővirág nyomán "a vadrózsa".

Az irodalmi, a képzőművészeti, de még a bölcseleti szakmunkákban is, a kert az érzéki 
élvezetek helye, s az érzéki élvezetekre utaló szimbólumok között hagyományosan egyre másra 
ott a rózsa. A paradicsom, a park, a tájba beleolvadó kert helyet kínál a szerelmesek együttlétére, 
akkor is, ha annak semmi köze sincs a testiséghez, és úgy is, ha csakis ösztönszerű és animális. A 
földi kert a középkor utolsó harmadától, a szerelmi találkák virágokban, kútban, bokrokban és 
ligetes fákban, gyümölcsökben gazdag birodalma, egészen olyan, mint Mária hortus conclususa, 
avagy a későbbiekben a Madonna rózsaligete: csak éppen a használója más. E kétféle funkciójú 
kert érzékelhető s ábrázolt tulajdonságai megegyezőek. A skolasztikusok könnyűszerrel képesek 
megkülönböztetni a vallásost a világitól ezen esetekben is, hiszen miként a Bibliának is, minden 
műnek megvizsgálják a rejtett jelentéseit. Vizsgálják a dolgok jelentését szó szerinti, allegorikus, 
morális és jelképes oldalról - s ezt a szokásukat a humanisták is átveszik, még ha ezt a négy- 
szempontot nem is különítik el mindig és egyértelműen/57 Kimutatták, hogy Dante is felhasználja 
a Divina Comedia ábrázolásaiban ezeket a hermeneutikus elveket.358 A kert kétféle szolgálata 
egymással könnyen átértelmeződik, különösen akkor, ha a jelentésgazdagításnak ezen technikája 
máshol is szokásos.

Nem véletlen, hogy a paráznaságba hajló érzéki élvezeteket, a testi szerelmet, kertben 
ábrázolja Hieronymus Bosch (1450 к. - 1516): A gyönyörök kertjében (Museo del Prado, 
Madrid). A mintegy negatív paradicsomnak tekinthető helyet azokkal a jelképekkel azonosítja a 
festő, amelyek eredetileg a Paradicsom attribútumai. A kirágott gyümölcsök, héj szerűen 
megfestett termések és az egyéb erotikus tartalmú jelképek között a rózsához kapcsolható is van: 
egy meztelen ifjú ötszirmú, piros virágot dugdos társa fenekébe359. Ez a virág jelzi, mekkora 
távolságra áll egymástól a középkori kereszténység vallásos világának, a mennyország 
Krisztusának és Máriájának éteri rózsája a testiséget fölfedező reneszánsz rózsájától, még ha 
ugyanolyan színű és illatú is mindkét esetben.

357 BURKE. P. (1994)174.

358 DUNBARS. H. F. és MANDONETT P. munkásságát idézi HEINZ-MOHR.G - SOMMER. V. (1988)
181.

359 BOSING. W. (1993) 53.



131

4. Minták a rózsák ábrázolásához

Egy datált festményeket tartalmazó katalógus szerint Itáliában 1420 és 1539 között a 
képeknek témája szerint 87 %-a vallási, 13 %-a világi jellegű volt: ez nagyjából megfelelhet a 
megrendelők elvárásainak. A vallási képek közel fele Máriát, negyede Krisztust, a maradék 
legtöbbje tíz népszerű szentet ábrázol. A világi képek közel háromnegyede portré.^60 A Szűzanyát 
megmutató képek elsöprő aránya önmagában is biztosítja a rózsák képi idézésének kimagaslóan 
magas számát - amelyet tovább tetéznek a Rózsafuzér-társaságok kezdődő népszerűségét 
bizonyító Rózsafuzéres Szűz-ábrázolások virágai, s hogy némely sokszor lefestett, nagy kultuszú 
alakhoz - amilyen az esküvői képeken gyakorta ábrázolt Alexandriai Szent Katalin, aki a fiatal 
lányok védőszentje volt - nem egyszer szintén rózsák társulhatnak.

A rózsával kapcsolatos jelképek a reneszánszban úgy újultak meg, hogy a korábbi, 
kultikus és köznapi használatú szimbólumok mellé felsorakoztak az új, a profánnak is tekinthető 
idézési módok.

A Krisztus, Mária, és a különböző szentek rózsákkal való jelölése megmaradt - Máriát 
továbbra is koszorúzzák, gyakorta rózsákkal, az angyalok, igaz, puttószerűekké váltan 
koszorúkat és virágfiizéreket tartanak az égi figurák körül, a Paradicsomban Ádám és Éva áll, 
meglehet meztelenül (Quercia 1410 környékén készült bolognai féldomborművén, a Petronio- 
templomban361), s ha táj kerül a figurák mögé, akkor a növények között valószínű, hogy helyet 
kap azon is egy-egy bokor rózsa. A Madonna rózsalugasban képtípus megmarad, Leonardo 
tanítványa, Bernardino Luini 1525 tájékán festi a maga finomkodó Máriáját. Ugyanakkor a 
lombard Luini - pályatársaihoz hasonlatosan - a vallásos témák mellett antikot idéző, például 
Ovidius Átváltozásai hatásáról tanúskodó freskókat készít Milánóban (Casa Rabia). Az érzékiség 
és a testiség ábrázolásától elválaszthatatlanul, az ókori idézetek állnak a világias oldalon, amikor 
sokszor nagyon nehezen lehet eldönteni - vagy éppen nem is szabad -, hogy az antik figurákkal 
benépesített allegóriák, vagy maga a tárgy felszabadult szabadosságú ábrázolása a fontosabb. A 
reneszánsz alkotók a szépség és a gondolkodás eredetibb, a középkorinál hitelesebb és 
megélhetőbb formáját találják meg az antikvitásban.

Más oldalról, mint azt Luini Madonnája, vagy akár Botticelli Rózsalugasos madonnája 
mutatja, bizonyos, hogy ezen képeken látható rózsák még a korábbi korszakok nyílt, szembetűnő 
szimbolizmusának termékei. Nyilvánvalóan Mária virágai, mégpedig egy bevezetett hagyomány 
jóvoltából, akkor is, ha a rózsalugasból nem maradt több mint néhány élénk színekkel virító 
rózsafej, néhány levél s egy-két karó, amelyhez hozzáerősítették a virágos növényt. A 
reneszánszban továbbra is fennmarad ez a vonulat, s azáltal, hogy' a gyermekéve! és a rózsával 
együttest képező anya mögül kikopik minden egyéb szimbólum, a XI-XII. század hortus 
conclususának összes jellegadó motívuma. A rózsa szimbólumértéke váratlan nagyságúra 
növekszik (a képfelület nagy részét képes elfoglalni, mégha háttérben is marad), s az anyaságra, 
az élet gyerek által megmutatkozó értékére, a teljesség (emberi) formájára utal. Miközben 
megnövekszik a rózsák jelentésessége is: motívumuk fogalmisággal töltődik fel, allegorizálnak.

22. ábra: Bernardino Luini: Madonna a rózsalugasban (1525 k., Milánó. Pinacoteca di Brera)

23. ábra: 1472-ben készült Botticelli Rózsás madonnája (Párizs, Louvre), amelyen bár sok 
hagyományos motívum kicserélődött (forrás helyett az igazság forrása: a Biblia, kerítés helyett 
egy feketésen zöldellő növényfal, a trónból egy székből karfányi látható), az arkangyal helyett is 
Keresztelő Szent János áll, de az örökölt rózsák biztosan utalnak a hortus conclususra és a 
Paradicsomra

360 ERRARA, I. (1920) munkáját idézi BURKE. P. (1994) 169.

361 DELUMEAU, J. (1997) 83.



132

A valóság utánzása először a mellékesnek tűnő háttérben kezdődik, s csak a világi tárgyú 
képekre való igény megjelenésével, a személyesség értékké válásával együtt erősödik föl a 
valósághűség, a köznapi realizmus ázsiója. A XV. század közepén jelennek meg az ilyen 
igényeket kielégítő portrék.

A világi képeken, a portrékon az ábrázolt alakok társadalmi helyzetére utaló tárgyak 
között illetve a környezetében, ha nincs allegorizáló vagy mitizáló részlet, szokásosan nincs rózsa 
ábrázolás. De előfordul, miként a más tárgyú alkotásokon is, a ruházat vagy a fali kárpit 
mintázatában, a faragványok között rozettaként (Piero della Francesca: Elisabetta Gonzaga 
urbinói hercegné portréja. 1450-53.) vagy konkrétabb formával esetleg (például rózsafüzérrel, 
mint id. Joos van Cleve: Ismeretlen nő képmásán. 1520.) más szimbólum által hivatkozva.

Egy ifjú pár nászajándékaként rendelte Lorenzo Medici Botticellitől Nastagio degli 
Onesti történetének egy kegyládára illő négy kép révén való földolgozását. A Boccaccio- 
elbeszélés alapján készült jelenetek harmadikján, a lakomát bemutatón, a vendégsereg asztalát 
borító fehér abroszon, ünnepségre utaló, kinyílt, halvány rózsaszínű rózsavirágok hevernek. A 
rózsa efféle felhasználása ismert a korábbi időszakokból, mind a középkorból, mind az 
antikvitásból, így itt nyílt jelképek.

24. ábra: Botticelli: Nastagio degli Onesti történetének harmadik jelenete (1483. Madrid, 
Prato)

A minták keresése közben sok, ha nem is elfelejtett, de a középkorban a maga 
szükségleteinek megfelelően átalakított görög és latin forrás kerül elő. Ezek reneszánsz utánzása 
- amely az alkotók mindennapi eljárása, amely az alkotás egyik normája - akkor is elkezdődik, 
ha nincsenek meg a konkrét minták. Botticelli Rágalom és Venus születése müveiben Apellész 
görög festő elveszett festményeit igyekszik rekonstruálni362, (s Ovidius Fasti-ja értelmében festi a 
Primavera Flóráját). Michelangelo egy ókori Apolló mintájára készíti Krisztust az Utolsó ítéleten, 
Jacopo Sannazzaro és Marco Girolamo Vida Krisztusról szóló hőskölteményeit Vergilius 
Aeneisének modorában üja.Jö3 Sodorna a Famesina palotában látható Nagy Sándor és Roxane 
esküvője falfestménye Aetión hasonló témájú Lukiánosz által leírt képét reprodukálja364. Ervvin 
Panofsky hívja fel a figyelmet arra, hogy az elveszett mitológiai tárgyú képekről a lemnoszi 
Philostratus adott leírásokat, s ezt sokan forgatták.

Az irodalmi minták a leggyakoribbak. Ovidius Metamorphoses-e a legidézettebb munkák 
egyike: Tiziano Bacchus és Ariadnéja (8. könyv), Dosso Dossi Kirkéje (14. könyv) ilyen, vagy 
Spranger műve, a Szalmakisz nimfa és Hermaphroditosz. Piero di Cosimo is Ovidiust idéz 
mitológiai alakjai által, s Lucretius A természetről című költeményét. Theokritoszt és Vergiliust 
utánozza "falusi szerelmekről vagy játékos nimfákról szóló történetei"-vel Montemayor (Diana, 
1559), Tasso (Aminta, 1573), Cervantes (Galatea, 1585) és mások.

A későbbiek során az eredeti antik források helyett a kortársak nézetei szerint való 
reprodukálás, illetve a kortársi elképzeléseknek és értelmezéseknek való megfelelés kap szerepet. 
Raffaello freskója. Az athéni iskola (Stanza della Segnatura, Vatikán) hatalmas épülete, 
amelynek a lépcsőin Platón és Arisztotelész körül helyezkednek el a görög bölcselők, Raffaelo

365

362 BURKE, P. (1994) 27. idézi Chastel, A. (1961) Art et humanisme a Florence au temps de Laurent le 
maginifique. Párizs valamint VÁSÁRI, G. (1933.) 143.

363 BURKE, P. (1994) 28. idézi Windtől (1958) e keresztezési igyekezeteket. (WIND, E. (1958) Bellini's 
Feast of de Gods. Cambridge.

364 Az érett reneszánsz (1986.) 13.

365 PANOFSKY, E. 1939-es munkája In: PANOFSKY, E (1984) 284-308. idézi BURKE, P. (1994) 173. 

366 DELUMEAU, J. (1997) 265.



133

barátjának, Bramanténak a felfogása szerinti367. Tizianónak az Égi és a földi szerelem témáját 
Pietro Bembo sugallhatta.368 Botticelli Primavera-ja megfestéséhez ihletadó Poliziano: Stanzák a 
lovagi tornára költeménye Venus születése festményéhez pedig a neoplatonisták Humanitás 
eszményképe^69 - a már említett ovidiusi előkép mellett.

25. ábra: A manierista pontosságot és kiszámítottságot példázza Bronzinó: Szerelem 
allegóriája (London, National Gallery). A mesterkélt tartású, márványfehér testű Venus körül 
az antik előzményeknek megfelelő jelképek sorakoznak

Ovidiusra, de általában minden antik szerzőre és munkáikra, akik és amelyek a 
reneszánsz alkotóit inspirálták, úgy tekintettek, mint erkölcsi példaadókra. Ez a tizenkettedik 
századdal kezdődött, s éppen egyes ovidiusi sorok allegorizálásával. Ezek mellett végig látszik a 
hasonló folyamat a keresztény tartalmú hivatkozásokban is. Panofsky az allegorizálás 
megjelenését а ХШ. századdal kezdődő természetelvű, valamint a szintén ekkor kifejlődő 
perspektivikus térábrázolással egyidejűsíti.370 A megszokott, nemzedékről nemzedékre 
áthagyományozódó, könnyen olvasható és érthető üzentet tartalmazó szimbólumok helyett 
(különösen, hogy tér és idő nélküliek), a valóságos térben látható dolgoknak a reális ábrázolása 
válik fontossá.

A nyíltan használt s meglehetősen egyértelmű jelképek helyére áttételesebb formájúakat 
kerestek: a környezet részét alkotó elemek, meghúzódó, apró motívumai, hátteret alkotó - de 
beszédes - jelzésekké válnak: amilyenek például Jan van Eyck rózsás kárpitjai, csillogó, vízzel 
telt üvegpalackjai is, vagy a genti Máriájának fejét pántoló gyöngvös-ékköves 
nemesfémkoronáján az 'élő', piros rózsa. De szobrokká is válhatnak a szimbólumok - miként 
Giotto: Jézus kiűzi a kufárokat freskóján (1304. k., Padova, Scrovegni-kápolna,), az oromzat két 
oldalán álló oroszlán és a bárány. A jelkép zárttá válásának fokozatai Ambrogio Lorenzetti 
gótikus festményén is követhető (Madonna angyalokkal. 1335, Mássá Marittima. Municipio): 
Mária trónjának lépcsője alsó fokán egy fehérbe öltözött alak - a Hit allegóriája - üldögél, nézi a 
jobb kezével tartott tükörben megjelenő kettős arcot. De szimbólumnak kell tekintem azokat a 
felfordított kagyló-szerű apszist környező faragványokat, aranyozott rózsákat, amelyek Mária 
feje fölött láthatóak a függöny kinyíló szárnyai között Botticelli "Trónon ülő Madonna szentekkel 
munkáján (Firenze, Uffizi).

A jelképek "valóságos dolgok mezébe öltöznek", s így nem csupán a világ vált 
szabadabban ábrázolhatóvá, de az ábrázolt világ részeihez is számos jelentést lehetett keresni. A 
rejtett szimbolizmussal telítődő világ miszticizmusa megfelelt a keresztény elképzelésnek, 
egyszerre konkréttá és allegorikussá változott minden - s ezt az eljárást a reneszánsz is 
alkalmazza.

De a reneszánsz a keresztény tartalom mellé fölveszi a klasszikusat, az értelmezési 
lehetőséget a neoplatonizmustól várja, s a korábbi hagyományokon alapuló szimbólumokat 
lassacskán átalakítja. A rózsákhoz így kapcsolódnak az antik jelentések: Ambrogio a trónoló 
Istenanyát szólja tele rózsákkal és más virágokkal, s két rózsakoszorús figura a trónus párnáját 
tartja, ugyanígy virágesőt fuj Venusra a két repülő zephír Botticelli Tavaszán.

26. ábra: Ambrogio Lorenzetti: Madonna angyalokkal (1335. Mássá Marittima, Municipio)

367 Az érett reneszánsz (1986) 19.

368 MICHELETTI, E. (1986) 135.

369 NEGRINI. S. Szerk. (1992) 39.

370 PANOFSKY, E (1984) 319.



134

Ariosto Orlando Furiosó-ját 1542-ben Lodovico Dolce is allegorikus jelenetek 
sorozataként ismeri. Mindenesetre, Peter Burke szerencsésebbnek tartja, ha ezeket az erkölcsi 
megszemélyesítéseket inkább jelképeknek tekintjük. ’71

Annak az oka, hogy Venusban a legidézettebb antik istennővel találkozunk, amellett, 
hogy kedvelt régi szerzők kedvelt történeteinek szereplője, hogy a reneszánsz eszményei szerint 
alakítható figurának tartották. Alakjában üzenetek sokasága fogalmazódott meg: alakjának 
keresztény előzménye is van (akinek jelei közé sorolt az antik Venushoz tartozó rózsa is pl ), 
közhelyes bár, de mégis eszményíthető volt, képes volt a testi szerelmet úgy jelenteni, hogy annak 
a frivolitását senki ne tarthassa illetlennek, égi aurája jóvoltából az alkotói fantáziát szárnyalni 
hagyta, a kortársi hivatkozás nagy száma növelte a reá vonatkozó referenciákat, így az 
értelmezhetősége nem sivárosodott el. Venus figurájában sikeresen elvegyült a pogány és a 
keresztény tartalom s a reneszánsz emberről vallott elképzelés - s minden részletében kidolgozott 
szimbolikára adott lehetőséget. Mindezek az okok olyan lehetőségeket teremtettek, amelyekben 
jelen maradnak s az egyéni értelmezés apró vonásaival gazdagodhatnak a rózsaszimbólumok. 
Venus alakjában a rejtett szimbolikának olyan tökéletessé formált, minden részletében pontosan 
illeszkedő rendszere valósul meg , s nem csupán Botticellinél, amelyben az ábrázolási 
hagyományokon nyugvó és az új rózsaszimbólumok a legteljesebb formában jelennek meg. 
Botticelli annyiban jelent kivételt, hogy az egyetlen Flora kivételével csupa melankolikus, sorsába 
belemélyedő vagy merengő, szomorkásán álmodozó nőalakot övez a maga teltvirágú, 
tányérszerűen kiterült, az egymásra boruló szirmok köreivel labirintusokat idéző rózsáival.

Az antik figurákat és eseményeket elvont tulajdonságokként látja és láttatja a reneszánsz: 
így aztán rejtett jelentésekben is gazdag lesz minden alkotás. "... arcán ki van fejezve az 
elmélyedő elmélkedés, a finom éles ész, amely a bölcs és állandóan magas és nehéz kérdéseket 
kutató szellemek sajátja" - írja Botticelli egyik alakjáról VasarF72, állítva ezzel, hogy mily 
elsődlegesen fontos az absztrakt megmutatása. S amikor Cosimo Medici herceg kastélyában lévő 
két képről ír: "egyik Venus születését ábrázolja, a szellők és szelek istenségeivel, amint Venust a 
földre hozzák, a másik képen szintén Venust festette...: ezen Venus a tavaszt jelképezi. 
Kétségtelen, e munkák a kortársi elvárások szerint ilyenek: sokértelmüek és áttételeken keresztül 
megfejthető jelentésűek.

Például a rózsát, amelyet - a medicinális gy akorlatból következtetve - a dioszkoridészi- 
galénoszi eredetű négy alapminőség (hideg, meleg, nedves, száraz) értelmezése és a testnedvtan a 
hűtő, "hévséget megállító"374 tulajdonságúnak tartottak, s a rózsakészítmények használati 
módjaiban is benne van ez a lehetőség (koszorú, illatszer, kenőcs), szokás volt e rendszerben 
társítani a tűzzel, a nyárrá forduló tavasszal, az ifjúkorral, a déllel, a Szűz csillagképpel s a 
középkortól a sárgával37' (a hozzája társuló keserű ízzel). A tűzhöz a pneuma, azaz a tüzes 
lehelet, s általa a sperma is társul. így magától értetődő módon társulhatnak a rózsa - s a vele 
együvé tartozó jellegek - a meleg és nedves tulajdonságúnak tartott Venussal. Mindezek a 
tulajdonságok a 'létezés nagy láncának' 'Hold alatti' világa anyagi tárgyainak, élőlényeinek 
jellemzői, de társulnak a - a mikro- és makroorganisztikus hasonlóság elképzelése értelmében - a 
Hold fölötti világ szintjeit benépesítők tulajdonságaiként (vagy az azokra utalókként) is. A

n373

371 BURKE. P. (1994) 175.

372 VASARI, G. (1933) 137.

373 VASARI. G. (1933) 138.

374 MELIUS P. (1578) 154.

375 Természetes, hogy különböző kódok léteztek. Szent Antonius érsek teológiai színkódja szerint a 
sárga a fenségesség jele, Alberti az elemek színhasználatát alkotja meg, Leonello d'Este Ferrara őrgrófja 
pedig asztrológiai színkódot készít, s eszerint váltogatja viselt ruháinak színét. E kódok nem állandóak. 
В AX AND ALL, M. (1986) 90-91.



135

reneszánszban egy-egy allegóriában így számos ásvány, növény, állat, jelenség és fogalom 
összeér. Effajta értelemben is egységes tartalmúak a kor alkotásai - például a venusi 
szimbólumkor Botticelli Primavera festményén. S ha ezekhez társulnak a továbbiakban az 
antikvitás s a kereszténység bevezetett jelei, még tovább bővíthető az a laza asszociációs kör, 
amelynek közepén, már-már meghatározhatatlan kontúrral dereng fel egy-egy alkotás 'tartalma'.

Sandro F. Botticelli (1445 -1510) világi, keresztény szemléletű és a klasszikus 
eszményekre hivatkozó munkásságának főbb darabjait Marsilio Ficino és körének humanizmusa 
és neoplatonista ezoterizmusa hatja át. A reneszánsz festészet főbb kérdéseivel, amilyen a 
perspektíva kérdései vagy a tájábrázolás nem foglalkozik376, és a derű, ez a reneszánszt 
meghatározó életérzés sem jellemző reá.

27. ábra: Botticelli: A Tavasz (1477-78 k.) és Venus születése (1486 k.) irodalmi munkák által 
ihletett. Venus mindkét festményen látható alakja a neoplatonisták Humanitás eszményképe. A 
festő e képeken enciklopédikus aggályoskodással sorakoztatja fel valamennyi venusi kelléket, 
származzon az antikvitásból vagy a kereszténységből

A Tavasz festményen éppen egy citrusligetben játszódó jelenet központjában Venus áll, 
kezét - a néző számára - invitálom77 fölemeli. Tőle jobbra, nyakában virágkoszorúval, 
virágszőttes ruháján és hajában a tavasz megannyi virágával elborítva, felfogott ruhájából 
rózsákat szórva érkezik Flora, társnőjével Chlorissal: mögöttük az őket kergető-hajtó Zephir. Bal 
oldalon, a Chlorishoz hasonlatos áttetsző ruhában a három Grácia egymás kezét fogva táncol: a 
nézőnek háttal állót éppen nyilával megcélozza a Venus feje fölött röpködő Ámor. E hármas, 
mozdulatai által, külön csoportot képvisel. Bal szélen Merkur emeli fel a karját s rámutat egy 
felhőre. Marsilio Ficino és köre újplatonikus tanai szerint378 értelmezve Venus személyében a 
természetet és az emberi civilizációt együtt képviselő Humanitás379 került ábrázolásra. Minden 
alaknak és cselekvésének átvitt értelme van - a meztelenség az átlátható szándékokat jelzi, a 
táncban a (lények láncolatában fontossá vált, platoni eredettel rendelkező) isteni kisugárzás 
(emanatio) és annak az átalakulása és a visszatérése a három nő által. A szűz Chloris és a 
szerelmes Zephir földi egyesüléséből keletkező, virágözönben álló Tavasz, a nézőtől elforduló 
egyik Grácia, akit hamarosan eltalál az isteni eredetű nyíl, s részese lesz az égi szerelemnek, a 
figyelmet és a vágyakat az égbe irányító Mercur380 - amely által a neoplatonista tanítás kinyílik. 
Jean Delumeau értékélésében a földi és a transzcendes szerelemre vonatkozó jelképrendszer 
magyarázni látszik e festményt381. Elképzelését a - festményen oly nagy számban előforduló - 
rózsa, duális természete magy arázza, amint az is, hogy' a társukat az isteni szépség felé irányító 
két, és a Merkur ujjának mozdulatát követő harmadik grácia környékén mégsem látható egyetlen 
földi rózsa sem.

A másik képen, a Venus születésén zephír-pár fújja ki - rózsahullás és tengerhabzás 
közepette - a tengerpartra a kagyló hajójában álló (a ficinói értelemben is meztelen: azaz az

376 DELUMEAU. J. (1997) 358-359.

377 BAXANDALL, M. (1986) 79.

378 n ...Merkur az értelmet, Venus pedig a jóságot testesíti meg." FICINO, Min BURKE, P. (1994) 177.

379 BERTI, L. (1990) 241-243. említ két másik értelmezési lehetőséget is, Simonetta Cattaneo Vespucci 
éa Giuliano de'Medici tragikus szerelemének allegóriáját, illetve a februártól szeptemberig - Zephirtől 
Merkúrig - a hónapok ábrázolását.

380 Akinek a ruháján fordított lángnyelvek jelzik, hogy a viselőjük a gyásszal is kapcsolatot tart! 
DELUMEAU. J. (1997) 360

381 DELUMEAU, J. (1997) 358-360.



136

embert a szépsége által isten felé vezethető) Venust, ahol, miként Ovidius versében is, egy 
köpennyel fogadja az egyik, virágos rózsahajtást övként használó Hóra. A levegőég által 
megtermékenyített tenger vizéből születő pompás szépség az égi szerelem gyermeke tehát - akit a 
szép ruhájú földi szerelem képviselője fogad, az övéhez hasonló lepellel: azaz a tisztaságot 
elkendőző-rejtő ruhadarabbal.

Hogy a szigorú bölcseleti kritériumok szerint is koherens mű jön létre, azt is jelenti, hogy 
a rendet, amelyet a képek kifejeznek, okszerűen végiggondolta és érvényesnek is tartotta a 
művész. Anélkül sem a festő nem rendeli magát alá az illusztrálásnak, sem a megrendelő nem 
tekintheti teljesítettnek a festői feladatot. Hinni kellett, hogy7 a képi rendben a világ 
törvényszerűségei, azaz az istenség megmutatkozik. S a két képben konkrét jelentést kap a 
pogányság és a kereszténység összefonódása is.

28. ábra: Leon Battista Alberti révén ismerték meg a reneszánszban Lukiánosznak Apellész 
egyik festményének leírását, amelynek alapján készítette Botticelli: A Rágalom (1494 -95 к.) 
című munkáját. Az allegória több értelmezési lehetőséget nyújt, egy politikait is: Borgia pápa 
és a dominikánus Savonarola vitáját. Az áldozatot magával vonszoló Rágalom haját az 
ítélőszékben ülő Midász királyt megtévesztendő, hamis jelekkel: szende rózsákkal kívánja két 
segítőtársnő fölékesíteni

29. ábra: Biagio di Giorgio: Madonna a rózsalugasban. A traui festő rózsakertben ülő 
madonnájának kezében lévő rózsára a gyermek Krisztus ráteszi a kezét: Ez a rózsa a két 
alakhoz egyként tartozik.

Botticellinél Venus ezoterikusán értelmezett alakja körül rendeződik el egy rendkívülien 
részletgazdag, kristályosán tiszta rend, amely mind tartalmában mind pedig formájában megfelel 
a reneszánszban összesűrűsödő eszményeknek. Tizianónál. a jelenlegi címét csak utólag, a XVII. 
században kapó Az égi és földi szerelmen (Róma. Galleria Borghese) mindez egyetlen 
rózsabokorba összpontosul. Botticelli a szépség eredetét, amely az Isten irányába vezet, a Venus- 
szimbólumok által érezte megfoghatónak, míg Tiziano ezeket a szimbólumokat - igaz, megfelelő 
környezettel alátámasztott szituációban - egyetlenbe, a kereszténység és az antik világ ismerői 
számára legrégebbik egyikébe vonja össze. Ami azonban a két festő szemlélete között a 
legkülönbözőbb: Tiziano határozottabban idézi a dialógus-igényt, amelyet a reneszánszkutatók a 
korszakra jellemző ember antikvitáshoz való viszonya lényegének tartanak.

Tiziano két figurája a antikvitás és a kereszténység párbeszédének lehetőségét állítja. A 
reneszánsz valóban úgy fordult vissza az antik világba, mintha az eredeti forrást keresné, tudva, 
hogy a középkoron át folyó tudás tisztasága eltűnt, s tudva, hogy azt nem magától értetődő 
természetességgel kell folytatnia, hanem tudatosan fölhasználnia. S bár magát a klasszikus kor 
rokonának tudja, távolságtartóan vizsgálja, s nem kritikai értékelés nélkül igyekszik átsajátítani. 
Abban azonban az antikvitást követi, hogy úgy véli, nem lehet teljesen lemondani a túlvilági 
életért a földi életről. A test és a lélek kettősségében nem kíván elsőbbséget hirdetni: de 
összehangolásra vállalkozik, amely szándék számos addig eltagadott avagy ismeretlen 
személyiségjegyet értékként nevez meg az emberben.

30. ábra: Az égi és földi szerelem (Róma, Galleria Borghese) allegóriáját Pietro Bembo 
javasolta Tizianónak megfestésre

Tiziano allegóriái - Panofsky tűpontos kifejezésével: "filozófiai jelentéssel is 
összekapcsolt vizuális kép"-ei - is kettősek, eszméket jelenítenek meg azon kívül - azaz afelett - 
hogy konkrét, narratív elmondható helyzeteket mutatnak be. Képeinek megfejtett újplatonikus 
jelentése van/82 ámbár az Égi és földi szerelem Francesco Colorma Hypnerotomachia Poliphili

382 Friedlaender, W. (1938) és Freyhan, R. (1938) munkáit hivatkozza PANOFSKY, E (1984) 163.



137

munkája egyik jelenetének hatását tükrözi, így lehet, hogy csupán illusztráció. Máshol azonban 
úgy vélik: "a baloldalt elhelyezett fiatal lányban a szépséges Violante, Tiziano szerelme jelenik 
meg, akit a jobboldalt látható mezítelen Venus a festő nevében szerelemre invitál.'

Tiziano Égi és földi szerelem című képén nyári alkonyaiban látható egy táj: a békés, 
sárgás kéken ragyogó ég alatt mozgalmas jelenetek jobb oldalt: tóparton lovagoló figurák, legelő 
nyáj, bal oldalt pedig ligetes domb, zárt lombkoronájú fák, virágok közelében figyelő nyíllak s 
távolban egy domb tetején húzódó település irányába vágtázó lovas . Antik szarkofágból készült 
vízzel teli medence - a szerelem kútja - peremén két, egymással rendkívüli azonosságot mutató 
női alak ül, a jobb oldali meztelenül, érzékien, teste harmonikus szépségének tudatával, a bal 
oldali pedig földig leomló, sok redőjű ruhájában, és ugyanolyan határozottsággal mint társa, 
inkább a külvilágra tekintve. Mindkettő Venus. A medence túlsó oldalán a vízbe nyúló, önfeledten 
játszadozó Ámor. A medence oldalán antik dombormű, az Argonauták történetének jeleneteivel: 
fölszerszámozott ló (a testi szerelem) és ostorral csapdosott ember (megtisztulás vagy 
megtisztítás) - együttesen szólítanak a szenvedélytől való eltávolodásra. A ruhába öltözött Venus 
fején koszorú - mirtuszból: a győzteseknek kijáró koszorú az, amely a boldogság, az örök élet, a 
megharcolt élet szimbóluma.384 így' aztán valóban nehéz eldönteni, hogy a koronát viselő ruhába 
öltözött Venus, vagy a neoplatonikus tanok szerinti szépséggel sugárzó meztelen Venus-e az égi?

Hogy mi a megoldás, melyik alak ugyan mit képvisel - eldönthetetlennek látszik. A háttér 
bukolikus illetve biblikus jellege sem segíti a döntést, s az sem, hogy a paradicsomi vidék előtt ülő 
ruhás alak bal keze alatt zárt, az antik jellegű táj előtt nyújtózó figura mellett nyitott szelence 
található. A ruhás Venus térdére helyezett kezében rózsákat morzsol szét, a másik ’emberi 
rózsája' szintén éppen hogy sejthető.

A szarkofág frízében látni a megoldást - a szenvedélyektől való megszabadulás: s 
eredménye a tökéletes szépség, azaz az istenségben való létezés - talán épp úgy helyes, miként a 
kép alsó szélén, az előtérben növekedett, a kút vizével szüntelen locsolt növényben amely: 
virágzó rózsabokor? A festményen ugyanis csak a fríz és a rózsabokor nincs megkettőzve, csak e 
két tárgynak nincs párja, s így nem képes helyettesíteni hasonmását (végül is: önmagát). Rajtuk 
kívül valamiképpen minden motívum dupla, mindegyik különböző ellentétek póluspárjában áll. S 
egyikben sem látszik az egyértelmű döntés, amelynek alapján - például az égi és a földi 
dichotómián belül - a középkori kereszténység választana. E képen összesimulni látszik a test és 
a lélek, a természetvallás az antropocentrizmussal, a művészet és a bölcselet, a pogányság és a 
kereszténység, a derű és a feszültség.

Tehát a - maga allegorikus jelenetével - a fríz és a rózsa egymást kiegészítik: egymás 
létezését megválaszolják és indokolják. így e rózsa a világ ellentmondásokkal is egységes 
rendjének és az Istenben elérhető szépségnek bonyolult tartalmú de egyszerű megjelenésű virágja.

.383

383 DELUMEAU, J. (1997) 361.

384 Pál első levele a korinthusiakhoz 9. 25.



138

5. Adatok a magyar reneszánsz rózsajelképeihez

A rózsaszimbólumok egymásra torlódása a reneszánsz idejére esik. A korábbi, egymást 
követő és váltogató rózsajelentések, amelyekkel egy-egv időszak már-már azonosítható is 
volt, ettől a korszaktól kezdődően elvesztik mind határozott kontúrukat mind azt, hogy 
valamelyik jelentéstartományuk uralkodó legyen. A rózsaszimbólumoknak egyidejűleg 
többféle értelmezhetősége is kialakul, s ezek közül egyszerre többre is hivatkoznak: éppen ez 
az a tendencia, amely a vizsgált szimbólum kapcsán a legtöbb újdonságot hozza, s ez az, 
amely a barokkban, amikor az egyéni jelteremtés egyre természetesebb lesz, további 
buijánzást indít el.

A rózsákhoz kapcsolódó jelentések tartalmi újulása a reneszánszban várat magára, 
valójában csak a keresztény és az antik eredetű tartalmak egymásba épülése következik be.
Ez, és a némely helyzetben megmutatkozó elbonvolódás ad módot újnak látszó 
rózsaszimbólumok jelentkezésére.

Balassi Bálint (1554-1594) életművéből, talán éppen azért, mert nem található 
mértéktelen mennyiségű rózsás hivatkozás, de számuk mégsem elhanyagolható; 
megmutatkoznak a jelképalakulás reneszánsz kori jellemzői. Műveiből szétszálazható mindaz, 
ami típusosán a lovagi műveltségen, s az azt átértelmező udvari költészeten alapult, a 
humanista tendenciákra esetleg a barokk legkezdetének irányába mutat; a világiasság és a 
vallásos érzés, az európainak nevezhető antik és tudós humanista műveltség, és a főúri 
szabadosság s féktelen életélvezés vagy éppen az udvariasság korszakra jellemző jegyei.

A Balassinál található rózsákkal kapcsolatos nyelvi alakzat mindegyike szerelmi tárgyú 
műbe ágyazott - és ezt magától értetődő is, hiszen a rózsa minden megelőző korban 
kapcsolatot tartott a hevesen megjelenő érzelmekkel. A rózsa legutóbbi, női nemhez 
kötöttsége önkéntelenül meghatározza a motívumok alapjelentését is . 
lírájának valóban erős a személyes meghatározottsága, az mintegy vonzza azokat a 
motívumokat, amelyek az eksztatikus érzések kifejezésére használtak.

Miként a vallási érzelmeknek, úgy a rózsa vallási tartalmú ismeretekből származó vagy 
ahhoz köthető szimbólumainak is vezető jut szerep Balassi költészetében. Az általa használt 
fordulatok azonban csak eredetükben vallásiak, s az érzelmi intenzitás kifejezésére szolgál a 
származási vidék megnevezése. Az ötvenedik versben Júlia arcára olyan hasonlatot keres, 
amely által az öröklét, a mennyei boldogság idéződik meg: „A Paradicsomba termett szép új 
rózsa / dicsőséges orcája".385 Költőnk tudhatja, hogy' ama égi hely egyetlen néven nevezett 
virága a rózsa, amelynek jutalom-szerepe sem elhanyagolható.

A Célia-versek tizediké386 is, amelyet egy citerás lányról szerzett, keresztény vallási 
ismeretet hivatkozik. „Mert kis szája, szép orcája, mint pünkösdi új rózsa" - jellemzi Balassi 
„Lengyel szép Zsuzsánnát”. Legyen bár ez a ‘pünkösdi’ rózsa akár egy Paeonia akár pedig 
egy, a Pünkösd ünnepére kinyíló Rosa, mindkét növény Mária-virág, s a Szűzanyát 
hivatkozza. A mennybemenetel ünnepével kapcsolatba kerülő új, bimbójából kifeslő. „piros 
angyali szént" mutató virág tehát nemcsak a szerelmi tüzet szító lány arcának színét idézi, de 
egy égi lényekkel társítható tulajdonságokkal rendelkező, kitüntetett személyiséget is (és a 
tavaszi, virágpompás, szerelemre alkalmas időszakot is).

A tavaszra, illetve a Pünkösdre való hivatkozás kedvelt fordulata volt a vágáns és akár a 
finomabb érzékiségü költészetnek. Balassi szerelmi lírájának virágének-vonulatában nem 
egyszer találkozunk ezek hivatkozásával, ámbár legtöbbször rózsátlan formákban.

Balassi szerelmi

385 VARJAS B. Szerk. (1979) 125. Ötvenedik, Júliát hasonlítja a szerelemhez, mely hasonlatosságot a 
Julia dicséretén kezd el

386 VARJAS B. Szerk. (1979) 181. Tizedik, kit egy citerás lengyel leányról szerzett



139

Pünkösdkor nyíló rózsát idéz meg az az 1510-be feljegyzett, mélyen vallásos vers, amely a 
Példák Könyvében található: „Az istenes élet regulái'”87 is. Ott a rózsa a legfőbb mártírnak, 
Jézus Krisztusnak a halálára és föltámadására, valamint Mária fájdalmára vonatkozik és 
nincs még semmiféle világias üzenete.

„Piros rózsát ha szednek 
Pünkösd idejében,
Miként annak illatja 
Esmeg vigasztalja: 
ígyen Urunk Jézusnak 
Öt mély sebét gondolván, 
Keresztfán függesztvén. 
Vigasztalja szívmiket, 
Oltalmazja lelkünket 
Örök kárhozattól.

Gyenge rózsa meghervad. 
Mikort hévség éri:
Szűz Mária hervada 
Szent keresztfa alatt.
Kiről megemlékezzünk,...”

A névtelen XV. századi szerzőtől származó másik szent éneket388 az 1506-ben készült 
Winkler codex őrizte meg. A vágáns ritmusú, 6/7 szótagú sorokból álló, a XII. századi szerző 
Adam de Saint Victor Dies est laetitiae kezdetű, 6 strófás himnuszának fordítása magyarul 31 
strófányivá költődött át. s az eredetiben még nem található, német nyelven keletkezett részek 
magyarítását is tartalmazza.

„Szeretetnek rózsája 
Téged ékeséjte,
Szent alázatosságnak 
Violája szépéjte, 
Tisztaságnak lilioma 
Igen téged tisztele, 
és minden jóságnak. 
Jámborságnak, szentségnek 
Édességes illatja 
Téged mind elhata.”

Az egyházi himnuszokban szigorúan megszabott a rózsa jelentése: az el nem múló isteni 
szeretet virága. A virág paradicsomi eredetét az „édességes illat” bizonyossággal mutatja 
meg. A szeretetet (és a rokonérzéseket) jelentő virágot egyébként máshol még visszaidézi a 
codex egyik szövege. Az „Jó és gonosz szerzetesnek dícséreti és szidalma'”89 című versben 
(ahol a Paradicsom Krisztus kertjeként van hivatkozva) olvasható:

„A jó szerzetesnek

387 WEÖRES S. Szerk. (1977) 60-61. Az istenes élet regulái

WEÖRES S. Szerk. (1977) 57-59. Szent ének, ki dicséri Szíz Máriát és az Ö Szent Fiát388

389 WEÖRES S. Szerk. (1977) 60. Jó és gonosz szerzetesnek dícséreti és szidalma



140

Szíve Krisztus kerte 
Mert őbenne plántálta 
Verágoknak szépségét, 
Mert szent alázatosság 
Verágozik őbenne 
Mint kék viola. 
Szeretetnek rózsája, 
Tisztaságnak lilioma. 
Benne kevélkednek.”

A Pünkösd és a - meglehetősen közhelyes - szeretet rózsájának korábbi feltűnései 
mindenestül középkoriasak. A piros rózsa és Krisztus öt sebe közötti összefüggés a 
középkorias gondolkodás eredménye. Az Apor codexben talált Szent Ambrus himnuszának 
XV. századi magyar nyelvű változata390 is ezt mutatja, ámbár az ismeretlen szerző egy 
szerencsés megoldással a rózsa és Krisztus vérének jelentését (erőteljes) képpé alakította át:

„Kinek a keresztfa oltárán 
Megsült szentségő testét 
О rózsáló vérével 
Kóstolván élünk Istennek.”

Ilosvai Selymes Péter (1520 k.-1580 k.) éppenséggel közvetlenül a Biblia alapján említi a 
rózsát egy protestáns lelkipásztor leányának keresztelőjére szerzett, az asszonyi nevek 
eredetéről és értelméről valló rigmusában: „Az Zsuzsámra szép liliom avagy ékes rózsa'”91.

A rózsa mellett feltűnő fehér liliom a szüzesség és tisztaság virága. De az érintetlenséget a 
makulátlan rózsa is jelezni tudja. Az 1526-os Ó kegyes szíz Mária’9“ kezdősorú vers mind a 
négy’ verszakának második sora az istenanyát „szép tiszta rózsának”, azaz folt nélkülinek, 
ártatlannak nevezi - a hit szerint nvilvalóan a testiségében, miként az ismeretlen szerző ki is 
mondja: „Szeplőtelen megmaradál / Jézust ha nekünk adád.”

A rózsa és a tavasz kapcsolata közkeletű, de ez már vagy az udvari vagy éppen a 
reneszánsz költészet gyakoribb fordulata. Balassi Bálint Marullus ’93 Manilius Rhallushoz 
ajánlott versét deákból fordította-formázza friss tavaszivá és természetivé:

„Széllel tündökleni nem ládd-é ez földet gyönyörű virágokkal?
Mezők illatoznak jószagú rózsákkal, sokszínű violákkal,
Berkek, hegyek, völgyek mindenütt zöngenek sokféle madárszókkal.”

Egy-egy kép részletezése, a képi elemek tobzódása, miként korábban Mária rózsákkal, 
violákkal, liliomokkal való elhalmozása, a tavasz jegyeinek omamentális fölhasználása már 
nem a középkor de a reneszánsz, az érett reneszánsz jellemzője.
A Célia-versek egyikében394, egy aprólékosan részletezett képben a feslő piros rózsát 
megtisztító, tavaszi harmathoz hasonlítja Balassi a szeretője szeméből aláömlő, arcát mosó 
könnyeket:

390 WEÖRES S. Szerk. (1977) 52. Ad coenam agni providi

391 WEÖRES S. Szerk. (1977) 97. Interpretationes nominum mulierum

392 LATOR L Szerk. (1994)13-14.

393 VARJAS B. Szerk. (1979) 61. Decima secunda, ejusdem generis

394 VARJAS B. Szerk. (1979) 177. Hetedik, kiben az kesergő Celiarul ír



141

„Mint tavasz harmatja reggel ha áztatja szépen jól nem nyílt rózsát. 
Mert gyenge harmatiul tisztul s ugyan újul, kiterjeszti pirosát.
Célia szintén oly, hogyha szeméből foly könyve, mossa orcáját.”

A tavasz megjelenítéséhez gyakorta a virágzásra, így a virágra való hivatkozás is 
elegendő. S ha ehhez a szerelem is társul, bizonyosan tudható, mely konkrét vagy átvitt 
értelmű időszakra, s milyen, az időszak által meghatározott érzelmi állapotra történt utalás. 
„Szerelmes rózsámnak, ifjú Árgirusnak / Mondd meg ezen szóval az én virágomnak” - 
hangzik el Gergei Albert históriájában’95 a leány értékkijelentése a királyfiról, s a tavasz 
növényi jegyére utalással (mintegy fordítottan) a kedves betöltötte funkció is jelzett lesz.

Egyébként a ‘szép virág’ vagy akár* az ‘édes szép rózsám’ kifejezések állandósult 
szókapcsolatok e históriában, s mindenkor a királyfi tavaszt hozó, szerelmet ígérő szerepét 
hangsúlyozzák. Mellékesen pedig azt, hogy a rózsának világi és maszkulin jellege van.

„Hogy érdemlettem ezt - mondá - szép virágom. 
Én édes szép rózsám, nagy, szép Árgirusom?”

A középkor korai szakaszának rózsája leginkább férfihoz kapcsolódott, s a későbbiekben 
is rendelkezett némi hímnemű tulajdonsággal, amikor Krisztus környezetében szerepelt: a 
hatalom, az erő, az uralkodás virága volt. A késő középkori rózsa Mária asszonyi 
tulajdonságaival való azonosulásával, majd a fontos szerepbe került antik szerelemistennők 
jóvoltából változott világivá, e virág így telt meg feminin tulajdonságokkal. Argirus királyfi 
„rózsámnak” való nevezése ennek a helyzetnek az ismételt megváltozására utal (s persze a nő 
szerepének, öntudatának átértelmeződésére is, hiszen az érzelmek ilyen nyílt vállalása, s 
azokért való megharcolás korábban nem számított értéknek).

A rózsa jelentés-kettősei között szexuális dimorfizmusra is találunk példát. Kétségtelenül 
olyan, örömforrásként szolgáló, a megadó, a testi szerelem kifejezésének helye a következő 
két strófa, amelyről a korábbi korokban, magyar nyelven még nem igen eshetett szó:

„Szép vetett nyoszolyák az kertben valának,
Hol egyen s hol máson nagy szépen nyugosznak. 
Lágy ruhájok széltől lassan ingadoznak,
Mind az ketten szépek, nagy örömben vannak.

Néha ott elmenvén csípdes szép violát, 
Nagy gyakorta ismét az ő szép mátkáját, 
Keszkenő szélivel illeti orcáját. 
Különb-különb féle rózsákat mutogat. ?э396

A kertben található rózsa (amely emlékeztet a hortus conclusus, a salamoni kert, valamint 
a mennyei örömök, azaz az édenkert pompás és enigmatikus virágára s távolról az európai 
költészetből már ismert 'testi' rózsára), a szerelmi beteljesedést, illetve a testben megtalált 
gyönyörforrást idézi: a vetett nyoszolyán egymásban gyakorta örömet találók, a természet 
ölén önfeledt hevességgel szeretkezők „különb-különb rózsákat” mutogatnak egymásnak. E 
rózsák akár a gyakori beteljesedés, akár a lelki és testi élvezet virágai lehetnek, de lehetnek a 
női és a férfi nemi szervek eufemisztikus megnevezései is, így a nemi élét virágai.

395 LATOR L Szerk. (1994) 273.

396 LATOR L Szerk. (1994) 280.



142

A szexuális aktusok leírása sem maradt el e históriában. A fönti versszakok erre utalnak, s 
biztosítják, hogy a rózsa jelentése valóban azonos testi gyönyör jelentésével. Előzetesen, 
amikor a lány Árgirust 'Szívemnek virága ... Szép ékes rózsaszál'-nak nevezi, 'kit ajakam 
csókol’, s amikor a tündérlány minden tusakodás nélkül ajánlja fel magát, mindez már 
tudható.

A vér kiontása, mint áldozathozatal, a középkorias gondolkodásban a mártírokhoz 
kapcsolódik (akik általában Krisztusnak ajánlják fel így tettüket és magukat). Most azonban a 
leány ajánlja fel a vérét - azaz a szüzességét - a ‘szép virágnak’, szintén eufemikusan 
értelmezhető ‘serkengető ... harmat’-nak, azaz a férfinak:

„Leány meg felele: ‘Édes szép virágom,
Serkengető, híves, nedves szép harmatom.
Én tetőled magam de hogy tagadhatom?
Véred kiontását tőled én nem szánom.

'"'7Tied vagyok...’ „

A vénuszi szerelmes szép játék után álomba merülőket egy vénasszony lepi meg, s a leány 
aranyhajából egy tincset le is vág: a szépség (a kerté, a fiatal szerelmeseké, az élethelyzeté) itt 
a csúfsággal, az Istentől távol eső személlyel szembesül. Ennek formája egy, a szépséget 
megcsonkító, öreg, asszonyi személy. Jean Delumeau hívja fel a figyelmet a reneszánsz 
szépségkultuszra, érzéki pogánysága kapcsán, hogy milyen durván elutasítja a kor az 
öregséget, a fényét vesztett asszonyt.’98 E vénség mintha a rózsával, a szépség legfőbb 
kifejezésével (azaz az így megjelenített isteni harmóniával és tökéletességgel, az Istenhez 
legközelebb álló dologgal) került volna szembe itt - mégha áttételes formában is.

Azaz a szerelmes, vagy annak fizikai, lelki tulajdonságai a tavaszhoz, vagy a tavaszt jelölő 
virághoz, vagy a virágot jelölő virágok virágához, a rózsához399, a rózsaszálhoz, a 
rózsakerthez, a rózsabokorhoz hasonlítása is ismert, „..kis szája, szép orcája, mint pünkösdi 
új rózsa” - festette le Zsuzsánnát Balassi*0. Az erkölcsi tanulságokra építő, szerelmes 
történeteket elmesélő - humanista műveltséget igénylő - históriák és az erotikus virágénekek 
is egyként használták a rózsa nyújtotta hivatkozásai lehetőségeket.

Továbbá a szerelmeskedés, a testi együttlét is kifejezhető rózsákkal: „Venus 
istenasszonynak áldozának, / kertbéli szép rózsákat szaggatának”401 állítja a Cégéi Névtelen 
Az szerelmesek ereje címet viselő versében vagy mint Argirus históriában Gergei Albert, 
mikor a „különb külünb rózsák mutogat”402-ásáról vagy a „szép rózsaszál” ölbe való 
hívásáról403 szól.

397 LATOR L Szerk. (1994) 262.

398 DELUMEAU, J. (1997) 367-372.

399 Például az arca:

"Igyenessen felnőtt szép nyers ciprusvesszőt 
jegyez mert ő termete,

S kalárist kis szája, rózsát szép orcája, 
mézet ereszt beszéde."

VARJAS B. Szerk. (1979) 152. Hatvankettődik. amatorium cannen

400 ld. 375.

401 LATOR L Szerk. (1994) 254.

402 ld. 384.



143

A természetismeret a lovagi műveltség részét képezte: ekkor nem csak a növénnyel való 
hivatkozás, a növény jelképi értéke, de maga a növény ismerete, jellemzőinek ismerete képezi 
a tudást. Miként Rapaics Raymund A magyarság virágaiban404 bizonyítja, az udvari 
költészetben jelenik meg, így a korszak élőlényismeretét kitágítja az új növények kultúrába 
való bekerülése, pl.a gyöngyvirágéé vagy a violáé-ibolyáé. Balassi mindkét növényt ismeri. A 
violát, mint a szüzek szerénységét jelző szerény, kék virágot több költői alakzat részeséve 
teszi405.

„Kimentemben egy csegő patakra 
Találék oly hívesre, tisztára,
Mint fényes kristálra;

Partja bűves sok gyöngyvirágokkal, 
Ékes sok jószagú violákkal.
Két rózsabokorral,

Mellette egy kiterjedt ciprusfa, 
Kinek szép zöld bojtos ágaiba 
Fülemile szóla. ?*406

A természeti képek részletező gazdagsága, közhelyeinek halmozása azonban manierista 
jelleget, s fáradó lendületet ad a Nagyciklus Tizenhatodik versének. Az Olasz nótára41'7 
jegyzett udvarlóversben egymás után sorjáznak a virágénekekben szokásos udvariassági 
formák. Ezek egyike a rózsás arc is:

403 LATOR L Szerk. (1994) 224.

404 RAPAICS R. (1932)

405 Például:
"... De ti mézet győtő bolond méhek 
Rózsán, violákon itt mit szedegettek?"

BALASSI В (1979) 68. Tizenötödik, az lengyel ének: Bys ty wiedziala nótájára

továbbá:

"Most adá virágom nékem bokrétáját.

Kiben violáját kötötte rózsáját,

Viola szép színe mutatja hívségét,"
VARJAS B. Szerk. (1979) 82. A Poerna vigesimum quartum, kit egy bokrétáról

szerzett

továbbá:

"Mezők illatoznak...
sokszínű violákkal."

VARJAS B. Szerk. (1979) 61. Decima secunda, ejusdem generis

406 VARJAS B. Szerk. (1979) 69. Tizenhatodik. In somnium 

4117 VARJAS B. Szerk. (1979) 82. Huszonharmadik. ének



144

„Látván minapi napon hajad arany szülő voltát. 
Kaláris szabású ajakid édes mosolygását. 
Gyönyörű beszédedned hallám zengő szavát. 
Álmélkodván csodálám az te rózsaszínő orcád.”

„Rózsát jegyez orcád,” - mondja édes, fehér hölgyére a költő.'408 Máshol a pirulás 
érzékiesítésére szolgál a rózsa megnevezése409:

„... szüvem mint geijed,
Ha gyenge orcáján műit pünköst rózsáján 
látom, hogy színe terjed,”

A középkorias gondolkodásnak megfelelve, a piros és a fehér szín kontrasztjára, s a rózsa 
e két színének értelmezésére építve írja le Szűz Mária arcát a ferencesrendi szerzetes 
Temesvári Perbált (1435 - 1504): „A szent Szűz ... Arcán a bőr színe fehérből és pirosba 
derengett át. ... Szent arca nem nagyon telt, sem igen sovány, finom vonalú, fehérben és 
rózsában játszó, mintha a tejnek és rózsának színeivel volna befuttatva.'’41" Mindez 
megmarad a reneszánsz női szépségeszmény elvárásaként is, mégha idővel tovább bővíthető 
és pontosabb lesz. A Pataki Névtelen Lucrétiát is hasonlóan írja 411 le. De szülte 
karikatúrának, s éppen Temesvári Szűz leírása parasztos kiferdítésének tekinthető Balassi 
Szép magyar comoediajának, a Dienes mondotta asszonyarcnak a leírása.412

Megjegyzendő, hogy más és másmilyen piros színűnek kellett látnia a szerzőnek a ’jól nem 
nyílt rózsát’ és a ’teljes rózsát413’. Mind a kettő piros, de árnyalatnyi különbség van köztük. 
Ehhez az elkülönítéshez azonban már - úgy látjuk - szükséges volt a rózsák kitartó és elemző 
megfigyelése, azaz természeti lényként való kezelése és leírása. Ez a mentalitás az, amely még 
nem látszott fontosnak és nem mutatható ki a középkorias gondolkodásban és az abból 
következő praxisban.

Balassi Bálint használja jelölésre a piros rózsa színe mellett („Álmélkodván csodálám az 
te rózsaszínő orcád,,414)a fehér színt is, ámbár az inkább az alak egészére vonatkozik 
(„Emlékezzél rólam, fényes fejér rózsám”415), s így jelentése valószínűn a szűziességnek, 
vagy még üikább az ártatlanságnak és lelki tisztaságnak felel meg.

408 VARJAS B. Szerk. (1979) 139. Ötven’natodik, kiben csak azon könyörög.

409 VARJAS B. Szerk. (1979) 135. Ötvennegyedik. dialógus, kiben úton járván... 

TEMESVÁRI P. (1982) idézi TARNÓC M. (1994) 82.410

411 LATOR L Szerk. (1994) 202. Pataki Névtelen: Euralius és Lucretia históriája

"Szép magas homloka semmi semergéssel nem rútíttatott vala.

Szemöldöke néki kézíj módra hajlott, szeme fekete vala, 
Orra szép egyenes, teljes rózsa színű piros orcája vala, 
Kláris szín ajaka, fejér apró foga, szép kicsi szája vala."

412 vö. VARJAS B. Szerk. (1979) 209. Szép magyar comoedia

413 ld. 384. és 400.

414 VARJAS B. Szerk. (1979) 82. Huszonharmadik. ének

415 VARJAS B. Szerk. (1979) 141. Ötvenhatodik. kiben csak azon könyörög ...



145

A rózsa hasonlatba vonása nemcsak botanikai tulajdonságai alapján, de felhasználása 
szerint is szokásos volt. Illata, a virágából készült termékek, amilyen a koszorú, a 
desztillátum vagy a rózsaporok és kenőcsök mind-mind alkalmat teremtettek erre. Balassi 
szeretőjét ,jó illatú piros rózsámnak nevezi’’416. Az török Gerekmez dünja senzüz nótájára írt 
Hogy Júliára talála, igy köszöne neki: versében, - ezt talán nem kell véletlennek tekinteni - a 
rózsaillat egy muszlim dallamhoz kötött poétái munkában kerül elő.

Kétséges, hogy a ‘rózsaszál’ ugyanaz a levágott hajtás-e, amelyből aztán csokrétát vagy 
koszorút kötnek, vagy pedig ‘rózsatő’ értelmében használja Balassi Bálint (Julia... „Nyomán 
is teremjen rózsaszál”417)

A középkor az égi szférák lakói, s különösen a szentek és a vértanuk, esetleg a hozzájuk 
tartozó személyek számára tartotta fenn a korona illetve koszorúviselés jogát. A XV. század 
fordulóján lejegyzett Ének Szent László királyról418 című műben éppen a vallási 
szentségeknek való alávetettségként jelenik meg a koronába illesztett rózsa. A rózsa ekkor az 
Istennek tetsző, erényes élet jegyeinek jelzője, amely a király életének ékítménye is lehet.

„Fejedben kele az szent korona, 
Megbátorejta téged az szentlélek, 
Kezdéd követni atyádnak életét, 
Rózsákot szaggatál, koronádba fízéd.”

A reneszánszban ismét világi viseletté váló koszorú használatára utal Balassi Bálint 
Decima secunda, ejusdem generis második versszakának kezdősora: „Új rózsakoszorúkban 
kegyesek, szüzek / újakkal táncolnak.” A Poéma vigesimum quartum, kit egy bokrétáról 
szerzett419 című vers első sorában - „Most adá virágom nékem bokrétáját,” - egy asszonytól 
kapott bokrétára hivatkozik Balassi. A leányok számára koszorú- és a férfiak és ifjak részére 
a bokrétaadás szokása e korban elterjedt - a díszkertek egyik funkciója éppen az ezekhez 
szükséges virágos növények előállítása volt.42" De gyerekjátékként is ismert a virágok 
koszorúba fonása, amint az a Szép magyar comoedia-ban olvasható: „...az völgyben sok 
leánygyermekek is szoktanak vala egyben gyűlni az játék kedvéért s mulatságért. Ki koszorút 
kötett s ki táncolt, s ki játszott, ki verset énekelt.

Ugy anakkor a rózsa medicinális használatának ismeretét föltételezi Balassi Bálint Kristina 
nevére (az Lucretia nótájára) szerzett vers 5. versszakának része: „Régi betegségből mint 
támadott ember, / újul rózsa szagától... ,,422. E korszak szövegeiben az ilyen típusú 
hivatkozások korántsem egyediek vagy ritkán előfordulóak. A Pataki Névtelen Euralius és 
Lucretia históriájában423 a rózsavizet élénkítő-serkentő-ébresztő hatásúként ismeijük meg:

m421

416 VARJAS B. Szerk. (1979) 108. Harminckilencedik. Hogy Júliára talála. igy köszöne neki:

41 VARJAS B. Szerk. (1979) 118. Negyvennegyedik, inventio poetica: grues alloquitur: a darvaknak 
szól

418 LATOR L Szerk. (1994) 382

419 VARJAS B. Szerk. (1979) 82. A Poéma vigesimum quartum, kit egy bokrétáról szerzett 

TAKÁTS S. (1917) in: SURÁNYI D. Szerk. (1982) 213.

421 VARJAS B. Szerk. (1979) 203. Szép magyar comoedia

422 BALASSI В (1979) 43. Christina nevére az Lucretia éneke nótájára

423 LATOR L Szerk. (1994) 237.

420

S VSyeie/úv %
t■ V

со
-ó £ 

vy



146

„Mintha rózsavízzel megöntözték volna, az asszony felserkene. 
Mint nehéz álomból felocsúdott ember, szemeit felemelé, 
Látván szeretőjét, mondja:” Halott valék, szerelmem...

A rózsaszármazékok között kiemelt szerephez jut a kisebb gazdaságokban is előállított 
desztillálóim, a rózsavíz. Ájulásokból, rosszullétekből való fölébresztésre, izgatásra volt az 
használatos; izgató és erőteljes illata miatt, s nem csak mint szaglószer, de mint borogatásra, 
kenésre, permetezésre is alkalmas folyadék.

A rózsa egészségőrző, gyógyító hatása ellentétpár állítására is kínál alkalmat. A már 
rögzült, a rózsa botanikai tulajdonságaira hivatkozó ellentétek közé. amilyen a Balassi által is 
hivatkozott piros és fehér424 virág425, rózsa és liliom4-6, rózsa és viola4-7, fülemüle és rózsa4-S 
avagy a nála nem található tüskés és tüskéden rózsa429 ellentétpárokhoz e korszaktól kezdve, 
retorikai fordulatként odaáll a virág (átvitt értelemben vett) betegségkeltő hatása:

„Az újság vigasztal tégedet tavasszal, engem pedig megaszal, 
Rózsa, liliomszál tégedet orvosol, engem pedig aggasztal. 
Mert engem tavasszal bánattal ruházál... „430

424 „ ...piros rózsa színű
én édes fejér hölgyem"

VARJAS B. Szerk. (1979) 139. Ötvenhatodik, kiben csak azon könyörög...

A színhatásra épít a Szép magyar comoedia (Actus II, Seena II.) Briszeidája is: " Ne kételkedjél azért, ha 
szinte oly fehér vagy is mint az hó, s oly piros mint az rózsa, mert tudod, az hó is hamar elolvad, s az 
rózsák is hamar elhullnak."

VARJAS B. Szerk. (1979) 114. Szép magyar comoedia

425 VARJAS B. Szerk. (1979) 82. A Poéma vigesimum quartum, kit egy bokrétáról szerzett

"Most adá virágom nékem bokrétáját. 
Magához hasonló szerelmes virágát. 
Kiben violáját kötötte rózsáját.
Úgy tetszik, hogy értem ebből ő akaratját.

Viola szép színe mutatja hívségét,
Rózsa piros volta hozzám nagy szerelmét. 
Fejér rózsa penig mondja tiszta éltét;..."

426 VARJAS B. Szerk. (1979) 53. Hetedik, Morgai Kata nevére 
"...fejér liliommal ha rózsát fogsz eszve."

427 VARJAS B. Szerk. (1979) 61. Decima secunda, ejusdem generis 
"Mezők illatoznak jószagú rózsákkal, 

sokszínű violákkal,"

428 VARJAS B. Szerk. (1979) 60. Tizenegyedik, borivóknak való 
"Te nyitod rózsákot meg illatozásra.
Néma fülemile torkát kiáltásra,"

429 A pünkösdi rózsát tüskételen rózsának is lehet tekinteni. Az látszik azonban valószínűnek, hogy a 
Paeonia nem ezen tulajdonsága, hanem korai virágzási ideje miatt került be Európa középső, hidegebb 
vidékein a tavaszi Mária-virágok közé. A 'tüskéden rózsa' értelmű Paeonia-használat mindez után épül 
be a kultúrába.

430 LATOR L Szerk. (1994) 290.



147

Ez a Névtelentől származó Sebes tenger hobja... kezdetű virágének ezerötszáz 
„kilencvenhétben pünkösdnek innepében”, nagy szerelmi bánattól kínzottan íródott.

Balassi a korábbi ellentétpárokból vagy ellentéteket kifejező fordulatokból (mintegy azok 
helyére állítva) előszeretettel képez halmozásokat is.

„Viola szép színe mutatja hívségét,
Rózsa piros volta hozzám nagy szerelmét, 
Fejér rózsa penig mondja tiszta éltét;”431

vagy:

„Tavaszi szép rózsák, liliomok, violák 
idővel mind elhullanak:’*432

Balassi pásztordrámájában, Cristoforo Castelletti Amarilli (1587) darabja nyomán íródott 
Szép magyar comoedia-a által, korábban elhagyott szeretője, Júlia szerelmi visszahódítását 
kísérli meg. E játék juhásza. Dienes, Júliát - miként ha egy Gioseppe Arcimboldo-allegória 
volna - ‘parasztosan’ írja le:”Az melle, mint egy gyömbelő retkecske, az orcája, mint egy 
parlagi rózsa, az ajaka, mint egy kis megért cseresnye, olly fehér az foga, mint egy lisztlang, 
az orra vékon hosszúcska, mint egy lükön hámzott salátatorzsácska, jó szaga penig mint az én 
cicskémnek az kemencében. »433 Dienes tehát azt mondja, hogy Julia orcája piros - hiszen a 
parlagi rózsa, amely a középkor legismertebb és legelterjedtebb változatokkal rendelkező 
rózsafaja, piros szirmokkal rendelkezik.

31. ábra: Michele Pannonio: Thália múzsa (Szépművészeti Múzeum, Bp.)

32. ábra: Arcimboldo (1527 - 1593) allegorikus képeinek egyikén növényi részekből állított 
össze egy arcot

1589-ben Pozsony városából távozóban Balassi Bálint egy ‘bécsi virág’-ról szerzett 
versében434 a rózsa nem a szokásos, korábban vázolt - középkorias szellemiségű illetve 
világias-udvari eredetre mutató - szerepek valemelyikében található. A Bécsi Zsuzsannáról s 
Anna-Máriáról szerzetté ének ugyan nem mentes a többi szerelmi tárgyú vers szokványos 
fordulataitól (pl.’’Piros rózsa tündöklik orcáján, / Szép kaláris tetszik az ajakán,” avagy „ 
Arany színű haja / Mint egy gyöngy az foga / Tiszta mézzel foly ő édes szava.” illetve „... az 
méhek szekfű szép virágrul / Mézet szedénk egymás ajakárul;”), de nincsen benne tudós­
humanista, mitológiai vonatkozás, petrarcai vagy más idegen költő verséből vett előkép, 
vallási toposz, nem is átköltés. nem udvarlóvers. Ez nem más mint Balassi - „bús szüve” 
lecsillapítására tett. férfiasán vérbő kísérletet. Tapasztalatairól beszámolván meglehetős 
nyíltan beszél egy bécsi kurtizánnal folytatott alkalmi kapcsolatáról - s ennyiben témája

43) uaz 394.

432 VARJAS B. Szerk. (1979) 121. Negyvenhetedik, item inventio poetica: az ő szerelmének örök és 
maradandó voltáról

433 VARJAS B. Szerk. (1979) 209. Szép magyar comoedia

434 VARJAS B. Szerk. (1979) 147-149. Hatvanadik, Az Dokiéi sem si devihicom bila nótájára., vagy 
amaz lengyel nótára: a pod liesem



148

rokon a nagy-és mocskos szájú vágáns költészetben szokásos kurválkodó versekével (noha 
azok szellemességét nem tartotta szem előtt). A vers szerint egy rövid per napján szerelmi 
szolgálatját vette igénybe a költő a Tiefengrab utcában lakó, sok vitéznek tetsző, és tőle 
egyáltalán nem húzódzkodó Zsuzsannának (a költő barátja pedig az attyafia Anna-Máriának).

Itt mutatkozik meg az, hogy a reneszánsz női rózsa-jelkép egyidejűleg magába foglalja 
mindazt, amit a nő testileg és lelkileg jelenthet- és mindazt, ami a férfi által a nőből fontosnak 
neveztetik. (Hogy mindez igaz lehet a férfi rózsa-jelképre is Gergei Albert Argirus 
históriájának nyílt, - igaz, hogy csupán tündérasszonyi - beszéde mutatta.) A piros rózsa 
pedig nyílt erotikus jelkép, s nem is hagyománytalan. Már az antik görög nők is kinyílt rózsát 
(és megkezdett almát) küldtek szeretőiknek bizonyságul (aztán ez értelmeződik át a Dorottya- 
történetben, ahol szintén rózsát és gyümölcsöt küld a vértanú, az életben maradott írnoknak 
aki az ajándék hatására el is jegyzi magát a kereszténységgel); a vágáns dalok pirosa is a 
szerelem vörösét, az ajkakat, a duzzadt, vérbő nemi szerveket hivatkozzák, a bibliai 
prostituáltak, a római mennyasszonyok avagy' Dante Beatricéje is Vita nuova-ban 435 a 
szexuális vonzerővel rendelkező piros színbe öltözötten tűnnek fel. A piros szoknya, a vágáns 
dalok jelképe, erotikus jellegű. A piros szín és a rózsa összekapcsolódása a jelképek 
tartalmának idővel való összeadódását, és a mérték növelését kínálja - ami egyik oldalról 
jelzi azt. hogy a idővel nem érezték elég nyomatékosnak egyiket sem, azaz kiürültnek, 
erőtlennek vélték a szimbólumot, másik oldalról pedig, hogy a jelkép értelme nyílttá, 
harsabbá is válhatott.

A piros szín, miként a piros rózsa a nemi szolgálat jelölésére is szolgált. Gerd Heinz-Mohr 
és Volker Sommer megfeleltetve egymásnak a prostituáltak tevékenységi helyét és a helyek 
nevét, kimutatták, hogy a rózsa és a női szeméremajak közötti hasonlatosság okán számos 
időpontban és helyen a rózsával jelölték a prostitúciót, a prostitúció helyét és a prostituáltat 
is.436 A szajhák utcáját rózsa utcának, rózsakertnek nevezik, az örömtanyákat rózsához 
címzik, a prostituáltakat látogatóak rózsafúróknak, rózsajáróknak hívják.

„Az Zsuzsámra egy' szép német leán. 
Bécsben lakik Tiefengrab utcáján, 
Piros rózsa tündöklik orcáján.
Szép kaláris tetszik az ajakán,
Kit sok vitéz kíván 
Szép voltát csudálván,
De csak heába szeretik sokan.

Egy társommal midőn én ballagnék, 
Szerencsére reájok találék,
Rajok nézve ottan felgeijedék.
Jó társommal szerelembe esék.

Minden bánatunktuí 
Ott mi esénk távul,
Hogy szerelmet nyerhetnénk egymástul.

435 DANTE, A. (1996) Vita nuova

436 HEINZ-MOHR. G. - SOMMER, V. (1988) 60-61.



149

Többet szólnom dolgunkról nem szükség, 
Elég hogy megvolt minden édesség, 
Ölelgetés, csók, tánc, gyönyörűség.
Ékes beszéd, tréfálás, nevetség,”

Az érzéki beállítódás ilyen szókimondó bevallása, a szinte pogányias életvitel kimodása, a 
carpe diem vállalása Balassinál, miként reneszánsz beállítódású kortársainál is 
összeegyeztethető mind a más asszonyhoz fűződő testi szerelemmel mind a valláserkölccsel.
A reneszánsz művészek műveiben is nagy gyakorisággal jelentkeznek a testiség és a 
vallásosság témaváltozatai.437 Kétségtelen, hogy az érzéki leírások számosában a földi 
szépségek ezoterikus tartalommal is rendelkeznek. Ahol azonban az antik és humanista 
jelképek hiányzanak, mint például Balassi bécsi kurvázását felidéző versében, ott a motívum 
előképeit a vágáns szövegekben kell keresni.

Miként Balassi, kortársai is kedvelték a játékos, szellemes üzeneteket, amelyek sokszor az 
önkifejezés váratlan és új formáját biztosították. Az alkalmi jelleg e korszak költőinek és 
verselőinek vizuális munkáiban is tettenérhető - de talán ez a legnagyobb értékük, a 
személyességük kútfője is. A sárospataki diákirodalomból Kilián István által gyűjtött 
képversek között rózsa-formába tört-szerkesztett-rajzolt latin nyelvű szöveg is található4’8 E 
képversek formájukkal adnak újdonságot a szövegtani jelentéshez, s többnyire rámutatnak 
legfontosabb üzenetükre. A technopaegnium poeticum, a mesterkedő költői játék gyakorlása a 
költészettani alapfogalmak és lehetőségek iskolai elsajátíttatásában játszott szerepet. E ebből 
a közönséges iskolai gyakorlatból terjedtek el, s váltak a műveltségükre valamit is adók 
népszerű, manierista szórakozásává.

A szöveg és a kép együttes kezelése, közös jelentésben való fogantatása az iniciálékban, a 
miniatúrákban, a feliratos képekben is látható volt: ezek között gyakorta szerepeltek olyan 
élőlények, köztük gy akran a fehér vagy a vörös rózsák, vagy a belőlük stilizált (változatosan 
természetellenes színű) rozetták, heraldikus virágmotívumok, amelyeknek szimbolikus 
értelmezésük van, s általában olyan mintázatban, amikor együttesen is kínálnak értelmezési 
lehetőséget. A szöveg vizuális jelentésének növelését mutatják - az antikvitásban megjelent - 
akrosztichonok, anagrammák, a látvány ra építő költői dokumentumok.

A humanista irodalomban megjelenő vizuális formák leginkább fogalmakra utalnak, s 
általában ugyanúgy, miként a középkor organikus világképét megjelenítő allegóriák. Ezért, 
hogy ezen ábráknak inkább erkölcsi utalásaik vannak - s ebben az értelemben rokonság 
mutatható ki az ellenreformáció teológiai elvárások szerint készülő erkölcstani-mcdicinai vagy 
erkölcstani-botanikai munkáival is, amilyen például Péchy Simon A keresztény szüzeknek 
tisztességes koszorúja című Martini-mű fordítása.

33. ábra: Sárospataki Rózsa-vers

34. ábra: A jezsuita Moesch Lukács Rózsaverse, amely a poétikájának egyik illusztrációs 
darabja

A képverseknél, iniciáléknál, akrosztichonoknál (vagyis mindazon esetekben ahol a szavak 
és a képek együttesen pontosítják a tartalmat) tapasztalható ‘szimbólumok alá vetettség’ 
nyilvánvaló. Ugyanért tapasztaltuk a kegytárgyaknál, ahol a tárgyiak formája vagy a díszítés 
jellege utal a tárgy funkciójára. A tárgyak ilyesfajta megfeleltetése a világi használat esetében 
is tovább élhet. A reneszánsz iparművészeti alkotásokban a vallási és a világi jelképiség 
gyakorta együtt jelentkezik, s hol közvetlenül tapasztalhatóan vagy közvetetten 
kimutathatóan, de ilyenkor a rózsa-motívumok hasonló kettős jelleggel rendelkeznek.

437 pl. RONSARD és MARÓT munkásságára hivatkozik DELUMEAU, J. (1997) 358.

438 ACZÉL G. Szerk. (1984) 54-55.



150

35. ábra: XVI. század végi falikárpit, Brüsszelből. Ovidius Átváltozások (III. 1-35) 
‘Kadmosz történet ’-ét bemutató jelenetben Kadmosz dárdájával szögezi a fához a kígyót. 
De e kép Szent György sárkánnyal való harcát is idézheti. Miként a harcosnak, a tájkép 
rózsáinak is többféle értelmezése lehel. Itt a kél jelképiség közvetlen

Az 1560-ban készült németalföldi bőrládikának sárgaréz rozettái funkcionálisak; velük 
pántolták össze a tárgyat. A ládika oldallapjain életképek láthatóak. Az egyiken egy kertben 
táncoló pár, a másikon egy szökőkút mellett álló asztalnál étkező pár (amelyet egy’ tállal 
szolgáló s egy fúvós hangszeren játszó alak vesz közre) - az ülő pár előképe Hans Sebald 
Beham Tékozló fiú története. Azaz a ládika ábrázolásai az érzéki örömökre utalnak - így, ha 
a rózsa díszítő funkciója mögötti jelentését is keressük, ezen meghatározottság alapján 
tehetjük.

36. ábra: Festett és aranyozott apró ládikó

37. ábra: A budai királyi palota majolikamühelyéből származó csempén egy nyitott könyv 
látható. E könyv borítóját két rózsa díszíti. A könyv és a rózsa külön-külön is hivatkozza az 
(isteni eredetű) tudást valamint a (szép) teljességet. A padlócsempe funkciója és a díszítése 
közötti kapcsolat nehezen látható be - hacsak nem olvasásra és tanulásra alkalmas hely 
burkolására szolgált valaha e tárgy.

38. ábra: A selyemmel és fémszálakkal díszített vászon Úrasztali terítő (1592) funkciója s 
ábráinak jelentése (bárány, stilizált levelek között aranyrózsa) között egy’értelműsíthető 
kapcsolat van

39. ábra: „Más Vörös Selem Postóbul való Szünyegh melynek Szegletin és középin 
arannyal varrott virágok... ’ ’ - olvasható az 1725-ös fraknói Inventáriumban. A terítő négy 
sarkában rozetta, gránátalma és tulipán képezte dísz, középen házassági címert befogó 
virágok. Ámbár a termékenységszimbólumok és a házassági címer jelentése kapcsolódik 
egymáshoz, de a terítő fiinkciója kétséges.

Szalárdi János, aki az 1526-1662 közötti korszakot az 1662-ben megjelent Siralmas 
magyar krónikájában tárgyalja, művében kétszer is hivatkozik a rózsára, amikor 
Liechtenstein nagyherceg Ainsgron falujának pompás kastélya körül elterülő reneszánsz 
kertet íija le aprólékosan. Egyszer, amikor az augusztusban nyíló szekfüvekről az állítja, 
hogy a „kinyílt virágok középszerű rózsával vetekednének”439, másszor pedig amikor kerti 
díszekről ejt szót. „A kertnek két felsőbb része között a kőfalakon mindkét felől piros és fehér 
márványkövekből igen mesterséges, de nagy magasságú kapuk lévén építtetve, azokon kétfelé 
nyíló vasrostélyos, erős zárú. mesterséges rózsákkal festett, aranvas virágokkal cifrázott 
kapuk valának, ...5,440 A szegfű méretének a rózsáéhoz való viszonyítása nemcsak a rózsa 
ismertségét és kedveltségét jelenti, hanem azt is, hogy az közönségesebb az előzőnél. A szegfű 
európai elterjedése valóban - Rapaics idézett munkájában is hivatkozik rá - reneszánszkori 
fejlemény. A kapu festett rózsákkal való ékesítése távoli utalás a kert jellegére, értékére és 
megbecsültségére is, miként minden tárgynál és építménynél tapasztalhatjuk ebben a korban.

40. ábra: Mátyás király galgóci trónkárpitja (Magyar Nemzeti Múzeum, Budapest)

SZALÁRDI J. (1980) 261. 

SZALÁRDI J. (1980) 264.

439

440



151

Az 1588-89 fordulóján született Balassi- comoedia ‘parlagi rózsa' kifejezése jelzi, hogy a 
rózsa megnevezésére már hazai név is van. E kifejezés egyébként is érdekes, mivel azt Clusius 
1583-as, pannoniai fajokat is bemutató herbáriumában a Rosa sine spinis, a Rosa cinamomea 
rajzai mellett kér Rosa campestris ábrája leírásakor is szerepelteti. E R. campestrisről 
Clusisius feljegyzi, hogy azt a magyarok parlagi rózsának nevezik.

A 'rózsa' kifejezés a magyar nyelvben is latin eredetű. Rosa szó először az 1400-1410 
körül keletkezett Schlagli magyar szójegyzékben441, szerepel (a 947. számmal jelölve, 951. 
alatt radoelo-ként a rózsavíz is megtalálható). A besztercei szószedetben44", amely a XV. 
században készült szintén ott van a rosa. Az 1533-as Murmelius-szójegyzék is ismeri (1486. 
szám).443 Calepinus latin-magyar szótára444 1585-ből már felsorolja a „sipke rosa auagy 
rusa”-t és a „parlagi rosa auagy tsipke rosa (cynorrhodon)”-t, sőt egyenlőségi jelet is tesz az 
elnevezések között. A ‘(cynorrhodon)’ kifejezés Theophrasztosz növénytani munkájából 
származik, a ma használatos nevezéktanban a R. caninát, azaz a parlagi rózsát jelöli. Szikszai 
Fabriczius Balázs 1590-es Nomenclatura445 című munkájában a dísznövények között szerepel 
a ‘czipke rosa’ (mint a Rosa pumillá446) s attól elkülönítve az, amit ‘basa rosa’-nak 
neveznek.

Mehus Juhász Péterl578-ban megjelent Herbáriumában is szerepel a rózsa447 (Lonicerus 
1557-es História natarulisat véve alapul s kiegészítve Tragus 1539-es, Fuchsius 1542-es és 
Matthiolus 1565-s munkáiból származó ismeretekkel), a hazai szakmunkákban először külön 
címszóként: "De Rosa.

Természeti:
Igen hidegítő természetűek az rózsák.

Belső hasznai:
A rózsavíz, rózsecet, rózsaolaj igen jó minden hévbetegség ellen, az 
ellen jó, az szívet, agyvelőt erősít.
Az rózsának amaz levele alatt valóját elvesd, bimbóját, nem jó. Az új rózsák 

kemény hasat meglágyítják.
Az rózsának a csipkéje, aki az virága után ottmarad, ha megtörik s borban 

isszák, az vesékben követ ront.
Az veres rózsának succusa, aki megérik, ha kifacsarod és megiszod a rózsa 

búgja succusát, próbált dolog, hogy az az asszonyember fejér- és vérfolyássa ellen jó. 
És aki lidérces, azaz foly a mag az testéből s nem tarthatja meg a magot, igen jó

hideglelés

az

annak.
Ha penig borban iszod a veres rózsa gyümölcsét gyakorta, ezen haszna

lészen.

441 SZAMOTAI. (1894) hivatkozza SURÁNYI D, (1982) 98 - 102.

442 FINÁLY H. (1892) hivatkozza SURÁNYI D, (1982) 103-107.

443 SZAMOTA I. (1896) hivatkozza SURÁNYI D. (1982) 108-110.

444 MELICH J. (1912) idézi SURÁNYI D, (1982) 111- 114.

445 MELICH J. (1906) idézi SURÁNYI D. (1982) 115-118.

446 Kábán Annamária mutatója alapján. MELIUS J. P (1979) 475.

447 MELIUS J. P (1979) 154.



152

Az rózsajulep igen jó szomjúság ellen. Az hideglelőknek így csináld az
julepet:

Nyolc óráig áztasd meg a rózsát jó vízben, ezután lassú szénnel forrald meg, 
ezután facsard ki, vess nádmézet belé, ha az nincs, vess fejér mézet belé annyit, hogy 
édes legyen. Ezzel is, e nádmézzel főzd öszve, add innya az hideglelőnek.

Külső hasznai:
Az száraz veres rózsát borban főzd meg, szúrd meg, fofájónak, hévségtől ha 

támadt, igen jó, fogfájást, fulfájást és a szeméremtest dagadását meggyógyítja.
Ha az borban főtt rózsát az hasra kötöd, az hévséget megállatja, sőt 
azaz Cangraenam, azaz Ignem sacrum, az szent Antal tűzés is megoltja. Ezen 
rózsaecetnek."

Erisypelata, 
haszna a

Melius munkájában elkülönítetten jelenik meg a csipke, mely Theoprasztosz valamint 
Dioszkoridesz alapján De Cynobato dioscoridi-ként ismertet.

Mélius egyébként nem használta a parlagi rózsa kifejezést. Herbáriumában a rózsa Rosa 
hortensis-ként és Cynosbato dioscoridi-ként szerepel, az előző a fajként meghatározhatatlan 
termesztett kerti rózsa, amelyből olajat, vizet és ecetet készítettek és a szirmát illetve a 
csipketermését gyűjtötték, néhányszor e növényt rózsának vagy vörös rózsának is nevezték, 
az utóbbi a R. canina vagy gyepürózsa, korábbi nevei az ebrózsa, az ebcsipke, a galagonyafű 
és a csipke.449 A rózsa 'rosa' latin és 'rosen' német nevét is megadja Melius.

Mélius a rózsa mellett a rózsaecetről, a rózsaolajról és rózsavízről is ír - medicinális 
hasznukat sorolja fel.. Az általa rózsagyökémek leírt szert Gombocz Endre 1936-ban nem 
rózsaeredetűnek határozta meg.450 Melius a herbáriumban egyébként 26 leírásban hivatkozik 
rózsára vagy rózsaszármazékra, többségében gyógyszerként.

Nem áll távol ami a rózsáról való ismeretet illeti, a XVI. századi és a XVII. századi tudás. 
Apáczai Csere János 1653-as Magyar Enczyklopaediajának Rózsa címszava még mindig a 
pliniusi és a dioszkoridészi tudáson fog alapulni.451 De Kájoni János Hasznos orvosi könyve 
(1656), Pápai Páriz Ferenc Pax Corporis-a (1690), Nadányi János fordította Kerti dolgok 
leírása (1669) sem jelent fordulatot a rózsáról szóló tudásban vagy annak a használatában.

Melius Péter Herbáriumához kötött recipék452 a kézírások alapján több magyar és latin 
nyelvű bejegyzőtől származnak, s valószínűleg 1598 után, de a XVII 453 század első éveinél

448

448 n Cynosrhodos, azaz ebcsipke, Rubus Ungaricus. Hideg természetű, olyan, műn a galagonya." 
MELIUS J. P (1979) 153.

449 SZABÓ A. In: MELIUS J.P (1979) 377.

450 Rhodiola rosea. MELIUS J. P (1979) 477.

451 APÁCZAI Cs. J. (1959) hivatkozza SURÁNYI D, (1982) 132-133.
" A rózsa szálanként nő ki, zölden feketéllő szennyes, sok horgas tövisei vannak, levelei 

egyrészt fineszesek, gyümölcse és virága jószagú. Minden rózsák hidegítők és szárasztók, de módjával, 
mind külső mind belső nyavalyák ellen hasznosak. Az ő borban kifözettetett levek a fő és a szemnek 
fájdalmil megenyhíti, az ínyek is, ha avval megöblíttetnek, megjavulnak. A rózsaméz akármely részeket 
megerősít és minden komor kedv indító s torhaszerző dolgokat kiviszen, főképpen ha köményből főzetett 
orvossággal, egy kis sót is adván hozzá, adatik bé. Hasonlóképpen a rózsaolaj egészséges, a homlokot 
megkenvén véle a fő fájását és meleg nyavalyáit meggyógyítja. A vadrózsákon termő gomba, ha porrá 
rontatik és borban béitatik, az árénát kiűzi, a benne találtatott férgecskék penig azon haszonra 
hathatósbak. Az ő vizek szem veresége és rothadtsága, sőt akármely ő nyavalyái ellen is igen jó. A veres 
rózsákon küvül akármely rózsából való víz ellen is megitatván, megerősíti és módjával meg is hívesíti az 
agyat, a gyomrot, a lelket és a természeti meleget és őköt a rothodástól megoltalmazza..."

RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989) Medicináé Variae 11-52.452



153

nem később keletkeztek: a 777 - némelykor töredékes vagy hiányzó - recept között, 19 olyan 
recept szerepel, amelyben rózsából származó nyersanyag van fölsorolva. Gyógyszerek 
nyersanyagának tekintették a rózsa virágát, a vörös rózsa gyökerét, a rózsaolajat, a rózsatövet 
(?),a rózsavizet, a rózsaecetet, a vörös rózsa ecetét, a rózsamézet és a rózsapogácsát. Ezek 
közül mindenek előtt a rózsavizet, majd pedig a rózsaolaj használatát javasolták a recept 
feljegyzői. A rózsaolaj, a rózsavíz, a rózsecet, a rózsaméz és a rózsapogácsa előállítását nem 
adják meg, nyilvánvalóan ennek az ismerete része volt a medicusi mesterségnek esetleg a 
mindennapi gyakorlatnak is. Hogy rózsaolaj és rózsavíz előállítása a nemesi udvarházakban 
is ismert és elterjedt volt, arról az inventáriumok desztillátumairól szóló följegyzések 
tanúskodnak. Arról, hogy a „Rósa olajat mint kell csinálni"’ több454 1711 előtti kézirat részlete 
is ad hasznos eligazítást. Bornemisza Anna - bár későbbi: 1680-as - szakácskönyve a 
rózsaecet előállítását taglalja.

A rózsát vagy rózsából készült nyersanyagból készólt orvosságokat köszvényre455, véres 
szemre456, mindenféle szemfájásra457, hályogra, fejfájások ellen458, szájöblítésre, fekete fogra, 
sömörre, franczius betegségre4'9 és „Farka kinek megh vesz” valamint mirigyre javallják.

Valószínűleg az 1593-ban elhunyt Lencsés György a szerzője, a három másolati 
példányban megmaradt Ars Medicának460. A szerzőnek, bár számos antik hivatkozása van, 
kortársi ismeretei jobbak: Matthiolustol származnak mérgezés elleni receptjei, Fuchstól461 a

453 A Szakács-Mesterségnek rövid le-írása (OSZK. Ock. Hung. 636.) c. munka részletét közli 
RADVÁNSZKYB. Gyűjt. (1989) 490.

"Egy korsót, vagy fazekat, sőt inkab nagy szájú üveget tölts-meg rosa virággal, es azutan tölts fa 
olajat reája, és a' szájat csináld erossen bé, tedd a' veröfényre; de minden nap egynéhányszor fel- 
keveijed."

454 SZLATKY M. Vál. (1983)118 - 119 Frankovith Gergely: Hasznos és fölötte szükséges könyv.
(1588.) valamint RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989) 490. Orvoskönyv némely füvek hasznáról (XVII. sz.)

455 23. recept" Az kinek feieben jár, vagy egieb testeben. Rosat, mézét, rosa olayt, saffant böuön, 
tiukmonyt fejért, timsot, fözd öszue es azzal kend." In: RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989) 14.

456 32. recept: "Véres szemre. Üröm levét, olyan asszony tejét, aki fiút szoptat, és rózsavizet keverj össze, 
flastromként tedd a fájó szemre. Meggyógyul." (Lázár István Dávid fordítása) In: RADVÁNSZKY B. 
Gyűjt. (1989) 510.

457 A 41. recept: "Mindenféle szemfájásra. Kömény, ruta, ökörnyelvfű, szaporafű. vérehullófű, pimpó, 
vadkömény [?] gyökerét tedd vörös rózsa gyökér ecetébe, boglárka és majoránna és összetört sebfíí levét. 
Ezeket tedd egybe, s második nap egy rossz lány vizeletébe. Ezt csöpögtesd egy lombikba, s az első 
folyadék úgy használ, mint az arany, a második mint az ezüst, a harmadik, mint a természetes balzsam." 
(Lázár István Dávid fordítása) In: RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989) 510.

458 164. recept: "Keverd össze a rutát rózsaolajjal, és ezzel kend a homlokod. Elmúlik a fájdalom." vagy 
160. recept: "Kakukkfű összetörve és megfőzve ecetben és rózsaolajban. Ezt flastromként kell a fejre 
tenni." (Lázár István Dávid fordításai) In: RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989) 514-515.

459 Franczius varnak es szarastasarul és megh giogiulasarul. A mercuriomot öld megh egetborban, es 
tölczi rosauizet bele, hogy el végié az egetbomak az szagat, es vés grispantis ugian jól bele, hogi ugian 
jól megh lassek benne, es aual curald az patienset. In: RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989) 34.

460 Ars Medica In: SZLATKY M. Vál. (1983) 34 - 95.

461 FUCHS, L. (1548) De curandi ratione libri VIII. Leyden.



154

Immorális elvei. Ebben javallt a döghalált462 elkapott beteg szomjúsága ellen „vizet kell 
csinálni, kiben egy kevés árpát, rózsának kifacsart levét, vagy sóskáét, vagy száraz 
lemonyáét...” A hideglelés ellen egyébként is mindig savanyú ízű anyagokat javasol a szerző 
a nedvtan értelmében463. Szintén antik és középkori iratokra utal vissza a házak levegőjének 
megtisztítására és a szédülés megakadályozására vonatkozó utasítás: „Nyárban házadban 
rózsát, violát, vizitököt, szőlő levelét, fejér fűz levelét vitess be, hogy hűvösítse házadat. ... Jó 
szagolni rózsákat, ecötöt ...”464 Egyes betegségekre, amilyen pokolvar, orbánc, Szent Antal 
tüze, azaz a hévséget okozókra mindenkor ajánlott a rózsái szer.

A nyomtatásban 1588-ban megjelent Frankovith Gergely Hasznos és fölötte szükséges 
könyv című orvosi munkájában is hagyományosan ott szerepelnek a rózsa felhasználásával 
készülő gyógyszerek, ámbár szemlélete középkoriasabb elődénél. О az, aki a parlagi rózsából 
készült rózsaolaj előállítását ismerteti - húsz virág- illetve növénykivonattal egyetemben, 
illetve azt a 123 növényi részből kevert Serapium-kenetet, amelyet 32 betegség ellen is 
felhasznál.

A későbbi korok medicusi és borbélyi gyakorlata is fel fogja majd használni a rózsát a 
gyógyításban, s mint a korábbi korokban is, olajként, vízként és ecetként; a továbbiakban is 
hagyományosan a mozgászervi betegségekre, szembajokra463, nemi szervek működési 
zavaraira, betegségeire és fejfájásokra466. Az emberorvoslás mellett a kortársi gyakorlatban 
állat és egyebek kezelésére, ha szórványosan is, de fölhasználják a rózsaeredetű szereket, így 
például Máriássy János: Egy néhány rendbelei lóorvosságok és a Más orvosságok (1614 - 
1635 k.) valamint Török János: Orvoskönyv és a Lovak orvoslása (1619) munkáiban 
felsoroltak szerint 467 A ‘más orvosságok'között megjelenik a rózsamag (a palántát megevő 
bolha és hernyó ellen), a rózsalevél (csipa ellen), A bélférgek ellen pedig rózsavíz itatással 
való védekezést javasol Máriássy: rózsa eredetű anyagokat azonban több, a lovak 
orvoslására szolgáló gyógyszer nem tartalmaz.

A vallási elmélkedések megjelenése a különböző szakmunkákban egyébként gyakori e 
korszakban. Frankovith Gergely (1557 k. - 1600 k), aki a sárvári tudóskörrel kapcsolatot 
tartó Sopron városának orvosa - egyébként csak borbély-sebész - s az Ars Medicához képest 
színvonaltalanabb és korszerűtlenebb Hasznos és fölötte szükséges könyv-et írta, munkájában 
a medicusi ismeretekkel szinte azonos mértékben tartotta szükségesnek a jó erkölcsiség 
terjesztését. Könyvében a betegségek, a tünetek, a gyógyászati eljárások és a gyógyszerek 
mellett vallási okfejtések, imádságok is megjelennek: mindez ama középkori hagyomány 
eredménye, mely szerint a betegség nem más, műit Isten büntetése, tehát a gyógyítás csak 
akkor lehet sikeres, ha a beteg istenfélő magatartást tanúsít. Ez a szemlélet éppen ezért

462 Amint SZLATKY M. (1983) 417. megerősíti a pestisről szóló írások némelyike inkább valláserkölcsi 
traktátus mint orvoskönyvbe való javallat. Czanaki Máté: A döghalálról való rövid elmélkedés, 
Kolozsvár 1634., Komáromi Csipkés György: Pesüs Pestise, Debrecen 1664. munkája ilyen. De 
Frankovith Gergely 1588-as kötetében is találhatóak bőven hasonló kitételek. A pestis ellen is 
levegőtisztítás és savanyú italok véltek hasznosnak, s ezekhez szolgál többek között a rózsa.

463 SZLATKY M. Vál. (1983) Ars Medica 46-47.

464 SZLATKY M. Vál. (1983) 51. Ars Medica

465 SZLATKY M. Vál. (1983) 336. Felviczi György: A ... salemitana scholának jó egészségről... írott 
könyve (1693.) ugyanezeket a régi ismereteket hivatkozza.

466 vö.: Szentgyörgvi János: Testi orvosságok könyve (XVII. sz. eleje). Váradi Vásárhelyi István: Kis 
patika (1628), és Újhelyi István: Orvosságos könyv (1677.) in: RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989)

467 RADVÁNSZKY B. Gyűjt. (1989) 53- 171.



155

magukat a gyógyszereket is isteni eredetűnek tudja, amelyek hatását fokozza a 
valláserkölcsnek megfelelő életvitel.

Feltűnő, hogy az orvosi és a természetismereti munkák szerzői leginkább az európai 
egyetemeken megfordult egyházi értelmiségiek, akiknek szaktudásánál jóval jelentősebb a 
tájékozódási képessége és természetesen latin nyelvismerete. A munkák valamennyije, a kor 
elvárásai szerint kisebb vagy nagyobb mértékű kompiláció, antik vagy ókori ismeretekre 
épülő modem betétekkel illetve átszerkesztésekkel. Melius Péter Herbáriumában, Beythe 
András Fives Könüv-jében tehát a valláserkölcsi ismeretek a szerző képzettsége és 
reformációnak való elkötelezettsége következményeként jelennek meg, miként megjelenik az, 
az egyébként nem teológiai végzettségű Frankovith György általános orvosi kéziratkönyvében 
is. Péchy Simon Az Keresztyén Szüzeknek Tisztességes Koszorúja lesz majd e tendencia 
másik végletének kifejezése, amikor a munka már inkább tekintendő erkölcsi jellegűnek, mint 
természettudományosnak, mégha botanikai ismereteket is találhatunk benne. Melius ókori 
eredetű humorálpatológiai szemlélete, hogy a betegségeket a testben felhalmozódó rossz 
indulatú nedvekre vezeti vissza: ilyenformán válik érthetővé, különösen, hogy a gyógyszerelés 
újabb formáihoz is hozzá tudott volna férni. Melius herbáriuma egy változatának tekinthető 
Beythe kiadványa - valójában a növényleírásokat emelte ki s hagyta el belőle. Frankovith 
vallási elmélkedésekben gazdag Hasznos és fölötte szükséges könyvéhez képest újszerűbb 
medicusi ismereteket kínál az Ars Medica (bár nyomtatásban nem jelent meg a maga 
korában)- de például a felépítése, hogy a fej betegségeitől indulva a végtagok betegségéig jut 
el, az középkorias jelleg, miközben a mérgekről szóló könyve Matthiolus velencei kiadású 
Dioszkoridesz-kommentáijára, a gy ógyszerelése pedig Fusch alaposnak tekintett ismereteire 
épül.

Végezetül meg kell említeni a kalendáriumokat is, amelyek együttesen közvetítik az 
életmódbeli, orvosi, viselkedési, mezőgazdasági stb. ismereteket: s ennyiben a közös vallásos 
és a tudományos, illetve a praxisra való nevelés eszköze. A középkor alapvető gyógyítási 
eljárása, az érvágás a leggyakrabban használt módszer de egyúttal megelőző mód is, szintén a 
humoralpatológián alapul. Az érvágás időpontjának megállapítására a középkorban 
asztrológiai számítások szolgáltak, s ezt megkönnyítették a különböző vidékek helyi földrajzi­
csillagászati vonatkozásait figyelembe vevő kalendáriumok. A salemói orvosi iskola 
hagyományai értelmében Regiomontanus 1473-ban nyomtatott nürnbergi kalendáriumában a 
tudnivalók rigmusokba foglaltatnak. A salemói Regimen Salemitanum-ot számos bővítéssel 
(pl. Amoldus de Villanovaéval) és számos nyelven adják ki, Szlatky Mária mintegy 300 
kiadásáról tud a XVIII. századig.468 E kalendárium latin és német nyelven korábbról is ismert, 
magyar fordítását Felvinczi György teszi közzé. Ami a rózsahasználatot illeti, nincs új 
medicinái információtartalma egyik versikének sem469.

XX. Az ártalmas italok ellen való orvosságok:

„Zsálya ha rutával italodban lészen. 
Semmi ételedben ártalom nem lészen. 
Vagy zsályával rózsa pohárodban lészen, 
fajtalan szerelmet meglassítnak éppen.”

LXXIX. A látás megerősítők:

„Szapora- és vérehulló füvek hasznak. 
Egyaránt használnak rózsa és ruta, 
Akinek az szemét az homály béfogta.

468 SZLATKY M. Vál. (1983) 414.

469 SZLATKY M. Vál. (1983) 334 és. 79 lábjegyzet



156

Ezeknek vedd vizét, s világát meghozza.”

Az elméleti alapokat nélkülöző, csakis a hasznosnak talált gyakorlati ismereteket közlő 
XVI-XVII. századi magyarországi orvosi jellegű könyvek, köztük a herbáriumok, regulák 
inkább tekintendők nemzetközi termékekének, mint hazainak. Ennek nem az a magyarázata, 
hogy nincs magas szintű, önálló hazai képzés, a különböző céhek ismerete sem saját, így- 
elméleti háttér híján - a különálló tendenciák nem fejlődhetnek ki, sőt mindenkinek a tudása 
azonos antik, ókori és középkori anyagokhoz fiit vissza, s az ezekhez való ragaszkodás, de 
maga a kizárólagos hivatkozás is nagyobb érték, mint a saját vagy a másoktól ellesett 
tapasztalat.Ámbár egyes recepteknél van aki feljegyzi hol és kitől tanulta, kipróbálta-e és 
hasznosnak találta-e, de maguk a kéziratok illetve könyvek nem terjedtek el széles körben.

A rózsaszimbólumok között is ez a helyzet. A rózsáról, mint gyógyászati céllal termesztett 
növényről s mint vallási célokra felhasználható virágról valamint a rózsa profán használatáról 
a magyar adatok ugyanazt árulják el, mint az Európa bármely területéről származóak. 
Láthatón, a rózsajelképek és rózsaszerek függetlenül, hogy vallási, természetismereti vagy 
profán tartalmúak Európa szerte azonosak, s területenként semmi vagy kicsi variabilitást 
mutatnak.



157

Források
APÁCZAI CSERE. J. Magyar Encyclopaedia. Szépirodalmi Könyvkiadó, Bp. 1959.

APICIUS De re coquinaria. (ed. M. E. Milham, BSB B. G. Teubner, Leipzig, 1969.) Magyar kiadása: 
Szakácskönyv a római korból. Enciklopédia Kiadó, Bp. 1996. (ford. Hegedűs Zsuzsa és Orlovszky Géza)

Lucius APULEIUS: Az aranyszamár. Európa Könyvkiadó, Bp. 1983. (ford. Révay József)

AURELIUS AUGUSTINUS Confessiones, (ed. Carlo Vitali, Milano, 1997. editio bilingvis) Magyar 
fordításban: Városi István: Gondolat Kiadó, Bp. 1982.

BACON, F. Esszék. Európa Könyvkiadó, Bp. 1987.

BACON, F. Novum Organum - Új Atlantisz, Nippon Kiadó, Bp. 1995.

BARLETTA, G. (1571) Sermones Celeberrimi.

BIBLIA. Ószövetségi és Újszövetségi Szentírás. Szent István Társ. Bp. 1987. Református kiad.: 
Református Zsinati Iroda Sajtóosztálya, Bp. 1975.

BOCCACCIO művei. Európa Kiadó, Bp. 1975. (ford. Révay József)

Otto BRUNFELS (1530) Herbarum vivae eicones ad naturae imitationem, summa cum diligentia et 
articicio effigiate, unam cum effectibus earundem, in gratiam veteris illius, iamiam renascentis herbariae 
medicináé. A. Schott, Strassburg.

Carmina Burana. Magyar Helikon, Bp. 1960.

CATULLUS minden verse (ford. Devecseri Gábor). Móra Könyvkiadó, Bp. 1993.

Lucius Iunius Moderatus COLUMELLA: De arboribus XXX. 2., Források az antik mezőgazdaság 
történetéhez. Szeged, 1992.

DANTE Alighieri: Isteni színjáték, (ford. Babits Mihály). Szépirodalmi Könyvkiadó, Bp. 1986.

Pedanios Dioscorides (DIOSZKORIDÉSZ): De materia medica I-Ш. M. Wellman, Berolini 1906-1914.

DODONAEUS, R. (1569) Florum et coronariarum odoratarumque nonnularum herbarum história. 
Antwerpiae, ex officina. Chr. Plantini

FIRDAUSZÍ, A. Királyok könyve. Magyar Helikon, Bp. 1979.

Flamand Kalendárium, (bev.: Soltész Z.-né) Helikon Kiadó, Bp. 1983.

Leonhard FUCHS (1542) De História Stirpium.

Leonhard FUCHS (1548) De curandi ratione libri Vffi. Leyden.

GALÉNOSZ: On The Doctrines Of Hippocrates and Plato, Akademie Verlag, Berlin, 1978.

GILGAMES (ford. Rákos Sándor) Kriterion Kiadó, Bukarest, 1986.

HÉRODOTOSZ történeti könyvei, (ford. Geréb József) MTA, Bp. (1892 -1893)

HÉRODOTOSZ Istenek születése, (ford. Trencsényi-Waldapfel Imre) Magyar Helikon, Az ókori irodalom 
kiskönyvára. Bp. 1976.

HOMÉROSZ: Odüsszeia, Homéroszi költemények. Magyar Helikon, Bp. 1971.



158

HOMÉROSZ: Iliász. Magyar Helikon, Bp. 1972.

Quintus HORATIUS Flaccus összes művei, Európa Könyvkiadó, Bp. 1989.

JANUS PANNONIUS művei. Magyarországi humanisták. Szépirodalmi Könyvkiadó, Bp. 1982. 

JUSZTINOSZ Apológia IX. 1. (ford. Vanyó László) In: VANYÓ L (1984)

Omar KHAJJAM: A múlandóság mámora - Száz rubái. Terebess collection, Bp. 1997.

Korán. (ford. Simon Róbert); Prométheusz Könyvek 17. Helikon Kiadó, Bp. 1987.

LONGOSZ Daphnisz és Khloé. (ford. Détshy Mihály) Helikon Könyvkiadó, Bp. 1975.

Titus LUCRETIUS Carus: De rerum natura, (ed. Pietro Parrella) Zanichelli Editoré, Bologna, 1943.

Adamus LONICERUS Históriáé naturális opus novum. 1551. 1552.

Albertus MAGNUS: De animalibus. Magyar kaidásban: Az állatokról. Balassi Kiadó, Bp. 1996.

MARTINI, L.: Der christlichen Jungfrauen Ehrenkrantzlein. Prága, 1581.

FIRMICUS MATERNUS: A pogány vallások tévelygéséről 7. Helikon Kiadó, Bp. 1984.

Petrus Andreas MATTFflDLUS: Commentarii in sex libros Pedacii Dioscoridis. Velence. 1554.

MELIUS Péter: Herbárium. Az fáknak füveknek nevekről, természetekről és hasznairól. Bev. magy. sajtó 
alá rend. Szabó Attila. Kriterion, Bukarest, 1978.

MIRANDOLA, P. D. A képzeletről. In: Ikonológia és Műértelmezés 5. (szerk.): PÁL J. (1995)

OVIDIUS: Amores. Akadémia Kiadó, Bp. 1961. (ford. Gaál László)

OVIDIUS: Római naptár/Fasti. Helikon Kiadó, Bp. 1986. (ford. Gaál László)

Ómagyar Mária-siralom. Helikon Kiadó, Bp. 1982.

PÁPAI PÁRIZ Ferenc: Pax corporis. Magvető Könyvkiadó, Bp. 1984.

PÉCHY Lukács: Az keresztyén szüzeknek tisztességes koszorúja. Nagyszombat, 1591.

PETRONIUS Arbiter: Satyricon (ford. Horváth István Károly) Európa Kiadó, Bp. 1972.

C. Plini Secundi Naturális Históriáé Libri XXXVII. (ed. Carolus Mayhoff - Ludwig Jahn), Teubner, 
Lipsiae, 1892-1897. 1-5. Bd. Magyar fordításban a teljes mű nem jelent meg. Kivonatos fordítások: C. 
PLINIUS SECUNDUS: A természet históriája (I-VI. könyvek). Kriterion Könyvkiadó, Bukarest, 1973; 
(ford. Váczy Kálmán); A természet históriája (A növényekről), (ford. Tóth Sándor). Natura. Bp. 1987.

PLINIUS minor: Epistulae. (ed. Mauritius Schuster), Teubner, Leipzig, 1953. Magyar kiadásban: Levelek, 
(ford. Muraközy Gyula), Európa Könyvkiadó, Bp. 1981.

PLUTARKHOSZ: Párhuzamos életrajzok. Magyar Helikon, Bp. (ford. Máthé Elek)

PLUTARKHOSZ Aemilius Paulus triumphusa. In: SZEPESSY T. (szerk.): (1968)

RUELLIUS, J: De natura stirpium libri trés. Párisii, 1536.

SHAKESPEARE, W. összes művei. VII. kötet, Európa kiadó, Bp.(1961)

SUETONIUS Tranquillus: A Caesarok élete. (ford. Kis Ferencné) Magyar Helikon, Bp. 1975.



159

SZAPPHÓ fennmaradt versei és töredékei görögül és magyarul. Helikon Kiadó, Bp. (1990)

SZOPHOKLÉSZ: Oedipusz Kolonoszban. In: Sophoklés drámái, Magyar Helikon, Bp. 1970.

STRABÓN: Geographica, (ford. Földy József), Gondolat Kiadó, Bp. 1978.

TACITUS összes művei. (ford. Borzsák István) Magyar Helikon, Bp. 1970.

TorquatoTASSO: A megszabadított Jeruzsálem. Orpheusz Könyvek, Bp. 1995. (ford. Hárs Ernő)

TATIANOSZ: Beszéd a görögök ellen. (ford. Vanvó László) In: Óí 8. А П. századi görög apologéták, Bp. 
1984.

TF.RTTTTJTANÍTS- De spectaculis, illetve: De cultu feminarum, illetve Ad uxorem. In: Tertullianus müvei, 
(szerk. Vanyó L.), Óí 12. Bp. 1986.

THEOPHRASTUS: Enquiry Into Plants I-П. Harvard Universy Press, Cambridge, London, 1980.

TIBULLUS művei, Magyar Helikon, Bp. 1976.

VERGILIUS összes művei. (ford. Lakatos István) Európa Könyvkiadó, Bp. 1984.

Jacobus de VORAGINE: Legenda Aurea. Helikon, Bp. 1990.



160

BIBLIOGRÁFIA

ACZÉL G. (szerk.) (1984) Képversek. Kozmosz. Bp.

ACKERMAN, J. S. (1988) Early Renaissance Naturalism' and Scientific Illustration in The Natural 
Sciences and the Arts. Uppsala, Almqvist-Wiksell International, Stockholm.

Az antik világ. (1970) A művészet története. Corvina Kiadó, Bp.

ARMSTRONG, К. (1997) Isten története. Európa Könyvkiadó, Bp.

BANS, К. (1940) Der Kranz in Antike und Christentum. Theophaneia 2, Bonn.

BAXANDALL, M. (1986) Reneszánsz szemlélet reneszánsz festészet. Corvina Kiadó, Bp.

BAYLEY, H. (1912, 1996) The Lost Language of Symbolism Volume I-П. Bracken Books, London.

BERGERHOFF, R. (1975) Tiziano. Corvina Kiadó, Bp.

BERTI, L. (1990) BotticeUi. In: Az érett reneszánsz. (1986)

Biblikus teológiai szótár (szerk.): Léon-Dufour, X. Szent István Társulat, Bp. 1986.

Bibliotheca Corviniana. (1990) Országos Széchenyi Könyvtár, Bp.

BICSKOV, V. (1988) A bizánci esztétika. Gondolat Kiadó, Bp.

BIEDERMANN H. (1996) Szimbólumlexikon. Corvina Kiadó, Bp.

BIETENHOLZ, D. (1995) How Come This Means Love? к. n. Saskatoon.

BONSANTL G. (1982) Firenze 1 Angelico al convento di S. Marc Istituto Geografico de Agostini. Novara.

BOSING, W. (1993) Hieronymus Bosch. Benedikt Taschen-Kulturtrade Kft., Bp.

BOVINI, G. (é. n.) Ravenna, Longo Publisher, Ravenna.

BÖCKLER, G. A. (1688) Ars Heraldica. Das ist: Hoch-edle Teutsche Adels-Kunst. Nürnberg, (reprint: 
1971. Graz)

Budapest régiségei, 1956. (szerk. GEREVICH L.) Bp.

BURKE, P. (1994) Az olasz renszánsz. Osiris-Századvég, Bp.

BURCKHARDT, T. (1994) Kristályparadicsom. Iszlám tradíció a mór kultúrában, (h. n.)

BRAUDEL, F (1985) Anyagi kultúra, gazdaság, kapitalizmus, XV-XVHI. század. A mindennapi élet 
struktúrái: a lehetséges és a lehetetlen. Gondolat Kiadó, Bp.

BRAUDEL, F. (1996) A Földközi-tenger és a mediterrán világ П. Fülöp korában. Akadémia Kiadó - 
Osiris Kiadó, Bp.

CAMoES L. V. de (1984) A lusiadák. Európa Könyvkiadó, Bp. (ford. Hárs Ernő)

CASTIGLIONE L. (1979) Pompeji Herculaneum.Gondolat, Magyar Helikon, Bp.



161

CSAPODI CS. - CSAPODINÉ GÁRDONYI К. (1990) Mátyás király könyvtára. In: Bibliotheca 
Corviniana (1990)

DELUMEAU, J. (1997) Reneszánsz. Osiris Kiadó, Bp.

DRUITT, L. - SHOUP, G. M. (1992) Landscaping winth Antique Roses. Taunton Press, Newtown.

ECO, U. (1988) A rózsa neve. Árkádia Kiadó, Bp.

ELENIUS, A. (szerk.): (1988) The Natural Sciences and the Arts, Almqvist-Wiksell International, 
Stockholm.

Az érett reneszánsz. (1986) A művészet története. Corvina Kiadó, Bp.

EÖRSI A. (1984) Az intemacionális gótika festészete. Corvina Kiadó, Bp.

ERDÉLYI Zs. (szerk.): (1991) Boldogasszony ága. Szent István Társulat. Bp.

ERRARA, I. (1920) Réportoire des peinture datées. Brüsszel.

FACSAR G. (1993) Magyarország vadontermő rózsái. A Kertészeti és Élelmiszeripari Egyetem 
közleményei, Vol. Lm. Supplementum. Bp.

FALUDY A. (1982) Bizánc festészete és mozaikművészete. Corvina Kiadó, Bp.

FALUDY Gy. (1988) Test és lélek - A világlíra 1400 gyöngyszeme. Faludy György műfordításai. Magyar 
Világ, Bp.

FEHÉRVÁRI G. (1987) Az iszlám művészet története. Képzőművészeti Kiadó, Bp.

FIALOWSKI L. (1884-1885) Melius Péter Herbáriuma. Mathematikai és Természettudományi Értesítő. 
Ш., 20.

FIL1POVIC M. (SZERK.): (1987) Die Kunst in Bosnien- Herzegowina. Svjetlost, Sarajevo. 

FINÁLYH. (1892) A besztercei szószedet. Ért Nyelvtud. és Széptud. 16. évf. 1-92.

FOCILLON, H. (1982) A formák élete - A nyugati művészet. Gondolat Kiadó, Bp.

GLASENAPP, H. (1981) Az öt világvallás. Gondolat Kiadó, Bp.

GOLDZIHERI. (1981) Az iszlám kultúra П. Gondolat Kiadó, Bp.

GOMBOCZ E. (1936) A magyar botanika története. Bp.

A gótika és a Távol-Kelet. (1992) A művészet története. Corvina Kiadó, Bp.

GÖMBÖS T. (1993) A szerzetes- és lovagrendek címerei és viseletéi. Teller, h. n

GRYNAEUS T. - PAPP J. (1978) Régi magyar (gyógy)növénynevek 15-17. század. Orvostörténeti 
Közlemények Suppl. 9-10. 31-49.

GRY7STAEUS T. (1985) (Gyógynövényismeretünk a reneszánsz és a reformáció korában Comm. Hist. 
Artis. Med. 109-112.

HAAG, H. (1989) Bibliai lexikon. Apostoli Szentszék Könyvkiadója, Bp.

HAENCHEN U. - HAENCHEN F. (1973) Rózsák a kertben. Mezőgazdasági Kiadó, Bp. (Das Neue

Rosenbuch (1972) VEB Deutscher Landwirtschaftverlag, Berlin.)

HAHN I. (szerk.): (1975) Róma istenei. Gondolat Kiadó, Bp.



162

HALÁSZ E. vál. (1997) Klasszikus német költők I - П. Európa Könyvkiadó, Bp.

HEINZ-MOHR, G. - SOMMER, V. (1988) Die Rose. Eugen Diederich Verlag, Köb.

HOBHOUSE, P. (1994) Plants in garden history. Pavilon Books Limited, London.

HOFFMANN G. (szerk.): (1989) Medicusi és borbélyi mesterség. MTA Irodalomtudományi Intézet, Bp. 

HOPPÁL M. - JANKÓVICS M. - NAGY A. - SZEMADÁM GY. (1996) Jelképtár. Helikon Kiadó, Bp.

HORVÁTH T. J. (1995) Ki voltál Erzsébet? Rákóczi Múzeum - Római Katolikus Egyházi Gyűjtemény, 
Sárospatak.

Ikonológia és Műértelmezés (1995) 5. Hermetika, mágia. S. szerk.: PÁL J. JATEPress, Szeged.

ILLYÉS GY. (1963) Nyitott napló. Európa Könyvkiadó, Bp.

JORDÁNSZKY E. (1836) Magyar országban, s az ahhoz tartozó részekben lévő Boldogságos Szűz Mária 
kegyelem képeinek rövid leírása. Poson.

JÓNÁS I. Sz. (1986) Árpád-házi Szent Erzsébet. Akadémia Kiadó, Bp.

KÉPES G. - SIMON R. (szerk.): (1968) Perzsa költők antológiája. Európa Kiadó, Bp.

KERÉNYIK. (1977) Görög mitológia. Gondolat Kiadó, Bp.

KÉRY L. (1961) Shakespeare költeményei. In: Shakespeare Összes művei VH. kötet. Európa Kiadó, Bp.

A korai reneszánsz. (1990) A művészet története. Corvina Kiadó, Bp.

KOROKNAY É. Sz. (1973) Magyar reneszánsz könyvkötések. Akadémiai Kiadó, Bp.

LAJTA E. (1973) Korai francia festészet. Corvina Kiadó, Bp.

LATOR L. Szerk. (1994) XVI. századi költőkből, Unikomis Kiadó, Bp.

LEFEVRE, R. (1973) Villa Madama. Editalia, Roma.

LYMANT, B. (1979) Die Mittelaltaerlichen Glasmalereien der Ehemaligen Zisterzienserkirche Altenberg, 
Bergich Gladbach.

MAZAHÉRI, A (1989) A muszlimok mindennapi élete a középkorban a 10-től a 13. századig. Európa 
Könyvkiadó, Bp.

MELICH J. (1912) Calepinus latin-magyar szótára 1585-ből. MTA, Bp.

MICHELETTI, E. (1986) Tiziano. In: Az érett reneszánsz (1986.)

MITTELSTADT, К. (1997) Dürer. Corvina - Henschelverlag - Arkady, Bp.-Berlin-Varsó.

A művészet kezdetei. (1990) A művészet története. Corvina Kiadó, Bp.

B. NAGY M. (1970) Reneszánsz és barokk Erdélyben. Művészettörténeti tanulmányok. Kriterion, 
Bukarest.

NEGRINL S. (szerk ): (1992) Uffizi. Corvina Kiadó. Bp.

NÉMETH GY. (1990) “Sappho nostra”. Szapphó fennmaradt versei és töredékei görögül és magyarul. In: 
SZAPPHÓ (1990)

ORMOS I. (1955) Kerttervezés története és gyakorlata. Mezőgazdasági Kiadó, Bp.



163

PANOFSKY, E. (1984) A jelentés a vizuális művészetekben. Gondolat Kiadó, Bp.

PÁL J. - ÚJVÁRI E. (szerk.); (1997) Szimbólumtár. Balassi Kiadó, Bp.

PEMBERTON, J. H. (1908) Roses. Longmans, Green and Co., New York.

PETROLAY M. (szerk.): (1942) Arany legenda (Legenda aurea). fordította, előszóval ellátta: W. Petrolay 
Margit. Officina Nyomda és Kiadóvállalat Kft., Bp.

PETROV, В. D. (1982) Ibn Szína (Avicenna) 980-1037. Medicina Könyvkiadó, Bp.

PÉTER M. (szerk.): (1988) Az európai iparművészet stíluskorszakai - Reneszánsz és manierizmus. 
Katalógus I-П. Iparművészeti Múzeum, Bp.

PHILLIPS, R. - RIX, M. (1993) The Quest for the Rose. BBC Books, London.

PROKOPP M. (1984) Lorenzetti. Corvina Kiadó, Bp.

RADVÁNSZKY В. Gyűjt (1989) Medicusi és borbélyi mesterség. Régi magyar ember- és állatorvosló 
könyvek Radvánszky Béla gyűjtéséből. Adattár XVI-XVIH. századi szellemi mozgalmaink történetéhez 9. 
MTA Irodalomtudományi Intézet, Bp.

RAPAICS R. (1932) A magyarság virágai. Kir. M. Természettudományi Társ. Bp.

RAPAICS R. (1940) Magyar kertek. Királyi Magyar Egyetemi nyomda, Bp.

RÁCZ L. (1993) Éghajlati változások a középkori és kora újkori Európában. In: VÁRKONY1 Á. R. - 
KÓSAL. (szerk.): (1983)

RATSCH, C. (1994) A szerelem füveskertje, Terra, Bp.

REDL K. (szerk): (1988) Az égi és a földi szépről. Gondolat Kiadó, Bp.

Die Ritter (Burgenlandische Landesausstellung) (1990) Burg Güssing.

SACHS, H. (1992) Donatello. Corvina- Henschelverlag-Arkady, Bp.-Berlin-Varsó.

SALA, О. (1193) Le rose d'epoca. A. Vallardi, Milano. Le rosa d’epoca. A Vallardi, Milano.

SARKADY J. (szerk.): (1974) Görög vallás görög istenek, Gondolat Kiadó, Bp.

SCHOTT, H. (1993) Chronik der Medicine. Chronik Verlag, Dortmund.

SCHÜTZ A. (szerk.): Szentek élete. Panteon Kiadó, Bp.1995.

SEIBERT, J. (1986) A keresztény művészet lexikona. Corvina Kiadó, Bp.

SHEPHERD, R. E. (1954) History of the Rose. The Macmillian Company, New York.

SÍK S. (1989) Himnuszok Könyve. Helikon, Bp.

STIRLING J. (1983) Orvosi kertek Magyarországon a XVI. században. Zöldfelületgazdálkodás 53:44-47. 

STIRLING J. (1991) Boldogasszony ága, Szent György virága In: ERDÉLYI Zs. (1991)

STIRLING J. (1996) Magyar reneszánsz kertművészet a XVI-XVH. században. Enciklopédia Kiadó, Bp.

STTRLING J. (1998) Lexicon Nominum Herbarum, Arborum Fruticumque Linguae Latinae Ш. I-P. 
Enciklopédia K. Bp. 1998.



164

SURÁNYID. (1985) Kerti növények regénye. Mezőgazdasági Kiadó, Bp.

SURÁNYID. (szerk.) (1982) A Szenvedelmes kertész rácsudálkozásai. Magvető Kiadó, Bp.

TAKÁTS S. (1917) Rajzok a török világból. ÜL köt. MTA, Bp.

SÜPEK O. (1983) A Rózsa regéjének szimbolikája. Filológiai Közlöny, 3-4., 285-308.

SZABÓ, É. (szerk.): (1988) Képek és jelképek. Móra Kiadó, Bp.

SZABÓ T. A. (1979) Melius Péter és a kolozsvári Herbarium. In: MELIUS P. (1979)

SZÁNTÓ ÜL (1983) A katolikus egyház története. Ecclesia, Bp.

SZÁSZ K. (1899) jegyzete. DANTE ALIGHIERI: A Paradicsom, (ford. Szász Károly) Magyar 
Tudományos Akadémia, Bp.

SZALÁRDIJ. (1980) Siralmas magyar krónikája. Magyar Helikon, Bp.

SZAMOTA L (1894) A Schlägli szójegyzék. MTA, Bp.

SZAMOTAI. (1896) A Munnelius-féle latin-magyar szójegyzék 1533-ból. Ért. Nyelvtud. És Széptu. 20. évf. 
309-360.

SZEPESSY T. (szerk.): (1968) A régi Róma napjai. Gondolat Kiadó, Bp.

SZERB A. (1988) A világirodalom története. Magvető Könyvkiadó, Bp.

SZLATKY M. (vál.) (1983) Minden doktorságot csak ebből késértek. Szemelvények orvosi kézikönyvekből. 
Utószó és jegyzetek. Magvető Könyvkiadó, Bp.

SZŐNYI Gy. E. (1984) Új föld, új ég. Kozmosz könyvek, Bp.

SZUTÓRISZ F. (1905) A növényvilág és az ember. Természettudományi Könyvkiadó-Vállalat, Bp. 

H. TAKÁCS M. (1977) A manierizmus mesterei. Corvina Kiadó, Bp.

TAKÁTS S. (é. n.) Magyar nagyasszonyok. Genius, Bp.

TAKÁTS S. (1917) Rajzok a török világból. Ш. köt. MTA, Bp.

TARNÓC M. (1994) Mátyás király és a magyarországi reneszánsz. Balassi Kiadó, Bp.

TÁTRAI V. (1980) Piero della Francesca. Corvina- Henschelverlag- Arkady, Bp.-Berlin- Varsó.

TERGIT, G. (1969) A virágok regénye, Gondolat Kiadó, Bp.

TÓTHÁ. (1971) összes versei, versfordításai és novellái. Szépirodalmi Könyvkiadó, Bp.

ÚJVÁRI E. - PÁL J. (szerk.): (1997) Szimbólumtár. Balassi Kiadó, Bp.

VAJDA M. (szerk.): (1984) Reneszánsz etikai antológia. Gondolat Kiadó, Bp.

VANTAGGI, R. (1995) Siena. Plurigraf, Nami-Temi.

VANYÓ L. (szerk.): (1983) A kappadókiai atyák. Ókeresztény írók VI/1. Szent István Társulat, Bp.

VANYÓ L. (szerk.): (1984) Vértanúakták és szenvedéstörténetek. Ókeresztény írók VE, Szent István 
Társulat, Bp.



165

VANYÓ L. (szerk.): (1984) А П. századi görög apologéták. Ókeresztény írók VIIL Szent István Társulat,
Bp.

VANYÓ L. (szerk.): (1986) Ókeresztény írók ХП. Szent István Társulat, Bp.

VANYÓ L. (szerk.): (1994) Az isteni és az emberi természetiről I-П. Görög egyházatyák. Atlantisz, Bp.

VANYÓ L. (1997) Az ókeresztény művészet szimbólumai. Jel Kiadó, Bp.

VÁRKONYT R. Á. - KOSA L. (szerk.): (1983) Európa híres kertje. Orpheusz Könyvkiadó, Bp.

VASARI, G. (1933) A renaissance mesterei. Győző Andor kiadása, Bp.

VEREBÉLYIP. (1982) Üdvözlégy Mária. Ecclesia, Bp.

VÉGH Gy. (é. n.) Régi magyar nyomdászjelvények, k. n.

VÉGH J. (1983) Van Eyck. Corvina- Henschelverlag- Arkady, Bp-Berlin-Varsó.

VIGORELLI, G. - BACCHESCHI, A. (1984) Giotto életműve. Corvina kiadó, Bp.

Világ világossága (1992) Hetvenhét keresztény himnusz Babits Mihály és Sík Sándor fordításában. Gloria 
- Keresztény Szó Kiadó, Kolozsvár.

WACZULIK M. (vál.): (1984) A táguló világ magyarországi hírmondói. XV-XVII. század. Gondolat 
Kiadó, Bp.

WEÖRES S. Szerk. (1977) Három veréb hat szemmel. Szépirodalmi Könyvkiadó, Bp.

ZINSERLING, V. (1973) A nő a klasszikus ókorban. Corvina Kiadó, Bp.



166

ÁBRÁK JEGYZÉKE

BEVEZETÉS

1. ábra: In: PHILLIPS R. - RIX M. (1993) 20.

2. és 3. ábra: In: ZINSERLING, V. (1973) o. n.

4. ábra: In: SZEPESSY T. Szerk. (1968) 96.

5. ábra: In: A korai középkor. (1970) 20.

6. ábra: In: Ortus sanitatis. (1491) Mogunt. o. n.

7. ábra: In: Herbarius. (1499) Venezia.o. n.

8. ábra: In: German Herbarius (Arbolayre ) (1520) Paris. o. n.

9. ábra: In: SCHOTT. H. (1993) 127.

10. ábra: In: BIETENHOLZ. D. (1995) 55.

11. ábra: Istenanya a rózsabokorral, Straubing, Ltsz. 16/287.

12. ábra: In: LYMANT, B. (1979) 121.

13. ábra: In: A korai középkor. (1970) 299.

14. ábra: In: EÖRSI A. (1984.) 37. tábla

15. ábra: In: Ulisse Aldrovandi: Omithológia (1599)

16. ábra: Biagio di Giorgio: Szűz, gyermekkel (Trau)

17. ábra: In: Leonhard Fuchs: De História Stirpium (1542) о. n.

18. ábra: In: BIETENHOLZ, D. (1995) 80.

A KÖZÉPKOR RÓZSÁI

A koszorú

1. ábra: S. Cosma e Damiano templom apszisa

2. ábra: In: A korai középkor (1988) 33.

3. ábra: In: A korai középkor (1988) 29.

4. ábra: In: A korai középkor (1988) 90.

5. ábra: Thielen. P.: Angyali üdvözlet. Esztergom, Keresztény Múzeum



167

Az édes illat

6. ábra: In: BOVINI. G. (é. n) 112.

7. ábra: In: BOVINI, G. (é. n) 113.

8. ábra: In: BOVINI. G. (é. n) 78.

9. ábra: In: A korai középkor (1988) 86.

10. ábra: In: BOVINL G. (é. n) 93.

11. ábra: In: A korai középkor (1988) 13.

12. ábra: In: A korai középkor (1988) 85.

Mária virága

13. ábra: In: A korai középkor (1988) 13.

A kolostorkertek rózsái

14. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 71.

15. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 71.

16. ábra: In: HEINZ-MOHR. G.- SOMMER V. (1988) 72.

17. ábra: In: SCHOTT, H. (1996) 73.

18. ábra: In: FALUDY A. (1982) 17. oldalpár

19. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 94.

Az iszlám kertek

20. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 42.

21. ábra: In: HEINZ-MOHR. G.- SOMMER V. (1988) 1. tábla

22. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 43.

23. ábra: In: FEHÉRVÁRI G. (1987) 352.

24. ábra: In: FELIPOVIC M. Szerk. (1987) 92-93.

A középkorban termesztett rózsafajok

25. ábra: In: PHILLIPS R. - RIX M. (1993) 21.

26. ábra: In: SALA. O. (1993) 13. 14.

27. ábra: In: Die Ritter (Burgenlandische Landesausstellung) (1990) VII. tábla



168

28. ábra: In: PHILLIPS R. - RIX M. (1993) 28.

29. ábra: In: PHILLIPS R. - RIX M. (1993) 29.

30. ábra: In: SALA, О. (1993) 118.

31. ábra: In: SALA. О. (1993) 152.

32. ábra: In: PEMBERTON, J. H. (1908) előlap

33. ábra: A rozsdás (= sövény vagy bor- vagy églantier) rózsa (R. rubiginosa)

Szentek rózsalegendái

34. ábra: In: VANTAGGI. R. (1995) Siena. Plurigraf. Narni-Temi. 72.

35. ábra: In: SEIBERT, J. (1986) 30. tábla

36. ábra: Szent Dorottya, lőcsei plébániatemplom freskója (1410 k)

37. ábra: In: HEINZ-MOHR, G.- SOMMER V. (1988) 7. tábla

38. ábra: In: PROKOPP M. (1984) 23. tábla

39. ábra: In: J. HORVÁTH T. (1995) 14.

40. ábra: In: H. TAKÁCS M. (1977) 20. tábla

Legenda aurea

4L ábra: BONSANTI. G. (1982) 26.

Mária kertje: a hortus conclusus

42. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 76.

A rózsa regénye

43. ábra: HEINZ-MOHR. G.- SOMMER V. (1988) 6. 91. 92.

44. ábra: In: HEINZ-MOHR, G- SOMMER V. (1988) 6. 93.

45. ábra: In: SZ. JÓNÁS L (1986) tábla

Rózsafüzér

46. ábra: In: GÖMBÖS T. (1993) 67. színes kép

47. ábra. Carreno da Miranda: Szent Domonkos, 1661. Budapest, Szépművészeti múzeum

48. ábra: Andrea da Firenze: Köpenyes Máriája a domonkosokat ábrázolja az istenanya védő ruhája alatt 
(Firenze, Sta Maria Novella, Capella degli Spagnnuoli, 1360-1370)



169

49. ábra: In: NEGRINI. S. Szerk. (1992) 26.

50. ábra: In: VIGORELLI, G. - BACCHESCHI, A. (1984) LXIII. tábla

51. ábra: In: A korai reneszánsz. (1990) 198.

52. ábra: Veit Stoss: Angyali üdvözlet (1517-18, Nürnberg, Sankt Lorenz).

53. ábra: In: SEIBERT, J. (1986) 272.

54. ábra: XIX. századi rózsafiizéres házi szentkép (Első Magyar Látványtár, Tapolca-Diszel,)

A mértéket adó rózsa

55. ábra: A II. Pius pápa által 1458-ban Siena városának adott erényrózsa (Siena, Palazzo Pubblico)

56. ábra: In: BONSANTI. G. (1982) 26.

57. ábra: In: SACHS, H. (1992) 13-14 tábla

58. ábra: In: SACHS. H. (1992) 18. leírás

59. ábra: In: TÁTRAI V. (1980) 25. tábla

60 ábra: In: EÖRSI A. (1984) 34. tábla

61. ábra: In: Die Ritter (Burgenlandische Landesausstellung) (1990) II. tábla

62. ábra:In: Die Ritter (Burgenlandische Landesausstellung) (1990) XXIII. tábla

63. ábra: In: LAJTA E. (1973) 17. tábla

64. ábra: In: VÉGH J. (1983) 22. tábla

65. ábra: In: Flamand Kalendárium (1983)

66. ábra: In: Bibliotheca Corviniana (1990) II., LX. LXXXIV.

67. ábra: In: GEREVICH L. Szerk. (1956) 97. és 126.

68. ábra: In: LEFEVRE, R. (1973) 247.

69. ábra: In: LAJTA E. (1973) 5. tábla

70. ábra: In: GÖMBÖS T. (1993) 70. színes kép

71. ábra: In: JORDÁNSZKYE. (1836 143.

72. ábra: In: TÁTRAI V. (1980) 25. tábla

73. ábra: In: TÁTRAI V. (1980) 26. tábla

74. ábra: In: LAJTA E. (1973) 1. tábla

75. ábra: In: LAJTA E. (1973) 19. tábla



170

76. ábra: In: VANYÓ L. (1997) 56. ábra, 78. ábra, 102. ábra

77. ábra: In: A gótika és a Távol-Kelet. (1992) 111.

78. ábra: A chartres-i székesegyház északi, nagy rózsaablaka

79. ábra: In: HEINZ-MOHR, G.- SOMMER V. (1988) 45.

80. ábra: In: Die Ritter (Burgenlandische Landesausstellung). (1990) XLII. tábla

81. ábra: In: RAPAICS R. (1932) 53.

82. ábra: In: RAPAICS R. (1932) 53.

83. ábra: In: GEREVTCH L. Szerk. (1956) 203. (1153. sz), 205. (1185. sz)

84. ábra: In: VÉGH J. (1983) 5. tábla

85. ábra: In: Die Ritter (Burgenlandische Landesausstellung) (1990) XXXIII. tábla

Rosa mystica

86. ábra: In: DANTE, A. (1986) 547.

87. ábra: In: HEINZ-MOHR. G.- SOMMER V. (1988) 1. tábla

Madonna a rózsalugasban

88. ábra: In: HEINZ-MOHR. G.- SOMMER V. (1988) 167.

89. ábra: In: EÖRSI A. (1984) 30. tábla

90. ábra: In: EÖRSI A. (1984) 4L tábla

91. ábra: In: LAJTA E. (1973) 28. tábla

92. ábra: In: HEINZ-MOHR. G.- SOMMER V. (1988) 10. tábla

93. ábra: In: A korai reneszánsz. (1990) 73.

94. ábra: In: A korai reneszánsz. (1990) 77.

95. ábra: In: LAJTA E. (1973) 47. tábla

96. ábra: In: RATSCH. C. (1994) 176.

97. ábra: In: EÖRSI A. (1984) 10. tábla

98. ábra. In: Firenze múzeumai (1997)

99. ábra: In: GUERRA, C. (1992) 98.

A RENESZÁNSZ RÓZSA



171

Növénygyűjtők, növénygyűjtemények, herbáriumok

1. ábra: Dürer: Mária írisszel (1508, London, National Gallery)

2. ábra: In: VÉGH Gy. (é. n) 20-23 .

3. ábra: In: SZ. KOROKNAYÉ. (1973) 47. és 48. tábla. 111.

4. ábra: In: Bibliotheca Corviniana (1990) II., LX., LXXXIV.

5. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 81.

6. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994)86.

7. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 94.

8. ábra: In: Hieronymus Bock, Krauterbuch, 1580. Strassburg, 986.

9. ábra: In: Matthiolus Commentarii. 1658.

10. ábrák: In: Clusius: Stirpium nomenclator Pannonicus, Antwerpen, 1584. 109.,110, 1110, 114.

11. ábra: In: MITTELSTADT. K. (1997) 17. tábla

12. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 121.

13. ábra:In: HOBHOUSE P. (1994) 101.

14. ábra: In: ELENIUS, A. Szerk. (1988) 27.

15. ábra: In: HOBHOUSE P. (1994) 141.

16. ábra: In: RAPAICS R. (1940 71.

17. ábra. In: RAPAICS R. (1940) 39.

A test rózsái

18. ábra: In: MICHELETTL E. (1986) 137.

19. ábra: In: MICHELETTI, E. (1986) 143.

20. ábra: In: Az érett reneszánsz. (1986) 126.

21. ábra: In: Flamand közmondások (1985) 4. kép

Minták a rózsák ábrázolásához

22. ábra: In: Az érett reneszánsz. (1986) 8.

23. ábra: In: A korai reneszánsz. (1990) 235.

24. ábra: In: A korai reneszánsz. (1990) 247.

25. ábra: In: Az érett reneszánsz. (1986) 45.



Áll

26. ábra: In: PROKOPP M. (1984) 22. tábla

27. ábra: In: NEGRIN1, S. Szerk. (1992 38.

28. ábra: In: NEGRINI. S. Szerk. (1992) 39.

29. ábra: Biagio di Giorgio: Madonna a rózsalugasban (Trau)

30. ábra: In: MICHELETTI, E. (1986) 135.

Adatok a magyar reneszánsz rózsajelképeihez

31. ábra: TARNÓC M. (1994.) képmelléklet

32. ábra: Arcimboldo: A Tavasz

33. ábra:ACZÉL G. Szerk. (1984) 54.

34. ábra; ACZÉL G. Szerié (1984) 55.

35. ábra: PÉTER M. Szerk. (1988) 60. 139. kép

36. ábra PÉTER M. Szerk. (1988) 61. 140. kép

37. ábra; PÉTER M. Szerk. (1988) 164. 542. kép

38. ábra: PÉTER M. Szert (1988) 124.

39. ábra PÉTER M. Szerk. (1988) 127.

40. ábra: TARNÓC M. (1994.) képmelléklet




