P 2630

Wege der deutschen Innerlichkeit

am Beispiel von Johann Wolfgang von Goethes Die Leiden des
jungen Werther, Hermann Hesses Siddhartha und
Thomas Manns Doktor Faustus

Dissertation
Zur Erlangung des Grades eines Doktors der Philosophie
(Ph.D.)
der Philosophischen Fakultit der Universitit Szeged

vorgelegt von
GEZA HORVATH

Budapest—Szeged
2000



» Wo gehen wir denn hin? — Immer nach Hause.” (Novalis)

»Die romantische Dichtart ist noch im Werden;, ja das ist ihr ei-
gentliches Wesen, daf} sie ewig nur werden, nie vollendet sein
kann.” (Friedrich Schlegel)

» [...]Jer (der deutsche Geist) ist von vorgestern und von iibermor-
gen — er hat noch kein Heute. Der Ubergang, die Verwandlung
vom Vorgestern ins Ubermorgen, das macht Zauber und Fluch
und edle Bestimmung des deutschen Wesens und Werdens aus.”

(Ernst Bertram)



INHALTSVERZEICHNIS

1. Einleitung

1.1. Umrisse eines theoretisch-methodologischen Rahmens

1.2. Zur Problemstellung. Die Frage der Innerlichkeit in der deutschen Romantik
1.2.1. Heinrich von Ofterdingen

1.2.2. Der Runenberg

1.2.3. Peter Schlemihls wundersame Geschichte

1.2.4. Vom verlornen Spiegelbilde

1.2.5. Das Marmorbild

2. Johann Wolfgang von Goethe: Die Leiden des jungen Werthe'r.
Dimensionen der Flucht
2.1. Formale Gliederung
2.1.2. Das Erste Buch
2.1.2.1. Exkurs: Wenhgrs Homer-Lektiire
2.1.2.2. Exkurs: Werthers Abschied
2.1.3. Das Zweite Buch
2.2. Die Struktur der Textwelt und die Zeitperspektiven
2.2.1. Werther - ein Genie?
2.2.1.1. Exkurs: Werther und die Kunst
2.2.2. Struktur-Schema
2.3. Werthers Tod
2.4. Die deutsche Innerlichkeit im Werther-Roman: Zusammenfassung

und iiberbriickender Verweis auf das dritte Kapitel

14
19
20
22
24

27
28
28
29
33
36
38
43
45
48
50

56



3. Hermann Hesse: Siddhartha. Auf der Suche nach der Einheit
3.1. Funktionen der Handlungsstrukur
3.1.1. Die Bipolaritit
3.1.1.1. Exkurs: NarziB3 und Goldmund, Knecht und Designori
3.1.2. Der Kreis
3.1.3. Die Einheit
3.1.3.1. Exkurs: Die begierdelose Liebe und Schopemhauers ,,Weltauge™
3.1.4. Der Protagonist
3.1.5. Der Seelenfiihrer
3.1.5.1. Exkurs: Der ,,Starke” und der ,,Diener-Herrscher”
3.1.6. Hesses Entwicklungslehre
3.1.6.1. Exkurs: Hesse und Kierkegaard oder Hesse und die Mystik .
3.2. Siddharta. Eine indische Dichtung
3.2.1. Zur Entstehung
3.2.2. Strukturschemen
3.2.3. Kreislauf und Einheit: das Motiv des Wassers
3.2.4. Kreislauf und Einheit: der Protagonist
3.3. Die deutsche Innerlichkeit im Siddhartha: Zusammenfassung

und iiberbriickender Verweis auf das vierte Kapitel

4. Thomas Mann: Doktor Faustus. Dimensionen des Verfalls
4.1. Zur Entstehung

4.2. Der Titel

4.3. Die Zeitschichtung

4.4. Der Narrator

4.5. Adrian Leverkiihns wundersames Leben

4.5.1. Die wichtigsten Lebensstadien Leverkiihns

4.5.2. Zwei Pole: Buchel und Pfeiffering

58
58
60
61
64
65
68
69
70
70
73
76
78
78
79
83
88

90

93
93
97
98
102
105
105
106



4.5.3. Kaisersaschern: Leverkiihns musikalischer Werdegang

und das Problem der Barbarei 109

4.5.4. Halle: Die Frage nach der Schépfung — Der Entelechie-Gedanke.

Bemerkungen zur Struktur der Textwelt 116
4.5.4.1. Exkurs: Stoff und Form im Tod in Venedig 118

4.5.4.2. Exkurs: Die deutsche Innerlichkeit im Doktor Faustus: Ernst Bertram,

Friedrich Nietzsche und Thomas Mann 132
4.6. Durchbruchsversuche 136
4.7. Doktor Fausti Weheklag 138
4.8. Der Nietzsche-Roman 139
5. SchluBbemerkung 143
6. Literaturverzeichnis 145



1. EINLEITUNG

1.1. Umrisse eines theoretisch-methodologischen Rahmens

In der vorliegenden Arbeit wird die sogenannte ,,deutschen Innerlichkeit” behandelt. Schwer-
punkte der Untersuchung sind drei literarische Werke, deren textzentrische Analyse ermdglicht,
sie im Rahmen eines breiteren ideengeschichtlichen Kontextes zu erdrtern. Bei den Texterkla-
rungen werden grundsitzlich die theoretischen und methodologischen Uberlegungen der mog-
lichen Welten beriicksichtigt.'

Die literarischen Werke werden dementsprechend als souveréne, fiktive Textwelten betrach-
tet, die unmittelbar keine Beziehung zur realen Welt haben. In der Textwelt werden vor allem
motivische und/oder intertextuelle Wiederholungsstrukturen untersucht. Durch das Aufzeigen
und die Interpretation aufeinander bezogener Motive und/oder intertextueller Bezugsverhiltnis-
se unterschiedlicher kontextueller Umgebungen 148t sich der im Text verborgene Sinn mosaikar-
tig erschlieBen. Die intertextuellen Beziige werden vor allem im Vergleich von Textstellen der
jeweiligen Textwelt zu anderen Texten des jeweiligen Autors hergestellt, aber auch zu autoren-
fremden Texten. Die Untersuchung von Wiederholungsstrukturen wird in gewissen Fillen duch
die Behandlung von Funktionen der Handlungsstrukturen (wie z. B. die Bipolaritit, der Kreis
oder Spirale, die Einheit, der Protagonist sowie der Seelenfiithrer im Hesse-Kapitel), bzw. durch
die Einbeziehung von Metabereichen (wie die Darstellung von Goethes Entwicklungsauffas-
sung im Goethe-Kapitel oder die von Hesses Entwicklungslehre von der Menschwerdung im

Hesse-Kapitel) ergénzt.

! vgl. dazu die diesbeziiglichen Arbeiten von Arpid Berndth und Kiroly Csiiri. Arpid Berndth, A lehetséges

vildgok poétikdjdhoz (deKONKONYVek. Irodalomelméleti és Interpreticiés sorozat, 12.) Szeged, 1998.,
Arpad Bemnith — Kdroly Csiiri, ,,Mdgliche Welten” unter literaturhistorischem Aspekt. In: Studia Poetica 2.
Hrsg. v. Arpzid Bernith et alii. Szeged, 1980. S. 44-63., Kdroly Csiri, Lehetséges vildgok. Tanulmdnyok az iro-

dalmi miiértelmezés témakorébél. Budapest, 1987.



Dementsprechend werden Parallelen zu realen Figuren, die den Gestalten der fiktiven litera-
rischen Texte als Vorbilder gedient haben mdgen, nur dann beriicksichtigt, wenn iiber formale
Ahnlichkeiten hinaus auch solche gehaltlich-geistigen Wirkungen nachzuweisen sind, die zur
ErschlieBung der Textbedeutung beitragen kdnnen. So wird z. B. Nietzsche in Hesses Glasper-
lenspiel oder vielmehr im Doktor Faustus behandelt, in dessen Figur u.a. das ,,Phénomen Nietz-
sche” im Mannschen Sinne eingebaut ist. Im letzteren Fall muBl Nietzsche auch im Spiegel der
spéten Nietzsche-Rezeption von Thomas Mann dargestellt werden. Es werden jedoch u. a. auf
biographische — wie etwa auf heteroerotische oder kiinstlerische — Parallelen zwischen Gustav
von Aschenbach und Thomas Mann oder der Werther-Figur und Kestner oder Jerusalem ver-
zichtet, denn solche Verfahren éegenstéinde der realen Welt willkiirlich und unmotiviert der sou-
verinen und fiktiven Textwelt beimischen. AuBer acht gelassen werden auch reale schriftliche
Dokumente, wie etwa Kestners Bericht iiber Jerusalems Tod an Goethe v. 11. November 1992,
aus dem Goethe Textstellen wortlich in den Roman iibernommen hat. Es bliebe ndmlich die Fra-
ge offen, warum andere Textstellen weggelassen oder Namen in der Textwelt geidndert worden
sind, z. B. ,,Goethe” oder ,,Jerusalem” in ,,Werther”, andere jedoch nicht, wie z. B. der von Lot-
te. Wenn iiberhaupt Namen untersucht werden, dann wiederum nur dann und dazu, wieweit sie
den Sinngehalt der Textwelt vertreten. Der sprechende Name Werther, die Komparativform des
Adjektivs ,,wert”, verweist gerade darauf, dal der Protagonist zwischen den normalen Men-
schen und dem ,,Wertesten”, dem Schopfer schlechthin steht. Jegliche Beziige der Textwelt zur
Realitit konnen nur dann von Bedeutung fiir die Interpretation sein, wenn sie innerhalb des Ge-
samtsystems der Textwelt einen Stellenwert im Verhiltnis zu anderen Elementen der Textwelt
haben. So wire z. B. Diirer an sich ohne Interesse, wenn sein Meisterstich Melencolia, insbeson-
dere das magische Quadrat, in der Textwelt keine grundlegende motivische Rolle spielen, das
Leverkiihnsche Kompositionskonzept nicht bestimmen oder zu einem der beiden Leverkiihn-
schen Hauptwerke, zur Apocalipsis cum figuris, keinen unmittelbaren Bezug herstellen wiirde,
und zwar zwischen der Geistigkeit, der Zeit und dem Werk des deutschen Malers an der Schwel-
le des ausgehenden Mittelalters und der beginnenden Neuzeit und der Geistigkeit, der Zeit und
dem musikalischen Werk Leverkiihns an der Schwelle einer historischen Epoche, in der das
klassische Biirgertum im Untergehen und eine neue, leicht manipulierbare Massengesellschaft

im Aufkommen begriffen sind.



Genauso spielen die Parallelen zwischen dem Leben des Religionsstifters Buddha und dem
Protagonisten der indischen Dichtung keine Rolle. In diesem Zusammenhang erscheint es viel
wichtiger, welche Bedeutung die Selbstbegegnung Buddhas — die Begegnung des jungen
Siddhartha mit dem vollendeten Meister und Heiligen — innerhalb des Textes hat.

Bei der Textanalyse werden in gewissen Fillen (z. B. Heinrich von Ofterdingen, Werther,
Siddhartha, Doktor Faustus) liber die Wiederholungsstrukturen hinaus auch die Zeitperspekti-
ven mitberiicksichtigt, weil sie ebenfalls zur ErschlieBung der Textbedeutung beitragen.

In den drei groBBen Kapiteln (2. Johann Wolfgang von Goethe: Die Leiden des jungen Werther.
Dimensionen der Flucht, 3. Hermann Hesse: Siddhartha. Auf der Suche nach der Einheit und 4.
Thomas Mann: Doktor Faustus. Dimensionen des Verfalls) werden in Exkursen Teilanalysen
unternommen. So wird z. B. im Goethe-Kapitel anhand der Abschiedsszene am Ende des Ersten
Buches v. 10. September 1771 der erste, konkrete Abschied Werthers von Lotte und Albérten im
Zusammenhang mit der zweiten und letzten Abschiedsszene erortert, in welcher Werther nach
dem fiir ihn die ewige Einigung bedeutenden, verhdngnisvollen Kuf} die letzte Reise in den Tod
antritt. Im Hesse-Kapitel wird u. a. zur Veranschaulichung einer der Funktionen der Handlungs-
struktur, der Bipolaritit, das Verhéltnis von NarziBl und Goldmund, sowie das von Knecht und
Designori dargestellt. Im Mann-Kapitel wird zunéchst ein Exkurs der Entelechie-Problematik
gewidmet, in dem das Verhiltnis zwischen dem Stoff als Potentiellen und der Form als Verwirk-
lichug des Moglichen am Beispiel der Meister-Erzahlung Der Tod in Venedig erlautert wird. Im
zweiten Exkurs wird die deutsche Innerlichkeit mit Einblendung der Innerlichkeitsauffasungen
von Nietzsche und Ernst Bertram thematisiert, die einen unmittelbaren EinfluB auf den Roman
hatten.

Da es sich bei den behandelten Texten um bekannte und repréasentative Werke der modernen
deutschsprachigen Literatur handelt, muBite bei der Beriicksichtigung der verwendeten Sekun-
dérliteratur eine strenge Auswahl getroffen werden. In erster Linie werden auf jene Analysen re-
flektiert, die thematisch in die Konzeption der Dissertation hineinpassen (z. B. die Aufsiitze des
Hesse-Forschers Reso Karalaschwili). Zweitens werden wichtige Meinungen in Betracht gezo-
gen, die rezeptionsgeschichtlich wichtig sind (z. B. Vertreter der Geistesgeschichte, wie H. A.
Korff, Fr. Gundolf, der Marxist G. Lukécs, der Litereratursoziologe K. Miiller-Salget oder der

Hermeneut H. R. JauB).



1.2. Zur Problemstellung. Die Frage der Innerlichkeit in
der deutschen Romantik

Es kann auf den ersten Blick eine Zumutung sein, einen Brief-Roman von 1774/1787' mit einer
Erzédhlung von 1922 und einem Roman von 1947 unter einem Aspekt zusammen zu behandeln.
Und doch, auch wenn es bei der Auswahl der erliduterten Texte eine gewisse Beliebigkeit eine
Rolle gespielt haben mag, ist wohl eine thematische Ahnlichkeit zwischen ihnen nachzuweisen,
die diese Texte miteinander verkniipft. Diese thematische Ahnlichkeit beruht auf der sogenann-
ten ,,deutschen Innerlichkeit”, die eine solche Untersuchung rechtfertigt.

Es wire schwierig, fiir diesen Begriff je nach seinen Bedeutungsinderungen in den verschiede-
nen ideengeschiéhtlichen Kontexten eine exakte Definition zu liefern. Verallgemeinernd kénnte je-
doch die Innerlichkeit folgendermaBen charakterisiert werden: Sie stellt bestimmte ,,inneré’, d. h.
geistig-seelische Gehalte dar, die als Potenz nach ,,duflerer” Verwirklichung streben. Die Frage ist,
wie sich das Mogliche als Verwirklichtes manifestieren, welche dulere Gestalt es annehmen kann.

Der Begriff ,.deutsche Innerlichkeit” wurde in dieser Form von Thomas Mann iibernom-
men, der ihn u.a. unter dem EinfluB3 von Friedrich Nietzsche und Ernst Bertram geprégt und im
Faustus-Roman und in seinem Essay Deutschland und die Deutschen thematisiert hat. Mann war
bereits gegen Mitte des 20. Jahrhunderts in der Lage, die deutsche Innerlichkeit in ihrer Komple-
xitdt, samt ihren politischen Folgen zu betrachten. Die Innerlichkeit ist in jener Bedeutung, wie
sie Mann riickblickend auf die Entwicklung der deutschen Gesitigkeit versteht, zunéchst in der
Mystik erschienen, hat sich dann in der Lutherschen Kirchenreform, der Reformation, dann im
Pietismus, spiter in der Romantik und in der Psychoanalyse fortgesetzt, um politisch miB-
braucht der Demagogie eines Hitler zum Opfer gefallen in den Weltbrand des Zweiten Welt-

kriegs zu miinden.’

! Bei der Untersuchung des Werther-Romans wird die zweite Fassung v. 1787 verwendet, weil sie im Vergleich
zur ersten Fassung v. 1774 gerade hinsichtlich einer Struktur- und Motivanalyse abgerundeter ist, auch wenn da-
bei Kraftausdriicke des Sturm und Drang, sowie mundartliche Wendungen und unregelmiBige syntaktische
Konstruktionen verlorengehen. Die Geschichte des Bauerknechts ist allerdings ein neues Element, das zusam-

men mit anderen tragischen Liebesgeschichten Werthers tragischen Werdegang noch markanter hervorhebt.
2 vgl. dazu etwas ausfiihrlicher den Exkurs: Die deutsche Innerlichkeit im Doktor Faustus: Ernst Bertram, Fried-

rich Nietzsche und Thomas Mann im Mann-Kapitel.



Welche sind nun jene Topoi, die die deutsche Innerlichkeit kennzeichnen, und die eine the-
matische Gemeinsamkeit der drei zeitlich so weit voneinander liegenden, untersuchten Texte zﬁ-
lassen? Vor allem das ambivalente Verhiltnis von Werden und Sein oder Natur und Geist.

Das Werden bedeutet stindige Bewegung und ist ewig-vergiiﬁgliqh, das sich im Kreislauf
organischen Lebens immer wiederholt und von Entstehung, Entwicklung, Reife als Hohepunkt,
Untergang, Vergehen und von Wiederentstehung gekennzeichnet ist. Dem Werden gegeniiber
gilt das Sein als ewig-unbewegtes, als unbewegt-bewegendes Prinzip. Zu unterscheiden ist hier
zwischen einem niederen Sein, dem Dasein (Goethe, Hesse), also dem organischen Leben
schlechthin, das eigentlich zur Sphére des Werdens gehort, und einem hdheren Sein, dem ewi-
gen Geist. Dieses hohere Sein kann als ,,jene Welt” (Goethe) ,,h6here Heimat™ (Novalis) oder als
,»drittes Reich des Geistes”, als ,,Logos”, ,.,ewiger Geist” (Hesse) erscheinen, nach dem die Pro-
tagonisten stindig unterwegs sind. Im Spannungsfeld zwischen Werden und Sein beﬁnd.en sich
die Protagonisten also von Sehnsucht getrieben auf einem Wanderweg, die sie aus dem Kreislauf
sich wiederkehrender Gewohnlichkeiten der Werden-Sphére in das ewige Sein-Sphire zu entrii-
cken habe.

Die in den drei Hauptkapiteln behandelten Texte lassen sich im Hinblick auf das Verhéltnis
zwischen dem Werden als Potenz und dem Sein als der formlosen Materie als Potenz Gestalt
verleihendes Prinzip u. a. durch den Entelechie-Gedanken des Aristoteles (Goethe, Hesse,
Mann), sowie durch die Polarititsgesetze in der Natur (Goethe) oder durch die Funktionen der
Handlungsstruktur (Hesse) — kurz: durch die allgemeine ,,Entwicklungslehren” von Goethe und

Hesse verkniipfen.’ Fiir uns ist vor allem nicht die Entelechie-Auffassung des Aristoteles wich-

3 Die Entelechie bedeutet seit Aristoteles die Form, die sich im Stoff verwirklicht, eine Art Energie, besonders die
im Organismus liegende Kraft, die ihm von innen her zu Selbstentwicklung- und Vollendung verhilft. In diesem
Sinne bezeichnet Aristoteles die Seele als die erste Entelechie eines organischen, lebensfihigen Korpers. Vgl.
Aristoteles, Uber die Seele, Buch 11. 1. 412a. In: Aristoteles, Uber die Seele. Mit Einleitung, Ubersetzung (nach
W. Theiler) und Kommentar. Hrsg. v. Horst Seidl. Griechischer Text in der Edition v. Wilhelm Biehl u. Otto
Apelt. (Philosophische Bibliothek 476). Homburg, 1995. S. 59-63. ,,Wir wollen [... } versuchen zu bestimmen,
was die Seele ist, und was ihr gemeinsamster Begriff sein diirfte. Wir nennen nun eine Gattung des Seienden das
Wesen (Substanz), und von diesem das eine als Materie, das an sich nicht dieses bestimmte Ding da ist, ein ande-
res aber als Gestalt und Form, nach welcher etwas schon ein bestimmtes Ding ist, und drittens das aus diesen
(beiden Zusammengesetzte). Die Materie ist Potenz/Moglichkeit, die Form aber ist Vollendung (Entelechie)” S.
60-61.

10



tig, sondern vielmehr das, wie sie von unseren Autoren verstanden werden, und welche Bedeu-
tung ihr in den Textwelten zugeordnet wird.

Goethes Entelechie- und Entwicklungsauffassung weist folgendes Schema auf: Die Entele-
chie ist ein Beweis der Ewigkeit im Geistigen, bildet die Triebfeder der Produktivitiit, ist im Ge-
nie ein ganzes Leben lang tétig und gewihrt ihm stindige Tatkraft. In den gestalteten, Natur ge-
wordenen Organismen — welche die Entelechie nicht entbehren kénnen — walten polare Krifte,
die sich anziehen und abstoBen, und sich in einem Kreislauf — nach dem Muster der Naturbewe-
gung von Anfang/Aufgehen/Friihling — Mitte/thépunkt/S ommer — Untergehen/Herbst — Ende/
Tiefpunkt/Winter — bewegen. In diesem Kreislauf ist jegliches Lebewesen bestrebt, aufgrund
des dem Geist zugeschriebenen Triebes zur »oteigerung”, ,,Eniselbstung” oder ,.Entgrenzung”
in der Entwicklungsstufe immer hoher zu steigen. In diesem Sinne erlebt Werther den Tod als ein
Hiniibersteigen in das Ewige, als eine Riickkehr des Gottessohns zum ewigen Vater ﬁnd ein
Transzendieren seiner durch den Ku8 vollendeten Liebe zu Lotte.*

Hesse betrachtet die Person der Glasperlenspieler als Maske, als vergingliches Kleid einer
Entelechie. Die Entelechie ist auch bei ihm ewig, die Maske @ndert sich bloB sténdig. In diesem
Sinne sind z. B. die drei Selbstbiographien am Ende des Glasperlenspiels unterschiedliche Ge-
staltungen des gleichen Gedankens, der Einheit nimlich, die mit anderen Funktionen der Hand-
lungsstruktur Hessescher Werke — wie etwa mit der Bipolaritit, dem Kreislauf, dem Protagonis-
ten als Erwiéhlten und dem Seelenfiihrer, der fiir die Entwicklung des Protagonisten zu sorgen
hat — die gedanklich-inhaltliche Grundlage der erzédhltechnischen Strukturen der Prosawerke
Hesses bilden.

Der Entelechie-Gedanke erscheint auch im Mannschen Faustus-Roman, und zwar in mehr-
facher Form. Der Theologie-Student Leverkiihn hért von Nonnenmacher Vorlesungen iiber die

Entelechie-Lehre des Aristoteles. Die Lehre iiber Stoff und Form spukt aber, in die Alltagspraxis

* vgl. dazu das Goethe-Kapitel, sowie folgende Aufsitze, in denen Goethes Entelechie-Auffassung und Entwick-
lungslehre ausfiihrlicher behandeli"'werden: Géza Horvith, Goethe: Die Leiden des jungen Werther. Dimensio-
nen der Flucht. In;: Neohelicon XXV/2. Acta comparationis litterarum universarum. Hrsg. Mikl6s Szabolcsi et
alii, Budapest, Dordrecht, Boston, London, 1998. S$.197-213. sowie Géza Horvith, Goethe und Hesse. Goethes
Auswirkung auf Hesse im Spiegel der Entwicklungsgedanken beider Dichter. In: Berliner Beitriige zur Hungaro-
logie (11.). Hrsg. v. Emé Kulcsdr Szabé et alii, Berlin, 1999. S. 131-139.

11



umgesetzt, vor dem Ersten Weltkrieg bereits in den Diskussionen der Mitglieder des Win-
fried-Vereins, entfaltet sich dann in einem anderen politischen und kulturellen Kontext vor dem
Zweiten Weltkrieg in den erzkonservativen Gesprichen der Herren-Abende bei Kridwif3 in
Miinchen. Kurz: Die deutsche Jugend betrachtet sich als metaphysische Gabe, die die Kraft und
das Recht hat, aus der Isolation herauszubrechen, und das werdende Deutschtum zur Selbstge-
staltung zu verhelfen, die im politischen Bereich die Weltherrschaft schlechtin Bedeuten wiirde.
Genauso verhiilt es sich mit Leverkiihns biographischer und musikalischer Entwicklung. Er will
auch aus seiner Pfeifferinger Einsamkeit durch gescheiterten Heiratsversuch herausbrechen und
mit seiner musikalischen Revolution die Kunst aus ihrer Isolation herausiésen und sie dem Volk
zuginglich machen.’

In der der Topik der romantischen Poesie® manifestiert sich die Bewegungsstrukur von Wer-
den und Sein u. a. in der Sehnsucht des in ein Dualsystem gespaltenen Geschopften im vérgiing-

lichen Dasein nach dem Ewigen und Unbedingten, dem Ungeteilt-Ganzen im Sein meistens als

5 In einem Exkurs des Faustus-Kapitels wird Thomas Manns Meisternovelle Der Tod in Venedig aus der Sicht des
Schopfungsgedanken, d.h. des Verhiltnisses von Werden und Sein, von Stoff und Form, untersucht, und ge-

zeigt, wie pervertiert er in Aschenbachs Auffassung erscheint.
Es ist keine Zielsetzung und daher auch keine Aufgabe dieser Arbeit auf literaturtheoretische, édsthetische oder

6
poetologische Probleme der Romantik einzugehen, die sich ausfiihrlich mit der Innerlichkeit befassen. Die Fra-
ge ist um so komplizierter, weil — vor allem in der Frithromantik — die Poesie, z. B. die ,,romantische Poesie” im
Sinne Friedrich Schlegels oder die ,,Transzendentalpoesie” im Sinne von Novalis gerade alle Wissenschaften
und Bereiche des Lebens durchpoetisieren will. Hier lassen sich Wissenschaftsbereiche im heutigen Sinn noch
nicht trennen. Schleiermachrers Schriften sind genauso durchpoetisiert wie die von Novalis oder Tieck. Hier
mdochte ich nur auf das bekannte Fragment (116) von Schlegel kurz zuriickgreifen, das gleichsam ein Manifest
(friith-)romantischer Poesie ist: ,,Die romantische Poesie ist eine progressive Universalpoesie. Ihre Bestimmung
ist nicht bloB, alle getrennte Gattungen der Poesie wieder zu vereinigen und die Poesie mit der Philosophie und
Rhetorik in Berithrung zu setzen [...] Die romantische Dichtart ist noch im Werden; ja das ist ihr eigentliches
Wesen, daB sie ewig nur werden, nie vollenet sein kann.” In: Friedrich Schlegel, Werke in zwei Béinden. Bd.1.
Berlin; Weimar, 1980. S. 204-205. Gerade das Fragment als beliebte literarische Form der Friihromantik driickt
pradoxerweise die Sehnsucht des dichterischen Willens nach dem Unendlichen am angemessensten aus. Das ist
die adidquateste Form, denn das Unendliche kann nimlich gerade durch eine unvollendete, bruchstiicksmiBige
und endliche Form, das jedoch dem Unendlichen gegeniiber offen ist, ausgedriickt werden. Im Zusammenhang
mit dem Fragment und — u.a. — seinem Verhiitnis zur Innerlichkeit vgl. den theoretischen Aufsatz von Emé
Kulcsir Szabd, A fragmentum néhdny kérdése — a nyelviség horizontvdltdsdban. In: Literatura. 1999/3. S.
253-273. Ich méchte nur noch auf einen umfassenden Sammelband hinweisen, der sich mit poetologischen Fra-
gen — unter diesem Aspekt u. a. auch mit der Innerlichkeit — der Romantik befaBt. Vgl. Michael Neumann
(Hrsg.), Unterwegs zu den Inseln des Scheins. Kunstbegriff und literarische Form in der Romantik von Novalis
bis Nietzsche. Frankfurt/Main, 1991,

12



Fernweh, das sich sowohl nach konkret-immanenten, wie auch nach abstrakt-transzendenten
Zielen richten kann. Als konkretes Ziel erscheint der Siiden oder die Exotik des fernen Ostens.
Als abstraktes Ziel gilt das eigene Innere, die Psyche und/oder ein héherer Bereich, der au3er-
halb der Immanenz liegt. Wichtig ist jedoch auf dem Wanderweg der Protagonisten das Moment
des Suchens, des Unterwegsseins, der Bewegung, kurz das Werden als noch nicht verwirklichte
Moglichkeit und das Moment des Ziels, das Sein als gesfaltete, ungestort-unbewegliche Wirk-
lichkeit, als Vollendung. Die Struktur der Bewegung der deutschen Innerlichkeit bildet das Sche-
ma von Dasein als lokal und temporal beschrinktes Leben, das Werden als Getriebenwerden und
Suche nach Halt, nach dem Ewigen, dem Sein. Fiir das Dasein steht oft die kalte, nordisch-nrd-
liche Heimat als Ausgangspunkt und fiir das Sein eine héhere Heimat. Die beiden Heimaten
werden durch das Wandern verbunden.

Der Weg der Protagonisten zu sich und/oder zum Ewigen ist meistens gefahrlich. Dié Prota-
gonisten geraten oft auf Irrwege, werden von ddmonischen Michten verfiihrt und miissen oft zu-
grunde gehen. Die ddmonische Gewalt erscheint meistens in der Gestalt eines erotisch wirken-
den Weibs, das als Teufelsgefahrtin auftritt. Dieser schematischen Grundtypologie romantischer
Texte von Dasein (beschrinktes, normales Leben) — Werden (Fernweh: konkrete Sehnsucht in
den Siiden nach dem fernen Osten oder nach exotischen Landschaften, sowie Sehnsucht nach
dem Unendlich-Ewigen) — Sein (,,h6here Heimat” des Geistes, des Reiches der Poesie, der
Transzendenz, etc.) lassen sich erzihltypologisch wichtige, motivische Elemente in Form von
Gegensatzpaaren unterordnen, wie z. B.: Nord — Siid, Kilte — Wirme, Ratio — Emotion, Ver-
nunft — Triebe, Niichternheit — Rausch, Ordnung — Chaos, bewuflt — unbewuflt, Wachsein —
Traum, Tag — Nacht, hell — dunkel, etc.

Im Hindblick auf die Innerlichkeit werden fiinf kurze repriasentative Erzihltexte der Roman-
tik dargestellt, an denen plausibel darzustellen ist, wie die motivischen Elemente die Erzihl-
strukturen modellieren. Es konnten selbstverstidndlich viele andere romantische Texte unter die-
sem Aspekt untersucht werden, aber ein solches Unterfangen wiirde den Rahmen dieser Arbeit

sprengen.

13



1.2.1. Heinrich von Ofterdingen

Im Romanfragment Heinrich von Ofterdingen des Novalis erscheint das Fernweh und damit im
Zusammenhang das Motiv der Reise auf unterschiedlichen Ebenen: auf der konkreten Textebe-
ne im ersten Teil, in der Erwartung, und zwar als Heinrichs Reise in der Begleitung seiner Mut-
ter und von Kaufleuten aus Heinrichs Heimatstadt, dem nordlichen Eisenach in Thiiringen in das
stidliche Augsburg in Schwaben. Dem kalten Norden, wo ,,rauhe Ernsthaftigkeit und die wilde
Ausgelassenheit der Méanner” walten, und wo Trdume verpont sind, wird das in der Nachbar-
schaft von ,,Welschland” liegende siidliche Schwabenland, das in Heinrichs Vorstellung nach
der Erzéhlung der Mutter als ,.irdisches Paradies™ erscheint, entgegengehalten. In der ,,Heimat
der Singer” herrscht ,,milde Lebendigkeit, sanfte bescheidene Freude” und ,,die Liebe wird in
tausendfachen Gestalten der leitende Geist der gliicklichen Gesellschaften.” Augsburg. ist die
Heimatstadt der Mutter und des GroBvaters, hier begegnet Heinrich nach Vorstufen der Poesie’
dem Dichter, Klingsor, und hier vermihlt er sich mit Mathilde, die die Treue und wahre Liebe —
die hochsten Elemente im Leben und in der Poesie — vertritt.

Dieser Teil endet mit Klingsors Mirchen, das den Roman im zweiten Teil in eine ,,héhere
Sphire” der Erfiillung hiniiberfiihrt, in der Heinrich als Pilgrim seine Reise wieder aufnimmt.
Hinter diesen konkreten Reisen zeichnen sich aber auch andere ab, die dann aufeinander bezo-
gen eine analoge Entwicklungstendenz aufzeigen, die auf jeder Ebene des Romans giiltig ist.
Heinrichs Fernweh richtet sich in einer ,,.Sehnsucht nach einer bleibenden sichern Welt™, die
sich als Wunschdbjekt in der traumhaften blauen Blume verkorpert. Dem konkreten Reiseantritt
geht die erste Erwdhnung der Blume, sowie ihre zweifache motivische Wiederholung in Hein-
richs und des Vaters Traum voran. Vollkommen motiviert erblickt Heinrich zu Beginn der Ddm-

merung im Traum eines Traums die Blume, deren er vor dem Einschlafen gedenkt, indem er den

7 Auf der konkreten Reise von Eisenach nach Augsburg wird Heinrich mit den wichtigsten Komponenten der Poe-
sie vertraut gemacht; Aus den beiden Mirchen der Kaufleute von der Arion-Legende sowie der Atlantis-Ge-
schichte geht die Allmacht der Dichtkunst hervor; auf dem RitterschloB lernt er die wilde Herrlichkeit des
Kriegs kennen, der durch Zulimas Vermittlung das Ursprungsland der Poesie, das Morgenland, und die friedli-
che Toleranz gegeniibergestellt werden. Der Bergmann vermittelt das Naturerlebnis, der aus dem Krieg in Ein-

siedelei zuriickgezogene Hohenzoller die Kraft der Meditation und die Wichtigkeit der Geschichtsschreibung.
¥ Novalis, Dichtungen und Prosa. Hrsg. V. Claus Triger und Heidi Ruddigkeit. Leipzig, 1975. S. 78.

14



Fremden in Erinnerung ruft, von dem er einst von der Wunderblume gehort hat. In Verbindung
mit der Dimmerung als Schwellenzustand erscheint der Traum fiir Heinrich als Vermittler zwi-
schen zwei Sphiren: dem BewuBten und UnbewuBten (,.ein bedeutsamer Rif} in den geheimnis-
vollen Vorhang [ist], der mit tausend Falten in unser Inneres hineinfallt™’), sowie dem gewéhnli-
chen Leben und der freien, dichterischen Phantasie. Nach dreifachem Heraufbeschworen der
blauen Blume bricht Heinrich bei Morgeqdéimmerung zu der Reise auf, wobei nach einer Todes-
vorahnung'® im Moment der Trennung von der Heimatstadt — gerade in Anlehnung an die Wun-

derblume — die konkrete Reise mit der Suche nach der Blume und dem Vaterland verkniipft wird:

Eine erste Ankiindigung des Todes, bleibt die erste Trennung unvergeBlich, und wird [...] endlich
bei abnehmender Freude an den Erscheinungen des Tages, und zunehmender Sehnsucht nach einer
bleibenden sichern Welt zu einem freundlichen Wegweiser [...] Es war friih am Tage, als die Reisen-
den aus den Toren von Eisenach fortritten, und die Dammerung begiinstigte Heinrichs geriihrte
Stimmung [...] Er sah sich an der Schwelle der Ferne [...] Er war im Begriff, sich in ihre blaue Flut

zu tauchen. Die Wunderblume stand vor ihm."!

? Novalis, S. 71.
' Der Tod bedeutet jedoch keine Vernichtung oder ZerstSrung des Ich, sondern nur den Abschlu8 eines Lebenssta-

diums, auf das ein hoheres und zugleich ein tieferes folgt, das also durch Selbterkennen, d.h. ein Vertrautwerden
mit den Bereichen der eigenen Seele und der Gesamheit des BewuBten und UnbewuBten, des Gemiits erzielt
wird. In der Vision des Pilgrims erquickt ihn Mathilde und bereitet ihn auf die Begegnung mit Zyane vor, ,, [...]
so daB ihm der Tod, wie eine hthere Offenbarung des Lebens erschien” (Novalis, S. 209.) Die meisten Gestalten
treten nach mehrfachem Versterben immer wieder in neuer und erweiterter und erhohter Form auf, wie z.B.
Heinrich selbst, der Pilgrim wird, oder Sylvester, der identisch mit dem Fremden und dem Alten aus dem Traum
von Heinrichs Vater ist, oder selbst Zyane — deren Name ,, Kornblume” auf die blaue Blume verweist und da-
durch auch sie zum Teilaspekt der Wunderblume macht —, die eine auferstandene Tochter der Morgenlinderin
Marie von Hohenzollern und Friedrich von Hohenzollern ist, und die sich in der erhohten Sphiire als Heinrichs
Schwester ausgibt, und ihre Mutter mit Einbeziehung aller Miitter in die Figur der himmlischen Muttergottes,
Maria, erhéht, ganz im Sinne des Romankonzepts, nach dem jeglichem, vereinzelten Mikrokosmos ein einheitli-
cher Makrokosmos zugrunde liegt, den die Person des Weltalls iiberschauen kann: ,,Das Weltall zerfallt in un-
endliche, immer von gréBern Welten wieder befaBte Welten. Alle Sinne sind am Ende Ein Sinn. Ein Sinn fiihrt
wie Eine Welt allmihlich zu allen Welten [...] Nur die Person des Weltalls vermag das Verhiiltnis unsrer Welt

einzusehn.” (Novalis, S. 219.)
" Novalis, S. 78-79.

15



Das Motiv der Didmmerung" verbindet aber nicht nur Nahes und Fernes, Bewuftes und Unbe-

wubBtes, sondern auch weitere Bereiche:

In allen Ubergingen scheint, wie in einem Zwischenreiche, eine hohere, geistliche Macht durchbre-
chen zu wollen; und wie auf der Oberfliche unseres Wohnplatzes die an unterirdischen und iiberirdi-
schen Schitzen reichsten Gegenden in der Mitte zwischen den wilden, unwirtlichen Urgebirgen und
den unermeBlichen Ebenen liegen, so hat sich auch zwischen den rohen Zeiten der Barbarei und dem
kunstreichen, vielwissenden und begiiterten Weltalter eine tiefsinnige und romantische Zeit nieder-

gelassen, die unter schlichtem Kleide eine héhere Gestalt verbirgt.?

Anhand dieser Textstelle 148t sich folgendes Entwicklungsschema erstellen:

Dammerung/Ubergan
Nacht . gang/ Tag
Vermittlung
Schlaf Traum Wachsein
Unterirdische Schitze, wilde, Uberirdische Schitze, uner-
L . Oberfliche/Mitte .
unwirtliche Urgebirge meBliche Ebenen

Jetzt: tiefsinnige, romantische Zukunft: kunstreiches, vielwis-

Einst: rohe Zeit der Barbarei Zeit, die eine hohere Gestalt als sendes Zeitalter, bleibende, si-
Moglichkeit in sich verbirgt chere Welt, Heimat, Vaterland

Tief Flach, Ebene Hoch

Nah Mitte/Ubergang Fern

Diese dreistufige Entwicklungslinie wird in unterschiedlichen Kontexten variiert, wobei die Mitte
immer ein Ubergangsstadium bildet, das eine stindige Bewegung, Entwicklung oder Werden vor-
aussetzt. In der zweiten Erzdhlung der Kaufleute iiber die Macht der Liebe und Poesie trégt der

junge Mann ein Lied seinem kiinftigen Eidam, dem Konig von Atlantis, vor, in dem es heif3t:

12 Auf die Wichtigkeit des Dammerung-Motivs machen auch Leroy und Pastor aufmerksam. Die Synthese von
Trdumen und Nichttrdumen auf der Schwelle der Dimmerung betrachten sie als ,,Operation des Genies”, als
»Genese der poetischen Schopfung schlechthin™: ,, [...] der Geist des trdiumend-wachen Dichters flutet im Strom
des UnbewuBten, iiber den er sich aber zugleich denkend erhebt; und in dieser eigentlich romantischen Seelenla-
ge findet seine Einbildungskraft jene Vorstellungen und Symbole, die Unendliches und Endliches buchstiblich
,ineins-bilden‘ und im Greifbaren einer konkreten Erscheinung die unendliche Idee mitgeben.” Vgl. Robert Le-
roy — Eckart Pastor, Die Initiation des romantischen Dichters. Der Anfang von Novalis , Heinrich von Ofterdin-
gen‘. In: Emst Ribbat (Hrsg.), Romantik. Ein literaturwissenschaftliches Studienbuch. Konigstein, 1979. S.

38-57. Zitat: S. 52.
B Novalis, S. 77.

16



Er handelte von dem Ursprunge der Welt, von der Entstehung der Gestirne, der Pflanzen, Tiere und
Menschen, von der allméchtigen Sympathie der Natur, von der uralten goldenen Zeit und ihren Be-
herrscherinnen, der Liebe und Poesie, von der Erscheinung des Hasses und der Barbarei und ihren
Kimpfen mit jenen wohltitigen Gottinnen, und endlich von dem zukiinftigen Triumph der letztern

[...] der Verjiingung der Natur und der Wiederkehr eines ewigen goldenen Zeitalters.'*

Vergangenheit: 1. Goldenes Gegenwart: Barbarei, Haf3, Zukunft: Verjiingung der Na-

Zeitalter: Liebe und Poesie: Ubergang, Kampf zwischen tur, Wiederkehr eines ewigen,

Vorwelt Liebe, Poesie und Barbarei, II. Goldenen Zeitalters: Uber-
HaB welt

Genauso dreifach gliedert sich die Entwicklung im Gesprich Heinrichs mit Sylvester erstens in ein I.
Stadium der Kindheit, der Unschuld, der Harmonie, einer ,Blumenexistenz” oder ,,unschuldigen
Blumenwelt”, zweitens in das sterbliche Menschenleben und drittens in eine zweite, ,,héhere Kind-
heit” und das wiedergefundene Paradies, dessen Vorboten die Wolken sind, und dessen Keim jedem
Menschen in der Form des Gewissens als Vermittler zwischen Mensch und Gott innewohnt: , Das
Gewissen ist der Menschen eigenstes Wesen in voller Verklarung, der himmlische Urmensch.”*
Ein Zusammenschmelzen von Vergangenem und Kiinftigem erlebt Heinrich in einer Vision
unter Einwirkung des Mondes, der wie ein Traum der Sonne iiber der in sich gekehrten Traum-
welt die in unzihlige Grenzen geteilte Natur in jene fabelhafte Urzeit zuriickfiihrt, ,,wo jeder
Keim noch fiir sich schlummerte, und einsam und unberiihrt sich vergeblich sehnte, die dunkle

Fiille seines unermeBlichen Daseins zu entfalten.”"

Der Mond erscheint hier analog zu Hein-
richs Traum-Auffassung als Vermittler an der Schwelle zwischen dem im Hellen Verwirklichten
und dem im Dunklen schlummernden Urbild, und besitzt die Zauberkraft, das bereits Verwirk-
lichte in einen Urzustand des erst Moglichen vor dem Gestaltetwerden zuriick zu verwandeln.
»Er sah sein kleines Wohnzimmer dicht an einen erhabenen Miinster gebaut, aus dessen steiner-
nem Boden die ernste Vorwelt emporstieg, wihrend von der Kuppel die klare fréhliche Zukunft

in goldnen Engelskindern ihr singend entgegenschwebte”"

14 Novalis, S. 101-102.
15 Novalis, S. 221.
16 Novalis, S. 131.
7 Novalis, S. 131.

17



Das Wohnzimmer verweist darauf, da8 Heinrich noch nicht erfahren und reif genug ist, selber
im Inneren des Miinsters das Treffen beider Welten zu erleben, wie er es kurz darauf bei der Begég-
nung mit dem Einsiedler auch gesteht, der selbst nach langer Kriegserfahrung und dem Verlust der
Kinder und der morgenlédndischen Gattin, Eremit geworden ist, um in der Einsamkeit die Geschichte
zu studieren. Das Substantiv Miinster bedeutet Einsiedelei und ist eine groBe Kirche eines Klosters.
Das weist einerseits auf die zum Betreiben der Historie notige einsame Meditation, andererseits auf
die spitere Bemerkung Hohenzollers ,.die Kirche ist das Wohnhaus der Geschichte™ hin. Die mit
der Dichtkunst eng verwandte, sogar ihr gehorige Geschichte bedeutet eine Verkniipfung des Ver-
gangenen — mit Hilfe der Eﬁnnerung — mit dem Kiinftigen — mit Hilfe der Hoffnung: ,{...] und nur
dann, wenn man imstande ist, eine lange Reihe zu iibersehen, [...] bemerkt man die geheime Verket-
tung des Ehemaligen und Kiinftigen, und lemt die Geschichte aus Hoffnung und Erinnerung zusam-

9919

mensetzten.”” So wird ersichtlich, warum Heinrich die ernste Vorwelt mit der klaren und fréhlichen

Zukunft im Dammerzustand der Vision entgegenzukommen vorahnt. In diesem historischen Erken-
nens-Moment werden Vergangenes und Kiinftiges in einem ewigen Gleichzeitigen aufgehoben.

Die hohere Welt, die ewige Harmonie wird im Klingsorschen Mirchen wiedergefunden und
wiederhergestellt.

Heinrich strebt also auf dem Wege zur wahren Poesie nach dem Urbild und der héheren Ein-
heit, die in einer transzendenten Ewigkeit zusammenfallen, nach der Aufhebung der Gegensétze
von Innen und Auflen, von Vergangenheit und Zukunft, die er in unterschiedlichen Seinsberei-
chen auf Wanderschaften zum Quell” — der Anfang und Ende ist — zuriickkehrend im geplanten

dritten Teil, in der Verkldrung, wiederfinden soll.”

® Novalis, S. 138.
' Novalis, S. 137.
2 Auch die Quelle kehrt im Text motivisch oft wieder. Zuerst erblickt Heinrich in seinem ersten Traum, im Bergin-

nern einen Springquell, der bis zur Decke steigt, um dann in unzihlige Funken zerstoben in das wiedervereini-
gende Becken zuriickzufallen. Der Alte aus Bohmen — ein Hinweis auf den Mystyiker Jakob Bhme — ist des-
halb Bergmann geworden, denn er wollte wissen, wo das Wasser in den Quellen herkomme. Bei der Begegnung
mit dem Einsiedler sinnt Heinrich dariiber nach, daB die unerschopflich diinkende Quelle seines innern Lebens
durch eine Fiille von Erfahrungen gesiittigt werden muB, um dann wieder zu sich zu kommen, dhnlich wie der

Einsiedler erst nach reichen Lebenserfahrungen Einsiedler geworden ist.

2! Vgl. Richard Samuels grundlegenden Aufsatz Novalis. Heinrich von Ofterdingen. Besonders das Kapitel Die

Pléine zu Fortsetzung des Romans. In: Der deutsche Roman. Vom Barock bis zur Gegenwart. Struktur und Ge-
schichte. Hrsg. v. Benno von Wiese. Diisseldorf, 1966. S. 253-300. Auch Samuel betont anhand der Strukturbe-

18



1.2.2. Der Runenberg

In Ludwig Tiecks Erzihlung Der Runenberg wird der junge Held, Christian, aus ritselhaften
Griinden von einer, zunichst unpersénlichen, fremden Macht, der magnetisch-magischen Kraft
der dunklen Bergwelt angezogen: ,,es hat mich wie mit fremder Gewalt aus dem Kreise meiner El-

"2 Aus ,,dem Kreise der wiederkehrenden Gewohnlich-

tern und Verwandten hinweggenommen
keit”®: der engen Wohnung, dem kleinen, ,.beschridnkten Garten” des Vaters mit ,,geordneten Blu-
menbeeten” treibt es ihn in die Ferne, in die dunklen und wilden, kahlen und kalten Berge, die er
nunmehr als seine Heimat liebt, und in denen er der heidnischen Jagdgéttin Diana huldigt. Zwar
graut es ihm vor der unmenschlichen vereinsamten Gegend, besteigt er doch um Mitternacht von
Sehnsucht und Wollust berauscht wie ein Trunkener den ritselhaften, vom Mond beschienenen,
gefihrlichen, heidnischen Berg*, um sich dem erotischen Zauber der sich entkleidenden, séhwan—
haarigen, méchtigen und iiberirdischen Schonheit des Bergweibs erlegen, mit dem kalten, leblosen
Reich des Erzes fiir immer zu vermihlen. Vergebens flieht er aufgewacht aus tiefem Traum in die
besonnte Ebene, um am siidlichen Hang des Bergs im frommen Dorf ein neues Leben zu beginnen.
»INein, nicht jenes Bild bist du, welches mich einst im Traum entziickte und das ich niemals ganz
vergessen kann™” — bekennt Christian seiner jungen Frau, der blonden Elisabeth, gleich in der
Brautnacht, und kehrt bald nochmals in den Berg zuriick, unter dem Einwand zwar, seine Eltern zu
besuchen. Im Berg wird er diesmal jedoch noch vom eigenen Vater gerettet, aber dem vom Frem-
den ihm anvertrauten Gold kann Christian nicht mehr widerstehen und verschwindet im Berg, um

seinem normalen, geordneten und gesitteten Leben den Riicken kehrend, Frau und Gut dem Ver-

fall iiberlassend am Ende der Erzihlung wahnwitzig noch einmal kurz aufzutreten. Christian, des-

handlung des Romans, daB sich der erste Teil in den weiteren beiden auf immer hoheren Stufen wiederholen
sollte, und bereits im ersten Teil richten sich u. a. auch alle Sprachmittel -~ Metapher, Vergleich und Bild - da-
rauf, ,,in allem lebendig Wirkenden die unmittelbare Beziehung zum Transzendenten herzustellen, den Men-

schen iiber die Grenzen von Raum und Zeit hinweg in die Ewigkeit zu stellen.” (S. 285.)
2 Ludwig Tieck, Der Runenberg. In: Ludwig Tieck, Der blonde Eckbert. Der Runenberg. Die Elfen. Miirchen.

Nachwort v. Konrad Nussbicher. Stuttgart, 1986. S. 28..
2 Tieck, S. 25.
% Der Name des Bergs verweist auf die Zeichen der von den Germanen benutzten Schrift, und bedeutete urspriing-

lich ,,Geheimnis”, ,,Gefliister”.
> Tieck, S. 37.

19



sen Demut, Ruhe und kindlicher Sinn trotz seines Namens von Wildheit und Hochmut verschiittet
wird, vertritt eine verkehrte Wertordnung, indem er die lebendig-organische Natur, vor allem ciie
Flora: Pflanzen, Kriuter, Blumen und Biume bloB als Leichnam vormaliger herrlicher Steinwel-
ten versteht. Der dem Wahn verfallene Christian trachtet nach dem Ewigen, das er im dunklen und
tiefen Berginnern, im anorganischen Erz gefunden zu haben wihnt.

Die Erzihlung hat eine Diagramm-Struktur. Auf der horizontalen Achse befinden sich die
beiden ,.,Ebenen”: die Heimat mit der organisch-kultivierten Natur, der engen Wohnung und dem
beschrinkten Garten, die christlich-humane Sphire also, und auf der vertikalen Achse der kalte,
leblose Berg, auf dessen Gipfel Christian das Damonische in der Gestalt der erotischen Schon-
heit erscheint, und dessen Tiefe das ewige Erz verbirgt. Der beéngstigende, schauerliche, doch
lockende Berg enthilt also im Gegensatz zur sicheren Ebene beide Extreme ,,Hohe” und ,, Tiefe”.
Der Grund der unwiderstehlichen Wirkung des dimonischen Bergs auf Christian liegt in.seinem
,,Schicksal”®, in seinen angeborenen Charakterziigen ,,Trotz”, ,,Wildheit” und ,,Ubermut”, wo-

gegen sich sogar die fiirsorgliche Erziehung des Vaters als wehrlos erweist.”

1.2.3. Peter Schlemihls wundersame Geschichte

,»Nach einer gliicklichen, jedoch fiir mich sehr beschwerlichen Seefahrt erreichten wir endlich
den Hafen.”® — So beginnt Peter Schlemihls wundersame Geschichte. Die Erzihlung setzt mit

der Ankunft von einer niher nicht bestimmten Seereise in einer unbenannten Hafenstadt an.”

% Tieck, S. 25.
27 die Felsen, die zerrissenen Klippen mit ihren schroffen Gestalten haben dein Gemiit zerriittet und den verwiis-

tenden Hunger nach dem Metall in dich gepflanzt. Immer hittest du dich vor dem Anblick des Gebirges hiiten
und bewahren miissen, und so dachte ich dich auch zu erziehen, aber es hat nicht sein sollen. Deine Demut, deine
Rubhe, dein kindlicher Sinn ist von Trotz, Wildheit und Ubermut verschiittet.” Tieck, S. 44. Ubrigens sind u. a.

Trotz und Ubermut Charakterziige auch von Adrian Leverkiihn im Doktor Faustus.
Chamissos Werke. Hrsg. v. Hermann Cardel. Leipzig und Wien, 0.J. S. 291.
Die Attribute ,.gliicklich” und ,,beschwerlich” verweisen darauf, da die Reise dem Helden viel Anstrengung

28
29

und Miihe gekostet hat und er froh ist, dal er endlich angekommen ist. Die Abneigung Schlemihls gegen Reise,
obgleich hier konkret von einer Seereise die Rede ist, nimmt bereits im allerersten Satz die ungeheuere Last des

Herumirrens in der Welt vorweg, zu dem er, ohne es zu wissen, von vornherein verurteiit ist.

20



Halt und Rast, bzw. ein gliickliches Leben, das sich Schlemihl mit Hilfe des vom Teufel abge-
kauften Gliicksseckels Fortunati zu erreichen wiinscht, bleiben ihm versagt. Schattenlos zur Ein-
samkeit verurteilt, erhascht er in fremder Maske die wahre Liebe eines reinen Midchens, die er
aber nur um seine Seele bekommen konnte. Nach dem iibereilten Fehltritt, nimlich dem Ver-
zicht auf seinen Schlagschatten, kann er nunmehr den weiteren Versuchungen des Teufels wi-
derstehen, indem er den Pakt nicht unterschreibt und das Geldseckel in den tiefen Abgrund
wirft. Der Preis fiir sein Heil ist jedoch sehr hoch. Ohne Schatten und ohne Geld biif3t er nun-
mehr — zur endgiiltigen Einsamkeit verbannt — seine frithe Schuld ab, obgleich ihm anschei-
nend als Trost und Preis fiir seine Standhaftigkeit der Siebenmeilenstiefel zugespielt wird,
nachdem er sich seinem ,,Schicksal” ergeben und erkannt hat, daB er einer inneren Stimme fol-
gend seinen eigenen Weg zu gehen hat. Nun ist aber dieser Weg nichts anderes als das endlose,
einsame Herumirren in der Welt: ,,Nicht ohne friitheres Verschulden trifft mich schweré Strafe

»¥ Schlemihls Schicksal ist also weder Reich-

[...] Ich werde allein unstit in der Welt wandern.
tum, noch gliickliche Ehe, noch wahre Liebe — also kein normales Leben unter Menschen —,
sondern eine fiirchterliche Einsamkeit und eine unstillbare Sehnsucht nach dem Ganzen. Als
privatisierender Gelehrter ist er stindig auf ,,Forschungsreisen”, aber der Ersatz ,,Naturfor-
schung” fiir das Ausgeschlossensein aus der menschlichen Gesellschaft kann ihn auch nicht
befriedigen. Nicht einmal mit Hilfe der Wunderstiefel vermag er die ganze Erde zu entdecken
und die ganze Natur zu umfassen und zu erschlieBen. Vom inneren Urbild gejagt widmet er
sich der wissenschaftlichen Sammeltitigkeit: ,,Es war nicht ein EntschluB, den ich faBte. Ich
habe nur seitdem, was da hell und vollendet im Urbild vor mein inneres Auge trat, getreu mit
stillem, strengem, unausgesetztem FleiB darzustellen gesucht, und meine Selbstzufriedenheit
hat von dem Zusammenfallen des Dargestellten mit dem Urbild abgehangen.”* Und nun ent-
puppt sich Schlemihls wahre Tragddie: Nicht fiir die friihe Schuld muB er biien, sondern we-
gen seiner in seinem innersten Innern verborgenen Begierde, das Ganze zu ergreifen, muB er in

der Welt herumirren, wobei er zu wissen verurteilt ist, daB seine Sehnsucht nach wie vor unbe-

friedigt bleiben muB:

3 Chamisso, S. 332.
3' Chamisso, S. 341-342.

21



Ich setzte mich endlich auf die duBerste Spitze von Lamboc nieder und, das Gesicht gegen Siiden und
Osten gewendet, weint‘ ich wie am festverschlossenen Gitter meines Kerkers, daf ich doch so bald
meine Begrenzung gefunden. [...] und so war im Ursprung schon, alles, was ich sammeln und erbau-

en sollte, blofes Fragment zu bleiben verdammt.*

1.2.4. Vom verlornen Spiegelbilde

Die Nord-Siid-Polaritit, das Fernweh, das Diamonische in der Gestalt des verfiihrerischen
Weibs, das unstete Herumirren, der Kampf des Guten mit dem Bosen, kehren auch in E. T. A.
Hoffmanns Geschichte vom verlornen Spiegelbilde wieder”, und zwar mit einem unmittelbaren
intertextuellen Bezug zu Schlemihl, auch wenn in ziemlich ironischer Darstellung. Der Jung-
vermihlte, teutsche Erasmus Spikher" hat sich immer schon nach dem warmen und siiBen Si-
den gesehnt. Nun wird ihm auf einmal der Wunsch erfiillt — er kann ,,die nérdliche Heimat”, das
philistrose Alltagsleben mit der ,lieben, frommen, teutschen Hausfrau” — die im Gegensatz zu
ihrer siidlandischen Rivalin keinen Namen hat und den bieder-naiven, guten Gattin-Typus ver-
korpert — verlassen und ,,nach dem schonen warmen Welschland” reisen. Im Gegensatz zur ,,ge-
meinen Wahrheit” des Nordens ist das warme ,,Italien das Land der Liebe” und der iippigen Ge-
niisse. Beim bloien Anblick der engelsschonen Giulietta fillt die Maske des possierlich diszi-
plinierten und verantwortungsvollen jungen Familienvaters, der ohne Donna am fréhlichen

Fest in Florenz erscheint, und der von einer italienischen Schénheit mit den Worten bedroht

32 Chamisso, S. 343.
3 Die Geschichte vom verlornen Spiegelbilde bildet das vierte und letzte Stiick Der Abenteuer der Silvester-Nacht,

die das dritte Stiick des zweiten Teils der Fantasiestiicke in Callots Manier ist. Zitiert wird nach folgender Aus-

gabe: E. T. A. Hoffmann, Poetische Werke. 1. Bd. Berlin, 1958.
3 Selbst der von Erasmus von Rotterdam eingefiihrte, griechische Vorname des Hoffmannschen Protagonisten
driickt die Sehnsucht und Begierde aus (das griechische Verb ,.eran” bedeutet wiinschen, sich sehnen, begeh-
ren), wihrend der Familienname, der norddeutsche ,,Spikher” auf den Spiegel verweist, den der Held mit Giu-
liettas Vermittlung dem iiberall lauschenden Teufel abtreten wird. Aber nicht nur Begierde und Spiegel, sondern
auch die Nord-Siid-Polaritiit ist im Namen inbegriffen, und zwar im griechischen Vornamen der Wunschcharak-
ter, im nérdlichen Nachnamen der Spiegel, der das Bild Juliens zeigt, solange ihn Spikher besitzt: ,Es war mir,
als schwebe aus des Spiegels tiefstem Hintergrunde eine dunkle Gestalt hervor [...] die Ziige eines holden Frau-

enbildes — ich erkannte Julien.” (Hoffmann, S. 387.)

22



wird: , Du kalter, kalter Teutscher””

. Erasmus Spikher wirft sich ,,wie im Wahnsinn” vor der
Frau nieder; seine, ein Leben lang verdringten Sehnsiichte werden im Nu entfesselt, was dias
Publikum der berauschenden Wirkung des verzehrten Weins zuschreibt: ,,Ja, du bist es, dich
habe ich geliebt immerdar, dich, du Engelsbild! — Dich habe ich geschaut in meinen Trdumen,
du bist mein Gliick, meine Seligkeit, mein hoheres Leben [...] LaB mich untergehen — unterge-
hen, nur in dir, nur du will ich sein”.”® Das ambivalente Bild des heif8 begehrten Weibs ist aber
komplizierter und entfaltet sich erst motivartig in mehrfacher Wiederholung. In der'vorange-
henden Episode Der Abenteuer der Silvester-Nacht kommt das Weib — Julie, Julia oder Giuliet-
ta genannt — als Erasmi Leben bestimmender Faktor vor. In der kalten Silvester-Nacht zunéchst
als die alte Geliebte, ,,ein Strahl aus herrlicher Vergangenheit, aus dem Leben voll Liebe und

¥ die sich dann in eine iippige Schonheit — in die Figur der florentinischen Kurtisane

Poesie
und Teufelsgefidhrtin — verwandelt, die etwas Entsetzliches und Grauenvolles in dem ich-Er-
zdhler regt. In der verhingnisvollen Schonen vereinigen sich Himmelsbild und Héllengeist,
Entziicken und Qual, Sehnsucht und Verzweiflung, hheres Leben und Dimonie, Kunst und
Lust an der Verriicktheit. Erasmus erliegt dem ddmonischen Zauber Giuliettas, schenkt ihr sein
Spiegelbild, das doch bloB ein ,,Traum des Ich”, eine ,,schndde Illusion” sei, die das eigene Ich
in Wahrheit und Traum spalte. Das gespaltene Ich des Erasmus Spikher pendelt zwischen der
»gemeinen Wahrheit”, der Wirklichkeit seiner deutschen Heimat, der frommen Hausfrau, der
Gestalt des ,,Jangweiligen Melancholikers” , ,,des kalten Teutschen” und ,,der héheren Wirk-
lichkeit der Poesie”, verbunden mit den iippigen Liebesgeniissen und dem Teufelsbiindnis.
Ahnlich wie Schlemihl unterschreibt Spikher den Teufelspakt nicht, obgleich es nicht an sei-
nem Willen, sondern an duBBeren Michten scheitert: Zuerst rettet ihn der brave Freund Fried-
rich, dann die Taube des kleinen Rasmussens, die an dem Gift pickt, mit dem Spikher laut In-
tentionen des Teufels seine Familie ermorden sollte, um mit Leib und Seele Giulietta gehéren

zu diirfen, und drittens verjagt die fromme Hausfrau das Unwesen aus der Nihe seines Gatten,

der nach wie vor nach der tippigen Schonheit schmachtet. Auch ein zweites Mal tritt Spikher

3 Hoffmann, S. 393.
3% Hoffmann, S. 394.
37 Hoffmann, S. 378.

23



eine Reise an, diesmal von der biederen Hausfrau verabschiedet: ,,Wandre also nur noch ein
biBchen in der Welt herum und suche gelegentlich dem Teufel dein Spiegelbild abzujagen.””
Der Textintention nach kann aber diese Reise nicht abgeschlossen werden, da Spikher diesmal
ohne Obhut seiner Hausfrau in seiner Sehnsucht nach Giulietta, ganz ihrem Zauber ausgelie-
fert, in der Welt herumirrt. Die Dauerhaftigkeit dieser Reise ahnt wohl auch die in ihrem Wesen
als Hausfrau und Mutter unerschiitterte Gemahlin, wenn sie meint: ,,Schicke dem Rasmus dann
und wann ein Paar neue Hoschen, denn er rutscht sehr auf den Knien und braucht dergleichen

** Ein letzter Hinweis auf die Begegnung Spikhers mit Schlemihl und ihren EntschluB,

viel.
einander erginzend Kompagnie zu gehen, muB notgedrungen scheitern, sonst wiirde beider un-

endliches Irren in der weiten Welt vereitelt.

1.2.5. Das Marmorbild

Fernweh, Sehnsucht, erotisch-ddmonische Magie versteinerter heidnischer Urwelt, Kampf des
reinen, lebenslustigen und frohen, christlichen Welt mit dem spukenden Geist der Antike, Hell
und Dunkel, der Zauber des Siidens bilden auch die Grundmotive der Erzihlung Das Marmor-
bild * von Joseph von Eichendorff.

»~Auf dem Lande in der Stille aufgewachsen, wie lange habe ich da die fernen blauen Berge
sehnsiichtig betrachtet, wenn der Friihling wie ein zauberischer Spielmann durch unsern Garten
ging und von der wunderschonen Ferne verlockend sang und von groBer, unermeBlicher Lust™"'
— erzdhlt der junge Florio dem Séanger Fortunato unterwegs nach Lucca. Florio sehnt sich also
aus der Stille, dem Garten des Elternhauses nach der lockenden, wunderschénen Ferne und den

blauen Bergen. Auf der ,,Suche nach der Freiheit” wird Florio Gefahren ausgeliefert, die auch

hier durch die unwiderstehliche, anziehende und abstoflende, sinnliche Verfiihrungskraft der in

3 Hoffmann, S. 408.
% Hoffmann, S. 408.
% Zitiert wird nach Joseph von Eichendorff, Gesammelte Werke in zwei Béiinden. Hrsg. v. Hans Jiirgen Meinerts.

Siegloch; Kiinzelsau. 1958. Bd. 2. S. 7-48.
# Eichendorff, S. 8.

24



mehrfacher Gestalt erscheinenden romischen Liebesgéttin, Venus, eine enorme Wirkung auf
den unschuldigen jungen Mann ausiiben. Florio erreicht Lucca bei Abendddmmerung und bricht
dann nach einem kurzen, verhéngnisvollen, doch gliicklich beendeten Zwischenspiel bei Mor-
genddmmerung in das bliihende Mailand auf. Die Abenddémmerung 148t das dunkle Abenteuer
vorahnen, aber die Morgenddimmerung weist auf die gegliickte Uberwindung obskurer irdischer
Lust und ein Wiederfinden der hellen und frohen Welt hin. Florio treibt von innerer Sehnsucht
nach dem ddmonischen, wilden und verbotenen Schénen gejagt zwischen den Méchten des Gu-
ten und des Bosen. Das Gute vertreten Fortunato, die holde Bianca, die dem Jiingling gegeniiber
reine Liebe hegt, und ihr Vater, Pietro. Auf der anderen Seite lockt die Schone, die durch den
diisteren, schwarz gekleideten, die Sonne und Kirchenglocke scheuenden Ritter, Donati, Florio
umwirbt. Die Gestalt des Wunschbilds Venus erscheint mehrfach im Text: Zuerst beim Mond-
schein in tiefer Nacht als marmornes Venusbild. In ihrem ambivalenten Steinbild verscﬁmelzen
die zur erhohten Geliebten gesteigerte reale Gestalt der hiibschen Ballspielerin Bianca, deren
Urbild in Florio schon seit frith auf geschlummert hat: ,,Florio stand wie eingewurzelt im Schau-
en, denn in ihm kam jenes Bild wie eine langgesuchte, nun plétzlich erkannte Geliebte vor,””
Am hohen Mittag erscheint die verwandlungsfihige Schone mit goldenem Haar und singt ein
Sonett vom Auferstehen und Sehnen der Venus, am nichsten Abend begegnet Florio am Mas-
kenball das Doppelbild im griechischen Gewande: Bianca und die an ein Marmorbild erinnern-
de, wunderbare Dame, die dem Jiingling Wonne und Schauer einflo8t. Epdlich kommt es zur in-
timeren Begegnung: In der ,,verhdngnisvollen Nacht” wird Venus lebendig. Sie empfingt Florio
im heidnischen Tempel. Florio kommt die Dame wieder wohlbekannt vor: ,,[...] ein jeder glaubt
mich schon einmal gesehen zu haben, denn mein Bild dimmert und bliiht wohl in allen Jugend-
tréiumen. mit herauf.”* Florio ist also unterwegs nach dem in seinem Innern lauernden, doch
verdringten Wunschbild des erotischen Weibsbilds, das er in Lucca auch findet, vor dem er je-
doch dank Fortunato, Bianca und Pietro gerettet wird. Die im Friihling auferstehende Venus,

ein Andenken an die irdische Lust, verfiihrt durch teuflisches Blendwerk junge sorglose Ge-

miiter, ,,die dann vom Leben abgeschieden und doch auch nicht aufgenommen in den Frieden

% Eichendorff, S. 18.
# Eichendorff, S. 39.

25



der Toten zwischen wilder Lust und schrecklicher Reue, an Leib und Seele verloren, umherir-
ren und in der entsetzlichsten Tduschung sich selber verzehren.”" — heiBt es in der Héllendar-
stellung des Fortunato. Florio ist aber gerettet, wie die ganze Welt, denn die in Stein verbannte,
heidnische Schone ist von einem anderen, einem stillen und milden Frauenbild iiberwunden
worden, auch wenn die in jedem Friihling immer wieder auferstehende Venus fiir das ewige Be-

stehen irdischer Liiste sorgt.

4 Eichendorff, S. 46.

26



2. JOHANN WOLFGANG VON GOETHE:
DIE LEIDEN DES JUNGEN WERTHER.
DIMENSIONEN DER FLUCHT

In diesem Kapitel wird Goethes beriihmtes Jugendwerk, das in der modernen deutschen Litera-
tur einen friiher nie erlebten Weltruhm errungen und eine bis heute rege rezeptionsgeschichtli-
che Reaktion ausgeldst hat, aus der Sicht der deutschen Innerlichkeit untersucht.'

,Ich fiirchte, ich fiirchte, es ist nur die Unmdoglichkeit, mich zu besitzen, die ihnen diesen

932

Wunsch so reizend macht™” wirft Lotte im zweiten Teil des Romans dem sie immer leidenschaft-

licher stiirmenden und ihr nunmehr immer listiger werdenden Werther vor, und mit dieser Be-
fiirchtung verweist sie auf den Kernpunkt und wahren Grund der Leiden des Helden.

Um diesen Gedanken klarzustellen, sollten zunéchst eine formale Gliederung der Textstruk-
tur, dann die im Text vorhandenen Zeitebenen gepriift werden.

Der Roman besteht aus zwei gro8en Teilen, dem Ersten und dem Zweiten Buch, wobei die
beiden Teile hinsichtlich grundsitzlicher motivischer Wiederholungen wie etwa die von Gliick,
Wonne, Ausgefiilltsein, Freihetsdrang, Sehnsucht nach dem Unbegrenzten auf der einen, sowie
Leben-Dasein und Eingeschrinktheit, Ungliick, Leiden, Leere, Einschrinkung auf der anderen

Seite antinomisch miteinander korrespondieren.

! Hier seien vor allem die Vertreter der deutschen Geistesgeschichte: Wilhelm Dilthey, Friedrich Gundolf, Fritz
Strich, Hermann August Korff, dann die im Sinne der sog. marxistischen Literaturwissenschaft abgefaBte Wert-
her-Studie von Georg Lukics, bzw. der Hermeneut Hans Robert Jauf3, Hans Rudolf Vaget sowie Helmut Koop-
mann erwihnt und bei meiner Werther-Auslegung mitberiicksichtigt. Zur aligemeinen Orientierung mochte ich
noch auf den rezeptionsgeschichtlichen Teil des Goethe Handbuchs (Goethe Handbuch in vier Béinden. Hrsg.
von Bernd Witte et alii. Bd. 3. Prosaschriften, Stuttgart, 1997. Kap. Die Leiden des jungen Werthers. S.51-101.)
und einen reprisentativen, rezeptionsgeschichtlich angelegten Auswahlband der wichtigsten Interpretationen
iiber dieses Werk hinweisen: Goethes Werther: Kritik und Forschung. Hrsg. v. Hans Peter Hermann. Darmstadt,
1994. (Wege der Forschung, Bd. 607). In einem anderen Zusammenhang untersucht in diesem Band Klaus Miil-
ler-Saget die Struktur-Frage des Werther-Romans (Zur Struktur von Goethes 'Werther'), wobei er vor allem die
Pendanten-Stellen im Rahmen der Parallel-Konstruktion der beiden Biicher analysiert und der Frage nach dem

Verhiltnis von Natur und Kunst nachgeht. (kiinftig M-S).
Johann Wolfgang von Goethe, Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Béiinden, Hrsg. v. Erich Trunz. Miinchen, 1973,

Bd. VI. S. 102-103. (kiinftig Goethe, Bd. S.)

2

27



2.1.Formale Gliederung

2.1.2. Das Erste Buch gliedert sich in drei Teile:

-

LI/1. ,,Wie froh bin ich, daB ich weg bin™’. Mit diesem Satz beginnt der erste Brief des Romans,
und bereits dieser Anfangssatz nimmt das wichtigste Moment des Werkes, das der Flucht, vor-
weg und stellt einen unmittelbaren Bezug zum Ende, zum Tod Werthers her.

Das Adverb ,,weg” bezeichnet ein Sichentfernen von einem bestimmten Ort, am Anfang des
Textes von der unertriglichen Stadt der Mutter, in die sie sich nach dem friihen Tod von Werthers
Vater, seine geliebte Geburtsstadt verlassend, eingesperrt hatte, und am Ende bezeichnet es ein
Sichentfernen vom Dasein schlechthin. Dieses Sichentfernen betont zugleich das Moment des
Unterwegsseins, des standigen Herumirrens und Suchens des Protagonisten nach Hal't, Rast,
Gliick und Heil.

Der konkrete Anla8 der Entfernung Werthers von der Mutter in Sachen einer Erbschaftsge-
schichte liefert Werther bloB ein Alibi, Tabula rasa mit seiner Vergangenheit zu machen. ,.Ich will
das Gegenwiirtige genieBen und das Vergangene soll mir vergangen sein’, heiBt es immer noch im
ersten Brief v. 4. Mai, nach seiner Ankunft in einer ungenannten Stadt, die ihm ebenfalls unaus-
stehlich vorkommt. In Wahlheim jedoch scheint er in der Jahreszeit der Jugend, also im Stadium
des Neuanfangs, mit all den szenarischen Mitteln des Ortes, Labsal fiir sein krankes Herz und Be-
ruhigung fiir sein sich nach Ausfiillung sehnendes Gemiit gefunden zu haben. Das gegenwirtige,
beschrinkt-naive und idyllische Gliick des einfachen Volks Wahlheims, insbesondere das der Kin-
der, verkniipft Werther mit der idealisierten Welt einer fernen Vergangenheit, namlich der patriar-
chalischen Idee des Alten Testaments und Homers. Hinter dem Schein dieser Idyllik spukt jedoch
von Anfang an der Zweifel daran: Die ,,Krankheit zum Tode” keimt in Werther, die am Ende ihr
Opfer zerstéren und dem Dasein entriicken wird. Werther ist sich dessen bewuft, wenn er sagt:
,,und dann, so eingeschriinkt er (ndmlich der Mensch) ist, hilt er doch immer im Herzen das siie

Gefiihl der Freiheit, und daB er diesen Kerker (namlich das Leben) verlassen kann, wann er will’”,

3 Goethe, Bd. 6.S.7
4 Goethe, Bd. 6. S.7
5 Goethe, Bd. 6. 8. 1

4.

28



Es sind also das gegenwirtige Wahlheim (einfaches Volk und die Kinder) und eine ideali-
sierte Vergangenheit (Bibel und Homer) Wiegenlied, Linderungs- bzw. Betdubungsmittel fiir
Werther. Um auf die Ambivalenz dieses anscheinend paradiesischen Zustands, mit dem sich
Werther bloB tduscht und betriigt, aufmerksam zu machen, geniigt es hier allein auf Werthers
einzige Lektiire in Wahlheim im Ersten Buch, auf Homers UlyB, hingewiesen zu werden. Es
stimmt zwar, da8 im zweiten Buch Ossian in Werthers Herzen den Homer verdréngt, es darf aber
auch nicht vergessen werden, daB} seine einzige Lektiire der Uly8 ist. Bei ihm sucht er Ruhe, ge-
rade bei UlyB, der von Poseidon zur Irrfahrt verurteilt erst nach langem Unterwegssein wieder
seine Heimat, seinen Halt als Kénig an der Seite der treuen Gemahlin finden kann. Also wird
nicht nur die patriarchalische Idee, sondern auch das Motiv der Wanderung und das Ziel als wie-
dererlangtes Gliick durch die Riickkehr zum Ausgangspunkt durch diese Lektiire heraufbe-

schworen.

2.1.2.1. Exkurs: Werthers Homer-Lektiire

Wenn man die Stellen genauer betrachtet, an denen Werther nicht nur den Autor Homer oder den Titel-
helden UlyB erwihnt, sondern auch auf konkrete Textstellen anspielt, sieht man, daB hinter der fried-
lich-naiven Idylle eines patriarchalischen Szenariums das Motiv des Herumirrens, des stindigen Unter-
wegsseins UlyB’, beziehungsweise die Vorahnung und Vorwegnahme des Todes steckt. Im Ersten Buch
wird Homer in unterschiedlicher kontextueller Umgebung viermal, im Zweiten Buch dreimal in Erinne-
rung gerufen. ,,[...] ich brauche Wiegengesang und den habe ich in seiner Fiille gefunden in meinem Ho-
mer”®, heit es zuerst im Brief v.12. Mai. Hier gilt Homer nach dem Strukturkonzept im hoffnungsvollen
Anfangsstadium des Neubeginns und der zarten Jahreszeit als Beruhigungsmittel fiir Werthers unstetes
und krankes ,,Kinderherz”, das sich zwischen Extrémen wie ,,Kummer” und ,,Ausschweifung” oder ,sii-
fler Melancholie” und ,,verderblicher Leidenschaft” bewegt. Werther weif} also von vornherein, daB sein
verwirrtes Gemiit zwischen Leiden und Wonne pendelt, wobei beide Extremfille ihn tédlich gefihrden,
wie er es Alberten auch erklirt. Der zweite Bezug zeugt auch von einer Selbstgeniigsamkeit inmitten des
frisch entdeckten Paradieses Wahlheim: ,,So vertraulich, so heimlich hab’ ich nicht leicht ein Plitzchen
gefunden, und dahin lass’ ich mein Tischchen aus dem Wirtshause bringen und meinen Stuhl, trinke mei-

nen Kaffee da und lese meinen Homer’”’

, berichtet Werther am 26. Mai, also immer noch in einer positi-
ven Friihlingsatmosphire, in der er sich der Wahlheimischen Einschriankung und dem naivem Gliick hin-
gibt und sich damit zufrieden zu geben scheint. Dieser Brief endet aber auch mit der heien Sehnsucht
des Protagonisten nach der AusgieBung seines Genies, also einer ungeduldigen und rastlosen Begierde

nach Freiheit, Fiille und Ganzheit.

¢ Goethe, Bd. 6. S. 10.
7 Goethe, Bd. 6. S. 14-15.

29



Wenn ich des Morgens mit Sonnenaufgange hinausgehe nach meinem Wahlheim und dort im Wirts-
garten mir meine Zuckererbsen selbst pfliicke, mich hinsetze, sie abfiidne und dazwischen in mei-
nem Homer lese; wenn ich in der kleinen Kiiche mir einen Topf wiihle, mir Butter aussteche, Schoten
ans Feuer stelle, zudecke und mich dazusetze, sie manchmal umzuschiitteln: da fiihl’ ich so lebhaft,
wie die iibermiitigen Freier der Penelope Ochsen und Schweine schlachten, zerlegen und braten. Es
ist nichts, das mich mit so einer stillen, wahren Empfindung ausfiillte, als die Ziige patriarchalischen

Lebens, die ich, Gott sei Dank, ohne Affektation in meine Lebensart verweben kann.®

So schwirmt Werther am 21. Junius. Die anscheinend spontane und doch erzwungene Parallele zwischen
der bieder-siilen Erbsensuppe, deren Zubereitung Werther ziemlich akribisch darstellt, und dem orgias-
tisch-frevelhaften Schmaus der Freier der Penelope beruhigt zwar Werther, betont jedoch zugleich die ex-
treme Kluft zwischen damals und jetzt und steigert den Gegensatz ins Komisch-Groteske. Wenn der gan-
ze Kontext des Briefes mitberiicksichtigt wird, wird ersichtlich, daB3 es sich hier wiederum um das Pen-
deln und Schweben zwischen Ruhe, gliicklichem, aber eingeschrinktem Dasein und der ,,Begier im
Menschen, sich auszubreiten” handelt. Der Bezug zur Odyssee weist auf den zweiten und den zwanzigs-
ten Gesang des Epos hin, in dem UlyB verkleidet nach Hause zuriickkehrt, wihrend die Freier schlemmen
und in ein von Pallas Athene erregtes, unzihmbares Geldchter ausbrechen, aber ,,Blutig wurde das
Fleisch, das sie af3en, es fiillten die Augen/voll sich mit Trinen: es sah ihr Gemiit schon den kommenden
Jammer."*°

Diese Stelle ist gar nicht typisch fiir das stille patriarchalische Milieu, zu dessen Demonstration sie von
Werther herangezogen wird, sondern durch den Hinweis auf den ausgelassenen und rauschhaften
Schmaus der iibermiitigen Freier viel eher fiir die Vorwegnahme der Katastrophe und des Todes. Werther
versucht hier wieder die Scheinidylle seiner Gegenwart mit der von ihm zur Scheinidylle emporstilisier-
ten Homerscher Vergangenheit zu verkniipfen — dies unterstiitzt auch das Natur-Szenarium: Ende Juni,
»morgens” und ,,Sonnenaufgang” —, wobei die Textintention eindeutig an die latente Todesgefahr hinter
dem schénen Schein der Ruhe und Gelassenheit mahnt.

,»Es waren zwei Biichlein in Duodez dabei, der kleine Wetsteinische Homer, eine Ausgabe, nach der ich

”“, schreibt

so oft verlangt, um mich auf dem Spaziergange mit dem Ernestischen nicht zu schleppen
Werther am 28. August. Lottens und Albertens Geburtstagsgeschenk an Werther, ein Pickchen mit einer
blaBroten Schleife von Lottens Kleid, in welchem Werther sie zuerst gesichtet und kennengelernt hat, so-
wie die handliche Homer-Ausgabe, scheint verspitet und verfehlt zu sein, denn Werther ist zu diesem
Zeitpunkt, Ende August — und zwar an seinem Geburtsag, damit der krasse Gegensatz zwischen Geburt
und Tod noch markanter hervorgehoben werde — schon todlich krank: ,,wenn meine Krankheit zu heilen
wiire, so wiirden diese Menschen es tun.”'?

Im Zweiten Buch erscheint Homer zunichst wiederum als Fluchtobjekt Werthers, bei dem er Trost und

Linderung sucht: ,Ich strich mich sacht aus der vornehmen Gesellschaft, ging, setzte mich in ein Kabrio-

8 Goethe, Bd. 6. S. 29.
% Goethe, Bd. 6. S. 28.
% Homer, Odyssee. Ubertrag. v. Anton Weiher. Gemsbach, 1967/3. XX. Gesang, 348 ff.
"' Goethe, Bd. 6. S. 54.
2 Goethe, Bd. 6. S. 54.

30



lett und fuhr nach M..., dort vom Hiigel die Sonne untergehen zu sehen und dabei in meinem Homer den
herrlichen Gesang zu lesen, wie UlyB von dem trefflichen Schweinehirten bewirtet wird""?

Diese Stelle bildet ein Pendant zur Kochszene vom 21. Juni. Aus der Adelsgesellschaft vertrieben trostet
sich der beleidigte und gedemiitigte Werther mit einer friedlicheren und beruhigenden Episode aus der
Odyssee, aber die Gesamtsituation: das verletzte Herz Werthers, das Natur-Szenarium mit der unterge-
henden Sonne sowie die rdumliche Position des Protagonisten, der die untergehende Sonne vom Hiigel
aus, also von oben nach unten betrachtet, verweisen auf einen allgemeinen Verfall und betonen auch den
allmidhlichen Niedergang von Werther.

,»Wenn UlyB von dem ungemeBnen Meer und von der unendlichen Erde spricht, das ist so wahr, mensch-
lich, innig, eng und geheimnisvoll”™ — beklagt sich Werther am 9. Mai. Aus der Perspektive des Melan-
cholikers Werther, der wider Willen Vertreter des modernen Menschen wird, der von Kind auf vom
Schulwissen gesiittigt und ,,verbildet” und durch seine positiv-toten, durch Vernunft sich angehéuften
Kenntnisse paradoxerweise immer eingeschrinkter und der unendlichen Phantasie beraubt wird, er-
scheint der durchidealisierte, naturnahe, naiv-unwissende UlyB, der trotz seines raumlichen, zeitlichen
und vernunftmiBigen Eingeschrinktseins dank seiner unendlichen Phantasie als gottlicher Reprisentant
wahren und verlorengegangenen Gliickszustands der Menschheit in ihrem J ugendalter."

Zuletzt kommt Homer in Verbindung mit Ossian vor: ,,Ossian hat in meinem Herzen den Homer ver-
driingt”'® — behauptet Werther am 12. Oktober. Diese Bemerkung markiert einen eindeutigen und end-
giiltigen Perspektivenwandel in Werthers Werdegang. Der ganze Brief ist eine Wehklage und eine
Nachempfindung Macphersonscher Poesie. An die Stelle der lichten, naiv-gliicklichen, mythisch-
idealisierten, warmen, siidlichen Welt des herumirrenden, sein hiusliches Gliick, bzw. sein konigli-
ches Leben zuletzt doch wiederfindenden, zielbewuf3ten, duldenden, listigen Homerschen Heros und
Sonnenhelden riicken die diister-kalten, traurigen, todumWehten, pseudo-mythischen Helden und

Barden des Nordens.

L/2. Im zweiten Teil des Ersten Buches wird Werthers krankes Herz, das in Wahlheim geheilt
werden sollte, durch die Begegnung mit Lotte am 16. Junius tief erschiittert. Werther kimpft

zwar um die Ruhe seiner Seele, aber umsonst. In diesem Teil wird auch die deutsche Innerlich-

" Goethe, Bd. 6. S. 69.
"* Goethe, Bd. 6. S. 73.
1> vgl. Helmut Koopmann, Warum bringt Werther sich um? In: ,Stets wird die Wahrheit hadern mit dem Schi-

nen”. Festschrift fiir Manfred Windfuhr zum 60. Geburtstag. Hrsg. v. Gertude Cape et alii. K6In; Wien, 1990. S.
29-50. (kiinftig Koopmann). Koopmann geht in seinem Aufsatz davon aus, da8 Werther unter Weltschmerz lei-
det. Er betrachtet Werther als Vorldufer des modernen Menschen, der im 19. Jahrhundert immer 6fter auftritt,
und der zur Vereinsamung verurteilt ist. Leiden, Angst und Langeweile sind die hdufigsten Symptome des sensi-
blen, asozialen, modernen Menschen. Koopmann nennt Werther einen ,,in sich gekehrten Steppenwolf des 18.
Jahrhunderts” (S.44.) Was das Krankheitssymptom Werthers betrifft, kann ich Koopmann zustimmen, den
Grund, den er fiir Werthers Leiden liefert, niimlich die ,,soziale Isolation” (S.44.) kann ich jedoch nicht mehr ak-

zeptieren.
16 Goethe, Bd. 6. S. 82.

31



keit thematisiert, die auf Werther bezogen sein Schicksal zu betonen hat. Hier wird zuerst im
Zusammenhang mit Lotte auch Ossian erwahnt".

Werther weiB hier schon um Albert, er wird sogar zweimal gewarnt, daB8 Lotte verlobt sei, er
kiimmert sich jedoch nicht danim, und verliert sich vollig in der Liebe, um seinem geniehaften
Anliegen entsprechend sich vollig hinzugeben, auszufiillen und in der Einigung ausgefiillt zu
werden. Werthers Liebe zu Lotte vollendet sich fiir ihn im Sommer (13. Juli - 8. August); Werther
fiihlt sich da gliicklich, ausgefiillt und eins mit sich selbt. Die Friihlingswirme schldgt mit der
Steigerung von Werthers Gefiihlen in Sommerhitze um, was sowohl in Werthers Seele wie auch

in der Natur den Gipfelpunkt bedeutet.

L/3. Am Anfang des dritten Teils des Ersten Buches wird im Spiatsommer die scheinbar gliickli-
che Liebe durch Albertens Ankunft gestort. Jetzt denkt Werther zuerst an Flucht aus Wahlheim:
»Albert ist gekommen, und ich werde gehen.”'s Der Sommer ist vorbei, und mit dem Herbst, der
hinsterbenden Natur, verindert sich auch Werthers Seelenzustand. Wihrend fiir ihn die Natur

am Anfang der Textwelt und in der Vorgeschichte als lebendiges Geschopf, bzw. als Gleichnis

9919

des Wesens erscheint, ,,das alles in sich und durch sich hervorbringt”” und an dem er teilzuhaben

und dadurch selbst ein Mitschopfer zu werden wiinscht, verwandelt sich die herbstliche Natur

fiir ihn nun ,,in den Abgrund des ewig offenen Grabes™™, in ,,ein ewig verschlingendes, ewig

2321

wiederkduendes Ungeheuer™ . In diesem Teil kommt es zum beriihmten Gesprach zwischen

Werther und Albert, in dem Werther als Apologet des Selbstmordes auftritt und das Symptom
" der fiir den auBerordentlichen Menschen kennzeichnenden, ihn zerstérenden , Krankheit zum
Tode” schildert, wobei der Selbstmord als ins Unendliche gesteigerte Form von Freude oder Lei-

den, als Durchbruch des kalten Bewufltseins, als Sichverlieren in der Fiille des Unendlichen, als

Ossians Erwihnung im Ersten Buch, in dem noch Homer das l"Jbergewicht hat, ist ein weiterer Beweis dafiir,
daf die Idylle, die sich Werther in Wahlheim aufoktroyiert, duBerst gebrechlich ist. Hinter der scheinbaren Ruhe
und dem Gliick droht die Gefahr eines explosionsartigen Ausbruchs von Werthers Gemiit. Im Zusammenhang
mit der Korrespondenz beider Teile ist es wichtig, daB Werther Ossian bereits hier mit Lotte verkniipft, was die
Verbindung der Geliebten mit dem diisteren, den Tod heraufbeschwérenden Milieu des zweiten Teils vorweg-

nimmt.
8 Goethe, Bd. 6. S. 41.
1 Goethe, Bd. 6. S. 52.
2 Goethe, Bd. 6. S. 52
*' Goethe, Bd. 6. S. 53.

32



Austritt aus dem Kerker in die ewige Freiheit dargelegt wird. Im Gesprich der beiden Men-
schentypen —des verniinftig-beschrinkten, normalen Albert, der vom Standpunkt der geregelt:en
Welt aus ein polares Denken vertritt, indem er u.a. hinsichtlich des Selbstmordes iiber gut und
bdse moralisierend den Freitod als eine Folge von Frevel oder Wahn verwirft und Werthers, des
jenseits von gut und bose stehenden Genie-Typen, der das Unbedingt-Ganze vertritt - wird auf
die Unmoglichkeit erfolgreicher sprachlicher Kommunikation beider Menschentypen hinge-
deutet. Dieser Teil endet mit dem Abschied v. 10. September, der gleichsam den letzten Ab-

schied am Ende des zweiten Buches vorwegnimmt.

2.1.2.2. Exkurs: Werthers Abschied
Im letzten, auffillig kurzem, vierzeiligen Brief vor dem Abschied bestitigt Werther sogar dreimal seine fes-

2 und im darauffolgenden Brief vom 10.

te Entscheidung, die geliebte Frau zu verlassen: ,,Jch muf} fort
September kommt es wirklich zur Darstellung des Abschieds, wobei dem Ausdruck ,,Abschied” und seinen
Varianten ,,Abscheiden”, ,,Abgeschiednen” eine konkrete wie auch eine iibertragene Bedeutung beigemes-
sen wird, namlich die der Trennung von der Geliebten und ihrem Briautigam, sowie von der verstorbenen
Mutter von Lotte, beziehungsweise von den, vom Leben ,,Geschiedenen”. Der konkrete Abschied wird also
—und zwar von Werthers Abschiedsabsicht diesmal nichts ahnenden Lotte unmittelbar initiert — auf die Ver-
storbenen tibertragen, und damit wird eine Verbindung zwischen Immanenz und Transzendenz hergestellt.
Der erste Abschnitt des Briefes bestitigt, daB Werther fest entschlossen ist, Lotte nie wieder zu sehen: ,,Ich
werde sie nicht wiedersehen!”?® Das Naturszenarium spielt auch hier eine wichtige Rolle: Werther betritt
die Stitte des Abschieds, die Kastanienalle, zum ersten Mal an einem Mittag, also am Hohepunkt des Ta-
ges, im Moment héchsten Gliicks und der Vorahnung des darauffolgenden Untergangs: ,,als ich zum ersten-
male an einem hohen Mittage hineintrat; ich ahnete ganz leise, was fiir ein Schauplatz das noch werden soll-
te von Seligkeit und Schmerz.’® Die Ambivalenz dieses Gefiihls ist eindeuti g- Wihrend aber beim ,,ersten-
male” das Gefiihl der Seligkeit vorherrschte, das zugleich jedoch vorahnungsweise auch das Leiden
mitbeinhaltete, verwandelt es sich hier in dessen Gegenteil; das wird u.a. vom aufkommenden Monde, als
begleitendem Natureffekt unterstrichen. Der Schauplatz der Begegnung ist ein Gleichnis des allmﬁt'llich

einengenden Lebens, des Lebens als Kerker, der im beliebigen Moment verlassen werden kann:

Erst hast du zwischen den Kastanienbdumen die weite Aussicht —ach, ich [...] habe [...] schon viel
davon geschrieben, wie hohe Buchenwinde einen endlich einschlieBen und durch ein daranstoBen-
des Boskett die Allee immer diisterer wird, bis zuletzt alles sich in ein geschlossenes Plitzchen en-

digt, das alle Schauer der Einsamkeit umschweben.?

2 Goethe, Bd. 6. S. 56.
B Goethe, Bd. 6. S. 56
2 Goethe, Bd. 6. S. 57.
% Goethe, Bd. 6. S. 56.

33



Am Anfang der Allee — wie zu Beginn von Werthers Leben — erdffnet sich ihm eine ,,weite Aussicht”,
eine Perspektive ins Unendliche, die allmihlich immer enger wird. Das zweite Glied des Kompositums
»Buchenwiinde”, die die weite Sicht einengen, sowie sein Attribut ,hohe”, dann die Temporalbestim-
mung ,.endlich” und das Priidikat des ersten Nebensatzes ,,einschlieBen’ heben eindeutig das Kerkerhafte
des Lebens hervor, was im darauffolgenden Gliedsatz, der dem vorangehenden nebengeordnet ist, noch
weiter gesteigert wird. Das aus dem Mittellateinischen ‘boscus’ stammende, iiber italienische und fran-
zbsische Vermittlung eingedeutschte ,.Boskett” bedeutet eine ,,Gruppe von beschnittenen Biischen und

26 und verweist im Gegensatz zum natiirli-

Biumen (bes. in den Girten der Renaissance- und Barockzeit)
chen Wachstum oder mindestens zu dem das natiirliche Wachsen nachahmenden Englischen Garten auf
die kiinstlich-gekiinstelt gestaltete, naturwidrige franzosische Gartenbaukunst des Barock. Werther du-
Bert sich iiber die Gesamtanlage des Gartens bereits in seinem ersten Brief hochst zufrieden: ,,Der Garten
ist einfach, und man fiihlt gleich bei dem Eintritte, da8 nicht ein wissenschaftlicher Girtner, sondern ein

21 Das Todesmotiv taucht aber schon hier auf. Der Graf namlich,

fiihlendes Herz den Plan gezeichnet.
dessen Garten Werthers Lieblingsaufenthaltsort wird, ist bei Werthers Ankunft schon verschieden. Wert-
her trauert auch vom Herzen um ihn —,,Schon manche Trine hab’ ich dem Abgeschiedenen in dem verfal-

»28 _ und zwar verwendet hier Werther den Begriff ,,Abgeschiedener”,

lenen Kabinettchen geweint [...]
und dadurch wird im Text ein Bezug zwischen der ersten Erwihnung des Gartens und damit der Verstor-
benen und der Abschiedsszene am Ende des Ersten, sowie Werthers Abschiedsbrief an Lotte am Ende des
Zweiten Buches hergestellt. Die Allee wird immer diisterer und endet in ein ,,geschlossenes Plitzchen”.
Das im ersten Nebensatz als Verb vorgekommene Pridikat verwandelt sich in ein Partizipium Perfekt,
das als ambivalentes Attribut der diminutiven, und dadurch meistens in positiver Bedeutung verwendeten
Lokalbestimmung ,,Plitzchen” die Abgeschlossenheit des Endzustandes fixiert, und einen Wahrneh-

mungsprozefl der Einsamkeit durch das Nomen ,,Schauer”®

einleitet. Das geschlossene Plitzchen — im
ersten Brief noch ,,Kabinettchen” im Abschiedsbrief schon ,,diisteres Kabinett” genannt — wird Schau-
platz des Abschieds. Dem konkreten wie auch dem in den Tod hiniiberfiihrenden Abscheiden sieht Wert-
her mit einem ,,schmachtenden, siien Gedanken” entgegen. Durch die motivische Wiederholung von
Begriffen, wie ,,Abscheiden”, ,,Wiedersehen”, ,,Schauer”, ,,Tod”, ,,Zukunft” entsteht im Gesamttext all-
mihlich ein Bedeutungsmosaik, das ein komplettes Bedeutungsbild ergibt. In diesem Sinne wird von
dem auf die Geliebte wartenden Werther der siile Gedanke des Abscheidens mit dem des - zunichst kon-
kreten — Wiedersehens verkniipft. Komischerweise ist es gerade Lotte, die bei untergehender Sonne und
beim aufgehenden Monde, bei tiefer Ddmmerung (also auf der Schwelle von Licht und Dunkel) Tod und
Zukunft assoziativ verbindet und damit gleichsam eine Briicke zwischen den Sphiren von Immanenz und

Transzendenz schligt: ,Niemals gehe ich im Mondenlichte spazieren [...], da3 mir nicht der Gedanke an

% Vgl. Duden Deutsches Universalwérterbuch. Hrsg. und bearb. v. Wissenschaftlichen Rat und den Mitarbeitern

der Dudenredaktion. 3. véllig neu bearb. und erw. Aufl. Mannheim; Leipzig; Wien; Ziirich, 1996.
2 Goethe, Bd. 6. S. 8.
% Goethe, Bd. 6. S. 8.
® Inden Erliduterungen heiBt es, dal Schauer oder Schauder als Innewerden ein Weg zur Erkenntnis fiihrt, wie es in

dieser Bedeutung u. a. auch in 'Faust’ II. vorkommt: ,,Das Schaudern ist der Menschheit bestes Teil.” (I. Akt
Finstere Galerie, V. 6272). Vgl. Kurt Rothmann, Johann Wolfgang Goethe. Die Leiden des jungen Werther. Er-
lduterungen und Dokumente. Stuttgart, 1987. S. 5.

34



meine Verstorbenen begegnete, daB nicht das Gefiihl von Tod, von Zukunft iiber mich kime*® Und da-
rauf ruft sie provokativ aus: ,,Wir werden sein! [...] aber Werther, sollen wir uns wieder finden? wieder
erkennen?®' Werther reagiert vortrefflich und bestiitigt, nachdem Lotte in ihn die Moglichkeit einer Wie-
derbegegnung nach dem Abscheiden aus dem Dasein hineinprojiziert hat, daB sie sich wiedersehen wer-
den: ,,wir werden uns wiedersehen! Hier und dort wiedersehen!”*? Im Gegensatz zur Ausgangssituation
des Briefes, in der sich Werther von Lotte fiir immer losreien will, vertritt er hier unter Einwirkung der
geliebten Frau eine verkehrte Meinung. In seinen Worten ,,Hier und dort wiedersehen” verleiht er seinem
Wunsch Ausdruck, Lotte im Leben noch einmal wiederzusehen d.h. er nimmt seine Riickkehr zu ihr und
nach Wahlheim bereits hier vorweg, und bestitigt Lottens Hoffnung auf eine Wiederbegegnung nach
dem Tod, und weitet damit die Perspektive der vollendeten Liebe ins Unendlich-Transzendentale aus.
Lotte steigert Werthers Gemiitszustand noch, weiter indem sie an die verstorbene Mutter als Quasibe
obachterin aus dem Jenseits erinnert und sie als rechtfertigende Instanz ihrer Vermihlung mit Alberten
zitiert: ,,Albert, du warst im Zimmer. Sie horte jemand gehn und fragte und forderte dich zu sich, und wie
sie dich ansah und mich [...] daB wir gliicklich sein, zusammen gliicklich sein wiirden [...T"* Auf Lot-
tens provokative Worte kann Werther nur mit einer doppelt gestirkter Bewilligung reagieren: ,,Wir wer-
den uns wieder sehen [...] wir werden uns finden, unter allen Gestalten werden wir uns erkennen [...] Wir
sehn uns wieder’3* Werther wiederholt diese Worte in seinem Abschiedsbrief an Lotte, kurz bevor er sich
erschieBt: ,,Nahe am Grabe wird mir es heller. Wir werden sein! wir werden uns wieder sehen!””> Hier, in
diesem einsam-diisteren Kabinett, das also gleichnishaft fiir das eingeschrinkte Leben steht und auch die
Zeitstruktur pausibel darstellt, wird Werther von der geliebten Frau und seinem Rivalen zuriickgelassen.
Werther kann von hier nicht nach vorne weiterflichen — wie am Ende des Romans in den Tod, obgleich in
der Flucht in den Tod beide Bewegungsrichtungen von ,,vorwirts” wie auch von ,,zuriick” miteinbegrif-
fen sind — sondern verfolgt sie im verhangnisvollen Mondschein vergebens zuriick bis an die Terasse, wo

der veschwindenden Lotte ihr weiBes Kleid nachschimmert.

3 Goethe, Bd. 6. S. 57.
3! Goethe, Bd. 6. S. 57.
32 Goethe, Bd. 6. S. 57.
3 Goethe, Bd. 6. S. 59.
¥ Goethe, Bd. 6. S. 59
% Goethe, Bd. 6. S. 117.

35



2.1.3. Das zweite Buch, in welchem Werther seine Flucht nach Zuriick

fortsetzt, 1Bt sich wiederum in drei Teile gliedern.

IL/1. ,,Gestern sind wir hier angelangt”* — berichtet Werther am 20. Oktober 1771 vom Hof,
wo er auf die Drangsal der Mutter und Wilhelms hin einen 6ffentlichen Dienst beim Gesand-
ten antritt. Dieser Neuanfang im Herbst ist von vornherein zum Scheitern verurteilt. Das
weifl auch Werther, weil er sich im Gegensatz zur ersten Ankunft in Wahlheim am Hof be-
reits zu Beginn enttduscht zeigt. Wie er sich nach Wahlheim vor seiner Vergangenheit fliich-
tet, versucht er im Dienst, die verzehrende und hoffnungslos gewordene Liebe zu Lotte zu ver-

gessen.”

IL./2. Zu Beginn des zweiten Teils des zweiten Buches verld8t Werther am 6. Mai, also éin Jahr
nach der Ankunft in Wahlheim, den Hof und den Sommer verbringt er auf dem JagdschloB des
Fiirsten***, das er wiederum enttduscht verldaBt und weiterreist, wobet er eigentlich zuriick —
nach Wahlheim — flieht. Unterwegs unternimmt er eine Pilgerfahrt zur heiligen Heimat, in seine

Geburtsstadt. Das bedeutet wieder eine Flucht nach zurlick. In der Heimatstadt wird die person-

3 Goethe, Bd. 6. S. 60.
37 Hier sei erwiihnt, daB vor allem die im Dienst verbrachten Monate Werthers am Hof der marxisitischen, ideolo-

giegeladenen Literaturkritik eines Georg Lukdcs den AnlaB gaben, Werther als Opfer feudalisitischer MiBst:in-
de darzustellen. Lukdcs streitet dem Werther jegliche Transzendenz ab, und will nicht bemerken, daB der wahre
Grund der Leiden Werthers ist, daB er bloB Mensch sein kann und als solcher im Dasein zum Eingeschriinktsein
verurteilt ist. Lukics iibersieht v.a. die Stelle, wo Werther die Existenzberechtigung und Notwendigkeit der
Stiinde, also der sozialen Unterschiede zugibt, wobei ihn bloB das stort, daB diese Stiinde-Unterschiede ihn in
seinem persdnlichen Gliick hemmen: ,,Zwar weiB ich so gut als einer, wie nétig der Unterschied der Stéinde ist,
wie viel Vorteile er mir selbst verschafft: nur soll er mir nicht eben gerade im Wege stehen, wo ich noch ein we-
nig Freude, einen Schimmer von Gliick auf dieser Erde genieBen kdnnte”. (Goethe, Bd. 6. S. 63.) Werther konn-
te weder im Sozialismus noch im Kommunismus in dem Sinne sich ausfiillen, wie es sich Lukécs vorstellt, und
wie es sich Werther wiinscht. Der groBe Aufsatz von Lukdcs Die Leiden des jungen Werther (1936) ist eine ideo-
logietriichtige, sogar dogmatische Reaktion auf die sog. biirgerliche Literaturhistorie. Nachdem er Gundolf,
Korff, Strich als Vertreter irrationalistischer Tendenzen der biirgerlichen Dekadenz kurz erledigt hat, appelliert
er an Feuerbach und Lenin, und betrachtet Werther als Vorlaufer der Franzosischen Revolution: ,,Im Mittel-
punkt des *Werther’ steht das groBe Problem des biirgerlich-revolutiondren Humanismus, das Problem der frei-
en und allseitigen Entfaltung der menschlichen Personlichkeit. Feuerbach sagt: "Unser Ideal sei kein kastriertes,
entleibtes, abgezogenes Wesen, unser Ideal sei der ganze, wirkliche, vollkommene, ausgebildete Mensch.’ Le-
nin, der diesen Satz in seine philosophischen Exzerpte einfiigt, sagt dariiber, dieses Ideal ist das ’der vorgeschrit-
tenen biirgerlichen Demokratie oder der revolutioniren biirgerlichen Demokratie’”. In: Georg Lukécs, Deutsche
Literatur in zwei Jahrhunderten. Neuwied; Berlin, 1964. S. 53-68.

36



liche, hoffnungsvolle Vergangenheit des Kindes als Moglichkeit mit den fehlgeschlagenen Pla-

nen der enttiuschenden Gegenwart als verwirklichte Moglichkeit konfrontriert.

I1./3. Am Ende des Sommers, am 4. August, kehrt Werther zur geliebten Frau nach Wahlheim
zuriick. Es empfingt ihn jedoch eine vollig verdnderte Welt. Es ist Herbst geworden, und die .
Momente, die sich im ersten Buch noch im Stadium hoffnungsvoller Entfaltung, der Bliite be-
fanden, weisen bereits auf das Sterben hin: das liebe Kind, Hans, stirbt, der Pfarrer auch, die
NuBlbdume sind gefillt worden, der vor Eifersucht toll gewordene Bauerbursch schlachtet seinen
Rivalen verzweifelt ab, Lotte ist nun Albertens Frau geworden, Ossian verdringt den Homer,
etc. Einen Tag vor dem Heiligen Abend, am 23. Dezember, verlaBt Werther den Kerker, um sich

in ,,jene Welt”, ins Reich der unendlichen Freiheit hiniiberzuretten.

37



2.2. Die Struktur der Textwelt und die Zeitperspektiven

Im Brief v. 21. Junius 1771, kurz nach der ersten Begegnung und der ersten ‘Einigung’®, gibt
sich Werther unter den Linden am geliebten ,,Plidtzchen” in Wahlheim, wo er sicﬁ unter den
reinsten Wonnen des Lebens in aller Seelenruhe eingenistet zu haben wihnt, Betrachtungen hin,
deren Gegenstand die Dialektik von Rast und Rastlosigkeit, Ruhe und Getriebenwerden in Be-
zug auf die menschliche Natur und insbesondere auf die Problematik der deutschen Innerlich-

keit bildet.

O es ist mit der Ferne wie mit der Zukunft! Ein groBes dimmerndes Ganze ruht vor unserer Seele, un-
sere Empfindung verschwimmt darin wie unser Auge, und wir sehnen uns, ach! unser ganzes Wesen
hinzugeben, uns mit aller Wonne eines einzigen, grofen, herrlichen Gefiihls ausfiillen zu lassen. — Und
ach! wenn wir hinzueilen, wenn das Dort nun Hier wird, ist alles vor wie nach, und wir stehen in unse-

rer Armut, in unserer Eingeschrinktheit, und unsere Seele lechzt nach entschliipftem Labsale.*

Diese Zeilen stehen gegen Mitte des Briefes und bieten ein verallgemeinerndes Bild des
grundlegendsten Problems des Werks, das hier in einer dialektischen Pendelbewegung von Rast
und Rastlosigkeit, von Moglichem und Verwirklichtem, also vom Werden und Sein behandelt

wird. Der Brief variiert die personliche Ich-Form mit der generalisierenden dritten Person Sin-

3 Gemeint ist die beriihmte Ballszene, an deren Ende bei Erwihnun g der Klopstockschen Ode Friihlingsfeier Lot-
te und Werther gleich beriihrt werden. Lotte legt ihre Hand auf die von Werther, und sieht ihn mit tréinenvollen
Augen an, worauf Werther ,,unter wonnevollsten Trénen” ihre Hand kiiBt. Die Entladung der Emotionen liuft
parallel mit den Naturereignissen. Der erquickende Regen nach dem Gewitter bringt Ruhe, genauso wie die Tri-
nen und der HandkuB. Die Trinen gaiten in der Zeit der Empfindsamkeit als Ausdruck gesteigerten und reichen
Gefiihlslebens (vgl. Rothmann. S. 27.), und haben auch eine gewisse erotische Bedeutung, besonders im Zusam-
menhang mit dem aufs Land sduselnden, Erquickung und Beruhigung gewihrenden Regen, der generell ein
Symbol der Befruchtung und des Lebens ist. Bei der letzten Begegnung wiederholt sich diese Szene nunmehr
viel gesteigerter. Statt Klopstock wird Ossian zitiert, aber die Wirkung bleibt nicht aus. ,,Ein Strom von Trinen”
bricht aus Lottens Augen, und ,,ihre Triinen vereinigten sich”. Nach der Vereinigung der Triinen kommt es zum
verhéngnisvollen KuB, der wiederum von Lotte initiert wird, und zwar in einer blaBen Vorahnung des ,,schreck-
lichen Vorhabens” von Werther. Diesen KuB erlebt Werther als Pfand ewiger Vereinigung. In diesem kontextu-
ellen Zusammenhang kann man bereits den ersten HandkuB als ,,Einigung” verstehen. Da sich Werther immer in
einem fiebrigen, iiberhitzen Gemiits- und Gefiihlszustand befindet, sehnt er sich nach Erquickung, die entweder
in Form von Triinen, Regen oder kiihlem Quellwasser erscheint. Gegen Ende des Zweiten Buches klagt er im
Brief v. 3. November gerade dariiber, daB sein Herz tot, seine Augen trocken sind und er nicht,,von erquicken-

den Trinen gelabt” werde. Ausgetrocknet, seiner Lebenskraft beraubt, stehter da, wie ein ,,versiegter Brunnen”.
* Goethe, Bd. 6. S. 29.

38



gular eines ,,Vagabunds” oder der ersten Person Plural ,,wir”, wodurch die Perspektive einer
konkreten Situation ins Allgemeine libergeht. Werther sehnt sich vom Waldheimischen Hiigel
aus nach dem schonen Tal, dem Wildchen, der Spitze des Berges, den ineinander geketteten Hii-
geln und den vertrauten Télern, befriedigt nun auch diese Begierde und stellt enttduscht fest, da
er nicht gefunden, was er gesucht habe. Das konkrete, lokale Objekt des nunmehr auf ,,wir” ver-
allgemeinerten betrachtenden Subjekts wird auf ein temporales {ibertragen, damit verkniipft,
und dadurch wird auf Werthers persdnliches Schicksal, sowie auf seine problematische Stellung
zum Zeitlichen schlechthin verwiesen. Die Ferne wie die Zukunft kommen dem Betrachter als
»dimmerndes Ganze” vor. Das Attribut ,,dimmernd” bedeutet eine Schwelle, kann sowohl den
Anbruch des Lichts wie auch den Einbruch der Dunkelheit ankiindigen, so drtickt es jedenfalls
das Méglich-Potentionelle aus. Wihrend in der ersten Abschiedsszene am Ende des Ersten Bu-
ches die ,,Ddmmerung” wegen ihrer kontextuellen Position — an der Schwelle zwischen Sbnnen-
untergang und Mondaufgang — eindeutig auf den Einbruch des Dunklen hindeutet, 148t hier das
Attribut des Subjekts ,,Ganzes” eine positive Verwirklichung ahnen. Das Ganze steht nimlich im
ganzen Text fiir die ungeteilte, vollstindige, vollkommene Einheit, sowie fiir die Moglichkeit
und Hoffnung, dieses Eine auch erreichen zu kénnen. Im nichsten Brief v. 29. Junius bekennt
z. B. Werther unter Berufung auf den Lehrer der Menschen seine Liebe zu den Kindern, die noch
unverdorben und ,,ganz” sind. Dem betrachteten Objektkomplex als Ziel — ,,Ferne” und ,,Zu-
kunft” als ,,dimmerndes Ganze”, ,,Dort” — verleiht das Pridikat ,,ruht” ein statisches, stilles, un-
bewegtes Bedeutungsmoment des Seins. Im Gegensatz dazu driicken dem betrachtenden und
sich sehnenden Subjekt zugeordnete Satzglieder eine héchstgespannte Dynamik aus. Durch das
duflere Wahrnehmungsorgan ,,Auge” wird ein unmittelbarer Kontakt zur ,,Seele” und dadurch zu
den ,.Empfindungen”, zur ,,Wonne eines einzigen [...] Gefiihls” hergestellt. Die Pradikate ,,ver-
schwimmt”, ,,ausfiillen lassen”, ,,hingeben” und ,.hineilen” driicken ein ungeduldiges Verlangen
nach dem Objekt und den Wunsch aus, das ganze Wesen darin aufgehen zu lassen, eins mit dem
»ddmmernden Ganzen” zu werden. Die Prifixe ,hin-", steigern den Bewegungszwang, ,,ver-"
und ,,aus-" die Sehnsucht nach der Vereinigung. Im Moment der Verwirklichung des Moglichen
erfolgt aber statt der erhofften Erfiillung und Befriedigung eine niederschmetternde Enttéiu-
schung, die bereits durch die den zweiten Satz einleitende Interjektion des Schmerzes und der

Betroffenheit ,,Und ach!” im Gegensatz zum Ausruf der Freude und Sehnsucht ,,0” des ersten

39



Satzes betont wird. Zuriickgestiirzt auf eine Position, die noch verzweifelter ist als die dem Be-
trachtungsstatus vorangeganene, befindet sich das Subjekt ,,wir” in einer statisch-eingeengtien
Lage, welche die Bestimmungen ,,Armut” und die motivschwere ,,Einschrinkung”, sowie das
Pridikat ,,stehen” hervorheben. Die wegen der unerfiillten Be-gierde unbefriedigt gebliebene
Seele verlangt nun in einem hochstgesteigerten, heiBen Zustand nach ,,Labsal”, d. h. nach etw.
Kiihlem, das Erquickung bringt — genauso, wie am Anfang des Romans Werthers krankes und
fieberndes Kinderherz in Wahlheim auch erquickendes und heilendes Labsal sucht. Das Pridikat
»lechzen”, das urspriinglich ,,austrocknen” und ,,diirsten” bedeutete, driickt ein heftiges Verlan-
gen nach etwas aus, was sogar fiir die eigene Existenz dringend gebraucht wird, meistens nach
Wasser oder Kiihlung.”

Auf die zitierte Stelle folgt nun eine anscheinend logische Fortsetzung, die aber in krassem
Gegensatz zu ihr steht: ,,So sehnt sich der unruhigste Vagabund zuletzt wieder nach seinerﬁ Vater-
lande und findet in seiner Hiitte, an der Brust seiner Gattin, in dem Kreise seiner Kinder, in den Ge-
schiften zu jhrer Erhaltung die Wonne, die er in der weiten Welt vergebens suchte.” Der Unter-
schied zwischen dem Vagabunden und Werther ist bloB, das Werther diese Ruhe und Wonne hiusli-
chen Lebens nie finden kann, bzw. sie in Wunschform ins Jenseits nach dem Tod projizieren wird.

Mit diesem Gedanken Werthers korrespondieren die am Anfang bereits zitieqen Riigeworte
Lottens, wonach sie als unerreichi;ares Liebesobjekt, als Medium fiir Werther gilt (,,Es ist nur
die Unmoglichkeit, mich zu besitzen, die Thnen diesen Wunsch so reizend macht”). Das vor
Werthers Seele schwebende jeweilige Ziel reizt ihn nur solange, bis er es nicht erreicht hat, bis er
es nicht besitzt. Aus der Sicht des jeweiligen Gegenwirtigen (Jetzt, wirklich gewordenes Mogli-
che, Erreichen der Ferne oder der Zukunft als Ziel) erscheint das Vergangene als einst Gegen-
wirtiges, das im Moment des damals Gegenwirtigen voller Hoffnung auf ein vollkommenes Zu-

kiinftiges (dammerndes Ganze, Mogliches) immer wieder als fehlgeschlagen:

bl Vgl. den Wontartikel , lechzen” in: Duden.
4 Goethe, Bd. 6. S. 29.

40



Da stand ich nun unter der Linde, die ehedem, als Knabe, das Ziel und die Grenze meiner Spazier-
ginge gewesen. Wie anders! Damals sehnte ich mich in gliicklicher Unwissenheit hinaus in die un-
bekannte Welt, wo ich fiir mein Herz so viele Nahrung, so vielen GenuB hoffte, meinen strebenden,

sehnenden Busen auszufiillen und zu befriedigen. Jetzt komme ich zuriick aus der weiten Welt - o
142

mein Freund, mit wie viel fehlgeschlagenen Hoffnungen, mit wie viel zerstorten Planen
So ruft Werther beim Besuch der Geburtsstadt aus. Von Werthers Perpektive aus wird aus der
hoffnungsvollen Zukunft immer eine gescheiterte Gegenwart, und aus dieser Gegenwart eine
Vergangenheit schmerzhafter Erinnerung an einstige, mit der Verwirklichung fehlgeschlagene
Hoffnungen. Werther versucht am Anfang seine Vergangenheit loszuwerden ( ,,Ich will das Ge-
genwirtige genieBen, und das Vergangene soll mir vergangen sein”), er vermag es aber nicht,
und kehrt in der Hoffnung auf eine heilvolle Zukunft immer wieder zur Gegenwart des Kindes
oder des jiingeren Werther zuriick, um daraus Mut und Lebenskraft zu schopfen, bzw. die Kluft
zwischen einst und jetzt zu betonen. Werthers ,,Reise” ist paradoxerweise immer eine Flucht zu-
riick in die Vergangenheit, obgleich er vorwirts zu kommen wihnt. Je 6fter sich dieser Kreislauf
vom Damaligen, Gegenwirtigen und Kiinftigen wiederholt, der im Grunde in jedem Moment
beliebig nachvollziehbar wire, der in Werthers Wahrnehmung jedoch durch unterschiedliche
und extreme Gefiihlserfahrungen nur an bestimmten und entscheidenden Stellen der Textwelt
hervorgerufen wird, desto weniger Hoffnung bleibt ihm und desto verzweifelter wird er; seine
Krankheit zum Tode gewinnt langsam oberhand. Im Moment des Gegenwirtigen ist aber die
Ahnung des Scheiterns, immer intensiver werdend, inbegriffen. Im Laufe dieses Prozesses
schldgt dann endlich die Hoffnung auf ein Ganzes im Dasein in eine Verzweiflung um, die mit
einer erzwungenen Hoffnung auf ein Transzendieren in den Tod als letzte Zielsetzung verbun-
den wird.

In dieser Zeitperspektive gibt es zwei Sphéren: das Leben, das in die Grenzen von Zeit und
Raum eingeschrinkte Da-sein, und das reine Sein, das unbeschriinke, ewige und unendliche
Ganze. Das Leben erscheint fiir Werther grundsitzlich als Einschriankung, als eine stindige Wie-
derkehr des Gleichen. Werther bewundert die Mutter des im 2. Teil verstorbenen Hans als ein

2943

naives ,,Geschopf, das in gliicklicher Gelassenheit den engen Kreis seines Daseins hingeht

4 Goethe, Bd. 6. S. 72
4 Goethe, Bd. 6. S. 17.

41



und er bedient sich der Kreismetapher noch zweimal, zuerst dort, wo er Alberten durch das
Gleichnis des sich ertrinkenden Midchens die Berechtigung des Selbsmords nahebringen will,
des Midchens, ,das in dem engen Kreis héduslicher Beschéftigungen [...} herangewachsen
war”*, und dem die unbedingte Liebe eine Befreiung aus diesem Kreis bedeutet hitte. Als in
sich geschlossenen Kreis erlebt Werther im Stadium wachsender Verzweiflung auch die Natur,
die ,,ein ewig verschlingendes, ewig wiederkiuendes Ungeheuer ist, also eine ewige Wieder-
kehr von Tod und Geburt markiert.

Fiir das Leben sind aber auch die Wanderschaft, die Pilgerschaft, die Reise, das sténdige Un-
terwegssein, das Herumirren genauso kennzeichnend wie die Einschriankung und der Kreislauf:

7" heiBt es zum

,.Ja wohl bin ich nur ein Wandrer, ein Waller auf der Erde! Seid ihr denn mehr
Beispiel als selbstindige Eintragung v. 16. Junius. Im engen Kreis des Daseins gibt es fiir
Werther grundsitzlich zweierlei Lebensspihren und Lebensgefiihle: den naiven, unbewufBten
oder vorbewufB3ten, gliicklichen kindlichen Zustand als Mdglichkeit zur Ganzheit und den natur-
fremden, zivilisierten, vernuftorientierten, gebildeten, genauer ,,verbildeten” Stadt- und Hof-
menschen als Verwirklichung. Die erste Sphire sollte ein unbeschrinktes Reich des Gefiihls, die
andere das der beschrinkt-begrenzten Vernunft darstellen. Die erste Sphére wird von der patriar-
chalischen Idee der Bibel und des Homer (,,so beschrénkt und so gliicklich waren die herrlichen
Altviter! so kindlich ihr Gefiihl, ihre Dichtung!”“), bzw. von der Phantasiewelt des Kindes
Werther, die dhnlich dem beschrinkten Gliick der Altviter unendliche Méglichkeiten darbot,
kurz: von der Vergangenheit, sowie vom einfachen Volk, den Bauern und Kindern, also von der
Gegenwart vertreten. In die andere Sphire gehoren bis auf einige Gestalten, zu denen sich
Werther einigermalB3en und oft ziemlich launisch hingezogen fiihlt, wie dem Grafen, dem Fiirs-
ten, Friulein B., Wilhelm, alle anderen Figuren, nicht nur die Mutter, Albert, etc. sondern letzten

Endes sogar Lotte, die sich trotz ihrer Werther gegeniiber gehegten Gefiihle fiir ein sicheres und

beschrinktes Leben an Albertens Seite entscheidet.

“ Goethe, Bd. 6. S. 49.
% Goethe, Bd. 6. S. 53.
% Goethe, Bd. 6. S. 75.
47 Goethe, Bd. 6. S. 73.

42



2.2.1. Werther - ein Genie?

In der Perspektive des beschréinkt-unvollkommenen dualistischen Daseins und des unbedingt-
vollkommenen Ewigen 148t sich eine dreistufige Entwicklungslinie nachvollziehen, die schema-
tisch der heilsgeschichtlichen Entwicklung entspricht, und an deren Spitze im Roman das Genie
steht. Genie ist laut Werther das Ganze, Einheitliche, Ungeteilte und Schopfende, und das noch
Ungeschopfte als Idee. Das hochste Genie ist das Wesen, ,,das alles in sich und durch sich her-
vorbringt”. Der wichtigste Grund der Leiden von Werther ist es, daB der Strom seines Genies nur
selten, bzw. auf der Textebene bis auf zwei Liebesausbriiche und die Erinnerung an die verstor-
bene Freundin, nie hervorbricht. Werther ist ndmlich kein Genie, sondern nur ein Phantast, ein
Besessener des Genies, er weill um die schopferische Kraft, die sich ihm gleichnishaft in der Na-
tur, der Kunst und der Liebe auftut und die er in sich und fiir sich zu erzwingen sucht.®®

Selbst der Name Werther, das gesteigerte Adjektiv . wert™ steht zwischen Positiv und Su-
perlativ. Der Held des Romans ist ,,werter” als andere, vermag jedoch nicht zum ,,wertesten”,
zum Schopfer und Unendlichen zu avancieren, auch wenn er sich am Anfang iiber die Ein-
schrinkung, ,,in welcher die titigen und forschenden Krifte des Menschen eingesperrt sind”*,

verzweifelt mit dem, Werthers schopferischen Genius zu beweisenden, oft zitierten Satz trostet:

* Friedrich Gundolf nennt Werther im Gegensatz zu anderen, handelnden, also aktiven Goethe-Figuren der Sturm
und Drang-Periode, wie Gitz, Prometheus oder Ganymed einen passiven Titanen: ,,Werther schlieBt sich der
Reihe der titanischen Goethe-symbole, welche zugleich Vereinigung heidnischen Welterlebens mit modernem
Ich-Gefiihl sind, an als der Titan der Empfindung — wie Prometheus der Titan des Schaffens, Cisar der Tat,
Faust des Strebens ist (so paradox es klingen mag Werther als einen Titanen zu bezeichnen) wenn wir unter ei-
nem Titanen ein Wesen verstehen, das die dem Menschen gezogenen Grenzen nach irgendeiner Seite, durch ir-
gend welche Kriifte und Mittel zu iiberschreiten und zu zersprengen sucht: durch Trotz gegen gegebene Miichte
wie Prometheus, oder durch Uberspannung gegebener Eigenschaften, wie Werther durch sein Empfinden wel-
ches ins All eintauchen will, obwohl er ins menschlich Begrenzte, Leibliche gebannt ist.” (Goethe, S. 169-170)
Im Gegensatz zu den heroischen Tiétern und Erldsern, die im Namen des Gottes, den sie verkérpem, die Welt be-
kimpfen, erlosen und verwandeln wollen, schligt in Werther die Erlosertat in das Mysterium der Kindschaft

um, indem er im Selbtmord zum ewigen Vater wiederkehrt.
4 Darauf hat Arpid Bernéth aufmerksam gemacht. vgl. Bemith Arpad: Johann Wolfgang Goethe: Werther szerel-
me és haldla. 1774. In: Huszonét fontos német regény. Hrsg. v. Eva Ambrus. Budapest, 1996. Eine andere, weni-
ger iiberzeugende Erklirung des Namens des Protagonisten liefert Miiller-Salget. Er beruft sich auf Max Gott-
schalds Deutsche Namenkunde, und behauptet, der Name ,,Werther” sei eine Ableitung von ,,Werth”, der FluB
insel, und betone die unaufhebbare Isolation des Helden, der nach seiner Meinung vor allem darunter leidet, da

er keinen Kontakt zu einem Du herstellen kann.
0 Goethe, Bd. 6. S. 13.

43



”75l

,Jch kehre in mich selbst zuriick, und finde eine Welt!”” Die Fortsetzung dieses Gedanken wird

aber kaum mehr beachtet, die gerade nur den Wunschcharakter der inneren Weltenschopfung

3952

betont: ,,Wieder mehr in Ahnung und dunkler Begier als in Darstellung und lebendiger Kraft™™,
Im Zusammenhang mit der deutschen Innerlichkeit klagt Werther in der Gegeniiberstellung vom
hoffnungsvollen Einst und hoffnungslosen Jetzt iiber die Metamorphose der Natur, deren inne-

res, heiliges Leben ihm sich einst aufgetan hat, und die sich nun ,,in den Abgrund des ewig offe-

9953

nen Grabes”™ verwandelt. Nach wie vor sehnt er sich, eins mit dem Ewigschaffenden zu werden

und am Schopfungsakt teilzuhaben:

Ach damals, wie oft habe ich mich mit Fittichen eines Kranichs [...] zu dem Ufer des ungemessenen
Meeres gesehnt, aus dem schdumenden Becher des Unendlichen jene schwellende Lebenswonne zu
trinken und nur einen Augenblick in der eingeschrénkten Kraft meines Busens einen Tropfen der Se-

ligkeit des Wesens zu fiihlen, das alles in sich und durch sich hervorbringt.>*

Als Kiinstler scheitert Werther an dieser Idee. Solange er im Ubergangsstadium der Zwangsruhe
in Wahlheim, sich der Einschrinkung hingebend, die Landschaft im Stil der Genremalerei zu
verewigen wihnt, wobei sich seine Gefiihle sofort auflehnen, indem er sich kiinftig an die Natur
als einzig giiltigen Etalon halten will, kann er mit seiner kiinstlerischen Leistung zufrieden sein.
Sobald er jedoch Lottens Portrit malen will, muB er sich gestehen, daB er sich dreimal prostitu-

iert habe, und sich mit dem Schattenbild der Geliebten begniigen soll.

5! Goethe, Bd. 6. S. 13.
52 Goethe, Bd. 6. S. 13. Hier mochte ich auf den eminenten Aufsatz Rousseaus 'Nouvelle Hélois’ und Goethes

"Werther' im Horizontwandel zwischen franzdsischer Aufklidrung und deutschem Idealismus von Hans Robert
JauB verweisen. In: Hans Robert JauB, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. Frankfurt/Main,
1982. JauB untersucht den Werther-Roman aus einer ganz anderen Perpektive, und zitiert gerade nur den ersten
Teil von Werthers Gedanken, um dadurch einen Horizontwandel zu veranschaulichen, ,,der dem gesellschafts-
kritischen Rousseauismus des Sturm und Drang den Weg des Riickzugs in die Innerlichkeit des Selbstgefiihls
wies, aus der sich wiederum eine neue Gemeinschaft empfindsamer Seelen bilden sollte.” (JauB, S. 621.) JauB§
ha! wohl recht mit dieser Behauptung, zitiert jedoch Werthers Worte nicht weiter, die eben darauf hinweisen,
daB im Werther-Roman diese neue Gemeinschaft empfindsamer Seelen nicht zu realisieren ist. Miiller-Salget
bemerkt anhand dieser Textstelle, da Werther mangels schopferischer Gabe statt objektiver, autonomer Kunst-

werke eine emotional aufgeladene, subjektive ,.iiber- und verformende Welt” schafft.
53 Goethe, Bd. 6. S. 52.
5% Goethe, Bd. 6. S. 52.

44



2.2.1.1. Exkurs: Werther und die Kunst

Zur Unterstiitzung dieser Aussage sei hier das Strukturkonzept des Briefes vom 26. Mai 1771 vorgestellt,
in dem Werther iiber seine kiinstlerische Titigkeit als Graphiker anscheinend duferst begeistert berichtet.
Der vorangehende Brief vom 22. Mai endet mit dem bereits zitierten Satz: ,,Und dann, so eingeschriinkt
er (der Mensch) ist, hiilt er doch immer im Herzen das siiBe Gefiihl der Freiheit, und daB er diesen Kerker
verlassen kann, wann er will.” Ein Paar Tage vor dem Brief vom 26. Mai sehnt er sich also noch nach der
Freiheit und beneidet die unwissend-gliicklichen Kreaturen. Umso verbliiffender wirkt seine Geniigsam-
keit und Zufriedenheit, die auf den ersten Blick die Atmosphire dieses Briefes beherrscht. Werthers
Gliick wird dadurch gerechtfertigt, daf3 er nach der Entdeckung des Heiligtums Wahlheim zuerst iiber
diesen ,,vertraulichen Ort” berichtet, und zwar ziemlich detailliert, wobei er sich des Diminutivs eines der
Lieblingsausdriicke der Empfindsamkeit, eines ihrer beliebten Bildmotivs, das des , Hiittchens” bedient,
was eine Vorstellungswelt der Idylle, der Geborgenheit und des natiirlichen Lebens hervorruft. Um den
Kontrast zum Abschluf} des vorigen Briefes hervorzuheben und dadurch auch auf Werthers extreme Ge-
miitszustinde aufmerksam gemacht zu werden, gibt Werther im ersten Absatz des Briefes eine angeblich
alte und gewohnliche Neigung von ihm zum eingeschrinkten Leben bekannt. Er schwarmt fiir das bie-
der-idyllische ,,Plidtzchen”, bei dessen Beschreibung ebenfalls das friedliche Eingeschrinktsein betont
wird: das Plitzchen ist nimlich mit einer Kirche, Bauerhdusern und Hofen ,eingeschlossen”. Hier wer-
den die zum friedlich-beschrinkten Leben notigen Requisiten, wie etwa das ,,Tischchen” , der Kaffee
oder die Homer-Lektiire aufgezihlt. Auf Werthers Zeichnung erscheinen wiederum szenarische Gegen-
stinde, die das vorhin noch als Kerker bezeichnete eingeschriinkte Leben verherrlichen: ein ,,Zaun” und
»einige gebrochene Wagenrider”, die auf die momentane Unmoglichkeit eines ,,Sich Entfernens”, einer
Reise verweisen. Nachdem Werther die ,,wohlgeordnete, sehr interessante Zeichnung verfertiget” hat,
stellt er fest, daB er sich als Kiinstler von nun an ausschlieBlich an die Natur halten will, denn ,,sie allein

ist unendlich reich, und sie allein bildet den groBen Kiinstler*®

. Erscheint bloB dariiber zu vergessen, daf§
ihm Natur in recht verkehrten Gestalten erscheint, und diesmal lobt er die zahme, domestizierte, kulti-
viert-denaturisierte Natur im Bliitezustand des Friihlings. Und da folgt eine recht sonderbare Bemerkung,
die der bisherigen, stillen Begeisterung fiir das eingeschriinkte Leben widerstrebt. Werther will nun jegli-
che Regel meiden, denn ,,sie schriinkt nur ein, beschneidet die geilen Reben etc.”” Und hier schlagt er
fast unmerklich in eine bittere Klage iiber den seltenen Ausbruch seines Genies um, indem er ein Gleich-
nis von der wahren Liebe erwihnt, der man sich all seine Krifte verschwendend, ganz hingibt im Gegen-
satz zur biirgerlich-geregelten, d.h. beschriinkten Liebe. Die Struktur dieses Briefes gilt auch als ein gutes
Beispiel fiir die dialektische Pendelbewegung zwischen Rast und Rastlosigkeit, Zufriedenheit mit der
Kerker-Existenz und der Sehnsucht nach Befreiung davon und nach der unbedingt-unbeschrinkten Frei-
heit. Wenn sich also Werther mit dieser Lebensform scheinbar abfindet, sie sich aufzwingt, widerstreitet
er ihr sofort, auch wenn nicht immer bewuBt, sondern instinktiv, von ihren Empfindungen dazu bewegt.

Es gibt hinsichtlich des Kiinstlertums Werthers grundsitzlich zwei Auffassungen. Nach der einen seien
Werthers Briefe Kunstwerke héchsten Ranges, ihr Urheber muB also Kiinstler sein. Nach H. A. Korff

wird Werther in der Liebe nicht nur zur Lotte, sondern zur ganzen Welt enttduscht und ,,Dieser Vorgang

35 Goethe, Bd. 6. S. 15.
% Goethe, Bd. 6. S. 15.
5T Goethe, Bd. 6. S. 15.

45



der Desillusionierung ist das typische Geschick des faustisch-wertherischen Menschen”*®

, und am deut-
lichsten spiegelt sich diese ungliickliche Liebe der Seele zur Welt in Werthers Schicksal als Kiinstler, der
nach Korff, nicht nur als Maler, sondern auch als Dichter der Briefe ein Kiinstler sei. Anhand der Roman-
form wird im Zusammenhang mit Werthers Kiinstlertum sogar nach der Identitiit des Empfiingers der
Briefe gefragt. Friedrich Gundolf vertritt die Meinung, daf die Briefform der adéiquateste Ausdruck einer
Mischgattung, der lyrischen Erzihlung ist, und das angesproche Du als Miturheber der Briefe identifi-
ziert er mit Goethe selbst, und damit mischt er der Textwelt reale, biographische Elemente des. Urhebers
bei und verwechselt die fiktionale Textwelt mit der Vita des Dichters.”® Eine extrem entgegengesetzte
Meinung dazu vertritt Hans Rudolf Vaget, der davon ausgeht, dal Werther auf jedem Gebiet des Lebens
ein Dilettant sei, weil er das Leben nicht lebt, sondern nur aus seinen Biichern — Homer, Bibel und Ossian
— erlebt. Als solcher priisentiert er also einen neuen Biirgertypen, den dilettanten, schwirmenden Leser
einer beginnenden Massengesellschaft, den ,,Jeidenden” Dandy. Der wahre Kiinstler nimmt nach Goethe,
jedenfalls in Vagets Interpretation, ,,die ’innere Form’ wahrer Kunst gleichsam nackten Auges ’iiberall’ in
der Natur wahr”®°, wihrend der Dilettant den Formenreichtum der Natur nicht sieht. ,, Das Formgefiihl
des Dilettanten ist also nicht urspriinglich, sondern aus zweiter Hand.”®' Vaget geht sogar so weit, da8 er
meint, Emilia Galotti liege auf Werthers Lesepult bei seinem Selbstmord, weil dadurch ein Bezug zum
ebenfalls Dilettanten-Maler Conti hergestellt werde, den Vaget als den ,,Ahnherr(n) einer unabsehbaren

62 ansieht.

Linie von Dilettanten-Figuren
Eine dhnliche, auch wenn nicht so radikale Meinung vertritt Miiller-Salget iiber Werthers kiinstlerisches
Talent. Unter Berufung auf Thomas Mann, der in seinem Werther-Essay kurz und biindig behauptet,
Werther sei ,,der junge Goethe selbst, minus der schopferischen Gabe, die diesem die Natur verliehe®,
definiert er Werther als ,,Halbkiinstler, der, statt seinem Metier nachzugehen, lieber dem Leben isthetisie-

rend ins Handwerk pfuscht”®.

AuBer des idealen Genies, das iiber die Fiahigkeit des Schopfens und Sichschopfens verfiigt und
das Ganze als ungespaltenes Eine nach dem Schopfungsakt wiederherszustellen vermag, sind
die Gestalten im Rorﬂan, die auf einer emotionalen Basis die Einheit, das Unbedingt-Vollkom-
mene, die hohere, d.h. unbegrenzte und unendliche Harmonie als Gliick anstreben, die mit Hilfe
der Kunst oder. im Roman vor allem mit Hilfe der Liebe aus dem engen Kreis der Gewohnlich-
keiten auszubrechen suchen, aus der Sicht des Normalen zum Scheitern verurteilt. Die bereits

erwihnten, in Selbstmord (Werthers Gleichnis von dem sich ertrinkenden Midchen), Mord (erst

8 Vgl. Hermann August Korff, Geist der Goethezeit. Versuch einer ideellen Entwicklung der klassisch-romanti-

schen Literaturgeschichte. 1. Teil. Sturm und Drang. 2. Durchges. Aufl. Leipzig, 1954. S. 301.
® Vgl. Friedrich Gundolf, Goethe. 11. Aufl. Berlin, 1922, bes. Kap. Werther.
60 Vaget, S. 49.
' Vaget, S. 49.
2 Vaget, S. 46.
© M-S, S.322.
® M-S.,S.322.

46



in die zweite Fassung des Romans v. 1787 aufgenommene Geschichte vom Bauerburschen) oder
Wahn (Episode vom Amtschreiber) miindenden Liebesgeschichten, die alle Werthers Schicksal
zu untermauern haben, sind Beispiele dafiir. Dieses Gliick kann nur der Kreatur ohne Wissen
oder jenseits des Wissens zuteil werden: ,,Gott im Himmel! ha_st du das zum Schicksale der Men-
schen gemacht, daB sie nicht gliicklich sind, als ehe sie zu ihrem Verstand kommen und wenn sie

265

ihn wieder verlieren!”™ — ruft Werther geplagt aus bei der Begegnung mit dem iiber seine uner-

fiillbare Liebe zu Lotte toll gewordenen Schreiber des Amtmannes. Im Geschopf, das nach dem
unbedingten, maBlosen Gliick trachtet, wird das Gleichgewicht zw. Gefiihl und Verstand notge-
drungen zuungunsten des Verstandes gestort, und die Grenzen der Menschheit werden durch die

wiitenden Leidenschaften zerstort: ,Die Natur findet keinen Ausweg aus dem Labyrinthe der

verworrenen und widersprechenden Krifte, und der Mensch muB sterben.”® Werther pendelt

also zwischen dem sonst iiberhaupt nicht dauerhaften Zustand der gliicklichen Gelassénheit,
dem niedrigeren Gliick des einfach-naiven Volkes oder der patriarchalischen Idee eines Homer
und der ewigen Wanderschaft, und taumelt dabei dem Tod entgegen, den er nach der Einigung
mit Lotte in der beriihmten KuB3szene als den willkiirlichen Abbruch der Wanderschaft im Da-
sein und eine Riickkehr zum ewigen Vater in ,,jene Welt” betrachtet. Den Kuf erlebt Werther als
Pfand ewiger Liebe. Albert kann im Leben Lotte besitzen, nach dem Tod soll aber die geliebte

Frau ewig ihm gehdren:

Du bist von diesem Augenblicke mein! mein, o Lotte! Ich gehe voran! gehe zu meinem Vater, zu
deinem Vater. Dem will ich’s klagen, und er wird mich trésten, bis du kommst, und ich fliege dir
entgegen und fasse dich und bleibe bei dir vor dem Angesichte des Unendlichen in ewigen Umar-

mungen.?’

5 Goethe, Bd. 6. S. 90.
% Goethe, Bd. 6. S. 50.
7 Goethe, Bd. 6. S. 117. Die ,,Umarmung” bedeutet einerseits ein Besitzergreifen, hnlich wie das Verb ,,umfas-

sen”, dessen sich Werther bei der Erinnerung an die iiltere Freundin bedient, die sein Genie férderte: ,,Konnt’ ich
nicht vor ihr das ganze wunderbare Gefiihl entwickeln, mit dem mein Herz die Natur umfaBt?” (Goethe, Bd. 6.
S. 12), sowie einen sinnlichen Akt des nach dem Ganzen Trachtenden, andererseits antwortet diese Textstelle
auf die ensprechende Passage in der Abschiedsszene am Ende des Ersten Buches, in der Lottes Mutter als seg-
nende Zeugin der irdischen Vermihlung von Lotte und Albert herangezogen wird. Die groBe Einigung von Lot-
te und Werther in ewigen Umarmungen vor dem Angesicht des Unendlichen als héchster Instanz bekriftigen
Werthers nunmehr festen Glauben, in ,jener Welt”, im Sein, das im Dasein Unmégliche doch zu erlangen und zu

verwirklichen.

47



2.2.2. Struktur-Schema

Die Dialektik von Unterwegssein, von Suche nach Heim und Heimat, vom Getriebenwerden
und Halt spiegelt sich auch in der Fein-Struktur des Textes deutlich wider. Die Heimat als Topos
von Ruhe und Sein erscheint in Motiven — wie der frithe Verlust des Vaters, die Hoffnung auf
eine Riickkehr zum ewigen Vater, das niedere Gliick eines vorbewuBt-unwissenden Stadiums
und die Suche nach dem héheren, ewigen Gliick jenseits des Wissens — in drei Formen: erstens in
der der Geburtsstadt (Heimat), zweitens in der der gewihlten Heimat (Wahlheim) und drittens in
der des Todes als der Riickkehr zum ewigen Vater. Die Geburtsstadt erinnert den pilgernden
Werther zugleich an die hoffnungsvolle Vergangenheit und an die 6de, enttduschende Gegen-
wart. Auch Wahlheim erscheint im Ersten und im Zweiten Buch in zwei unterschiedlich-verén-
derten Gestalten. Die dialektische Wiederholungsstruktur der drei Heimaten als zﬁ errei-
chend-erreiqhter Ziele im Dasein, bzw. im Sein und der dazwischen liegenden Wanderschaften
als Sehnsucht nach den jeweils erstrebenswerten Zielen zeigt folgendes Schema auf:

I. Heimat 1/a.: Die Geburtstadt in der Riickblende der Erinnerung als Vorgeschichte: Werthers
Kindheit, in der der Vater noch lebt. Ziel und Grenze der Spaziergénge ist eine Linde. Diese Hei-
mat tragt aus der Perpektive der Vergangenheit des Kindes Werther in seiner Sehnsucht nach
dem Unendlichen das Motiv spiterer Wanderungen in sich. Die das physische Dasein hindernde
Grenze wird von Werther, wie vom Helden seiner Lieblingslektiire, UlyB8, durch die unendliche

Phantasie aufgehoben.

II. Wanderschaft: Nach dem Tod des Vaters verldBt die Mutter den lieben, vertraulichen Ort
(Heimat 1/a), um sich in ihre unertrégliche Stadt einzusperren. Der Schauplatz sogenannten akti-
ven Lebens ist die Stadt der Mutter, aus der Werther am Anfang des Romans vor seiner Vergan-

genheit flieht.

IIl. Heimat 2/a: In Wahlheim, der gewihlten Heimat, erwartet Werther im Friihling eine schein-
bare Idylle. Zweck seiner Spazierginge sind die zwei Linden, spiter das Jagdhaus, in dem Lotte
mit seinem Vater und seinen Geschwistern lebt. Diese Heimat ist ein Ort naiv-eingeschrinkten

Gliicks. Werthers Liebe zu Lotte ist grundsétzlich zum Scheitern verurteilt. Werther tiuscht sich

48



bloB die Moglichkeit der Vollendung vor. Mit Albertens Auftritt reift in ihm der Gedanke der

Fortsetzung der Wanderschaft, d.h. der Flucht.

1V. Wanderschaft: Flucht zuriick zum gehaBten Dienst, in ein Leben, das die Mutter, nicht aber

Werther fiir wahre Aktivitit hilt.

V. Heimat 1/b. Die Geburtsstadt kommt Werther aus der Perspektive der Gegenwart als Schau-

platz fehlgeschlagener Pldne vor.
VI. Wanderschaft: Es treibt Werther zuriick zur Lotte, nach Wahlheim

VII. Heimat 2/b: In Wahlheim hat sich alles veréindert. Werther st6Bt iiberall auf Vorieichen
des Todes. Nach dem KuB, der fiir Werther die Vollendung bedeutet, tritt er die letzte Wander-
schaft an.

VIII. Der Tod als gewdhlte Heimat 3: In Hoffnung auf die ewige Heimat bricht Werther willkiir-
lich die irdische Wanderschaft ab und kehrt zum ewigen Vater zuriick, indem er die Liebe als
vollendete Einigung, sich Ausfiillen und Ausgefiilltsein in den Tod transzendiert. Werther 148t
sich unter zwei Linden bestatten. Die letzte Wanderschaft, die die Perspektive ins Unendliche

der Transzendenz riickt, fingt an.

49



2.3. Werthers Tod®

Um Werthers Tod textzentrisch zu erkldren, miissen zunéchst einige Stellen geklirt werden, die
ein besseres Verstindnis ermoglichen. Unserer Meinung nach beruht der ganze Roman auf der
Dialektik vom Werden und Sein und auf einem Streben in Richtung Zuriick, die aber hinsichtlich
der Auffassung Goethes von der Schopfung auch ein Streben nach Oben ist. Werthers Geschich-
te ist die Geschichte einer Reise, eine Fluchtgeschichte eines empfindsamen Strum-und Drang-
Helden, der das Ganze anstrebt und notgedrungen verzweifelt an seiner Krankheit zum Tod ver-
siecht, indem er seinen Freitod als die Flucht eines rastlosen Gottes-Sohns zuriick zum Got-

tes- Vater versteht.

% Werthers Tod, verbunden mit seinem Todesdatum, scheint fiir die Sekundrliteratur ein Ritsel zu sein. Miil-
ler-Salget erwihnt einige Auffassungen iiber Werthers Tod. Er beruft sich unter anderem auf Herbert Schoffler,
der den ,,Roman allzu einseitig in Parallele zur Passion Christi gesehen” (M-S, S. 328.) hat. Miiller-Salget er-
kennt zwar an, daB das Sterbensdatum mit Christi Geburt im Zusammenhang steht, iibersieht auch nicht die
symbolischen Zeitpunkte des Schusses und des Sterbens, und behaubtet letzten Endes: ,,Wenn Goethe trotzdem
den 23. Dezember als Todesdatum wiihlte, so offenbar deshalb, weil es eine Vielzahl von Assoziationen zuliBt.”
(M-S, S. 328.) Das stimmt zwar, gibt jedoch keine akzeptable Erkliarung. Koopmann betrachtet den Werther-
Roman aus literarsoziologischer und kulturhistorischer Sicht. Nachdem er acht Ursachen des Weltschmerzes
Werthers kurz behandelt hat — 1. Kluft zwischen Realitiit und Idealitit, bzw. die Unféhigkeit, sie zu iiberbriicken,
2. Diese Kluft, die in der Pubertitszeit noch als normal angesehen werden kann, 3. Verlust religioser Sinnge-
bung in einer entgotterten Welt, 4. Das Nur-Gefiihl-Sein der Empfindsamkeit, 5. Eigeneé hochstgespanntes
WeltbewuBstein als Tantalus-Gefiihl des Sturm und Drang, 6. Die Entdeckung des Schwérmer-Typen durch die
neue Melancholieforschung, 7. Unzufriedenheit mit den politischen Verhiltnissen der Zeit im Sinne einer politi-
schen Deutung, 8. Metaphysische Unruhe als Grundsituation des modernen Menschen, bzw. die Verkorperung
des Widerspruchs von Endlichkeit und Unendlichkeit, deren Folge die hohle, zermiirbte Innerlichkeit als sicht-
bares Signum der Epoche, insbesondere der Romantik ist (in der Romantik erscheine der Weltschmerz als nega-
tive Theologie) — erkldrt Koopmann Werthers Selbstmord durch eine Selbstisolation (Vereinsamung): ,,Werther
kann sich nicht sozialisieren, nicht metaphysische Obdachlosigkeit ist sein Schicksal [...] sondern soziale Isola-
tion” (S. 47.) Nach Koopmann ist Werther zu sich selbst verurteilt, nicht die Gesellschaft versté8t ihn, sondem
er zieht sich in seine Einsamkeit zuriick. Doch erklirt Koopmann Werthers Tod ziemlich uniiberzeugend mit ei-
nem optimistischen Ausklang, indem er meint, Werther kehre mindestens in seinem Tode zu den Menschen zu-
riick, weil der Amtmann und seine S6hne ihn in ihren Familienband aufnehmen. Die iiberzeugendste Erklirung
liefert Korff, der Werthers Tod als den letzten Akt des Befreihngsprozesses ansieht, den er fiir die ganze Sturm-
und Drang-Bewegung hiilt. In diesem Sinne sei die Liebe eine Vorstufe des Todes, ,,der seinerseits die Wieder-
vermihlung der individuellen mit der Weltseele bedeutet.” (Korff, S. 293.) Korff betrachtet Werther als Gottes-
sohn, der im Tod, in der Riickkehr der Seele aus dem Kerker der Welt in den SchoB der Unendlichkeit Gottes

eine Wiedervereinigung mit Gott findet.

50



Bereits der Titel enthilt Hinweise zum Motiv der Reise.” Wie bereits erwihnt, beginnt der
Roman mit dem Moment des ,,Sich Entfernens”. Werther kommt aus der verhaf3ten Stadt der
Mutter in einer anderen Stadt an, in deren Nihe er das Paradies entdeckt. Aber bereits hier koket-
tiert er mit dem Gedanken der letzten Reise. Der kurze Brief vom 3. September ist eine einzige
Klage: ,,Jch muB fort! Ich danke dir, Wilhelm, da du meinen wankenden Entschluf3 bestimmt

hast [...] Ich muB fort. Sie ist wieder in der Stadt bei einer Freundin. Und Albert —und — ich muf

j2o70

fort!”” Einige Monate nach dem Dienst am Hof beklagt sich Werther nach jenem verhéngnisvol-

len und demiitigenden Besuch beim Grafen C, zu dem er von dem durch Werthers Anliegen be-
eindruckten Grafen selbst eingeladen wird, und den er wegen der bornierten Adelsgesellschaft
abzubrechen gezwungen ist. Er beginnt den Brief vom 15. Mirz mit den Worten: ,,Ich habe einen
VerdruB gehabt, der mich von hier wegtreiben wird.””' Der nichste Bericht vom 16. Mirz besti-
tigt den Fluchtgedanken: ,,Es hetzt mich alles”” und endet mit dem Gleichnis vom edlen Pferd,

das sich die Ader aufbeifit, um sich zu beruhigen: ,,So ist mir’s oft, ich méchte mir eine Ader 6ff-

9973

nen, die mir die ewige Freiheit schaffte.”” Dem im Sterben liegenden Werther wird dieser —auch

wenn bloB aus medizinischer Sicht iiberfliissige, doch motivisch wichtige — Wunsch erfiillt. Am

24. Mirz scheint er fest entschlossen, dem Hofdienst den Riicken zu zeigen: ,,Jch mufite nun ein-

3974

mal fort”", und den Brief vom 5. Mai beginnt er mit den Worten: ,,Morgen gehe ich von hier

ab””. Kaum weilt er zwei knappe Wochen auf dem JagdschloB des Fiirsten ***, sehnt er sich

weiterzufahren: ,.ich kann nicht linger bleiben [...] Noch acht Tage bleibe ich, und dann ziehe

% Das Verb »leiden” hiingt etymologisch mit der Fortbewegung zusammen. ,,[...] wie das subst. elend von dem be-
griffe des wohnens in der fremde in den des ungliicks und der not iibertrat, so gewann das verbum lidan von der
bedeutung des ziehens in ferne lande und iiber see die des iibelbefindens, ertragens und duldens, und an diesem
bedeutungsiibergange mag eben so sehr das gefiihl des heimwehs, wie die fihrlichkeit der wanderung antheil
haben.” Die Pluralform des substantivierten Infinitivs kommt iibrigens gerade im Titel des Werther-Romans
von Goethe zum erstenmal vor. (vgl. Grimm) Auch Der Grofie Duden erklirt die Herkunft des Verbs dhnlich:
»Das im heutigen Sprachgebrauch im Sinne von ’dulden, ertragen, Schmerz, Kummer empfinden’ gebriuchli-
che Verb bedeutete friiher *gehen, fahren, reisen’[...] Auf die Bedeutungsentwicklung hat wahrscheinlich die
christliche Vorstellung vom Leben des Menschen als einer Reise durch das irdische Jammertal eingewirkt.” In:
Der Grofie Duden. Bd. 7. Erymologie. Herkunftswirterbuch der deutschen Sprache. 2. vollig neu bearb. und er-

weit. Aufl. Hrsg. v. G. Brosdowski. Mannheim; Wien; Ziirich, 1989.
" Goethe, Bd. 6. S. 56.
" Goethe, Bd. 6. S. 67.
2 Goethe, Bd. 6. S. 69.
3 Goethe, Bd. 6. S. 71.
" Goethe, Bd. 6. S. 71.
5 Goethe, Bd. 6. S. 72.

51



1376

ich wieder in der Irre herum.”” Das Verb ,,herumziehen” und das Subsantiv ,,Irre” verweisen auf

die Ziellosigkeit seiner ,,Reise” und auf UlyB’ Irrfahrt. Der darauffolgende kurze Brief —der kiir-
zeste im ganzen Roman, der aus einem Ausrufe- und Fragesatz besteht — weitet das Motiv der
Reise ins Allgemeine aus: ,,Ja wohl bin ich nur ein Wandrer, ein Waller auf der Erde! Seid ihr
denn mehr?”” In diesem Ausruf wird das Moment der Irrfahrt als ziel- und zwecklose Wander-
schaft mit der Attitiide einer Reise vom Pilger-Werther in die Geburtsstadt als heiliges Ziel ver-
kniipft. Neben der heiligen Stitte der Geburtsstadt, der Heimat und der Wahlheimat Wahlheim
schwebt schon als fernes Ziel der Tod als ewige Heimat von Ruhe und Gliick. Im Brief vom 30.

November fleht er zum unbekannten und schweigsamen Gottesvater mit der bitter-verzweifelten

Bitte: ,,Ziirne nicht, daB ich die Wanderschaft abbreche.””” Im zweiten Teil des Zweiten Buches

kommt das Motiv der Reise in Bezug auf den Tod immer o&fter vor: ,,Ich bin nirgend wohl, und
iiberall wohl. Ich wiinsche nichts, verlange nichts. Mir wire besser, ich ginge.””, heiBt es im
Brief vom 14. Dezember, den der Herausgeber in seine Darstellung hineinfiigt und folgenderma-

Ben erklért: ,,Der EntschluB3, die Welt zu verlassen, hatte in dieser Zeit [...] in Werthers Seele im-

mer mehr Kraft gewonnen.”®

Selbst der Begriff ,Reise” kommt mehrmals, und zwar der Romanstruktur entsprechend als
Pendant vor. Im beriihmten Brief vom 12. August, in dem Werther mit Albert iiber Selbstmord,
Trunkenheit und Wahn, iiber das eingeschrinkte Leben und die Krankheit zum Tode diskutiert,

bittet Werther Albert um seine Pistolen zu einer geplanten Reise in die Berge: ,,Borge mir die

Pistolen [...] zu meiner Reise™ . Gemeint ist hier noch eine konkrete Reise. Die gewiinschten

Waffen, die den gewalttitigen Selbstmord vorwegnehmen, nimmt Werther jedoch nicht mit sich,

’® Goethe, Bd. 6. S. 74.

7 Goethe, Bd. 6. S. 75.

7 Goethe, Bd. 6. S. 91.

7 Goethe, Bd. 6. S. 100.

% Goethe, Bd. 6. S. 100. _

8! Goethe, Bd. 6. S. 45. Sogar der Wahn als eine Art der Krankheit zum Tode gilt als heilig-verinnerlichte Flucht

vor dem Leiden des Herzens, als innere Reise, als unfreiwillige Schutzreaktion des Gemiits, ein Linderungsmit-
tel, das den Verstand ausklammernd seinem Opfer sogar unendliches Gkiicksgefiihl gewihren kann, wie dem
toll gewordenen Amtmannsschreiber, dessen Krankheit Werther wie folgt beschreibt: , Miisse der trostlos um-
kommen, der eines Kranken spottet, der nach der entfemtesten Quelle reist, die seine Krankheit vermehren, sein
Ausleben schmerzhafter wird! Der sich liber das bedriingte Herz erhebt, das, um seine Gewissensbisse loszuwer-
den und die Leiden seiner Seele abzutun, eine Pilgrimschaft nach dem heiligen Grabe tut. Jeder FuBtritt, der sei-
ne Sohlen auf ungebahntem Wege durchschneidet, ist ein Linderungstropfen der geiingstigten Seele, und mit je-

der ausgedauerten Tagreise legt sich das Herz um viele Bedriingnisse leichter nieder.” (Goethe, Bd. 6. S. 90.)

52



weil er nach dem unfruchtbaren Streit mit Albert das Haus erregt verliifit. Die Pistolen sind so-
wieso nicht geladen, wofiir Albert eine ausfiihrliche Erkldrung gibt — an der Pendantenstelle, WO
die Waffe schon benutzt werden soll, ist es selbstverstindlich, dafl die Pistole geladen ist. Aus
Albertens Erklirung der Ungeladenheit der Pistolen geht hervor, daB infolge eines bdsen
Streichs ein Bedienter mit der Waffe dem Dienstmédchen beim Waffenputzen die rechte Hand
durchschoB, worauf sich Werther die Miindung der Pistole iibers rechte Aug’ an die Stirn driickt,
an die Stelle, an der er sich wirklich erschieBen wird. Obgleich ,,rechts” an den zitierten Textstel-
len unmittelbar mit der Katastrophe zusammenhingt, verweist es durch seine symbolische Be-
" deutung auf ein von Werther erzwungenes oder zu erzwingen gehofftes Heil.”

Das Motiv der Reise, verbunden mit der geborgten Tatwaffe, wiederholt sich am Ende des
Textes noch einmal und weitet die Perspektive mit dem Einbeziehen des Todes ins Unendliche
aus. Vor der letzten Reise empfiehlt Lotte Werther eine ,,Reise”, damit er sich zerstreue,. auf sie
verzichte und das irdische Gliick auf der Seite eines anderen Midchens finde: ,,Gewinnen Sie es
iiber sich, eine Reise wird Sie, muB Sie zerstreuen!”® Lotte meint zwar eine konkrete Erholungs-
reise, weil aber Werthers Herz durch endlich-irdisches Gliick nicht befriedigt werden kann, for-
dert ihn Lotte aus seiner Sicht im Sinne des Abschieds am Ende des Ersten Buches ein zweites
Mal zum Selbstmord auf. Nun ist es auch Lotte, die die tédliche Waffe von der Wand nimmt und
sie Werthers Diener iibergibt. Lotte verhilft Werther also auch konkret zur , Erlosung”, wobei sie
zittert, weil sie ahnt, welche Art von Reise ihr Freund vorhat. Werther schickt seinen Bedienten
zu Albert mit einem offenen Zettelchen: ,,Wollten Sie mir wohl zu einer vorhabénden Reise Thre
Pistolen leihen?”® Die Bitte bezieht sich direkt auf die Pendantenstelle im Ersten Buch. Albert
reagiert diesmal noch unsensibler, als damals: er liest in seiner Post, bittet Lotte, Werthers

Wunsch nachzukommen und wiinscht ihm nebenbei eine gute Reise.

2 In der Symbolik von ,rechts” und ,links” der européischen Kulturtradition bedeutet das Adverb ,,rechts” oder
das Adjektiv ,,recht”, bis auf gewisse moderne politische Rechtspraxis, das Gute, das Heile und das Lichte. In
Werthers Lieblinglektiire, in Homers Odyssee bringt der von rechts heranfliegende Vogel gute Nachricht den
Menschen. Christus sitzt nach seiner Auferstehung auf der rechten Seite Gottes, und am Jiingsten Tag gehen die
Erlésten nach rechts, die Verdammten aber nach links. Vgl. Manfred Lurke, Wérterbuch der Symbolik. 5. Durch-

ges. und erw. Aufl. Stuttgart, 1991.
8 Goethe, Bd. 6. S. 103.
% Goethe, Bd. 6. S. 118.

53



Beim vorletzten Besuch Werthers bei Lotte verbietet sie ihm, vor Weihnachten noch einmal
unerwartet zu kommen, verspricht ihm allerdings ein ,,Wachsstéckchen und noch was™® als Wefh-
nachtsgeschenk. Die apotropiische Bedeutung sowie der Symbolgedanke der Wachskerze, wo-
nach Christus als Sonne der Gerechtigkeit und Licht der Welt sei und als Sinnbild fiir die Geburt
Christi, sowie die Assoziation mit der Sterbekerze, die iiber den Tod hinausweist, enthalten wie-
derum eine ambivalente Botschaft: Sie weisen auf die Geburt Christi hin, die Werther nicht mehr er-
leben wird, aber als Sterbekerzen auch auf ein Heil nach dem Tod Werthers. Das von Lotte in Aus-
sicht gestelite Weihnachtsgeschenk ist ein weiterer Beweggrund zum Selbstmord, der wiederum von
der geliebten Frau animiert wird. Werthers letzte Worte bestétigen, daB er den Tod mit einer sakralen
Allusion auf die Worte des leidenden Christus im Garten Getshemane ,,Soll ich den Kelch nicht trin-
ken, den mir mein Vater gegeben hat?* durch Lottens Vermittlung und mit einer letzten Einwilli-
gung in Lottens wiederholte Intention empféngt: ,Ich schaudre nicht, den kalten, schre(;klichen
Kelch zu fassen, aus dem ich den Taumel des Todes trinken soll! Du reichtest mir ihn [...J""

Mit der Erwahnung des Sternbilds Wagen, ,,des liebsten unter allen Gestirnen™ vor dem
Selbstmord wird nun das Moment der Reise noch einmal betont. Im Gegensatz zur selbstver-
gniigten Genre-Malerei im Ersten Buch, wo Werther die gebrochenen Wagenrider in seinem da-
mals gerade akzeptierten, eingeschrinkten Leben verewigt hat, erscheint hier das ewig walten-
de, himmlische Sternbild direkt vor dem Antritt der letzten groBen Reise als Quasi-Fahrzeug,
das Werther in ,,jene Welt” entriickt. Er erschlieBt sich um zwolf Uhr nachts, also am Tiefpunkt
der dunklen Nacht, an der Schwelle zwischen Nacht und Tag, und stirbt um Mittag, am Hohe-
punkt des lichten Tages, an der Schwelle zwischen Tag und Nacht. Alle Intentionen des Textes
deuten — von Werthers Gesichtspunkt aus — auf eine krampfhafte Hoffnung auf ein Transzendie-
ren hin, wihrend die vom Herausgeber in sachlichem Stil berichtete Textintention beziiglich des
Sterbens bloB die Fortsetzung der Wanderschaft hervorhebt.

Der Goethe-Forscher- und Editor, Erich Trunz, behauptet mit Recht, da8 Werther den Tod
als Befreiung aus einem Kerker, als Entgrenzung des Ich empfindet, und beruft sich auf das Ende
des 8. Buches des zweiten Teils der Dichtung und Wahrheit. Hier rekonstruiert Goethe riickbli-
% Goethe, Bd. 6. S. 102.

% Joh. 18,11.

57 Goethe, Bd. 6. S. 123.
8 Goethe, Bd. 6. S. 122.

54



ckend auf seine Leipziger Studienjahre seine damalige persdnliche Religion, seinen eigenen

Schopfungsmythos. Trunz bemerkt dazu folgendes:

[...] die ganze Schopfung sei *Abfallen und Zuriickkehren zum Urspriinglichen; Menschsein beste-
he einerseits im Begrenztsein, Selbst-Sein, aber andererseits in der Moglichkeit und Hoffnung der
Entgrenzung, ein Zustand, der einerseits 'niederzuziehen und zu driicken scheint’, andererseits aber
Gelegenheit gibt, ja zur Pflicht macht, uns zu erheben. Und nun bildet Goethe hier die Worter: *Ver-

selbsten’ und Entselbstigen.*

In diesem Zusammenhang erlebt Werther den Akt des Selbstmordes als sinnlich-religitse Ent-
grenzung und mysteridsen Liebesvollzug, wodurch seine unvollkommen-gehandicapte Liebe zu

Lotte im Dasein ins Unendlich-Ewige transzendierend hiniibergerettet wird.

¥ Goethe, Bd. 6. S. 542-543.

55



2.4. Die deutsche Innerlichkeit im Werther Roman:
Zusammenfassung und iiberbriickender Verweis auf das
dritte Kapitel

O es ist mit der Ferne wie mit der Zukunft. Ein groBes dimmerndes Ganze ruht vor ur.lserer Seele, un-

sere Empfindung verschwimmt darin wie unser Auge. Und wir sehnen uns, ach! unser ganzes Wesen

hinzugeben, uns mit aller Wonne eines einzigen, gro3en, herrlichen Gefiihls ausfiillen zu lassen. —

Und ach! wenn wir hinzueilen, wenn das Dort nun Hier wird, ist alles vor wie nach, und wir stehen in

unserer Armut, in unserer Eingeschrénktheit, und unsere Seele lechzt nach entschliipftem Labsale.
Aus der Sicht der deutschen Innerlichkeit ist dieses Zitat eine der einleuchtendsten Texstellen,
die auf den wahren Grund der Leiden von Werther verweisen.

Der Text beginnt mit dem Moment der Flucht aus der gehaten Stadt der Mutter. Die Stédte,
Standorte durch Zivilisation und Kultur verbildeter Leute, sind fiir Werthers fiihlendes Herz un-
austehlich. Der rasend-fiebernde Protagonist findet unter dem einfach-naiven, unwissenden Volk
in der natiirlichen Umgebung von Wahlheim Labsal fiir sein krankes Herz. Diese Scheinidylle
kann er am Anfang noch steigern, indem er assoziativ die friedlichen und menschenwiirdigen Zei-
ten der Altviter der Bibel, sowie die phantasievolle Zeit der Griechen durch seine Lieblinglektiire,
den UlyB von Homer, heraufbeschwort. Aus der Texterkldarung geht hervor, da8 die Idylle blof3
Schein und Trug sei, die sich Werther aufoktroyiert, damit er sich vortduscht, Rast und Ruhe ge-
funden zu haben. Die Bekanntschaft mit Lotte zerstort Werthers Seelenruhe. Seine Liebe zum
Maédchen sei vom Anfang an zum Scheitern verurteilt, weil sie verlobt sei. Werther kiimmert sich
jedoch nicht darum, erst dann, wenn Albert auftritt, beschlieBt er den geliebten Ort und die gelieb-
ten Menschen zu verlassen. Werther flieht aus Wahlheim, aber er kann seinem Schicksal nicht ent-
rinnen. Er tritt in Hofdienst. Das ist ein Schritt Richtung Zuriick, weil er aus Verzweiflung diese
Wahl trifft, die ihm frither schon die Mutter und sogar Wilhelm empfohlen haben. Enttiduscht von
der bornierten Adelsgesellschaft flieht er weiter: genauer wieder Zuriick, weil er nach einem Ab-
stecher in die geliebte Geburtsstadt nach Wahlheim zurtickkehrt, wo alles dem Untergang und
Sterben naht. Vergebens stiirmt der Protagonist die nunmehr mit Albert verheiratete Frau. Er kann
ihr doch gegen Ende des Textes einen Kuf3 abzwingen, bevor er ruhig die letzte Reise antritt: er er-

e T Cla, .
schieBt sich und wihnt zum ewigen Vater zuriickzukehren, indem er im Besitz des Pfandes ewiger

re

w S2p c
“~h e
Liebe in ,,jene Welt” hiniibersteigt. Er ist fest {iberzeugt von einem ,,Wiedersehen&nd eifter § i-
)

56



gen Vereinigung mit der geliebten Frau in der ewigen Heimat. Der Textintention nach wird aber
blof das Moment der Reise betont. Der Text endet — wie er begonnen — mit dem Motiv der Reise. |

In der Textanalyse wird nachgewiesen, daB hinter den sujethaften Handlungsreihen auf der konkreten
Textoberflidche tiefere Beweggriinde liegen. Werther als typischer Vertreter des Genie-Kults der
Sturm-und-Drang-Zeit leidet in Wahrheit darunter, daB er kein Gott, kein ,,Wertherster”’, bloB ein ,,Werther”
ist. Vergebens sucht er sich im Unbeding-Unendlich-Ewigen hingeben und eins mit dem Wesen zu sein,
,,das Alles in sich und durch sich schafft”, ob er es in der unbeschrinkten Liebe, der vollkommenen Kunst
oder in der Natur sucht. Schpfer zu werden, bleibt ihm im Dasein notgedrungen versagt. Er ahnt das immer,
auch wenn er auf seiner rasenden ,,Reise’’ und Flucht in Richtung ,.Zuriick”” (zurlick zum Dienst, zuriick zur
Geburtsstadt, zurlick zur Lotte nach Wahlheim und zurtick zum Gottesvater) Zwangspausen einlegt. Er kann
weder am naiven Gliick der unwissenden Dorfleute, noch an der alltéiglichen Zufriedenheit der Stadtbiirger,
noch an der Zufriedenheit der bomierten Adelsgesellschaft teilhaben. Nicht, weil er kein gebiirtiger Adeliger
ist, sondem weil er nach dem Unmdéglichen trachtet, woran er notgedrungen zugrunde gehen muf.

In der Analyse wird die Textstruktur aufgezeigt, d. h. vorgestellt, da die beiden Biicher
nach dem gleichen Sturkturkonzept — ndmlich dem Kreislauf organischen Lebens — aufgebaut
sind, und sie Motive wiederholend miteinander pendantisch korrespondieren. Dies untermauern
auch die Zeitperspektiven, die ebenfalls erldutert werden.

Nach dem Goethe-Kapitel kommt es zu einem gro8en Sprung. Zwischen dem Werther-Ro-
man und der Siddhartha-Erzédhlung liegen an die 150 Jahre. Die ganze Romantik, der ,,poetische
Realismus”, der Naturalismus, zum Teil die Ismen, sogar der Anfang der Modeme werden iiber-
sprungen. Da es aber in dieser Arbeit nicht auf literaturhistorische, sondern auf textzentrische
Analysen mit Riicksicht auf die deutsche Innerlichkeit ankommt, und die Dissertation sich das An-
fangs- und Endstadium dieses ideengeschichtlichen Gedankens darzustellen die Aufgabe als Ziel
gesetzt hat, ist es verstiandlich, warum ein Prosatext von 1922 als nichstes untersucht werden kann.
In Klammenmmn sei so viel bemerkt, daB Hesse auch als Neuromantiker eingestuft wird, und zwefeil-
sohne hatten literaturgeschichliche Richtungen, wie etwa der Expressionismus (Klingsors letzter
Sommer) oder ideengeschichtlich-philosophische Strémungen, wie der Existentialismus eines
Kierkegaard oder das Gedankengut Nietzsches eine eminente Wirkung auf ihn gemacht.

Im Vergleich zum Werther und zum Doktor Faustus ist Siddhartha der einzige Text, der eine

positive Sinndeutng zuliBt.

57



3. HERMANN HESSE: SIDDHARTHA. AUF DER
SUCHE NACH DER EINHEIT

3.1. Funktionen der Handlungsstruktur

Den Lebenslauf als eine Art Seminararbeit, Stiliibung, fiktive Selbstbiographie der
Studierenden in Kastalien, die sich ,,in das geistige Klima irgendeiner friihern- Epoche
zuriickzuversetzen und sich darin eine (ihnen) entsprechende Existenz auszudenken™' die
Aufgabe hatten, veranschaulicht der Chronist im Glasperlenspiel mit dem Vergleich der
Entelechie: ,,Man [...] lernte seine eigene Person als Maske, als vergéngliches Kleia einer
Entelechie betrachten”.’ Diese Entelechie erscheint in den Gestaltungen der drei Lebensliufe
des jungen Josef Knecht als Appendix zum biographischen Teil des Romans. In den drei
Selbstbiographien — Der Regenmacher, Der Beichtvater und Indischer Lebenslauf — erscheint
die im jeweiligen Protagonisten Form gewordene Entelechie zunichst in der Maske eines
Waisenkindes in matriarchalischen Zeiten vor manchen tausend Jahren, das als erwihlter
Nachfolger des Regenmachers am Ende durch Selbstopferung das Dorf rettet, wobei er das
heilige Amt an seinen Sohn, Turu, weitervererbt, dann im Urchristentum in der Gestalt des
Eremit gewordenen einstigen Weltmanns, Josef Famulus, der Nachfolger des Seelenrichters
und Seelenfiihrers, Dion Pugil, wird, und drittens im alten Indien als der erleuchtete Yogin
gewordene indische Fiirstensohn, Dasa. Die iibrigens fiktiv-ahistorischen Zeiten und Welten
als Textwelten, die den seelisch-geistig-intellektuellen Werdegang der Protagonisten
innerhalb eines inhdrenten Text-Systems darzustellen haben, veréindém sich zwar in den
Lebensldufen, die wichtigsten Motive und Funktionen der Handlungsstruktur, sowie der
Entwicklungsgedanke Hesses wiederholen sich im Grunde unverindert und bilden eine
gedanklich-inhaltliche Grundlage der erzéhltechnischen Strukturen der Prosawerke Hesses
von den Friihwerken bis zum letzten Roman, dem Glasperlenspiel.

' Hermann Hesse, Gesammelte Werke in zwélf Biinden (GW). Frankfurt/M., 1987. Bd. 9. S. 118.
2 GWBd.9.S.119.

58



Welche sind nun diese Funktionen, die zunichst geklirt werden miissen, um dann am

Beispiel der Erzihlung Siddhartha vor allem im Zusammenhang mit der Erzihlstruktur

aufgezeigt zu werden?

1.
2.

Die Bipolaritiit, die gleichsam der Motor der Entwicklung ist,
der Kreislauf, in dessen Spannungsfeld sich die Entwicklung, bzw. jegliche Bewegung

vollzieht,

.die Einheit, die als ausgleichendes oder aufhebendes Prinzip hinter/iiber oder in den

Gegensitzen steht,

. der Protagonist als Erwihlter,

. der Seelenfiihrer, der fiir die Entwicklung des Protagonisten zu bii;;gen hat und der ihm

nachfolgt.

. Das Aufeinanderwirken dieser Funktionen der Handlungsstruktur lassen sich besonders

aufgrund Hesses dreistufiger Entwicklungslehre von der Menschwerdung erkléren, die im

Essay Ein Stiickchen Theologie dargelegt wird.’

In diesem Kapite] werden die genannten Motive und Funktionen der Handlungsstruktur

behandelt, ohne inhaltliche Bezugspunkte etwa zum Leben Buddhas, zur buddhistischen,

3 Die Hesse-Literatur behandelt diese Thematik sehr ausfiihrlich, und zwar aus den unterschiedlichsten Aspekten

und meistens nicht in ihrer Komplexitit, sondem nur einzeln. Da die erwihnten Funktionen zahlreiche
Parallelen mit europdischen und asiatischen Denksystemen aufzeigen, auf die Hesse selbst oft aufmerksam
macht, wird z.B. die Entwicklungs-Struktur der Hesseschen Werke mit Hegels Dialektik, die
Seelenentwicklung z.B. mit Kierkegaards ebenfails dreistufigem Entwicklungsgedanken verglichen (vgl. Peter
Jansen, Personalitiit und Humor. Hesses 'Steppenwolf’ und Kierkegaards Humorkonzeption. In: Sprache im
technischen Zeitalter.1978. S. 209-220.), um nur einige Beispiele zu nennen. Dazu siehe noch: asiatische
Aspekte, z.B: bei Adrian Hsia, Hermann Hesse und China. Darstellung, Materialien und Interpretation.
Stuttgart, 1981, oder die Analyse der groBen Gegensatzpaare: Hans liirg Liithi,Hermann Hesse — Natur und
Geist. Stuttgart;Berlin, 1970. (Sprache und Literatur), oder das Verhiitnis christlichen und asiatischen
Gedankenguts: Gerhard Mayer, Die Begegnung des Christentums mit den asiatischen Religionen im Werk
Hermann Hésses.Bonn, 1956. Peter Gontrum untersucht das ganze Motiv-System aus der Sicht der Symbolik:
Peter Gontrum, Natur und Dingsymbolik als Ausdruck der inneren Welt Hermann Hesses. Miinchen, 1958. Eine
auf strukturalistischer Basis beruhende, textzentrische Analyse liefert der Georgier Karalaschwili: Reso
Karalaschwili, Hermann Hesses Romanwelt. K6In; Wien, 1986 (Literatur und Leben; N.F. Bd. 29). Es gibt u.a.
auch Interpretationsversuche, die Hesses Werke aus psychoanalytischer Sicht untersuchen, wie z.B. Giinter
Baumann, Hermann Hesses Erziihlungen im Lichte der Psychologie C. G. Jungs. 2. Aufl. Rheinfelden; Berlin,
1993.

59



taoistischen oder sogar zur christlichen Religion zu suchen, weil es im Sinne des
Lebenslauf-Konzeptes im Glasperlenspiel auch in dieser Erzéhlung darum geht, in einem streng
konzipierten, motivisch-symbolischen Textsystem die dichterische Auffassung Hesses diesmal
in der Maske einer Pseudo-Buddha-Biographie mit Verwendung der erwihnten Funktionen auf
unterschiedlichen Textebenen auszudriicken. All diese Funktionen stehen im engen Kontakt

zueinander, sie bedingen einander und kénnen ohne einander nicht funktionieren.

3.1.1. Die Bipolaritit

Die Bipolaritdt oder Zweipoligkeit entsteht durch die Zerstorung des Ur-Einen, des Ganzen,
der Harmonie, des Vollkommenen durch den Schopfungsakt, dessen Produkt die gestalt;ate und
gespaltene Welt ist. Mit der Geburt geriit jede Kreatur in ein unvollkommenes Dualsystem, in
eine ,Erscheinungswelt”. Fiir Hesse bilden Geist und Natur das grofite Gegensatzpaar-
Schema. Die Pole oder Gegensitze stehen in einem dialektischen Verhiltnis zueinander und
bilden gleichsam den Motor der Entwicklung oder jeglicher Bewegung in seinen Werken. Der
Geist kann in zweierlei Form erscheinen: erstens als reiner Geist, der besonders im Spatwerk
als ewiges, reines Sein, Gott oder Gottheit, Logos, Unbedingtes, Vollkommenes da ist und
dessen Erreichen das hchste Ziel des Protagonisten ist; zweitens in einer falschen — weil durch
den unvollkommenen, menschlichen Intellekt vermittelten — Form. Dieser niedere Geist kann
zwar um die Einheit des Lebens wissen, er sucht sie jedoch durch Lehre zu erreichen, was nach
Hesses Auffassung unmdglich sei, weil am Erleben der Einheit als etwas Vollkommenen nur
auflergewdhnliche, erwihlte Menschen, Outsider: Kranke, Kiinstler, Heilige, Weise meistens
nur in Gnadenmomenten, wie etwa im Zustand schopferischer Inspiration, Erleuchtung,
begierdeloser Liebe oder durch den Blick mit dem Weltauge teilzuhaben vermogen. Der junge
Siddhartha weil um diese Einheit, die in der Erzdhlung als Atman, bzw. Brahman erscheint:
»Schon verstand er, im Inneren seines Wesens Atman zu wissen, unzerstorbar, eins mit dem

Weltall.” Siddhartha ahnt jedoch, daB das Unbedingte durch Lehre und mechanische Ubungen,

4 GWBAJ.5.S. 355.

60



wie vorschriftsmifige Waschungen, Meditationsiibungen der Brahmanen und der Samanas
nicht erreichbar ist, er muf} also zunichst einen gewissen Weg durch die beiden groen Sphéren
des Lebens, durch die des Geistes und dann — leibhaftig — durch die der Natur zuriicklegen, d.h.
beide Pole erleben, um zu sich selbst zu kommen und am Atman, d.h. am Einheitsgefiihl
beteiligt sein zu diirfen. Der kognitiv vermittelte 'Geist ist ohne Leben, tot, papieren, deshalb
auch falsch. Dem Prinzip ,reiner Geist” werden weitere umfassende Prinzipien, wie das
,»Minnliche”, ,Helle”, ,Solare”, ,BewuBte”, , Aktive”, ,Befruchtende”, ,,Gute”, das
»Ewig-Seiende” zugeordnet. Dagegen erscheint das Prinzip ‘Natur in der Gestalt der
,surmutter”, ,,Eva” und ist durch das ,,Weibliche” oder ,,Miitterliche”, das ,,Dunkle”, das
,Chaotische”, das ,Lunare”, das ,UnbewuBte”, das ,Sinnliche”, das ,Irdische”, das
»Passiv-Empfangende”, das ,,Verbotene”, das ,,Bose”, das ,,Ewig-WerdenAe” repréisentiert. Im
Siddhartha vertreten die ersten vier Kapitel, also der erste Teil, das Prinzip Geist, wihrend die
Natur in den ersten vier Kapiteln des zweiten Teils thematisiert wird. Geist und Natur,
Minnliches und Weibliches stehen sich wie These und Antithese, Pol und Gegenpol gegeniiber,
wobei jeder — jeweils iiberwiegende — Pol den Keim seines Gegenpols enthélt. Sie ziehen sich
an und stoflen zugleich einander ab. Im Spannungsfeld dieses Kampfes vollzieht sich die
Entwicklung, die eine zyklische Bewegung bedeutet und durch das Motiv des Kreises, bzw. der

Spirale ausgedriickt wird.

3.1.1.1. Exkurs: Narzif3 und Goldmund, Knecht und Designori

Fiir die Bipolaritit seien hier zwei typische Beispiele genannt: das Verhiltnis von Narzif3 und Goldmund,
bzw. die Feind-Freundschaft von Josef Knecht und Plinio Designori im Glasperlenspiel.

Bereits Name und AuBeres der beiden Protagonisten der pseudo-mittelalterlichen Novelle verweisen auf
die Antinomie der beiden Pole, die sie vertreten. Narzi3, der einen unmittelbaren Bezug zum
griechischen Narkissos hat, trigt Charakteristika des Natur-Prinzips, wie sein dunkles Haar und seine
dunklen Augen, obgleich er als Geistlicher, wortgewandter Kloster-Lehrer, Gelehrter und Diener
logischen Denkens, sowie des Wortes, also als Vertreter ,,einer Welt ohne Vorstellung” vorwiegend den
seiend-unwandelbaren, ewigen Geist reprisentiert. Thm gegeniiber weist der Name Goldmund auf Dion
Chrysostomos, den griechischen Rhetor und Politiker aus dem 11. Jh. n. Ch. hin und erinnert auch an
Johannes Chrysostomos (345-407), den Patriarchen von Konstantinopel, der ein hervorragender Prediger
war und als Schutzheiliger der Kanzelredner galt. Auch sein blondes Haar und seine blauen Augen stehen
fiir die lichte, klare Geistessphire, obwohl er als geborener Kiinstler und Vagabund der Liebe, ,,einer Welt
ohne Worte” verbunden ist, die die werdend-bewegliche, ewige Natur repriisentiert. Wihrend Narzifl am

Anfang der Seelenfiihrer Goldmunds ist, bis er nach einer Vision im Kreuzgang des Klosters zu sich

61



selbst erwacht, schwindet seine fithrende Rolle allmihlich. Die Natur kann jedoch ohne die fruchtbare
Einwirkung des Geistes auf sie nicht zur vollen Entfaltung gelangen.
.[...] der Geist liebt das Feste, Gestaltete [...] er liebt das Seiende, nicht das Werdende, das Wirkliche und

”5

nicht das Mogliche™ — meint Narzif und erinnert seinen Freund daran, daf3 sein Dominium nicht der Geist,

sondemn die Seele ist: ,,[...] du bist erwacht, und du hast ja jetzt auch den Unterschied zwischen dir und mir
erkannt, den Unterschied zwischen miitterlichen und viterlichen Herkiinften, zwischen Seele und Geist.”®
Goldmund wird fasziniert vom ,,Wunder der Formung” und dem ,Zauber des Kérperlichen”, der
Sinnlichkeit der Frau. Wihrend NarziB die strenge und asketische Klosterwelt nie verliBt, also unbeweglich
ist wie der ewige Geist, irrt Goldmund im Leben herum und quiilt sich aufgrund der unvollkommen-polaren

Welt ab:

Es schien alles Dasein auf der Zweiheit, auf den Gegensétzen zu beruhen; man war entweder Frau oder
Mann, entweder Landldufer oder SpieBbiirger, entweder verstindig oder gefiihlig — nirgends war
Einatmen und Ausatmen, Mannsein und Weibsein, Freiheit und Ordnung, Trieb und Geist gleichzeitig zu

erleben.’

Zum Erlebnis der Einheit kommen sie beide aber erst, nachdem sie einander, das Leben auf ihre eigene
Weise und sich selbst gegenseitig beeinfluend kennengelernt haben; Goldmund erreicht die Einheit
auf krummen Pfaden der Schuld, die zur Unschuld fiihren, sowie auf den Wegen der schopferischen
Titigkeit in der Kunst, die aus dem stiindig Werdenden als Potentiellem mit Hilfe des Geistes zur Tat
vordringt, und das Mégliche zum Wirklichen formt: ,,Dort aber, wo wir von der Potenz zur Tat, von der
Méglichkeit zur Verwirklichung schreiten, haben wir teil am wahren Sein.”® NarziB erreicht auf seinem
gradlinigen Weg die Vergeistigung, verwandelt sich in Johannes, und bekennt am Ende, da3 das Sein
nicht nur, und vielleicht sogar auch nicht am reinsten durchs Denken, sondern durch die Kunst zu
erfassen sei: ,,Jetzt erst sehe ich, wie viele Wege zur Erkenntnis es gibt und daB der Weg des Geistes
nicht der einzige und vielleicht nicht der beste ist[...] (ich sehe dich) auf dem entgegengesetzten Weg,
auf dem Weg durch die Sinne, das Geheimnis des Seins ebenso tief erfassen und viel lebendiger
ausdriicken, als die meisten Denker es kénnen.”? Die Bipolaritit von Natur und Geist 148t sich in der
Textgestaltung bereits im allerersten Satz, dann variiert auch im ganzen ersten Abschnitt der Novelle,
nachvollziehen, in dem der aus dem siidlichen Welschland stammende, vereinzelte Kastanienbaum als
ein Symbol der Natur und der in sich ruhenden organischen Einheit in nichster Nachbarschaft vor dem
»von Doppelsidulchen getragenen Rundbogen des Klostereinganges” steht. Dieses Bild, das die
Geistessphiire reprisentiert, ist bereits in sich ein Gleichnis der Einheit hinter den Gegensiitzen: Das
Doppelsidulchen deutet auf die zweigeteilte Welt der Erscheinungen hin, die jedoch durch einen
kreisformigen Rundbogen zusammengehalten und dadurch in eine héhere, dritte Einheit aufgehoben

wird. Die in sich eine dialektische Struktur aufweisenden beiden Bilder — der lebendig-natiirliche

> GWBJ. 8. S. 66.
¢ GWBJ.8.S.67.
7 GWBd. 8. S. 253.
8 GWBd. 8. S.286.
° GWBdJ. 8. S. 298.

62



Baum und das kiinstlich errichtete, steinerne Domizil der welt- und lebensabgewandten Askese — sind
untrennbar.'” In der Wechselwirkung von Geist und Natur hat in dieser Novelle jedoch schon der Geist
den Vorrang. Zwar driickt die Konjunktion ,,und” im Titel eine Nebenordnung aus, an erster Stelle steht
jedoch NarziB3; Narzif} ist und bleibt der Seelenfithrer Goldmunds, auch wenn seine Fiihrerrolle an
Intensitit verliert; im ersten Satz des Textes steht das Kloster vorne; im Kunstschaffen wird das Urbild
als Idee vom ewigen Geist befruchtet und geleitet; und zum SchluB stirbt Goldmund, wihrend Narzif3
am Leben bleibt.

Als zweites Beispiel sei hier das ambivalente Verhiltnis zwischen Josef Knecht und Plinio Designori
erwihnt. Der vom Magister Musicae zum kastalischen Leben und zur Eliteausbildung in der von der Welt
abgekapselten padagogischen Provinz erwihlte Josef kommt nach vier Schuljahren in Eschholz, der
groBten und jiingsten Schulsiedlung Kastaliens nach Waldzell, das als kleinste Schule und Stitte der
Universalbildung im Vergleich zu den anderen Schulsiedlungen, in denen Spezialstudien betrieben
werden, wie etwa in Keuperheim Altphilologie oder in Porte aristotelische und scholastische Denklehre,
und das als Sitz der Ordensleitung das Zentrum Kastaliens gilt. Josef riickt also auf der biographischen
Ebene des Textes von der ,Peripherie” eines Eschholz ins ,,Zentrum” Waldzell. Der Name der
Schulprovinz, ein Kompositum, bestehend aus zwei Gliedern, vereinigt in sich die beiden grofien
Gegensatzpaare Natur: Welt, Leben, Kunst, Sinnlichkeit und Geist: Kastalien, Askese und
Wissenschaft. Hier in Waldzell lernt Josef Knecht als echter Kastalier den Hospitanten, also den aus der
Welt nur zum voriibergehenden Studium zugelassenen und mit losem Band an Kastalien gebundenen
Plinio Designori kennen. Der junge Designori entstammt einer konservativen Patrizierfamilie und steht
im Gegensatz, wie bereits sein Name, ,Herr” das verrdt, zu , Knecht”, der lange noch ein Diener
kastalischer Geistigkeit bleibt. Auch der siidlindische Klang des Namens Designori bildet einen
Gegensatz zu dem, im Vergleich dazu nérdlichen, deutschen Namen seines Freundes. Designori operiert
viel mit der Natur und dem gesunden Menschenverstand, und will ,,die ‘Welt’ und das naive Leben gegen
die ‘hochmiitig scholastische Geistigkeit’ Kastaliens verteidigen.”'' Knecht setzt sich in den
Diskussionen mit Designori fiir den Geist — Kastaliens — ein, und zwar im Auftrag des Ordens. Ahnlich
wie bei seiner ersten Krise, in die er wegen der Abtriinnigen, die aus Kastalien zuriick in die Welt
gefliichtet sind, gerit, weil er ihren Schritt als kleiner und unerfahrener Schiiler doch ahnungsweise
akzeptieren kann, die dadurch verursachte Krise jedoch mit Hilfe seines Seelenfiihrers, des
Musikmeisters, zu iiberwinden vermag, gerit er diesmal in eine noch groBere Krise, die sich auch
diesmal noch mit der autoritdren Unterstiitzung des Ordens iiberwinden lédBt. In dieser dialektischen
Beziehung bildet Designori den einen Pol, die These, Knecht bildet zu ihm den Gegenpol, die Antithese,
und aus der , Feind-Freunsdschaft” entwickelt sich eine Synthese, die Carlo Ferromonte folgendermaf3en
charakterisiert: ,,Der Gegensatz: Welt und Geist, oder der Gegensatz: Plinio und Josef hatte sich vor
meinen Augen aus dem Kampf zweier unversonlicher Prinzipien in ein Konzert sublimiert.”'? Diese

Beziehung wird auch als ,,Musik iiber zwei Themata” oder als dialektisches Spiel zwischen zwei

' vgl. Reso Karalaschwili, Der Romananfang bei Hermann Hesse. Die Funktion des Titels, des Vorworts und des
Romaneinsatzes in seinem Schaffen. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft (25). Hrsg. v. Willfried

Behrens et alii. Stuttgart, 1981.
" GWBd. 9. S. 96.
2 GWBd.9.S.113.

63



Geistern'* bezeichnet. Die Lebenswege der zwei Figuren trennen sich bald, und sie treffen sich erst gegen
Ende des biographischen Teils'des Romans. Der in die Welt zuriickgekehrte Designori scheitert am
Leben: Er bricht mit dem traditionsreichen, konservativen Elternhaus, engagiert sich als liberaler
Politiker und politischer Schriftsteller, heiratet sogar die Tochter eines gleichgesinnten Politikers,
verkauft das viiterliche Haus und baut eine unharmonische Existenz auf. Knecht erreicht das AuBerste an -
Karriere in Kastalien: Ins innerste Zentrum geriickt, wird er Magister Ludi, und gerade auf dem Gipfel
seiner kastalischen Laufbahn erlebt er die grote Seelenkrise und beschliet, in die Welt zu gehen und die
Jugend zu erziehen, d.h. der Geist wird von seinem Gegenpol, der Natur, angezogen, um von ihm
befruchtet zu werden, damit die Kontinuitit organischen Lebens aufrechterhalten bleibt. Knechts
Versuch scheint wegen seines frilthen Wassertods zu scheitern: Er hat jedoch sein Ziel erreicht, indem er

den Adel des Geistes in den jungen Tito verpflanzt hat. ,, Knechts Tod ist ein Wunder, Knecht selbst ein

Heiliger und imitabile, der zur Nachfolge auffordert”.'

3.1.2. Der Kreis

Die beiden Pole als These und Antithese werden jeweils auf einer hoheren Stufe in einer
Synthese aufgehoben, die bereits eine nichste Entzweiung in sich birgt. Die stindige
Entzweiung und das Einswerden gegensitzlicher Prinzipien bilden Zyklen, die entweder durch
das Motiv des in sich wiederkehrenden Kreises oder der nach oben — bzw. nach unten, in die
Seelentiefe des Protagonisten — strebenden Spirale ausgedriickt werden. Somit steht der
Kreislauf in Hesses Werken fiir das organische Leben schlechthin und wird nach einem
Grundschema der zyklischen Wechselbewegung der Natur — der Lebensstadien, der Tages- oder
der Jahreszeiten — viergeteilt. Jeder Kreis hat einen Anfang: Geburt, Morgen, Friihling, dann
eine Mitte: Jugend, Mittag, Hohepunkt, Sommer, worauf ein Niedergang: Greisenalter, Abend,
Herbst und zuletzt ein Untergang: Sterben, Nacht, Winter folgt. Im Moment des Sterbens
vollzieht sich jedoch die nichste Neugeburt, und alles fangt auf einer anderen Stufe wieder an.
Im Schnittpunkt des Sterbens und Neugeborenwerdens leuchtet der Einheitsmoment: der
magische Moment, die Inspiration, die Gnade oder im Siddhartha die Erleuchtung und damit ein
Erwachen zu neuer Lebensphase auf. Dieses Schema des Kreises wiederholt sich in

verschiedenen kontextuellen Zusammenhingen auf der Textebene und variiert das Thema

> GWBd.9.S. 95.
14 Reso Karalaschwali, Josef Knechts Tod. In: Materialien zu Hermann Hesses ‘Das Glasperlenspiel’. Hrsg. v.

Volker Michels. Frankfurt/M. Bd. 2. S. 230. (kiinftig: Materialien)

64



Bewegung-Entwicklung. Dem Kreis-Schema folgt auch der Werdegang der Protagonisten, die
durch eine Seelenentwicklung endlich zu sich kommen und zur Einheit gelangen, und deren

Wanderweg vom Wissen um die Einheit bis zu ihrem Erleben fiihrt.

3.1.3. Die Einheit

Ziel der Protagonisten ist es, das unvollkommene Dualsystem der Welt der Gestaltungen, der
»sogenannten Wirklichkeit” — und dadurch auch sich selbst — zu iiberwinden, den Kreislauf
organischen Lebens zu durchbrechen und dadurch in die Einheit einzugehen, i)zw. die im
organischen Leben waltende, allumfassende Einheit durch das Erleben aller Geschopfe als Teil
des Alls akzeptieren zu kénnen. Der Protagonist als principium individuationis bewegt sich
aller Kreatur gleich im Rahmen von Zeit und Raum und ist den Gesetzen der Kausalitit von
Ursache und Wirkung ausgeliefert. Er leidet darunter und ist stdndig bestrebt, sich davon zu
befreien.

Die Einheit erscheint im Hesseschen (Eevre wiederum in verschiedenen Formen. Besonders
im Frithwerk kann sie als das ,,Ur-Eine”, als ,,Urmutter” oder,,Chaos”, also ein Stadium vor dem
Wirklichwerden, der Gestaltung, der Geburt erscheinen, und bedeutet in diesem Falle eine
Riickkehr zum Anfang, zum weiblich-dunklen Natur-Prinzip."”

Die Einheit kann aber auch das Ziel einer Bewegung nach Vorwirts, bzw. nach Oben, zu
Gott, zum reinen Sein, zum ,,dritten Reich des Geistes”, also zum Prinzip Geist bedeuten. Der
Weg nach Vorne oder nach Oben fiihrt oft auf Wandelwegen riickwérts, durch das Chaos

hindurch, das meistens einen Abstieg in das UnbewuBte des Protagonisten, eine Hollenfahrt

'S Am ausgepriigtesten erscheint das Natur-Prinzip in Demian. Hier erscheint Demians Mutter, Eva, als Urmutter,
Magna Mater, als Vorbild fiir Sinclair. Auch Joseph Mileck betont die bestimmende Funktion der Frau Eva fiir
den jungen Sinclair: ,.Frau Eva [...] ist fiir Sinclair alles und das All. Sie ist seine Jungsche Anima, die Seele, das
Unbewufte [...] und sie ist auBerdem sein Ideal, die Selbstverwirklichung (...] Anima und Ideal werden
Inspiration und Fiihrerin, potentielle Geliebte und spirituelle Mutter.” (In: Josef Mileck, Hermann Hesse.
Dichter. Sucher. Bekenner. Frankfurt/M. (suhrkamp taschenbuch 1357), 1987. S. 99-100.) Das
Weiblich-Miitterliche als Ur-Eine, Ursprung und Objekt der Begierde des Protagonisten iiberwiegt etwa bis zur
Novelle Narzif8 und Goldmund, in der ein Gleichgewicht zwischen beiden Prinzipien hergestellt wird. Im
Spitwerk schwindet das Weibliche vollkommen: Im Glasperlenspiel gibt es nur noch eine einzige Frauenfigur,

Titos Mutter, die aber nur eine notwendige und ziemlich negative Nebenrolle spielt.

65



durch die tiefsten Tiefen der eigenen' Seelenwelt bedeutet, aus deren -_'Unordnung eine
Neuordnung herzustellen ist. Das Einzelne kann die Einheit nur nach dém zweigespaltenén,
zwiespiltigen Lebensstadium, auf einer dritten Stufe der Syﬁthese wiedererlangen. Die beiden
Einheitsformen in Richtung ,,Zuriick” oder nach ,,Unten” und ,,Vorwirts” oder nach ,,Oben”
konnen parallel oder gleichzeitig erzielt werden, was erzihltechnisch die Steigerung des
Einheitserlebnisses durch diese Verdoppelung entgegengesetzter Bewegungen bedeutet. Der
Protagonist gelangt mit Hilfe von sog. Seelenfiihrern und/oder durch Selbsterkennen zu seinem
UnbewuBlten, wobei er zugleich in eine hohere Wirklichkeit des reinen Geistes, in die
vollkommene Einheit der Seele eintritt. Neben dieser ebenfalls bipolar gerichteten vertikalen
Entwicklungsspirale gibt es auch eine horizontale Bewegung, nédmlich ein Streben von der
Peripherie eines Kreises zum Zentrum hin. Die Entwicklung ist ein ewiges Werden, das Ziel, das
Transzendentale und das Zentrum fallen im Unendlichen zusammen, wo die zerstérte.und in
Gegensitze gespaltene Einheit wiedererlangt wird.

Der Protagonist gerit oft auf Irrwege bei der Suche nach der wiederzuerlangenden
Einheit. Solche Irrwege oder falsche Ersatzmittel sind kiinstlich hergestellte Rauschzustéinde,
hervorgerufen z.B. durch Alkoholgenul — wie etwa in der Erzéhlung Klingsors letzter
Sommer, oder sogar auch im Siddhartha —, durch ekstatische Vereinigung im Geschlechtsakt —
ebenfalls im Klingsor, im Siddhartha, im Steppenwolf, in der Erzihlung Narzif8 und Goldmund
—, durch zum Wahnsinn gesteigerte Schizophrenie — wie in Klein und Wagner —, durch
Rauschgift — wie im Steppenwolf oder durch Gliicksspiel — wie z.B. im Kurgast oder im
Siddhartha. Diese hochst gefahrlichen Ersatzmittel konnen aber auch als Linderungs- oder
Betidubungsmittel besonders der friihen Protagonisten Hesses dienen, die darunter leiden, da
sie zwar um die Einheit wissen, sie aber nur kaum und zwar durch géttliche Gnade, d.h. durch
den Eingriff einer vom Protagoﬁsten bewuBt nicht herbeirufbaren Instanz, und nicht durch
diese Mittel und ﬁbﬁngen erreichen kﬁjnnen. Andere, weniger gefihrliche, allerdings genauso - -
erfolglose Methoden zum Erlangen der Einheit sind dogmatisch-religiose Vorschriften, wie
z.B. die Waschungen oder Meditationsiibungen der Brahmanen und der Samanas im
Siddhartha.

Der Schopfungsakt in der Kunst nimmt eine Sondefstellung unter den Formen ein, mit

denen durch Aufhebung zeitlicher und rdumlicher Beschrinkung die Einheit ergriffen und

66



gerade durch die Ausdrucksmittel der Kunst in dauerhaften Bildern dargestellt werden kann.
Klingsor versucht neben den Flaschenkanonen—mit grellen Farben den Tod zu erlegen; sein
kiinstlerischer Versuch bleibt aber, bis auf sein letztes Gemilde, das Selbstbildnis, ein
verzweifelter und vergeblicher Kampf, weil er den Tod fiirchtet und auBBerstande ist, die Welt
mit ,begierdeloser Liebe” zu betrachten. Kunst kann aber auch die Harmonie
reprdsentieren: Die wahre Kunst ist vor allem die Musik, die wegen des Gleichklangs
_gleichsam eine Gleichzeitigkeit, und damit die Aufhebung der Zeit, des Nacheinanders
ausdriicken kann.

Die Musik spielt in vielen Werken Hesses eine eminente Rolle (Gertrud, Steppenwolf, Das
Glasperlenspiel), und steht letzten Endes immer fiir die Harmonie. Neben der reinen, abstrakten
und ahistorischen Formelsprache der Mathematik bildet die Musik eine der drei Hauptquellen
der Idee des Glasperlenspiels. Als dritte Quelle gilt die Meditation, die dazu dienen sbll, die
Gefahren des Formalismus des Spiels zu vermeiden. ,,Sie (die Musik) entsteht aus dem MaB und
wurzelt in dem groBen Einen. Das groBe Eine erzeugt die zwei Pole; die zwei Pole erzeugen die
Kraft des Dunkeln und des Lichten [...] Die Musik beruht auf der Harmonie zwischen Himmel

' heiBt es im Glasperlenspiel

und Erde, auf der Ubereinstimmung des Triiben und des Lichten
im Zusammenhang mit der Musik als Ausdruck fiir die Einheit alles Lebens.

Das wahre Erleben der Einheit — ob es einem Kiinstler, einem Heiligen oder einem Weisen
zuteil wird — beruht auf einer reinen Betrachtungsweise, der sog. ,,begierdelosen Liebe”, wie es
in dem 1917 entstandenen Aufsatz Von der Seele heiBt. Solange das Schauen vom Wollen
bestimmt und regiert wird, kann der betrachtete Gegenstand nicht in seiner reinen, natiirlichen
Schonheit gesehen werden, sondern nur durch seine Beziehungen zum Willen des
Betrachtenden; Einen Wald sieht ein Kéufer, ein Péichter, ein Holzféller oder ein Jdger jeweils

mit anderen Augen, je nach seinem Interesse am Wald. Erst wenn der Betrachtende nichts vom

Wald will, kann er ihn als Natur sehen:

Im Augenblick, da das Wollen ruht und die Betrachtung aufkommt, das reine Sehen und
Hingegebensein, wird alles anders. Der Mensch hort auf, niitzlich oder gefihrlich zu sein,
interessiert oder langweilig, giitig oder roh, stark oder schwach. Er wird Natur, er wird schén und

6 GW Bd. 9. S. 27-28.

67



merkwiirdig wie jedes Ding, auf das reine Betrachtung sich richtet. Denn Betrachtung ist ja nicht
Forschung oder Kritik, sie ist nichts als Liebe. Sie ist der hochste und wiinschenswerteste Zustand

unserer Seele: begierdelose Liebe.”

In diesem Betrachtungszustand, in dem der Betrachtende selber Natur geworden, kann er alles

so akzeptieren, wie es ist, und seine hochste Aufgabe ist es, in allem die Seele zu erforschen.

3.1.3.1. Exkurs: Die begierdelose Liebe und Schopenhauers ,,Weltauge”

Die das Wollen losgewordene, reine Betrachtung und der Blick mit dem Weltauge als charakteristische
Sehweise des Natur gewordenen Betrachters — des inspirierten Kiinstlers, des erleuchteten Weisen, des
begnadeten Heiligen, etc. — weisen Ahnlichkeiten mit Schopenhauers Auffassung iiber den dsthetischen
Weg der Befreiung vom wild-schopferischen Willen auf, wonach das Genie als betrachtendes Subjekt
eins mit dem betrachteten Objekt wird, in ihm aufgeht, in die Sphére der ersten Objektivation des Willens
eindringt, um das dort Erlebte in dauerhaften Bildern festzuhalten und darzustellen, und zwar zur
Milderung der vom Willen verursachten Leiden auf der Ebene der zweiten Objektivation des Willens, in

der das Individuum im Kerker von Zeit, Raum und Kausalitit schmachtet.'

Mit dem Verschwinden des Willens aus dem BewuBtseyn ist eigentlich auch die Individualitit, und
mit dieser ihr Leiden und ihre Noth, aufgehoben. Daher habe ich das dann iibrig bleibende reine
Subjekt des Erkennens beschrieben als das ewige Weltauge, welches, wenn auch mit sehr
verschiedenen Graden der Klarheit, aus allen lebenden Wesen sieht, unberiihrt vom Entstehn und
Vergehn derselben, und so, als identisch mit sich, als stets Eines und das Selbe, der Triger der Welt
der beharrenden Ideen, d.i. der addquaten Objektitit des Willens, ist; wihrend das individuelle und
durch die aus dem Willen entspringende Individualitiit in reinem Erkennen getriibte Subjekt, nur

einzelne Dinge zum Objekt hat und wie diese selbst vergénglich ist."”

Bei Schopenhauer ist im &sthetischen Bereich allein das Kiinstler-Genie fiahig, die Schranken des

prinzipii individuationis zu durchbrechen und sich vom Willen zu befreien:

[...] so ist Genialitit [...] die vollkommene Objektivitit [...] Demnach ist Genialitét die Fahigkeit,
sich rein anschauend zu verhalten, sich in die Anschauung zu verlieren und die Erkenntni}, welche

urspriinglich nur zum Dienste des Willens daist, diesem Dienste zu entziehn, d.h. sein Interesse, sein

"7 GW Bd. 10. S. 33-34.
'8 Hesses Interesse fiir Schopenhauer geht in seine friihe Schaffensperiode zuriick. Damals las er eingehend

Nietzsche und Schopenhauer: ,,Mit Schopenhauer begann ich mich schon in jenen Jiinglingsjahren, in denen

Nietzsche meine Hauptlektiire war, zu beschiftigen.” (GW Bd. 12. S. 257.)
1 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. In: Gesammelte Werke in zwei Biinden. Nach der

Edition v. Arthur Hiibscher u. mit einem Nachwort v. Heinz Gerd Ingenkamp. Stuttgart, 1990. Bd. 2. S. 485.

68



Wollen, seine Zwecke, ganz aus den Augen zu lassen, sonach seiner Personlichkeit sich auf eine Zeit
vollig zu entiuBern, um als rein erkennendes Subjekt, klares Weltauge, iibrig zu bleiben: und dieses
nicht auf Augenblicke; sondern so anhaltend und mit so viel Besonnenheit, als n6thig ist, um das

Aufgefafite durch iiberlegte Kunst zu wiederholen und ,,was in schwankende Erscheinung schwebt,

zu befestigen in dauernden Gedanken.”®

Hesse als Dichter zweifelt jedoch gerade daran, daB er die Gnadenmomente, die magischen Erlebnisse
des reinen Erkennens, kurz das Einheitserlebnis mit sprachlichen Mitteln addaquat wiederzugeben
vermag; deshalb bedient er sich immer wieder Gleichheitssymbole, wie etwa des des Baumes oder des
Wassers und besonders des der Musik, die auch in Schopenhauers Gedankenwelt eine qualitativ héhere,
vollkommenere Kunst in der Gesamthierarchie der Kiinste darstellt, weil sie nicht bloB in die erste, reine
Objektivation des Willens, in die Sphire der Ideen, sondern unmittelbar in die Sphire des Willens

einzudringen vermag.”!

3.1.4. Der Protagonist

Hesses Protagonisten sind immer ,.Erwiéhlte”, d.h. sie unterscheiden sich von den normalen
Alltagsmenschen, weil sie berufen sind oder sich berufen fiihlen, ihrem ihnen zugeteilten
Lebensweg zu folgen, eine innere Entwicklung im Sinne von Hesses dreistufiger
Entwicklungslehre durchzumachen, um endlich ans Ziel: zu sich selbst und zur Einheit zu
gelangen. Die frithen Hesse-Protagonisten sind gefahrlich-gefdhrdete, tragische Figuren:
selbstzerstorerische Genies wie der Maler Klingsor, Selbstmérder wie der aus dem Kleinbiirger
Klein sich entpuppende Morder Wagner, Verzweifler wie der Steppenwolf Harry Haller,
Besessene, Kranke oder Verbrecher wie die Dostojewski-Helden, der Fiirst Myschkin, die vier
Karamasow oder Rogoschin und Nastasja in Hesses Dostojewski-Interpretation, oder Starke wie
Demian, der als Gestempelter die neutestamentarische Liebesidee im Sinne der Umwertung
aller Werte umstiilpt. Untef den friihen Protagonisten bildet gerade Siddhartha eine Ausnahme,
der ebenfalls ein Erwihlter ist. Siddhartha ist aber im Vergleich zu den anderen viel gesetzter

und erweist sich als Weiser, sogar als Heiliger.

% Schopenhauer, Bd. 1. S. 274-275.
2 Vgl. zu den Einheitssymbolen: Gontrum, bes. Kap. V.: Der Weg der Einheit: FluB- und Baumsymbole in

Siddhartha, Symbole des ewigen Werdens und der Einheit: Das Wasser als Triiger der Einheit.

69



Eine Charakter-Wende der Protagonisten tritt mit der Figur von Narzif} auf, der als
besonnener Freund und Seelengeleiter von Goldmund bereits die Geistessphire im Vergleich 'zu
ihm, dem Naturverbundenen, auf eine ausgeglichene, kaum merkbare, jedoch auf eine
iiberwiegende Weise reprasentiert. Den Ubergang zum reinen Geist, zum Logos als Verwalter
der nunmehr hoheren Einheit vertritt der imaginire Seelenfithrer Leo in der Erzéhlung Die
Morgenlandfahrt, der bereits das Ideal des Spatwerks, den Diener-Herrscher-Typus
vorwegnimmt. Im Glasperlenspiel gewinnt die Repridsentanz des Prinzips Geist eindeutig

oberhand.

3.1.5. Der Seelenfiihrer

Hesses 'Protagonisten werden auf ithren Wegen seelischer Entwicklung von erfahrenen, ihren
eigenen Weg erkannten und zu Ende gegangenen, weisen, erleuchteten Figuren, sogenannten
. Seelenfiihrern geleitet. Je nach Art und Funkion lassen sich diese Psychagogen unterscheiden. Es
gibt falsche Fiihrer, die im Laufe. der Selbstentfaltung der Protagonisten bloB einen Irrweg
bedeuten und mit oder ohne den Eingriff des jeweiligen wahren Seelenfiihrers iiberwunden
werden. Ein solcher Typ ist Pistorius in Demian, der zwar eine dhnliche Auffassung vertritt wie
Demian, der wahre Fiihrer, der ein Priester von Abraxas, der Pole vereinigenden Gottheit werden
will, der aber sein Ideal von der starken Persdnlichkeit als weltenformenden historischen Gestalt
.selbst nicht verwirklichen, es nur dozieren kann. Sinclair bricht sein inniges Verhiltnis mit
Pistorius bald ab, nachdem er erkannt hat: ,,Sein Ideal war ‘antiquarisch’, er war ein Sucher nach

riickwiirts, er war ein Romantiker"*

3.1.5.1. Exkurs: Der ,,Starke” und der ,,Diener-Herrscher”

Nietzsche hat Hesse zur Zeit der Entstehung des Demian intensiv beschiftigt. ,,[...] kein anderer
Schriftsteller auBer Nietzsche hat mich je so beschiftigt, so angezogen und gepeinigt, so zur
Auseinandersetzung gezwungen (wie Goethe) [...] Manche Jahre habe ich mich so mit Goethe geplagt

und ihn zur Unruhe meines geistigen Lebens werden lassen, ihn und Nietzsche.”? — schreibt Hesse 1932

2 GWBA.5.S. 124,
3 GW Bd. 12. S. 146 u.149.

70



riickblickend in seinem Aufsatz Dank an Goethe. 1919 veroffentlicht Hesse, zunéchst anonym, die
Flugschrift Zarathustras Wiederkehr. Ein Wort an die deutsche Jugend. Hiesr ermutigt Hesse die nach dem
Ersten Weltkrieg ruinierte Jugend mit Zarathustras Worten, obgleich er unter Berufung des
Selbsterkennens als Medikament eher auf Nietzsches Essay Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir
das Leben zuriickgreift®* Nietzsches EinfluB auf Hesse 1Bt sich besonders gerade in Demian
nachvollziehen, wo in der Gestalt des Demian der vereinsamte, starke ivlensch als Zukunftsbiirge alle -
christlichen — Werte umwertet. Das Attribut antiquarisch verweist auf Nietzsches Aufsatz Vom Nutzen
und Nachteil der Historie fiir das Leben (1873), in dem Nietzsche drei Arten der historischen Perspektive

unterscheidet: die monumentalische, die kritische und die antiquarische.

Wenn der Mensch, der GroB3es schaffen will, iiberhaupt die Vergangenheit braucht, so bemichtigt er
sich ihrer vermittelst der monumentalischen Historie; wer dagegen im Gewohnten und Altverehrten
beharren mag, pflegt das Vergangene als antiquarischer Historiker; und nur der, dem eine
gegenwirtige Not die Brust beklemmt, und der um jeden Preis die Last von sich abwerfen will, hat

ein Bediirfnis zur kritischen, das heiBt richtenden und verurteilenden Historie.”

Das Ideal des starken Menschen als Schicksalstriger, dem aufgebiirdet ist, zu regieren, wird in Demians
Auffassung durch Kain, Mose, Buddha, Napoleon, Bismarck, César und Loyola reprisentiert. Im Gegensatz
zu diesem neuen, starken Menschentyp vertritt im Spétwerk der bedeutendste Geschichtsschreiber und
Politiker des Benediktinerordens, Pater Jakobus, eine wesentlich andere Geschichtsauffassung. Als neues
Menschenideal tritt an die Stelle der starken Ménner der Diener-Herrscher, der im Glasperlenspiel in der
Figur von Josef Knecht thematisiert wird. Josef wird durch die Person des Pater Jakobus mit diesem
Geschichtsideal konfrontiert, in dessen Sinne nicht die Scheingrofien, die Abenteurer der Geschichte, nicht
der Korporal, der von heute auf morgen Diktator wird, nicht die durch Geburt und Berufung erwihlten starken

Menschen historische Vorbilder sind, sondem jene sehr langlebige Organisationen:

[...] in welchen der Versuch gemacht wird, vom Geist und der Seele her Menschen zu sammeln, zu
erziechen und umzuformen, sie durch Erziehung, nicht durch Eugenik, durch den Geist, nicht durchs

Blut zu einem Adel zu machen, der zum Dienen wie zum Herrschen befihigt ist.?

Auch im Glasperlenspiel wird Nietzsche noch einmal in der Gestalt des Fritz Tegularius
heraufbeschworen. Tegularius erscheint aber hier schon trotz seiner Genialitiit als ,Nihilist”, der zwar das
Zeug sogar zum Magister Ludi hitte, der aber wegen seiner lasterhaften Krankheit, seiner Charakterfehler

und individualistischer Lebensfiihrung bloB als Einzelgénger und genialer Narr gekennzeichnet wird, der

% vgl. Géza Horvith, Zarathustras Wiederkehr. Ein Wort an die deutsche Jugend. Hermann Hesses Engagement
der Seele. In: Hermann Hesse und die Politik. In Beziehung zur Zukunft bleiben. Hrsg. v. Martin Pfeifer. Bad

Liebenzell; Calw, 1992. S. 193-205.
% Friedrich Nietzsche, Werke in sechs Binden. Hrsg. v. Karl Schlechta. Miinchen-Wien, 1980. Bd. 1. S. 225.
% GWBd.9.S.181.

71



sich um Harmonie und Einordnung gar nicht kiimmert und als Vorliufergestalt des Untergangs

apostrophiert wird: ,,Tegularius bedeutete fiir Knecht zugleich die Verkérperung hochster kastalischer

Fihigkeiten und das mahnende Vorzeichen fiir deren Demoralisierung und Untergang %’

Der wahre Seelenfiihrer bleibt Demian, der Verkiinder des Untergangs der alten Welt, der Sinclair durch
seine Parole vom starken Einzelnen, der die Weltkatastrophe iiberlebt und fiir die Zukunft biirgt, zum

Selbsterkennen verhilft:

Um das, was von uns bleibt, oder um die von uns, die es (Weltuntergang) iiberleben, wird der Wille
der Zukunft sich sammeln [...] Und dann wird sich zeigen, daB der Wille der Menscheit nie und
nirgends gleich ist mit dem der heutigen Gemeinschaften, der Staaten und Vélker, der Vereine und
Kirchen. Sondern das, was die Natur mit dem Menschen will, steht in den einzelnen geschrieben [...]

Es stand in Jesus, es stand in Nietzsche.?®

Neben den leibhaften Seelenfiihrern, die als Vermittler und Lehrer auftreten, gibt es in den
friiheren Werken bis zur Morgenlandfahrt auch Frauen von zweifelhaftem Ruf, Damen der
Welt oder der Halbwelt, die in ihrer Funktion, den Protagonisten in die ihm
unbekannt-unerprobte, verdringt-verbotene, auBerbiirgerliche sinnliche Sphire einzufiihren,
auch einen wichtigen Beitrag zur Seelenentwicklung des Protagonisten leisten: die Tanzerin
Teresina in Klein und Wagner, Kamala in Siddhartha, Hermine im Steppenwolf oder die vielen
Frauen in Narzif§ und Goldmund. Die sinnliche Erfahrung der Welt kann aber auch durch
ménnliche Vertreter vermittelt werden, wie zum Beispiel durch den siidlindischen
Jazz-Musiker, Pablo, im Steppenwolf, dessen reale Figur mit der des imagindren und
unsterblichen Mozart im Magischen Theater verschmilzt. Einige Seelenfiihrer gehen,
nachdem sie ihre Funktion dem Protagonisten gegeniiber erfiillt haben, selbst in die Ewigkeit
ein, wie Josefs Meister, der Magister Musicae, der Josef zum kastalischen Elite-Leben beruft,
ihm seine Seelenkrisen zu iiberwinden hilft und als Knecht selbst geworden, und die
Kontinuitit von Meister-Schiiler-Meister gesichert hat, seinen Schiitzling verlassen kann. Der
Musikmeister stirbt als Heiliger und Vollendeter, als Josef bereits als Anwirter des Amtes des
Magister Ludi das bevorstehende Jahresfest vorbereitet. Ahnlich kann der Fihrmann

Vasudeva in die Wilder, d.h. in die Einheit, zuriickkehren, nachdem er Siddhartha dazu

2 GW Bd. 9. 296. Vgl. dazu noch: Mileck. S. 296-297. und Martin Pfeifer, Hesse-Kommentar zu simtlichen

Werken. Frankfurt/M., S. 292.
% GW Bd. 5. 8. 135.

72



verholfen hat, die geheime Sprache des Wassers zu verstehen und durch das letzte Erwachen
ein Erleuchteter zu werden. Der Diener-Herrscher Leo erscheint in der Morgenlandfahrt als
hoheres Alter Ego, als gesteigertes geistiges Inbild des Protagonisten H.H.-s, in dessen ewiges
Bild, in das ,Erdichtete”, das niedere, vergingliche Ich des ,Dichters” sich auflost.
Gesteigerte Seelenfiihrer sind Mozart und Goethe im Steppenwolf, sie weisen Haller den Weg
zu den Unsterblichen in Traumen und Visionen. Im Zusammenhang mit der spiralhaften
Entwicklung steht “der Seelenfiihrer gewordene Schiiler fiir die Weitervererbung des
Einheitsgedankens, wie z.B. Siddhartha. Sein Schatten, Govinda, der ein Leben lang seinen
eigenen Weg nicht gefunden hat, kann in der Stirnkuf-Szene das heilig gewordene Wesen
Siddharthas erleben und die durch Lehre nicht gefundene Wahrheit erkennen. Genauso sorgt
Knecht fiir die Kontinuitit des Ideals von der Einheit in der Gestalt des selbst geworden
Weisen, als Vertreter des Geistes, indem er im eiskalten Bergsee um die Seele des Knaben
kdampfend durch seinen Wassertod seinen Schiiler, Tito, vollig verandert und zur Nachfolge
animiert: ,,Und indem er sich [...] an des Meisters Tode mitschuldig fiihlte, {iberkam ihn mit
heiligem Schauer die Ahnung, daB diese Schuld ihn selbst und sein Leben umgestalten und

viel GroBeres von ihm fordern werde, als er bisher je von sich verlangt hatte.””

3.1.6. Hesses Entwicklungslehre

1932 verdffentlicht Hesse den Aufsatz Ein Stiickchen Theologie, der auch unter dem Titel Stufen
der Menschwerdung bekannt ist. In diesem psychologisierenden Essay behandelt der Autor die
drei ihm bekannten Stufen der Menschwerdung sowie die zwei Grundtypen des Menschen,
wobei betont wird, daBl die Stadien der Menschwerdung in der Entwicklungsgeschichte der
Seele zu erkennen sind. Um die dreistufige Entwicklung plausibler zu machen, liefert der Autor
gleich drei Entwicklungsschemen: ein europdisches, ein indisches und ein chinesisches, die
ihrem Wesenskern nach gleich sind und gleichsam eine Entelechie im Sinne der drei

Lebenslédufe im Glasperlenspiel darstellen. Im Sprachgebrauch europiisch-christlicher Kultur

% GW Bd.9.S.471.

73



beginnt der Weg der Menschwerdung mit der Unschuld, einem verantwortungslosen Vorstadium
der geborgenen Kindheit, einem paradiesischen Zustand. Auf der zweiten Stufe gerit der
bewuft gewordene Mensch in ein Stadium der Schuld, das in der christlichen Tradition mit dem
Siindenfall und dem Vertreiben des Menschen aus dem Paradies beginnt. Hier wird der Mensch
durch sein Wissen mit den Forderungen der Moral, der Kultur und der Religion konfrontiert, und
das differenzierte Individuum muf3 notgedrungen erkennen, da die Tugend, die Gerechtigkeit
und jegliche andere Forderungen nicht unbedingt, d.h. absolut zu erfiillen seien. Deshalb gerit er
wegen seines Unvermogens in Verzweiflung, die dann zum Untergang, in ,,Nichts” oder zu
einem ,,dritten Reich des Geistes, zum Erleben eines Zustandes jenseits von Moral und Gesetz,
ein Vordringen zu Gnade und Erlostsein [...] zum Glauben™ fiihrt. Das Wissen um dieses dritte
Stadium einer hdheren Verantwortungslosigkeit, das wieder jenseits von Moral und Kultur liegt
—bzw. das Erleben dessén — ermdglicht dann das Leben kraft des Glaubens an die urspriingliche
Einheit, denn: ,,Auf jeder Stufe [...] wird den Menschen [. ..] nichts so wichtig und so tréstlich
sein, wie die Wahrnehmung, daf3 der Spaltung in Rassen, Farben, Sprachen und Kulturen eine
Einheit zugrunde liegt, daB es nicht verschiedene Menschen und Geister gibt, sondern nur Eine

Menscheit, nur Einen Geist.*'

Das Wissen hat aber auch ein doppeltes Gesicht: Erstens kann es
eine durch Vernunft angeeignete und angehéufte Menge positiver Kenntnisse bedeuten; das
wahre Wi;sen ist dagegen Tat, Erlebnis, ,,Seine Dauer heiflt Augenblick”. In diesem Augenblick
will dann in gewissen Gnadenmomenten die Ewigkeit erfaBt werden. Typische Beispiele fiir
eine solche Erfahrung sind nach Hesse der Fall Paulus, Pascal, Luther oder Ignatius. Das wére
also der europiisch-christlichen Tradition nach ,,der Weg vom paradiesischen Adam bis zum
erlosten Christen”. Dieses dritte Stadium als Wunschbild, als Kunst, als ideales Ziel schwebt vor
den Augen einer kleinen Minderheit von Menschen, den berufenen und erwihlten
Protagonisten. Die Vertreter dieser dritten Stufe sind die Vollkommenen, Unsterblichen.

In die Kategorien indischer Kultur iibersetzt, beginnt die erste Stufe mit dem sog. naiven
Menschen, der dann auf der zweiten Stufe, von Angst und Begierde beherrscht, sich nach
Erlosung sehnt, wobei er das Hochste, den ihm innewohnenden Atman, der eins mit dem
Weltgeist ist, durch Yoga, also durch Erziehung zur Beherrschung der Triebe, zur Verachtung

% GwWBd.10.S.75
3 Gw Bd. 10. S. 76.

74



der Schein- und Sinnenwelt zu erzielen sucht. Die Mehrzahl der Menschen erreicht nicht einmal
die zweite Entwicklungsstufe, bleibt im Urzustand, im kindlichen Diesseits der Konflikte, in der
verantwortungslosen Tierwelt ihrer Triebe verstrickt. Sie heilen Kindermenschen (Siddhartha)
oder Hotel- und Herdenmenschen (Kurgast), Klingsor bezeichnet ihre Welt als Spielwelt, und ihr
Domizil bleibt das Materielle, die Sphire der sogenannten Wirklichkeiten, im Gegensatz zur
wahren Wirklichkeit, der organischen Natur und/oder dem immateriellen und imaginiren dritten
Reich des Geistes.

Im Zusammenhang mit diesem Entwicklungsschema unterscheidet Hesse zwei Grundtypen
des Menschen, den ,,Verniinftigen” und den ,,Frommen”. ,,Der Verniinftige glaubt den ‘Sinn’ der
Welt und seines Lebens in sich selber zu besitzen. Er iibertréigt den Anschein von Ordnung und
Zweckgebundenheit, den ein verniinftig geordnetes Einzelleben hat, auf die Welt und

9932

Geschichte. Er glaubt darum an Fortschritt.”™ Er vertraut der allméchtigen Kraft und Macht
seiner Vernunft, identifiziert die Vernunft mit dem Geist, der die Welt schuf und regiert, strebt
nach Macht, weil er sich dank seiner Vernunft dazu berufen fiihlt, nicht nur sich selbst, sondern
die ganze Welt zu regieren; mifbraucht jedoch oft die Macht, und zwar fest iiberzeugt von der
Richtigeit seiner Handlung. Mit diesem reinen Seelentypus liefert Hesse den Prototyp des
Diktators: ,, Trotzki, dem es ganz unertréglich ist, einen Bauern priigeln zu sehen, 148t seiner Idee
zuliebe ohne Skrupel Hunderttausende schlachten.””

Das Lebensgefiihl des Frommen beruht dagegen auf einem hohen Respekt, der sich ,,in
einem starken Natursinn und in dem Glauben an eine iiberrationale Weltordnung™* #uBert. Da
sein Vorbild nicht die Vernunft sondern die vernunftlose Natur ist, in der er keinen Fortschritt,
»sondern nur ein Sichausleben und Sichverwirklichen unendlicher Krifte ohne erkennbares
Endziel”” sieht, und sich auch als einen Teil dieser lebendigen Natur betrachtet, kann er auch
nicht an Entwicklung glauben. Den Fortschritt in der Technik oder die Anderungen in der
Geschichte hilt er nicht fiir Entwicklung, sondern blo8 fiir oft negative, die Natur zerstérende
Ausartungen und Produkte menschlicher Leistung durch Vernunft. Wegen seiner Natur- und
Kunstverbundenheit, und wegen seines Unglaubens an die allméchtige Gewalt der Vernunft
%2 GW Bd. 10.S. 81.

% GWBd. 10.S. 82.

¥ GW Bd. 10.S. 83.
3 GW Bd. 10. S. 83-84.

75



neigen die Verniinftigen zum Quietismus. Unter ihnen kann es auch Genies geben, wie etwa
Hegel, Marx oder Lenin. Im wahren Genie sind jedoch beide Menschentypen optimal verteiit,
und sie bekdmpfen einander nicht, sondern bestdrken sich, wie etwa Pascal. Hesses
Protagonisten sind grundsatzlich Fromme, wobei in ihnen natiirlich auch der Vernunftmensch
waltet. Der Kampf der beiden Seelen-Typen bildet das Thema von Hesses Werken. Und dieser
Kampf, der letzten Endes zu Ausséhnung und Frieden fiihrt, wird im Rahmen der dreistufigen
Entwicklungsstruktur ausgetragen und endet immer mit dem Sieg des Protagonisten, auch wenn
dieser Sieg manchmal nur in der Form von immer gesteigerter wiederkehrenden

Modell-Strukturen als blasser Hoffnungsschimmer aufblitzt.

3.1.6.1. Exkurs: Hesse und Kierkegaard oder Hesse und die Mystik
Hesses dreistufige Entwicklungslehre der Seele wird von Peter Jansen anhand der Humorkonzeption im
Steppenwolf im Vergleich zu Kierkegaards Ironie- und Humortheorie mit Kierkegaards Existenzstadien

verglichen:

Dabei unterscheidet Kierkegaard drei verschiedene Existenzstadien: das dsthetische Stadium, in
dem der einzelne Mensch unmittelbar das ist, was er von Geburt und durch seine Umwelt ist —der
Asthetiker ist kein Selbst, er hat sein Selbst noch nicht gesehen, ist vielmehr unmittelbar bestimmt
von Zufall, Gliick und Ungliick; das ethische Stadium, in dem der Mensch erkennt, daB er sich erst
zum Menschen, zur Person machen muB, und in dem er sich absolut dafiir entscheidet, sein Selbst zu
verwirklichen — der Ethiker hat sein Selbst gesehen und sich dazu entschieden, die unabschlieBbare
Aufgabe des Selbstwerdens zu verwirklichen; das religidse Stadium, in dem der Mensch die
Verginglichkeit dieser Welt erkennt, aber an dieser Erkenntnis nicht verzweifelt, sondern gerade im

Angesicht der Verginglichkeit an seiner existenziellen Aufgabe der Personwerdung festhilt.*®

Jansen meint, daB die Ironie das dsthetische und das ethische und der Humor das ethische und das
religiése Stadium iiberbriickt, und daB in diesem Sinne Hallers allmihliches Begreifen des Humors ihn
vom Selbstmordgedanken abbringt und ihm gleichsam als Heilmittel zum Ertragen des Lebens verhilft.

Gerhart Mayer verfahrt im Grunde mit Recht so, wenn er zunéchst die Einheitsmystik definiert, um dann

Hesses Entwicklungslehre mit dem ebenfalls dreistufigen mystischen Heilsweg zu vergleichen.

Die Identitits- oder All-Einheitsmystik beruht auf einer irrationalen, monistisch gefaBten
Gottesvorstellung. Jenseits aller bunten Vielfalt der Erscheinungen, aber sie doch schépferisch

durchdringend, weist die transzendente All-Gottheit (ind. Brahman), die sich in ihrer

3 Jansen, S. 211.

76



Namenlosigkeit dem Zugriff des menschlichen Geistes entzieht und nur durch das Prinzip der
coincidentia oppositorum, des Zusammenfalls der raum-zeitlichen Gegensitze in einer umfassenden
metaphysischen Einheit ahnend zu erspiiren ist [...] Das Individuum hat durch die participatio realis
teil an der Wesensfiille des unnennbaren géttlichen Seinsgrundes. Der Mystiker pflegt dabei das
erdgebundene empirische Ich von dem hoheren Selbst (ind. Atman), welches das gottliche
‘Lichtfiinklein’ in sich birgt, zu unterscheiden. Sinn und Zweck einer mystisch strukturierten
Existenz ist es nun, das potentiell veranlagte Fiinklein zur hellen Flamme anzufachen, mit anderen
Worten, das seinen Leidenschaften verfallene Ich durch eine immer innigere Identifikation mit der
Gottheit mehr und mehr zu heiligen.: die das Ich durch Askese von allen egoistischen Strebungen
lauternde via purgativa, die durch Meditation erlangte Einheitsschau der via illuminativa und

schlieBlich das beseligende Erlebnis der Vereinigung mit der Gottheit in der unio mystica.”’

Die beiden Auffassungen sind insofern berechtigt, als sie zu dem hochstallgemeinen
Entwicklungsschema Hesses, das er selbst durch die dreifache Variation betont, gerade wegen seines
allgemeinen Charakters miihelos passen konnen. Genauso konnte dieses Schema jedoch mit Goethes
Entwicklungstheorie oder Heinrich von Ofterdingens Entwicklungsweg von seiner nordlich-kalten
Heimatstadt iiber die siidlich-warme Geburtstadt der Mutter zur hoheren Heimat hin im Sinne der
Universalpoesie des Novalis verglichen werden. Deshalb trifft zwar Mayers Parallele zu, pragnanter ist
jedoch seine Behauptung, wenn er von der reinen Struktur her die Triebkréfte der Protagonisten definiert:
,»Das dynamische Streben des niederen zum hoheren Ich, das bestindige Ringen um die Verwirklichung
letzter Moglichkeiten der Seele bildet wohl das wesentlichste Strukturelement der Werke vom Demian

bis zum Glasperlenspiel.”**

37 Gerhart Mayer, Hermann Hesse. Mystische Religiositit und dichterische Form. In: Jahrbuch der Deutschen

Schillergesellschaft (4).Hrsg. v. Wilfried Behrens. Stuttgart, 1960. S. 437-438.
38 Mayer, S. 438.

77



3.2. Siddhartha. Eine indische Dichtung
3.2.1. Zur Entstehung

Die Pseudo-Buddha-Novelle ist mit kiirzeren Unterbrechungen zwischen 1919 und 1922
geschrieben und 1922 verdffentlicht worden. Dafl dem Wasser-Motiv eine eminente Rolle
beigemessen wird, bezeugt, dal Hesse vom Dezember 1919 bis August 1920 am Werk arbeitet,
dann aber das unvollendete Manuskript beiseitelegt, weil er beim wichtigen Kapitel Am Flusse
steckenbleibt, und den entscheidenden, synthetischen dritten Teil nicht meistern kann.
Unzufrieden ist der Autor mit diesem Kapitel, ,,weil ein Stiick Entwicklung darin gezeigt
werden miiBte, das ich selbst noch nicht zu Ende erlebt habe™” Die Arbeit am Siddhartha nimmt
Hesse erst im Mérz 1922 wieder auf. Da scheint sich das Gesamtkonzept herauskn'stalliéiert Zu
haben, und es wird auf Teile verzichtet, die das Werk auf Nebenwege zu entlocken schienen.
Geplant war ein spiter verworfenes Kapitel mit dem Titel Dewadaita. ,Es sollte wohl im
zweiten Teil des Buches auf die beiden bei der Hétere Kamala und dem Kaufmann Kamaswami
spielenden Abschnitte folgen und einen Handlungsverlauf vorbereiten, an dessen Ende
Siddhartha anstelle des jungen Kénigs Dewadatta zum Regenten des Landes geworden wire” —
berichtet der Hesse-Forscher- und Editor, Volker Michels, iiber die Entdeckung eines Textes auf
der Riickseite einer handschriftlichen Fassung des Siddhartha-Manuskriptes.® Die
Handlungserweiterung, eine eventuelle Steigerung sinnlicher Entwicklung des Protagonisten im
zweiten Teil, hitte die Konzeption zum abschlieBenden, die Einheit herstellenden dritten Teil
wahrscheinlich nur verzégert, vielleicht sogar zerstort. So kommt es zur Niederschrift der
endgiiltigen Fassung: Die Reinschrift sendet Hesse Ende Mai 1922 an Samuel Fischer und im
Oktober 1922 erscheint die Buchausgabe beim S. Fischer Verlag.*

Um die Interpretation der Novelle einfacher nachvollziehen zu kénnen, sei hier das Sujet
kurz dargestellt. Der vornehme Brahmanensohn, Siddhartha, entschlieBt sich eines Tages, das

Elternhaus zu verlassen, um sich den Samanas, einem Bettelorden, anzuschlieBen. Drei Jahre

3 Hesses Brief an Georg Reinhart v. 14. 6. 1920. Zitiert nach Pfeifer, S. 203.
% vgl. Hermann Hesse, Dewadatta. In: Hermann Hesse und die Religion. Hrsg. v. Volker Michels. Bad

Liebenzell; Calw, 1990. S. 9-17.
4 vgl. Pfeifer. S. 202-204.

78



verbringt er bei den Ménchen, indem er durch Yoga-ﬁbungen sein Ich zu iiberwinden und in die
ewige Einheit einzugehen sucht. Bei einer (Selbst-)Begegnung mit dem vollendeten Gotama
erwacht er zu neuem Leben. Statt des Abtotens seines Ich will er sich nun dem Leben hingeben.
Der Fihrmann Vasudeva befordert ihn ans andere Ufer des Flusses, wo Siddhartha mit
Unterstiitzung der Hetdre Kamala und des Handelsmanns Kamaswami in die.
sinnlich-erfahrbare Welt der ,Kindermenschen™ eingeweiht wird. Nach zwanzig Jahren
sinnlicher Erfahrung und Ubersittigung dieses erschlaffenden Lebensstils, wobei er seinen
Geist vernachléssigt, kehrt Siddhartha zum FluB zuriick, um Selbsmord zu begehen. Nach
einem wiederholten Erwachen unter einem Kokosbaum am FluBufer bleibt er beim Vasudeva
als dessen Gehilfe und Schiiler, um sich endlich der Welt der Seele zu widmen und vom Wasser
das groBe Geheimnis des Lebens zu erlauschen. Inzwischen stirbt das Vorbild Buddha und
Siddharta begegnet noch einmal Kamala, die mit ihrem, von Siddhartha gezeugteh Sohn
unterwegs zu Gotamas Bestattung ist. Kamala wird von einer Schlange tdlich gebissen und
von Siddhartha und Vasudeva feuerbestattet. Der Sohn — Siddharthas letztes Band zur
sinnlichen Welt — flieht vor seinem Vater in die Stadt zuriick, um seinen eigenen Weg zu gehen.
Vasudeva kehrt in den Wald zuriick und Siddhartha bleibt als sein Nachfolger als Fahrmann,
nunmehr auch selber erleuchtet, am FluBl zuriick. Es kommt zu einer letzten Begegnung mit
seinem Schatten, Govinda, der Siddhartha die Stirn kiift und dessen Héiliggewordenseins

gewahr und selber ein Nachfolger des Erleuchteten wird.

3.2.2. Strukturschemen

Das Werk besteht nach Einteilung des Autors aus zwei Teilen: Der erste umfaft vier, der zweite
acht Kapitel. Insgesamt besteht der Text aus zwolf kleineren Einheiten.
Der Feinstruktur nach 148t sich jedoch der.Text in drei, aus je vier Kapiteln bestehenden

grofere Einheiten gliedern. Es handelt sich also um eine zweifache Strukturierung des Textes:

4+8=12
3x4=12

B X . o



Das Feinsturkturmodell zeigt folgendes Schema:

I. Teil 1. Der Sohn des Brahmanen a
2. Bei den Samanas b
3. Gotama ¢

4. Erwachen d 1. Erwachen Siddharthas

Dieser Teil bildet die Sphére des niederen Ich oder des niederen Geistes: die Sphére des
Denkens, der Askese, der Entselbstung, und stellt Siddharthas Flucht vor dem Ich, das ,,Abtéten
des Ich der Sinne” dar; das ist der miénnliche Pol, die These; Schauplatz ist die

Erscheinungswelt, also die sogenannte Wirklichkeit.

I1. Teil 5. Kamala a
6. Bei den Kindermenschen b

7. Sansara ¢

8. Am Flusse d 2. Erwachen Siddharthas

Dieser Teil bildet die Sphire der Sinne, er steht fiir das Natur-Prinzip und handelt vom Té6ten
des Ich des Verstandes; das ist der weibliche Pol, die Antithese; Schauplatz ist die
Erscheinungswelt
III. Teil 9. Der Fdhrmann a

10. Der Sohn b

11.Omc

12. Govinda d 3. Erwachen Siddharthas
Dieser Teil bildet die Sphére des hoheren Ich, der Seele, die auch dem ,.dritten Reich des

Geistes” entsprechen kann; er steht fiir die Einheit, in der die ersten beiden, gegensitzlichen Pole

in einer Synthese aufgehoben werden; Schauplatz ist die wahre Welt, die wahre Wirklichkeit.

80



Der FluB} bildet eine Grenze zwischen den beiden Sphiren des Geistes und der Natur. Das
Wasser als grof3es Einheitssymbol trennt, verbindet und hebt die Sphiren der Erscheinungswélt
auf. Selbst der Name des Fahrmanns, ,,Vasudeva”, der einer der Namen Krischnas ist, und so viel
bedeutet, wie der ,Vereinigende”, weist auf seine Funktion hin, die beiden Ich-Sphiren
Siddharthas zu vereinigen. Dementsprechend lassen sich die drei Welten schematisch

folgendermaBen darstellen:

Verstand/Geist Seele Sinne/Natur
Brahmanentum/Elternhaus
1. Vasudeva/Wasser
Sansara: Spielwelt:

a, Kamala/Liebe/Stadt

Samanas/Askese/Wald b, Kamaswami/Handel,
Illusion Reichtum/Stadt
Ilusion

2. Vasudewa/Wasser
Om = Einheit
Wahrheit

»oein Ich war in die Einheit geflossen”™

In jedem der drei Teile 148t sich eine vierfache Gleiderung feststellen, die dem Prinzip der
Entwicklung organischen Lebens in der Natur: Anfang — Mitte — Hohepunkt — Ende/Neuanfang
entspricht und den jeweiligen Stand von Siddharthas Seelenentwicklung gleichsam dem

zyklischen kreis- oder spiralférmigen Entwicklungsschema strukturiert.

81



a, Anfang I/1. Der Sohn des Brahmanen Geist

(Wissen/Verstand)
II/5. Kamala Natur
(Liebe/Sinne)
H1/9. Der Fahrmann Einheit
(Weisheit/Seele)
b, Mitte I/2. Bei den Samanas Geist
(Lehre/Askese)
II/6. Bei den Kindermenschen Natur
(Handel/Sinne)
I1I/10. Der Sohn Einheit
(Weisheit/Seele)
¢, Hohepunkt 1I/3. Gotama Geist
(Lehre/Verstand)
II/7. Sansara Natur
(Spiel/Sinne)
II/11. Om Einheit
(Weisheit/Seele)
d, Ende/Neuanfang I/4. Erwachen Geist
II/8. Am Flusse Natur
I1I/12. Govinda Einheit
(Weisheit/Seele)*

2 Die Behandlung der Zahlen untermauern das Strukturkonzept des Werks. Das groBe Eine, das als
anzustrebendes Ziel und Vollkommenes, Ganzes erscheint und am Ende vom Protagonisten auch erreicht wird,
wird logischerweise durch die Eins vertreten. Die Eins ist das Ungeteilte und steht fiir das miinnliche Prinzip des
Geistes. Fiir das Dual-System der geschopften und unvollkommenen Welt der Erscheinungen steht die Zwei, die
in der vollkommenen Drei iiberwunden und aufgehoben wird. Deshalb 14Bt sich der Text der Feinstruktur nach
dreifach gliedern, wobei jeder Teil aus vier weiteren Teilen besteht. Die Vier bedeutet die Vollkommenheit der
geschipften Welt, sie reprisentiert die kosmische Ordnung und bildet &as Grundschema des Kosmos. Im
Vergleich zu Dreit, die fiir die gottliche Vollkommenbheit steht und auf die Dimension der Zeit verweist, bezieht
sich die Vier auf den Raum und auf die Ganzheit der Welt. Die Multiplizierung dieser beiden Zahlen ergibt die
vollkommene und universale Zwglf, die Gesamtheit der Kapitel des Textes. In der Zwolf verbinden sich also die
kosmische und die géttliche Vollkommenheit. Vgl. dazu: Manfred Lurke, Wérterbuch der Symbolik. 5.

82



3.2.3. Kreislauf und Einheit. Das Motiv des Wassers

Da der FluB} das symboltrichtigste und komplexeste Bild des Textes ist, das fiir den Kreislauf und die
organische Einheit des Lebens steht, das zugleich Vieles ist und als solches auch das Nacheinander
der Zeit abzuschaffen und es durch ein Zugleich zu ersetzen vermag, sollten zunidchst die
pragnantesten Textstellen aufgezeigt werden, die die unterschiedlichen Funktionen des Wassers
darstellen.

,,Aucil das habe ich vom Flusse gelernt: alles kommt wieder! Auch du, Samana, wirst
wiederkommen™* — mahnt Vasudeva Siddhartha bei seiner ersten Ubersetzung iiber den FluB im
Kapitel Erwachen.

»[.-.] und alle Ziele wurden erreicht und jedem folgte ein neues, und aus dem Wasser ward
Dampf und stieg in den Himmel, ward Regen und stiirzte aus dem Himmel herab, ward Quelle,
ward Bach, ward FluB, strebte aufs neue, floB aufs neue.”* — heiBt es im Kapitel Om.

Beide Textstellen stehen fiir den Kreislauf als ewige Wiederkehr. Das grofite Problem des
jungen Siddhartha ist es aber gerade, ob durch das Durchbrechen des Lebenskreises das
einheitliche Weltgesetz organischen, d.h. stindig werdenden Lebens, das doch von einem
immerwihrend-seienden Prinzip regiert und umfaf3t werden soll, nicht verletzt wiirde. Bei der
Begegnung mit seinem erleuchteten Selbst, Gotama, wirft er dem Weisen vor, daB er durch

seinen Ausstieg aus dem ewigen Kreislauf die groe Einheit zerstort hitte:

[...] aber die Einheit der Welt, der Zusammenhang alles Geschehens, das Umschlossensein alles
Groflen und Kleinen vom selben Strome, vom selben Gesetz der Ursachen, des Werdens und des

Strebens, dies leuchtet hell aus deiner erhabenen Lehre [...] durch eine kleine Liicke strémt in diese

Durchges. und erw. Aufl. Stuttgart, 1991. Auch Karalaschwili untersucht die symbolische Bedeutung der
Zahlen nach Vorstellung der ,,altindischen Kultursphire”, vor allem die Zwei, Vier, Acht, Drei und Zwolf,
aber auf die dreifache Gliederung der Feinstruktur geht er nicht ein. Er betont jedenfalls, daB die
symboltrichtigen Zahlen, vor allem die Drei, bis in die sprachliche Struktur hinein nachvollziehbar sind:
»Auch zu den Samanas im Walde (1), auch zu Siddhartha (2), auch zu Govinda (3) war die Sage gedrungen,
langsam, in Tropfen (1), jeder Tropfen schwer von Hoffnung (2), jeder Tropfen schwer von Zweifel (3).”
Zitiert nach: Reso Karalaschwili, Die Zahlensymbolik als Kompositionsgrundlage in Hermann Hesses
‘Siddhartha’. In: Materialien zu Hermann Hesses 'Siddhartha’. Hrsg. v. Volker Michels. FrankfurtvM., 1974.

Bd. 2. S. 265.
3 GWBA. 5. S.391.
“ GWBAd. 5. S. 458.

83



Welt der Einheit etwas Fremdes [...] das ist deine Lehre von der Uberwindung der Welt, von der
Erlosung. Mit dieser kleinen Liicke, mit dieser kleinen Durchbrechung aber ist das ganze ewige und

einheitliche Weltgesetz wieder zerbrochen und aufgehoben.*’

Nun ist aber der junge Siddhartha noch nicht erleuchtet, wie sein weises Alter Ego; nach seiner
Denkweise wire der Durchbruch des Kreises ein Entstieg, und als Folge dessen wiirde das organische
Leben zunichst fiir Gotarma aufgehoben werden, und da es sich hier nicht um eine christliche Erlosung
im Sinne des Heilgeschehens handelt, wiirde der entstiegene Gotama diesen Kreis einfach flir immer
verlassen ohne irgendeinen Wink auf einen Zweck oder ein Ziel seines Entriicktseins ins
Transzendentale. Der Erleuchtete Gotama verfiigt aber liber eine andere Sehwéise, die Siddhartha erst
gegen Ende seines Lebens eigen wird, mit der er namlich die Einheit des organischen Lebens sieht,
dessen gleichzeitiges Erleben auch eine Uberwindung von Zeit, Raum und Kausalitit bedeutet und
durch die er die Einheitsidee vetreten kann. Diese beiden Einheitsformen der beiden Buddhas s;piegeln
bloB zwei Perspektiven, zwei Seiten derselben Einheit wider: die erste den kognitiven Zugangsversuch
zur Einheit, die zweite bereits den erlebten Moment der Erleuchtung. Im letzten Kapitel duflert sich

Siddhartha tiber den Perspektivenwandel, den er als Erleuchteter durchgemacht hat:

Dies hier [...] istein Stein, und er wird in einer bestimmten Zeit vielleicht Erde sein, und wird aus
Erde Pflanze werden, oder Tier oder Mensch. Friiher nun hitte ich gesagt: ‘Dieser Stein ist blo
ein Stein [...] er gehort der Welt der Maja an: aber weil er vielleicht im Kreislauf der
Verwandlungen auch Mensch und Geist werden kann, darum schenke ich auch ihm Geltung[...].
Heute aber denke ich: dieser Stein ist Stein, er ist auch Tier, er ist auch Gott, er ist auch Buddha,
ich verehre und liebe ihn nicht, weil er einstmal dies oder jenes werden konnte, sondern weil er

alles lingst und immer ist.*

Und damit verwirft er die Perspektive der Zeitigkeit, in der das Mogliche zur Wirklichkeit
werden kann, und vertritt eine multidimensionale Perspektive, in der die Gleichzeitigkeit, ein
stindiges Werden von Verwandlungen, Gestaltungen, Erscheinungsforrﬁen und
Wiederholungen im Ewigen, im Immer-Seienden dominiert. Wie beim Motiv des Kreislaufes so
wird auch im Falle der Einheit eine allmihliche Steigerung durch Wiederholungen erzielt. So

lernt Siddhartha die Zeitlosigkeit, die an mehreren Textstellen betont wird, ebenfalls vom Fluf:

4 GW Bd. 5. S. 379-380.
% GW Bd. 5. S. 464-465.

84



Hast auch du vom Flusse jenes Geheime gelernt: daB es keine Zeit gibt? (fragt Siddhartha
seinen Meister, Vasudeva) [...] Es ist doch dieses, was du meinst: daB der FluB iiberall zugleich
ist, am Ursprung und an der Miindung, am Wasserfall, an der Fihre, an der Stromstelle, im
Meer, im Gebirge, iiberall, zugleich und daB es fiir ihn nur Gegenwart gibt, nicht den Schatten
Zukunft*’

— antwortet ihm der Fahrmann.

Zu diesem Erleben verhilft Siddhartha wiederum der FluB, der ihn zur wahren Meditation, zu
einem Sich-Versenken in die Tiefen seines Inneren und zu einem passiven, introvertierten
Wahrnehmungs-Verhalten bewegt, das jedoch geradezu der Betrachtungsweise der
,»begierdelosen Liebe” entspricht. Durch dieses In-Sich-Gekehrtsein erreicht der betrachtende
Siddhartha einen Zustand, in dem er jeglichen Willen und jegliches Interesse los wird: ,,Vor
allem lernte er von ihm (vom FluB) das Zuhoéren, das Lauschen mit stillem Herzen, mit
wartender, gedffneter Seele, ohne Leidenschaft, ohne Wunsch, ohne Urteil, ohne Meinung”"8
Und in diesem Zustand erlebt er die absolute Liebe zu jedem, ihm wesensgleichen Geschopfe
der vergénglichen Erscheinungswelt, weil er in ihm das Ewige erblickt. Im Gegensatz also zu
den Denkern, deren Sache es ist, die Welt zu erkldren, liegt Siddhartha einzig daran, die Welt im
Sinne reiner Betrachtung lieben zu kénnen.

Eines der groBen Einheitserlebnisse Siddharthas erfolgt dem Szenario-Konzept gemiBl am
FluB, und zwar unter einem Kokosbaum. Das Wasser erscheint hier auch als Spiegel der eigenen
Seele, die im Moment des Absterbens des sinnlichen Ich Siddharthas leer zu sein scheint. Und
als Siddhartha sich ausldschen, sein — voriges — Leben wegstoBen will, iiberblickt er seine
Vorgeburten und all seine fritheren Lebensstationen von dem Knaben an, der mit Géttern und
Opfern zu tun hatte, iiber den asketischen Samana—Mﬁnéh Siddhartha, iiber die erste
Erleuchtung dank des weisen Buddha, bis zu den Jahren der Liebeslust und des Handelslebens,
in denen aus dem fritheren Mann ein Kind, ein Kindermensch geworden, der wiederum alt und
reif zum Sterben geworden ist, um zum neuen Leben wiedergeboren zu werden.”
¥ GWBd. 5. S. 436.

* GWBd. 5. S. 436.
% Wie friiher bereits auf die Wichtigkeit der zwei groBen Einheitssymbole ,,Baum” und ,,Wasser” hingewiesen

wurde, soll hier in diesem Textzusammenhang, wo beide kombiniert vorkommen, noch einmal auf sie
aufmerksam gemacht werden. Der in sich ruhende Baum versinnbildlicht das organische, einheitliche Leben,

der die Pole iiberbriickt; seine Wurzeln streben in die dunkle Tiefe, wihrend sich seine Krone gegen den lichten

85



Im engen Zusammenhang mit dem einheitlichen Ewigkeitsgedanken kehrt das Motiv des
Kreises in unterschiedlichen kontextuellen Situationen, durch weitere Bedeutungsimpufse
angereichert, immer wieder. Es umfaft zunichst die ganze Text-Struktur, und zwar in dreifacher
Wiederholung. Im ersten Teil ist Siddhartha als Samana-Monch durch trainierte Yoga- und
Meditationsiibungen bestrebt, sein Ich immer wieder zu iiberwinden und auf diese Weise den
Kreis der Gestaltungen, von denen der junge Siddhartha meint, sie wiren bloB Tduschungen,
Maia, zu durchbrechen. Seine Versuche miissen jedoch scheitern, weil er aus den beliebigen
Gestaltungen, in die er gleichsam auf sein Siddhartha-Ich verzichtend und es loswerdend
hineinschliipft, immer wieder zum jeweiligen Siddhartha-Ich — in diesem Teil zum Asketen-Ich

— zuriickgetrieben wird. Den Kreis kann er also nicht fiir ewig verlassen:

Und Siddharthas Seele kehrte zuriick {...] hatte den triilben Rausch des Kreislaufs geschmeckt, harrte
in neuem Durst wie ein Jiger auf die Liicke, wo dem Kreislauf zu entrinnen wire, wo das Ende der
Ursachen, wo leidlose Ewigkeit begénne [...] er totete seine Erinnerung, er schliipfte aus seinem Ich
in tausend fremde Gestaltungen, war Tier, war Aas, war Stein, war Holz, war Wasser, und fand sich
jedesmal erwachend wieder, Sonne schien oder Mond, war wieder Ich, schwang im Kreislauf, fiihlte

Durst, iiberwand den Durst, fiihite neuen Durst™®

Am Ende des ersten Teils besinnt sich Siddhartha, daB er durch die Zauberkiinste der
Entselbstungsiibungen auf Irrwege geraten sein Ich nicht tiberwinden, bloB vor ihm flichen und es
kurz betriigen und betduben konnte, um das Leben ertragen zu kdnnen. Siddharthas Schatten, der
ewige Schiiler, Govinda, berichtet ihm iiber Gotama, der das Leben, das vielleicht sogar kein in

sich wiederkehrender Kreis, sondern eine Spirale ist, in der sie beide manche Stufe schon

9951

gestiegen wiren, iiberwunden ,,und das Rad der Wiedergeburten zum Stehen gebracht™" hitten.

Govinda doziert aber nur. Seiner Spirale-Metapher haftet die zweidimensionale, zeitgebundene

Himmel sehnt. Er wird von der Erde, der Luft und dem Wasser genihrt und stirbt und wird stiindig neugeboren:
.»Ein Baum spricht [...]: ich bin Leben vom ewigen Leben [...] Mein Amt ist, im ausgepriigten Einmaligen das
Ewige zu gestalten und zu zeigen.” (GW BD. 6. S. 151-152.) Das Wasser ist ein magisches Element, Werden
und Sein zugleich. Viele Protagonisten Hesses sterben den Wassertod: Hans Giebenrath, Klein-Wagner,
Knecht. Klingsor sehnt sich am Kareno-Tag danach, ,,den Tod Li Tai Pes zu sterben, im Boot auf dem stillen
FluB.” (GW Bd. 5. S. 309.) Und auch der reif gewordene Goldmund stiirzt auf seiner letzten, gescheiterten

Wanderschaft in einen Bach, bevor er ins Kloster zuriickkehrt, um dort zu sterben.
0 GWBd. 5. S. 365.
' GWBA. 5. S. 369.

86



Perspektive an, indem er eine Entwicklung oder ein Werden des Ich in einer Reihenfolge vom
Nacheinander voraussetzt, wihrend Siddhartha am Ende der Erzihlung — zweifelsohne mit einer
Entwicklung hinter sich — dieses Nacheinander durch ein Zugleich zu ersetzen wei3. Govinda sieht
in Buddha den Heiligen, der das Nirwana erreicht hat und nie mehr in den Kreislauf zuriickkehrt, nie
mehr in den triilben Strom der Gestaltungen untertaucht. Fiir Govinda ist Buddha ein Vollendeter,
dem nachzufolgen ist, von dem er den rechten Weg zur Erleuchtung zu erlernen hofft, wihrend fiir
den jungen Siddhartha Gotama als Vorbild gilt, der er seinem eigenen Wege folgend einst selbst
werden wird. Die Begegnung mit dem erleuchteten Selbst bestitigt Siddhartha darin, daB man die
Weisheit zwar erleben aber nie erlernen kann, und bewegt ihn gleichsam als ein Medium dazu, nach
den Jahren der Askese, in denen er sein Ich loszuwerden suchte, gerade dieses Ich zu erkennen und es
zur vollen Entfaltung zu bringen: ,,ich nannte die Welt der Erscheinungen T#uschung [...] Nein, dies
ist voriiber, ich bin erwacht, ich bin in der Tat erwacht und heute erst geboren.”52 — heif3it es im Kapitel
Erwachen, in dem Siddhartha nun zur sinnlichen Erfahrung der Welt und seiner Selbst erwacht.
Ahnlich fliichtet der Kindermensch gewordene Siddhartha in Scheinerlésungen oder eher
noch in Betidubungen der Geschlechtlichkeit und von da zuriick zur nunmehr Laster gewordenen
Geldgier: ,,(er) [...] floh in Betdubungen der Wollust, des Weines, und von da zuriick in den
Trieb des Haufens und Erwerbens. In diesem sinnlosen Kreislauf lief er sich miide, lief er sich
alt, lief sich krank.”® Neben der Liebe und dem Alkoholrausch l4Bt er sich nur noch von der
Trance des Gliicksspiels begliicken. Beim zweiten Erwachen am FluB erkennt er wieder, daf3 er
nunmehr auch die sinnliche Sphire seines Ich zu Ende gefiihrt hat, und dieses Ich muB sterben,
den Kreis dieser Lebenssphire verlassen: ,,War dieser Kreislauf nicht fiir ihn erschépft und
abgeschlossen?”* Der Kreis wiederholt sich also solange, bis innerhalb eines Lebensstadiums
die Entwicklung von Anfang, Héhepunkt, Untergang nicht durchgespielt ist. ,,War es nicht eine
Komddie, eine seltsame und dumme Sache, diese Wiederholung, dieses Laufen in einem
verhédngnisvollen Kreise? [...] Ja [...] es kam alles wieder, was nicht bis zu Ende gelitten und
gelost ward, es wurden immer wieder dieselben Leiden gelitten.”” — heiBt es im Kapitel Om,
beim zweiten, bzw. dritten Erwachen Siddharthas.
2 GW Bd. 5. S. 385.
3 GWBd.5.S.414.

% GWBA. 5. S. 420.
55 GW Bd. 5. S. 455.

87



3.2.4. Kreislauf und Einheit: der Protagonist

Der Struktur der Kreis-Bewegung entspricht auch die duBere Entwicklung des Protagonisten,
die er als eine Pilgerfahrt betrachtet, einen Weg also, der zu einem heiligen Ziel — zu sich und zur
grofBen Einheit — fiihrt, und sich selbst im sténdigen Wandel begreift, solange er nicht zur dritten
Erleuchtung gelangt. ,,Wohin noch mag mein Weg mich fiihren? Narrisch ist er, dieser Weg, er
geht in Schleifen, er geht vielleicht im Kreise.”

Ebenfalls folgt dem Kreis-Schema die Figur des Protagonisten, der in drei Gestalten
auftritt. Der Name des Titelhelden — ein Beiname Buddhas — bedeutet: ,,einer, der sein Ziel
erreicht hat”. Die Erzdhlung schildert gerade den inneren Weg Siddharthas, der sein Ziel am
Ende erreichen wird. Im Beinamen ist also das Ende dieses Weges: die letzte Erleuchtung, die
Vervollkommnung, das Finden des Selbst, vorweggenommen und mitbeinhaltet. Gotarha geht
dem Protagonisten voran; er hat bereits sein Ziel erreicht, als ihm der junge Siddhar.tha
begegnet und gilt ihm als Vorbild. Diese Selbst-Begegnung des Erleuchteten mit dem
Suchenden, die Konfrontation des héheren Ich mit dem niederen hat wohl nicht nur die
Funktion, Siddhartha aus der Askese zu einem neuen Lebensstadium zu erwecken, sondern ist
auch  hinsichtlich der Zeitbehandlung sehr wichtig. Durch die gleichzeitige
Gegeniiberstellung zweier Entwicklungsstadien des Selbst wird die zeitlich-
zweidimensionale Perspektive aufgehoben und die Gleichzeitgkeit als multidimensionale
Einheitsbetrachtungsweise hervorgehoben. Wihrend Buddha, der Erleuchtete dem jungen
Siddhartha auf dem Entwicklungsweg voraus ist, geht ihm sein Freund und Schatten Govinda
hinterher. Siddhartha trennt sich von ihm nach seinem ersten Erwachen, gerade nach der
Begegnung mit seinem hoheren Ich, befreit sich also von seinem Schatten und niederem Ich,
und begibt sich auf seinen eigenen Lebensweg. Govinda bleibt Schatten, und zwar einer des
hoheren Ich Buddha. Im dritten Teil treten noch einmal alle wichtigen Figuren auf, die
Siddharthas Weg geebnet haben, damit sich der erleuchtete Siddhartha von ihnen endgiiltig
befreien kann. Vasudeva kehrt in den Wald, in die Einheit zuriick, auch Buddha kann sterben,

nachdem Siddhartha ihn eingeholt, d.h. die h6chste Stufe der Seelenentwicklung erreicht hat.

% GW Bd. 5. S. 428.

88



Kamala, von der Siddhartha die Liebeskunst erlernt hat, kann ebenfalls erleuchtet ihren
Geliebten verlassen und sterben. Das letzte Band, das Siddhartha an die sinnlich-materieﬂe
Welt der Gestaltungen fesselt, und das er mit Hilfe seines Meisters Vasudeva zerreifit, ist sein
Sohn, der ebenfalls ein Berufener ist und der ebenfalls seinem eigenen Weg zu gehorchen hat.
Mit dem Sohn wird fiir die Kontinuitdt im Sinne des Kreislaufs gesorgt. Mit dem jungen
Siddhartha beginnt noch einmal ein neuer Lebenskreis, der am Ende der zeitlichen
Lebensbahn genauso in die Einheit miinden soll, wie Siddharthas Leben: ,,Auch zu ihm soll
einst der FluB reden, auch er ist berufen.””

Und nun kehrt am Ende des dritten Teils und des ganzen Werks auch Govinda wieder, um
am nunmehr vollendeten Freund das den ganzen Text vielschichtig variierende Grundmotiv der
allumfassenden groBen Einheit zu erleben, in der das verginglich-ewig-strémende Werden vom

ewigen Sein umhiillt und zusammengehalten wird, und zwar in der weise ldchelnden Maske des

groBen Einheitssymbols Wasser:

und alle diese Gestalten und Gesichter ruhten, flossen, erzeugten sich, schwammen dahin und
strémten ineinander, und iiber alle war bestéindig etwas Diinnes, Wesenloses, dennoch Seiendes, wie
ein diinnes Glas oder Eis gezogen, wie eine durchsichtige Haut, eine Schale oder Form oder Maske

von Wasser, und diese Maske lichelte, und diese Maske war Siddharthas lichelndes Gesicht.™

5" GWBA. 5. S. 445.
8 GWB. 5. S. 470.

89



3.3. Die deutsche Innerlichkeit im Siddhartha:
Zusammenfassung und iiberbriickender Verweis auf das
vierte Kapitel

Hesses. Siddhartha ist eine indische Dichtung, eine Pseudo-Buddha-Geschichte. Die
Handlungsfithrung folgt zwar grob den realen Lebensstadien des historischen Buddha, aber die
Handlung stellt bloB eine ,,Maske” einer Enthelechie dar, d. h. hinter der gestalteten Textwelt
liegen wiederum solche Textschichten, die streng dem Strukturkonzept Hessescher Prosatexte
entsprechen und nicht der realen Buddha-Biographie nachahmen wollen.

Der junge Brahmanensohn Siddhartha verldBt das Elternhaus und gesellt sich zu den
Samaras, einem asketischen Bettelorden, um durch Abt6ten seines Leibs durch Lehren, d. h.
Waschungen, vorschriftsmiige Meditationen das hchsterwihnte Atman zu erreichen. Nach
drei Jahren muB er einsehen, daB die Einheit durch Lehren nicht, nur duch Erleben erzielt
werden kann. Nach einer (Selbst-)Begegnung mit Buddha, dem Erleuchteten, erkennt
Siddhartha, er miisse seinem eigenen Lebensweg folgen, um durch Aufhebung der Gegensitze
und der Zeit, durch Selbsterkennen eins mit dem Weltall zu sein. Auf diese Weise ist er
bestrebt, auch den Gegensatz zwischen Innen und AuBlen abzuschaffen. Nach dem Absterben
des Korpers gibt er sich der Sinnlichkeit hin: er lernt die Liebeskunst von Kamala und den
Beruf des Handels von Kamaswami. Die beiden Pole vom Geist, einem niederen, weil
vernunftmiBig erkenn- und erlernbareren Geist und der Sinnlichkeit miissen iiberwunden und
im Sinne dialektischer Entwicklung auf einer hoheren Stufe weitergefiihrt werden. Trennlinie
beider Sphiren ist der FluB — ein wichtiges Einheitssymbol auch bei Hesse. Als er von Kamala
und Kamaswami, also aus der Welt der ,Kindermenschen” ein zweites Mal zum FluB
zuriickkehrt, bleibt er da, um vom Fihrmann Vasudeva die Geheimnisse des Wassers zu
erlernen, bzw. sie dem FluB abzulauschen. Endlich erkennt er sein Selbst, und kann erleuchtet
—nunmehr Buddha geworden — die ,,Welt der Erscheinungen” mit einer multiperspektivischen
Betrachtungsweise, der begierdelosen Liebe sehen. Da erkennt er, daB Werden und Sein, das

sich Ewig-Bewegende und Wiederkehrende vom Unbewegt-Bewegenden umflossen ist.

Fiihrung des Geistes existieren. Sy,
&

90



Nach Aufzeigen der wichtigsten Funktionen der Handlungsstruktur, die auch in diesem Text
eine strukturmodellierende Rolle spielen, wird gezeigt, wie sie in der Textwelt von Siddhartha
funktionieren. .

Der Protagonist ist also auch hier stéindig unterwegs: unterwegs zu sich selbst und zum
ungespaltenen Einen, der Anfang und Ende ist. Auf der Pendelfahrt zwischen giner niedrigen
Geistes-Sphire und sinnlicher Wahrnehmung wandert er, bis er diese Sphére bezwingen und in
eine hohere der Seele hiniibersteigen kann. Die drei Lebenssphiren: Geist — Natur — Seele lassen
sich in drei, je aus vier Kapiteln bestechende Teile gliedern, die sich wieder nach der
Bewegungsstruktur organischen Lebens gestalten. Der Gebrauch der Zahlensymbolik (4 + 8 =12,
bzw. 3 x 4 = 12) untermauert das Strukturkonzept der gesamten Textwelt.

1943 erscheint Das Glasperlenspiel, Hesses letzter, grofer Roman, der praktisch das
Lebenswerk abschlieBt. Auch in diesem Roman 148t sich die gleiche Struktur und die
gleichen Funktionen der Handlungsstruktur nachvollziehen, wie in den fritheren Werken, z.
B. in der Erzdhlung Siddhartha. 1943 schreibt Thomas Mann bereits seit neun Jahren an
seinem Doktor Faustus, der vier Jahre nach dem Glasperlenspiel, 1947 in Stockholm
erscheint. In einem Brief Thomas Manns an Hermann Hesse v. 8. April 1945 bekennt Mann
seine Uberraschung hinsichtlich gewisser thematischer Ahnlichkeiten zwischen beiden

Romanen, und berichtet im AnschluB daran iiber den Doktor Faustus:

»Bestiirzung war auch unter den Gefiihlen, mit denen ich das Werk las, — iiber eine Néhe und
Verwandschaft, die mich nicht zum ersten Mal beeindruckt, diesmal aber auf besonders prizise
und gegenstindliche Weise. Ist es nicht sonderbar, daB ich seit Jahr und Tag [...] an einem Roman
schreibe, einem rechten 'Biichlein’, das sowohl die Form der Biographie hat wie auch von Musik

handelt?¥

Die Ahnlichkeiten betreffs Form und Musik sind aber hchst oberflichlich. Denn wihrend die
Biographie von Joseph Knecht trotz seinem Wassertod im Sinne des Strukturkonzepts einen
positiven Bedeutungsimpuls enthilt und auch die Musik im Glasperlenspiel wie in anderen
Werken Hesses wegen der ,,Gleichzeitigkeit” &er Tone fiir die Aufhebung des zeitlichen

Nacheinanders zum Gleichklang steht, erscheint die Musik bei Mann meisten mit negativem

% Hermann Hesse - Thomas Mann, Briefvechsel. Hrsg. v. Anni Carlsson. Frankfurt/Main, 1981. S. 155.

91



Vorzeichen, besonders im Faustus-Roman. Auch die Biographie Leverkiihns endet mit dem
totalen Untergang. Auf diesen Unterschied beider Werke mag wohl Thomas Manns Widmuﬁg
seines Roman fiir Hesse verweisen: ,,T. v. d. Tr. — Thomas von der Trave

Hermann Hesse dies Glasperlenspiel mit schwarzen Perlen von seinem Freunde Thomas Mann,

Pacif. Palisades 15. Jan. 1948.”

92



4. THOMAS MANN: DOKTOR FAUST US.
DIMENSIONEN DES VERFALLS

4.1. Zur Enstehung

Thomas Mann hat seinen Roman Doktor Faustus zwischen Mai 1943 und Ende Januar 1947 in
Amerika geschrieben. In diesem Zeitabschnitt sind auch andere Mann-Werke entstanden, die fiir
das Verstindnis des Faustus-Romans duBerst wichtig sind; vor allem die Aufsitze Deutschland
und die Deutschen (1945), Dostojewski - Mit Mafen (1946) und Nietzsches Philosophie im
Lichte unserer Erfahrung (1947).

Im Dostojewski-Essay wird bei der Vermittlung der Gedankenwelt des russischen Meisters
fiir das amerikanische Publikum auch Nietzsche miteinbezogen und gewisse Parallelen werden
zwischen beiden Genies zuungunsten des deutschen Philosophen gezogen. Mann erklirt das
dimonische Talent und Schaffen von Dostojewski und Nietzsche mit der stimulierenden
Wirkung der Krankheit. Im Fall des Russen wird sie durch die ,heilige Krankheit”, die Fallsucht,
hervorgerufen, wihrend bei seinem deutschén Schicksalsgefihrten durch die Paralyse, jene
verzehrend-vernichtende, sich zyklisch wiederkehrende und fieberhaft-euphoristische
Schaffensperioden gewéhrende Kraft, welche mit géttlich-ddmonischer Inspiration ihre Opfer
heimsucht und sie zu iibermenschlichen Leistungen anspornt. Gewisse Morbi vermogen
sensible, kiinstlerisch infizierte Menschen zur schdpferischen oder pseudoschopferischen
Tatigkeit zu animieren. Das Verhiltnis zwischen der den Geist anregenden Krankheit und der

vom Tod inspirierten, dimonischen Kunst bildet ein zentrales Thema im Mannschen Evre.'

! Es geniigt hier auf die bekanntesten kranken Kiinstler-Fiéuren hinzuzuweisen, wie den Schriftsteller Detlev
Spinell im Tristan, den nach steril-klassizistischer Form strebenden, die platonische Eros-Auffassung
pervertierend umkehrenden Romancier und Essayisten, Gustav von Aschenbach, im Tod in Venedig, dessen
Tod bereits am Anfang des Jahrhunderts den politisch-kulturellen Untergang der abendlindischen Welt vorahnt,
oder den iiber hypnotisierende Gewalt verfiigenden Kriippel, den Ciarlatano-Zauberkiinstler, Cipolla in Mario
und der Zauberer, der bereits den Anfang des groBen Weltbrands im Zweiten Weltkrieg vorwegnimmt.

93



Diese, vor allem die tuberkulésen, epileptischen und venerischen Erkrankungen entriicken ihre
Opfer in eine antibiirgerlich-antihumane Sphire, in der die Gegensitze von ,sakral” und
»ddmonisch” zusammenfallen und aufgehoben werden: ,,Meine Scheu, eine tiefe, mystische,
zum Schweigen anhaltende Scheu, beginnt vor der religiésen GroBe der Verfluchten, vor dem
Genie als Krankheit und der Krankheit als Genie, vor dem Typus des Heimgesuchten und
Besessenen, in welchem der Heilige und der Verbrecher Eines werden [...]”* Dem Trance
dhnlichen, gesteigerten, auflerbewuBten Schopfungszustand liegt nach Mann der
erotisch-sexuelle Trieb zugrunde: ,,[...] nach meiner Meinung hat sie (hier die Epilepsie, im Fall
Leverkiihns die Syphilis) ihre Wurzeln unverkennbar im Sexuellen und ist eine wilde und
explosive Erscheinungsform seiner Dynamik, ein versetzter und transfigurierter

** Die meisten, vor allem Kiinstlerfiguren des

Geschlechtsakt, eine mystische Ausschweifung.
Romans sind trotz des Anscheins, des gesunden Aussehens, krank: Leverkiihn ist von GeBun auf
migrineanfillig, 148t sich absichtlich infizieren und nimmt bewuBt die Folge der Syphilis, die

Gehirnerweichung auf sich. Knéterich leidet an Tuberkulose, Zink an Asthma, Spengler an

Syphilis (er ist bloB gar nicht so talentiert wie Leverkiihn), Rudi Schwerdtfeger hat nur eine

Niere, der breitschultrige, sportliche Riidiger Schildknapp leidet an Lungenblutung und ist

anfillig fiir Tuberkulose.

Die Krankheit kann aber das Genie nicht nur stimulieren, sondern es auch von den.
Gesunden isolieren. Diese beiden Gegebenheiten: Krankheit und Einsamkeit durchziehen den
Roman leitmotivisch, sowohl auf der biographischen Ebene des Protagonisten Leverkiihn, wie
auch in der Thematik Kunst.

Wichtig ist also, daB Mann sowohl im Fall Dostojewski wie Nietzsche den Genius
gleichsam als ein Medium behandelt, er untersucht in erster Linie das Phdnomen Kiinstlertypus
und nicht die kiinstlerisch-geistige Leistung — und zwar mit groBter Distanz. Zwei wichtige

Gedanken von Nietzsche, wie den des ,;Ubermenschen” und der ,.ewigen Wiederkunft des

Gleichen” erledigt Mann kurz mit der Bemerkung, Nietzsche hitte sie wohl von Dostojewski

% Dostojewski - Mit Mafen. Einleitung zu einem amerikanischen Auswahlbande Dostojewskischer Erzéihlungen.

In: Thomas Mann, Gesammelte Werke in zwdlf Biinden. Berlin, 1955. Bd. 10. S. 618.
* Ebd., S. 622.

94



selbst iibernommen.’ Im Nietzsche-Aufsatz, Nietzsches Philosophie im Lichte unserer
Erfahrung, den Mann zundchst als seinen ersten Vortrag nach dem Zweiten Weltkrieg aﬁf
deutschsprachigem Boden, in Ziirich, hielt, setzt er sich nicht mit dem Gedankengut des
Philosophen auseinander, sondern es wird hier die zum Opfer politischer Demagogie
herabgesetzte Gestalt Nietzsches als tragisches Symbol des Deutschtums schlechthin
thematisiert. Untermauert wird dieser Gedanke durch einige andere Aussagen Manns. In einem
Brief an Karl Kerényi v. 3. Dezember 1945 heifit es: ,,Dr. Faustus {[...] ist doch [...] im Grunde
‘ein Nietzsche-Roman [...] und (handelt) eigentlich vom Charakter und Schicksal
Deutschlands.”’ Vier Monate spiter berichtet Mann Hermann Hesse im Zusammenhang mit dem
soeben erschienenen Hesse-Roman Das Glasperlenspiel iiber ein ,,Biichlein”: ,,Der Titel lautet:
Doktor Faustus [...] Es ist die Geschichte einer Teufelsverschreibung. Der 'Held’ teilt das
Schicksal Nietzsches und Hugo Wolfs, und sein Leben, von einer reinen, liebenden,
humanistischen Seele berichtet, ist etwas sehr Anti-Humanistisches, Rausch und Collaps.”
Die Grundidee des Romans soll von 1901 stammen, sie taucht jedenfalls laut
Tagebucheintragungen 1905 wieder auf: ,,Der syphilistische Kiinstler néhert sich von Sehnsucht
getrieben einem reinen, siien, jungen Médchen, betreibt die Verlobung mit der Ahnungslosen

und erschieBt sich dicht vor der Hochzeit””’ Der Plan wird ein Leben lang hinausgezogert. 1943

* Ebd., S. 626. _
5 Thomas Mann — Karl Kerényi, Gespriich in Briefen. Hrsg. v. Karl Kerényi. FrankfurtM. o.J. S. 123.
¢ Hermann Hesse-Thomas Mann, Briefwechsel. Frankfurt/Main. 1981. S. 155-156. Ahnlich berichtet Mann an

seinen Sohn, Klaus in einem Brief v. 27. 4. 1943, ,Ich mochte wieder etwas schreiben und verfolge einen sehr
alten Plan, der aber unterdessen gewachsen ist: eine Kiinstler-(Musiker-) und moderne
Teufelsverschreibungsgeschichte, aus der Schicksalsgegend Maupassant, Nietzsche, Hugo Wolf etc., kurzum
das Thema der schlimmen Inspiration und Genialisierung, die mit dem Vom Teufel geholt Werden, d.h. mit der
Paralyse endet. Es ist aber die Idee des Rausches {iberhaupt und der Anti-Vemunft damit verquickt, dadurch
auch das Politische, Faschistische, und damit das traurige Schicksal Deutschlands. Das Ganze ist sehr
altdeutsch-lutherisch getont (der Held war urspriinglich Theologe), spielt aber in dem Deutschland von gestern
und heute. Es wird mein ’Parsifal’. So war es schon 1910 gedacht, als der politische Einschlag noch
vorwegnehmender und verdienstlicher war.” - Zitiert nach Helmut Koopmann (Hrsg.), Thomas

Mann-Handbuch. Stuttgart, 2. Aufl.1995. S. 477-478. (kiinftig Koopmann, S.)
Die Geschichte der Tagebiicher von Thomas Mann ist ziemlich abenteuerlich. Mann verbrannte seine

Aufzeichnungen mehrmals, eigentlich sind nur die Notizbiicher zwischen 1933 und 1955 heil
erhaltengeblieben. Auf friihere Eintragungen 148t sich aus Manns anderen AuBerungen oder aus philologischen
Forschungsergebnissen schlieBen. Zum ,,Dreizeilenplan” vgl. Die Entstehung des Doktor Faustus. Roman eines
Romans. In: Thomas Mann, Gesammelte Werke. Bd. 12. Zeit und Werk. Tagebiicher, Reden und Schrifien zum

95



ist Mann immer noch unentschlossen, ob er mit dem Faust-Thema beginnen oder das
Krull-Fragment wiederaufnehmen sollte, an dem er nach mehrmaligem Anlauf 1954 zuletzt
wieder zu arbeiten beginnt — es bleibt jedoch ein Fragment. Er entschlieBt sich fiir den
Faust-Stoff, und so entsteht der das Lebenswerk abschlieSende Roman, der das Leben und den
Tod des deutschen Tonsetzers, Adrian Leverkiihn, sqwie das auf die konkret-individuelle Vita

gebaute Zeitbild und den totalen Zusammenbruch Deutschlands darstellt.

Zeitgeschehen. Berlin, 1955. S. 188., sowie Gunilla Bergsten, Thomas Manns Doktor Faustus. Untersuchungen
zu den Quellen und zur Struktur des Romans. 2. erg. Aufl. Tiibingen, 1974. S. 69. und das Nachwort von Georg
Wenzel in: Thomas Mann, Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkiihn, erziihit von
einem Freunde. Berlin; Weimar, 1975. Zur Entstehungsgeschichte und Struktuierung des Romans nach
.Kiinstlerroman”, , Faustroman”, ,Gesellschaftsroman” und ,,Deutschlandroman” vgl. Hermann Kurzke,
Thomas Mann. Epoche-Werk-Wirkung. 2. iiberarb. Aufl. Miinchen (Arbeitsbiicher zur
Literaturgeschichte),1991. S. 269-283. Zur Entstehung siche noch Peter de Mendelssohn, Nachbemerkungen zu
Thomas Mann. Bd.1. Kap. *Doktor Faustus’. Frankfurt/M., 1982.

9%



4.2. Der Titel

Der Romantitel besteht aus zwei Teilen, dem Haupttitel: Doktor Faustus und einem, sich ebenfalls
in zwei Teile gliedernden Untertitel: Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkiihn,
erzihlit von einem Freunde. Der Haupttitel — der den akademischen Grad und den Namen des
Protagonisten enthilt — hat viele intertextuelle Beziige, die auf die Faust-Legende zuriickgehen.
Der lateinische ,,Faustus”, sowie viele andere intertextuelle Motive des Romans lassen darauf
folgern, daBB Mann bis auf die Urquelle, auf das 1587, in Frankfurt am Main anonym erschienene
Volksbuch zuriickgreift, wohl aus zwei Griinden: die latinisierte Titelvariante verweist auf jene
Geistigkeit, die das Geschick des individuellen Werdegangs Leverkiihns, sowie das des
Deutschtums determiniert, die in der deutschen Reformation wurzelt, bezichungsweise sich in das
dunkle Mittelalter der Hexen- und Biicherverbrennung zuriickverfolgen 148t. Andererseits
tiberbriickt der intertextuelle Bezug eines Komponisten des zwanzigsten Jahrhunderts zur Gestalt
des Volksbuchs die ganze deutsche Kultur-, Geistes- und Sozialgeschichte der Neuzeit.

Der Untertitel Das Leben des deutschen Tonsetzters Adrian Leverkiihn prézisiert den
Haupttitel. Es fragt sich jedoch gleich, warum im Untertitel der veraltete ,Tonsetzer” und
nicht der seit dem 15. Jahrhundert eingebiirgerte ,,Komponist” verwendet wird, der im
Sprachgebrauch des Erzéhlers Zeitblom um so 6fter vorkommt. Durch den archaisierenden
Untertitel wird der Bedeutungsimpuls des intertextuell belasteteten Haupttitels gestarkt.

Den endgiiltigen Titel hatte der Roman im September 1944 erhalten®. Bis dahin hie8 er Doktor
Faust. Das seltsame Leben Adrian Leverkiihns, erzéihlt von einem Freunde. Uber die Titelanderung
duBert sich Mann in einem Brief an Erich von Kahler folgendermaBen: ,,Das Wort ’deutsch’ hat
sich nolens volens eingeschlichen, als Symbol aller Traurigkeit und alles Einsamkeitselends,

99

wovon das Buch handelt, und was es symbolisch macht.”” Diese Bemerkung unterstiizt — nebst der
vorhin zitierten Aussage Manns an Karl Kerényi — die Absicht des Autors, das tragische

individuelle Leben Leverkiihns auf das Schicksal einer Nation hinauszuprojizieren.

¥ Vg. Mendelssohn, S. 147.
® In: Die Briefe Thomas Manns. Regesten und Register. Bd. 3. Die Briefe von 1944 bis 1950. Bearb. und hrsg.

unter Mitarbeit v. Y. Schmidlin et alii. v. H. Biirgin u. H.O. Mayer. Frankfurt/M., 1982. S. 1944.

97



4.3. Die Zeitschichtung

Im Roman sind drei Zeitschichten (,,Zeitldufte”’) vorhanden:

I. die sogenannte historische Zeit, die etwa siebenundfiinfzig Jahre der konkreten
Romanhandlung von 1883 — zwei Jahre vor der Geburt Leverkiihns bis zu seinem Tod - bis 1940
umfaBt. In diese Zeitschicht gehéren:

I/a. Die korperlich-seelisch-geistige Entwicklungsgeschichte Adrian Leverkiihns, die das
Riickgrat der Textwelt bildet. Diese Teilzeitschicht endet mit Leverkiihns geistigem
Zusammenbruch, seinem Tod. Also miindet die biographische Ebene des Protagonisten in den
Untergang.

I/b. Die Lebensbeschreibung des Freundes:und Biographen, Serenus Zeitblom, die einen
Gegenpol zum Lebensweg des Protagonistéh bildet. Diese Teilzeitschicht endet mit dem einzigen,
blaBen Hoffnungsschimmer des Narrators, einem religiosen Paradox, dem Warten auf Wunder.

I/c. Die Lebensbahn oder geistige Entwicklung von anderen Personen, die Leverkiihns
Entwicklung mitbestimmen (z.B. Wendell Kretschmar, Riidiger Schildknapp, Rudi
Schwertfeger, die Familie Rodde, Schweigestill, Leverkithns Enkel, Nepomuk, usw.). Durch die
einzelnen Schicksalsreporte entsteht ein Gesamtbild von Deutschlands Geschichte innerhalb der
Romanhandlung. In diesen Zeitabschnitt gehdren zwei Weltkriege. Der. Erste Weltkrieg
erscheint im Sinne der deutschen Innerlichkeit als Durchbruchsversuch sowohl im kulturellen
wie auch im wirtschaftlichen Bereich. Der Durchbruchsversuch kennzeichnet auch Leverkiihns
Biographie: seine Heiratspline und seine musikésthetische Auffassung sowie sein neues
Kompositionsprogramm: ,,ins Volk hinein”. Der Zweite Weltkrieg reprisentiert den groBen
Weltbrand, den totalen Untergang. Auch die Nebenepisoden miinden in den Untergang: wie z.B.
die Familie Rodde, Rudi Schwerdtfeger, Nepomuk, etc.

I/d. Die drei Zeitebenen der 1. Zeitschicht werden vom Protestantismus als der ,,Ursache
allen Ubels”, durch Luthers Gestalt und Geisti gkeit, durch die Faust-Tradition, durch Diirer und
die Teufelverschreibungsgeschichte durchwoben. Es wird also in der Zeit der Romarihandlung
als deren Vorgeschichte auf konkret-historische Ereignisse, und dariiber ‘hinaus auf mytische

Vorzeiten als Urquelle zuriickgegriffen.

98



Die II. grole Zeitschicht bildet die Zeit des Niederschreibens des Romans. Sie umfafit
etwa drei Jahre 1943-1945. Die Zeit der Narration beginnt knapp drei Jahre nach Leverkﬁh;ls
Tod, entfillt auf den Hohepunkt des Zweiten Weltkriegs und endet ebenfalls mit Untergang.

Die III. Zeitschicht ist eine imaginér-kiinftige, die der Rezeption, die in eine ungewisse
und ferne Zukunft jenseits des von Deutschland entflammten Weltbrands verlegt wird. Sie steht
in einem unmittelbaren Bezug zur Parallelgeschichte der 1. (I/a, I/c,und 1/d) sowie zur II.
Zeitschicht und entspricht dem Ausgang des ganzen Romans in der Ubermittlung Zeitbloms, die
als transzendierte Verzweiflung einer paradoxen Wundererwartung die einzige
Zukunftsmdoglichkeit zulaBt.

In jeder Zeitschicht ist bereits im Anfangsstadium das Ende miteinbegriffen, und so
ergédnzen, intensivieren sie e{nander mit Hilfe der parallel-geschichteten Montagetechnik.
Den Anfang, also den Aufstieg prisentieren z.B. auf der biographischen Ebene des
Protagonisten die Geburt und die frithen Kinderjahre Leverkiihns, dem der historische
Aufstieg des II. Reichs auf der historischen Zeitebene entspricht. Wie aber bereits in Buchel
das Damonische in der Figur des buckligen Stalljungen und der von der Stallmagd dem
jungen Adrian und Serenus beigebrachten Singiibungen — welche, die von Adrian so lange
vermiedene, fiir ihn schicksalhafte Musik vertreten —, lauert, so droht auf der Ebene der
historischen Zeit das traditionelle Gro8biirgertum unterzugehen, das im Mannschen Werk
vor allem im Frithroman Buddenbrooks und im Doktor Faustus in der Rodde-Episode
thematisiert wird".

Der Erste Weltkrieg als Zwischenspiel erscheint im Roman als Durchbruchsversuch, sowohl
auf der biographischen Ebene: Levehrkiihn zieht in die Einsamkeit von Pfeiffering, von wo aus
er durch Heirat und neue Kompositionstechnik ausbrechen will, wie auch auf der historischen
Zeitebene: Deutschland will aus seiner Isolation auf eine recht sonderbare Weise in die Welt

ausbrechen. Dieser Ausbruchsversuch, der auf beiden Zeitebenen mit Scheitern endet, bildet

.4

1 vgl. dazu Nelly Heussers Bemerkung, zitiert nach Hans Wisskirchens: ,.Der Doktor Faustus [...] *kniipft genau
dort an, wo die Dekadenz der Familie Buddenkbrook uns Boses fiirchten lieB! Es ist die Welt im Salon Frau
Senator Roddes, auf die hier angespielt wird. Die Dekadenz hat den Weg von Liibeck nach Miinchen gefunden.
Aber es gibt natiirlich Unterschiede, die der beinahe fiinfzigjahrigen Zeitgeschichte geschuldet sind, die beide
Werke trennt.” In: Koopmann, S. 909.

99



den Anfang vom Ende: den Kriegsverlust und das darauf folgende Umsichgreifen der Diktatur
auf der einen und auf der anderen Seite Leverkiihns tédliche Krankh;itspassion, die 1930 in
geistige Umnachtung umschlégt und dann ohne Moglichkeit auf Heilung und Heil 1940 in den
vernichtenden Tod fithren wird. Das Niederschreiben des Romans setzt 1943 ein, also nach
Leverkiihns Tod, dem Abschluf3 des Lebenswerks und dem Verfall des Protagonisten und auf
dem ,,Hohepunkt” des Zweiten Weltkriegs, der hier noch vom Volksrausch umjubelt wird,
obwohl der apokalyptische Ausgang in Zeitbloms Darstellung schon jetzt eindeutig sichtbar ist.
Beim AbschluB des Niederschreibens fallen die einzelnen Unterginge zusammen: Leverkiihns
Tod erweist sich als Verdamnis, der Teufel holt ihn, der Krieg endet mit einer Vollendung der
Katastrophe, die den frilheren Rausch in eine bittere Erniichterung verwandelt, und auch
Zeitblom bleibt nichts mehr iif)tig, als zu klagen und auf ein Wunder zu hoffen, das iiber den

Glauben geht.

Die ersten beiden Zeitschichten: 1/a: Leverkiihns Biographie, I/c: die historische Zeit, I/d: die
Vorgeschichte und II: die Zeit des Niederschreibens variieren miteinander korrespondierend das
Kernthema des Romans: ,,Barbarei” und ,,Untergang”, als Folge einer Verkniipfung vom Alten
(Prahistorischen, Primusikalischen, also vom ,,Chaotischen”, von einem Urzustand vor der
durch Schopfung entstandenen Ordnung) sowie vom Neuen (Revolutioniren, von einem
Neuanfang nach einer Krise) gleichsam ein polyphones Musikstiick, wie Dr. Fausti Weheklag,
das auf das Grundthema ,,Klage” gebaut ist und dieses Thema variiert, dhnlich wie ein ins
Wasser gefallener Kiesel, der konzentrische Kreise zieht, wobei die immer groBeren, ins
Unendliche wachsenden, und sich langsam verlierenden Kreise die kleineren ins Kosmische mit
sich ziehen.

Diese Verbindung des Urspriinglichen mit dem Revolutiondr-Jiingsten 148t sich neben dem
letzten, groBen Opus, der Faustus-Kantate bereits im Oratorium Apocalipsis cum figuris
nachvollziehen. In der Apocalipsis, die in der ersten Nachkriegszeit, also nach der groen
Durchbruchs-Euphorie, entstand, gelingt es Leverkiihn, mit der Technik des Glissandos, des
Gleitklangs, zum vorkulturellen, kultisch-rituellen, unartikulierten, chaotischen Geheul, in
einen Zustand des vor dem ins musikalische System hineinkultivierten Musik-Tons,

zuriickzugleiten. Zeitblom dufert sich dariiber folgendermaBen:

100



[...] die friiheste Errungenschaft der Tonkunst war, den Klang zu denaturieren, den Gesang, der
urspriinglich-urmenschlich ein Heulen iiber mehrere Tonstufen hinweg gewesen sein muB, auf einer
einzigen festzuhalten und dem Chaos das Tonsystem abzugewinnen [...] eine normierende

MaB-Ordnung der Klinge war Voraussetzung [...] dessen, was wir unter Musik verstehen. "'

Dieses Heulen, hervorgerufen durch das Glissando, verdichtet sich im letzen Werk, in der
Faustus-Kantate zu einer einzigen Lamentation, zu einer einzigen Wehklage mit negativem
Vorzeichen im Vergleich zur Ode an die Freude. Die Struktur der Klage-Variationen des

Musikstiicks entspricht der Struktur der Textwelt auf jeder Zeitebene:

Ein ungeheueres Variationenwerk der Klage — negativ verwandt als solches dem Finale der "Neunten
Symphonie’ mit seinen Variationen des Jubels — breitet es sich in Ringen aus, von denen jeder den
anderen unaufhaltsam nach sich zieht: Sitzen, GroB-Variationen, die den Texteinheiten oder
Kapiteln des Buches (des Volksbuches) entsprechen und in sich selbst wieder nichts anderes als
Variationsfolgen sind. Aber alle gehen, als auf das Thema, auf eine hochst bildsame Grundfigur von

Tonen zuriick, die durch eine bestimmte Stelle des Textes gegeben ist.'?

' Thomas Mann, Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkiihns, erzdhlt von einem
Freunde. Mit einem Nachwort v. Georg Wenzel. Berlin und Weimar, (Bibliothek der Weltliteratur), 1975. S.

508. (kiinftig: Mann, S.)
12 Mann, S. 660-661.

101



4.4. Der Narrator

Adrian Leverkiihns Biograph und Chronist, Serenus Zeitblom betont bereits im allerersten Satz
des Romans, daf er bei den Mitteilungen iiber das Leben seines Freundes seine Person nicht in den
Vordergrund zu riicken wiinscht. Dies scheint auch der Untertitel zu bestétigen. Und doch ist er der
bestimmende Berichterstatter, durch dessen Brille Leverkiihns Leben und Deutschlands tragisches
Schicksal gesehen und dementsprechend entfaltet und enthiillt wird. Im ersten Kapitel nennt er
vier Argumente, warum er sich als bescheidener und einfacher Gymnasiallehrer tiberhaupt getraut
hat, Leverkiihns Lebengeschichte aufzuarbeiten. Erstens, weil er den Lebensweg seines Freundes
personlich verfolgen konnte; zweitens, weil er als Librettist von mehreren Leverkiihn-
Kompositionen Miturheber des Leverkithnschen-vres war; drittens, weil er zahlreiche Dokumente
des Verstorbenen besitzt; viertens, weil er Leverkiihn geliebt, geehrt, seinen mens_chlichén und
kiinstlerischen Werdegang mit Grauen und Bewunderung und mit éngstlicher Sorge verfolgte.
Zeitblom ist also Schicksals- und Leidensgefaihrte und aktiver Teilhaber des Kunstschaffens
Leverkiihns. Er bildet einen Gegenpol zu seinem, dem Bosen verbundenen Freund. Zeitblom ist
ein einfacher, normaler, gesunder Biirger, der sich ,,absoluten Werten” verpflichtet fiihlt, die fiir die
Grundlage jeglicher Ordnung haften. Als Altphilologe, Pddagoge und Lehrer humaner
Schulficher, als.engagierter Anhinger des antiken und modernen Humanismus, der sich auch in
seinem Leben fiir Werte, wie Freiheit, Gerechtigkeit, Recht und Vernunft, einsetzt, die eine sichere
Existenz des Individuums gewihren, stellt er einen unzeitgemiBen Typen in einer historischen
Epoche dar, in der die auf die Idee des biirgerlichen Individuums gegriindete Ordnung von einem
diktatorisch regierten, durch Mythen manipulierbaren Massen-Zeitalter abgelost wird.

Zeitblom ist im ddmonischen Kaiserssaschern geboren. In der mittelalterlich geprédgten
protestantischen Kleinstadt gilt die katholische Apotheker-Familie Zeitblom als geringe
Minderheit, genauso wie der Rabbiner, der ein Freund des alten Zeitblom ist.

Der Vorname des Biographen zeugt von seiner Neigung zum klassischen Humanismus".

Sogar spielt bei Zeitbloms Brautwahl keine geringe Rolle, daBl die Auserwihlte Helena heiBt.

13 Serenus” bedeutet klar, heiter, unbewélkt. In der spiten Kaiserzeit galt den Cisaren der Titel ,,serenissimus

princeps”.

102



Bestimmte Ortschaften der Lebensstationen des protestantisch erzogenen Leverkiihn: vor allem
das altertiimliche, protestantische Kaisersaschern und Halle, dann die Teufelsstadt Palestrix;a
sowie Pfeiffering widern den Humanisten Zeitblom an, in ihrer Atmosphire fiihlt er sich bedroht
und glaubt zu ersticken. Zeitblom ist zwar kein antireligioser Typ, vertritt allerdings eine Art
aufgeklirt-humanistisch gefarbte Religionsauffassung, die er im Zusammenhang mit
Leverkiihns fiktivem Tiefsee-Erlebnis und kosmologischen Vorstellungen beim Vergleich des

»homo dei” und des ,,homo naturae” zugunsten des ,,homo dei” so formuliert:

Frommigkeit, Ehrfurcht, seelischer Anstand, Religiositit sind nur iiber den Menschen und durch den
Menschen, in der Beschriankung auf das Irdisch-Menschliche moglich. Ihre Frucht sollte, kann und
wird ein religids tingierter Humanismus sein, bestimmt von dem Gefiihl fiir das transzendente
Geheimnis des Menschen, von dem stolzen BewuBtsein, daB er kein bloB biologisches Wesen ist,
sondern mit einem entscheidenden Teil seines Wesens einer geistfgen Welt angehort; da ihm das
Absolute gegeben ist, die Gedanken der Wahrheit, der Freiheit, der Gerechtigkeit, da ihm die
Verpflichtung auferlegt ist zur Anndherung an das Volkomene. In diesem Pathos, dieser
Verpflichtung, dieser Ehrfurcht des Menschen vor sich selbst ist Gott;"

Zeitblom betrachtet und erklidrt die erlebte Zeit einerseits auf der Ebene der historischen
Zeitschicht der Romanhandlung, andererseits hat er beim Niederschreiben des Romans eine
groBe Distanz zur historischen Zeit. Diese Distanz ermdglicht auch eine ironisch-selbstironische
Darstellungsweise. Die als Kind mit schaudernder Hingabe und Verwunderung gehorten
wundersamen Geschichten und Argumentationen des alten Leverkiihn iiber die Ritsel der Natur,
Kretschmars musikalische Vortrdge in Kaisersaschen, die damals weder Adrian noch Serenus
richtig verarbeiten konnten, die jedoch durch ihren (schauer-)mirchenhaften Zauber tiefe
Eindriicke auf beide Kinder — besonders auf Adrian — machten und ihrer Phantasie freien Lauf
gaben; oder die flegelhaft-unreifen, doch ernst gemeinten Betrachtungen und Diskussionen der
Mitglieder des Winfried-Vereins liber die Berufung der deutschen Jugend zur Weltherrschaft
und Welterlosung als besondere metaphysische Gabe — das alles sieht der erwachsene Zeitblom
beim Schreiben inmitten des groen Weltbrands in einem wesentlich anderen historischen

Kontext. Wihrend der Romanhandlung kann der Zeitgénosse Zeitblom das iiberall lauernde

14 Mann, S. 371-372.

103



Dimonische erst ahnen, beim Schreiben wird der gereifte Chronist mit den Folgen — der
verwirklichten Vollendung des damals nur als Mégliches erschienenen Geahnten schonungslos
konfrontiert. Mit Hilfe der Montage-Technik wird durch die Narration die Zeitschicht des
Niederschreibens in die historische Zeit der Romanhandlung hineingeschmuggelt. Dadurch
werden die beiden Zeitschichten aufeina'nderbezogen, und diese Gegeniiberstellung der beiden
Zeitschichten hebt die uniiberbriickbare Kluft zwischen ihnen hervor und intensiviert die
Wirkung des Dargestellten der historischen Zeitschicht explosionsartig. So wird die zu
enormem KoloB gewachsene Wirkung — das ins Totale gesteigerte Ddmonische, der

Weltuntergang — im Spiegel ihrer Ursache eingeblendet und vorausgedeutet."

' Ein gutes Beispiel bietet dafiir das XXI. Kapitel, das aus drei Teilen besteht. Es fingt mit einem
zeitgeschichtlichen Einschnitt aus der Zeit der Niederschrift, vom Herbst 1943 an, (A) wenn Zeitblom schon
klar sieht, daB der intellektuelle Traum von einem europdischen Deutschland durch eine unertrdgliche
Wirklichkeit eines deutschen Europas ersetzt wurde. Die Diirer-Stadt wird bald bombardiert, das ,Jiingste
Gericht” erreicht Miinchen in Kiirze, etc. Der historische Untergang wird mit Einblendung des deutschen
Schicksals vorausgesagt. Im Stadium wirklich gewordener Ideen, in dem es statt einem Durchbruch zu einem
Zusammenbruch gekommen ist, wird auf der biographischen Ebene der historischen Zeit der Romanhandlung
um 1910 (B) Leverkiihns Isolation betont und es werden seine Reisen in dieser Zeit aufgezihlt, wobei der
verhingisvolle Abstecher nach PreBburg, woriiber im bevorstehenden Kapitel berichtet wird, hier nur mittelbar
zum Ausdruck kommt. In diesem Teil wird also die Vereinsamung und die Infizierung des Protagonisten betont,
die den Anfang des Teufelsbiindnisses bedeutet. Im dritten Teil (C) kommt es zu einer isthetischen Erliuterung
der Krise der Kunst, wobei behauptet wird, daB das Kunstwerk nicht nur Schein, sondern nunmehr Trug sei. Als
Parallele zu Leverkiihns Biographie (Isolation und Infizierung durch Liebesgift) wird sein Kunstbestreben
gestellt, durch Travestie der Unschuld, die Kunst zu retten. Jetzt entsteht der Brentano-Zyklus, in dem zuerst die
Fiinf-Ton-Kombination von h-e-a-e-es als Hommage fiir Esmeralda verwendet und durch Brentano die

syphilistische Erkrankung betont wird.

104



4.5. Adrian Leverkiihns wundersames Leben

Die Darstellungsweise des korperlich-gesitig-seelischen Werdegangs des Protagonisten steht im
krassen Gegensatz zum romantischen Entwicklungsroman. Leverkiihn verlaBt mit zehn Jahren
das Elternhaus, das ihm dem allgemeinen Schema nach Geborgenheit gewéhrt. Im Laufe seiner
Entwicklung wird er mit zahlreichen Erlebnissen konfrontiert, die sein Leben beeinflulen und
bahnen. Im Gegensatz zur Entwicklung eines Heinrich von Ofterdingen, die sich im zweiten Teil
des Romanfragments von Novalis, in der Erfiillung, in einer transzendenten Sphire fortsetzt und
der Apotheose naht, wobei der Held durch Selbserkennen mit Hilfe wahrer Poesie, im Sinne der
Universalpoesie, immcr niher zur wiederzuerlangenden Harmonie und zugleich zur ,,h6heren
Heimat” gelangt, macht Leverkiihn eine groBe Karriere als Komponist, um im Gegensatz zu
einer Apotheose vernichtet und jammerlich zuriickzustiirzen zu dem Ausgangspunkt, an dem

sein Leben und seine Entwicklung begonnen hatte.

4.5.1. Die wichtigsten Lebensstadien Leverkiihns

1. Buchel: Adrians Geburtsort; hier verbringt er seine Kindheit (1885-1895 = 10 Jahre).

2. Kaisersaschern: determinierende Erlebnisse: die Stadtatmosphiire, die Instrumentensammlung
des Onkels, Kretschmars musikalische Vortriage (1895-1903 = etwa 8 Jahre).

3. Halle: Theologiestudium (Nonnenmacher, Kumpf, SchleppfuBl), Adrian tritt dem
Winfried-Verein bei (1903-1905 = etwa 2 Jahre).

4. Leipzig: Leverkithn studiert Musiktheorie und Komponieren bei Kretschmar und hort
philosophische und musiktheoretische Lehrveranstaltungen; fatale Begegnung mit Heteara
Esmeralda: Adrian wird vom Weib als dem Fleisch gewordenen Bdsen beriihrt. Er stobert
Esmeralda in PreBburg auf. Trotz der Warnung des Médchens 148t sich Leverkiihn bewuBt von ihr
syphilitisch infizieren — mit seinem Blut .besiegelt er den Teufelspakt (1905-1910 = etwa S Jahre).

5. Miinchen: Leverkiihn wird in die Kiinstlerkreise der Stadt eingefiihrt und lernt die

Familie der verwitweten Senatorsfrau Rodde kennen. (etwa 1 Jahr).

105



6. Italienreise mit Riidiger Schildknapp; Palestrina - Parallelen mit Buchel und
Pfeiffering; Begegnung mit dem Teufel; den Winter verbringen sie in Rom (etwa 1 Jahr).

7. Miinchen: Leverkiihn wohnt in Schwabing (1912).

8. Pfeiffering: der Erste Weltkrieg: ,,Durchbruchsversuche”, intensive Schaffensperiode
(Apocalipsis cum figuris und Doktor Fausti Weheklag,), geistige Umnachtung (1913-1930 =
etwa 18 Jahre). Leverkiihns gescheiterter Selbsmordversuch (durch Aufopferung des Leibs
konnte er die Seele vor der Verdammnis retten). |

9. Buchel: der bewuBtlos dahinvegetierende Paralitiker Leverkithn wird von seiner

leiblichen Mutter bis zu seinem Tod am 25. August 1940 gepflegt. Der Kreis schliefit sich.

4.5.2. Zwei Pole: Buchel und Pfeiffering

Leverkiihn wird 1885 in Buchel geboren, und er stirbt 1940 auch hier. Der Hof Buchel liegt in
der Nihe von Kaisersaschern, und zwar im Schmalkaldischen in Thiiringen, im Zentrum der
deutschen Reformation. '

In dieser Region wird Adrian also auf einem, von der Welt abgeképselten Einzelhof als Sohn
einer gediegenen und alten Bauernfamilie geboren. Der urdeutsche Vater ist ,,ein Mann besten
deutschen Schlages”, er hat die Physiognomie eines Bauern von vor dem DreiBigjéhrigen Krieg.
Aber nicht allein der Vater, sondern das ganze Milieu Buchels strahit die Stimmung einer in die
Gegenwart hiniibergeretteten, altertiimlich-altviterischen Welt. Auf diese Atmosphére kann und
will auch Leverkiihn sein ganzes Leben lang nicht verzichten. Kein Zufall ist es, daB Zeitblom

bereits am Anfang des Romans, im III. Kapitel, die Ahnlichkeiten zwischen Buchel und

'® Hier entstanden die Schmalkaldischen Artikel, die Luther als Zusammenfassung der protestantischen
Hauptlehren fiir das von Papst Paul III. 1537 nach Mantua ausgeschriebene Konzil abgefat hatte. Zu
Schmalkalden wurde 1531 der Schmalkaldische Bund protestantischer Fiirsten und Stédte unter der Fithrung
von Kurfiirst Johann dem Bestiindigen von Sachsen und Landgraf Philipp von Hessen ins Lebe,r},gerufen, um
den protestantischen Glauben gegen Kaiser Karl V. zu verteidigen. Der Bund, de,:os‘l"‘éﬁﬁ-c‘f‘ﬁsvln alle
antihabsburgischen Krifte in Europa anschlossen, zerfiel infolge der Niederlagen im Sch
von 1546-1547.

106



Pfeiffering betont. Pfeiffering, wo Leverkiihn achzehn Jahre verbringt, wo seine Kunst ihren
Hohepunkt erreicht und wo sich seine Krankheit voll entfaltet, bildet-einen Kontrapunkt iu
Buchel. In beiden, isolierten Mikrowelten sind alle Gestalten und Gegenstinde des
Gesamtszenariums vorhanden. Die archit_ektbnische Anlage der beiden Hofe ist gleich — es gibt
jedoch einen wesentlichen Unterschied, der paradoxerweise die #hnliche, altmodisch-
altprotestantische Atmosphére betont. Das Pfeifferingsche Landgut war einst im Besitz des
Augustiner-Ordens, dem auch der Junge Monch Luther angehorte. Wahrend in Buchel fast alles
auf die ,landliche Kinderwelt”, Geborgenheit und Wérme verweist, wird Pfeiffering vom
Dunklen und von ddmonischer Kilte, von ,,Knaster-Atmosphire” gekennzeichnet. In Buchel
heit der Teich ,,Kuhmulde”, sein Pendant ,, Klammerweiher”. Der Buchelsche Hiigel heifit
.Zionsberg”, seine negative Entsprechung ,,Rohmbiihel””. Der Hund heiBt in Buchel ,,Suso”,
sein Gegenstiick, der wilde Teufelshund ,,Kaschperl” — der Name ist ndmlich eine altertiimliche
Bezeichnung des Teufels —, der Leverkiihn vom Anfang an gehorcht, was wiederum auf einen
unmittelbaren Bezug zu Leverkithns Verbundenheit mit dem Démonischen hinweist.
»Stall-Hanne”, das , tierisch-duftende Geschopf”, strahlt Wiarme aus, wihrend ihr Gegenbild,
»Waltpurgis” einen unmiBverstindlichen Bezug nicht nur zu Goethes Walpurgisnichten,
sondern zur Hexenorgie auf dem Brocken laut Volksglauben schlechthin herstellt. Dem Vatér
»Jonathan” entspricht ,,Max”, die leibliche Mutter heiBt ,Elisabeth”, die Wahlmutter heif3t
,»Else”. Das Gegenbild des Buchelschen Erbsohns ,,Georg” ist ,,Gregor”, und die Schwester
,uUrsel” heiBt in Pfeiffering ,,Clementine”. In der Schweigestill-Familie fehlt nur noch der

zweite Sohn, dessen Posten spiter Adrian beziehen wird."

17 Das Substantiv ,,Rohm” ist eine Variante von ,,Rahm”, der Miill bedeutet (Vgl. Grimm, Deutsches Worterbuch).
Es handelt sich also nicht um eine Gegeniibestellung hebriisch-christlicher Kultur durch das Heraufbeschworen
des Burgbergs in Jerusalem und der Antike durch die im Namen verborgene Metropole und das Weltreich Rom,
wie es u.a. in der ungarischen Ubersetzung des Romans von Klara Sz6l1Gsy der Fall ist (Sz6l1Gsy iibersetzt
»Rohmbiihel” mit ,,R6madomb”). Eher wird der heilige Berg, der im protestantischen Gottesdienst bis heute
gesungene 65. Psalm als Dankgesang fiir leibliches und seelisches Gut, als Ehrenstiitte Gottes gilt und oft als
pars pro toto fiir die ganze heilige Stadt Jerusalem steht, zum Abfall devalviert, was wiederum auf die
Oberhandnahme des Bosen, die Umkehrung christlich-moralischer Werte verweist. Auch dadurch wird ein

kleiner Beitrag zum strukturellen Gesamkonzept des Romans hergestellt.
Die ambivalente und komplizierte Symbolstruktur der sprechenden Namen und Gegenstiinde fillt sofort ins

Auge. Eine ausfiihrliche Erliduterung der Funktion der Namensgebung im Korpus des Gesamttextes kann _'iedoch

107



Wiihrend der Miinchener Jahre st6B8t Adrian auf einem Ausflug auf Pfeiffering. Von der
Wirtin erféhrt er, daB sie auf dem Gut ab und zu recht sonderbaré fremde Untermieter aufnimmt.
Vor und nach Adrian gibt es einige grillige, melancholische Giste, die ohne Ausnahme ein
tragisches Ende haben: ein Kunstmaler aus Miinchen von Schwermut gequilt, eine
geisteskranke Baronin aus Handschuhsheim, dann eine Kindermutter der besten
Gesellschaftskreise, die von frilh auf mit dem Tod, spiter mit dem Chauffeur ihres
Bankier-Vaters kokettiert, und ihr uneheliches Kind im abgelegenen Pfeiffering zur Welt bringt.
Auch die Senatorswitwe, Frau Rodde, die nach dem Versterben ihres Gemahls nach Miinchen
zieht, um dort einen Salon zu fiihren, fliichtet sich in die Stille Pfeifferings; ihre Tochter,
Clarisse, die unbegabte, verfiihrte und erpreBte Schauspielerin vergiftet sich auch in Pfeiffering,
und der kleine, himmlische Nepomuk — der wegen Erkrankung der Mutter nach Pfeiffering zum
Oheim Adrian geschickt wird, und der vom seelenlosen, zur Liebe unfihigen, verein.samten
Leverkiihn innigst angebetet wird — wird hier vom Teufel entrissen, und stirbt unter héllischen
Qualen an Gehirnhautentziindung.

Leverkiihns Lebensweg iiberspannt diese beiden Giiter, die zwei antinomische Projektionen
eines Ortes sind. In beiden erscheint der Gegenpol im fetalen Zustand: In Buchel, im
Schutzbereich der Geborgenheit und Wirme, lauert das Bose, die Musik, die Adrian instinktiv
lange zu meiden sucht. Die welsche Mutter besitzt zwar eine innere Musikalitit, spielt auch ab
und zu Gitarre, singt oder musiziert aber nie mit Adrian. Die Stallmagd, Hanne bringt den
Jungen Adrian und Serenus das Kanonsingen bei, und da gibt es noch eine
sonderbar-ddmonische Figur, den buckligen Stalljungen, Thomas, auf dessen Buckel Adrian
gemne reitet. Aber auch in Pfeiffering waltet das Gute trotz des Ubergewichts des Bosen, und
zwar in der Gestalt der Frau Else, die mit miitterlicher Liebe und Sorge Adrian pflegt und

beschiitzt.

nicht die Aufgabe dieser Arbeit sein. Ich habe auf Bedeutung und Beziige der Namen ohne den Anspruch auf
Vollstindigkeit nur andeutungsweise hingewiesen, soweit es bei der Untersuchung des Struktur-Schemas und
des Grundmotivs des Textes — Variation des Themas ,Barbarei” im Zusammenhang mit der deutschen

Innerlichkeit — erforderlich ist.

108



- -
~

it

4.5.3. Kaisersaschern: Levefkiihhs iﬁﬁsikalisch&'-Wefdegang und das

Problem der Barbarei S L

Das zweite, duflerst wichtige Lebe‘nsstadiﬁm Leverkiihns ist die Geburt.sstadt des Biographen
Zeitblom, die zum Symbol der Barbarei in ‘Zeitblomschen Sinne wird. Die typisch deutsche
Kleinstadt hat einen fiktiven und sprechenden Namen, ist ein aus zwei Gliedern bestehendes
Kompositum, dessen beide Glieder ,,Kaiser” und ,,aschern” das Altertiimliche und den Tod
heraufbeschworen.

Dieses traditionsreiche Stddtchen mit seinen 27000 Einwohnern, die groBtenteils
protestantischer Konfession sind, bildet eine eigenartige Mischung von didmonischer
Vergangenheit und moderner Gegenwart. Seine Architektur, Atmosphére, Einwohner, die
Sondertypen: die als Hexe gefiirchtete und verspottete Keller-Lisa, der komische Mann,
Mathilde Spiegel und der Kleinrentner, das Stadtmuseum, das fiir seine Folterinstrumente
bekannt ist, seine Bibliothek, die sich zweier mittelalterlichen Zauberspriiche riihmen kann, der
Dom mit dem Grabmal Kaisers Otto III. und die Musikinstrumentensammlung des Oheims
gewiihren eine alte, miefige, mittelalterlich-zeitlose Atmosphiire, eine ,,altertiimlich-neurotische
Unterteuftheit und seelische Disposition”. Die .Stadt, deren Bevolkerung man ,,nur als *Volk’

anzureden braucht, wenn man sie zum Riickstindig-B6sen verleiten will”"”

, verfiigt aber auch
iiber eine moderne Industrie, iiber einen florierenden Maschinenbau, Lederindustrie und
»Spinnereien”, Armaturenproduktion, sie ist sogar Eisenbahnknotenpunkt. Die Stadt kénnte
also potentiell eine weltoffene Stadt sein. Die verhéngnisvolle und paradoxe Verflechtung von
Alt und Neu, vom Eingeschlossensein und von der Mdoglichkeit des Ausbruchsversuchs aus

dieser Isoliertheit, spukt im tragischen Schicksal des latenten Namengebers der Stadt, Kaisers

Otto III., von dessen Geist das Stadtbild sogar noch im 19. und 20. Jahrhundert gepragt ist.”

1 Mann, S. 53.
% Der mit 22 Jahren in der Fremde verstorbene, politisch ambiziose und talentierte Kaiser, der ein renovatio

imperii, eine Emeuerung des Heiligen Romischen Reichs Deutscher Nation mit Rom als Hauptstadt und
Residenzstadt anstrebte, und durch einen Aufstand 1001 zum Verlassen der ewigen Stadt gezwungen wurde,
und der wie Leverkiihn und Nietzsche unter seiner deutschen Abstammung unheimlich litt, scheitert an den

Modernisierungsversuchen.

109



‘- Kaisersaschern kommt im Roman in unterschiedlichen kontextuellen Zusammenhingen
mehrmals \'/or. Anhand einer Diskussion zZwischen Serenus und Adrian iiber. die-Freiheit
verbindet Zeitblom die Stadt mit der Theologie: ,,Adrian Leverkiihn und diese Stadt — gewil3,

" Zeitblom verkniipft auch Leverkiihns Musik mit

das ergab zusammen wohl Theologie.
Kaisersaschern: ,Es war die Musik eines nie Entkommenen, war bis in die geheimste
genialisch-skurille Verflechtung hinein, in jedem Kryptenhall und -hauch, der davon ausging,
charakteristische Musik, Musik von Kaisersaschern.”? Aber auch Leverkiihn bekennt sich zum
altertiimlichen Milieu der Stadt im Gegensatz zum turbulenten Leipzig, wo er infolge eines
MiBverstandnisses in ein Bordell gefiihrt wird: ,,Nicht als ob mir dies Ninive sonderlich gefiele,
ist gewiB nicht die schonste Stadt meines Vaterlandes, Kaisersaschern ist schoner, hat aber auch
leichter schon sein und wiirdig, da es nicht weiter als alt und still zu sein braucht und keinen
Puls hat"*

Selbst der Teufel identifiziert Leverkiihn mit der Stadt: ,,Wenn du den Mut hittest, dir zu
sagen: ,,Wo ich bin, da ist Kaisersaschern.”*

Ironisch duBert sich Leverkiihn iiber Deutschland zur Zeit des Ersten Weltkriegs, indem er
im Zusammenhang mit dem politischen Durchbruchsversuch des Landes gerade Kaisersaschern
als Beispiel erwihnt: , Ich habe verstanden, daB Kaisersaschern Weltstadt werden mochte.””

Und zuletzt charakterisiert Zeitblom Adrians Apocalipsis als typisches Beispiel der

Barbarei im Sinne von Verkniipfung von Alt und Neu, und zwar unter Eibeziehung dieser Stadt:

Man halte daneben noch einmal die allerdings sehr gelegentlichen, zu rein infernalischen Zwecken
benutzten Jazz-Klidnge, und man wird mir die schneidende Bezeichnung ’streamlined’ zugute halten
fiir ein Werk, das nach seiner geistig-seelischen Grundstimmung mit *Kaisersaschern’ mehr zu tun
hat als mit moderner Schnittigkeit der Gesinnung, und dessen Wesen ich — mit gewagtem Wort —eine

explodierende Altertiimlichkeit nennen mochte.

21 Mann, S. 114.
2 Mann, S. 114.
2 Mann, S. 190.
24 Mann, S. 308.
% Mann, S. 419.
%6 Mann, S. 513.

110



o Der' -Pro"tqgonist hat zwei -bestimmende Erlebnisse in Kalsersaschern ImHaus des Qheims' .
entdeckt er darch “Zufall ein in den Korridor '.verbannt‘éé JHarinoniurﬁ, eim'an im
kircl_llich-religiﬁsen Bereich benutzten, nahen Ver?var:c.lten des Kla\'/ie-:r.s, des sonderbarsten und
volkommensten Instruments, weil es — bis auf die Oréel - iiber die reichste Skala von Téhen
verfiigt und damit die groten Kombinationsmoglichkeiten zuldflt und trotz des sinnlichen
Charakters der Musik ein verhiltnisméBig bescHeiden-asketisches Klangsystem hat. Die
Ambivalenz der Musik besteht eben darin, daB sie grundsitzlich die reinste und niichternste,
geistigst-abstrakteste, bei der ,,Verwirklichung”, d.h. bei Vesinnlichung durch Spielen jedoch
die sinnlichste Kunst ist. Auf diesem Harmonium macht Adrian seine ersten musikalischen
Entdeckungen: ,,Der alte Tretkastén [...] hat aber bei aller Demut das Ganze in sich. Schau[...],
wie das alles zusammenhingt und im Kreise herumfiihrt [...] Alles ist Beziehung, und die
Beziehung bildet den Kreis.”” Leverkiihn bemerkt also zunichst das Motiv des Kreises, das ein
strukturmodellierendes Motiv des ganzen Werks ist, auBerdem entdeckt er die Dur-Moll-Skala

»2 _ bemerkt er

und dadurch die Relativitdt der Musik: ,,Musik die Zweideutigkeit als System
mit vierzehn Jahren, in dem Alter, in dem er die Sphire der Unschuld und Geborgenheit der
Kindheit verlassen muf8. Im Haus des Oheims lgmt er auch den Dom-Organisten, Wendell
Kretschmar kennen, dessen skurille musiktheoretische Vortrige die geistige Eptwicklung des
sich entfaltenden Komponisten zutiefst beeindrucken.

Zeitblom bietet ein sensationelles, ironisches Portrit des Musikers deutscher Abstammung,
der in Amerika aufgewachsen ist und von dort nach Deutschland zuriickgekehrt ein
Wanderleben fiihrt. Der stotternde Dom-Organist hélt seine konfusen Vortrdge in der
»Gesellschaft fiir gemeinniitzige Thatigkeit”, obgleich den musikalsichen Vortrdagen bis auf
Leverkiihns und Zeitbloms meistens nur ein paar Elevinnen der hoheren Tochterschule
beiwohnen, die unter Gekiecher die stotternd vorgetragenen Erklarungen des Meisters
verfolgen. Der Adressat der Kretschmarschen Vortrige ist aber eigentlich. allein Leverkiihn.

Genauer gewinnen die Intentionen des jungen Meisters in der Erlduterungsweise von Adrian

eine jeweils spezifische Bedeutung, die sich meistens in heftigen Diskussionen mit Zeitblom

2 Mann, S. 65.
2 Mann, S. 66.

111



herauskristallisiert. Zeitblom berichtet iiber vier Vortrige ‘-aus_ﬁihr"lic_-hqrv'.-' Zwe1 cilavfon sind
Beethoven gewidmet. Der erste behandelt die Kla\}ierso_na_tf.:. ;)'p'us' . T11, und hebt den
Zusammenhang von ,harmonischer Subjektivitit” -und ,,palyphoqiégher Sachlichkeit” hervor, -
wobei das Personliche in diesem vollkommenen Spitwerk Beethovens von der Konvéntion
doppelt iiberwunden wird, und das Verhéltnis vom Persénlichen und Konventionellen vom Tod '

bestimmt ist:

Das Verhiltnis des spdten Beethoven [...] zum Konventionellen sei {...] ein ganz anderes [...]
Unberiihrt, unverwandelt vom Subjektiven trete die Konvention im Spitwerk ofters hervor [...] (die)
Ich-Verlassenheit [...] wirke als jedes personliche Wagnis. In diesen Gebilden [...] gingen das
Subjektive und die Konvention ein neues Verhiltnis ein [...] bestimmt vom Tode [...] Wo Grofie und
Tod zusammentriten [...] da entstehe eine der Konvention geneigte Sachlichkeit, die an
Souverinitit, den herrischten Subjektivismus hinter sich lasse, weil darin das Nur-Personliche, das
doch schon die Uberhshung einer zum Gipfel gefiihrten Tradition gewesen sei, sich noch einmal

selbst iiberwachse, indem es ins Mythische, Kollektive groB und geisterhaft eintrete.?’

Im zweiten Beethoven-Vortrag, der durch schauer- und mérchenhafte Einlagen eine griBere
Effektivitidt bei den jungen Zuhérern erreicht, weist Kretschmar nach, daB Beethoven, der
angeblich keine Fuge schreiben konnte, nach einem mysteriésen Jakobs-Kampf sie jedoch
gemeistert hatte. Wichtig ist fiir Leverkiihn, daB die auf dem Gegensatz von ,subjektiver
Harmonie” und ,,objektiver Polyphonie” beruhende Gleichung in der letzten Schaffensperiode
des deutschen Meisters nicht mehr gilt. Hier walten schon absolute ,,Gré8e” und ,,Tod”. In der
Diskussion von Zeitblom und Leverkiihn iiber diese beiden Vortrige wird die
Meinungsverschiedenheit zwischen dem Humanisten, der sich fiir ,,absolute Werte” einsetzt und
dem, die absoluten Werte bezweifelnden, ihre Relativitiit vertretenden Adrian klar. Leverkiihn
versteht die Kunst Beethovens als eine, in der die Musik sékularisiert wird, weil ,,die Trennung
der Kunst vom liturgischen Ganzen, ihre Befreiung und Erh6hung ins Einsam-Persénliche und

Kulturell-Selbstzweckhafte sie mit einer bezuglosen Feierlichkeit, einem absoluten Ernst,

» Mann, S. 73-74. Die doppelte Uberwindung des Subjektiven vom Mythisch-Kollektiven in der Beethovenscher
Musik — mindestens nach Kretschmars Interpretation —, zu deren Ode an die Freude Leverkiihn ein Gegenstiick
komponieren wird, kehrt spiter als eine ihrer ins Politisch-demagogische iibertragenen und zugespitzten

Varianten in den politischen Diskussionen der KridwiB-Abende wieder.

112



Ce o’
.-

einem Leidenspathos belastet habe™”

. -Leverkiihn’ méchte bereits zu: d)-eser Zeit' die .

séikl.l'larisiert-isolierte Musik irge'ndwie. ,,auf eine bescheidenere, gliicin_éhefc (Rollle) im Dienst
‘eines hoheren Verbandes, der nicht gerade,' ' wie einst, die Kirche- zu sein brauche™
zuriickfiihren. Er ist in seinem ‘.ganzen Lebenswerk bestrebt, diesen hoheren, gliicklicheren
Zustand wiederherzustellen, den er paradoxerweise iiber die Zwischenstation ,Parodie”
(Meerleuchten) mit Hilfe der neuentwickelten musikalischen Formelsprache der Dodekafonie
durch die Renaturierung, also durch die Verkniipfung einer strengen, magischen Formelsprache
mit der Riickkehr zum Uralten, zum Elementaren, zum Vorkulturell-Mythischen (Apocalipsis
cum figuris und Doktor Fausti Wehklag), zu verwirklichen hofft.” Es ist kein Zufall, daB das
magische Quadrat aus Diirers Kupferstich Melencolia das Leverkiihnsche Schaffen bestimmt;
einen triftigen Grund liefert dazu die strenge — wenn auch die Grenzen des Menschlichen
zersprengende, grauenhaft-r%itselhafie, magische oder kosmische — klare Ordnung. Deshalb
neigt sich Leverkiihn auch zur exakten Mathematik, die er als eine sterile, formale Seite der
Musik versteht; und zum Teil riihrt auch sein Hang zur Theologie daher. Die Ordnung bedeutet
ihm aber nicht etwas Unbedingtes, wie dem Humanisten Zeitblom, der inncrhalb der Grenzen
des Rational-ErfaBbaren, des apollinischen Schénen und Guten verweilt, sondern etwas
Relatives. In Leverkithns Auffassung vom relativen Ordnungssytem werden auf Polaritit
beruhende und ein absolutes Wertsystem bildende Kategorien, wie Kultur und Barbarei in Frage
gestellt, umgeworfen oder einfach nicht beachtet: ,.Die Barbarei ist das Gegenteil der Kultur
doch nur innerhalb der Gedankenordnung, die diese uns an die Hand gibt. AuBer dieser

Gedankenordnung mag das Gegenteil ganz etwas anderes oder iiberhaupt kein Gegenteil sein.”

% Mann, S. 82.
' Mann, S. 82.
32 In der Zwélfton-Technik wird eine variable Intervallreihe aus den fiinf Grundtonen h-e-a-e-es abgeleitet und

weiterentwickelt, wobei diese Tonreihe auf eine zwolfstufige Reihe des temperierten Halbton-Alphabets
erweitert wird. Die zw®olf Halbténe ermoglichen ein vierfaches Variationssystem von einfacher Reihe,
Verkehrung der Reihe, Krebs, d.h. der Grundreihe mit dem letzten Ton beginnend, sowie der Umkehrung des
dritten Modi. Jedem Ton ist jegliche Freiheit geraubt, jeder Ton ist streng gebunden und darf nur auftreten, wenn
er in der Gesamtkonstruktion seine motivische Funktion erfiilit. Das Ordungsprinzip ist eine auf strengste
geregelte Organisation, ein sog. ,,Schulmeister”, der im System, das an das Diirersche magische Quadrat
erinnert, das ,,Archaische” und Revolutionire” verbinde und reguliere. In Leverkiihns kompositionstechnischer

Entwicklung 148t sich also wiederum das Grundmotiv des Werks von Barbarei nachweisen.
3 Mann, S. 83.

113



K-ultur sei — in Leverkiihns Auffass,uhg ~- r_ﬁc“in identisch mit Ziyili'sation. Ein'unerliBliches
Element der Kultur sei Naivitit und Natiirlichkeit. B |

Das Diirersche magische Quadrat — da; so eingeteilt war, ,,daB die 1 im réchten unteren, die
16 im linken oberen Felde zu finden war; und die Magie — oder Kuriositit — bestand nun darin,
daf3 diese Zahlen, wie man sie auch addierte, von oben nach unten, in die Quere oder in der
Diagonale, immer die Summe 34 ergaben™” — hingt in Leverkiihns Zimmer in Halle. Zeitblom
vergleicht Leverkiihns musikalischen Stil an ein fritheres Gesprich mit dem Komponisten
erinnernd, im XLVI. Kapitel im Zusammenhang mit dem Hauptwerk Doktor Fausti Weheklag
mit dem magischen Quadrat: ,Er lieB mich das magische Quadrat’ eines Stils oder einer
Technik erblicken, die noch die #uBerste Mannigfaltigkeit aus identisch festgehaltenen
Materialien entwickelt, und in der es nichts Unthematisches mehr gibt, nichts, was sich nicht als
Variation eines immer Gleichen ausweisen konnte.””

Dieses Kompositions-Konzept erscheint im Keim — und seine politisch-demagogische
Projektion vorwegnehmend — bereits im dritten und besonders im vierten Kretschmar-Vortrag
in den Kaisersaschernen Jahren, im dritten wird es sogar durch ein duBerst wichtiges Moment
ergénzt, ndmlich dadurch, daB die Musik ihrem Wesen nach frei von jeglicher Sinnlichkeit, mit
einer heimlichen Neigung zur Askese in die Sphére der reinen Gei”stigkeit gehért, und es der
tiefste Wunsch der Musik sei, ,,iiberhaupt nicht gehort, noch selbt gesehen, noch auch gefiihlt,
sondern [...] in einem Jenseits der Sinne und sogar des Gemiits, im Geistig-Reinen

»% Zugleich sei die Musik untrennbar von der

vernommen und angeschaut zu werden.
sinnlichen Welt, und muB einer Kundry #hnlich ,nach stdrkster, ja beriickender
Versinnlichung streben”.” Die Effektivitit dieser berauschenden Sinnlichkeit wird im dritten
Vortrag von Kretschmar Das Elementare in der Musik oder Die Musik und das Elementare

oder Die musikalischen Elemente erortert. Kretschmar verweist hier auf den ahistorischen

Charakter der Musik:

3 Mann, S. 127.
35 Mann, S. 660.
3% Mann, S. 85-86.
3 Mann, S. 86.

114



-

[...] es liege im Wesen dieser seltsamen Kunst, da sie jeden-Augenblick imstande sei, von vorn zu

be'ginnen,'aus dem Nichts, bar jeder Kenntnis ihrer schon dirchlaufenen Ku]turgeschic'h.t.e [...]
Dabei durchlaufe sie dann dieselben Primitiv-Stadien wie in ihren historischen Anfiiqgén, und
koénne auf kurzer Bahn [...] einsam und unbelauscht von der Welt, wunderliche Héhen

absonderlichster Schonheit erreichen.*® -

" Leverkiihn illustriert diese theoretische Behaubtung mit der Musik eines amerikanischen
Sektenfiihrers, dem Griinder der Gemeinde ,,Wiedertdufer des Siebenten Tages”, von Zeitblom
als ,,Winkel-Diktator” bezeichneten, Johann Conrad Beifliel, der gegen Mitte des 18.
Jahrhunderts aus Deutschland nach Amerika umgesiedelt ist. Beiflel baut seine primitiv
vereinfachte, fiir seine besonderen, manipulierbaren Zwecke brauchbare Musiktheorie und
ausgearbeitete Kompositionstheorie auf ,Herren- und Diener-Téne”. In diesem extrem
schematisierten und vereinfachten System hitte er ,,die ganze Heilige Schrift nach eigenem

»® vermocht. Seine Kirchenlieder wurden in Facette vorgetragen,

Rezept in Musik zu setzen
wodurch eine akustische Wirkung entstand, als stiege der Klang von der niedrigen Decke des
Betsaals hinab und schwebte eine Engelsschaar iiber der Gemeinde. BeiBlels Beispiel zeigt, wie
sich eine Masse mit einer auf pragmatisiert-primitive Ordnung reduzierte Musik manipulieren
148t. Die Formel der protestantischen Kirchenmusik zeige zunéchst eine Entsinnlichung,
Mechanisierung der Musik, damit sie durch ihre ,,Kuhwérme” zu Manipulation mif8braucht

werden konne. Nach dem Ersten Weltkrieg bemiiht sich auch Leverkiihn um die Vereinfachung

der musikalischen Sprache, um das Volk zu erreichen.

3% Mann, S. 88.
3 Mann, S. 92.

115



4.5.4. Halle: Die Frage nach der Schopfung — Der Entelechie-Gedanke.

Bemerkungen zur Struktur der Textwelt

Nach dem AbschluB des Gymnasiums entscheidet sich Leverkiihn fiir das Studium der
Theologie, weil diese Wissenschaft, deren Grundlehre von Gott als Urquell des Seins, als die
hochste und vornehmste, iiber der Vernunft stehende Sphére des Erkennens gilt. In diesem Sinne
ist sie die Konigin der Wissenschaften, denn selbst die Philosophie ist blo eine Dienerin der
Theologie.

Die Hallenser Jahre werden in drei Kapiteln: X1, XII und XIII behandelt. Zeitblom betont
am Anfang des XIV. Kapitels, daB er zwar nicht an Zahlenmystik glaubt, die
»~Erinnerungsmasse”, diese fatalen Erinnerungen aus den Jahren des Theologiestudiums in
Halle, hitte er jedoch am liebsten in einem einzigen Kapitel, und zwar im XIII. untergebracht,
wenn sie die Struktur des Romans nicht zersprengt hitten. Die dialektische
Konstmktionétechnik des Textes 148t sich durch die Darstellung dieser drei Kapitel plausibel
nachvollziehen.

Im XI. Kapitel wird ein geschichtlicher Uberblick der geistigen und kulturellen
Entwicklung und die Atmosphire der urwiichsig protestantischen Stadt geboten. Halle galt als
Hochburg des deutschen Pietismus, hier lebte und wirkte der erste lutherische Superintendent,
Justus Jonas, der zum Kummer von Erasmus — und natiirlich auch von Zeitblom — wie Hutten
und Melanchton aus dem humanistischen Lager in das reformatorische iibergegangen war.
Zeitblom fiihlt sich unheimlich in der geistigen Atmosphire dieser Stadt, wie in der von
Kaisersaschern, Palestrina oder Pfeiffering.

Zeitblom fiigt zwar hinzu, daB er kein Religionsloser ist, vertritt aber eher die Auffassung
des ebenfalls Hallenser Gotteskundigen, Schleiermacher, ,,der die Religion als ’den Sinn und
Geschmack fiir das Unendliche’ definierte und sie einen im Menschen vorhandenen *Tatbestand’
nannte.” Und dieser Sinn gehort zur stillen Andacht und zu den schonen Kiinsten hin, nicht aber

zu den Wissenschaften, denn Gott als das Unendliche entrit der Vernunft. Die Theologie als

® Mann, S. 121.

116



Wissenschaft setzt das Religitse zur Funktion der menschlichen Humanitit herab. Die Gefahr
der Theologie bestehe eben darin, daB sie in Verbindung mit der Lebensphilosophie, dem
Irrationalismus leicht zur Ddmonologie werden kann.

Zu dieser, in sich dialektisch strukturierten Kapitel-These —, in der die Reformation (Jonas,
Melanchton, Hutten), der Pietismus, die konfessionell gebundene, dogmatisch-positive
Religion, die Theologie als gefdhrliche Pseudowissenschaft sowie Levehrkiihns Hang zur
Theologie dem Humanismus eines Erasmus, einer Religiositdt im Sinne Zeitbloms und, einer
liberalen Theologie, gegeniibergestellt werden — bildet das XII. Kapitel eine Antithese, in dem
vom Chronisten zwei, ebenfalls dialektisch gegeniibergestellte Theologie-Professoren
'\./orgestellt werden: Kolomat Nonnenmacher, der naturphilosophische Vorlesungen hilt, u.a.
iiber die Entelechie-Lehre des Aristoteles und der Ethiker Khmpf. Die Lehre des Aristoteles
tiber Stoff und Form spukt, in die Alltags-Praxis umgesetzt, wiederum mit neéativem
Vorzeichen, bereits in den heftigen Diskussionen der Studiosi und Mitglieder des
Winfried- Vereins vor dem Ersten, dann als eine erweiterte, in einem anderen politischen und
kulturellen Kontext vor dem Zweiten Weltkrieg auftretende Variante, in den erzkonservativen
Gesprichen der Herren-Abende bei KridwiB in Miinchen. Die von Nonnenmacher vorgetragene

Entelechie-Lehre des Aristoteles lautet in Zeitbloms Vermittlung wie folgt:

Des Aristoteles Lehre von Stoff und Form entziickte uns: vom Stoff als dem Potentiellen,
Maéglichen, das zur Form dringt, um sich zu verwirklichen; von der Form als dem bewegenden
Unbewegten, das Geist ist und Seele, die Seele des Seienden, die es zur Selbstverwirklichung,
Selbstvollendung in der Erscheinung treibt; von der Entelechie also, die, ein Stiick Ewigkeit, den
Korper belebend durchdringt, sich im Organischen gestaltend manifestiert und sein Getriebe lenkt,

sein Ziel kennt, sein Schicksal iiberwacht.*!

Es handelt sich also darum, da das Potentielle, das Mogliche, die noch nicht-verwirklichte
Materie unter Obhut des Form gewordenen Geistes und der Seele in der Spéhre des Organischen
verwirklicht wird. Die Art und Weise des manifestierten Geistes und die der Verwirklichung

bilden die wichtigste, viele Variationen aufzeigende Triebfeder des Romans.

4 Mann, S. 129.

117



4.5.4.1. Exkurs: Stoff und Form im Tod in Venedig

Das Verhiltnis des Noch-Nicht-Geschaffenen als Moglichen, das sich in der ungeformten und
unbegrenzten Materie manifestiert, mit der durch den gottlichen Schopfungsakt des Kiinstlers
verwirklichten Formgebung bildet den grundlegendsten Gedanken auch in der friihen Meisternovelle
Der Tod in Venedig.

Aschenbachs hochstes Ziel ist, mit Hilfe der sich aufoktroyierten Willenskraft, die er viterlicherseits
geerbt und ein Leben lang bis zum verhingnisvollen Venedig-Erlebnis auch streng gepflegt hat, im
Zeichen seines kiinstlerischen Wahlspruchs ,,Heroismus der Schwiche” die vollkommene Form zu
erlangen. Dies Ringen um die unbefangene, klassizistische Schonheit einer zweiten Einfachheit durch
strenge Formgebung verdringt in ihm jegliche Sinnlichkeit, was sich in einem Stadium des dufieren
Karrierengipfels zu richen droht und ihn in eine Krise stiirzt, aus der er sich durch eine Reise in den
»liebenswiirdigen Siiden” zu fliichten sucht. Im zweiten Teil der Novelle wird im Rahmen einer
pseudo-objektiven, narrativen Einlage Aschenbachs Formbestrebung als falscher Schein entlarvt: ,[...]
die elegante Selbstbeherrschung, die bis zum letzten Augenblick eine innere Unterhéhlung, den
biologischen Verfall vor den Augen der Welt verbirgt; die gelbe, sinnlich benachteiligte HaBlichkeit, die
es vermag [...] sich zur Herrschaft im Reiche der Schonheit aufzuschwingen.”42 Auf der Schiffahrt nach
Venedig gerdt Aschenbach in ein mythisches, zeit- und raumloses, schwebendes Ursprungsstadium, in
dem Himmel und Wasser in eine Masse verschmelzen und der Wille, mit dessen Hilfe er formell zum
anerkannten Kiinstler avanciert ist, allmdhlich aufgerieben wird und dadurch anstelle der Zucht und
Ordnung sich die orgiastische Ziigellosigkeit und Freigabe verdringter und verbotener Empfindungen
und Sehnsiichte behaupten und das Chaos die Oberhand gewinnt. Einer sonderbaren und komplizierten
Traumlogik nach wird die vollkommenste Form griechischer Bildhauerkunst als Ergebnis genuinen
Schaffens und des Hohepunkts europidischer Kunst schlechthin mit einem der Grundelemente, dem
Wasser gleichgesetzt, das in diesem Zusammenhang einem Zustand vor dem Schopfungsakt, dem
formlosen Stoff, entspricht, der in der Novelle durch das offene Meer représentiert ist. Diese ambivalente
Auffassung von der vollkommensten Form, in der einerseits die perfekte — doch auch die Zeichen der
Kriinklichkeit und des nahen Todes aufweisende — Gestalt des jungen Polen Tadio als Medium mit
zahlreichen intertextuellen Beziigen, andererseits die noch ungeséhbpft-ungeteilt-maBlose Masse Meer

verkniipft werden, fiihrt zur folgenden Bemerkung:

Er liebte das Meer aus tiefen Griinden: aus dem Ruheverlangen des schwer arbeitenden Kiinstlers,
der vor der anspruchsvollen Vielgestalt der Erscheinungen an der Brust des Einfachen,
Ungeheureren sich zu bergen begehrt; aus einem verbotenen, seiner Aufgabe gerade
entgegengesetzten uhd ebendarum verfiihrerischen Hange zum Ungegliederten, MaBlosen, Ewigen,

zum Nichts [...] und ist nicht das Nichts eine Form des Vollkommenen?*

2 Mann, Erzihlungen, S. 464.
4 Mann, Erzihlungen, S. 487.

118



Aschenbach betrachtet sich als Schopfer, der sich einer Metapher bedienend als griechisbher Bildhauer

bezeichnet: .

-

Wirkte er (der strenge und schépferische Wille) nicht auch in ihm, wenn er, niichterner Leidenschaft
voll, aus der Marmormasse der Sprache die schlanke Form befreite, die er im Geiste geschaut und die
er als Standbild und Spiegel geistiger Schénheit. den Menschen darstellte? [...] Seine Augen
umfaBten die edle Gestalt dort am Rande des Blauen, und in aufschwirmendem Entziicken glaubte
er mit diesem Blick das Schone selbst zu begreifen, die Form als Gottesgedanken, die eine und reine

Vollkommenheit, die im Geiste lebt**

Seinem schopferischen Genius zufolge bekommen ganz alltigliche, reale Gegenstinde und
Geschehnisse durch seine Brille betrachtet ein Plus an Bedeutung, das die Perspektive ins
Mythisch-Monumentale erweitert. Was auf der Textoberfliche als einfaches Strandbild mit badenden
Urlaubem erscheint, bewegt Aschenbachs Phantasie und verleiht der gesehenen Szene das Moment der
Entstehung der Form, der Geburt der Gotter, des gottlichen Schopfungsaktes, des Schopfens aus dem

Nichts. Aschenbach sieht Tadzio aus dem seichten Wasser ans Ufer waten und assoziiert wie folgt:

Er (Tadzio) kehrte zurtick, er lief, das widerstrebende Wasser mit den Beinen zu Schaum schlagend,
hintiibergeworfenen Kopfes durch die Flut; und zu sehen, wie die lebendige Gestalt, vorminnlich
hold und herb, mit triefenden Locken und schon wie ein zarter Gott, herkommend aus den Tiefen von
Himmel und Meer, dem Elemente entstieg und entrann: dieser Anblick gab mythische Vorstellungen
ein, er war wie Dichterkunde von anfiinglichen Zeiten, vom Ursprung der Form und von der Geburt

der Gétter.®

% Mann, Erzihlungen, S. 502.
S Mann, Erziihlungen, S. 490. Aschenbachs Assoziation verkniipft Tadzios Gestalt mit der Geburt der Aphrodite.

In den Theogoni des Hesiod wird berichtet, wie Kronos mit einer von Gaia erhaltenen Sichel seinem Vater
Uranos die Scham abschneidet und sie ins Meer wirft. Aus der Vereinigung des gottlichen Samens mit dem
Wasser wird die Liebesgottin geboren, in deren Begleitung Eros auftritt: ,,Aber sobald er die Scham mit der
stihlernen Sichel geschnitten/ Und sie vom Lande geworfen hinab in das brandende Weltmeer/ Trieb sie lange
dahin durch die flutenden Wellen; da hob sich/ WeiBlicher Schaum aus unsterblichem Fleisch, es wuchs eine
Jungfrau/ In ihm empor, sie nahte der heiligen Insel Kythere/ Erst, doch gelangte sie dann zum ringsumflossenen
Kypros.” (vgl. Hesiod, Sdmtliche Werke. Theogoni. Z. 188-194. Deutsch v. Th. von Scheffer. Hrsg. v. E.G.
Schmidt. Leipzig, 1965.) So wird mit der leibhaften Gestalt des polnischen Jiinglings die Entstehung der Form,
die Gottergeburt, die Liebesg6ttin und mit ihr Eros und natiirlich das Meer, aus dem die Form entsteht, bzw. die
Zeugung durch den abgeschnittenen Phallos des Uranos und damit das Phallos-Motiv, das in den drei exotischen
Visionen Aschenbachs sich wiederholend auftritt, wobei in der letzten das Phallossymbol ekstatisch angebetet
wird, verbunden. Aber auch das Insel-Motiv wird eingeblendet. Wie Aschenbach von einer Insel der Adria zur
Biderinsel in Venedig getrieben wird, so naht ihm der gottliche Junge aus dem Wasser auf diese Insel, die hier

schon von den infizierten Wellen umflossen wird.

119

w



Die Form gilt hier Aschenbach als ,,Gottesgedanke” als ,die eine und reine Vollkommenheit, die im
Geiste lebt”. Von dieser Idee berauscht gibt er sich Visionen hin, in denen er einen unmittelbaren
intertextuellen Bezug zu Platos zwei Meisterdialogen (Phaidros und Gastmahl) herstellt, sich selbst in
die Rolle des schopferischen Meisters Sokrates versetzt, dem die Schonheit als einzige Form des
Geistigen gilt, die der Mensch sinnlich empfangen und ertragen kann. In die Textwelt werden Stellen aus
Platos Symposion wortlich hineingeschmuggelt und, durch Aschenbachs Interpretation ginzlich
verfilscht, in eine Art Todesisthetik umgedeutet. Im Traum-Dialog des Aschenbach alias Sokrates und
des geliebten Tadzio alias Phaidros belehrt der Meister seinen Schiiler mit Platos Worten: ,,So ist die
Schonheit der Weg des Fiihlenden zum Geiste [...] (und der verschlagene Hofmeister bemerkt), daB8 der
Liebende gottlicher sei als der Geliebte, weil in jenem der Gott sei, nicht aber im andern.”® Phaidros
dufert sich in Platos Symposion anhand der Erlduterung des Wesens und der Rolle des Eros iiber die sich
liebenden Freunde genauso, wie Aschenbach vorhin: ,,Der Liebhaber ist gottlicher als der Geliebte; denn

7% Noch wichtiger ist der sechste Beitrag des Platonschen Dialogs, in dem

in ihm wohnt der Gott
Sokrates die Lehre einer Frau aus Mantineia, der Diotima, von Eros den versammelten Beriihmtheiten
erzihlt. Im ganzen Dialog wird zwar iiber Eros gesprochen, Kerngedanken der insgesamt sechs Beitrige
sind jedoch die Verbindung von Schén und Gut, das plétzliche Erkennen, d.h. die Erleuchtung, sowie das
hochste Gut, ndamlich das Erkennen des Schonen an sich. In diesem Erkenntnis-Prozef bildet die rechte
Art Knabenliebe blo8 eine niedrige Stufe in der Erkenntnishierarchie. Sokrates stellt diesen Weg des

Erkenenns wie folgt dar:

von einem schonen Leibe zu zweien und von zweien zu allen schénen Leibern, und von den schénen
Leibern zu den schonen Einrichtungen und von den schonen Einrichtungen zu den Wissenschaften,
bis man dann von den Wissenschaften aus zu jener Wissenschaft gelangt, die die Wissenschaft von
nichts anderem als von jenem Schonen selbst ist, und der schlieBlich das erkennt, was das Schine
selbst ist [...] An dieser Stelle im Leben [...] ist das Leben fiir den Menschen lebenswert: wenn er

das Schone selbst schaut.®®

Im Gegensatz zu Intentionen des Platonschen Textes wird fiir und in Aschenbach, dem
verseucht-sterbenden Kiinstler einer verseucht-sterbenden Kulturepoche in einer verseucht-sterbenden
Stadt infolge des Verzichts auf den Willen, der unnatiirlicherweise eine kiinstlich-falsche Selbstzucht und
Disziplin lange aufrechtzuerhalten vermochte, und mit der Aufgabe dieses Willens durch
Heraufbeschworen und Freigabe tiefstliegender, elementar-rauschhafter Triebe sowohl im &sthetischen
wie auch im ethischen Bereich ein falsches und verzerrtes Schonheitsideal kreiert, das dem Chaos freien
Lauf 148t. Fiir Aschenbach hat die Form in ethischer Sicht von vornherein ein Janus-Gesicht: ,,Und hat

Form nicht zweierlei Gesicht? Ist sie nicht sittlich und unsittlich zugleich — sittlich als Ergebnis und

% Mann, Erzéihlungen, S. 504.
47 Platon, Symposion (Das Gastmahl). In: Platon, Jubildumsausgabe samtlicher Werke zum 2400 Geburtstag.

Ziirich; Miinchen, 1974. Bd. 1I1. S. 116.
48 Platon, Bd. III. S. 162-163.

120



Ausdruck der Zucht, unsittlich aber und selbst widersittlich, sofern sie von Natur eine moralische
Gleichgiiltigkeit in sich schliefit, ja wesentlich bestrebt ist, das Moralische unter ihr stolzes und
unumschrinktes Szepter zu beugen?*

Die Neigung zum Bosen lauert von Anfang an in Aschenbachs Figur und Kunstauffassung, die das
Krankhafte, das Faule, das HiBliche und den biologischen Verfall mit Hilfe des schénen Scheins des
Apoll im krampfhaften Kampf mit dem wild-chaotischen Dionysos bloB vertuscht und verfilscht. Falsch
ist ja ein Schliisselbegriff der Novelle. Falsch ist der Hochsommer, der Mitte Mai nach naB8kalten Wochen
in Miinchen einfillt und den anscheinend ruhig-iiblichen Arbeitsthythmus des willensstarken
Schriftstellers zerstort und den VerfallsprozeB in Gang setzt. Falsch ist Aschenbachs Adelstitel, der ihm
dank seiner falschen Kunst — die bereits den Schulunterricht angesteckt hat — zum fiinfzigsten Geburtstag
verliehen wird, falsch ist der Frieden am verhingnisvollen Friihlingsnachmittag des Jahres 19..., das die
Balkankrise und Balkankriege heraufbeschwort und den Ersten Weltkrieg vorahnen 148t, falsch ist der
Anfiihrer der Polesaner Reisegesellschaft auf dem Schiff unterwegs nach Venedig, mehrfach falsch ist
die kiinstlich aufs Meer gebaute Kulissenstadt, ,,in deren fauliger Luft die Kunst einst schwelgerisch
aufwuchene”so, falsch ist die anscheinend gesunde Stadt, die ,,schmeichlerische und verdichtige
Schone”, die méarchenhafte Fremdenfalle, die von der indischen Cholera heimgesucht ist und falsch ist
Aschenbach selbst, wenn er sich vom Hotel-Coiffeur zum ,.falschen Jiingling” schminken 148t und sich
ginzlich dem Verderben hingibt, wobei seine Seele ,,Unzucht und Raserei des Untergangs” kostet.

Am Ende des Verfallsprozesses wertet Aschenbach das Platonische Erkenntnisziel um und 148t
Erkenntnis und Schéonheit berauscht in den Abgrund stiirzen. Wihrend die Schonheit als Folge der
Schopfung durch vollkommene Form- und MaBigebung aus dem formlosen UnmaB3 am Anfang der
Novelle mit , Einfachheit”, ,,Gré8e”, ,,neuer Strenge”, ,,zweiter Unbefangenheit”, ,,Wiirde”, ,,Eleganz”
und ,,Vornehmbheit” verbunden ist, erscheint sie am Ende als Abgrund, als Riickkehr ins Nichts. Nach
Aschenbachs Logik muB die Schonheit, die géttlich und als solche vollkommen allein sichtbar und auf
sinnlichem Weg erkennbar ist und die den Kiinstler zum Geiste, zum schopfenden Prinzip zuriickfiihrt,
mit Hilfe des Eros als Fiihrergestalt den Verfiihrten notgedrungen auf den gefihrlichen Pfad der
Leidenschaft zur Unzucht fiihren. Nach dieser Logik ist der Kiinstler ein Abenteuerer des Gefiihls, ,,dem
eine unverbesserliche und natiirliche Richtung zum Abgrunde eingeboren ist”>' Nachdem Aschenbach
in seiner Eigenschaft als Sokrates im Pseudo-Dialog mit Tadzio-Phaidros also die Erkenntnis verworfen
hat, kommt er auch anhand der Schonheit zur SchluBfolgerung, daB auch sie zum ,,Gefiihlsfrevel”

verleiten und fiihren muf3:

So sagen wir etwa der aufldsenden Erkenntnis ab, denn die Erkenntnis, Phaidros, hat keine Wiirde
und Strenge; sie ist wissend, verstehend, verzeihend, ohne Haltung und Form; sie hat Sympathie mit
dem Abgrund, sie ist der Abgrund. Diese also verwerfen wir mit Entschlossenheit, und fortan gilt

unser Trachten einzig der Schonheit, das will sagen der Einfachheit, Gré8e und neuer Strenge, der

% Mann, Erzéihlungen, S. 467.
¢ Mann, Erziihlungen, S. 515.
' Mann, Erziihlungen, S. 534.

121



zweiten Unbefangenheit und der Form. Aber Form und Unbefangenheit, Phaidros, fiihren zum
Rausch und zur Begierde, fiihren den Edlen vielleicht zu grauenhaftem Gefiihlsfrevel, den seine
eigene schone Strenge als infam verwirft, fiilhren zum Abgrund, zum Abgrund auch sie. Uns Dichter,
sage ich, fiihren sie dahin, denn wir vermogen nicht, uns aufzuschwingen, wir vermégen nur

. 2
auszuschweifen.>>

Die SchluB3szene greift u.a. auf die vorhin erwihnte, erste Badeszene am Anfang des dritten Teils der
Novelle zuriick und weist dhnliche mythische Vorstellungen auf, diesmal aber negative im Vergleich zu
den ersten, die die Geburt der Form und der Gétter in Erinnerung rufen.

Tadzio hat einen Spielgefahrten, der sowohl in der duBleren Erscheinung wie auch im Verhalten ein
Gegenbild zum polnischen Jungen bildet. Tadzio ist ,honigblond”, ,,zértlich”, ein ,,Gott”, ,.Herr”,
»aristokratisch”, ein ,,Ausgezeichneter”, Jaschu dagegen ,,dunkelhaarig”, ein ,,stimmiger Bursche”,
»nédchster Vasall und Freund”, ,barbarisch”, er ist ,,der Geringere”, der ,,Dienende”. Im spielerischen
Ringkampf 148t sich der stéirkere Vasall vom schwiicheren Hermn bis auf die SchluBszene immer besiegen.
In der Abschiedsstunde scheint jedoch der Geringere fiir eine lange Sklaverei Rache zu nehmen und
erwiirgt beinahe den schonen Gott. Die klassische Ordnung scheint aus den Fugen geraten zu sein. Die
Novelle endet also — auch auf der konkreten Textebene — mit dem Sieg des Barbaren iiber den Edlen und
Gottlichen. Und nun kehrt Tadzio ins Meer, in das einfache, ungeheuere, ungegliederte, maBlose, ewige
Element zuriick, dem er in der ersten Badesszene gleich einer Gottheit entstieg. Der besiegte und
gekrinkte, jedoch stolze Gott entschwindet im Meer, im ,,Nebelhaft-Genzenlosen™.

Die Form gewordene Gottheit, gezeugt vom gottlichen Geist und geboren aus der ungeformten Materie,
16st sich im MaBlosen auf, und kehrt ins Nichts zuriick. Die festen Konturen 16sen sich auf, und ein
ddmmerndes, grenzenloses Ganzes beherrscht die Szene, dhnlich wie auf der Schiffahrt nach Venedig,
wo die bleierne, horizontlose Masse von Himmel und Meer Aschenbach den Sinn fiir das Geteilte, fiir
Raum und Zeit, raubt. Die Schépfung wird zuriickgenommen.

Und nun nimmt Tadzio als Seelenfiihrer Hermes — und durch diese letzte Einblende der Hermes-Figur,
die zuerst bereits am Anfang der Novelle, in der nérdlichen Friedhofszene in der Gestalt des Fremden
auftaucht — Aschenbach mit, der nicht nur ein Opfer, sondern auch ein aktiver Reprisentant und vor allem
Mitgestalter des Verfallsprozesses ist: ,,Jhm (Aschenbach) war aber, als ob der bleiche und liebliche
Psychagog dort drau8en ihm ldchle, ihm winke; als ob er, die Hand aus der Hiifte 16send, hinausdeute,
voranschwebe ins VerheiBungsvoll-Ungeheure.”5 3

Der mehrfache Gebrauch der Konjunktion ,,als ob” verfeinert und relativiert zwar die Perspektive auf
Aschenbach, er erlebt diesen Ruf und seinen Tod jedoch als Erfiillung seiner unbewuBten Flucht vor der
anstrengenden Arbeit und vor dem gehafiten Sommeraufenthalt in seinem Landhaus im regnerischen,
kalten und kahlen Norden. Die Flucht in den Siiden beginnt auf der konkreten Textebene mit
Aschenbachs ungeplant-ungewohnlichem Spaziergang zum nérdlichen Friedhof an jenem ritselhaften,

mit Gefahr drohenden, falschen Friihlingsnachmittag, realisiert sich dann in einer Reise ohne bewuft

2 Mann, Erzihlungen, S. 534-535.
33 Mann, Erzihlungen, S. 537.

122



geplantes Ziel zuniichst auf einer Insel der Adria, wo ihn jedoch ,,der Mangel jenes ruhevoll innigen

Verhiiltnisses zum Meer™*

verdrieft, das ihn nach Venedig weiterlockt, wo er dieses Verhiiltnis zum
offenen Meer trotz ungiinstiger klimatischer Verhiltnisse wegen der vor allem sinnlichen Ausstrahlung
Tadzios nicht nur findet, sondern sich dem Abgrund und dem Verfall hingebend im Urelement, im Nichts
auflost. ' _

Bereits der Novellentitel zeugt davon, daBB es sich nicht nur um den Einzeltod eines beriihmten
Schriftstellers handelt, sondern vielmehr um den Tod einer Kultur, deren Geburt und Gipfel die Antike
bedeutete, und der gerade in einer siidlich-verfiihrerischen, kranken Stadt; im intertextuell belasteten
Venedig, eintrifft, in welcher sich eben der nordliche Kiinstler als pervertierter Spitling dieser Kultur und
die indische Cholera, eine Folgeerscheinung eines fremden Elements dieser Kultur, — deren moderner
Kult, der Dionysos-Kult, nach Mann Nietzsches Auffassung vom apollinischen und dionysischen Prinzip
zuzuschreiben ist —, treffen miissen. Konkret wird der Tod des alten Europa am Anfang des 20.
Jahrhunderts im allerersten Satz des Textes vorweggenommen, und durch Aschenbachs kérperlichen,
geistig-seelischen, kiinstlerischen und sittlichen Verfall ins Mythische erweitert.

Tadzio gilt fiir Aschenbach als Medium, das mit einem umfangreichen intertextuellen Bezugssytem
belastet ist. Er hat sowohl zur Moderne wie auch zur Antike zahlreiche Bezugspunkte, wobei die beiden
Bereiche durch das zeitlos-ewige Meer verkniipft werden. Auf der biographischen Ebene 1d8t sich der
Bezug Aschenbachs zu Tadzio erstens durch Aschenbachs Mutter herstellen, die die Tochter eines
bohmischen — also slawischen — Kapellmeisters ist, und deren feurige Impulse im Gegensatz zu den ein
jeweils pflichtgetreues, straffes und anstéindig karges Leben fiihrenden viterlichen Vorfahren von
hoheren Offizieren und Verwaltungsfunktioniiren fiir das kiinstlerische Erbteil des besonderen Kiinstlers
Aschenbach zu sorgen haben. Aschenbach war zwar verheiratet, ,.Einen Sohn hatte er (aber) nie
besessen.”> Seine Neigung zu Tadzio wird im Bereich der Modeme durch seine kiinstlerische
Auffassung motiviert, die stark von Nietzsches Ecce homo wie von seiner Gegeniiberstellung der
apollinischen und dionysischen Prinzipien in der Geburt der Tragddie gepragt sind. Von Nietzsches
Patenschaft zeugen auch Aschenbachs korperliche Schwiiche, seine Kréanklichkeit, sein Aristokratismus,
das Streben nach Formperfektion und dementsprechend das Symbol seiner Kunst, die ziirtliche und
leidende Sankt-Sebastian-Gestalt, die den Heroismus der Schwiche verkiindet. Das viterliche Erbteil
von Zucht, Selbstzucht, Durchhalten und hochster Disziplin, fiir die eine enorme Willenskraft zu biirgen
hat, wird durch Nietzsches Parole vom ,,Trotzdem” als eminente Triebkraft schopferischer Titigkeit
verstidrkt. Nietzsches dionysisches Erbe 1afit sich in der Ziigellosigkeit, der Formlosigkeit, in den in
Aschenbachs Visionen und Traumen spukenden, exotisch-wilden Bildern von Chaos und Bacchanal
nachvollziehen. Im Bereich der Antike vermittelt Tadzio zwischen Aschenbach und einigen griechischen
Géttern und mythologischen Gestalten: Venus/Aphrodite, Hermes,. Charon und vor allem dem fremden

Gott Dionysos®. Der fremdartige und falsche, weil keine giiltige Lizenz besitzende Gondolier in

* Mann, Erzihlungen, S. 469.
55 Mann, Erzéihlungen, S. 468.
56 Thomas Manns mythologische Quellen zu dieser Novelle sind reich. Vor allem muB Friedrich Nésselt, Lehrbuch

der griechischen und romischen Mythologie fiir hohere Tochterschulen und die Gebildeten der weiblichen
Gesellschaft. 4. verb. Aufl. Leipzig, 1853 erwihnt werden, das bereits Manns Mutter benutzte, und das im

123



Venedig, der Aschenbach trotz seines Willens statt zur Vaporetto-Station zur Biderinsel befordert,
erinnert an Charon, der die Schatten der Verstorbenen von Hermes iibernimmt, um sie an das Tor des
Hades zu bringen. Auf Dionysos wird vor allem und zuerst in Aschenbachs Vision am nordlichen
Friedhof in Miinchen Bezug genommen. Die meisten exotischen Figuren dieses Tagtraums, wie der
horizontlose ,,dickdunstige Himmel”, die lippige und ungeheuere Urweltwildnis, die als Phallos-Symbol
geltenden haarigen Palmenschifte und der Tiger als Dionyos’ Begleittier wiederholen sich in der
Beschreibung der indischen Cholera des englischen Clerks, sowie in gesteigerter Form, bei der
Darstellung von Aschenbachs Traum, einer wahren Bacchus-Orgie, einem Fest und Unmal des
auflersten Opfers, in dem sich der Triumende der Verblendung, der betdubenden Wollust und dem
hinreiBenden Wahn unterworfen, sowie dem fremden Gott hérig dem Verfall hingibt.

Aschenbachs Auffassung vom Schonen als von vollkommenster Form findet ihre héchste
Verwirklichung in der Gestalt des leibhaften Tadzio, in der Aschenbach eine Verflechtung des
Lebendig-Naturschonen und des in der griechischen Plastik geformten Kunst-Schonen sieht. Beim ersten
Anblick erinnert der polnische liingling Aschenbach ,,an griechische Bildwerke aus edelster Zeit”,
dessen marmorhaftes Haupt ihm als das des Eros ,,vom gelblichen Schmelze parischen Marmors”
vorkommt. Wie bereits erwidhnt, hat Tadzio ein inniges Verhidltnis zum Meer (er trigt u.a.
Matrosenanzug, wird aus dem schiumenden Wasser geboren, kehrt ins Meer zuriick). Durch dieses
Verhiltnis Tadzios zum Wasser wird auch Aschenbachs Neigung zum Jiingling intensiviert, weil auch er
als nach strengster Disziplin schaffender Kiinstler einen enormen Hang zum Urelement als formloser
Masse hat, dem er die schlanke Form abzuzwingen bestrebt ist. In Tadzio sieht Aschenbach aber auch
sein Kunstideal von jiinglinghafter Minnlichkeit und von Krinklichkeit gefihrdetem, dem Tod
geweihtem, schwachem Aristokraten leibhaft verwirklicht. Tadzios Attribute zeugen von Aschenbachs

mehrdimensionaler Zuneigung zum polnischen Jiingling. ,,Das Schoéne”, ,Eros”, ,,Gott”, ,,Gottliches

kleinen Thomas tiefe Spuren hinterlassen hatte. Bei Nossert kommt zuerst vor, da8 Dionysos aus Indien stammt.
Als weitere Quellen dienten E. Rohde, J. Burckhard, in desses Werk Griechische Kulturgeschichte Dionysos als
»Kommender” und ,,Fremder” bezeichnet wird, R. Huchs Bliithezeit der Romantik, vor allem das Kapitel
*Apollo und Dionysos’, dann S. Lublinski, H. von Hofmannsthal, G. Hauptmann, Euripides und vor allem
Nietzsche. Vgl. Hans-Joachim Sandberg, Der fremde Gott und die Cholera. Nachlese zum 'Tod in Venedig’. In:
Thomas Mann und seine Quellen. Festschrift fiir Hans Wysling. Hrsg. v. E. Heftrich u. H. Koopmann. Frankfurt,
1991. Nach Sandberg trete Dionysos in der Novelle in den folgenden Gestalten auf: 1, Wanderer am nérdlichen
Friedhof, 2, Billeteur, 3. Gondolier, 4, Binkelsénger, 5, Friseur, 6, Tadzio. Das stimmt nur zum Teil, weil sich in
diesen Gestalten nicht allein Dionysos verpuppt, sondern auch andere Gétter oder mythologische Figuren
mitverschmelzen, so im Wanderer und auch in Tadzio Hermes und im Gondolier vor allem Charon. Im
Zusammenhang mit der Wiedergeburt der Tragodie hebt Nietzsche die indische Herkunft des fremden Gottes,
sein Begleittier, den Tiger, die Aufforderung zur Nachfolge des Rausch-Gottes und den Untergang des
sokratischen Vernunft-Menschen hervor: ,,Die Zeit des sokratischen Menschen ist voriiber: krinzt euch mit
Epheu, nehmt den Thyrusstab zur Hand und wundert euch nicht, wenn Tiger und Panther sich schmeichelnd zu
euren Knien niederlegen. Jetzt wagt es nur, tragische Menschen zu sein: denn ihr sollt erlost werden. Ihr sollt den
dionysischen Festzug von Indien nach Griechenland geleiten!” In: Friedrich Nietzsche, Werke in sechs Bénden.
Hrsg. v. Karl Schlechta. Miinchen-Wien, 1980. Bd.1. S. 113.

124



Bilderwerk”, ,,Gleichnis ewiger Schonheit” verweisen auf das sthetische Ideal und stellen-einen Bezug
zur Antike als Vorbild her, wie auch das Attribut , kleiner Phiake”, das unmittelbar an Homer erinnert.
Die Bezeichnungen ,.der Schone”, ,der Verliebte”, ,.der Begehrte” ver_weisen eher auf den leiblichen
Reiz des Jungen, und ,,Idol” oder ,,Abgott” nehmen schon die dionysische Orgie vorweg. Weitere Beziige
zur Antike bilden die bereits behandelten platonischen Reminiszenzen. . '

Das Bezugssystem, das Tadzio als Mediateur zwischen Aschenbachs Biographie, seiner kiinstlerischer

Auffassung, sowie seinen Beziehungen zur Antike vermittelt, zeigt folgendes Grundschema:

wn
e
b=
3
£
A
g i
= s
a2
(=]
A
©
.
g
$ g 3
= g E
]
< £ ]
A2
=
©
>
v
o
w
g
5 /S
&
O\ =
E
Q)
=
L]
)
-
S
e
) =
N
3 <
=
= h—4
S o
S 2 &
] o 2o 80
g 3 I, - P
£ n—Y—O0—o
. S E & = = =
& - ] <] )
] — =1 1 a0
Eg _E = s g © S $
55 3 & £ 3 = 2 N
=] «© Q = = = [3]
D s [ \ ] o a
[~y DY S Iy~ G S—
35 9 a3 [ E S
2 = < s Q
S 8 ] = . £ [ =
w @ = ‘3 ] 14 [] Z
< S £ o 5 =
2 2 Qg 3 S
2 “ g g a £ = E
-] 1~ E___g_.u_
] = = ST 3 2
o
g 7]
<
g
S
k-]
P
=
7]
)
w0
Q
; O
2.a8
B £
mE 2
05 &%
=
o Q— .
a = o
&2 g
LT - S
] =
96
L0
<
]
£
Q

125



Eine Gegenfigur zu Nonnenmach_ef bi-lde:t der lebepsbé;j,éﬂ;:ndg, ai'kti\_}é, kl;}npf; éin .urwiichsiger
Deutscher, ein saftiger Redner, 'dér sich des bildha'f_i-d_erben' _.Sérachgebrziuchs'der Reformatoren
des 16. Jahrhunderts bedient. Kumpf ist anti-pharisiisch, - ariti-dogmatiéch und auch
anti-metaphysisch, ethisch und erkenr_xtnisthedretisch; Bejaher de;r Kultur, besonders der
deutsc};en Kultur, ein ,,massiver Nationalist lutherischer Préigung”.’7 Kumpf ist eine blendende
Luther-Parodie. Im Stil der ﬁschreden amiisiert er seine bei sich eingeladenen Studenten,
Leverkiihn und Zeitblom: Er betont die Schonheit des Lebens, schmaust und umarmt oft seine
Beleibte Frau und leiert zur Uberraschung der Giste mit eigener Gitarrenbegleitung bekannte
Studentenlieder, und zum Schluf3 schmeiBt er eine Semmel gegen den im finstern Stubenwinkel
lauernden Teufel, der sich iiber den Professor &rgert, weil er fiir die Freuden des Lebens Gott
lobt. Diese Szene wird im XXV. Kapitel vom Teufel erwéhnt, und damit wird an die beriihmte
legendidre Szene auf der Wartburg erinnert, in der der Teufel die Semmei zuniichst mit dem
TintenfaBl verwechselt, das Jiirgen Jork, alias Martin Luther, gegen das Bose schleuderte.

Der im XIII. Kapitel vorgestellte Religionspsychologe, Eberhard SchleppfuB3, bildet eine
Synthese zu den letzten beiden Kapiteln, bzw. zu den beiden Figuren Nonnenmacher und Kumpf.
Schleppfuf} unterscheidet sich qualitativ von seinen Kollegen, besonders vom Ethiker Kumpf, der
wohl ahnt, daB sein Kollege der Teufel in Person sei. SchleppfuB tritt nimlich im XXV. Kapitel als
dritte metamorphische Figur des Bosen auf, und auch der Dienstmann in Leipzig erinnert
Leverkiihn an SchleppfuB}, der den nichts ahnenden Adrian in de;r Turbulenz der Grofstadt infolge
eines fatalen MiBverstindnisses in ein Bordell irrefiihrt. Der Cicerone trégt charakteristische Ziige
SchleppfuBens und des Teufels: rote Miitze und Birtchen. Durch die rote Farbe des Bordells wird
der ehemalige Religionspsychologe, durch ihn der Teufel, durch den Teufel die Erotik und durch
das Klavier, als einziges Fluchtobjekt Leverkﬁhns im Foyer des Freudenhauses, die Musik und
durch Leverkiihns archaisierenden Berichtsstil des 16. Jahrhunderts noch einmal Luther
heraufbeschworen. Im Bordell beriihrt das Weib als erotisches Objekt und als Vertreterin des.
Urbdsen im Schleppfuschen Sinne Leverkithn, das er nunmehr nicht mehr loswerden kann.

Leverkiihn stobert Hetaera Esmeralda ein Jahr spiter in PreBburg auf, um um den Preis seines

57 Mann, S. 132.

126



Blutes die éyphilis, die Genius spendende K.rankheit," z.u erkaﬁfen,:le'rm: ,.Der Hochmut des
Geistes hatte das Trauma der Begegnung mit dem seeienlosen Triebe erlitten. Adrian soll.te
zuriickkehren an den Ort, wohin der Betriiger ihn gefiihrt.”*. Die Gefahren des Démonischen, die
in der Theologie versteckt lauern, werden vom Chronisten in diesen drei Kapiteln erortert.

Wihrend Zeitblom beim XIII. Kapitel noch kompositionstechnische Vorbehalte hat, setzt er
sich im XXXIV. Kapitel einfach dariiber hinweg; er schreibt drei XXXIV. Kapitel: XXXIV,
XXXIV. (Fortsetzung) und XXXIV. (SchluB) - und zwar nach dem dialektischen
Konstruktionsprinzip, das er in den Kapiteln XI-XIII verwendet hat. Kein Zufall, daB gerade die
XXXIV. Kapitel diesen umfassenden Teil bilden, die der verhingnisvollen Summe des
Diirerschen Quadrats entsprechen. In diesen drei Kapiteln wird niamlich die Apokalypse
thematisiert. Im ersten Kapitel werden Quellen und Entstehung der Apocalipsis cum figuris,
bzw. der Zusammenhang zwischen Krankheit und Genie ausfiihrlich behandelt, es wird jedoch
bereits hier Sixtus KridwiBl kurz erwidhnt, dessen konservativen Herren-Abenden das néchste
Kapitel gewidmet ist. Im dritten XXXIV. Kapitel werden dann das Leverkiihnsche Werk und die
Geistigkeit des KridwiB-Kreises als These und Antithese miteinander konfrontiert. Die
historische Zeit der drei Kapitel, 1919, kennzeichnet einen Neubegiﬁn, den Zeitblom als den
Verfall des biirgerlichen Humanismus erlebt.

Leverkiihn zieht 1913, ein Jahr vor dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs, dem groBen,
gescheiterten Durchbruchsversuch Deutschlands, aus dem Gesellschaftsleben der Metropole
Miinchen in die stille Einsamkeit Pfeifferings um. Nach einer qualvollen und schweren
Krankheitsperiode wird Adrian 1919 von einem rasch auftretenden, euphoristischen
Schaffensfieber iibermannt, obwohl sich seine Qualen, welche die der kleinen Seejungfrau weit
iibertreffen, dabei zu denen des Johanni Martyr im Olkessel steigern. In diesem
Krankheitszustand entsteht das Oratorium Apocalipsis cum figuris, das eine Hommage fiir

Diirers Kupferstichserie von 1498 ist.

8 Mann, S. 202. Bereits der Name »Schleppful” verweist auf den gefallenen obersten Lléﬁ’ ?;}tsr im
Christentum als Satan (vgl. Lukas 10, 18.: ,.Er (Jesus) sprach aber zu ihnen: Ich sah den Sa‘tan“vom memel

fallen wie einen Blitz.") und im Volksglauben als def vom Himmel gestiirzte, deshalt\t hmken& Teufel

erscheint. ) *

127



Im zweiten XXXIV. Kapitel werden nach der Darstellung der Quellen und Inspirgtoren
des Leverkiihnschen Oratoriums die Diskussionsabende bei Sixtus KridwiB3 vorgestellt. Der
Gelehrten- und Dichterkreis, dessen Mitglieder Proklamatoren der Blut- und Boden-1dologie
sind, verkiindet die Ankunft einer Epoche nach dem Zeitalter des biirgerlichen Humanismus

'von Gewalt, Diktatur, absoluter Macht und neuer Barbarei. Diese durchpolitisiert-
miBgestalten Ideen haben jedoch viel tiefer liegende Wurzeln. Hier erscheinen sie als sich
immer mehr ausbreitende konzentrische Kreise innnerhalb der Untergangsgeschichte. Die
ausschlieBlich minnlichen Teilnehmer der Diskussionsabende sind groéBtenteils keine neuen
Gestalten.

Durch die kurze Darstellung von zwei Figuren aus diesem Kreis, Helmut Institoris und Dr.
Chaim Breisacher, soll die Vorgeschichte dieses Phinomens untersucht werden. Der blonde,
gebrechliche, in friiher Jugend eine leichte Tuberkulose durchlittene Asthetiker und
Kunsthistoriker, Institoris ist Privatdozent an der Technischen Hochschule in Miinchen. Er tritt
vor dem Ersten Weltkrieg im XXIX. Kapitel im Haus der Senatorin Rodde auf. Der junge
Gelehrte liest iiber die Theorie des Schonen und die Baukunst der Renaissance und verherrlicht
dabei die Brutalitdt, natiirlich nur dann, wenn sie schén ist. Die italienische Renaissance
betrachtet er als eine Zeit, ,,die 'von Blut und Schonheit’ geraucht habe.”® In Zeitbloms
ironischer Darstellung erscheint Institoris als eine paradoxe Figur, weil sein kunsttheoretisches
Ideal von Gesundheit, Kraft und Brutalitit in krassem Gegensatz zu seinem schwachen Habitus
steht. Institoris versucht allerdings den Schein seiner minnlichen Uberlegenheit
aufrechtzuerhalten und vermihlt die fein-melancholische Ines Rodde, damit sie in die Obhut,
den seelischen Schutz gesicherten Biirgerstandes zuriickfliechen kann, wobei ihm die etwas
deklassierte, patrizische Herkunft von Ines imponiert, und meint, daf er sie durch diese Heirat
durchhaus rehabilitieren konne. Ines fliichtet aus dem anscheinend harmonischen, formellen
Ehestand in die Liebe zu Rudi Schwerdtfeger, beziechungsweise zum schmerzbetiubenden
Mittel des Opiums. Aber auch Rudis Liebe erweist sich nur als Schein, er erwidert namlich Ines’

Gefiihle blo aus Edelmiitigkeit eines Gentilhommes. Als Ines erfihrt, da Rudi eine andere

% Mann, S. 390.

128



Frau heiraten und ein neues Leben begih.ne'n \.zvill', ersci:hieBt sie c_len Betriiger nach seinem .
Abschiedskonzert. | |

Der hiBlliche, hochintelligente, jiidische Polihistor, Dr. Chaim Breisacher, der einen ,,boshaften
Konservativismus” vertritt, ist auch Mitgleid des KridwiB-Kreises, aber auch er tritt bereiis vor dem
Ersten Weltkrieg im XXVIII. Kapitel auf. Er verkiindet eine a'ntikulturelle Kulturphilosophie, die
Zeitblom duBerst widerlich findet. Der Privatgelehrte sieht in der Kultur einen VerfallsprozeB8, selbst
das Wort , Fortschritt” war die verichtlichste Vokabel in seinem Mund. Mit Einbeziehung der Moral
in die Weltreligionen wurde der reine Geist des Ritus verwissert, und das Opfer ist zum Symbol, die
Gottesbeschworung zum harmlosen Gebet degradiert und domestiziert worden. Im Breisacherschen
Erzkonservativismus klingt das Motiv der Barbarei nach, und er mutet dem liberal gesinnten,
wurzellosen Judentum zu, die barbarische Situation handzuhaben: ,,Kann man es iibrigens dem
jiidischen Geist verargern, wenn seine hellhtrige Empfinglichkeit fiir das Kommende, Neue sich
auch in vertrackten Situationen bewdhrt, wo das Avantgardistische mit dem Reaktioniren
zusammenfillt?"® Gerade wegen dieser Eigenschaft haben die Juden eine Neigung auch zur
Leverkiihnsschen Musik. Anhand der Diskussionen und Betrachtungen der KridwiB3-Abende betont

auch Zeitblom die eigenartige Verkniipfung von uralt und neu im zweiten XXXIV. Kapitel:

Es war eine alt-neue, eine revolutionidr riickschligige Welt, in welcher die an die Idee des
Individuums gebundenen Werte, sagen wir also: Wahrheit, Freiheit, Recht, Vernunft, véllig
entkriftet und verworfen waren oder doch einen von dem der letzten Jahrhunderte ganz
verschiedenen Sinn angenommen haben, indem sie nimlich der bleichen Theorie entrissen und
blutvoll relativiert, auf die weit hohere Instanz der Gewalt, der Autoritit, der Glaubensdiktatur
bezogen waren, — nicht etwa auf eine reaktionére, gestrige oder vorgestrige Weise, sondern so, da3 es
der neuigkeitsvollen Riickversetzung der Menschheit in theokratisch-mittelalterliche Zustinde und

Bedingungen gleichkam.®"

Zeitblom vergleicht diesen Werdegang der Weltereignisse mit der Kreisbahn um die Kugel:
»as war sowenig reaktionir, wie man den Weg um eine Kugel, der natiirlich herum-, das heif3it

zuriickfiihrt, als riickschrittlich bezeichnen kann. Da hatte man es: Riickschritt und Fortschritt,

€ Mann, S. 386-387.
6! Mann, S. 501.

129



das Alte und Neue, Vergangenheit und Zukunft wurden eins, und das politische Rechts fiel mehr
und mehr mit dem Links zusammen.™

Urbild und Wurzel des Konservatismus im KridwiB8-Kreis tauchen bereits in den
Diskussionen des im XIV. Kapitel behandelten christlichen Studentenvereins Winfried auf, in
denen besonders die Berufung der deutschen Jugend und des Deutschtums schlechthin debattiert
wird. Die fiir Musik und Natur empfinglichen Jungtheologen erdrtern auf jhren Wanderungen
Fragen, die sich auf die Problematik der deutschen Innerlichkeit beziehen, und die auch mit der
vorhin erwihnten Entelechie eng zusammenhéngt. Die tonangebenden ‘Figuren des Vereins, der
urwiichsig-deutsche Deutschlin und Teutleben vertreten eine volkisch, der jiidische Arzt eine
sozialistisch gefirbte Verwirklichung der diskutierten Ideen. Alle Mitglieder des Winfried-Vereins
sind sich bis auf Leverkiihn dariiber einig, daB im Deutschtum allein die Jugend dazu berufen und
berechtigt sei, eine legitime Briicke zwischen den Sphiren des zivilisierten Biirgertums und der
Natur zu schlagen. Die deutsche Jugend bildet jedoch nicht nur einen Entwicklungsstand im
physikalischen Sinne, sondern gilt unter den Theologiestudenten als eine metaphysische Gabe, als
Inbegriff deutschen Wesens. Wie sich die tatkriftige, doch unreife Jugend manchmal traut,
instinktiv und verfriiht Taten zu vollbringen, lassen sich auch in der deutschen Geschichte solche
voreilig-unreifen, geschichtstrichtigen Aktionen nachvollziehen, wie etwa die deutsche
Reformation eine war: ,.Luther war unreif genug, Volk genug, deutsches Volk genug, den neuen,
gereinigten Glauben zu bringen” — meint Deutschlin, und fiigt hinzu: ,,Wir werden ihr (der

263

Menschheit) in unserer Unreife noch manche Emeuerung, manche Revolution bescheren” Diese

Jugend ist in stdndigem Werden, in einem Zustand des Moglichen begriffen:

Jugend im hdchsten Sinn hat nichts mit politischer Geschichte, iiberhaupt nichts mit Geschichte zu
tun. Sie ist eine metaphysische Gabe, etwas Essentielles, eine Struktur und Bestimmung. Hast du nie
vom deutschen Werden gehort, von deutscher Wanderschaft, vom unendlichen Unterwegssein des
deutschen Wesens? Wenn du willst, ist der Deutsche der ewige Student, der ewig Strebende unter

den Vélkern... %

€ Mann, S. 501.
8 Mann, S. 161.
6 Mann, S. 161.

130



Im . Winfried-Verein wird das auf Weltherrschaft gerlchtete Berufungs—BewuBtsem der ) .

~ deutschen Jugend als Zukunfts -Biirge mit einer Verbundenhelt mit. dem Volksvexst und der‘-' o

Religiositit verkniipft, mit einer Rellglosnat dlC',,[...] der Wllle u.nd das Verm.ogen (-1st), .dle-'”"'
Naturhaftigeit und das Damomsche des Daseins [...] in voller V1ta11tat Zu erfahren und zu' g

"% Diese Re11g1051tat erscheint als deutsches Charaktenstlkum als ,,seellsche

durchleben
Jugend, als Spontaneitit, als Lebensgldubigkeit und Diirersches Relten zw1schen Tod und
Teufel”.* Deutschlin formuliert die deutsche Uberlegenheit so: ,,Die Russen [...] haben Ti'efe,
aber keine Form. Die im Westen Form, aber keine Tiefe. Beides zusamhen haben nur wir

Deutsche.””

Und in der Diskussion iiber die kiinftige Gesellschaft wird bereits hier der Gedanke
des politischen Totalitarismus angedeutet, der spiter im KridwiB-Kreis offen verkiindet wird.
Im letzten Teil des dritten XXXIV. Kapitels werden Parallelen zwischen der
Leverkiihnschen Musik und der KridwiBschen Geistigeit behandelt.
Zeitblom veranschaulicht anhand des Oratoriums Apocalipsis cum figuris Leverkiihns
Musik mit dem Kugel-Vergleich, mit dem auch die Diskussionsabende im KridwiB-Kreis

illustriert wurden. Auch dadurch ist also ein unmittelbarer Bezug zwischen beiden Sphiren und

Kapiteln hergestellt:

Der Weg um die Kugel, von dem in den quilend gescheiten Unterhaltungen bei KridwiB die Rede
gewesen war, dieser Weg, in dem Riickschritt und Fortschritt, das Alte und Neue, Vergangenheit und
Zukunft eins wurden, — hier sah ich ihn verwirklicht durch ein neuigkeitsvolles Zuriickgehen iiber
Bachs und Hindels bereits harmonische Kunst hinaus in die tiefere Vergangenheit echter

Mehrstimmigkeit.®®

Auf das Verhiltnis von der harmonischen Subjektivitit — die im sozialen Bereich mit dem
biirgerlichen Humanismus in Zusammenhang gebracht werden kann — und der polyphonischen
Sachlichkeit — die dem Uralten, dem Kultischen, bzw. der modernen Massengesellschaft entspricht —

machte noch Kretschmar in seinem Vortrag in Kaisersaschern aufmerksam. Leverkiihn greift in

65 Mann, S. 162.
6 Mann, S. 162.
7 Mann, S. 169.
6 Mann, S. 506.

131



seinem polyphonen Musikstiick in einer solchen modemen Zeit auf eine friihere Tradit‘ion der
Kirchenmusik — die, noch friiher jedoch magisch-rhythmischen Kulten profaner Zeiten diente —,
zuriick, in welcher das Subjekt geédchtet und vernichtet wurde. Das adéquate musikalische Mittel der
Riickkehr ins Vor-Kulturelle ist das Glissando: ,.In ihr (in der Musik) stehengeblieben, sozusagen als
ein naturalistischer Atavismus, als ein barbarisches Rudiment aus vormusikalischen Tagen, ist der
Gleitklang, das Glissando, — ein aus tief kulturellen Griinden mit grofter Vorsicht zu behandelndes
Mittel, dem ich immer eine anti-kulturelle, ja mﬁ-humane Dimonie abzuhoren geneigt war”® —
meint Zeitblom. Dieses bedrohliche Werk ist paradox, denn die Grenze zwischen Chor und
Orchester, dem Menschlichen und dem Dinglichen erscheint verriickt, und sie werden ineinander
aufgeldst. Das Paradox schlédgt in ddmonische Groteske, gleichsam ins negative Gegenteil von
Gehalt und Form um: Die Stimme der babylonischen Hure erklingt im grazidsesten

Koloratursopran, wihrend der liebliche Kinderchor in ein Hollengeldchter ausbricht.

4.5.4.2. Exkurs: Die deutsche Innerlichkeit im Doktor Faustus: Ernst Bertram, Friedrich Nietzsche
und Thomas Mann

Der Lyriker, Essayst und Literaturhistoriker, Emst Bertram, behandelt diesen Gedanken der deutschen
Innerlichkeit im Kapitel Das deutsche Werden seines Essay-Romans Nietzsche. Versuch einer Mythologie
(1918) folgendermafen:

Derart weilt der deutsche Geist auf der ewigen Schwelle zwischen dem Zauberreich des
Gewordenen, das sich ihm wie eine Erfiillung seiner eigenen, sehr andern Zukunft vorspiegelt, und
der Versuchung des Riicksturzes ins Barbarische, Verworrene, mystisch Vergangene und doch stets
Drohende alles Menschlichen. So sieht ihn der beunruhigte, zweiflerische Blick jedes
iiberdeutschen Auges: so sieht er sich selber in den Augenblicken, wo er sich seiner selbst bewufit

wird: er ist von vorgestern und von iibermorgen — er hat noch kein Heute.”

> Mann, S. 508.
™ Ernst Bertram, Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlin, 1922. S. 78. Mann war bei der Erscheinung des

Buches mit dessen Verfasser befreundet. Bertram iiberreichte Mann sein Nietzsche-Buch personlich. Manns
Tagebucheintragungen zeugen davon, daB er vom Nietzsche-Essay stark beeindruckt war: ,,Zum Thee Bertram
[.-.] und sein Nietzsche-Buch [...] Las abends mit Rithrung und ganz 'bei mir’ in Bertrams Buch, dem ich
zugethan als einem Geschwister des meinen.” (Miinchen, Mittwoch, 11. September 1918) oder: ,, Abends
’Nietzsche’ Kurz, es ist mein Buch, behandelnd den mir weitaus interessantesten — meinen Central-Gegenstand
[...]" (14. September 1918) In: Thomas Mann, Tagebiicher 1918-1921. Hrsg.. v. Peter de Mendelssohn.
Frankfurt/M., 1979. S. 3. u. S. 6. Inge und Walter Jens haben nachgewiesen, dal Manns Gesamtkonzept bei der

Entstehung des Romans von Bertram stark gepriigt wurde. Bertram soll ihn im Zusammenhang mit Nietzsche

132



Der deutsche Geist kann sich nicht verwirk]icheﬁ; gereift im ewigen Werden trachtet er nach der
vollkommenen Seinsform, obgleich sie — wenn er nicht auf das Niveau der Alltagspolitik abgewertet
werden will — bloB als fernes Ziel vor ihm schweben kann. Nach Bertram wurzelt Nietzsches Ha8 auf
alles, was deutsch ist: auf das Reich, auf das ,,zeitgemiiie” Deutschtum gerade darin, daB} es dieses Ideal
auf der Schaubiihne der Politik zu verwirklichen wiihnte und es dadurch vernichtete: ,,Ein Deutschtum,
das sich am Ziele glaubt, das schon seine Verkorperung (seine ’Kultur’) erreicht sieht, ist ihm nichts als
ein grotesker Greuel””' Wihrend die Lebensform der Vélker Europas — vor allem der lateinischen — das
verwirklichte Sein kennzeichnet, mu8} sich das Deutsche mit dem Werden begniigen. Dieser Gegensatz
isoliert auch das immer ,unreife” und in stindiger Entwicklung begriffene Deutsche, wobei die
Méglichkeit, sich einmal verwirklicht iiber die anderen Volker zu erheben, von durchaus lockendem Reiz
ist. Der ,deutsche Seelenhaushalt” (Bertram) enthiilt in sich die Ambivalenz vom ,Edelsten” und
»Gemeinsten”, ,,Chaotischen” als Méglichen. Im stindigen Kampf dieser beiden Prinzipien wird der
deutsche Geist immer reifer, wobei er sich durch ,,Bildung” und ,,Bildgestaltung” sich fortwihrend
iiberwindend ,,entwickelt”, bis er sich endlich ,.entdeutscht” und in einem ,,iiberdeutschen” Stadium
kosmopolitisch geworden zur wahren Selbstverwirklichung gelangt. Nach Bertram sei das addquateste
Ausdrucksmittel dieser Doppeltheit vom Edelsten und Gemeinsten die Musik.

Bei Nietzsche wird die ,deutsche Innerlichkeit” am prdgnantesten wohl im zweiten Stiick der
Unzeitgemdyfen Betrachtungen, im Aufsatz Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben (1873)
zum Ausdruck gebracht. Der Aufsatz bietet zugleich eine Kritik des unter Uberwucherung der
historischen Perspektive leidenden modermen Menschen. Nietzsche betrachtet als Voraussetzung eines
gesunden Lebens die Harmonie der unhistorischen Perspektive — die vom Tatendrang, Handeln,
Vergessenkonnen, Gliick, einem punktartigen Horizont und dem Seinszustand gekennzeichnet ist —,
sowie der historischen Perspektive — gekennzeichnet durch Sein-Verlust, Verzicht auf das Ich, eine
Betrachtungsweise also, die iiberall nur das Werden sieht, und anstatt aktiven Handelns passive
Resignation bevorzugt, wobei ,,das Unhistorische und das Historische [...] gleichermafen fiir die

172

Gesundheit eines einzelnen, eines Volkes und einer Kultur notig”’* ist. Der modeme Mensch, der vom

Historischen erstickt zu werden bedroht ist, ist gespalten: Die Einheit von Innen und AuBlen ist in ihm

u.a. auf Diirer und Luther aufmerksam gemacht haben. ,Entscheidender aber als die Ubereinstimmung in
Details ist, dal Thomas Mann Nietzsche, jene reformatorische, von Lutherschem Erbe und Diirerschem
Meistertum gleichermaBen gespeiste Erscheinung weit mehr eine Figur Emst Bertrams als eine genuine Gestalt
des Poeten ist [...] die Konzeption stammte von Bertram. Er war es, der im Kapitel 'Ritter, Tod und Teufel’ auf
die Bedeutung des Diirer-Stichs fiir Nietzsche verwies und das tapfere 'Dennoch’ Diirerscher Weltsicht
(Nietzsche verwendet das Diirerbild in dieser symbolischen Bedeutung in der *Vorrede zur Geburt der Tragodie’
und in der 'Genealogie der Moral’ zur Charakterisierung Schopenhauers) in Zusammenhang mit jénem von
Thomas Mann schon 1904 als Umschreibung fiir seine Welt gebrauchten Zitat von 'Kreuz, Tod und Gruft’
brachte [...]” vgl. Inge und Walter Jens: Betrachtungen eines Unpolitischen:Thomas Mann und Friedrich
Nietzsche. In: Nietzsche und die deutsche Literatur. Il. Forschungsergebnisse. Hrsg. v. B. Hillebrand.

[Miinchen], Tiibingen, 1978. (kiinftig: Hillebrand)
" Bertram, S. 83.
2 Nietzsche, Bd. 1. S. 214.

133



zerstort, obgleich diese Harmonie die Voraussetzung jeglicher Kultur ist. fhfolge des zwiegespaltenen
inneren Inhalts und der dufleren Form neigt der moderne Mensch dazu, von sich zu glauben, er stiinde
tiber allem, bloB wiirde er durch fremde Kulturen an der Entfaltung und Vollendung seines wahren Seins

verhindert. Uber diese Innerlichkeit und das Deutschtum meint Nietzsche:

[...] etwas recht wird der Auslander immer behalten, wenn er uns vorwirft, da unser Inneres zu
schwach und ungeordnet ist, um nach aufien zu wirken und sich eine Form zu geben. Dabei kann es
sich in seltenem Grade zart empfinglich, ernst, michtig, innig, gut erweisen und vielleicht selbst
reicher als das Innere anderer Volker sein: aber als Ganzes bleibt es schwach, weil alle die schénen

Fasern nicht in einen kriftigen Knoten geschlungen sind:"

In diesem Sinne ist das Deutschtum dem alten Griechentum #hnlich, das inmitten der Turbulenz von
fremden Volkern durch Selbsterkennen (nosce te ipsum) das innere Chaos und die fremden
Einwirkungen zu organisieren und zu iiberwinden vermochte. Dem von fremden Vélkern umringt
schmachtenden Deutschen empfiehlt Nietzsche die iiberhistorische Perspektive als Gegengift, die sich in
der Kunst und der Religion manifestiert: ,,[...] *iiberhistorisch’ nenne ich die Michte, die den Blick von
dem Werden ablenken, hin zu dem, was dem Dasein den Charakter des Ewigen und Gleichbedeutenden
gibt, zu Kunst und Religion™ Der orientierungslosen deutschen Jugend zeigt Nietzsche als Vorbild die
Griechen auf, die sich trotz fremder Michte entfalten und behaupten konnten.

Thomas Mann setzt sich mit der Problematik der ,,deutschen Innerlichkeit” in seinem Vortrag
Deutschland und die Deutschen (1945) auseinander. Kurz nach dem Krieg versucht Mann in diesem
Aufsatz den geistig-historischen Grund der Weltkatastrophe in Kiirze zu kléren, und als amerikanischer
Staatsbiirger gewordener, geborener Deutscher sich selbst und das Deutschtum einer Selbstpriifung und
Selbstkritik zu unterziehen, indem er eine psychologisierend-politische Entwicklungsgeschichte des
Deutschen liefert. Dieser Aufsatz kann auch als ein skizzenhafter Uberblick oder eine Zusammenfassung
der Ideen gelten, die gerade im Doktor Faustus thematisiert werden.

Nach Mann wird das Deutschtum - mindestens seit Luthers Reformation — zwischen
,»Weltbediirftigkeit” und ,,Weltscheu”, d.h. zwischen dem Drang nach Kosmopolitismus, einem
»Kosmopolitismus in der Schlafmiitze” und Provinzialismus aufgerieben. In diesem Zustand paart
sich der verdringte und hochmiitige Intellekt notgedrungen mit einer seelischen Altertiimlichkeit und
Gebundenheit. Aus dieser Doppeltheit entsteht das Ddmonische, gleichgiiltig, ob es sich in der Gestalt
des Lutherschen oder des Faustischen Teufels kundtut: Faust und Luther sind jedoch typisch deutsche
Figuren. Der Hang des Deutschen zur Abstraktion und Mystik kommt besonders in der Musik zum
Ausdruck, in ihr kann der Hochmut, in dessen Sinne das Deutsche ,.tiefer” als alle anqerén Volker ist,

zur Geltung kommen:

3 Nietzsche, S. 235.
™ Nietzsche, S. 281.

134



Die Musik ist dimonisches Gebiet [...] Sie ist christliche Kunst mit negativem Vorzeichen. Sie ist
berechnetste Ordnung und chaostrichtigste Wider-Vernunft zugleich [...] abstrakt und mystisch.
Soll Faust der Repriisentant der deutschen Seele sein, so miifite er musikalisch sein; denn abstrakt
und mystisch, das heiBt musikalisch, ist das Verhiltnis des Deutschen zur Welt, — das Verhiltnis
eines ddmonisch angehauchten Professors, ungeschickt und dabei von dem hochmiitigen

Bewuftsein bestimmt, der Welt an ’Tiefe’ iiberlegen zu sein.”

In der tiefen Musikalitdt der deutschen Seele werden das spekulative und das gesellschaftlich-politische
Element getrennt, wobei das spekulative Denken das andere véllig in den Hintergrund driingt. Das
Entwicklungsschema der deutschen Seele sieht in diesem Mannschen Aufsatz folgendermafen aus: Das
Deutschtum ‘versicht sich aus seiner ambivalenten, zwiespiltigen Position von Weltbediirftigkeit
(Kosmopolitismus) und Weltscheu (Provinzialismus) herauszukimpfen, und durch seine unreifen
Ausbruchsversuche miindig zu werden, die Tiefe an die Oberfldche zu bringen. Dabei kokettiert es mit dem
Dimonischen, wie Faust, ein Reprisentant intellektueller Uberheblichkeit. Diese Uberheblichkeit paart
sich mit der Musik, dieser spiiten Kunst (“Die Deutschen kommen immer zu spit. Sie sind spit wie die
Musik, die immer von allen Kiinsten die letzte ist, einen Weltzustand auszudriicken.”76) Die intellektuelle
Uberheblichkeit, verbunden mit der Dimonie der Musik, findet ihren Ausdruck in der Gestalt des
musikalischen Theologen, Luther, der ein , konservativer Revolutionir” ist. Aus ihm wichst der Pietismus,
eine psychologisierende, moralisierende Selbstpriifung hervor, gepaart mit absolutem Wahrheitsgefiihl, der
dann in der Romantik ihre Fortsetzung findet, einer Kulturbewegung, in der das Irrational-Emotionale iiber
die Vernunft triumphiert. Der Spatromantiker Nietzsche iiberwindet aus einem, von seiner venerischen
Krankheit geniihrten, hochstgesteigerten dionysischen Rausch die christliche Moral aus Moral. Ein
nichstes Stadium dieser Entwicklung bildet die Psychoanalyse, die die Krankheit und die Affinitit zum Tod
betont. Fiir den Ausklang der deutschen Seelenentwicklung steht die Figur Hitler, in der der Romantizismus
auf ein klagliches Massenniveau reduziert, mit Massenrausch manipuliert, in eine hysterische Barbarei
umschligt. Die einstige geistige Uberheblichekit miindet in politisches Verbrechen, der Ausbruchsversuch
aus der Weltscheu in die Welt in eine weltweite Tragtdie, in ein ,scheuerliches Ende”. Das wire die
melancholische Geschichte der deutschen Innerlichkeit nach Mann, der sich in diesem Aufsatz einer
paradoxen politischen Erklarung bedient: Einerseits hilt er das Abriicken der horizontalen Betrachtungsweise
ins Vertikale fiir duBerst geféhrlich, andererseits kann er dessen Friichte, wie etwa das Wunder des deutschen
Volksliedes, nicht leugnen. Wichtig ist jedoch, da Mann in diesem Aufsatz eine Erkldrung auch dafiir gibt,

warum er einen Komponisten als Protagonisten seines Faustus-Romans gewihlt hat.

5 Mann, GW Bd. 12. S. 165.
% Mann GW Bd. 12. 8. 172.

135



4.6. Durchbruchsversuche

Im ersten Weltkrieg als einer Art Zwischenspiel der geistigen und gesellschaftlichen Entwicklung
der Romanwelt will das Ideengut der deutschen Jugend verwirklicht werden. Der zunichst im
Rausch bejubelte Krieg erscheint als ein Mittel des Durchbruchs des Deutschtums aus seiner

isolierten Position in die Welt, als Mittel zur Weltherrschaft. Zeitblom bemerkt auch ironisch:

[...] hier waltete nun freilich, wie immer bei uns, eine eigentiimliche Selbstbefangenheit, ein véllig
naiver Egoismus, dem es nicht darauf ankommt, ja, der es fiir ganz selbstverstindlich ansieht, daB fiir
die deutschen Werde-Prozesse (und wir werden ja immer) eine ganze, schon fertigere und

keineswegs auf Katastrophendynamik versessene Welt mit uns ihr Blut zu vergieBen hat.””

Parallel zu den Durchbruchsversuchen auf der sozialen Biihne versucht sich auch der in seiner
Pfeifferinger Einsamkeit eingeschlossene Leverkiihn zunichst mit einem Durchbruch in seiner

Kunst. Er berichtet dariiber Zeiblom folgendermaBen:

Aber was wir die Liuterung des Komplizierten zum Einfachen nannten, ist im Grunde dasselbe wie
die Wiedergewinnung des Vitalen und der Gefiihlskraft. Wenn es moglich wiire, — wem der — wie
wiirdest du sagen?’ wandte er sich an mich und antwortete sich selbst: *der Durchbruch wiirdest du
sagen. Wem also der Durchbruch gelénge aus geistiger Kilte in eine Wagniswelt neuen Gefiihls, ihn

sollte man wohl den Erléser der Kunst nennen.’™

Leverkiihn hat Angst um eine vollige Vereinsamung der Kunst, deshalb ist er bestrebt, eine

Musik zu komponieren, die nicht die gebildete Elite, sondern das Volk erreichen will:

Ist es nicht komisch, daBl die Musik sich eine Zeitlang als ein Erlésungsmittel empfand, wihrend sie
doch selbst, wie alle Kunst, der Erlosung bedarf, ndmlich aus einer feierlichen Isolierung, die die
Frucht der Kultur-Emanzipazion, der Erhebung der Kultur zum Religionsersatz war, — aus dem
Alleinsein mit einer Bildungselite, *Publikum’ genannt, die es bald nicht mehr geben wird, die es
schon nicht mehr gibt, so daf also die Kunst bald véllig allein, zum Absterben allein sein wird, es sei

denn, sie finde den Weg zum *Volk’”®

7 Mann, S. 409.
% Mann, S. 438.
™ Mann, S. 438-439.

136



Das dsthetische Muster zu diesem musikalischen Durchbruchsprogramm liefert Kleists Aufsatz

Uber das Marionettentheater (1810):

Hier wird auch [...] vom Durchbruch gehandelt [...] und er wird darin geradezu das letzte Kapitel
von der Geschichte der Welt’ genannt. Dabei ist nur von Asthetischem die Rede, von der Anmut, der

freien Grazie, die eigentlich dem Gliedermann und dem Gotte, das heiflt dem UnbewuBstein oder
.]80

einem unendlichen BewuBstein vorbehalten ist, [..
Als musikalischen Durchbruchsversuch schreibt Leverkiihn seine Puppenoper, deren Sujet der
Gesta Romanorum entnommen wird. Zeitblom vertritt iiber die Revolutionisierung der Kunst
eine durchaus entgegengesetzte Meinung. Nach ihm wiére die geistige Souverinitit dem Adel
des Geistes verpflichtet. Eine, dem Volk zugerichtete und zugingliche, vereinfachte Kunst
wiirde eine Auslieferung der Kunst an die Politik, einen Verrat am Geist bedeuten. Ein friiheres
Beispiel dafiir ist die Beiel-Geschichte in Kretschmars viertem Vortrag. Die Puppenoper bildet
jedoch nur eine Zwischenstation auf dem Weg zur natiirlichen Unschuld der Musik. Die
Endstation sind die Apocalipsis cum figuris und Doktor Fausti Weheklag.

Der gescheiterte Durchbruchsversuch, die Welt zu erobern, 148t sich auch auf der
biographischen Ebene Leverkiihns nachvollziehen. Die Offnung zur Welt bedeutet fiir
Leverkiihn eine Flucht vor dem Deutschtum, einen Austritt aus dem deutschen
Provinzialismus, das ,,Auflerdeutsche” schlechthin. Adrian werden drei Mdoglichkeiten
geboten, aus der Isolation auszubrechen: erstens von der ritselhaften ungarischen
Aristokratin, Madame de Tolna, die Leverkiihns Kunst bewundert und ihn ohne perschnliche
Bekannschaft managt; zweitens vom jiidischen Impressario, Saul Fitelberg, nach dessen
Meinung Judentum und Deutschtum hinsichtlich ihres Auserwihltseins verwandt seien, und
der Deutsche dem Juden zulassen sollte, als médiateur, als Manager, als Unternehmer des
Deutschtums aufzutreten; und drittens von der in der franzosischen Schweiz geborenen Marie

Godeau, die Adrians Heiratsantrag ablehnt.

8 Mann, S. 420.

137



4.7. Doktor Fausti Weheklag

Uber Leverkiihns letztes Werk, iiber die bei der Behandlung der Zeitschichten bereits erwéhnte
symphonische Kantate wird im XLVI. Kapitel berichtet. Die Endphase des Niederschreibens
des Romans — der durch den Zweiten Weltkrieg verursachte Weltbrand —, die Monsterklage der
in der historischen Zeit entstandenen, negativen Kantate Doktor Fausti Weheklag, die den
Hohepunkt im Leverkiihnschen (Evre darstellt, sowie die Vollentfaltung der Kl.rankheit des
Komponisten spitzen sich einem Fortissimo gleich zu einer einzigen, hochstgesteigerten
Lamentation zu, und zwar in einer Zeit, in der alles, ,,was nur immer auf deutsch gelebt habt [...]

»# dasteht, in einer Zeit, in welcher nach Ablauf der

als ein Abscheu und als Beispiel des Bosen
im Teufelspakt festgelegten vierundzwanzig Jahre — Leverkiihn spiirt 1906 Esmeralda in
PreBburg auf und die Paralyse bricht bei ihm 1930 aus — der Satan sein Opfer packt, und in
welcher die Neunte Symphonie zuriickgenommen wird. Ahnlich wie im Fall des Kunstparadoxes
konnen eventuell noch dem religiosen Paradox gewisse Chancen eingerdumt werden: ,,Es wire
die Hoffnung jenseits der Hoffnungslosigkeit, die Transzendenz der Verzweiflung, — nicht

9982

Verrat an ihr, sondern das Wunder, das tiber den Glauben geht.”™ Dieses ungewisse Warten auf

ein Wunder, das in der Form einer stillen Frage gestellt wird, bleibt der einzige, blae
Hoffnungsschimmer fiir Zeitblom, Leverkiihn und das Deutschtum. In den letzten Momenten
des totalen Untergangs legt auch der Narrator die Feder nieder. Beim Begribnis seines Freundes

ruft er den Teufelspakt noch einmal in Erinnerung, den nicht allein Adrian geschlossen hat:

Deutschland, die Wangen hektisch gerétet, taumelte dazumal (1940) auf der Hohe wiister Triumphe,
im Begriffe, die Welt zu gewinnen kraft des einen Vertrages, den es zu halten gesonnen war, und den es
mit seinem Blute gezeichnet hatte. Heute (1945) stiirzt es, von Dimonen umschlungen, iiber einem
Auge die Hand und mit dem andemn ins Grauen starrend, hinab von Verzweiflung zu Verzeiflung.
Wann wird es des Schlundes Grund erreichen? Wann wird aus letzter Hoffnungslosigkeit, ein Wunder,
das iiber den Glauben geht, das Licht der Hoffnung tragen? Ein einsamer Mann faltet seine Hinde und

spricht: Gott sei euerer armen Seele gnidig, mein Freund, mein Vaterland.®

81 Mann, S. 653.
82 Mann, S. 666.
83 Mann, S. 692.

138



4.8. Der.Niétzs_c'he-R.oman84 ) .

Es fallen sofort zahlreiche biographische, k_'o'rberlich-geistig-ge;lische Parallelen zwischen'
Friedrich Nietzsche und. Adrian Leverkiihn auf. Beide Kinder sind hochbegabt, verschlossen,
beide haben Neigung zur Einsamkeit, vom Vater geerbte Migriine, beide bestehen auf Ordnung
und beide sind von der Musik fasziniert. Die Musik spielt in ihrem Leben eine entscheidende
Rolle. Nietzsche wird zwar nie ein Komponist®, sein Verhiltnis zur Musik wird jedoch von
Wagners Musik, genauer vom Wagnerschen Gesamtkunstwerk geprégt (der junge Nietzsche sah
in Wagner den Erneuerer der attischen Tragtdie, die durch die Vers6hnung und Verschmelzung
der gegensitzlichen apollinischen und dionysichen Prinzipien nach Nietzsche den Héhepunkt
der griechischen Kunst darstellte). Sowohl Nietzsche als auch Leverkiihn studieren Theologie
und trotz ihrer zuriickhaltenden, menschenscheuen Natur treten beide musikliebenden
Studentenvereinen bei. Nietzsche genieBt im Germania-, Leverkiihn im Winfried-Verein das
Ansehen der anderen. Der fatalen Begegnung Adrians mit dem Weib, also der Leipziger
Bordell-Episode liegt ein hdchstidhnliches Erlebnis Nietzsches in Kéln zugrunde, woriiber der
Nietzsche-Freund, Paul Deussen, berichtet. Wihrend aber nach dem Mannschen Konzept
Leverkiihn nach der ersten Beriihrung des Weibs Esmeralda bewuBt aufstdbert, damit seine um

sein Blut erkaufte Krankheit seinen musikalischen Genius entfalte, auch wenn er dadurch der

% In der Mann-Literatur ist dem Nietzsche-EinfluB auf Thomas Mann ein umfangreiches Kapitel gewidmet. Hier
mdchte ich vor allem auf das Mann-Kapitel in Theo Meyers Monographie (Nietzsche und die Kunst. Tiibingen;
Basel, 1993.), das Nietzsche-Kapitel in Karlheinz Hasselbachs Buch (Thomas Mann, Doktor Faustus.
Oldenburg, 1988.), und noch einmal auf Mendelssohn und auf Hillebrand hinweisen. Besonders wichtig ist im
letzteren Werk der Aufsatz von Peter Piitz: Thomas Mann und Nietzsche. Piitz macht darauf aufmerksam, daB
Manns Entstehung des Doktor Faustus seine Nietzsche-Lektiire verriit. Mann las zur Zeit des Niederschreibens
des Roman besonders Ecce homo, Nietzsches Briefe und Yom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben.
Im Gegensatz zu meiner SchluBfolgerung, wonach in Manns essayisitschen Werken nach dem Zweiten
Weltkrieg und nach den Erfahrungen des Dritten Reiches, vor allem in Nietzsches Philosophie im Lichte unserer
Erfahrung eine stark durchpolitisiert-distanzierte Haltung zu entdecken ist, betont Piitz Manns ambivalentes
Verhiitnis zum Philosophen, indem er unter Berufung auf Manns Briefe behauptet, Mann verteidige Nietzsche

gegeniiber Autoren, die ihn eindeutig als Vorldufer des Faschismus preisgeben.

8 Nietzsche versuchte sich als Student auch im Komponieren. Er vertonte u.a. einige Brentano- und

Petsfi-Gedichte (Ereszkedik le a felhG, Szeretném itt hagyni, Te vagy, te vagy barna kisldny, Te voltdl egyetlen

virdgom).

139



Paralyse erliegen muB, scheint Nietzsphes Krankheitsymptom von einer syphi]isfischen
Erkrankung gar nicht so eindeutig zu sein, obgleich die Paralyse auch bei ihm diagnostiziert
wurde. Auch beider Heiratspline weisen Ahnlichkeiten auf: Nietzsche wirbt durch seinen
Freund, Paul Reé, um Lou Salome, Leverkiihn bittet Rudi Schwerdtfeger um den heiklen
Auftrag. Beide Méinner werden zuriickgewiesen. Paul Deussens Bericht iiber seinen Besuch -
beim kranken Nietzsche anldBlich seines fiinfzigsten Geburtstags wiederholt sich fast
wortwortlich in Zeitbloms Darstellung seines Besuch bei seinem kranken Freund anliBlich
seines ebenfalls fiinfzigsten Geburtstags. Sowohl Nietzsche als auch Leverkiihn sterben am
selben Tag, den 25. August. Zahlreiche Entsprechungen oder Ahnlichkeiten konnten noch auf
der biographischen Ebene nachgewiesen werden. Viel wichtiger sind jedoch jene geistigen
Parallelen, die in den tieferen Textschichten verborgen sind.

Die Nietzsche-Biographie 148t sich jedoch nicht nur in Leverkiihns ddmonischem Schicksal
nachvollziehen, sondemn auch in Zeitbloms. Nietzsche war nidmlich auch Altphilologe, Pidagoge,
genauso wie Zeitblom. Zeitblom verbrachte ein Dienstjahr in Naumburg, beim 3. Feld-Artillerie-
Regiment. Nietzsche diente ebenfalls ein Jahr in derselben Stadt bei den reitenden Feld-Artilleristen.
Zeitblom war ein Jahr lang Vize-Wachtmeister in Naumburg, wo er vom Liusetyphus befallen und
verabschiedet wurde. Nietzsche zog sich nach kurzem Dienst im PreuBisch-Franzosischen Krieg Ruhr
und Diphterie zu: sein militirischer Dienst brach ebenfalls frithzeitig ab. Die auf der Textoberfliche
nachvollziehbaren Parallelen zwischen Nietzsche und Zeitblom verweisen auf jene Zwiespiltigkeit, die
sich beim jungen Nietzsche im Kampf des apollinischen ﬁnd'des dionysischén Prinzips manifestiert, und
die im Mannschen Roman in den Gestalten Zeitbloms und Leverkiihns dargestellt wird, auch wenn im
Faustus-Roman die entgegengesetzten Prinzipien nicht in Harmonie aufgeldst werden, sondem das
dionysische Prinzip oberhand gewinnt.

Zeitblom stellt am Ende des Romans die Frage: ,,Werde ich wieder einer humanistischen
Prima den Kulturgedanken ans Herz legen, in welchem Ehrfurcht vor den Gottheiten der Tiefe
mit dem sittlichen Kult olympischer Vernunft und Klarheit zu einer Frommigkeit

verschmilzt?"® — die Idee also, in dem Apollo, der Gott des schonen Scheins jene dunklen Krifte

8 Mann. S. 685.

140



-

und Gottheiten verschleiert und bezwingt, von denen bereits das Griechentum wuBte; die es aber
weise verschwieg oder vermied. - g -

Auf Thoman Manns Nietzsche-Deutung wurde bereits am. An'fang dieses Kapitels
verwiesen. Das im Roman entfaltete Nietzsche-Bild Manns wird durch den Aufsatz
Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung bestitigt. Die stirhulierende Kraft der
Krankheit wird auch hier als Triebfeder ersten Ranges, insbesondere im Fall von Nietzsches
Genie hervorgehoben, wie im Dostojewski-Essay, und zwar wird in beiden dieser Gedanke
wortidentisch formuliert. Um Nietzsches paralytische Erleuchtung zu demonstrieren, zitiert
Mann einen Satz aus Nietzsches letztem groeren Werk vor dem geistigen Zusammenbruch,
der essayistischen Selbstbiographie Ecce homo, der den dritten Teil des Zarathustra-Kapitels
einleitet: ,,— Hat jemand, Ende des neunzehnten Jahrhunderts, einen deutlichen Begriff davon,
was Dichter starker Zeitalter Inspitation nannten? Im anderen Falle will ich’s beschreiben. -
Mann ist nicht entziickt vom Verfasser des Zarathustra, wenn er meint, dal Nietzsche ,,[...] die
" fascisitsche Komponente der nachbiirgerlichen Zeit scheinbar bejaht und die sozialistische
verneint (und) [...] sein Ubermensch nichts anderes ist als die Idealisierung des fascistischen

»%_Mann betrachtet also Nietzsche als einen Vorldufer des europiischen Faschismus,

Fiihrers
und akzeptiert in Nietzsche vor allem den Kritiker und Kultur-Philosophen, obgleich er gleich
hinzufiigt, daB Nietzsches Kritizismus von Leidenschaft gendhrt wird und sein Kultur-Begriff,
der auf Trieben, Vornehmheit und Asthetizismus beruht, der Vernunft, des Erkennens, der
Wissenschaft, sogar der Moral widerstrebt. Nietzsches allgemeiner Widerétand gegen die
Moral fiihrt zur Ablehnung der christlichen Moral, zum ,Immoralismus”. Die Weisheit des
Gottes der ,tragischen” Weisheit, der den isthetischen Genie- und Heldenkult vertritt — die
von Dionysos —, besteht darin, daB sie alle Mangelhaftigkeiten, Greuel und Hérten des Lebens
mitberiicksichtigt und damit die humanitére Idee ausschlieBt. Mann bemerkt anhand von
Nietzsches Vom Nutzen und Nachteil der Historie vom Leben ironisch, daB die

»uberhistorische Perspektive”, die von der Kunst reprisentiert ist — Mann 148t einfach auBer

acht, dal Nietzsche neben der Kunst auch die Religion zur ,.iiberhistorischen Perspekti_ve”

% Nietzsche, Bd. 4. S. 1131.
8 Thomas Mann, Adel des Geistes. Zwanzig Versuche zum Problem der Humanitit. GW. Bd. 10. S. 663.

141



.3

-

zihlt — und die unter der historischen Perspektive leidenden, modernen Mén.schen'_zu heile_n.
die Aufgabe hitte, genauso im Gegensatz zum wissépschaftlicll.en Efkenneri. und zur
humanitiren Idee steht.

Krankheit — Genie — Asthetizimus, der die Vernunft, das Humane und die Moral verwirft —
Irrationalismus, der den Geist verneint — Ddmonie — Barbarei — Faschismus — bilden die Formel

zu jenem Nietzsche-Portrait, das der politisch gesinnte Mann in diesem Aufsatz gibt.

142



5. SCHLUBBEMERKUNG

Literarische Werke lassen sich auf unterschiedlichste Weise interpretieren. Zweck und Ziel
jeglicher Annédherungsversuche ist, den Sinn der Werke zu entrésteln. In dieser Arbeit wurde —
was die Methode der Texterkldrungen betrifft — ein textzentrisches Untersuchungsverfahren
verwendet, wobei vor allem durch die Textstrukturen, die Zeitstrukturen, die
Wiederholungsstrukturen nach Sinn der Textwelten gefragt wurde. Durch ,,Zufall” ergab dieses
Verfahren bei der Analyse von literarischen Texten verschiedener Epochen und Gattungen, daf8
es sowohl dem Strukturkonzept wie auch dem Sinn nach gewisse Parallelismen,
»Wiederholungen” festzustellen sind. Bei griindlicher Betrachtung dieser Texte von der
Priromantik (Goethe) iiber die Romantik (Novalis, etc.) bis hin zur Neuromantik (Hesse) und
zum Realismus (Mann) stellte sich heraus, dafl es in ihnen oft nicht nur typologische
Ahnlichkeiten gibt, sondern gehatlich-ideelle. Diese gehaltlich-ideellen Parallelen beruhen —
auch wenn etwas schematisiert — auf den Protagonisten, die sich von den sog. normalen
Alltagsmenschen unterscheiden, wie der Genie-Typ Werther, der berufene Dichter Heinrich von
Ofterdingen, Christian, Peter Schlemihl, Erasmus Spikher, Florio, die aus verschieden Griinden
zwar, aber aus der gesicherten und ruhig-biederen Welt ihrer Eltern oder Familie in die Ferne
getriecben werden und zum Teil ein Leben lang allein in der Welt herumirren miissen, der
Erwihlte Brahmanensohn, Siddhartha oder das dimonische Musik-Genie, Adrian Leverkiihn.
Im Zusammenhang mit den Protagonisten ist das Moment des Suchens und der Reise
kennzweichnend. Sie sind stindig unterwegs: Werther, weil er eins mit dem Schépfer werden
will und das Unbedingt-Unendliche im endlichen Dasein sucht, indem er sich der Natur, der
Liebe vollig hingeben und sich ausfiillen will, wobei an diesem stiirmerischen, Habxmé in seiner

N
'D «\\

,Krankheit zum Tode” zugrunde geht. Heinrich ist auf der Suche der ,,blauén Blume ilr%d nach

wo’

Beendigung seiner Existenz im Dasein, setzt er seine Reise als Pilgrim auf eirer llggeré/ Ebene

143



fort. Christian wird von einer unbekannten Macht, seinem ,,Schicksal” in die gefihrliche
Bergwelt hinweggenommen. Schlemihl muB infolge eines uniiberlegten, jugendhaften Fehltrit'ts
ein Leben lang biiBen und ohne Hoffnung auf ein Ergreifen des Ganzen als privatisierender
Gelehrter einsam in der Welt herumirren. Erasmus zieht es in den Siiden, das Land der Liebe, wo
er auf sein Spiegelbild verzichtet und deshalb zum unendlichen Herumirren in der Welt
verurteilt wird. Florio sehnt sich ebenfalls weg von zu Hause, in die fernen blauen Berge. Im
Kampf zwischen dem Christlich-Guten und dem Heidnisch-Bosen wird er jedoch von Fortunato
gerettet. Siddharta mufl auch unterwegs zu sich und zur Einheit viel wandern, bis er sich selbst
erreicht. Im Doktor Faustus fragt Deutschlin seinen Freund im Winfried-Verein: ,Hast du nie
vom deutschen Werden gehort, von deutscher Wanderschaft, vom unendlichen Unterwegssein
des deutschen Wesens?”

Viele Protagonisten geraten auf Irrwege und gehen infolge der Verfiihrungskréft des
,BOsen” zugrunde. Andere erreichen das Ziel oder aber gelangen auf den ,,rechten Weg”.

Die deutsche Innerlichkeit, die sich im 18. Jahrundert noch im poetischen Bereich meldete,
fiihrte im 20. Jahrrundert durch eine demagoge Durchpolitisierung zum Weltbrand. Grund und
Ursache dieser Entwicklung versucht Mann besonders in seinem Alterswerk zu kliren. Die
Worte des einzigen Uberlebenden der Weltkatastrophe, Serenus Zeitblom, schlieBen den
Roman: ,,Wann wird aus letzter Hoffnungslosigkeit, ein Wunder, das iiber den Glauben geht, das
Licht der Hoffnung tagen? Ein einsamer Mann faltet seine Hande und spricht: Gott sei euerer

armen Seele gnidig, mein Freund, mein Vaterland.”'

! Mann, S. 692.

144



VII. LITERATURVERZEICHNIS

Allgemeine Literatur:

Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Leipzig, 1854—-1971.

Der Grofie Duden. Bd. 7. Etymologie. Herkunftsworterbuch der deutschen Sprache. 2. véllig neu bearb.
und erweit. Aufl. Hrsg. v. G. Brosdowski. Mannheim; Wien; Ziirich, 1989.

Duden Deutsches Universalworterbuch. Hrsg. und bearb. v. Wissenschaftlichen Rat und den Mitarbeitern
der Dudenredaktion. 3. vollig neu bearb. und erw. Aufl. Mannheim; Leipzig; Wien; Ziirich, 1996.

Manfred Lurke,Worterbuch der Symbolik. 5. Durchges. und erw. Aufl. Stuttgart, 1991.

1. Einleitung

Primadrliteratur:

Adalbert Chamisso, Peter Schlemihls wundersame Geschichte. In: Chamissos Werke. Hrsg. v. Hermann
Cardel. Kritisch durchges. und erlaut. Ausgabe. Leipzig; Wien, Bd. 2. S. 276-349.

Joseph von Eichendorff, Das Marmorbild. In: Gesammelte Werke in zwei Bénden. Hrsg. v. Jiirgen
Meinerts. Siegloch; Kiinzelsau, 1958.

Emnst Theodor Amadeus Hoffmann, Die Abenteuer der Silvester-Nacht. In: E. T. A. Hoffmann, Poetische
Werke. Bd.1. Berlin, 1958. S. 375-409.

Ludwig Tieck, Der Runenberg. In: Ludwig Tieck, Der blonde Eckbert. Der Runenberg. Die Elfen.
Mirchen. Nachwort v. Konrad Nussbicher. Stuttgart, 1986.

Novalis, Dichtungen und Prosa. Hrsg. v. Claus Triger und Heidi Ruddigkeit. Leipzig, 1975. S. 63-236.

Sekundirliteratur:

Arpéd Berndth, A motivum-struktira és az embléma-struktira kérdésér6l. In: Bernith Arpéd,
Epitékovek. A lehetséges viligok poétikijahoz (deKON-KONYVek. Irodalomelméleti és
Interpreticiés Sorozat, 12.). Szeged, 1998. S.79-107.

Arpad Bemnith — Kéroly Cstiri, Mogliche Welten unter literaraturhistorischem Aspekt. In: Studia Poetica
2. Hrsg. v. Arpad Bernith et alii. Szeged, 1980. S. 44-63.

145



Karoly Cstri, Lehetééées vildgok. Tanulményok az irodalmi miértelmezés témakérébsl. Budapest,
1987.

Rudolf Haym, Novalis: Heinrich von Ofterdingen. In: Deutsche Romane von Grimmelshausen bis Musil.
Interpretationen, Bd. III. Hrsg. v. Jost Schillemeit, Frankfurt/M.; Hamburg, 1966. S. 118-135.
Ermndé Kulcsar Szab6, A fragmentum néhdny kérdése — a nyelviség horizontvéltasaban. In: Literatura.

Hrsg. v. Em6 Kulcsar Szab6 et alii. 1999/3. S. 253-273.

Robert Leroy — Eckart Pastor, Die Initiation des romantischen Dichters. Der Anfang von Novalis
,Heinrich von Ofterdingen‘. In: Romantik. Ein literaturwissenschaftliches Studienbuch. Hrsg. v.
Ernst Ribbat. Konigstein, 1979. S. 38-57.

Michael Neumann (Hrsg.), Unterwegs zu den Inseln des Scheins. Kunstbegriff und literarische Form in
der Romantik von Novalis bis Nietzsche. Frankfurt/Main, 1991.

Richard Samuel, Novalis. Heinrich von Ofterdingen. In: Der deutsche Roman. Vom Barock bis zur
Gegenwart. Struktur und Geschichte. Bd. 1. Hrsg. v. Benno von Wiese. Diisseldorf, 1965. S.
252-300. | '

Friedrich Schlegel, Werke in zwei Bénden. Hrsg. v. den Nationalen Forschungs- und Gedenkstitten der

klassischen deutschen Literatur in Weimar. Berlin;Weimar, 1980.

2. Goethe

Primiirliteratur:

Johann Wolfgang von Goethe, Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Binden. Bd. V1. Hrsg. v. Erich Trunz,
Miinchen, 1993.

Johann Wolfgang von Goethe, Werke. Berliner Ausgabe in 22 Bénden. Bd. 9. Bearb. v. Margot Béttcher
et alii. Berlin, 1961

Sekundarliteratur:

Reinhard Assling, Werthers Leiden: Die asthetische Rebellion der Innerlichkeit. (Europiische
Handschriften, Reihe 1; 437.), Frankfurt/M.; Bern, 1981.

Arpid Bemnith, J. W. Goethe, Werther szerelme és haldla, 1774. In: Huszonét fontos német regény.
Miielemzések. Hrsg. v. Eva Ambrus. Budapest, 1996. S. 5-15.

Gerhard Bubhr, Goéthe: ,Die Leiden des jungen Werthers* und der Roman des Sturm und Drang. In:
Koopmann, S. 226-243. '

Wilhelm Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung. Lessing, Goethe, Novalis, Holderlin. Vier Aufsiitze v.
W. Dilthey. Leipzig, 1906.

Horst Flaschka, Goethes , Werther*. Werkkontextuelle Deskription und Analyse. Miinchen, 1987.

Friedrich Gundolf, Goethe. 11. unverind. Aufl. Berlin, 1961.

Hans Peter Hermann (Hrsg.), Goethes ,Werther*: Kritik und Forschung. (Wege der Forschung. Bd. 607),
Darmstadt, 1994.

146



Géza Horvith, Goethe, Die Leiden des jungen Werther. Dimensionen der Flucht. In: Neohelicon. Acta
Litterarum Universarum. Hrsg. v. Mikl6s Szabolcsi et alii. XXV/2. Budapest, 1998. S.197-215.

Bruno Hillebrand, Goethes Werther. Ein deutsches Thema. Wiesbaden, 1982

Jasmin Hermann-Huwe, ,Pathologie und Passion‘ in Goethes Roman ,Die Leiden des jungen Werther.
(Europdische Hochschulschriften. Reihe I. Bd. 1595) Frankfurt; Berlin; Bern; New York; Paris;
Wien, 1997.

Homer, Odyssee. Ubertrag. v. Anton Weiher. Gemsbach, 1967/3.

Hans Robert JauB, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. Frankfurt/M., 1982.

Reinhart Meyer-Kalkus, Werthers Krankheit zum Tode. Pathologie und Familie in der Empfindsamkeit.
In: Urszenen. Literaturwissenschaft als Diskursanalyse und Diskurskritik. Hrsg. v. Fr. A. Kittler u.
H. Turk. Frankfurt/M., 1977. S. 76-138.

Helmut Koopmann (Hrsg.), Handbuch des deutschen Romans. Diisseldorf, 1983.

Helmut Koopmann, Warum bringt Werther sich um? In: ,,Stets wird die Wahrheit hadern mit dem
Schonen”. Festschrift fiir Manfred Windfuhr zum 60. Geburtstag. Hrsg. v. Gertude Cape et alii.
Koln; Wien, 1990. S. 29-50.

Hermann August Korff, Geist der Goethezeit. Versuch einer ideellen Entwicklung der
klassisch-romantischen Literaturgeschichte. 1. Teil: Sturm und Drang. 2. Durchges. Aufl. Leipzig,
1954.

Georg Lukdcs, Die Leiden des jungen Werther. In: Lukacs, Deutsche Literatur in zwei Jahrhunderten.
Neuwied; Berlin, 1964. S. 53-68.

Paul Michael Liitzerer — James E. McLeod (Hrsg.), Goethes Erzdhlwerk. Interpretationen.
(Universalbibliothek Nr. 8081), 1985.

Klaus Miiller-Salget, Zur Struktur von Goethes ,Werther‘. In: Hermann. S. 317-337.

Kurt Rothmann (Hrsg.), Johann Wolfgang Goethe. Die Leiden des jungen Werther (Erldauterungen und
Dokumente). Stuttgart, 1989.

Emil Staiger, Goethe. 1749-1786. Ziirich; Freiburg i. Br., 1952.

Helmut Schmiedt (Hrsg.), ,,Wie froh bin ich, daB ich weg bin*. Goethes Roman ,Die Leiden des jungen
Werther* in literaturpsychologischer Sicht. Wiirzburg, 1989.

Fritz Strich, Goethe und die Weltliteratur. 2. Aufl. Bern, 1957.

Fritz Strich, Kunst und Leben. Vortrige und Abhandlungen zur deutschen Literatur, Bern, 1960.

Hans Rudolf Vaget, Die Leiden des jungen Werthers (1774). In: Liitzerer. S. 37-72.

Karl Viétor, Goethe. Dichtung, Wissenschaft, Weltbild. Bemn, o.J.

Dieter Welz, Der Weimarer Werther. Studien zur Sinnstruktur der zweiten Fassung des Werther-Romans.
(Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft, Bd. 138). Bonn, 1973.

Bernd Witte et alii (Hrsg.), Goethe Handbuch in 4 Biinden. Bd. 3. Prosaschriften. Stuttgart, 1997.

147



3. Siddhartha .

Primdirliteratur:

Hermann Hesse, Gesammelte Werke in zw6If Bianden. Frankfurt/M., 1987.

Hermann Hesse, Dewadatta. In: Hermann Hesse und die Religion. Hrsg. v. Volker Michels. Bad
Liebenzell; Calw. 1990. S. 9-17.

Sekundarliteratur:

Giinter Baumann, Hermann Hesses Erzidhlungen im Lichte der Psychologie C. G. Jungs. 2. Aufl.
Rheinfelden; Berlin, 1993.

Peter Baer Gontrum, Natur- und Dingsymbolik als Ausdruck der inneren Welt Hermann Hesses.
Miinchen, 1958.

Fritz Bottger, Hermann Hesse. Leben, Werk, Zeit. Berlin, 1974.

Géza Horvith, Zarathustras Wiederkehr. Ein Wort an die deutsche Jugend. Hermann Hesses Engagement
der Seele. In: Hermann Hesse und die Politik. In Beziehung zur Zukunft bleiben. Hrsg. v. Martin
Pfeifer. Bad Liebenzell; Calw, 1992. S. 193-205.

Adrian Hsia, Hermann Hesse und China. Darstellung, Materialen und Interpretation. Frankfurt/M., 1981.

Walter Jahnke, Hermann Hesse, Demian. Ein er-lesener Roman. (Modellanalysen Literatur, Bd. 11),
Paderborn; Miinchen; Wien; Ziirich, 1984.

Peter Jansen, Personalitit und Humor. Hesses ,Steppenwolf* und Kierkegaards Humorkonzeption. In:
Sprache im technischen Zeitalter. Hrsg. v. Walter Hollerer u. Norbert Miller. Stuttgart. 1978. S.
209-220.

Reso Karalaschwili, Der Romananfang bei Hermann Hesse. Die Funktion des Titels, des Vorworts und
des Romaneinsatzes in seinem Schaffen. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft (25). Hrsg.
v. Wilfried Behrens et alii. Stuttgart, 1981.

Reso Karalaschwili, Hermann Hesses Romanwelt. (Literatur und Leben; N. F. Bd. 29), Koln; Wien,
1986.

Reso Karalaschwili, Josef Knechts Tod. In: Materialien zu Hermann Hesses ,Das Glasperlenspiel. Hrsg.
v. Volker Michels. Frankfurt/M., 1973. Bd. 2. S. 220-235.

Reso Karalaschwili, Die Zahlensymbolik als Kompositionsgrundlage in Hermann Hesses ‘Siddhartha’.
In: Materialien zu Hermann Hesses ‘Siddhartha’. Hrsg. v. Volker Michels. Frankfurt/M., 1974. Bd.
2. 8. 255-272.

Hans Jiirg Liithi, Hermann Hesse — Natur und Geist. Stuttgart; Berlin, 1970.

Gerhart Mayer, Die Begegnung des Christentums mit den asiatischen Religionen im Werk Hermann
Hesses. Bonn, 1956.

Gerhart Mayer, Hermann Hesse. Mystische Religiositit und dichterische Form. In: Jahrbuch der
Deutschen Schillergesellschaft (4). Hrsg. v. Wilfried Behrens et alii. Stuttgart, 1960. S. 434-462.

Eike Midell, Hermann Hesse. Die Bilderwelt seines Lebens. Frankfurt/M., 1975.

‘Joseph Mileck, Hermann Hesse. Dichter. Sucher. Bekenner. Frankfurt/M., 1987.

148



Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben. In: Friedrich Nietzsches
Werke in sechs Béinden. Hrsg. v. Karl Schlechta. Miinchen; Wien, 1980. Bd. 1. S. 209-285.

Martin Pfeiffer, Hesse-Kommentar zu simtlichen Werken. Frankfurt/M., 1990.

Christian Immo Schneider, Hermann Hesse. (Beck’sche Reihe; 620. Autorenbiicher), Miinchen, 1991.

Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. Gesamtausgabe in zwei Banden. Nach der
Edition v. Arthur Hiibschner u. mit einem Nachwort v. Heinz Gerd Ingenkamp. Stuttgart, 1990.

4. Doktor Faustus

Primdirliteratur:

Thomas Mann, Briefe. Regesten und Register. Die Briefe von 1944 bis 1945. Bearb. u. hrsg. unter
Mitarbeit v. Y. Schmidhin v. H. Biirgin u. H.O. Mayer. Frankfurt/M., 1982.

Thomas Mann, Der Tod in Venedig. In: Thomas Mann, Erzihlungen. Berlin; Weimar, 1964. S. 455-538.
(Erzdhlungen)

Thomas Mann, Deutschland und die Deutschen. In: Gesammelte Werke in zw6lf Bianden. Berlin, 1955.
Bd. 12. S. 554-576. (GW)

Thomas Mann, Die Entstehung des Doktor Faustus. Roman eines Romans. Amsterdam, 1949,

Thomas Mann, Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkiihn, erzihlt von
einem Freunde. Mit einem Nachwort von Georg Wenzel. Berlin; Weimar, 2. Aufl. 1975.

Thomas Mann, Dostojewski — Mit MaBen. Einleitung zu einem amerikanischen Auswahlbande
Dostojewskischer Erzdhlungen GW Bd. 10. S. 617-636.

Thomas Mann, Mario und der Zauberer. In: Erzihlungen. S. 710-766.

Thomas Mann, Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung. In: GW Bd. 10. S. 636-674.

Thomas Mann, Tagebiicher 1918-1921. Hrsg. v. Peter de Mendelssohn. Frankfurt/M. 1979.

Thomas Mann, Tristan. In: Erzdhlungen. S. 128-176.

Thomas Mann — Karl Kerényi, Gesprich in Briefen. Hrsg. v. Karl Kerényi. Frankfurt/M., o.J.

Hermann Hesse — Thomas Mann. Briefwecﬁsel. Hrsg. v. Anni Carlsson. Frankfurt/M., 1981.

Sekundarliteratur:

Ehrhard Bahr, Thomas Mann: Der Tod in Venedig. (Erlduterungen und Dokumente). Stuttgart, 1991.

Gunnila Bergsten, Thomas Manns Doktor Faustus. Untersuchungen zu den Quellen und zur Struktur des
Romans. 2. erg. Aufl. Tiibingen, 1974.

Ernst Bertram, Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlin, 1922.

Gabor Bonyhai, Az értékek kibontakozdsa és az ismétlddés. Elemzéspélda a ,Doktor Faustus
kompoziciéjéhoz. In: Helikon. Vildgirodalmi Figyeld. Hrsg. v. Gy6rgy Bodndr et alii. Budahest,
1975.

Bernhard Boschenstein, Exzentrische Polaritit. Zum Tod in Venedig. In: Interpretationen. Thomas Mann
Romane und Erzihlungen. (Universalbibliothek Nr. 8810) Stuttgart,

149



Karoly Cstiri, Ismétlésstruktirdk — Irodalmi nézSpontb6l. In: Literatura. Hrsg. v. Erné Kulcsdr Szabd.
1994/4. S. 372-403.

Peter Fix et alii (Hrsg.), Das erzihlerische Werk Thomas Manns. Entstehungsgeschichte, Quellen,
Wirkung. Berlin; Weimar, 1976.

Karlheinz Hasselbach, Thomas Mann, Doktor Faustus. (Oldenburg-Interpretationen, 24) Oldenburg,
1988

Josef Hiéfele — Hans Stammel, Thomas Mann: Der Tod in Venedig. (Grundlagen und Gedanken zum
Verstindnis erzihlender Literatur) Frankfurt/M., 1992.

Hesiod, Simtliche Werke. Theogoni. Z. 188-194. Deutsch v. Th. von Scheffer. Hrsg. v. E.G. Schmidt.
Leipzig, 1965.

Inge u. Walter Jens, Betrachtungen eines Unpolitischen. Thomas Mann und Friedrich Nietzsche. In:
Nietzsche und die deutsche Literatur. II. Forschungsergebnisse. Hrsg. v. B. Hillebrand. Tiibingen,
1978. S. 155-160. "

Helmut Koopmann (Hrsg.), Thomas Mann-Handbuch. 2. Aufl. Stuttgart, 1995.

Helmut Koopmann, Thomas Mann. Konstanten seines literarischen Werks. Gottingen, 1975.

Hermann Kurzke, Thomas Mann. Epoche-Werk-Wirkung. 2. Uberarb. Aufl. Miinchen, 1991.

Peter de Mendelssohn, Nachbemerkungen zu Thomas Mann. Frankfurt/M., 1982.

Peter de Mendelssohn, Der Zauberer. Das Leben des deutschen Schriftstellers Thomas Mann in drei
Binden. Frankfurt/M., 1997.

Theo Meyer, Nietzsche und die Kunst. (Uni-Taschenbiicher, 1414) Tiibingen; Basel, 1993.

Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragddie. Oder Griechentum und Pessimismus. In: Werke. Bd. 1. S.
9-134.

Friedrich Nietzsche, Ecce homo. In: Werke. Bd. 4. S. 1062-1159.

Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben. In: Schlechta, Bd. 1. S.

Platon, Symposion. In: Platon. Jubildumsausgabe s@mtlicher Werke zum 2400. Geburtstag. Eingeleitet v.
Olaf Groyan, iibertragen v. Rudolf Rufener. Ziirich; Miinchen, 1974. Bd. III. S. 105-181.

Rosemarie Puschmann, Magisches Quadrat und Melancholie in Thomas Manns Doktor Faustus. Von der
musikalischen Struktur zum semantischen Beziehungsnetz. Bielefeld, 1983.

Peter Piitz, Thomas Mann und Nietzsche. In: Nietzsche und die deutsche Literatur. II.
Forschungsberichte. Hrsg. v. Bruno Hillebrand. Tiibingen, 1978.

Terence James Reed, Thomas Mann ,Der Tod in Venedig‘: Text, Materialien, Kommentar mit den bisher
unverdffentlichten Arbeitsnotizen Thomas Manns (Literatur-Kommantare, Bd. 19). Miinchen;
Wien, 1983.

Rolf Giinter Renner, Das Ich als édsthetische Konstruktion. ,Der Tod in Venedig‘ und seine Beziehung
zum Gesamtwerk Thomas Manns. Freiburg, 1987.

Agnes Schlee, Wandlungen musikalischer Strukturen im Werk Thomas Manns. Vom Leitmotiv zur
Zwolftonreihe. (Europiische Hochschulschriften) Frankfurt/M.; Bern, 1981.

Hans-Joachim Sandberg, ,Der fremde Gott* und die Cholera. Nachlese zum ,Tod in Venedig‘. In:
Thomas Mann und seine Quellen. Festschrift fiir Hans Wysling. Hrsg. v. E. Heftrich u. H.
Koopmann. Frankfurt/M., 1991. S. 66-111.

150



