
%
Doktori (PhD) disszertáció 

SZEGEDI TUDOMÁNYEGYETEM

Berecz Ágnes

JANZENISTA OLVASMÁNYOK MAGYARORSZÁGON

Témavezető: FONT ZSUZSANNA 
egyetemi docens

2005



Tartalom

A janzenizmus mozgalma és elterjedése Európában
I. Az irányzat születésétől a Port-Royal lerombolásáig 1-29
II. A janzenizmus a 18. században 30-40

A janzenizmus kutatása 41-43
A janzenizmus, mint a kutatás tárgya 43—47
A janzenizmus kutatása Magyarországon 48-55
Mária Terézia - II. József kora és a ,janzenista körök” 55-60
A hatásvizsgálat egyik aspektusa: könyvgyűjtemények elemzése 61-71

Könyvtárak elemzése

A Ráday Könyvtár anyagának elemzése 72-94
A debreceni Nagykönyvtár állománya 95-99

Publikált könyvjegyzékek elemzése

Verseghy Ferenc könyvtárának elemzése 100-115
A nagyszombati egyetem (ma: Budapest, Egyetemi Könyvtár) 
könyvtárának elemzése a 17. századi katalógusok alapján 116-119
Szegedi könyvjegyzékek elemzése
I. A szegedi piaristák könyvtára 120-121
II. A szeged-alsóvárősi ferences rendház könyvtára 122-127
III. A szegedi minorita könyvtár 128-129
A pécsi Klimo-gyűjtemény állományának elemzése 130-147

Adalék a janzenizmus közvetlen hatásához:
Hatvani István kéziratos bejegyzése 148-150

Összefoglalás 151-152

FÜGGELÉK
A Ráday Könyvtár állományának katalógusa 153-161
A debreceni Nagykönyvtár 162-169
Verseghy Ferenc könyvtára 170-171
A nagyszombati egyetem könyvtára 172-173
Szegedi könyvjegyzékek 174-176
A pécsi Klimo-gyűjtemény állománya 177-196

FELHASZNÁLT IRODALOM 197-205



A JANZENIZMUS MOZGALMA ÉS ELTERJEDÉSE EURÓPÁBAN 

 

 

I. Az irányzat születésétől a Port–Royal lerombolásáig 

 

 Cornelius Jansenius püspök (1585–1638), Louvain egyetemének 

professzora úgy távozott az élők sorából, hogy sejtelme sem lehetett róla: 

Augustinus teológiájára vonatkozó kutatásai évszázadokra terjedő vihart 

fognak kavarni a katolikus egyház hittudósai körében; neve pedig egy 

többféleképpen értelmezhető és megítélhető mozgalmat fog fémjelezni.1 

 A heves reakciónak voltak előzményei – eredendően Augustinus tulajdon 

művei, különösen a De gratia et libero arbitrio, a De gratia Christi et de 

peccato originali és általában a kegyelemről vallott nézetei, Pelagiusszal való 

vitája.2 Pelagius az ember szabad akaratának csorbítatlanságát hirdette, amelyet 

nem rontott meg a bűnbeesés, ebből következően az ember maga szerezheti 

meg üdvösségét (elutasítva a bűnt és megtartva a parancsolatokat) – ha akarja. 

Augustinus szembeszállt ezzel a felfogással, és a bűnbeeséssel végzetesen 

megromlott emberi természet jóra képtelen mivoltát bizonyította, amelyből 

csak Krisztus megváltása és a mindenható kegyelem szabadíthatja meg az 

embert – Isten végzése szerint. 

 A könnyed Pelagius és a szigorú Ágoston harcából sarjadt ki a szemi-

pelagianizmus irányzata, amely Pelagius felfogását megkísérelte közelíteni 

Ágostonéhoz, de a szabad akaratot és a megtért ember jóra való képességét 

nem adta fel. 

 Noha az egyház zsinatai Szent Ágostonnak Pál apostol teológiáján 

alapuló felfogását szentesítették, a szemi-pelagiánus felfogás rejtetten 

fennmaradt a mindennapi életben. 

                                                           
1 Az irányzat történeti áttekintésében főképpen a Felhasznált szakirodalomban részletezett 
Chroniques de Port–Royal–sorozat köteteire, valamint Peter F. BARTON, Louis COGNET, 
Monique COTTRET, Augustin GAZIER, Peter HERSCHE, Françoise HILDESHEIMER, Jean 
LAPORTE, Jean ORCIBAL monográfiáira és az említett teológiatörténeti, egyháztörténeti 
lexikonok vonatkozó szócikkeire támaszkodtam. 
2 Szent Ágoston teológiájáról ld. Theologische Realenzyklopädie (TRE) Bd. IV. Hrsg. G. 
KRAUSE, G. MÜLLER; Berlin–New York, de Gruyter, 1979. pp. 645–723. Forrásjegyzékkel és 
bibliográfiával. 



 2

 Kiemelkedő és meghatározó hatása miatt meg kell említenünk Aquinói 

Szent Tamás nevét, aki ebben a kérdésben ugyan Augustinuséval rokon 

nézeteket vallott (teológiáját szigorú determinizmus jellemzi), rendszere egésze 

azonban erősen Arisztotelész filozófiájához kötődik. Teológiai síkon ebből 

fakad a domonkos–ferences szembenállás (egyéb összetevőit itt nem érintve) – 

a domonkosok természetesen Szent Tamás irányvonalát követték, a ferencesek 

pedig az augusztiniánus hagyományt vallották magukénak.3 

 A reformáció közismerten a Bibliát állította teológiája középpontjába, és 

a sola Scriptura-elvnek megfelelően foglalt állást az évszázados vitás 

kérdésekben. Így elvetette a skolasztika bonyolultan árnyalt kegyelem-tanát, és 

gyakorlatilag csak a hatékony kegyelem (gratia efficax) fogalmát hagyta meg, 

amelyet Isten tetszése szerint ad teremtményeinek, ingyenesen (kiérdemelni 

tehát nem lehet); az ember pedig elfogadhatja vagy elutasíthatja azt. Ehhez 

járult a reformáció predesztináció-tana és az a szigorú felfogás, hogy a 

bűnbeeséssel az ember természete megromlott, jóra képtelen és kárhozatot 

érdemelne, ha Jézus Krisztus megváltása árán, kegyelemből és hit által nem 

üdvözülhetne. 

 Mindebből az is következik, hogy a reformáció nagy fogékonyságot 

mutatott Augustinus teológiája iránt, és az egyházatyát szellemi elődjeként 

tartja számon. 

 A reformáció természetesen inspirálta a katolikus teológiát. A 16. 

században – témánkra koncentrálva – két válasz is született a kihívásra: a 

jezsuita Luis de Molináé és Michel de Bay (Michael Baius vagy Bajus) 

németalföldi teológusé. 

 Luis de Molina (1535–1601) spanyol teológus a szabad akaratról szóló 

könyvében a cooperatio fogalmát vezeti be, hogy feloldja a szabad akarat és az 

isteni mindenhatóság közötti feszültséget. Szerinte mindenki megkapja az 

elégséges, de nem kényszerítő kegyelmet, amellyel együttműködhet. Isten 

mindenhatóságát úgy értelmezi, hogy Isten előre tudja, mi lesz a teremtmény 

szabad döntése. Molina teológiája hosszan elnyúló, pro és contra vitákat váltott 

ki az egyházban, amelyek végeredményben sohasem zárultak le egyértelműen. 

                                                           
3 Elterjedt interpretáció szerint valójában Arisztotelész és Platón filozófiájának látens harcáról 
van szó.  



 3

Michel de Bay (1513–1589), aki mind szellemi, mind a szó tényleges 

értelmében Cornelius Jansenius elődje volt Louvain egyetemén, erőteljesebb 

visszautasításban részesült. Ő a reformáció tanítását tanulmányozta behatóan, 

hogy felkészült ellenfele legyen a protestánsoknak. Vizsgálódásai azonban arra 

az eredményre vezettek, hogy meggyőződésévé vált: egyháza tanítása valóban 

eltért a Szentírás szellemétől és az egyházatyák hagyományától is. A 

gyógyszert erre a bajra nem a reformációban, hanem a belső megújulásban látta 

Michel de Bay, amelyhez a legjobb kalauz Augustinus. 

 Írásai tanúsága szerint vallotta, hogy Isten kegyelme nélkül az ember 

semmi jóra nem képes; elutasította az érdemszerzés minden lehetőségét, a 

szabad akaratot és a szentségek, szentelmények önmagában hatékony üdvözítő 

erejét. Ezek a nézetek olyan közel állnak a reformáció tanításához, hogy nem 

lehetett kétséges az egyház hivatalos fellépése ellenük. Egy kérdésben azonban 

Michel de Bay élesen szembehelyezkedett a protestánsokkal: ellene volt a 

skizmának, és az emberi bűnök felett álló Egyházban hitt. Ezért nyilvánosan 

visszavonta tanait, amelyek nem is váltak olyan széles körben ismertté, mint 

például Molina egyébként szintén vitatott nézetei. Louvain egyetemén, Michel 

de Bay szűkebb környezetében mégis fennmaradt valami ebből a 

szellemiségből. De Bay nem működött elszigetelten; tanítványai és barátai 

voltak az egyetemen. 

 Maga az egyetem (alapítási éve: 1426) földrajzi elhelyezkedésénél fogva 

népek és kultúrák csomópontjában áll. Tárgyalt korszakunkban (a 16. század 

vége – 17. század eleje) zajlik a véres németalföldi szabadságharc, amely a 

spanyol protektorátus ellen tört ki és Hollandia függetlenné válásával 

végződött. Louvain (Leuven) délebbre, a majdani Belgium területén 

helyezkedik el, és ebben az időben a tudományok csendes városa volt. A 

Habsburg-fennhatóság itt fennmaradt a 19. század elejéig. A hadiesemények 

elkerülték Louvain-t, de forrongó környezet vette körül: holland 

nyelvváltozatot beszélő flamand és francia nyelvjárást beszélő vallon lakosság; 

katolikus kisebbség és protestáns többség; a Német Birodalom több évszázadra 

visszanyúló befolyása és a viszonylag újabb keletű spanyol fennhatóság – 

teljesen, gyökeresen eltérő hatások. Emellett gazdasági fellendülés, jólét és a 

kultúra megbecsülése: itt születik a modern kapitalizmus, virágzik a művészet 



 4

és a tudomány: ekkor tevékenykedik Lipsius, Hugo Grotius és a természettudós 

Leeuwenhoek. Talán ez a nyelvi és felekezeti sokszínűség is hozzájárul ahhoz, 

hogy a 17. századtól Németalföld lesz Európa legtoleránsabb területe: 

befogadja Descartes-ot, később Spinozát – és egyszer majd, a 18. században, 

önálló felekezetként befogadja a janzenisták legmakacsabb maradékát. 

 Az egyetem tehát egyfajta szellemi gyújtópont és közvetítő bázis; a honi, 

valamint a francia, a német és a spanyol értelmiség találkozóhelye, különböző 

szellemi áramlatok gyűjtőmedencéje. Korszakunkban a két legjelentősebb 

irányzat a jezsuita és az augusztiniánus teológia volt. 

 Az egyetem tanárai közül Jacques Janssons (1547–1629) de Bay baráti 

köréhez tartozott, és Cornelius Jansenius oktatója volt. Ő irányította tanítványa 

figyelmét Augustinus teológiájára. A louvain-i baianusokhoz sorolható a 

fiatalon elhunyt ferences Florent Conry (Conrius, 1590–1629) is, aki Jansenius 

kortársa volt és osztotta teológiai nézeteit.4 

 Cornelius Jansenius a leerdam-i Akkoy-ban született, és 1602–1604, 

valamint 1607–1609 között volt Louvain hallgatója.5 (Első ízben filozófiai 

tanulmányokat folytatott a Collegium Falconis-ban, majd a papi szemináriumot 

végezte a VI. Hadriánus kollégiumban.) Gondolkodását Louvain mellett a 

párizsi Sorbonne is alakította, ahová 1609-ben érkezett tanulmányai 

elmélyítése céljából. Ez a hatás azonban inkább negatívnak bizonyult: a 

Sorbonne szellemisége merevnek és áporodottnak tűnt Louvain után. A 

patrisztika és a kortárs teológia nem tartozott a Sorbonne erősségei közé; az 

oktatás a skolasztika kereteit nem lépte túl. Párizs mégis fontos állomás volt 

Jansenius életében: itt kötött életre szóló barátságot a baszk származású Jean 

Duvergier de Hauranne-nal (1581–1643), akit a szakirodalom Saint-Cyran 

néven tart számon, miután 1620-ban a poitou-i Saint-Cyran apátság apátura 

lett. Valójában ő indította el a janzenizmust mint mozgalmat, mert Jansenius 

                                                           
4 CEYSSENS, L.: Florence Conry, Hugh de Burgo, Luke Wadding and Jansenism; Dublin, 1957. 
pp. 295–304. 
5 Jansenius életének és munkásságának áttekintésében – a janzenizmusra vonatkozó említett 
forrásművek mellett – főképpen Jean ORCIBAL: Jansénius d’Ypres, 1585–1638 (Paris, 1989) c. 
művét és a Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. (Bd. 2: Frankreich und Niederlande. Hrsg. 
Von Jean-Pierre Schobinger. Basel, Schwabe & Co. Verl., 1993) „Cornelius Jansenius” 
szócikkét használtam fel. 



 5

zárkózott és teoretikus személyiség volt – ellentétben Saint-Cyran gyakorlatias 

rugalmasságával és kiemelkedő szervezőkészségével. 

 A két fiatal barát az egyház aktuális problémáiról, a teológiai 

irányzatokról folytatott hosszas eszmecseréket; különös tekintettel a reformáció 

kihívására és az egyházi élet visszásságaira. Jansenius figyelme egyre inkább 

az egyházatyák korának teológiája felé fordult; a későbbi Saint-Cyran pedig a 

mindennapi hitélet megelevenítésének problémájával birkózott. Úgy vélte, 

hogy az egyház belső fegyelme fellazult, a szentségek kiszolgáltatását nem 

veszik szigorúan; különösen a bűnbánatot és a penitenciát hanyagolják el. 

Ideálja az őskeresztény egyház szigorú belső rendje volt, amelyben a kemény 

penitencia és a szentségektől való időleges eltiltás gyakorlatnak számított. Ez a 

felfogás csírájában hordozta a későbbi heves konfrontációt a jezsuitákkal, akik 

ebben az időben a népmissziót szorgalmazták és a megújulás 

leggyümölcsözőbb eszközének a népszerű prédikációt tartották (amely a 

teológiai finomságokat mellőzte, inkább a leglényegesebb hitigazságokra és 

megtérésre-hívásra összpontosított), párosítva a szentségek gyakori vételére 

való buzdítással. 

 1611 és 1617 között Jean Duvergier de Hauranne és Jansenius együtt 

vonultak el Champ-de-Prats-be, Bayonne közelébe, ahol a Duvergier család 

birtokán szabadon tanulmányozhatták kedvelt korszakuk irodalmát. Jansenius 

ekkor mélyedt el Augustinus műveinek tanulmányozásában, és ezekben az 

években olyan alapos tájékozottságra tett szert mind Augustinus, mind a többi 

egyházatya teológiáját illetően, ami a téma tudósává tette. 

 1617-ben véget ért a két barát tanulóideje. Jean Duvergier a poitiers-i 

püspök támogatásával elindult egyházi pályáján, amely Saint-Cyran 

apátságában tetőzött. (Ebben az időben jó kapcsolatokat ápolt a később 

ellenségévé váló Richelieu-vel, aki akkor még nem volt bíboros.) Cornelius 

Jansenius visszatért Louvain-be, ahol 1617 és 1624 között a Szent Pulcheria 

kollégium vezetője – bizonyos értelemben újjászervezője – volt. A barátság 

nem szakadt meg közöttük: sűrű levélváltás útján cserélték ki gondolataikat és 

tapasztalataikat. 

 Jansenius a holland diákok elöljárója volt, akik tisztelték és becsülték, de 

nem érezték magukhoz közelállónak: Jansenius a maga mércéjét alkalmazta 



 6

rájuk is, és a nagy munkabírású, pedáns, feddhetetlen erkölcsű tanár nyomasztó 

egyéniség lehetett a számukra. Jansenius nem tűrte a diákélettel járó szokásos 

tréfákat és kilengéseket; csekély vigasz volt, hogy maga járt elöl jó példával. 

Élete eddig és ezután is puritán keretek között, a szükségesre és a lényegesre 

koncentráltan zajlott; fő érdeklődése a teológia tudománya maradt. Folytatta 

Augustinus–tanulmányait és behatóan elemezte a dordrechti zsinat határozatait, 

amelyek összefüggésben voltak a kegyelem-tannal. 1619-ben doktori fokozatot 

szerzett és az egzegézist oktatta. 

 Az 1620-as évek folyamán az egyetem egyházi diplomáciai feladattal 

bízta meg: két alkalommal is kiküldték Madridba, hogy járjon közben az 

udvarnál a jezsuita rend korlátozása érdekében. Erre azért volt szükség, mert a 

jezsuiták létesítettek egy külön teológiai szemináriumot Louvain-ben – amely 

az egyetemtől teljesen függetlenül működött –, s ez tovább mérgesítette a 

fennálló ellentéteket. (Természetesen az új intézmény konkurrenciát is 

jelentett.) Jansenius sikerrel végezte el küldetését, de igazi tevékenységi 

területe az egyetemi oktatómunka maradt továbbra is. 

 Valószínűleg már a húszas években elkezdte nagy művét Augustinus 

kegyelemtanáról. A bizonytalanság oka az, hogy erre a munkára nem hivatalos 

megbízás alapján vállalkozott, hanem feltehetőleg részben saját indíttatásból, 

részben Saint-Cyran biztatására fogott hozzá. A kéziraton haláláig dolgozott, 

de nincs nyoma annak, hogy legszűkebb környezetén kívül bárkinek tudomása 

lett volna vállalkozásáról. 

 1630 márciusában  kinevezték a szentírásmagyarázati tanszék élére; 1635 

augusztusában pedig az egyetem rektora lett. Részt vett a katolikus–protestáns 

teológiai vitákban (amelyekben méltó ellenfele Voetius volt). Ezeken az 

alkalmakon a protestánsokéhoz hasonló biblikus érvelési módszert alkalmazott. 

Jansenius a reformációt komoly jelnek és figyelmeztetésnek tartotta; nem értett 

egyet a szakadással és számos dogmatikai tétellel sem, de úgy vélte, hogy az 

egyház embereinek bűnei és mulasztásai voltak a skizma kiváltó okai. Saint-

Cyran nézeteihez hasonlóan Jansenius is az őskereszténység hagyományához 

való visszatérésben látta a megújulás útját, párosítva a humanizmus korának 

szellemi igényességével és a teológiai oktatás gyökeres reformjával. Ebben az 



 7

időben készítette el kommentársorozatát Mózes könyveihez és a négy 

evangéliumhoz is. 

 1636 októberében kinevezték Ypern püspökévé. Kinevezésében 

valószínűleg szerepet játszott 1635-ben álnéven megjelent műve, a Mars 

Gallicus, amelyben a francia külpolitikát, közelebbről Richelieu 

egyházpolitikai diplomáciáját bírálta. Jansenius a püspökséggel járó feladatokat 

nagyon komolyan vette, és nem változtatott szigorúan puritán életvitelén sem – 

ezzel környezetében nagy feltűnést keltett. Egészsége megrendült, de 

megfeszített erővel dolgozott legkedvesebb munkáján, az Augustinus 

kéziratának befejezésén. A mű 1638 áprilisában készült el; szerzőjét pedig 

májusban ragadta el a halál. 

 Jansenius szellemi hagyatékát két tanítványa, Henri van Caelen (1583–

1653) és Libert Froidmont (1587–1653) vette a gondjaiba. Előszót és ajánlást 

írtak a műhöz (az ajánlás VIII. Orbán pápának szólt), és kiegészítették a szerző 

életrajzával. Ők irányították és szervezték a nyomdai munkálatokat is, míg 

végül 1640 szeptemberében megjelenhetett a kész kötet. A folio nagyságú, 

gondosan kiállított munka egyszerű címet kapott: „Cornelii Jansenii Episcopi 

Iprensis et in Academia Lovaniensi Quondam S. Th: Doct: et Professoris Regii 

Augustinus” – olvasható a címlapon (Lovanii, Jacobi Zegeri, 1640). Terjedelme 

kb. 1400 oldal, három nagy egységre és egy függelékre bontva, újrakezdődő 

hasábszámozással. 

 Az Augustinus lényegileg a következőket tartalmazza6: 

 Az első könyv Pelagiusnak és követőinek tevékenységét és tanait 

ismerteti; részletesen bemutatja Augustinus és Pelagius polémiáját – kitérve a 

külső eseményekre és a dogmatikai ellentétekre –; végül a szemi-pelagianus 

tanokat tárgyalja és Augustinus-szal cáfolja azokat (ezzel egyben Luis de 

Molina teológiáját is támadja). 

 A második könyv teljes egészében az emberi természet állapotával 

foglalkozik. E helyen elveti azt a tételt, hogy az emberi intellektus a teológia 

tudományának adekvát eszköze lenne – Jansenius szerint elengedhetetlen az 

                                                           
6 Az Augustinus tartalmának bővebb (magyar nyelvű) ismertetését ld.: CZAKÓ Jenő: A 
janzenizmus, Cegléd, Szerző, 1943. pp. 55–68. A könyv függelékben közli az Augustinus 
részletes tartalomjegyzékét is. 



 8

élő hit, az emberi szív lángralobbant szeretete Teremtője iránt, amely mélyebb 

igazságokra vezetheti, mint az üres spekuláció.7 A továbbiakban ez a rész a 

bűnbeesés utáni állapot nyomorúságát és gyalázatát tárgyalja. A bűnbeesés 

Janseniusnál a szabadság rosszra való fordítása és az a végzetes tévedés, hogy 

a szeretet – amelynek Istenre kellene irányulnia – önzéssé válik, az Énre 

irányul és így szükségképpen tragédiába torkollik. Jansenius felfogása szerint a 

másik ember iránt érzett szeretet sem mentes az önzéstől; a bűnbeesés mindent 

megfertőzött. Az embernek nincs többé szabadsága, megkötözött lény, s 

mindenki ebbe az állapotba születik bele. 

 A harmadik könyv a kegyelemről szól. A Jézus Krisztusban megjelent 

kegyelem Isten ajándéka, önmagában hatékony, az egyetlen lehetőség. 

Hatékonyságának egyetlen előfeltétele az igaz bűnbánat és az, hogy az ember 

megtagadja a bűnt és a földi kívánságokat. Jansenius hangsúlyozza, hogy a 

megtérés, a bűnbánat és a hitben való állhatatosság nem az ember akaratának 

hatalmában áll; Isten adja annak, akinek akarja. Meggyőződése szerint Jézus 

Krisztus megváltó kereszthalálának kegyelme nem „mindenkinek” adatik, csak 

a kiválasztottaknak. 

 A mű epilógusa ismételten kiemeli, hogy a szerző nem új teológiai 

tanítást kívánt adni, hanem Szent Ágoston gondolatait foglalta rendszerbe. 

 Jansenius műve négy év alatt három kiadásban jelent meg, és nagy 

feltűnést keltett. Szokatlan módon világiak is olvasták és lelkesedtek érte; a 

francia papság köreiben és a holland kálvinisták között nagy elismerést keltett; 

ugyanakkor heves ellenzői is támadtak. Különösen a jezsuiták tiltakoztak 

ellene, tekintetbe véve VIII. Orbán pápa In eminenti bulláját is, amely 

megerősíti a kegyelem kérdéséről szóló disputák tilalmát, elítéli a baianus 

felfogást és – egyenlőre mértéktartással – Jansenius művét is (a kötet 

tanulmányozására még nem jutott elég idő). Azonban e bulla érvényességét 

formai hibák miatt sokáig vitatták. 

 Az Augustinus ügye mindezek ellenére nem szélesedett volna 

mozgalommá. Szükséges volt, hogy egy kellő bázissal rendelkező lelkiségi 

                                                           
7 Itt burkoltan a skolasztikus (és általában a spekulatív) teológiát támadja Jansenius. Nézete a 
szív igazságáról egybecseng Pascal későbbi gondolataival. 



 9

irányzat felfedezze benne igazolását és eszmei alapját. Ezt készítette elő 

Jansenius régi barátja, Saint-Cyran. 

 Saint-Cyran kezdettől fogva a hitelvek gyakorlati megvalósításának 

problémáival foglalkozott. Még az 1620-as évek elején megismerkedett Pierre 

Bérulle-lel (1575–1629), aki a római Néri Fülöp példáját követve megalapította 

az oratoriánusok franciaországi rendjét. Az Oratorium valójában inkább papok 

önkéntes szövetségét jelentette, akik különösen szívükön viselték 

szolgálatukból adódó kötelességeiket és a szokásosnál nagyobb terheket (mind 

fizikai, mind spirituális értelemben) vállaltak. Közösségben működtek, fő 

tevékenységük az igehirdetés és a tanítás volt; tekintettel a világ változó 

körülményeire és a védtelenné, kiszolgáltatottá vált rétegekre. Közösségük 

különbözött a monasztikus rendekétől, nyitott és kötetlenebb volt; fogadalmat 

nem tettek. A külső kötöttségeknél hatékonyabbnak bizonyult az önkéntes 

vállalás: Bérulle eszménye szerint a cél az ősegyház ideái szerint működő 

papság megvalósítása. Az engedelmesség, a szelídség és a megfelelő 

műveltség mindehhez elengedhetetlen feltétel volt. 

 A mozgalom igen vonzó és működőképes lett, különösen, ha figyelembe 

vesszük, hogy Bérulle kezdeményezése volt az egyetlen reguláris papi 

mozgalom. A katolikus megújulás számtalan lelki közösséget, mozgalmat és 

irányzatot hozott létre Európa-szerte. (Ilyen új típusú rendnek tekinthető a 

Jézus Társasága is.)  

 Saint-Cyranra nagy hatást gyakorolt Bérulle személye és az Oratorium 

működése. Bérulle is erősítette benne az egyházatyák hagyományának 

követését, valamint meggyőződését az attritio (megbánás) elégtelenségéről a 

bűnbocsánat kegyelméhez.8 A derűs Bérulle-lel szemben azonban Saint-Cyran 

ideálja az ember hivatásáról igen komor modell: Isten előtti teljes alázat, 

halálig tartó vezeklés. 

 A döntő fordulat az volt, amikor Saint-Cyran barátságot kötött Robert 

Arnauld D’Andilly-val (1588–1674), a kiterjedt Arnauld-család egyik tagjával, 

aki kapcsolatot teremtett közte és a Párizs környéki Port–Royal kolostor között, 

valamint bevezette a főnemesi társaságokba is. Robert Arnauld D’Andilly 

                                                           
8 Az attritio ugyanis – teológiai értelemben – nem feltétlenül jelent teljes szívbeli töredelmet, 
ami a bűnbocsánat feltétele. 



 10

teljesen meghódolt Saint-Cyran eszméi előtt, és az ő támogatása teremtett 

lehetőséget a janzenizmus mozgalommá válásához. 

 Így kapcsolódott össze a janzenizmus története a Port–Royal kolostor 

történetével; és ezen a ponton meg kell jegyeznünk, hogy a témánkra 

vonatkozó szakirodalom éppen a Port–Royalra koncentrálódó kutatásokban a 

legbőségesebb.9 Ezért itt csupán a leglényegesebb tényeket foglaljuk össze. 

 Az Arnauld-család a reformáció idején hugenotta lett, de a Szent 

Bertalan-éji események után rekatolizált. A családban szinte hagyományként 

öröklődött a jezsuiták gyűlölete, a befolyásos, közéleti Arnauld-k minden 

alkalmat megragadtak, hogy a rend működését visszaszorítsák. A 17. század 

elején tíz Arnauld–testvér élt Párizsban, akik közül az idők során hat leány, az 

édesanya, majd öt unoka lett az 1204-ben alapított cisztercita Port–Royal 

apácája; ugyanott a család három férfitagja önkéntes vezeklő; ezenkívül egy 

püspök és egy pap is kikerült soraik közül. 

 Port–Royal apátnője Angélique Arnauld volt, aki – valójában 

törvénytelenül, de a korban nem egyedülálló módon – gyermekfejjel, 11 évesen 

lett apátnő 1602-ben. (Előzőleg a maubuisson-i kolostorban nevelkedett.) A 

kolostor a szétzilálódás minden tünetét mutatta; elhanyagoltság, közöny, 

tudatlanság és lustaság jellemezte. A látogatók korlátozás nélkül jöhettek–

mehettek. A nagy fordulat Angélique Arnauld (1591–1661) megtérésével 

következett be, 1608-ban, egy kapucinus szerzetes prédikációja nyomán. 

Angélique ezt követően szigorú intézkedésekkel állította helyre a rendet: a 

regula minden pontjának érvényt szerzett, megvonta a kedvezményeket, teljes 

klauzúrát vezetett be, kemény penitenciákat tartott, és célul tűzte ki a hit 

ismeretében való gyarapodást – ennek érdekében szívesen látott ismert 

prédikátorokat, tapasztalt lelkivezetőket. 

 A reform meglepő sikertörténetté vált: Port–Royal hírnévre tett szert, 

növekedett a novíciátusra jelentkezők száma, más kolostorok is követni 

                                                           
9 A Port–Royal szakirodalmára vonatkozó egyik legalaposabb és viszonylag új bibliográfia a 
Die Philosophie des 17. Jahrhunderts második kötetében található (Frankreich und 
Niederlande. Hrsg. Von Jean-Pierre Schobinger. Basel, Schwabe & Co. Verl., 1993) 571–583 
pp. – A régebbi szakirodalomról és forráskiadványokról önálló bibliográfiák is megjelentek; az 
újabb kutatások eredményeiről a Chroniques de Port–Royal folyamatosan megjelenő kötetei 
tudósítanak. Összefoglalásomban főképpen erre a sorozatra és Françoise HILDESHEIMER, Jean 
LAPORTE, Jean ORCIBAL műveire támaszkodtam. 



 11

kezdték Angélique anya példáját, sőt segítségül hívták nehéz esetekben. 

Angélique kapcsolatban állt François de Sales püspökkel (Szalézi Szent 

Ferenc, 1567–1622), akire rábízta Port–Royal lelki irányítását, de ismerte 

Pierre Bérulle-t is, 1622-től kezdődően pedig folyamatos levelezésben állt 

Saint-Cyrannal (akire testvére, Robert hívta fel figyelmét). 

 1625-ben a zárda, amely Versailles irányában kb. 30 km-re helyezkedett 

el Párizstól, beköltözött a fővárosba, a Saint-Jacques negyedbe. Megmaradt 

azonban a vidéki épületcsoport is, amely megkülönböztetésül a Port–Royal des 

Champs nevet viselte. 

 1627-ben Agnès Arnauld (1593–1671), szintén Port–Royal apácája, 

összeállított egy meditációt Chapelet secret címmel, az Oltáriszentség 

imádására. A Sorbonne hittudósai azonban elítélték a művet; Saint-Cyran 

viszont teológiai cáfolattal kelt Port–Royal védelmére, amelyet aláírtak 

Louvain teológusai is – köztük Cornelius Jansenius. Az eset szorosabbra vonta 

a kapcsolatot Saint-Cyran és a Port–Royal között. 1635-ben ő lett a zárda 

gyóntatója és lelki vezetője. 

 Ebben az időben Saint-Cyran személye és működése körül már 

megoszlottak a vélemények. 1633-ban – igaz, névtelenül – kiadott egy könyvet 

Petrus Aurelius címmel. A mű a pápa primátusával szemben a püspökök 

testületének irányító szerepe mellett érvelt, azzal a fenntartással, hogy bármely 

halálos bűn azonnal megszünteti a püspök papi hatalmát és a legegyszerűbb 

hívő felette áll. A szerző személye természetesen nyílt titok volt; a 

névtelenségnek köszönhetően azonban csupán a könyvet koboztatták el. 

 Saint-Cyran és Angélique anya eszménye találkozott a hitélet 

gyakorlatának kérdésében. A zárda légköre komorabbá vált, aggályos 

megszentelődés-vágy uralkodott el. Minden nap új harcra szólította a nővéreket 

a bűnös emberi természet ellen. Az ember kárhozatra méltó, Istentől elszakadt 

lény. Kegyelem nélkül hiábavaló minden erőfeszítése. Az élet a méltatlanság 

kínzó tudatában, Isten félelmében, kemény vezeklésben telt. A legfeltűnőbb 

változás az volt, hogy Saint-Cyran hatályba helyezte a szentségektől való 

eltiltás gyakorlatát – nehogy bárki is méltatlanul vegye az Úr testét. 



 12

 Ez a szokatlanul kemény rendszer szemet szúrt a kolostor elöljáróinak is 

a hivatalos vizitációk során. Mégis belső ügy maradt volna, ha Saint-Cyran – 

hívein keresztül – nem kerül összeütközésbe Richelieu bíborossal.  

 Már Robert Arnauld D’Andilly megtérése is azt jelentette, hogy egy 

művelt udvari ember, aki korábban diplomáciai szolgálatokat látott el, hátat 

fordított a világnak és élete hátralevő részében kegyes olvasmányokat és 

teológiai értekezéseket fordított franciára Port–Royal des Champs 

magányában. Amikor azonban Antoine Le Maître10 (1608–1658), Isaac Le 

Maître és Catherine Arnauld fia is követte özvegy édesanyját és családja 

számos tagját Port–Royal falai mögé, ez a tett még inkább felingerelte a 

bíborost. Le Maître fényes világi pályát futott be: híres ügyvéd volt, fiatal kora 

ellenére a legfelsőbb bíróság tagja – mint Richelieu pártfogoltja. 

Természetesen a nagyhatalmú miniszternek tervei voltak védencével, s ezek 

mind meghiúsultak, amikor 1637-ben Le Maître Saint-Cyran kitartó 

buzdítására (1628 óta álltak kapcsolatban), valamint egy boldogtalan szerelem 

és két megrázó családi haláleset hatására megtért. Megtérése teljes fordulatot 

jelentett: a világ értékeivel szakított, kizárólag Isten szolgálatában, 

bűnbánatban kívánt élni. Minderről nyílt levélben értesítette Pierre Séguier 

kancellárt, bejelentve lemondását valamennyi hivataláról. 1638-ben 

testvérével, Isaac-Louis-szal együtt vonult vissza Port–Royal-ba, ahol teológiai 

és hebraisztikai tanulmányokat folytatott. (Antoine Le Maître megtérése nem 

nélkülözi a párhuzamokat Augustinus megtérésével, emlékirataiban erre ő 

maga is rámutat.) Önálló teológiai munkássága során megírta Clairvaux-i Szent 

Bernát és Szent Krizosztom életrajzát, a karitatív egyházi szolgálat történetét, 

résztvett a vitairodalomban (válaszokat, replikákat és apológiákat írt elsősorban 

Saint-Cyran, Pascal és a port–royal-i közösség védelmében), továbbá dolgozott 

a Biblia-fordítás nagy munkájában is (Nouveau Testament de Mons) és egyike 

lett azoknak, akik Pascalt segítették a Lettres provinciales megszövegezésében. 

Emlékiratai nemcsak megtérésének, hanem a janzenizmus korai szakaszának is 

fontos forrása, akárcsak levelezése. 

 Példája nyomán kezdett benépesülni Port–Royal des Champs: a közélet 

hírességei, megbecsült szakemberek, tudósok éreztek hivatást arra, hogy 



 13

megtagadva bűnös világi pályájukat, önkéntes vezeklésben alkossanak 

közösséget, amelyben tudásukat szolgálatként ajánlhatják fel. Életmódjuk 

nagyon hasonló volt a szerzetesekéhez, de nem voltak klerikusok, semmilyen 

szál nem fűzte őket az egyház hivatalos szervezetéhez; teljesen szabadon 

választották a magányt és a szolgálatot. Ők lettek a Port–Royal „remetéi”, vagy 

„vezeklő urai” – másképpen les solitaires, a „magányosok”. Idejüket 

lelkigyakorlatok, tudományos kutatások, a tanítás és a kétkezi munka 

megszabott rendje töltötte ki. 

 Richelieu Le Maître döntését személyes sértésnek vette. S minthogy 

Saint-Cyran működését amúgy sem nézte jó szemmel (különösen az apát 

tagadhatatlan meggyőző ereje, az emberekre gyakorolt hatása nyugtalanította); 

elfogatta és Vincennes várbörtönébe záratta 1638 májusában. (Pontosan ekkor 

fejezte be az Augustinust és esett halálos betegségébe Jansenius.) A vád Saint-

Cyran ellen készen állt: veszélyes tanítást hirdet és gyakorol a bűnbánat 

szentségét illetően.  

 Saint-Cyran Richelieu életében nem hagyhatta el börtönét. Ott értesült 

barátja haláláról, ott olvasta el a nagy művet Augustinus teológiájáról. 

Fogvatartásának körülményei a kezdeti szigor után enyhültek, olyannyira, hogy 

levelezés útján folytathatta lelkigondozói tevékenységét, Port–Royal szellemi 

irányítását. Az Augustinus kötelező olvasmány lett, és Saint-Cyran megérhette, 

hogy szilárd közösség formálódott az általa hirdetett elvek és példák nyomán. 

1642-ben (Richelieu halála után) visszanyerte szabadságát, de rövidesen 

elhunyt börtönévei során szerzett betegségében. 

 Ekkorra már Port–Royal joggal tekinthető a janzenista mozgalom 

központjának. 1637-ben nyitották meg a Port–Royal elemi iskoláját (Petites 

Ecoles de Port–Royal), külön kisfiúknak és kislányoknak is. Az Oratorium 

példája nyújtott mintát arra, hogy a gyermekek nevelése megalapozhatja egy 

lelki közösség jövőjét. A „kis iskolák” saját tankönyvekkel, saját tanárokkal, 

saját közösségükben alakították ki rendszerüket. Nemcsak a gyermekek, hanem 

a szüleik is Port–Royal barátaivá váltak. 

 Kétségtelen, hogy Port–Royal gyermeknevelését meghatározta az az 

alapelv, hogy az ember születésénél fogva bűnös lény, a fő cél tehát a megtérés 
                                                                                                                                                                                     

10 Névváltozat: Le Maistre. 



 14

és a szüntelen harc a bűnös hajlandóság ellen. Ezt szolgálta az állandó, szigorú 

felügyelet, a világtól való elzártság, a gondosan megszűrt tananyag. Mégis, 

érdekes paradoxonként, Port–Royal pedagógiája maradandó értékeket és 

működése idején (1660-ig folyhatott a tanítás) nagy hírnevet szerzett: 

kislétszámú osztályokat szerveztek, figyelembe vették a gyermekek eltérő 

személyiségét, szeretettel foglalkoztak velük és a tananyag igazi megértésére 

helyezték a hangsúlyt – mindezt egy olyan korban, amikor a gyermekek sorsa 

és helyzete általában nem volt irigylésre méltó, és fel sem merült a speciális 

bánásmód gondolata. A francia nyelv- és stílustanításra kiemelten ügyeltek. 

Egészen kiváló volt a matematika és a logika oktatása (ebben alkalmazták 

Descartes eredményeit; saját tankönyvük – L’Art de penser, más címen 

Logique de Port–Royal, 1662 – hosszú ideig használatban maradt). Az iskola 

sok hívet szerzett a mozgalomnak, leghíresebb neveltjük Jean Racine (1639–

1699) volt.11 

 Az iskola mellett gyarapodott Port–Royal des Champs önkéntes 

vezeklőinek a száma is, akik közül kimagaslik Saint-Cyran művének folytatója, 

szellemi örököse: Antoine Arnauld, „le Grand” (1612–1694). Antoine Arnauld 

Saint-Cyran hatására választotta a teológiát a Sorbonne-on a jogi pálya helyett; 

– 1635-ben védte meg baccalaureatusi tézisét – de 1638-as megtéréséig 

kételyek és fenntartások gyötörték. (1641-ben megszerezte a teológiai doktori 

fokozatot is.) Megtérése után ő lett a janzenista mozgalom lelke. 1643-ban 

publikálta nagy feltűnést keltő művét, a Traité de la fréquente communion c. 

értekezést. Az inspiráló tényező egy valóban megtörtént eset volt, egy 

nézeteltérés, amely egy buzgó grófné, egy janzenista hercegnő és egy 

engedékeny lelkiatya között robbant ki; de maga az eset csakhamar mellékessé 

vált a probléma mellett: valóban a lélek javára válik-e a gyakori áldozás? És ha 

igen, akkor milyen jellegű és mélységű előkészület szükséges hozzá? Milyen 

nehézségekkel kell számolnia a gondos lelkivezetőnek? E kérdések eldöntésére 

írta Arnauld fent említett művét, amelyet nemcsak papi segédletül szánt, hanem 

népszerűsíteni kívánta az Augustinus-on és Saint-Cyran gyakorlatán alapuló 

                                                           
11 A Port–Royal-i iskoláról magyarul bővebben ld. FINÁCZY Ernő: Az újkori nevelés története 
(1600–1800), Bp. 1927. pp. 52–60. (Bibliográfiával.) – F. DELFORGE: Les petites écoles de 
Port–Royal, 1637–1660. Paris, 1985. 



 15

janzenista álláspontot is. Az Augustinus nehéz tartalma és latinsága gátolta, 

hogy a könyv a legműveltebb olvasók körén túljusson; de a Fréquente 

communion elegáns, könnyed stílusa és vonzó formája révén valóban 

tömegolvasmány lett (természetesen 17. századi értelemben). 

 A Fréquente communion üzenete egyszerű: nincs annál jobb dolog, mint 

ha minél gyakrabban magunkhoz vehetjük az Úr testét; de ezt komoly 

felkészülésnek kell megelőznie. A legfontosabb feltétel a megtértség ténye: a 

teljes szívbeli töredelmet követő újjászületés, amelynek szükségszerű 

következménye, hogy a hívő szakít a világ hívságaival és azontúl csak Istennek 

él. A megtérés hosszú folyamat, fokozatosan teljesedik ki, ezért szükséges az 

állandó önvizsgálat és a szigorú penitencia. 

 A könyvet papok, püspökök üdvözölték lelkesen; laikus tábora támadt 

(kimutathatóan csökkenni kezdett az áldozók száma a párizsi templomokban) – 

ugyanakkor megkezdődött az irányzat ellenzőinek szerveződése és tiltakozása 

is. 

 Ettől kezdve a janzenizmus története három síkon bonyolódik: 

megindulnak a viták, a polémiák, amelyek szószékeken, előkelő szalonokban, 

könyvek és röpiratok, pápai bullák lapjain zajlanak – a kontroverzia idővel 

egyre inkább egyházpolitikai és politikai irányba tolódik el. Másfelől 

folytatódik a janzenizmus belső fejlődése, intellektuális kibontakozása. Végül, 

ahogyan ez szinte törvényszerű, megjelennek a szektás vonások is: rajongók, 

csodavárók, fanatikusok csoportja. 

 A janzenizmus ellenzői helytelenítették a túlságosan szigorú 

követelményeket, amelyeket az irányzat képviselői a hívekkel szemben 

támasztottak; Jansenius könyvének teológiai felfogását gyanúsan protestáns 

jellegűnek találták; végül veszedelmesnek ítélték a janzenistákra jellemző 

individuális kegyességet, a dogmák vitatását, az egyház bírálatát. Eleinte 

azonban a janzenistáknak komoly támaszaik voltak egyházi és világi körökben 

egyaránt. Szigorú felfogásuk nemhogy elrettentő, de vonzó hatást gyakorolt az 

emberekre. Richelieu utóda, a pályája kezdetén álló Mazarin bíboros sem 

mutatott hajlandóságot arra, hogy dogmatikai kérdések miatt bonyolódjon 

kétes kimenetelű harcba a francia püspökökkel és a Szentszékkel. 



 16

 Csupán a Sorbonne kívánt határozottan fellépni. 1649. július 1-én 

Nicolas Cornet, a Sorbonne szindikusa a teológiai kar elé terjesztett 

felülvizsgálat céljából hét tételt Cornelius Jansenius és Antoine Arnauld 

műveiből. Ez a vita nem járt eredménnyel, röviddel később azonban 

(elsősorban Vincent de Paul [Páli Szent Vince] befolyására) a vizsgálat 

Jansenius könyvére összpontosult. A francia püspökök zsinata öt tételt 

szövegezett meg az Augustinus állításai alapján, s ezeket továbbították 

Rómába, hogy a pápa tegye tüzetes vizsgálat tárgyává. 

 Az elhíresült öt tétel (les cinq propositions) ismertebbé vált, mint bármi 

más; idézésük nem maradhat el egyetlen olyan műből sem, amely a 

janzenizmussal foglalkozik. Noha egy kivétellel az öt tétel nem idézet az 

Augustinusból, csupán tartalmi kompiláció; abban mégis meglehetős egyetértés 

alakult ki, hogy a mű szellemiségét kifejezik. A vita ezentúl akörül forog, hogy 

mindezt hogyan kell értelmezni. 

Az öt tétel a következő: 

 

1. Aliqua Dei praecepta hominibus iustis, volentibus et conantibus, secundum 

praesentes quas habent vires sunt impossibilia, deest quoque illis gratia qua 

possibilia fiant. 

(Isten egyes parancsai az igaz emberek számára is teljesíthetetlenek a saját 

erejükből, bármennyire akarnák és törekednének rá, mert hiányzik az a 

kegyelem, amely ezt lehetségessé tenné.) 

2. Interiori gratiae in statu naturae lapsae nunquam resistitur. 

(A bukott természeti állapotban a belső kegyelemnek sohasem lehet ellenállni.) 

3. Ad merendum et demerendum in statu naturae lapsae, non requiritur in 

homine libertas a necessitate, sed sufficit libertas a coactione. 

(A bukott természeti állapotban az [üdvösségre] érdemessé vagy érdemtelenné 

váláshoz nem a belső szükségektől független, hanem a külső kényszertől 

mentes szabadság kell.) 

4. Semipelagiani admittebant, praevenientis gratiae interioris necessitatem ad 

singulos actus, etiam ad initium fidei, et in hoc erant haeretici, quod vellent 

eam gratiam talem esse, cui posset humana voluntas resistere vel obtemperare. 



 17

(A szemi-pelagianusok tanítják a megelőző belső kegyelem szükségességét 

minden egyes cselekedethez, a hit kezdetéhez is; de abban eretnekek, hogy 

szerintük ez a kegyelem olyan, hogy az ember szabadon engedelmeskedhet 

neki, vagy ellene állhat.) 

5. Semi-pelagianum est dicere, Christum pro omnibus omnino hominibus 

mortuum esse, aut sanguinem fudisse. 

(Szemi-pelagianizmus azt állítani, hogy Krisztus minden emberért 

egyetemlegesen halt meg vagy ontotta vérét.) 

 

 Nem véletlen, hogy az öt tételt általában a latin eredetivel együtt idézik; 

meglehetősen nehézkes propozíciók, amelyek teológiai ismeretek nélkül (és 

szövegkörnyezetükből kiragadva) homályosak maradnak. X. Ince pápa külön 

bizottság elé utalta a pontok megvizsgálását, és a bizottság sokáig megosztott 

volt. 1653 elején jelent meg a pápa Cum occasione kezdetű bullája, elítélve és 

kárhoztatva mind az öt tételt. A bulla 1653 nyarán Franciaországban is 

érvénybe lépett. 

 Az új idők jeleként azonban tiszteletteljes meghódolás helyett élénk vita 

bontakozott ki – országos méretekben tárgyalták az öt tételt, a kegyelem 

mibenlétét, Jansenius könyvét és a teológiai irányzatok tapintható 

különbözőségét. A bullával szemben az volt a legfőbb ellenérv, hogy az öt tétel 

közül négyről állítható: eleve az elítélés prejudíciumával lett megfogalmazva – 

így nem fejezik ki Jansenius mondanivalójának igazi szándékát; az egyetlen 

korrekt tétel pedig értelmezhető az egyház által képviselt értelemben is. Ez a 

hermeneutikai vita sokáig elhúzódott. 

 A fárasztó nyilatkozatháborúnak a legfontosabb következménye az lett, 

hogy a janzenista mozgalom egy évtized alatt országos méretűvé növekedett. 

Tanulságos áttekintenünk tevékenységük egyes eredményeit. 

 Port–Royal des Champs magányosai közé számos kiváló ember 

csatlakozott. A már említett Robert Arnauld D’Andilly Szent Ágoston és 

Avilai Szent Terézia műveit fordította franciára. Lefordította Jansenius egyik 

kisebb művét, a címében is kifejező Discours de la reformation de l’homme 

intérieur-t. Ő rendezte sajtó alá első ízben Saint-Cyran pasztorális levelezését – 



 18

ez 1645-ben jelent meg Lettres chrétiennes címmel; később kibővítve többször 

kiadták. 

 Az eredetileg orvos Jean Hamon (1618–1687) Port–Royal vezeklőjeként 

szintén irodalmi munkásságot folytatott. Kifejező, szép stílusát elismeréssel 

emlegették kortársai, de művei csak később jelentek meg nyomtatásban. A 

Traités et oeuvres de piété öt kötete 1687-ben; a Lettres et opuscules és a Port–

Royal világát dicsérő De la solitude 1734-ben. 

 Claude Lancelot (1615–1673) – Saint-Cyran egykori titkára – humanista 

műveltségéről volt híres. Teológiai tanulmányait Párizsban végezte, és 1637-

ben ismerkedett meg Saint-Cyran-nal. 1638-ban maga is Port–Royal remetéje 

lett (az elsők közé tartozott), tudását az iskola szolgálatába állította. Részt vett 

a tanításban, tankönyveket szerkesztett és 1663-70 között megírta Saint-Cyran 

életrajzát Mémoires touchant la vie de Saint-Cyran címmel (megjelent 1738-

ban).12 

 A század közepén Port–Royal-ban tartózkodott már Pierre Nicole13 

(1625–1695) is, aki egy chartres-i jogászcsaládból származott és Párizsban 

szerezte meg magiszteri fokozatát a bölcsésztudományokból. Ezután teológiai 

stúdiumokat folytatott, és őt is Augustinus mélyebb tanulmányozása vonzotta  

– baccalaureatusi tézise a kegyelem tárgyában készült. Jansenius műve azonnal 

a janzenisták táborába hívta el, és a sorbonne-i karriert cserélte fel Port–Royal 

petites écoles-jával, ahol nevelőtanár lett. Hatalmas munkássága a következő 

évtizedekben bontakozott ki. Az ő neveltje volt Jean Racine, aki 

szükségszerűen konfrontálódott Port–Royal elveivel  – Nicole művei nem 

hagynak kétséget afelől, hogy ellenezte a művészeteket, a színházat 

különösen14. (A konfliktus ellenére Racine maradandó emléket állított 

iskolájának és Port–Royal tiszteletét is fiára hagyományozta. Műveinek 

legfőbb témája, a szenvedély és az erkölcsi kötelesség drámája jól tükrözi a 

janzenista univerzumot.) 

                                                           
12 Louis COGNET: Claude Lancelot Solitaire de Port-Royal, Paris 1951. 
13 A kontroverziák során számos álnevet is használt: Barthélemy; Damvilliers; Guilhelmus 
Wendrockius. 
14 Az 1664-65-ben írt Lettres imaginaires c. művében nyíltan vitába szállt a divatos regény- és 
drámaíróval, Jean Desmarets de Saint-Sorlin-nel. Az 1667-ben megjelent Traité de la Comédie 
pedig már teoretikus igénnyel utasítja vissza a szerinte pusztán emberi érzelmekre, indulatokra 
ható (és nem Isten dicsőségére szolgáló) műfajt. Így elutasítja Corneille életművét is. 



 19

 Port–Royal-ban minden téren szigorúan vették az elveket: Angélique 

anya sajátkezűleg távolította el a túlságosan hivalkodónak ítélt képeket és 

egyéb díszeket; a Port–Royal-i irodalmi alkotások a szerző nevének 

feltüntetése nélkül jelentek meg (de általában kollektív alkotások voltak). 

 Port–Royal szellemi irányítója ebben az időben Antoine Arnauld volt, aki 

– miután a Sorbonne-ról kitiltották – 1648-ban Port–Royal de Champs-ba 

távozott. Fáradhatatlanul ontotta írásait, melyeknek legnagyobb része 

polemikus jellegű, az irányzatot védelmező anyag, de vannak nagyobb 

terjedelmű, egy-egy teológiai kérdésre koncentráló alkotásai is (pl. a Nicole-lal 

közösen írt La Perpétuité de la foi de l’Eglise catholique touchant l’eucharistie 

/1664/ a janzenisták és a kálvinisták közötti különbségeket igyekszik 

megvilágítani, középpontba állítva az átlényegülés tanát). Antoine Arnauld 

összes műveit 1775–83 között adták ki – 43 vaskos kötetben. A 320 címből 

álló életművet a teológiai tárgyúakat nem számítva (!) három csoportba sorolva 

lehet áttekinteni: elkülöníthetünk matematikai és természettudományi tárgyú 

munkákat (foglalkozott többek között Euklidész geometriájával és 

asztronómiával); a „Logique ou l’art de penser” tárgykörébe tartozó metodikai 

műveket – ebben végső soron az ismeretelmélet foglalkoztatta – és végül a 

harmadik csoportba tartoznak egyéb filozófiai tárgyú írásai. Ez utóbbiak 

például Mersenne, Descartes, Malebranche műveire reflektálnak, és Arnauld a 

filozófiai racionalizmus jelentős bírálójának bizonyul. 

 Arnauld hihetetlen munkabírása legendás volt; Sainte-Beuve nyomán vált 

ismertté az az eset, amikor a kimerült Pierre Nicole egy kis pihenőt kért 

Arnauld-tól. „Fáradtság!” – kiáltott fel Arnauld, – „hiszen az örökkévalóságban 

majd eleget pihenhetünk!” 

 Az idő távlatából mégis úgy tűnik, hogy Arnauld munkásságának csak 

aktuális hatása volt. A kortársak kiemelik személyes varázsát, prédikációinak 

megelevenítő erejét. Ennek alapján hasonlíthatott Saint-Cyranhoz. Írásai 

viszont nehézkesek, doktrinerek. Hajlíthatatlansága, makacssága szerepet 

játszhatott a janzenizmus körül folyó harc ismételt fellobbanásában. 

(Előfordult, hogy főrangú emberektől megtagadta a feloldozást, bár ilyenkor 

részletesen indokolta is döntését.) 1656-ban már az ő műveiből származó 



 20

tételeket ítél eretneknek a Sorbonne bizottsága; nevét törlik a doktorok 

névsorából is. 

 Időközben a janzenizmus átlépte Franciaország határait, és kedvező 

fogadtatásra talált Németalföldön, ahol Cornelius Jansenius emléke még nem 

halványult el. 

 A pápai bulla ellenére nem csillapodott a vita Jansenius műve körül (a 

janzenisták elfogadták, hogy az öt tétel eretnekség; de tagadták, hogy 

Janseniusnál ezek megtalálhatóak lennének ilyen értelemben); Antoine 

Arnauld pedig el volt tiltva a nyilvánosságtól. Ekkor lépett a színre a 

janzenizmus történetének legragyogóbb alakja, Blaise Pascal (1623–1662). 

 Nem túlzás azt állítanunk, hogy ha Cornelius Jansenius személyében az 

irányzat teológiai–dogmatikai megalapozóját látjuk; Saint-Cyran és Antoine 

Arnauld nevéhez a mozgalom megszervezését és kiszélesítését kötjük; akkor 

Blaise Pascal filozófiai műve a janzenizmus hosszútávú hatásának záloga. 

Pascal élő olvasmány maradt napjainkig, és elkötelezettsége ellenére nem 

egysíkú irodalom. 

 Blaise Pascal ismert természettudományi eredményei is rendkívüliek. Új 

utakat nyitott a projektív geometriában, foglalkozott számelmélettel, 

valószínűségszámítással, definiálta a teljes indukció módszerét, megalapozta a 

differenciál- és integrálszámítást. Fizikai munkássága a folyadékok és a levegő 

törvényeinek megállapítására irányult. Rövid életébe – amelyet mindvégig 

krónikus betegségek kísértek – egyaránt belefért egy kiemelkedő tudós és 

vallásfilozófus munkássága. 

 A szakirodalom beszél Pascal megtérés–élményéről. Családjának 

hitbuzgalma szokványosnak volt nevezhető egészen 1646-ig, amikor a 

családfenntartó édesapa, Étienne Pascal (felesége korábban meghalt, és ő nem 

házasodott meg újból) súlyos balesetet szenvedett. Két elkötelezett janzenista 

segített rajta és gyermekein; emellett bizonyságtétellel és lelki olvasmányokkal 

is szolgáltak. A család szinte testületileg tért meg. Pascal kedves húga, 

Jacqueline 1652-ben belépett Port–Royal apácái közé.15 Madame Périer, Pascal 

                                                           
15 Azért nem korábban, mert nem akarta magára hagyni édesapját. – A művelt és tehetséges 
Jacqueline Pascal (Sainte-Euphémie nővér, 1625–1661) nagy hatással volt bátyjára. Megtérése 
előtt verseket, színműveket írt; apácaként tehetségét Port–Royal szolgálatára fordította. 
Tanított, idővel a novíciák elöljárója lett, és harcosan kiállt a janzenizmus védelmében. 



 21

másik nővére, családos asszonyként nem követhette Jacqueline példáját, de ő is 

a mozgalom odaadó híve lett.16 Kislányát Port–Royal iskolájába küldte, ahol 

Jacqueline tanított.17 

 A fellángoló buzgóság Pascalt sem hagyta érintetlenül, ő azonban, noha 

elismerte, hogy testvérei a jobbik részt választották, vonakodott a teljes, 

következetes megtéréstől (ahogyan azt a janzenisták értelmezték). De fel kellett 

ismernie – erről Jacqueline ostorozó levelei is gondoskodtak – hogy a megtérés 

teljes, fenntartások nélküli odaadást jelent Istennek. Talán ez elől menekülve 

merült el a párizsi szórakozásokban (ha igaz); egészen 1654 november 23-ának 

„tüzes éjszakájáig” (nuit de feu), amikor – egy jákobi Isten-élmény után – 

megtérése teljessé vált. Ezen az éjszakán írta a híres Mémorial-t, amelyben a 

szavak küszködve próbálják rögzíteni a csodát. Csatlakozott Port–Royal 

magányosaihoz, bár nem tartózkodott állandó jelleggel Port–Royal des 

Champs-ban, fenntartott egy külön kis házat. 

 Lelkivezetője és jó barátja Isaac–Louis Le Maîstre (1613–1684) volt, aki 

– miután megtért, majd a „magányosok” között vezekelt és tanult – felszentelt 

papként 1649 óta tevékenykedett Port–Royal-ban.18 

 1656 elején, amikor a janzenisták elleni fellépés erősödött Párizsban és 

Antoine Arnauld-nak nem volt tanácsos személyesen fellépnie, Port–Royal 

elitje Pascalt kérte fel a mozgalom megvédésére. Ennek eredményeként írta 

Pascal 1656–57 folyamán a Vidéki Leveleket (a gyűjteményes kiadás címe: 

Lettres de Louis de Montalte /Pascal álneve/ a un Provincial de ses amis et aux 
                                                                                                                                                                                     

Műveinek gyűjteményes kiadása (nővére írásaival együtt): Lettres, opuscules et mémoires de 
Mme Périer et de Jacqueline soeurs de Pascal, Paris, Faugere, 1845. 
16 Madame Périer, Françoise–Gilberte Pascal (1620–1687) megírta öccse életrajzát Vie de 
Blaise Pascal címmel, amelyet a francia kiadások korábban a Pensées mellé illesztettek. Ez a 
legfontosabb forrás Pascal életéről, de adatait a kutatás fenntartással kezeli a szerző elfogult 
rajongása miatt. Magyar nyelven megjelent: Blaise PASCAL: A korai keresztények összevetése a 
mai keresztényekkel és egyéb kisebb művek, közöttük nővére, Madame Gilberte PÉRIER 
Fivérem, Blaise Pascal című életrajzi írása, Felsőörs, Aeternitas, 2005. Madame Périer megírta 
Jacqueline életrajzát is (Vie de la soeur Jacqueline de Sainte-Euphémie). 
17 Ezzel a kislánnyal, Marguérite Périer-vel történt meg 1656 március 24-én Port–Royal első 
csodája, az ún. Szent Tövis–csoda (le miracle de la Sainte–Épine). A lányka bal szemén 
gennyes tályog keletkezett, amely egyre súlyosbodott, s végül a Port–Royalban őrzött egyik 
szent ereklye – Krisztus töviskoronájának egyik tüskéje – érintése nyomán gyógyult meg. Ez 
volt az első jele annak, hogy a janzenizmusnak lesz misztikus irányvonala is. 
18 Isaac–Louis Le Maîstre (leggyakoribb névváltozata: Le Maîstre de Sacy vagy de Saci [az 
Isaac anagrammája] is Catherine Arnauld fia, Antoine Le Maître legfiatalabb öccse. Pascallal 
való mély barátságáról tanúskodik az Entretien avec M. de Sacy címen fennmaradt töredék 



 22

R.R.P.P. Jésuites sur la morale et la politique de ces Peres – röviden Les 

Provinciales vagy Lettres Provinciales). 

 A tizennyolc levél egyenként készült és jelent meg 1656 januárja és 1657 

áprilisa között. Céljuk az volt, hogy érthető és élvezetes formában 

tájékoztassák a közvéleményt a janzenizmus körüli vitákról – természetesen a 

mozgalom érdekében – sőt ezen túllépve, az ötödik levéltől kezdődően már a 

jezsuiták erkölcstana a célpont. 

 Pascal a kazuista morálteológia fő tételeire összpontosította támadását: 

elemzi a probabilizmus elvét és következményeit, az intentio–elv torzulásait, a 

restrictio mentalis erkölcsi tarthatatlanságát, a bűnbánat szentsége körüli 

könnyítések veszélyességét.19 Mindez úgy valósult meg, hogy a leveleknek 

nincs teológiai traktátus–jellege; a fikció szerint egy jámbor fiatalember számol 

be barátjának azokról a beszélgetésekről, amelyeket a hit kérdéseiről 

különböző felfogású emberekkel folytat. A leíró részekkel szemben többségben 

vannak a dialógusok, és a levelek összességének sodró dinamikája, iróniája 

adja meg a Vidéki Leveleknek azt a stilisztikai tökélyt, amelynek révén 

magasan a polemikus irodalom egyéb alkotásai fölé emelkedik. 

 A levelek kétségtelenül kegyetlenek: a végsőkig kiélezik a szóban forgó 

tételeket, manipulatív módon is a janzenisták javára billentik a mérleget – de 

mesterművek. Átütő hatásuk révén máig meghatározzák a közvéleményt a 

jezsuitákról (pontosabban a Társaságot dehonesztáló közhelyeket). 

 Mindent összevetve, a Vidéki Levelek keményen képviselte azt az 

álláspontot, hogy a vallás és a hit kérdéseiben semmilyen engedménynek nincs 

helye az emberi gyengeségekkel vagy a világ kívánalmaival szemben. Ez 

sarkalatos pontja a janzenista felfogásnak; ám éppen ez a rigorózus keménység 

volt az, ami hosszú távon kisebbségbe szorította az irányzatot. 

 Itt említjük meg Pascal főművét, a töredékeiben is lenyűgöző Pensées-t. 

Míg a Vidéki Levelek kollektív alkotásnak tekinthető (a szükséges teológiai 

                                                                                                                                                                                     
(magyar fordítása: Beszélgetés Saci úrral, ford. SZÁVAI Nándor, in: Ima az Akropoliszon. Vál., 
szerk. GYERGYAI Albert, Bp. Európa, 1977. pp. 75-93.) 
19 A probabilizmus elve szerint, ha valakinek kételye vagy bizonytalansága van valamely 
hittani kérdésben, megengedhető, ha egy tekintélyes teológus álláspontját fogadja el (akár 
belső meggyőződés nélkül is). – Az intentio–elv szerint egy tett megítélésében a szándék a 
meghatározó. – A restrictio vagy reservatio mentalis az egyéni (elhallgatott) fenntartásokat 
jelenti – ti. ha valaki valamilyen megfontolásból hagyja, vagy előidézi, hogy félreértsék. 



 23

adatokat – a később felhánytorgatott tévedésekkel együtt – Port–Royal 

közössége szállította Pascalnak; ők szabták meg a mű irányvonalát is), a 

Pensées az egyénnek és az egyénről szól. Pascal a keresztény hit apológiáját 

szerette volna megírni, de olyan apológiát, amely nem kínál könnyű utat – a 

legélesebb kételkedő elmét tételezte fel, és azt vezette volna végig az 

intellektussal megragadható állomásokon, a döntő pillanatig, amikor 

nyilvánvalóvá lesz, hogy az ember minden erőfeszítése kevés – és nincs más, 

csak a szeretet Istene. Ez a tervezett apológia, az Une apologie de la religion 

chrétienne, nem készült el, bármennyire szerette volna Pascal; fennmaradtak 

azonban a műhöz készült jegyzetei, amelyeket Pensées címen Port–Royal adott 

ki 1672-ben. 

 Természetesen azóta folyamatosan történnek kísérletek a jegyzetek 

különböző elrendezésére, s bár a Brunschvicg–kiadás standardul szolgál, 

napjainkig történnek kísérletek az apológia–terv pascali szerkezetének 

rekonstruálására.20  

 A Pensées, magyar kiadásokban Gondolatok hatása felmérhetetlen. 

Jellemző módon Pascal nem teremtett iskolát; tulajdonképpen filozófusnak 

vagy teológusnak sem tekinthetjük a szó szaktudományi értelmében. Azt 

kísérelte meg formába önteni, ami a legszemélyesebb tapasztalata és igazsága 

volt; ezzel vált forrásává olvasók generációinak. 

 Pascal lett tehát a janzenizmus legidőtállóbb szerzője, akit mégsem úgy 

ismerünk, mint egy irányzat elkötelezettjét, hanem mint a legeredetibb 

gondolkodók egyikét. Mennyire lényegtelenné vált mára, hogy Pascal a 

legszigorúbb, leghajthatatlanabb janzenisták közé tartozott; hogy mennyire 

elítélte a művészetek minden formáját; hogy elvi kérdés miatt halálos ágyán is 

szakított barátaival. A Gondolatokat ma is olvassák, és a maguk 

töredékességében jelentenek kihívást. 

 Port–Royal ügye körül felgyorsultak az események. Hiába fejtegette 

Pascal tizenhetedik levelében, hogy az öt tételt a janzenisták is elítélik, de azok 

nincsenek benne az Augustinusban; ez pedig olyan ténykérdés (questio facti), 

                                                           
20 Bővebben ld. SZABÓ Ferenc: Jelek az éjszakában; Róma, 1983. pp. 46–49. – A rekonstrukció 
igénye jogos, mert Pascal mindig szigorú tervszerűséggel és logikával dolgozott; a Pensées–
kiadások pedig kivétel nélkül önkényes elvek szerint közlik a jegyzeteket. A kiadásokról ld. 
NAGY József Pascal–fordítását (Gondolatok, Bp. Franklin, 1912. pp. 233–236). 



 24

amelyben tévedés lehetséges, de nem hitbeli döntés – VII. Sándor pápa 1656-

ban kiadta az Ad sacram bullát, amelyben megerősítette, hogy az öt tétel 

Jansenius könyvében benne foglaltatik és Jansenius értelmében ítéli el. 

 Franciaországban az uralmát megkezdő XIV. Lajos határozottan 

szembehelyezkedett a janzenizmussal. Ebben szerepe volt a politikának: a 

janzenisták közül igen sokan részt vettek a Fronde–felkelésben. Széles bázisra 

találtak a jogász- és hivatalnok-értelmiség köreiben is. XIV. Lajos az önállóság 

semmilyen formáját sem pártolta, számára a janzenista mozgalom veszélyes 

ellenzéket és riasztóan szigorú, ellenszenves erkölcsi felfogást jelentett. Vallási 

kérdésekben az uralkodó hivatalosan konzervatív irányvonalat képviselt, így a 

janzenistákban eretnek ellenzéket látott, és engesztelhetetlenül üldözte őket 

egész élete során, amint erről Saint-Simon herceg Emlékiratai is tanúságot 

tesznek.21 

 A pápa és a király közös erőfeszítései révén készült egy Formuláré, 

amely Jansenius tételeit egyértelműen elítélte, s ezt valamennyi egyházi 

személynek és szerzetesnek alá kellett írnia. Természetesen többen 

megtagadták a Formuláré aláírását, és ez szolgáltatott okot a nyílt, erőszakos 

fellépéshez. 

 1660-ban bezárták Port–Royal iskoláját; 1661-ben elkergették Port–

Royal des Champs magányos vezeklőit; 1664-ben több apácát erővel 

áthelyeztek más kolostorba. 1665-ben a párizsi Port–Royal apácáinak ki kellett 

költözniük a megüresedett Port–Royal des Champs-ba. 

 Négy francia püspök (Alet, Angers, Beauvais és Pamiers püspökei) 

következetesen visszautasította a Formuláré aláírását, és ez késleltette a 

mozgalom letörését. (Az angers-i püspök nem volt más, mint Henri Arnauld 

(1597–1692), a nagy Arnauld bátyja.) Időközben VII. Sándor pápa elhunyt, és 

az új pápa, IX. Kelemen a békés megoldások híve volt. Közreműködésével 

létrejött az ún. Pax Clementina – a kelemeni béke időszaka, amely 1669-től 

1679-ig tartott. 

 Antoine Arnauld-t a Sorbonne nem rehabilitálta, de egyébként az 

üldözések megszűntek és a janzenisták ismét szabadon tevékenykedhettek. 

                                                           
21 Saint-Simon herceg Emlékiratai. Vál., ford. utószó és jegyzetek: RÉZ Pál. Bp., Európa, 1975. 
pp. 80–83, 166–169, 246–253, 259–260, 325–341, 391–394. 



 25

(Arnauld ebben az időben személyes ismeretségbe került Leibniz-zel és 

Malebranche-sal, filozófiai levelezésük fennmaradt.) Port–Royal apácáit szinte 

nemzeti hősnőkként tisztelték, s erre az időszakra esik a janzenista irodalmi 

termékek újabb nagy korszaka is. 

 1670-ben Port–Royal kiadta Pascal hagyatékát, a Pensées-t. Saint-Cyran 

korábban megjelent írásait kiegészítve újra megjelentették Lettres chrétiennes 

et spirituelles címmel Lyonban, 1679-ben. 1667-ben látott napvilágot Isaac-

Louis Le Maîstre de Sacy nagy vitákat kiváltó Új Testamentum–fordítása, a 

Nouveau Testament de Mons (amelyet Hollandiában nyomtattak ki, és amelyen 

1666-68 között tartó Bastille-beli fogsága alatt is dolgozott). A fordításban 

közreműködött Antoine Le Maître, Antoine Arnauld és Pierre Nicole is; a 

művet azonban IX. Kelemen pápa indexre helyezte – Antoine Arnauld számos 

vitairatban próbálta megvédeni. A támadások ellenére Sacy elkészítette a teljes 

Biblia fordítását, amely La Sainte Bible, en latin et en français, avec des 

explications du sens littéral et du sens spirituel címen 1682–1700 között jelent 

meg Párizsban. Ez a fordítás tekinthető Le Maîstre de Sacy főművének, aki 

egyébként jelentős irodalmi munkásságot végzett: franciára fordította Kempis 

Krisztus követését és – ellentétben Port–Royal averziójával a szépirodalommal 

szemben – Terentius és Euripidész drámáit is lefordította.22 

 Claude Lancelot már korábban elkészítette két híres művét, a Grammaire 

générale-t és a Nouvelles methodes-ot, mindkettőt a hatékony nyelvtudás 

elsajátításának segítésére. 1667-ben elhagyta Port–Royalt (nem elvi, hanem 

személyi okokból), és Conti hercegnő fiának lett a nevelője Párizsban. A 

hercegnő halála után Saint-Cyran apátságába vonult vissza, ahová Martin du 

Barcos, Saint-Cyran unokaöccse hívta. Itt készítette el kommentárját Szent 

Benedek reguláihoz. A kétkötetes Saint-Cyran–életrajz mellett elkészítette 

Nicolas Pavillon, Alet püspökének biográfiáját is (a püspök pártfogolta a 

janzenistákat). 1678-ban, Barcos halála után el kellett hagynia ezt a menedéket 

is, mert az új főapát nem tűrte meg a janzenizmust a falak között. A bencés 

Sainte-Croix de Quimperlé fogadta be, ahol 1695-ben bekövetkezett haláláig a 

legszigorúbb visszahúzódásban élt. 

                                                           
22 Ld. még: G. DELASSAULT: Le Maîstre de Sacy et son temps, Paris 1957. 



 26

 Pierre Nicole fő műve, az Essais de Morale először 1671-ben került ki a 

nyomdából; később, egyre bővülő változatokban, sok kiadást ért meg. (Végül 

14 kötetre duzzadt fel; egyes részeit önállóan is megjelentették.) 

Népszerűségére jellemző, hogy a janzenizmustól távol álló John Locke négy 

esszét angolra fordított. A 18. században Voltaire – ő sem tekinthető az 

irányzat barátjának – elismeréssel adózott Nicole eszméinek. Nicole 

máskülönben főként társszerzőként, közreműködőként fejtette ki hatalmas 

munkásságát: Arnauld-val közösen készítette a Logicát, a Propositiones 

theologicae c. értekezést, a Perpétuité de la foi de l’Eglise catholique c. művet 

az eukarisztia vételéről, és számos vitairatot. Szívesen együttműködött 

nagyobb szerzőgárdával is, ha a cél ezt kívánta (elsősorban a vitairatok 

tekinthetők ilyen kollektív alkotásnak). Műveinek összkiadása 23 kötetet tölt 

meg. 

 Port–Royal fiatalon elhunyt gyóntatója, Nicholas Le Tourneux (1640–

1686) nagy hatású művet hagyott hátra: a L’année chrétienne 1677-ben jelent 

meg először, de Port–Royal közössége később újra kiadta. A mű olvasmányos 

Újszövetség–kommentár. Le Tourneux írt egy Jézus–életrajzot is – Histoire de 

la vie de Jésus-Christ, 1678 – amely a négy evangélium kompilációjának 

tekinthető.  

 Történtek próbálkozások a liturgia megújítására is Port–Royal-ban, 

ennek fő célja a hívek aktív bevonása volt a mise folyamatába. Ezek nem jártak 

sikerrel, de az idők során megjelent néhány janzenista Missale és breviárium. 

 Port–Royal falain kívül, a világban szintén működtek elkötelezett 

janzenisták. Nicolas Boileau–Despréaux (1636–1711), az író és esztéta; Jean 

Racine, a nagy drámaíró; később fia, Louis Racine (1692–1763), aki szintén 

költő volt, és megírta Port–Royal történetét – ezek a litterátus janzenisták 

nagyban hozzájárultak az irányzat terjedéséhez. 

 Nyomon követhettük a janzenizmus mozgalmának kiszélesedését – 

messzire jutott Jansenius művétől és a kegyelemtani, dogmatikai vitáktól. 

Janzenista irány jelentkezett a szépirodalomban, a világi hívek mindennapi 

életében, az oktatásban, a politikában. Pascal volt az, aki a jezsuiták elleni 

fellépésre nagy súlyt helyezett (és ezzel nemcsak a jezsuita teológiát támadta, 

hanem Rómát is); és a jezsuita–ellenesség a janzenizmus állandó eleme lett. 



 27

 1679-ben elhunyt Longueville hercegnő, a király unokahúga, aki a 

Fronde aktív résztvevője volt, élete alkonyán pedig Port–Royal lelkes 

patrónusa. Halálával felbomlott a Pax Clementina: Antoine Arnauld-nak 

távoznia kellett Franciaországból, és Németalföldön (Brüsszelben) talált 

menedéket – a számkivetés haláláig, 1694-ig tartott. Száműzetésének hivatalos 

indoka az volt, hogy ellenzi a regálék világi felhasználását. – Követte őt 

hűséges társa, Pierre Nicole is, aki egyházi elítélése dacára mindhalálig 

megtartotta papi életformáját (és csaknem Arnauld-val egyidőben, 1695-ben 

hunyt el). 

 Ebben az időben lépett színre a janzenizmus utolsó nagy 

vezéregyénisége, Pasquier Quesnel (1634–1719), a skót származású (de már 

Párizsban született) oratoriánus. Quesnel a Sorbonne és a jezsuiták növendéke 

volt, 1657-ben csatlakozott az Oratorium párizsi kongregációjához, amelyben 

vezető szerepet töltött be. 1659-ben szentelték pappá, és az 1660-as években 

került kapcsolatba Antoine Arnauld-val és a janzenistákkal. 1672-ben jelent 

meg híres műve, a Réflexions morales sur le Nouveau Testament – ez nem más, 

mint az Új Testamentum erkölcsi–etikai kommentárja – és azonnal megosztotta 

a közvéleményt: egyesek lelkesen üdvözölték, mások janzenista alkotásnak 

tartották. Quesnel valóban megtagadta a Formuláré aláírását, emiatt el kellett 

hagynia Párizst, majd önszántából követte Antoine Arnauld-t Brüsszelbe. 

Quesnel hatása a 18. századi janzenizmusra lesz meghatározó. 

 1701 körül ismét fellángolt a vita az öt tétel körül: elegendő-e az öt 

propozíciót az egyház értelmében elítélni, de Janseniusra vonatkoztatva 

tiszteletteljes hallgatást tanúsítani? A kérdéssel a Sorbonne foglalkozott – az 

eredmény megoszlott –; XIV. Lajos pedig szerette volna végérvényesen lezárni 

a janzenizmus kérdését. Kérésére XI. Kelemen pápa 1705-ben kiadta a Vineam 

Domini Sabaoth kezdetű bullát, amelyben megerősítette a janzenizmus 

ügyében eddig kiadott bullák határozatait, és ismételten, egyértelműen elítélte 

az irányzatot; elvetve a „tiszteletteljes hallgatás” eszméjét is. 

 Port–Royal des Champs apácáinak tiltakozása (semmilyen újabb bulla 

elfogadására nem voltak hajlandók) ezúttal nem vezetett eredményre. A 

janzenista mozgalom vezéregyéniségei – akik még életben voltak – 

Németalföldön tartózkodtak; a világi támogatók nem szólhattak bele egyházi 



 28

intézkedésekbe. Sor került arra a különösen kegyetlen eljárásra, amikor 1709 

őszén rendőrökkel oszlatták fel a kolostort: az öreg apácákat (novíciákat 

ugyanis már régen nem vehettek fel) egymástól elválasztva különböző 

kolostorokba vitték. Ezután kiürítették az épületet, és 1710-ben lerombolták. 

Az apátság temetőjét is felszámolták, nehogy zarándokhely lehessen.23 A 

rombolás tökéletes volt: az egykori Port–Royal des Champs helyét 

felszántották és elegyengették; csupán a kissé távolabb álló egykori iskola 

épülete maradt fenn. 

 A zárda párizsi testvérintézete nem került hasonló sorsra; apácái régen 

kicserélődtek és már nem számított veszélyesnek. 

                                                           
23 Ekkor vitték át Jean Racine hamvait a párizsi Saint-Etienne-Du-Mont templomába. 



II. A janzenizmus a 18. században 

 

 A janzenizmus 18. századi története egyenetlenebb képet mutat, mint a 

Port–Royal lerombolásáig tartó megszakítatlan folyamat. 

 A század első két évtizedét Pasqier Quesnel munkássága határozza meg. 

Quesnel-nek (aki Arnauld és Nicole halála után a janzenisták elismert vezetője 

lett) időközben el kellett hagynia Németalföldet (1703-ban letartóztatták és 

bebörtönözték, ahonnan sikerült megszöknie), végül Hollandiában, 

Amszterdamban telepedett le. Említett műve, a több címen, többféle 

feldolgozásban megjelent Réflexions morales hasonló sorsra jutott, mint az 

Augustinus vagy a Fréquente communion.24 A könyv első kiadásától kezdve 

támadások kereszttüzében állt, és 1708-ban a pápa Universi dominici gregis 

brévéje elítélte. Quesnel nyíltan ellene szegült a római bulláknak, vitatta a pápa 

(illetve a vatikáni bizottságok) ítéleteinek jogosultságát – ezzel tulajdonképpen 

gallikán szellemben járt el.  

 Egészen idáig a janzenisták nem fordultak szembe Rómával (legalábbis 

leplezetlenül nem); minden erőfeszítésük arra irányult, hogy bebizonyítsák: a 

janzenista felfogás nem eretnekség. Az öt tétel elítélése után azt bizonygatták, 

hogy ezek nincsenek benne Jansenius könyvében. Később Antoine Arnauld – 

már németalföldi számkivetettsége idején – külön röpiratban állította, hogy az 

egész janzenista kontroverzia csupán árnyékbokszolás: jó szándékú, tiszta 

emberek jezsuita ármányoknak estek áldozatul25. A 18. század radikális 

változást hozott: Quesnel fellépésének hatására a janzenizmus eltökélt hívei 

vállalják a nyílt szakítást és annak következményeit. A „janzenista” jelző 

egyenlő lett Róma elutasításával, és a janzenisták ekkor már pártszerűen 

kezdtek működni. Quesnel törekedett arra, hogy az egyes elszigetelt janzenista 

köröket Európa-szerte összeköttetésbe hozza.  

 Igyekezett ismét előtérbe állítani a janzenizmus dogmatikai tartalmát, 

ugyanakkor nagyszerű szónok és hatásos szerző volt. Elzárkózott minden 

                                                           
24 A legbővebb kiadás címe: Le Nouveau Testament en français avec des Réflexions morales 
sur chaque verset (Jacques Joseph Duguet közreműködésével, 1693); további címváltozatok: 
Abrégé de la morale de l’Evangile; Pensées chrétiennes sur le texte de ces livres sacrés. 
25 Antoine ARNAULD: Le Phantôme du Jansénisme, Cologne, 1686. – A mű megjelent 1688-
ban és 1714-ben is; ezenkívül több német kiadásban terjedt a 18. század folyamán. 



 30

hajlékonyságtól, amelyben megalkuvást látott: az ő felfogása szerint az ember 

merő gonoszság, bukott lény, akit csak a mindenható kegyelem menthet meg. 

Enélkül az ember minden tette, gondolata – még az imádsága is – bűn. Az igaz 

Egyházat csak a kiválasztottak alkotják. 

A kemény tételek olvasmányos, meggyőző, jámbor formába öntve terjedtek a 

Réflexions morales különböző kiadásaiban. Várható volt, hogy a könyv 

határozott elítélésben fog részesülni, és ez meglepően hosszú előkészület után 

meg is történt. A késlekedés oka az volt, hogy mivel az eddigi bullák kivétel 

nélkül zavarokat és vitákat váltottak ki, XI. Kelemen pápa egy átfogó és 

végleges okmány megszövegezését tűzte ki célul. 

 Végül 1713. szeptember 8-án megjelent a janzenizmus kérdését lezárni 

szándékozó bulla, az Unigenitus Dei Filius. A bulla 101 tételt ítélt el Quesnel 

könyvéből, és emellett összefoglaló igénnyel vetette el a janzenista tanokat, 

semmilyen kibúvóra sem hagyva lehetőséget. 

 Ez a dátum a janzenizmus történetének szilárd végpontjául kínálkozik, és 

a régebbi szakirodalom gyakran él is a lehetőséggel. Valójában persze az 

Unigenitus bulla sem tudta elérni fő célját, a probléma végleges lezárását. 

Ellenkezőleg: a bulla minden korábbinál hevesebb és hosszabban elnyúló 

ellenkezést váltott ki. (Magyar vonatkozású példa: VI. Pius pápa 1782-es bécsi 

látogatásának egyik célja az volt, hogy II. József császárt rábírja az Unigenitus 

kihirdettetésére – sikertelenül.) 

 Maga Quesnel 1719-ben bekövetkezett haláláig harcolt a bulla ellen, 

levelek és röpiratok tekintélyes mennyiségét megjelentetve. Tiltakozása 

egyszerre volt elvi és dogmatikai jellegű, de ezzel lassan kisebbségbe szorult. 

Az Unigenitus bullát ugyanis nem elsősorban a tartalma miatt ellenezték 

Európa–szerte. Már másról volt szó, a 18. század nagy egyházpolitikai 

kérdéséről, a placetum regium–problémáról. A katolikus egyház sohasem volt 

olyan szigorúan monolitikus tömb, mint kritikusai vagy belső szélsőségesei 

állították. A 18. század elejére minden nagyobb európai régió kialakította a 

maga sajátos, nemzeti jellegű egyházi gyakorlatát. Angliában hosszú folyamat 

eredményeképpen jött létre a szakadás az anglikán egyház és Róma között 

(VIII. Henrik tettei önmagukban nem vezettek volna ilyen végeredményre); 

Franciaországban viszont az 1682-ben beiktatott ún. gallikán cikkelyek 



 31

ellenére – amelyek mind világi, mind egyházi téren korlátozták Róma 

befolyását – nem következett be skizma. Bonyolultabb volt a helyzet a 

közismerten Róma-párti Spanyolországban, valamint Közép–Európában; de 

ezeken a területeken is megfigyelhető a sajátos vonások felerősödése: helyi 

szentek tisztelete, nemzeti népénekek elterjedése, a belső egyházi ügyek önálló 

(regionális) intézésének gyakorlata. 

 Egyfelől tehát bázisa volt a széleskörű Róma–ellenességnek a katolikus 

egyházon belül; másrészt az uralkodók felismerték a nagy lehetőséget, amelyet 

az egyházi ügyek közvetlen irányítása jelentett a számukra – főleg az egyházi 

javadalmakkal kapcsolatosan. A korszak valamennyi pápája mellőzöttséggel, 

tehetetlenséggel, megalázó egyezkedésekkel küszködik – a janzenizmussal 

foglalkozó bullák például kiadásuk előtt eljutottak XIV. Lajoshoz, alig 

burkoltan jóváhagyás végett. Így érthető, hogy az Unigenitus ellenzése nem 

elsősorban tartalmi, hanem elvi alapokon nyugodott: milyen mértékben szólhat 

bele a pápa egy nemzet belső egyházi ügyeibe? – Más országok arra 

hivatkozva utasították el a bulla kihirdetését, hogy nem aktuális, az illető 

országot nem érinti. 

 Az Unigenitus ügye tehát elkanyarodott a janzenizmus lényegi 

kérdéseitől, bár az kétségtelen, hogy ellenzői rendszerint rokonszenveztek az 

irányzattal. 

 Franciaországban a bulla ellenzői Párizs érseke, Louis Antoine Noailles 

körül tömörültek (őket nevezték „apellánsok”-nak). Noailles bíboros volt az – 

még 1695-ben, chalôns-i püspökként –, aki megadta az egyházi engedélyt 

Quesnel könyvének kinyomtatására. Az Unigenitus bullát 1714-ben csak 

fenntartásokkal fogadta el a parlament, és Noailles bíboros a hozzá csatlakozó 

püspökökkel egyetértésben nemzeti zsinat elé kívánta terjeszteni a szöveget. Ez 

nem valósult meg; XIV. Lajos halála után azonban, a vallási kérdésekben 

közömbös Orléans-i Fülöp régenssége idején, 1717-ben az apellánsok egy 

fellebbezést készítettek a bulla ügyében az egyetemes zsinathoz (erről kapta 

elnevezését csoportjuk). 

 Ez a tett – amelyet hosszas belső egyenetlenségek előztek meg – erősen 

vitatható volt, hiszen az egyház törvényei tiltották a pápa határozata ellen a 

zsinathoz való fellebbezést. XI. Kelemen pápa igyekezett elsimítani a 



 32

problémákat, de a fellebbezést magát természetesen elutasította. 1718-ban 

Pastoralis officii kezdetű bullájában exkommunikációval sújtotta az 

apellánsokat. A régens ellentmondásos intézkedéseket hozott: 

Franciaországban vitatilalmat rendelt el (sikertelenül), a pápa iratait viszont 

nem fogadta (a gallikán jogok védelmében). Az ügy egészen 1728-ig húzódott, 

megmozgatva a francia klérust, megosztva a különböző csoportokat. Hatalmas 

irodalom keletkezett az Unigenitus körül, de a középpontban az a kérdés állt, 

hogy melyik a legfőbb fórum: a pápa és tanácsadó testülete, vagy a püspökök 

egyetemes zsinata? A kérdés a 18. század folyamán mind kiélezettebbé vált, a 

püspöki testület pártján álló hívek az ún. episzkopális irányzatba tömörültek, 

komoly gondokat okozva a Vatikánnak. 

 Az 1720-as évek második felében ismét felerősödött a janzenisták 

feloszlatására irányuló politika. Ennek több oka volt: a janzenista mozgalom 

már korántsem homogén – intő példa a Hollandiában létrejövő szakadár 

janzenista egyház (erre a tényre még visszatérünk); felléptek szélsőséges 

jelenségek is. 1723-ban elhunyt Orléans-i Fülöp, aki nem lépett fel az ún. re–

apellánsok ellen (ezek az „újra–fellebbezők” minden kompromisszumot 

elutasítottak, és másodszor is fellebbeztek az egyetemes zsinathoz). 

 Joly de Fleury, a fiatal XV. Lajos tanácsadója és az egyházi ügyek 

bennfentese kemény példával kívánta megtörni a janzenistákat: az embrun-i 

tartományi zsinaton a janzenisták egyik legharciasabb képviselőjét, Jean 

Soanen püspököt lemondatták és az aggastyánt egy királyi lettre de cachet 

utasítására a De La Chaise–Dieu kolostorba száműzték. Ez az eset, amely 

1727-ben történt, megfélemlítette az egyház kötelékébe tartozó janzenistákat és 

szimpatizánsokat. Valószínűleg Soanen szerencsétlen sorsa befolyásolta az 

idős Noailles bíborost is, aki eddig csökönyösen kitartott tiltakozása mellett, de 

1728-ban mindent visszavont és elismerte a bullát. A rákövetkező évben 

elhunyt. 

 Noailles érsekkel sírba szállt a francia janzenisták legtekintélyesebb 

támogatója. Noha az egykori apellánsok még sokáig hadakoztak – egészen a 

század közepéig folytak a röpirat–csatározások – a befolyásos rétegek 

elfordultak a janzenizmustól, a legelszántabbak pedig az emigrációt 

válsztották. 



 33

 Érdekes módon megfigyelhető ennek a folyamatnak az ellenkező 

vonulata is. Bár senki sem gondolta volna, a janzenizmusnak populáris, 

vulgáris irányzata is keletkezett. Ennek eredete az ereklye-tisztelet 

hagyományára nyúlik vissza. Port–Royal is, mint minden kolostor, őrzött 

ereklyéket – és a 17. század közepén Blaise Pascal kis unokahúga lett a főhőse 

egy csodálatos gyógyulásnak, amelyet a Szent Tövisnek tulajdonítottak –; ám 

Port–Royal közössége Saint-Cyran halálától datálhatóan arra is törekedett, 

hogy saját mozgalma ereklyéit is megteremtse és megőrizze. (Éppen ez volt az 

egyik indok Port–Royal radikális felszámolására.) Gyakorlat volt a 

kézrátétellel való gyógyítás, és feljegyeztek csodás gyógyulásokat. 

 1727 és 1735 között egész Párizs a Saint-Médard temető csodáival 

foglalkozott. 1727 májusában itt temettek el egy fiatalon elhunyt janzenista 

diakónust, François de Pâris-t (1690–1727). François egy parlamenti tanácsos 

fia volt és a janzenista mozgalom buzgó résztvevője. Ő is az apellánsok, sőt a 

re-apellánsok közé tartozott; igen fiatalon híre kelt szent életének. Valószínűleg 

az önsanyargatás és az állandó penitenciatartás okozta korai halálát. Temetése 

szinte tüntetéssé dagadt, ám az igazi szenzáció 1727 novemberében történt, 

amikor egy jámbor asszony – Anne Lafosse – hirtelen meggyógyult súlyos 

betegségéből, miközben François de Pâris sírjánál imádkozott. Az esemény 

tömegével vonzotta a csodavárókat Saint-Médard temetőjébe, és a következő 

években számos hasonló gyógyulás történt. Ezek többsége a fennmaradt 

beszámolók alapján idegi betegség volt, és a rajongók hisztérikus 

megnyilvánulásai (les convulsionnaires) tűrhetetlenekké váltak a kis 

temetőben, annál is inkább, hogy az egyház ezeket a csodákat sohasem fogadta 

el. Végül állami beavatkozásra került sor: 1732-ben a temetőt bezárták. Ekkor 

keletkezett a híres versike: 

 

De par le Roi, défense a Dieu 

De faire miracle en ce lieu. 

 

(A király nevében Istennek megtiltatik 

Csodákat tenni ezen a helyen.) 

 



 34

Még évekbe tellett, amíg a Saint-Médard temető környékén helyreállt a rend. A 

városban ugyanehhez évtizedek kellettek: egészen a forradalomig 

dokumentumok maradtak fenn arról, hogy magánházakban furcsa szeánszok és 

rituálék zajlanak: magukat janzenistának valló emberek – munkásasszonyok, 

hivatalnokok, alacsonyabb rangú tisztek és egyházi személyek – csodában 

reménykedve összegyűlnek közös penitencia-tartásra, sőt önkínzásra.26 

Emellett prófétálás, transz-állapotba esés jellemezte ezt az inkább szektásnak, 

de mindenképpen zavarosnak nevezhető vulgáris irányzatot. 

 Természetesen sem Janseniushoz, sem Port–Royal-hoz nem volt sok 

köze ennek a hisztériának; de végső soron gyorsította azt a folyamatot, hogy a 

józan gondolkodásúak elhatárolódjanak a kompromittálódott mozgalomtól. A 

század második felének olyan reprezentánsai, mint Diderot vagy Voltaire, már 

a fent jellemzett fanatikusokról beszéltek, amikor a janzenistákat említették. 

 A janzenizmus intellektuális irányzata nem veszett ki egészen, de egyre 

nehezebb behatárolni. A puritán ízlés, az aggályos lelkiismeretesség, az egyéni 

hitélet igénye már elegendő volt ahhoz, hogy bárkire rásüssék a „janzenista” 

bélyeget. 

 A 18. század a janzenizmus forráskiadványainak a korszaka: ekkor 

jelenik meg Antoine Arnauld összes műve (Oeuvres, Paris–Lausanne, 1775–

1783); Angélique Arnauld hatalmas levelezése (Lettres, Utrecht 1742–1744). 

Angélique Arnauld esetében meg kell jegyeznünk, hogy az apátnő nem kívánt 

irodalmi életművet létrehozni; ambíciója a kolostori reformmozgalomra és a 

kegyesség gyakorlására összpontosult. (Nem nézte jó szemmel Pascal 

testvérének, Jacqueline-nek irodalmi tevékenységét sem.) A levelezés azonban 

az apátnő pozíciójában a kommunkáció fő csatornája volt, és mind lelki 

kérdésekkel kapcsolatosan, mind a praktikus teendőket illetően hasznos 

munkaeszközként szolgált. Memoárját, amelyben megtérését és a Port–

Royalban véghezvitt reformokat, azok okát és célját összegzi, szintén mások 

számára hasznosítható vezérfonalnak szánta. 

Külön bibliográfiát lehetne összeállítani azokból a művekből, amelyeket a 

janzenista mozgalom szereplőinek életéről írtak a 18. század folyamán; 

                                                           
26 A Saint-Médard temető történetéről bővebben ld. még: Paul-François MATHIEU: Histoire des 
miraculés et des convulsionnaires de Saint-Médard, Paris 1864.  



 35

továbbá az ekkor kiadott memoárokból és naplókból, amelyek szintén a 

janzenista irányzathoz kötődnek. Ezek közül a legnevezetesebbek: Robert 

Arnauld D’Andilly emlékiratai (Mémoires, Hamburg 1734); Claude Lancelot 

már említett Saint-Cyran–életrajza; Jean Racine emlékiratai Port–Royal-ról; 

Nicolas Fontaine (1625–1709, Le Maîstre de Sacy titkára) emlékiratai 

ugyanarról (Mémoires pour servir a l’histoire de Port–Royal, 1738-ban jelent 

meg). Gyakran hivatkozott forrás Jérome Besôigne (1686–1763) munkája, az 

Histoire de l’Abbaye de Port–Royal (Köln, 1752–53, hat kötetben). S mindez 

csupán a jéghegy csúcsa. 

 A felsoroltak mellett természetesen újra kiadták a janzenizmus 

alapműveit is, ezek között újdonság Jansenius levelezésének megjelentetése, 

amelyet Gabriel Gerberon (1628–1711) rendezett sajtó alá (Lettres de 

Cornelius Jansenius, Evéque d’Ypres, avec des remarques historiques et 

theologiques, Köln, 1702). 

 Amilyen nyomasztóan hatalmas a janzenista forrásművek kiadásainak a 

száma, olyan feltűnően kevés az eredeti 18. századi, egyértelműen 

janzenistának tekinthető írás. Akad ilyen az Unigenitus bullára vonatkozó nagy 

vitairodalomban, ezek viszont nem jelentősek. Európára vonatkoztatva 

elmondhatjuk, hogy a Franciaországon kívüli janzenizmus ekkor éri el a 

tetőpontját (és ez tetten érhető a könyvkiadások nyomdahelyeiben is), ennek 

ellenére ezt az irodalmat már nem tekinthetjük elsődleges janzenista írásoknak. 

Több hatás ötvöződik bennük, és szerzőik nem kötődnek a mozgalomhoz.27 

Kivételképpen említhetjük meg Johannes Opstraet (1651–1720) nevét, aki 

Louvain egyetemének tanára, Antoine Arnauld tanítványa volt és a 

legrigorózusabb janzenisták egyikének számított. Számtalan vitairatot írt a 

feloldozás kritériumainak tárgyában, és nagy visszhangot keltett Pastor bonus 

című munkájával (Mecheln, 1689). Opstraet művei az érdeklődés előterében 

álltak a 18. század folyamán; 1766-ban több írása indexre került, az Opera 

omnia–kiadás mégis napvilágot látott Velencében, 1771-ben (jóval a szerző 

halála után). 

                                                           
27 Tipikus példa erre Lodovico–Antonio Muratori személye (1672–1750), aki terjedelmes és 
szerteágazó életművet hagyott hátra. Egész életében janzenizmussal vádoltak, noha ő 
tiltakozott ellene. Egy igazi, elkötelezett janzenista ezt nem tette volna meg; Muratorinak 
viszont nemigen volt más választása.  



 36

 Magyar vonatkozása miatt megemlíthető továbbá François–Aimé Pouget 

(1666–1724) katekizmusa, amelyet Mikes Kelemen magyarra fordított 

Rodostóban. Pouget sem tartozott szorosan a janzenistákhoz; teológus és 

oratoriánus volt, papnövendékeket oktatott. Elsősorban a lelkiismeret teológiai 

problémája és a liturgiai reformok foglalkoztatták. A szentségek kiszolgáltatása 

kérdésében egyetértett a janzenista állásponttal. Elhibázottnak ítélte az 

Unigenitus–bullát, ellenezte a janzenisták elleni erőszakos fellépést és maga is 

a megújulás útját kereste: szorgalmazta a liturgiai reformot. Híres katekizmusa 

röviden Cathécisme de Montpellier címen ismert (első kiadás: Instructions 

générales en forme de Cathécisme... Paris, 1702), Noailles bíboros adta meg rá 

az egyházi engedélyt. A katekizmus olvasmányos, közérthető formában íródott, 

és szigorú felfogást képviselt. Rövid időn belül a janzenisták kedvelt 

kézikönyve lett, s bár később egyházi elítélésben részesült, rengeteg kiadása és 

fordítása jelent meg – még 1860-ban is. 

 Végül meg kell említenünk a janzenisták legfontosabb 18. századi 

fórumát, a Nouvelles ecclésiastiques című folyóiratot. A folyóirat számai 1728 

és 1803 között jelentek meg, és indulásakor elsősorban az Unigenitus körüli 

vitáknak adott helyet. Mivel közölt visszaemlékezéseket, dokumentumokat és 

tájékoztatókat is, igen fontos forrásnak számít. A francia forradalom idején, 

1794-ben az újság kiadását az utolsó szerkesztő, Jean-Baptiste-Sylvain Mouton 

Utrechtbe helyezte át és ott folytatta a munkát, de az ő halálával a Nouvelles 

ecclésiastiques megjelenése abbamaradt. 

 Összefoglalva elmondhatjuk, hogy a 18. századi janzenista irodalom 

rendkívüli bősége kétarcú jelenség: egyrészt valóban jelentős – és a 

hatástörténet szempontjából kulcsfontosságú –, hogy ennyi alapmű és memoár 

jelent meg. Másrészt azonban megállapíthatjuk, hogy az élő gyakorlat egyre 

inkább hiányzik a szövegek mögül. A mozgalom-jelleg a század folyamán 

egyre csökkenő mértékben jellemzi az irányzatot. Ami megmarad, az nem más, 

mint egyes egyházi (és világi) auktorok több vagy kevesebb szimpátiája Port–

Royal eszméi iránt. 

 A janzenizmus európai elterjedése a 18. századra tehető. Jelenléte 

különösen Itáliában, Németalföldön és egyes német tartományokban 

számottevő – a vonatkozó szakirodalom területenként önálló kötetekben 



 37

dolgozza fel hatástörténetét. Jelentősége miatt azonban vázoljuk a hollandiai 

janzenista egyház kialakulását.28 

 A holland egyházszakadást, az ún. utrechti skizmát az készítette elő, 

hogy Hollandia liberális politikát követve befogadta a janzenista menekülteket 

– Quesnel volt közöttük a leghíresebb, de rajta kívül többezer apelláns és 

hajlíthatatlan janzenista érkezett, akik semmiféle kompromisszumra sem voltak 

hajlandók. A barátságos holland fogadtatás történeti előzményekre nyúlt 

vissza: régi küzdelem dúlt Róma és a holland katolikus egyház között; így 

Róma üldözöttjei eleve megértésre számíthattak. 

 Hollandia katolikus egyházának ősi joga volt szabadon megválasztani 

érsekét – s a reformáció győzelme után, amikor az érsekség megszűnt, ezt a 

jogot a holland katolikusok vagy a püspökválasztásban, vagy az apostoli 

vikárius megválasztásában szerették volna érvényesíteni. Róma viszont, a többi 

protestáns országban kialakult gyakorlat szerint, közvetlenül a pápa által 

kiküldött és az ő utasításait érvényesítő vikáriusban látta a megoldást. Ezt az 

álláspontot támogatták a holland jezsuiták, a klérus heves tiltakozása ellenére. 

A belső egyházi vitákban annak idején részt vett Cornelius Jansenius, és 

később, németalföldi száműzetése idején Antoine Arnauld is – mindketten a 

holland egyház szabad választása pártján állva. Ettől kezdve szoros 

kapcsolatok épültek ki a janzenisták és a holland katolikusok között, személyes 

barátságok és munkakapcsolatok. Ez utóbbira bizonyíték a janzenista művek 

hollandiai kinyomtatása. 

 A francia menekültek tehát a 18. század elején előkészített területre 

érkeztek. A janzenista eszmékkel szimpatizáltak a holland protestánsok is; és 

ami még döntőbb: a kiküldött apostoli vikáriusok szintén sorra hódoltak be az 

irányzatnak. Jean de Néercassel, az utrechti vikárius meleg barátságot kötött 

Antoine Arnauld-val, és szabad teret engedett a janzenizmusnak. Utóda, az 

1688-ban kinevezett Peter Codde ugyanezt a politikát követte. Emiatt 1702-ben 

a pápa visszarendelte hivatalából. Codde, bár tiltakozott, belenyugodott a 

döntésbe – ellentétben híveivel. A hivatalos utódot, Theodore Coock-ot nem 

                                                           
28 Ebben a rövid áttekintésben legfőképpen a Theologische Realenzyklopädie vonatkozó 
szócikkére támaszkodtam; a kései janzenizmus történetével foglalkozó összefoglalások, 
tanulmányok is hasonlóképpen érintik ezt a kérdést. 



 38

ismerték el, és fokozatosan önálló közösségbe tömörültek. 1723-ban az utrechti 

káptalan érsekké választotta Cornelius Steenovent, aki nyíltan janzenistának 

vallotta magát. Az érsekválasztás egyházjogilag kifogásolható volt, és a 

Szentszék nem is tudott róla. XIII. Benedek pápa nem késlekedett a választást 

érvénytelennek nyilvánítani, de Dominique Varlet püspök – aki francia 

janzenista menekült volt – ennek ellenére felszentelte Steenovent. Zeger 

Bernard Van Espen, a híres kánonjogász, aki mindig a janzenisták érdekében 

dolgozott, igyekezett alátámasztani Varlet eljárását. 

 Ezután már hiába érkeztek Rómából felfüggesztések és rendelkezések: 

Utrecht külön útra lépett. Rövid időn belül két újabb püspökség csatlakozott 

hozzá: Haarlem 1742-ben és Deventer 1758-ban. A Rómától elszakadt 

janzenista egyház az Ókatolikus Egyház nevet vette fel (De Oud–

roomschkatholieke Kerk). Gyakorlatilag nem sokban különbözött a katolikus 

egyháztól; megtartotta annak minden jellegzetes elemét – de a pápának csak 

tiszteletbeli primátust tulajdonítottak, egyébként a független egyházvezetést 

gyakorolták. Liturgiájuk nemzeti nyelvű lett, teológiájukra pedig Jansenius 

erőteljes befolyása jellemző. Mégsem használták fel Jansenius nevét: fő 

céljuknak az őskereszténység hagyományaihoz való visszatérést tekintették, és 

ezt kívánták kifejezni nevükkel is. 

 A holland janzenista egyház napjainkig létezik, jelenleg kb. 13.000 hívet 

számlál. Az idők során természetesen történtek benne változások, noha sokáig 

éppen egy bizonyos merevség, változatlanság és rigorózus konzervativizmus 

jellemzte. A 19. század végén közeledett testvéregyházaihoz, 1872-ben 

egyesült a német ókatolikus egyházzal és erősödtek kapcsolatai az angol és a 

francia ókatolikusokkal is. A 20. században (Amerika, Ausztrália, Dél–Afrika 

és a Távol–Kelet bekapcsolódásával) az ókatolikus egyházban formálódott meg 

az ún. liberális katolikusok csoportja – ez éppen a pápaság intézményének 

elutasítása miatt alakulhatott így. 

 De mindez már messzire vezet témánktól. A 18. században az elszakadás 

Rómától szükségképpen elszigetelődést jelentett, és a holland példát inkább 

fenyegetőnek, semmint vonzónak találták Európa országaiban. 

 Franciaországban Noailles bíboros halála után – a Saint-Médard temető 

körüli botrányok, a Nouvelles ecclésiastiques hasábjain folyó viták és a holland 



 39

skizma hatásainak következtében – a janzenisták elleni álláspont kerekedett 

felül. 1730-ban XV. Lajos állami törvénnyé emelte az Unigenitus bullát, és az 

ellenszegülőkre súlyos retorziók vártak. A bulla elutasítói nem részesülhettek a 

szentségekben és egyházi temetést sem kaphattak. Párizs érseke, Christoph de 

Beaumont szabályos billets de confession-t, azaz hiteles gyónócédula 

felmutatását követelte meg a haldoklóktól az utolsó szentáldozás előtt.29 Ezek 

az intézkedések természetesen újabb tiltakozásokat váltottak ki, és újra meg 

újra vitákat gerjesztettek. 1754-ben XV. Lajos hallgatást parancsolt mindkét 

félnek, a janzenistáknak és üldözőiknek egyaránt (Loi de silence). A művelt és 

bölcs XIV. Benedek pápa 1756-ban egy nagyvonalú intézkedéssel igyekezett a 

békét helyreállítani, amelynek értelmében az Unigenitus bullát el kell fogadni, 

és akire ennek az ellenkezője rábizonyítható, az nem részesülhet a 

szentségekben, de a lelkiismerete ellenére senkit sem lehet kényszeríteni – a 

rugalmas rendelkezés tehát lehetővé tette, hogy az eljáró pap belátása szerint 

cselekedjék.30 

 Ezután a kései janzenizmusra annyira jellemző háborgások lecsitultak. A 

figyelem középpontjába a jezsuiták veszélybe került rendje lépett, amelyet 

végül XIV. Kelemen pápa oszlatott fel 1773-ban. Ezzel súlyos csapás érte a 

janzenisták legnagyobb ellenfelét – de maguk a janzenisták már nem 

képviseltek jelentős erőt Franciaországban. A század utolsó harmadában a 

„janzenizmus”, mint fogalom, valamilyen egyvelegét jelenti a jezsuiták 

gyűlöletének, a nemzeti püspöki testület előtérbe helyezését a pápai 

hatalommal szemben; hozzákeveredik ehhez egyfajta száraz racionalizmus és 

az egyházi reprezentáció, a pompa elutasítása. Bár az 1786-os pistoiai zsinat az 

itáliai janzenizmus tetőpontját jelzi – ott ennek nem is volt 17. századi 

előzménye –, erre is igaz, hogy részben már a felvilágosodás eszmerendszere 

határozta meg, részben azzal állt szemben.  

 Végül a francia forradalom söpörte ki végleg a teoretikus teológiai 

kérdéseket; azt követően pedig egy teljesen újrarendeződött világban 

                                                           
29 Ilyen hiteles gyónócédulát pedig csak olyan pap adhatott, aki aláírta a bullát, tehát nem volt 
elkötelezett janzenista. 
30 A tudós XIV. Benedek pápa (1740–1758) nem kedvelte a jezsuitákat; igen nyitott szellemű 
egyházpolitikát folytatott és valószínűsíthető, hogy személy szerint rokonszenvezett a 
janzenizmus intellektuális irányzatával. 



 40

folytatódott az egyház története. Annyi bizonyos, hogy 1789-ben elementáris 

erővel törtek fel olyan követelések és intézkedések, amelyek az egyház 

szerepét minden vonatkozásban csökkentették. A restauráció kora akarva sem 

térhetett vissza a forradalom előtti állapotokhoz. A 19. században töretlenül 

folytatódott a szekularizálódás folyamata. 

 Gyakori vád a janzenizmussal kapcsolatban, hogy ennek a folyamatnak a 

gerjesztője volt. A tétel azonban vitatható. Leginkább Henri Grégoire (1750–

1831) neve merül fel, aki esküt tett az alkotmányra, Blois püspöke lett és 

nyíltan kiállt Port–Royal eszméi mellett (Les ruines de Port–Royal des Champs 

en 1809)31; ezen kívül megkísérelte összhangba hozni a forradalom 

ideológiáját a keresztény hittel. Ide sorolható továbbá Armand-Gaston Camus 

(1740–1804) személye, a janzenista egyházjogászé, aki előkészítette a 

szekularizációt célzó törvényeket, amelyek első lépésben állami felügyeletet 

biztosítottak hagyományosan egyházi területeken. A probléma mégis az, hogy 

ez a kései janzenizmus már igen nehezen hozható kapcsolatba a történelmivé 

vált janzenizmussal. Bármit állított saját hovatartozásáról Grégoire vagy 

Camus; ők elsősorban egyházpolitikusoknak, reformer egyházjogászoknak 

tekinthetők, nem rigorózus janzenistáknak. 

 A francia forradalom mindenképpen határvonal. A 19. században a 

janzenizmus csupán a múlt emléke és a felvirágzó eszmetörténet kutatási 

témája. 

                                                           
31 Ez az 1801-ben megjelent mű alapozta meg Port–Royal romantikus kultuszát. 



A JANZENIZMUS KUTATÁSA 
 

 

 Bár a janzenizmus tagadhatatlanul az európai művelődéstörténet egyik 

rendkívül differenciált és sokfelé ágazó tárgyköre; kutatói szűk körén túl igen 

csekély mértékben befolyásolta a közgondolkodást. 

 Ez a 17. századi szellemi megújulási mozgalom a teológiai 

szaktudományból született, és szinte azonnal a gyakorlati hitélet 

megreformálásának igényével párosult. Jelentkezett az irodalomban és a 

művészetekben, sőt az egyházpolitika mellett a világi politikai erőket is 

befolyásolta. Hosszú távon hatott a vonzásába került hívek magatartására és 

értékszemléletére. Egyszerre volt tömegmozgalom és individuális 

viselkedésforma; egyaránt részét alkotta az elitkultúrának és a népi 

vallásosságnak. Franciaországban vált meghatározó tényezővé és hatása onnan 

sugárzódott szerte Európa valamennyi országára; de mindenütt sajátos 

vonásokat vett fel.  

 Ezen a ponton óhatatlanul kérdések merülnek fel: ha a janzenizmus 

Franciaországon kívül csak másodlagos, egyre halványuló és keveredő 

hatásaiban ismerhető fel, van-e értelme foglalkoznunk vele? Minthogy a 

janzenizmus a „keresztény Európa”–fogalmához kapcsolódik; mit kezdhetünk 

vele a 21. században? 

 A janzenizmus végső soron a keresztény praxisra tett megújítási 

kísérletet; a hangsúlyt az Ágoston óta napirenden levő kegyelemtani 

kérdésekre helyezte; ezzel lényegében a megváltás általánosabb és a megtérés 

személyes aktusát állította a középpontba, s végeredményben az üdvösség 

vágya motiválta minden erőfeszítését. Ezen az elvonatkoztatott szinten persze 

nemigen láthatunk különbséget a legkülönfélébb irányzatok és felekezetek 

között; így a janzenista–jezsuita szembenállás is magyarázatra szorul. 

Használhatónak bizonyul Leszek Kołakowski találó megfogalmazása a 

probléma lényegéről: ő az Isten mindenhatósága és az emberi erőfeszítések 

szerepe közötti antinómiában látta a vita korok és aktualitások felett álló 

jelentőségét, azaz másképpen szólva a természet és a profán élet; illetve a 



 42

transzcendens isteni valósághoz való viszonyra vezette vissza a janzenista–

jezsuita ellentéteket.32  

 A páli tradíciónak megfelelően Ágoston, és az ő nyomában mind Kálvin, 

mind tőle függetlenül a janzenisták felfogása szerint az ember eredendően (a 

bűnbeeséstől fogva) bűnös, önmagában kárhozatra méltó. Üdvösséget csak 

Isten szuverén kegyelme révén remélhet. Sorsa nem áll a hatalmában; 

cselekedeteiben nem szabad; a jóra képtelen. Ez a pesszimista létértelmezés 

azonban – akárcsak Kálvin esetében – nem egy rezignált, passzív keresztény 

praxisba torkollik, ellenkezőleg: a janzenisták önmaguk iránt kemény 

fegyelemmel, a szekuláris (profán) világ ellenséges tagadásával, Isten előtt 

állandó bűnbánattal és alázattal kívántak példát adni a hitet érvényes módon 

bensővé tett kereszténység megélésére. Az üdvösség kérdésében minden 

megalkuvást elutasítottak, semmilyen könnyítést, felmentést nem ismertek el.  

 A 17. századi jezsuiták, és őket követve a későbbi hivatalos katolikus 

állásfoglalás szerint szükség van ugyan a kegyelemre, de elégséges kegyelmet 

mindenki kap, hogy a jót választhassa és cselekedje, s ezáltal üdvözülhessen. 

Az ember tehát inkább tekinthető szabad és önálló felelősséggel rendelkező 

lénynek, akinek kötelessége a jóra való törekvés.  

 A janzenista eszménynek nehéz, sőt voltaképpen lehetetlen volt 

megfelelni: ez egy perfekcionista kereszténység volt, amelyet még 

megközelíteni is csak keveseknek sikerülhetett. Fanatizmussal mégsem 

vádolhatóak: minden korban tiszteletet váltott ki az a következetesség, amellyel 

a keresztény értékek devalválódása ellen küzdöttek. Ezeket az értékeket 

természetesen a jezsuiták és a hivatalos egyház is védelmezni kívánták, mégis a 

janzenisták elítélésével vált uralkodóvá az a szemlélet, hogy magunkra kell 

hagyatkoznunk. A hivatalossá vált egyházi felfogásban lehetetlen nem látnunk 

azt a feltűnő rugalmasságot, a különböző hagyományok összebékítésének 

szándékát, amely már régóta jellemzi a Tanítóhivatal működését. 

 A janzenisták tehát veszítettek, méghozzá régen; de a náluk 

manifesztálódott probléma ma is jelen van. Az ő mozgalmuk voltaképpen 

egyféle reakció volt arra a jelenségre, hogy a világ – akkor: az európai közeg – 

érzékelhetően szekularizálódni kezdett: a transzcendens isteni valóság háttérbe 
                                                           

32 Leszek KOŁAKOWSKI: Isten nem adósunk semmivel, Budapest, Európa, 2000. 22, 160. pp. 



 43

szorult, és a mindennapok valósága egyre jobban anyag- és haszonelvűvé vált. 

Ugyanennek a folyamatnak volt a következménye a tudomány profanizálódása 

és a ráció felértékelődése. A janzenisták a gyökerekhez kívántak visszatérni, a 

tiszta és következetes hit erejében bíztak; az általuk képviselt 

követelményrendszer azonban sohasem vezethetett volna népegyházi méretű 

hívősereghez. 

 A hivatalos egyház ugyanerre a problémára (és éppen a janzenistákkal 

konfrontálódva) kompromisszumokkal és lassan kiérlelt alkalmazkodással 

válaszolt; megkísérelt egy könnyebb utat kínálni az emberek számára, hogy az 

evilági boldogulás ne váljon az üdvözülés gátjává. Hosszú volt az út, de 

végeredményben ez sem látszik nyerőnek: a szekularizáció folyamata ma már 

globális és dominánssá vált a transzcendenciát a mindennapokból kiszorító 

korszellem.  

 Paul Mesnard nyomán33 állíthatjuk, hogy ma a janzenizmus egyrészt a 

történeti kutatás tárgya (összefüggésben a szinte önálló területet jelentő Pascal-

kutatással és az egyházatyák teológiájának kutatásával); másrészt azonban – s 

ezt Mesnard fontosabbnak tartja – a janzenizmus öröksége még ma is képes 

megújulási lehetőséget kínálni a jelen hívői számára. 

 

A janzenizmus, mint a kutatás tárgya 

 

 A forráskiadványok, tanulmányok szinte beláthatatlan sorát Sainte–

Beuve hétkötetes monográfiája indította meg a 19. század közepén. A 

janzenizmus kutatása szinte hihetetlen konjunktúrát ért el a 20. század első 

felében. Ekkor vált nyilvánvalóvá, hogy a kezdetben sajátosan franciának hitt 

szellemi irányzat nem csupán irodalmi nyomokat hagyott Európában, hanem 

területenként egyedi fejlődéstörténeten ment keresztül. A legjelentősebb 

kutatók közé tartozott Augustin Gazier34, aki 1922-ben publikálta a mozgalom 

általános történeti szintézisét (a modern történetkritika alkalmazásával); 
                                                           

33 Jean MESNARD: Conclusion un siècle d’overture, in: Port-Royal au miroir du XXe siècle 
(Chroniques de Port–Royal 49, Paris 2000); 153–169. pp. 
34 A Gazier-család számos tagja – szinte példátlan módon – öt generáción át a janzenizmus 
kutatása mellett kötelezte el magát; ld. François GAZIER: La lignée des Gazier: Cinq 



 44

Wilhelm Deinhardt, aki a német nyelvterületet tárta fel a janzenizmus 

hatástörténete szempontjából (1929); és Arturo Carlo Jemolo, akinek a 

janzenizmus itáliai elterjedéséről írt monográfiája mindmáig kiindulási pont és 

hivatkozási alap (1928). A három nagy kutató mellett mások is alapvető 

műveket publikáltak egyes kisebb területegységet (például egyházmegyét), 

résztémát (például a janzenista pedagógiát), korszakot vagy egyes szerzőt 

vizsgálva. A figyelem ezidőben terelődött a 18. századi, a kései jelzővel 

megkülönböztetett janzenizmusra – régebben az Unigenitus bullát vagy 

Quesnel halálának dátumát tekintették a mozgalom záróakkordjának. 

Napvilágot láttak azok a publikációk is, amelyek újabb és újabb országokra 

terjesztették ki a vizsgálódás körét – Spanyolországra, Ausztriára, 

Csehországra, Lengyelországra. Ezek általában a személyes kapcsolatok 

elsődleges fontosságát igazolták: csaknem tipikusnak tekinthető, hogy a 

mozgalmat jól ismerő, elkötelezett janzenisták kis csoportjai – vagy akár egyes 

személyek – hoztak létre egyfajta regionális központokat, amelyek hamarosan 

irodalmi–egyházpolitikai befolyásra tettek szert.35 

 A kutatások mérete szükségessé tette szakbibliográfiák készítését. A 20. 

század közepén L. Willaert jezsuita atya (aki egyúttal a németalföldi 

janzenizmus legnagyobb szakértője volt) hatalmas repertóriumban tette közzé a 

németalföldi janzenizmus bibliográfiáját: Bibliotheca Janseniana Belgica. 

Répertoire des imprimés concernant les controverses théologiques en relation 

avec le Jansénisme; Namur 1949–1952. 

 Meglepő módon ugyanebben az időben (a 20. század első felében–

közepén) egyfajta revitalizálódás is megfigyelhető: nemcsak szűk kört érdeklő 

szakmai publikációk, hanem a janzenista szellemiséget felvállaló új, elsősorban 

irodalmi alkotások sora is születik. Közismert Péguy és François Mauriac ilyen 

irányú elkötelezettsége; de megemlíthetjük Montherlant, Julien Green nevét is. 

A hatvanas évek filmművészetének francia új hullámja a Ma nuit chez Maud c. 

filmmel értelmezte újra (az egzisztencializmussal vitázva) a janzenista 
                                                                                                                                                                                     

generations dans le sillage de Port–Royal; in: Port-Royal au miroir du XXe siècle (Chroniques 
de Port–Royal 49, Paris 2000); 11–39. pp. 
35 Lengyelországban például maga a királyné, Gonzaga Mária volt ez a személy. Házassága 
előtt külön lakosztályt tartott fenn magának Port–Royal-ban és minden módon támogatta a 



 45

életérzést. – Meglepő és kevéssé ismert tény, hogy a populáris romantikus 

lektűr világában is volt helye ennek a témának (Lydia Salvayre). 

 A kutatások idővel nemhogy lanyhultak volna, de megfigyelhető egyre 

erőteljesebb intézményesülésük. A jóval korábbi eredetre visszatekinthető La 

Société de Port–Royal mellett 1913-ban alakult meg a La Société des Amis de 

Port–Royal – mindkét társaság fő célja Port–Royal szellemi és tárgyi 

emlékeinek gondozása; azaz a janzenista szerzők még kiadatlan műveinek 

közreadása, életrajzi monográfiák, illetve az irányzatra vonatkozó tanulmányok 

készítése; a tárgyi emlékek – helyszínek, épületek, könyvek, kéziratok, 

festmények – szakszerű gondozása, feltárása; a kutatások segítése. A 

társaságok tagjának lenni természetesen jelentős anyagi áldozattal jár. A kettő 

között csupán annyi a különbség, hogy míg az első vállaltan exkluzív, zártkörű 

jellegű; a „des Amis” nyitott és főként a tudományos tevékenységre koncentrál. 

1950-től jelenik meg évi rendszerességgel a Les Chroniques de Port–Royal c. 

periodikum a társaság gondozásában, amely igyekszik irányt szabni a 

kutatásoknak azzal, hogy tematikus kötetek összeállítására törekszik. (1990-

ben például a janzenizmus és a nagy francia forradalom témája köré 

csoportosultak a tanulmányok; 1993-ban Sainte–Beuve értelmezését vetették 

kritika alá; 1998-ban a janzenizmus és a protestantizmus kapcsolata volt a fő 

téma; 2003-ban a janzenizmus és a bencés rend viszonya és így tovább, minden 

évben más-más szegmens szerint.) 

 2001-től tartalmas, átgondolt és folyamatosan bővülő honlap áll a kutatók 

rendelkezésére az interneten. A http://portroyal.free.fr címen elérhető honlap a 

következő fontosabb linkeket kínálja: 

 Az Objet-re kattintva a Société fő céljainak tömör összefoglalását 

találjuk. Az Activités menüpont egyrészt a publikációkra, másrészt az aktuális 

rendezvényekre utal tovább. A Publications menüpont ismerteti a Les 

Chroniques de Port–Royal évkönyv éppen aktuális, legutolsó számát. Az 

Actualités menüpont rendkívül információgazdag: egyebek mellett közli a 

tárgyév őszi tudományos konferenciájának részletes programját.  

                                                                                                                                                                                     
mozgalmat. Miután lengyel királyné lett, menedéket nyújtott az üldözött janzenistáknak új 
hazájában. 



 46

 A Bibliotheque menüpont a honlap leglényegesebb linkje. Egyfajta 

virtuális belépést tesz lehetővé, amelynek során még egy segédtérképre is 

szükség van az eligazodáshoz.  

 A Société de Port–Royal saját megalakulásának idejét a 18. század első 

felére helyezi, és Pierre Nicole végrendeletéhez kapcsolja – eszerint az ő 

hagyatékának gondozói lettek volna az első tagok. A hagyaték, amely 

könyvekből, de főként iratokból és kisebb tárgyi emlékekből állt – és amely 

folyamatosan bővült más hagyatékokkal – csupán a francia forradalom ideje 

alatt forgott komoly veszélyben. Akkori gondozója, Guillaume de Fays 1796-

ban anélkül halt meg, hogy gondoskodott volna sorsáról. 1802-től 

szervezettebb keretek között folyt tovább az anyag kezelése. A század második 

felétől a Gazier–család is bekapcsolódott a munkába36. A társaság a huszadik 

század folyamán nyerte el végleges nevét és működési formáját. 

 A Bibliotheque de la Société de Port–Royal 1858 óta a 169 rue Saint 

Jacques címen található; könyveket és kéziratokat egyaránt őriz. Zárt 

magánkönyvtárnak minősül; szabadon csak a Société tagjai használhatják. 

(Külső kutató írásos engedéllyel nyerhet bebocsátást.) 

 Ebben a gyűjteményben egyesültek a 18. századi, olykor kalandos úton–

módon átmentett dokumentumok, a janzenista mozgalom résztvevőinek 

személyes irathagyatékai; a janzenizmussal kapcsolatos kiadványok; a 19. 

századtól kezdve pedig a janzenizmus szakirodalmának is gyűjtőhelye lett az 

intézmény. Az 1860-as évektől megkezdődött az állomány modern 

rendszerezése és feltárása. 

 A legfontosabb fondgyűjtemények a következőek: a Port–Royal (PR) a 

17–18. századi kontroverziák anyagát és a kolostor történetére vonatkozó 

iratokat tartalmazza. A Le Paige–fond (LP), amely gyűjtője nevéről kapta 

nevét, főként a jezsuitákkal folytatott viták, a parlamenti csatározások, az 

Unigenitus-bullával kapcsolatos iratok és a convulsionnaires-ek ügyeire 

vonatkozó anyagot tartalmazza. A Grégoire–fond (RV és GR) elkülönítetten 

kezeli a nyomtatott és kéziratos forrásokat, amelyek Grégoire abbé 

tulajdonában voltak egykor. Ez az anyag a francia forradalom idejére eső 

                                                           
36 Ebből a családból származott Augustin Gazier, a janzenizmus egyik legnagyobb történésze. 
A család azóta is folyamatosan jelen van a Société életében. 



 47

dokumentumokban gazdag. A Pascal–fond (PS) természetesen főként Pascaltól 

származó és rá vonatkozó dokumentumokat tartalmazza, de itt találhatjuk a 

kortárs Port–Royal–szerzők (Nicolas Hamon, Pierre Nicole, Jacques–Joseph 

Duguet) műveit is. 

 Az említett fondgyűjteményeken kívül is tekintélyes gyűjteményt 

mondhat magáénak az intézmény. Elkülönítetten kezelik a janzenista 

hírességek életrajzi kiadványait, a levelezéseket. Számottevő a bibliakiadások, 

az egyházatyák, a zsinatok és az apologetika témakörébe sorolható művek 

száma; körülbelül 6000 kötetnyi liturgika–szakirodalmat tartanak nyilván. 

Természetesen itt őrzik a Société de Port–Royal teljes irattárát; Augustin 

Gazier szakkönyveit, tudományos levelezését. Az írásos anyag mellett Port–

Royalra vonatkozó metszetgyűjtemény és fotótár is létesült. 

 A 20. század első felében kéziratos cédulakatalógus készült a kutatók 

tájékoztatására, ám ez mára végképp elavult, noha a teljes újrafeldolgozás 

befejezéséig még használatban marad. 1995 óta képzett könyvtárosok 

dolgoznak az állomány teljes bibliográfiai feldolgozásán. A kötetek száma 

30.000 körül jár, ám a dokumentumegységek számát (amely ebben a speciális 

esetben kézirategységet és kolligátumot egyaránt jelent) 155.000-re becsülik. 

Az új feldolgozás aktuális állapotáról és a fondok alosztályairól külön 

tájékoztatást nyújtanak (Les cotes des différents fonds).  

 A Bibliotheque menüpont Actualité linkje tartalmazza a témához 

kapcsolódó aktuális egyetemi szemináriumok adatait, a legfrissebb 

disszertációk jegyzékét és a legfrissebb publikációkat. Hasznos segédeszköz a 

témára vonatkozó linkgyűjtemény (Notre page de liens), ez a kapcsolódó 

intézményekhez (könyvtárakhoz, kutatóközpontokhoz) vezet. A 2000. évtől 

kezdődően tételes lista található a könyvtár legfrissebb beszerzéseiről és 

adományairól.  

 A Société és a párizsi kutatóközpont legfontosabb, hosszú távra kiható 

eredménye a Dictionnaire de Port–Royal37 összeállítása, amelynek első kötete 

2004-ben jelent meg. A bio-bibliográfia a Port–Royal történetében előforduló 

minden személy és intézmény adatát közli. 

                                                           
37 Dictionnaire de Port–Royal; dir. Jean LESAULNIER–Antony MCKENNA; Paris, Éd. Honoré 
Champion,  I. Vol. 2004. 



 48

 

A janzenizmus kutatása Magyarországon 

 

 A janzenizmusról magyar nyelven először a 19. század végén megjelent 

népszerű történeti–művelődéstörténeti összefoglalások és lexikoncikkek adtak 

ismertetést; igényessége, részletessége szempontjából kiemelkedik közülük 

Marczali Henrik híres világtörténeti sorozata. Lényegretörően jellemzik a 

janzenizmus 17. századi irányzatát és a mozgalom történetét egészen az 

Unigenitus-bulla kiadásáig; ám a jelenséget francia sajátosságnak, 

egyházpolitikai kitérőnek ítélik. Az egyháztörténészek közül Fekete Mihály írt 

doktori dolgozatot az Unigenitus bulláról (1916), amelyben egyáltalán nem 

érintette a bulla magyarországi fogadtatását.  

 Zolnai Béla (1890–1969) irodalomtörténész több évtizedes munkát 

áldozott a janzenizmus magyaroszági hatásának kutatására. Gyakorlatilag 

elődök nélkül kezdte meg ezirányú kutatásait. Minden bizonnyal Rákóczi–

tanulmányai vezették el a janzenizmushoz, mint alaposabb figyelmet érdemlő 

témához. Első publikációi Rákóczi és Mikes Kelemen janzenista 

befolyásoltságát tárgyalják; a legfontosabb bizonyíték a rodostói könyvtár 

fennmaradt könyvjegyzéke. Zolnai az évek során fokozatosan tágította témáját, 

miközben folyamatosan összegezte a feltárt eredményeket. Írt a janzenizmus 

európai elterjedéséről, a gallikanizmus magyarországi visszhangjáról. Több 

mint húsz esztendő munkáját monográfiában szerette volna összefoglalni, s 

1944 végén – tragikus történelmi időpontban – Kolozsváron megjelent A 

janzenizmus kutatása Középeurópában c. mű első kötete. Bár a kötet azzal az 

ígérettel zárul, hogy a megjelent első nyolc fejezetet lehetőség szerint követni 

fogja a munka hátralevő része, ez sohasem történt meg.38 

 Zolnai Béla tudományos hagyatékát az MTA Kézirattára őrzi. Az anyag 

két részre tagolódik: a tételesen elkülöníthető, önálló jelzettel katalogizált 

kéziratokra; illetve a 67 kötegből álló Anyaggyűjtés a janzenizmus történetéhez 

gyűjtőcímet viselő állományra (jelzete: MS 4140–4141), amely több 

                                                           
38 1949-ben Zolnai Bélát megfosztották akadémiai tagságától és ennek következtében a 
tudományos életben való jelenléttől is. 1956 után nyelvészeti írásai megjelentek, de 
eszmetörténeti kutatásai kiadása szóba sem kerülhetett. (Egyetlen kivételként a Zeitschrift für 
Slavistik közölte legfontosabb eredményeinek német nyelvű rezüméjét.) 



 49

folyóméter terjedelemben vegyesen tartalmaz kéziratokat, gépelt kéziratokat és 

kutatási cédulákat. Ez utóbbi egységet darabonként átvizsgálva fény derült 

arra, hogy A janzenizmus kutatása Középeurópában c. monográfia második 

része, valamint a Versuch einer Bibliographie der jansenistischen und 

aufkläristischen Literatur in Deutschland, Österreich und Ungarn (1762-1822) 

c. szakbibliográfia anyaga nem található a hagyatékban. (Zolnai Béla a 

monográfiával kapcsolatban kiadásra előkészített anyagról tett említést, a 

szakbibliográfia esetében pedig már meglevő kézirataira és céduláira utalt). 

Teljességgel nem lehet kizárni, hogy ezek a legizgalmasabb iratok még a 

kézirattárba kerülés előtt elvesztek; de sajnos az is feltételezhető, hogy – soha 

nem készültek el. Ebben az esetben Zolnai Béla önellentmondása azzal oldható 

fel, hogy az említett műveket tervezte megírni; a publikációs lehetőség 

reményében „megelőlegezte” az elvégzett munkát – amelyre részben fel is 

jogosította valóban tekintélyes mennyiségű munkacédulája és megjelent 

tanulmányai – ám végül (talán a publikálás kilátástalansága miatt) mégsem írta 

meg. Ezzel szemben több olyan kéziratot vagy kézirattöredéket sikerült 

feltárni, amelyek publikálatlanok, máig sem vesztették tudományos 

aktualitásukat és beilleszthetők a további kutatásokba.39 

 Zolnai Béla figyelt fel először Rákóczi Ferenc és Mikes Kelemen 

janzenista olvasmányélményeinek (és ebből következő janzenista 

irányultságának) tényére és jelentőségére. A hatás természetesen nem volt 

közvetlen; Rákóczi grosbois-i tartózkodásának és lelki elmélyülésének idején a 

Port–Royal közösségét már régen feloszlatták.40 Nagyon valószínű, hogy 

                                                           
39 Ezek a kéziratok a következőek: A magyar janzenizmus története (MS 4139/1; cca 550 oldal; 
csonka; nem azonos A janzenizmus kutatása Középeurópában c. kötet kéziratával); A 
felvilágosodás kezdetei Magyarországon (MS 4139/5; cca 184 oldal). Az Anyaggyűjtés a 
janzenizmus történetéhez c. állományból (MS 4140–4141) a következő egységek tartalmaznak 
publikálatlan kutatási részeredményeket: MS 4140/3 Kolozsvár, Kalocsa, Győr; MS 4140/5 
Pápa; MS 4141/29-30 Sárospatak. – Különböző okok miatt azonban egyik kézirat sem 
alkalmas arra, hogy változatlan, feldolgozatlan formában megjelenjenek. A magyar 
janzenizmus történetének a szövege kb. a kétharmadánál megszakad; a munka Rákóczi 
Ferencre és Mikes Kelemenre vonatkozó része elavult. A felvilágosodás kezdetei 
Magyarországon egy tanulmánykötet lett volna, amelynek egyes tanulmányai csak vázlatosan 
készültek el, vagy már közölve voltak másutt (és Zolnai Béla kibővítésüket tervezte). Az 
Anyaggyűjtés... cédulaanyaga egyik könyvtár esetében sem befejezett. 
40 Ezen a ponton jegyezzük meg, hogy mindeddig sem Zolnai, sem más kutató nem talált 
magyar vonatkozású nyomot a janzenizmus közvetlen, 17. századi hatására vonatkozóan. A 
lehetőséget mégsem zárhatjuk ki; elsősorban a teológiai disputákra szánt tézisek anyagát és a 
zágrábi, gráci, bécsi, nagyszombati teológiai értekezéseket kellene rendszeresen átvizsgálni. 



 50

Rákóczi ismereteit és ítéletét a kamalduli szerzetesatyák erőteljesen 

befolyásolták – legalábbis hozzájuk hasonlóan Rákóczi is becsülte a 

janzenisták intellektuálisan igényes, szigorú etikai alapon álló irodalmi 

termékeit; elvetve ugyanakkor a pártos egyházpolitikai csatározásokat és 

mindennemű szeparatizmust. Rodostói számkivetettsége idején Rákóczi 

szemlélete tovább komorodott – ez egybeesett a janzenista világszemlélettel. 

Könyvtára számos janzenista művet tartalmazott, és egyéni kegyességében 

tetten érhető a janzenistákra is jellemző gyakorlat – elsősorban a szigorú 

önvizsgálat kényszere.  

 Néhány évtizeddel később, a fellendülő Rákóczi–kutatás és forráskiadás 

(Archivum Rakoczianum) során a fejedelem janzenizmusának kérdése körül 

szélsőséges vélemények ütköztek. Zolnai egyértelműen janzenistának tartotta 

őt, ennek bizonyítékául hivatkozott a fejedelem könyvtárának anyagára és a 

Vallomások bizonyos passzusaira; sőt a bujdosás előtti korszakra is 

visszavetítette Rákóczi janzenista rokonszenvét. Ezzel szemben többen 

érveltek Rákóczi intenzíven megélt, de minden herezistől irtózó vallásossága 

mellett. Mára megnyugtató módon helyére került a kérdés. Köpeczi Béla 1991-

ben megjelent monográfiája, A bujdosó Rákóczi külön fejezetet szentelt a 

különböző megközelítések összehangolására. Véleményét így foglalja össze: 

 

Grosbois-ban a janzenizmussal való találkozás visszakapcsolódást jelentett régebbi 

eszmei ösztönzésekhez ... Az természetesen igaz, hogy Rákóczi nem közvetlenül Pascal, 

Arnauld vagy Nicole janzenizmusát követte, de ismerte azt, sőt elmélyedt 

tanulmányozásában ... tudatosan tudta, mi a különbség az egyház hivatalos tanítása és 

a janzenizmus tételei között, mégis ez utóbbiak vonzották, még ha hűséges akart is 

maradni az egyházhoz. Nem arról van tehát szó, hogy egy nagyúr valami 

kifürkészhetetlen okból a janzenista vallásosságot választja, hanem inkább arról, hogy 

szelleme és „sorsa” ide vonzották. 

 

 Mikes Kelemen esetében azonban egyértelmű, hogy Rákóczi rodostói 

könyvtára kényszerűen határozta meg olvasmányainak és fordításainak körét. 

Az ő életvidám személyisége távol állt a janzenista eszményektől. „…ha 

olvasott is vallásos műveket, távol állt tőle a teológiai, filozofikus elmélyülés. 



 51

Az isteni kegyelem tana őt nem dönti kétségekbe, nem kínlódik teológiai 

problémákkal”; írja Hopp Lajos41 (e helyen szabadon idézve Zolnai Bélát). A 

legnemesebb szándékkal fordította sorra a Nyugat–Európában janzenizmus 

vádjával elmarasztalt köteteket: a Pouget-féle katekizmust, Le Tourneux Jézus-

életrajzát (Krisztus Jézus Életének Históriája). De Az ifjak kalauza42 és Az 

izraeliták szokásairól, valamint A keresztényeknek szokásairól való 

beszélgetés43 is tartalmaztak „gyanús” elemeket. 

 Ezen a helyen jegyzem meg, hogy habár a gondos Mikes Kelemen–

összkiadás alig hagyott valamit felderítetlenül és jegyzeteletlenül Mikes 

irodalmi forrásaiból (nem beszélve Zolnai Béla szövegelemzéséről, amelyben 

minden tettenérhető janzenista tételt kimutatott44) a Törökországi levelek utolsó 

darabja egy olyan jellegzetes pascali hasonlattal kezdődik, amely egyértelműen 

tanúskodik a Gondolatok hatásáról: 

„Kedves néném nem tsak mi, hanem az egész emberi nemzet olyan mint a 

halálra itéltetet rabok, a kik nem tudgyák mikor viszik ki a halálra a mi sorsunk 

épen olyan” 45, – írja Mikes, s ebben az utolsó levélben már semmi sincs Mikes 

sokat emlegetett könnyedségéből, felszínességéből. 

 Rodostó azonban a hatástörténet szempontjából zsákutca, hiszen az 

emigrációban született művek és fordítások évszázadokig kéziratban maradtak 

(kiadásuk a 19. század végén kezdődött meg, és a publikálás programja 

kereken egy évszázadig tartott). Zolnai Béla figyelme Bécsre terelődött, mivel 

– olasz, holland és német közvetítéssel – Bécs volt a janzenizmus keleti 

elterjedésének utolsó ismert állomása.  

 Eredményei szerint a Mária Terézia- és II. József–korabeli 

egyházpolitika érdemel különös figyelmet. Elemezte az Unigenitus bulla 

magyarországi történetét, és rendszerezte a bécsi janzenisták (Rautenstrauch, 

Van Swieten, von Stock, Spendou, Wittola) vitáit magyar teológusokkal. 

Felismerte, hogy az osztrák területen jelentkező janzenizmus merőben más, 

                                                           
41 Mikes Kelemen Összes Művei I. (Bp., Akadémiai K.), 533. p. 
42 Forrása: Charles GOBINET: Instruction de la jeunesse en la piété chrétienne, Paris 1655. 
43 Forrásuk: Claude FLEURY: Moeurs des Israélites, Paris 1681 és Moeurs des chrétiens, Paris 
1682. 
44 ZOLNAI Béla: Mikes Törökországi levelei, EPhK 1916 7-23, 90-106. pp.; Mikes Kelemen, 
Minerva 1930; Mikes eszményei, Minerva 1937; Magyar janzenisták I–III., Minerva 1924–25. 
45 Mikes Kelemen Összes Művei I. 299. p. 



 52

mint a 17. századi francia janzenizmus: a viták nem elméleti, hanem gyakorlati 

síkon zajlanak; a felvilágosodás erőteljesen befolyásolja az eredeti 

álláspontokat; a felekezeti tolerancia eszméje mögött megjelenik a 

közömbösség, amely indulatok nélkül tekint a különböző felfogásokra. 

Természetesen a jezsuita-ellenesség és a Róma-ellenesség jellemzi az osztrák 

janzenistákat is; mindez együtt alapot teremt II. József egyházpolitikájához. A 

18. század végére az az érdekes helyzet alakul ki, hogy a magyar nemzeti 

egyház hívei a pápa primátusa mellett foglalnak állást – ez a Nyugat-

Európában elképzelhetetlen konstelláció a Habsburg–egyházpolitika 

folyománya volt. 

 Zolnai Béla két fordítást mutatott fel, amelyek egyértelműen a janzenista 

irodalomhoz tartoznak: Le Tourneux L’année chrétienne és Nicole Traité de la 

priére c. művei jelentek meg nyomtatásban magyarul. Az első egy névtelen 

minorita fordítása, Keresztény esztendő (Buda, Landerer, 1771) címen ismert. 

A Nicole–mű az Essais de morale egyik fejezete; ezt Horváth János veszprémi 

kanonok fordította. A könyv Veszprémben jelent meg 1815-ben Hitbéli s 

erkölcsi oktatások címmel. Különösen részletesen foglalkozott a hányatott 

életű Fessler Ignác Aurél személyével, aki egy időben – az 1780-as években – 

bevallottan a janzenista irányzat híve volt. 

 Zolnai Béla kutatásainak megítélése nem egységes. A kortárs 

egyháztörténészek felfigyeltek a témára, s bár önálló kötetet vagy tanulmányt 

nem jelentettek meg, az összefoglaló egyháztörténeti művekben vizsgálták a 

kérdést. Hermann Egyed és Meszlényi Antal egyháztörténészek szerint a 

janzenizmus a 18. századi Bécsben és Magyarországon káros jelenségnek 

ítélhető az egyházfegyelem, a közvélemény és a hitélet terén. Bangha Béla 

jezsuita atya terjedelmes tanulmányt szentelt a janzenizmus egyetemes 

történetének a Magyar Kultura hasábjain (ez egyértelműen ismeretterjesztő és 

befolyásoló szándékkal készült, nem tudományos céllal). Bangha zajos és 

botrányos, ám a lényeget illetően súlytalan jelenségnek ábrázolja a 

janzenizmust, amelyet néhány személy engedetlenségére és feltűnni vágyására 

redukál. A janzenizmusban látja a szekularizáció és a liberalizmus gyökereit. 

Magyar vonatkozásokat egyáltalán nem érint. Ugyanakkor Prohászka Ottokár 

örömmel üdvözölte Zolnai első tanulmányait, és azt a kijelentést tette, hogy ha 



 53

fiatal lenne, maga is rászánna a témára néhány évtizedet46. Ennek kapcsán 

érdemes megemlíteni, hogy mind a nyugat-európai, mind a magyar 

tudományos életben kezdettől fogva megfigyelhető volt a teológus szerzők 

ellenséges (legjobb esetben tartózkodó) hozzáállása a témához, miközben a 

világi történészek és irodalomtörténészek az ellenkező irányban mutattak 

elfogultságot. 

 Kétségtelenül Zolnai Béla volt az egyetlen magyar kutató, aki a tágabban 

értelmezett janzenizmus magyar hatástörténetének legszélesebb bemutatására 

törekedett. Munkája során néha túlzásokba esett a janzenizmus magyarországi 

jelenlétének kérdésében (Rákóczi janzenizmusát illetően is); ám ezek a 

túlzások termékenyítően hatottak a későbbi publikációkra. Pozitívumnak 

tekinthetjük a teológiai irodalmi termés Zolnai által bemutatott és rendszerezett 

tárházát, amellyel lehetőséget és egy lehetséges módszert adott a tájékozódásra 

és a teológiai műveltség magyarországi jellemzésére. 

 A II. világháború előtti irodalomból kiemelkedik Czakó Jenő református 

lelkész monográfiája, amely elsősorban teológiai–dogmatikai szempontból 

tárgyalja a janzenizmust. Műve középpontjában Jansenius, Saint–Cyran, a 

Port–Royal köre, Antoine Arnauld és Pascal munkássága áll. A mozgalom 18. 

századi korszakát csak vázlatosan érinti, a magyar vonatkozásokkal 

kapcsolatosan Zolnai Béla publikációira utal. Magyar szerzőtől máig ez az 

egyetlen könyv, amelyik teológiai megközelítéssel dolgozza fel tárgyát. 

 Szintén református lelkész, Rácz Lajos fordította le Pascal Vidéki levelek 

c. művét, amely 1925-ben jelent meg47. 

 A szellemtörténeti iskola képviselői közül megemlítendő Eckhardt 

Sándor neve, aki a francia eszmék magyarországi hatásairól írt tanulmányt; 

valamint Szent–Iványi Béla, aki a pietizmusról írt (elsőként) alapvető munkát. 

Ebben megállapítja, hogy a protestáns pietizmus sok tekintetben rokon 

vonásokat mutat egyes katolikus reformmozgalmakkal – így a janzenizmussal 

is a szigorú erkölcsi követelmények és a bensőséges egyéni hitélet terén. 

                                                           
46 Idézi ZOLNAI Béla: Ungarn und die Erforschung des Jansenismus, Berlin, Akademie Verl., 
1959, 156.p. 
47 Reprint kiadásban ismét hozzáférhető. 



 54

 A II. világháború után sokáig egyáltalán nem beszélhetünk témánkra 

vonatkozó eredményekről. Később, a hatvanas évektől kezdve az 

irodalomtörténeti, művelődéstörténeti összefoglalásokban, 

tanulmánykötetekben előfordulnak utalások a janzenizmus irányzatára, de 

koncentrált kutatások nincsenek. Születnek viszont fontos részeredmények: 

ilyen Mikes Kelemen műveinek hatkötetes összkiadása (1966– 1988) MTA 

Irodalomtudományi Intézete, szerkesztő: Hopp Lajos). A sorozatban megjelent 

a Pouget-féle katekizmus (1986) is, s a kísérő tanulmányokban, a 

jegyzetapparátusban rengeteg új adat jelenik meg. 

 A művelődéstörténeti szakirodalom monumentális műve Kosáry 

Domokos először 1980-ban megjelent összefoglalása, a Művelődés a XVIII. 

századi Magyarországon. Ebben sok utalás és jegyzet található, és egy alfejezet 

kifejezetten a janzenizmussal foglalkozik. Már a cím is – Magyarázat-e a 

janzenizmus? – jelzi Kosáry ellenvéleményét: ő az elterjedt véleménnyel 

szemben kételkedik a bécsi janzenista kör (elsősorban Van Swieten) 

janzenizmusában; és még inkább abban, hogy a janzenizmus integrálta volna a 

felvilágosodás eszméit, a jozefinizmus ideológiáját. Szerinte a janzenizmus 

egyházon belüli reformmozgalom volt, amely a pápai centralizmus ellenzői 

között kedvező fogadtatásra talált, de nem volt számottevő tényező. 

 Ezen a ponton szükséges megjegyeznünk, hogy II. József 

egyházpolitikájának megítélése erősen megosztott a szakirodalom tükrében. 

Körülbelül a II. világháború idejéig a felekezeti nézőpont erőteljesen 

érvényesült – így a protestáns kutatók inkább pozitívan, a katolikusok 

negatívan ítélték meg az uralkodó egyházpolitikáját (viszont teljesnek tűnik az 

egyetértés II. József központosító, osztrák dominanciájú politikájának 

elutasításában). 

 Hölvényi György is megerősíti, hogy a janzenizmus magyarországi 

vonatkozásait mindeddig jobbára csak irodalomtörténészek vizsgálták.48 

Felhívta a figyelmet a kiaknázatlan szerzetesrendi, egyházmegyei levéltárak 

kéziratanyagára, valamint arra a tényre, hogy a 18. századi janzenizmus 

recepciójában a kétségtelenül szoros osztrák (bécsi) kapcsolatrendszeren kívül 

                                                           
48 HÖLVÉNYI György: Katholische Aufklärung und Jansenismus in Ungarn, in: Katholische 
Aufklärung und Josephinismus, hrsg. Von E. Kovács, Wien 1979; 99. p. 



 55

jelentős szerepet játszott az Itáliában tanult magyar–, illetve olasz származású 

magyarországi főpapság (elsősorban Klimo György pécsi, Patachich Ádám 

kalocsai, Barkóczy Ferenc egri főpapok, akik valamennyien Giuseppe Garampi 

pápai nuncius és Pietro Maria Gazzaniga tanácsait követték könyvbeszerzési 

ügyekben). 

 Ehhez hozzátehetjük azt is, hogy a 18. század tehetséges és művelt 

főpapjai – felismert kényszerűségből – a felsőoktatás szervezésével, nyomdák 

támogatásával, könyvtárszervezéssel, intézményalapítással (kollégiumok, 

karitatív társaságok), építkezéssel (templomok, püspöki rezidenciák) töltötték 

hivatali idejüket; s ilyen körülmények között kevés lehetőség nyílhatott a 

teológia művelésére. A 18. századi magyarországi teológiai szakirodalom 

döntő többsége az oktatás (papnevelés) céljait szolgálja; emellett jelentős 

számban egyháztörténeti forráskiadványok születtek. 

 

Mária Terézia – II. József kora és a „janzenista körök” 

 

 Egy rövidebb kitérő erejéig szükséges erre a korszakra koncentrálnunk, 

ez ugyanis az egyetlen, amelyben tetten érhető a deklarált „janzenizmus”-ra 

reflektáló magyar állásfoglalás. Gyakorlatilag az utolsó pillanatban, hiszen a 

francia forradalom dátuma a legvégső határ, ameddig a janzenizmus mint 

irányzat és mozgalom értelmezhető. Sőt az sem túlzás, amikor a szakirodalom 

bevezeti a „deuterojanzenizmus” fogalmát49 (határozott különbséget téve a 

Port–Royal lerombolásával lezártnak tekinthető elsődleges janzenista korszak 

és a 18. századi fejlemények között) – mert ezek a reflexiók valóban nem 

Jansenius, Arnauld, Pascal és a többiek teológiai életművére irányulnak, hanem 

tagadhatatlanul aktuál- egyházpolitikai jellegűek. 

 Peter Hersche meggyőzően bizonyította, hogy a 18. századi osztrák 

későjanzenizmus markánsan különbözik a teológiai dominanciájú francia és 

belga irányzatoktól; és nemcsak egyszerűen antikurialista- vagy jezsuitaellenes 

egyházpolitikai attitűdöt jelent, hanem sajátos szociális és kulturális tartalmat is 

felvett.50 Ennek egyik okát abban látja, hogy a Mária Terézia idejében 

                                                           
49 Peter F. Barton, Bernard Plongeron műveiben. 
50 Peter HERSCHE: Der Spätjansenismus in Österreich, Wien 1977. 



 56

stallumhoz jutott, meghatározó osztrák püspöki kar tagjai – Joseph Maria Thun 

zu Gurk, Joseph Phillip Spaur, Johann Karl von Herberstein, Simon von Stock 

– polgárosodó nemesi családból származtak; és tevékenységükben a janzenista 

ideák a reformkatolicizmus törekvéseivel kapcsolódtak össze. A 

„reformpüspököket” egységbe forrasztotta a nyomasztó jezsuita hegemóniával 

való szembenállás (szellemi inspirációért inkább más rendekhez fordultak, 

például a piaristákhoz, premontreiekhez, ágostonosokhoz). Mindez logikusan 

vezetett egy olyan konszenzus irányába, amely szigorú erkölcsi felfogással, 

minimálisra szorított egyházi reprezentációval, a szentségek megfontolt 

kiszolgáltatásával, nemzeti nyelvű mise és teológiai irodalom igénylésével, az 

egyház karitatív tevékenységének fokozásával jellemezhető. A janzenista 

jellegű karakterisztikumok között említhetjük még a szívbeli töredelem 

(contritio cordis) hangsúlyozását, bizonyos értelemben a kapitalizmussal való 

szembehelyezkedést (a pénz és az anyagi javak értékekként való elutasítása, a 

lelki értékek vállalása), az aszkézis nagyra becsülését, a kegyes életvitel 

szorgalmazását. Hersche annak is nagy jelentőséget tulajdonít, hogy az osztrák 

janzenizmus teológiai eszmeiségét az egyetemi könyvkultúra határozza meg – 

kiemeli Franz Stephan Rautenstrauch, Giftschütz, Lauber, Ribner tankönyvként 

használt műveinek szerepét.51 Egy másik tanulmányában egyenesen „Port-

Royal irodalmának csodálói”-ként jellemzi az osztrák „janzenistákat”52, ezzel 

is hangsúlyozva az irányzat merőben irodalmi, csupán könyvek által közvetített 

hatását.  

 Nem érdektelen szempont annak vizsgálata sem, hogy egyáltalán milyen 

forrásokból jutott el a janzenista hatás Ausztriába, amelynek 

végeredményeként a könyvtárakban és az egyetemi tananyagokban 

manifesztálódott. A téma szakértői, elsősorban Peter F. Barton két irányt emel 

ki: az itáliai és a németalföldi, személyes kapcsolatok révén érkező 

impulzusokat. Az itáliai kapcsolatok közül Lodovico Antonio Muratori (1672–

1750) hatása bizonyul igen erősnek Közép-Európában. A janzenista felfogással 

rokonszenvező tudós egyháztörténész és patrisztikus, XIV. Benedek és XIV. 

                                                           
51 Peter HERSCHE: Österreichischer Spätjansenismus, in: Katholische Aufklärung und 
Josephinismus, hrsg. Von E. Kovács, Wien 1979; 191. p. 
52 Peter HERSCHE: Les jansenistes en Autriche et en Allemagne face à la revolution, in: 
Jansénisme et revolution (Chroniques de Port-Royal 39), Paris 1990. 253. p. 



 57

Kelemen pápa bizalmasa 48 kötetes életműve sürgetően veti fel a katolikus 

egyház teljes struktúrájának megújítását, a tudományos gondolkodás 

szabadságának biztosítását és a szigorú morál megkövetelését (általában is, de 

különösen a klérusban). Fő munkáit szinte egyidejűleg fordították németre, és 

így kimutathatóan befolyásolta nemcsak az uralkodók, Mária Terézia és II. 

József egyházpolitikáját, de az osztrák papság felfogását is – például a 

salzburgi hercegérsek, Andreas Jakob von Dietrichstein is Muratori lelkes 

követője volt. – Itáliában egyébként három (dél-itáliai, liguriai és lombard) 18. 

századi, azaz kései janzenista (tardogiansenismo) gócponttal számolhatunk; 

ezek közül az északiak álltak közvetlen kontaktusban az osztrák területekkel. 

De említhetjük például Domenico Passionei – 1731 és 1738 között bécsi pápai 

nuncius – nevét is, aki nyíltan vállalta janzenista rokonszenvét és keményen 

ostorozta a német és egyes osztrák főpapok főúri életvitelét és arroganciáját – 

non sunt episcopi, sunt Domini, mondta róluk.53 A nuncius később, visszatérve 

Itáliába, érseki rangban védelmezte az ottani janzenistákat. 

A németalföldi hatás kulcsfigurája Jan Opstraet (1651–1720), aki Louvain és 

Mecheln egyetemein volt a teológia professzora. Pastor bonus c. főműve a 

papság fogalmának új értelmezését adta – középpontba állítva a személyes 

lelkigondozás feladatát, a hagyományos privilégiumokról való lemondást, 

életvitelben a személyes példaadást a hívek számára. – Egy másik németalföldi 

kánonjogász, Zeger-Bernard van Espen meghatározó szerepet játszott az 

osztrák egyházjog 18. századi alakulásában. 

 Ugyancsak Németalföldön, helytartósága idején ismerkedett meg a 

janzenizmussal Eugen von Savoyen, azaz Savoyai Jenő herceg (1663–1736) is, 

aki hatalma és befolyása révén a Habsburg-ház felségterületén védelmet 

biztosított a janzenistáknak.54 (Az eredetileg papi pályára szánt herceg nem 

foglalkozott a teológia művelésével, de magánkönyvtárába begyűjtötte a 

janzenista irodalmat.55) Ez a kapcsolat azonban nem volt ellentmondásmentes: 

Németalföld belpolitikai viszonyai és a Habsburg–ház érdekei is befolyásolták. 
                                                           

53 Idézi Ulrich im HOF: A felvilágosodás Európája, Budapest, Atlantisz, 1995. 43 p. 
54 Savoyai Ernő janzenizmusáról ld.: Max BRAUBACH: Prinz Eugen von Savoyen. Eine 
Biographie.  I–VI., Wien, Verl. für Geschichte und Politik, 1963–1965. (Különösen a IV. 
kötet, 163–177 pp.) 



 58

Így a janzenista csoport (egyház)politikai törekvéseit a herceg, aki mindenben 

a „rend és fegyelem” pártján állt, egyáltalán nem pártolta. Szimpátiája merőben 

személyes és intellektuális jellegű volt. Bécsben janzenista baráti körrel tartott 

fenn kapcsolatot; többek között a már említett nunciussal, Domenico Passionei-

vel. Puritán életmódjában is tetten érhető szimpátiája: a pompát kerülte, 

idegenkedett a feltűnéstől – visszautasította, hogy hadi érdemeiért szobrot 

emeljenek neki. Nem alapított családot, szabad idejét a tudományra és a 

művészetekre fordította. 

 Érvényesült közvetlen francia hatás is: Párizsban végezte tanulmányait és 

ott lett a janzenizmus híve például Karl Theodor Fürst Salm, aki később I. 

József minisztere volt.  

 Amikor a császár megtiltotta az Unigenitus–bulla kihirdetését, Batthyány 

József hercegprímás tiltakozó röpiratot bocsátott közre56, s ebben nyíltan 

janzenista részrehajlással vádolta az uralkodót. (Saját hatáskörben az érsek 

elítélte az „emez alkotmányban megátkozott ördögi szektá”-nak aposztrofált 

janzenizmust.) A vád igaz volt; II. József rigorózus erkölcsi felfogása, 

egyházpolitikája, egyéni vallásgyakorlata és tanácsadói körének összetétele 

okkal minősíthető janzenista tendenciájúnak. Uralkodása idejére esik Wittola 

és Katona István polémiája a janzenista Opstraet teológiájáról, amely – a 

magyar klérus bekapcsolódásával – 1786-ig húzódott57. S mindehhez 

hozzátehetjük még az egri Szaitz Leó hitvédelmi munkásságát, amelyben a 

„janzenista” minősítés szitokszóként, szinte az „istentelen szabadgondolkodó” 

értelmében szerepel (Szaitz azonban kizárólag másodlagos forrásokból 

tájékozódott). 

 Bizonyosnak látszik, hogy a janzenizmus eszméivel szimpatizáló magyar 

papok és szerzetesek (például Klimo György, Herzan Ferenc) egyáltalán nem 

foglalkoztak a janzenizmus politikai, egyházpolitikai vetületével; kizárólag a 

janzenizmus morális vetülete foglalkoztatta őket. II. Józsefet ellenben kevéssé 
                                                                                                                                                                                     

55 A gyűjtés kiterjedt Jansenius, Arnauld, Quesnel műveire és a janzenista vitairodalom 
egészére, vö. BRAUBACH im. VI. kötet, 107. p. 
56 Responsio Cardinalis Bathiani, primatus Hungariae ad imeratorem Josephum II… Roma 
1782. 
57 Erről a vitáról ld. Zolnai Béla: Magyar janzenisták III., in: Minerva 1925/6-10. sz. 133 p. – 
Opstraet személyéről és teológiájáról ld.: A. SCHUCHART: Der „Pastor Bonus” des Johannes 



 59

érinthette meg a janzenizmus kegyelemtani vagy 17. századi egyháztörténeti 

vonatkozása; inkább a gallikán egyházjog (és Hontheim nézetei) befolyásolták 

reformelképzeléseit. A jezsuita-ellenességben és a morál szigorú felfogásában 

is egyetértett a janzenistákkal, de olykor nehéz megkülönböztetni az uralkodói 

(nyilvánosan vállalt) és a magánemberként vallott elveket. A tiltakozó 

Batthyány prímást azzal nyugtatta meg, hogy „szerencsére osztrákjaim, 

csehjeim és derék magyarjaim nem ismerik sem Molinát, sem Janseniust”58, 

kifejezést adva egyúttal annak a véleményének is, hogy igen magas 

műveltséget feltételez ilyen irányú tájékozottsághoz. 

 Igaza volt-e II. Józsefnek? Feltétlenül: széles körben sem Jansenius, sem 

a mozgalom, sem a kegyelemvita nem váltott ki érdeklődést Közép-Európában. 

Hogy a klérus vezetői, elsősorban a püspökök tájékozottak voltak, azt láttuk 

éppen Battyány prímás felvetéséből és az említett Opstraet-vita példáján. De 

mennyire voltak tájékozottak a teológiai műveltséggel rendelkező szélesebb 

rétegek, elsősorban a papság és a lelkészek? 

 A papképzés elméleti tananyagába bekerült a különböző divergáns 

teológiai felfogások ismertetése és azok cáfolata a hivatalos iránynak 

megfelelően (a protestánsokkal való, a hitviták kora után sem szűnő teológiai 

vita külön fejezetet képezett). A tájékozódást a 17–18. század folyamán 

különböző Manuale-típusú segédletek könnyítették meg, habár – a bumeráng-

effektus révén – néha épp ezek váltak a téves felfogás terjesztőivé; sőt hamis 

impresszummal ellátva és természetesen egyházi jóváhagyás nélkül ál–

Manuálék is forgalomba kerültek. Ezért a 18. században előtérbe került a pápai 

bullák eredeti szövegének tanulmányozása (II. József is hozzájárult a 

kihirdetéstől eltiltott Unigenitus–bulla szemináriumi keretekben történő 

megismertetéséhez). A kontroverziákban eligazító praktikus Manualék 

azonban Magyarországon nagyon elterjedtek – mindmáig számos példány 

fennmaradt belőlük az egyházi könyvtárakban – és használatuk (a bejegyzések 

tanúsága szerint) népszerűbbnek bizonyult a hivatalos bullák egyre 

beláthatatlanabb tömegével szemben. A Manuale Catholicorum Hodiernis 

                                                                                                                                                                                     
Opstraet, Zur Geschichte eines pastoraltheologischen Werkes aus der Geisteswelt der 
Jansenismus; Trier 1972. 
58 Idézi FEJTŐ Ferenc: II. József , Budapest, Atlantisz 1997. 276. p.  



 60

Controversiis (Charitopoli, 1663) például teljes egészében a kegyelemvitákkal 

és különösképpen a janzenizmussal foglalkozik, s ennek a francia kiadványnak 

legalább egy példánya – amely a kezembe került – Magyarországra is eljutott59. 

A janzenizmusról azonban a Magyarországon különösen népszerű és elterjedt 

egyháztörténeti összefoglalások is tartalmaztak ismertetést (például J.L. 

Mosheim egyháztörténete, vagy Molnár János már magyar nyelven megjelent 

egyetemes egyháztörténete), így kétségtelennek látszik, hogy a katolikus papok 

felkészülésük során legalább alapvető szinten tájékozódva voltak. 

 Egy adalék ismeretes arról, hogy a franciás műveltségű piarista, Benyák 

Bernát 1769-ben lefordította Voltaire Siècle de Louis XIV c. művének a 

janzenizmusra vonatkozó részét, bár ez nyomtatásban nem jelent meg60 s így 

széles körben nem is hathatott. Vörös Imre a Benyák Bernátról monográfiát író 

Takáts Sándorra utalva említi Kátsor Keresztély (Benyák novíciátusbeli tanára) 

hatását, aki Port–Royal pedagógiájának értő csodálója volt és népszerűsítette a 

janzenista tankönyveket; ám mindent összevetve Benyákot nem lehet a 

janzenizmus magyarországi propagátorának tartani – kivételesen művelt és 

tájékozott embernek viszont igen. 

 Ugyanebben az időben nyomtatásban lát viszont napvilágot magyar 

nyelven Le Tourneux Keresztény Esztendője; a janzenista pedagógiát valló 

Charles Rollin Gyermekek’ Fisikája, Louis Racine vallásfilozófiai 

tankölteménye és Colloredo érsek janzenista ihletettségű reformelképzeléseket 

vázoló pásztorlevele (az utóbbi három fordítás református lelkészek munkája). 

Kétségtelenül nem a janzenista irányzat népszerűsítése érdekében készültek, de 

kiadásukkal magyar nyelven, magyar földön is megjelent a janzenista 

szellemiségű irodalom. 

 

 

 

 

                                                           
59 A bejegyzések, könyvtári kiegészítések és pecsétek szerint a kötet, valószínűleg a 18. 
században, magánadományként került egy olyan (közelebbről nem meghatározható) magyar 
szerzetesi könyvtárba, amelynek állománya az államosítás idején „népi” tulajdonba került. 
60 VÖRÖS Imre: Fejezetek XVIII. századi francia–magyar fordításirodalmunk történetéből, 
Budapest, Akadémiai K. 1987, 49–59 pp. 



 61

A hatásvizsgálat egyik aspektusa: könyvgyűjtemények elemzése 

 

 Az előző fejezet tanúsága szerint közvetlen janzenista hatással, 

kapcsolatrendszerrel nem számolhatunk Magyarországon sem a 17. században, 

sem később. Közvetett hatással annál inkább – és ennek csatornája 

egyértelműen a könyvműveltség volt. Nyilvánvaló tehát, hogy elsősorban az 

egykori olvasmányélmények nyomában kell haladnunk. 

 Ezen a ponton számottevő akadály, hogy a máig létező történeti 

gyűjtemények, műemlékkönyvtárak állományai korántsem érintetlenül, szerves 

fejlődés eredményeképpen hagyományozódtak ránk. A fennmaradt muzeális 

könyvtárak állományait általában a 18. század derekán kezdték gyűjteni; sok 

esetben évszázados előzményekre visszatekintő könyvtárak is gyakorlatilag 

nulláról kezdtek visszaépülni; és sok esetben a lendületes 18. századi 

gyarapodást 19. századi apadás, állománycsökkenés követte. A kedvezőtlen 

folyamatokat tovább rontották a 20. század háborús pusztításai és az 

államosítással járó szétszóródás. Gyakorlatilag egyetlen jelenleg is 

hozzáférhető műemlékkönyvtárunkról sem állíthatjuk, hogy régi könyves 

állománya hiánytalanul azonos lenne legalább a 18. századi állapotával. Ennek 

ellenére, pontosabban e fogyatékosság figyelembevételével mégis a 

ténylegesen, vagy legalább korabeli katalógusból, inventáriumból 

rekonstruálható módon fennmaradt könyvegyüttesek képezik az 

olvasmánytörténet legfontosabb forrásbázisát.61 Természetesen nagy különbség 

van a magán- illetve az intézményi könyvgyűjtemények között: az előbbiek 

esetében nagyobb biztonsággal beszélhetünk egyedi ízlésről, érdeklődésről; 

míg az intézményi gyűjteményeknél ez a szempont eleve kiesik. Mégis: 

Magyarországon a korai intézményi könyvtárak gyakran rokon vonásokat 

mutatnak a magánkönyvtárakkal62, és viszont: a magángyűjtemények sem 

voltak teljesen kompakt, zárt egységek63.  

                                                           
61 Vö. MADAS Edit – MONOK István: A könyvkultúra Magyarországon a kezdetektől 1730-ig, 
Bp. Balassi, é.n. 
62 Ennek oka az, hogy létrejöttük jellemzően egy-egy lelkes bibliofil patrónus személyéhez 
köthető. 
63 Nemcsak a hozzáférhetőségüket tekintve. Jellegük szerint is az egyetemességet célozták 
meg, a tudásanyag lehető teljességét kívánták felölelni (hasonlóan a közgyűjteményekhez), 



 62

 A könyvtárállományok tartalmi és statisztikai elemzése annál fontosabb 

eszköze a janzenizmus kutatásának, minél távolabb vizsgálódunk 

Franciaországtól (illetve Belgiumtól). De hogy mindjárt egy ellenpéldával 

kezdjem: gyümölcsözőnek bizonyul az irányzat hazájában is: Marie-Hélène 

Froeschlé-Chopard a 18. századi montpellier-i janzenista püspök, Charles-

Joachim Colbert magánkönyvtárát vizsgálta64. Ebben az esetben természetesen 

nem az volt a kérdés, hogy milyen mértékben találhatók benne janzenista 

művek – az Unigenitus bullával szembehelyezkedő apellánsok élére álló 

püspök, aki mind teológiai munkásságában, mind egyházvezetői funkciójában 

elkötelezte magát a janzenista mozgalom mellett, kétségen kívül az irányzat 

vezéralakja – az elemzés itt arra irányult, hogy a protestánsokkal gyakran 

vitázó püspök forrásait feltárja, és egyben általános képet adjon egykori 

könyvtáráról. Colbert püspök könyvtára ugyanis nem maradt fenn; a halálakor 

felvett katalógus azonban lehetővé tette a tartalmi vizsgálatot. Froeschlé-

Chopard az elemzés legfőbb nehézségét abban látta, hogy a püspök 8.000 

művet számláló magánkönyvtára több családi örökségből, tudósok 

gyűjteményegységeiből, illetve más püspök-elődök hagyatékából gyarapodott, 

s így az olvasmányélmények meghatározása érdekében ezeket el kellett 

különíteni azoktól a kötetektől, amelyeket Colbert maga szerzett be. Ezzel 

lehetővé vált valóban érvényes megállapításokra jutni az állománystatisztika 

alkalmazásával. 

 Más esetekben is bevált a könyvtárelemzés: Odette Barenne 1985-ben 

publikálta Port–Royal egyik híres „magányosa”, a bibliafordító Isaac-Louis Le 

Maîstre de Sacy könyvtárjegyzékét (tulajdonképpen inventáriumát); majd 

ugyanő a protestánsokkal folytatott polémia forrásirodalmát kutatta Port–Royal 

könyvtárában65. 

                                                                                                                                                                                     
míg Nyugat-Európában ekkor már a magánkönyvtárak erőteljes specializálódása figyelhető 
meg. 
64 Marie-Hélène FROESCHLÉ-CHOPARD: Les livres, témoins du dialogue entre jansénisme et 
protestantisme? L’exemple de la bibliothèque de Charles-Joachim Colbert de Croissy, in: 
Port–Royal et les protestants (Chroniques de Port–Royal 47), Paris 1998. 277–302 pp. 
65 Odette BARENNE: Les livres protestantes a Port–Royal, in: Port–Royal et les protestants 
(Chroniques de Port–Royal 47), Paris 1998. 265–275 pp. – Hogy a bibliafordítás és a 
protestánsokkal való polémia mennyire összefüggött, arra vonatkozóan magyar nyelven vö. 
Dominique JULIA: Az olvasás és az ellenreformáció (in: Az olvasás kultúrtörténete a nyugati 
világban, szerk. Guglielmo CAVALLO és Roger CHARTIER, Budapest, Balassi, 2000. 268–304. 
pp.) c. tanulmányát. 



 63

 A módszer az osztrák janzenizmus kutatásánál már főszerephez jutott66. 

Az állománystatisztikák természetesen alkalmat adnak a nyelvi–tematikai 

főcsoportokból következő általánosabb jellemzésre is; az osztrák kutatások ily 

módon igazolták a francia teológiai szakirodalom átlagosan 10%-os arányát a 

legnagyobb gyűjteményekben és – óvatosan – 17%-ra teszik a janzenista 

jellegű irodalom jelenlétét a vizsgált nagyobb könytárakban. Peter Hersche 

1781–85 között mutatta ki a janzenista irodalom német fordításainak 

csúcspontját (amelyet tehát szükségszerűen előzött meg az eredeti művek 

recepciója). Gustav Otruba összeállított egy táblázatot, amelyben 

közmegegyezéses alapon próbálta rögzíteni a janzenistának, illetve janzenista 

szelleműnek joggal minősíthető szerzők névsorát és műveik előfordulását két 

bécsi könyvtárban67. Ez a lista nélkülözhetetlen az állományelemzések 

szempontjából (és e dolgozat készítése során magam is figyelembe vettem): 

 

Janzenista/janzenista 

szellemiségű szerző neve 

Műveinek 

száma a bécsi 

nemzeti és 

egyetemi 

könyvtárban 

(1800-ig) 

Arnauld, Antoine 129 

Bellegarde, Gabriel du Pac de 5 

Besoigne, Jerôme 11 

Blasi, Camillo 1 

Bonelli, Benedetto, Carlo-

Giuseppe di San-Fiorano 

10 

Bonnaire, Louis de (=Jard, 

François) 

5 

Bossuet, Jacques Benigne 130 

                                                           
66 Peter HERSCHE im.  
67 Gustav OTRUBA: Probleme von Wirtschaft und Gesellschaft in ihren Beziehungen zu Kirche 
und Klerus in Österreich, in: Katholische Aufklärung und Josephinismus, hrsg. Von E. Kovács, 
Wien 1979; 106–139. pp. 



 64

Colbert de Croissy, Charles 37 

Desartes, René 51 

Duguet, Jacques Joseph 47 

Du Pin, Louis Ellies (álnév: de 

Clairval) 

50 

Du Sault, Jean Paul 2 

Espen, Zeger-Bernard van 31 

Fitz–James, François duc de 7 

Fleury, Claude 48 

Fontaine, Nicolas de (=Sieur de 

Royaumont) 

14 

Gazzaniga, Pietro Maria 17 

Giftschütz, Franz 5 

Godeau, Antoine 25 

Gourlin, Pierre-Etienne 4 

Gutrath, Rupert 1 

Guyard, Antoine 4 

Hontheim, Johannes Nikolaus 

(álnév: Justinus Febronius) 

 

11 

Jansenius, Cornelius 20 

La–Borde, Vivien de 7 

Lallemant, Jacques-Philippe 23 

Lauber, Joseph 10 

Le Tourneux, Nicolas 5 

Levesque de Burigny, Jean 23 

Louail, Jean 3 

Mauduit, Michel 8 

Maultrot, Gabriel Nicolas 7 

Mesenguy, François Philippe 26 

Montazet, Antoine Malvin de 8 

Morel, Robert 1 

Muratori, Lodovico Antonio 121 



 65

Nicole, Pierre 66 

Noailles, Louis 20 

Opstraet, Johannes 19 

Orsi, Giuseppe Agostino 9 

Palafox y Mendoza, Juan de 29 

Pascal, Blaise 33 

Pereira, Antonio 9 

Quesnel, Pasquier 54 

Racine, Bonaventure 9 

Rastignac, Louis Jacques Chapt 

de 

3 

Ribner, Leonhard (álnév: Renbir, 

L.) 

4 

Ricci, Scipione de 4 

Richer, Edmond 20 

Ruschitzka, Anton 6 

Schanza, Wenzel 3 

Schwarzl, Carl 2 

Tamburini, Pietro 12 

Thiers, Jean-Baptiste 24 

Treuvé, Simon Michel 4 

Vauge, Gilles 2 

Wittola, Marcus Anton 11 

 

 Juliette Guilbaud frissen megjelent tanulmánya68 egy újabb szempontot 

vet fel: ő nem a szerzők, hanem a kiadók, nevezetesen Guillaume Desprez 

janzenista nyomdatermékeinek elterjedtségét vizsgálta. Desprez ugyanis 

vitathatatlanul elkötelezett, gyakorlatilag „hivatalos” kiadója volt a párizsi 

janzenisták csoportjának, kiadványait így nem szükséges mélyrehatóan 

elemezni, hogy irányzatosak-e és mennyiben – elegendő tehát a Desprez-

nyomda kiadványaira keresni egy-egy meghatározott gyűjteményben, s máris 



 66

nagy biztonsággal megállapítható, hogy szignifikáns-e vagy nem a jelenlétük. 

Guilbaud Közép-Európára (Ausztria, Magyarország, Csehország, Szlovákia) 

vonatkozó felmérései megerősítik, hogy a janzenista eszmék –a könyvek 

közvetítésével – eljutottak ezekre a területekre, s elsősorban a szellemi elit, a 

nemesség és a papság bizonyos csoportjait inspirálták egyházpolitikai, illetve 

reformkatolikus koncepcióikban. 

 Megemlíthető itt a cseh főnemes, Franz Anton von Sporck (1662–1738) 

neve, aki 1680-ban személyesen látogatott el Port–Royalba, és hatalmas, 

50.000 kötetes magánkönyvtárában tekintélyes gyűjteményegységet hozott 

létre a janzenista irodalomból. A gróf vonzódott a janzenista felfogáshoz, de 

intenzív és bensőséges kapcsolatban állt a német pietista körökkel is.69 

 Az újabb magyarországi kutatások, publikációk rendre hasonló elvi 

alapozású könyvtári állományelemzésekkel dolgoznak. 

 Bitskey István az egri püspöki könyvtár legrégebbi fennmaradt 

katalógusát vizsgálta meg70, és Zolnai Béla nyomán a teológiai 

állományegységet elemezte (amennyire lehetett, figyelembe véve a kötetek 

eltérő provenienciáját is). A fellelhető szerzők közül Pouget, Gazzaniga, 

Bertieri, Concina, Mammachi, Tamburini, Noris, Serry neve bizonyságot tesz 

arról, hogy Egerben erőteljes olasz hatás érvényesült, és minden jelentős 

filojanzenista (vagy annak tartott) teológus munkája hozzáférhető volt. 

Másfelől azonban a jezsuita (ortodox) teológia is – közel ugyanolyan arányban 

– ; így konklúzióként nemigen állapítható meg más, mint az, hogy Eger 

sokszínű teológiai állománya a reformkatolicizmus példája. 

                                                                                                                                                                                     
68 Juliette GUILBAUD: La diffusion des idées jansénistes par le livre français en Europe 
centrale aux XVIIe et XVIIIe siècles, in: Magyar Könyvszemle 2005/1, 42–55 pp. 
69 A gróf janzenista vonzalmát még kastélya kertépítészetében is érvényesítette. Kuks-i 
birtokán több „remeteséget” létesített (mesterséges sziklalakokat, amelyekbe Port–Royal 
mintájára önkéntes vezeklők telepedtek). A jezsuiták közbeavatkozása nyomán ezt fel kellett 
számolnia; helyette monumentális kőszobrokat állíttatott fel a szent remetékről és bibliai 
szcénákról. Még szimbólumokat is megjeleníttetett a parképítészet segítségével – az egyik 
forrás például egy feszületből tört elő. (Ld. Adrian von BUTTLAR: Az angolkert. A 
klasszicizmus és a romantika kertművészete, Budapest, Balassi, 1999; 121–122 pp.) Ily módon 
von Sporck az egyébként nagyon ritka tárgyi (nem dokumentum) típusú, Franciaországon kívül 
eső janzenista emlékművekre is példát hagyott. 
70 BITSKEY István: Janzenizmus és ortodoxia. Az egri püspöki könyvtár olasz anyaga a 
felvilágosodás korában, in: Magyar Könyvszemle 1982. 1.sz. 60–67 pp. 



 67

 Ötvös Péter Batthyány Károly herceg magánkönyvtárát vette górcső 

alá71, amely fizikai egységként ugyan nem maradt fenn (és a könyvek 

eredetileg is két helyen: Bécsben, illetve Trautmannsdorfban voltak 

elhelyezve); de a herceg halála után készült könyvtárjegyzékek hozzáférhetők. 

Az egykori – egyértelműen a franciás műveltség ismérveit mutató –

magánkönyvtár teológiai gyűjteményének elemzésekor Ötvös Péter két jól 

megkülönböztethető csoportot különít el: a janzenista irodalomét (az 

önmagában még nem informatív Ágoston- és Kempis-kötetek mellett Nicole 

életmű-sorozata és a „janzenista Biblia”72 így együtt felfogható e tematika 

jegyében); valamint a janzenizmus ellenfeleinek, az irányzattal vitázó 

műveknek a csoportját (Bourdaloue, Bossuet). Ez a kettősség meggyőzően arra 

utal, hogy nem a janzenizmus hívének (avagy kritikusának) lelki táplálékáról 

van szó; hanem inkább a késő-janzenizmus szélesebb spektrumú, immár a 

felvilágosodást is integráló olvasmányköréről (hasonlóan Eger püspöki 

könyvtárához). – Nem közömbös tény egyébként, hogy Batthyány Károly 

herceg József trónörökös nevelői közé tartozott73. 

 Tóth Ferenc a szombathelyi egyházmegyei könyvtár teológiai anyagában 

ugyancsak feltérképezte a janzenista műveket74. A gyűjteményben – amelynek 

vizsgált egysége lényegében Herzan Ferenc magánkönyvtáraként is felfogható 

– a francia janzenista alapművek sora a feltűnő: Arnauld, Nicole, Pascal művei, 

a Quesnel-féle Újszövetség, Port-Royal grammatikája mind megvoltak, s nem 

hiányoztak a 18. századi későjanzenista szerzők sem. A könyvtár 

összességében arról tanúskodik, hogy egyszerű érdeklődésnél jóval több 

állhatott Herzan gyűjtésének hátterében. (Ugyanakkor tudjuk, hogy az 

egyházlátogatások alkalmával éppen ő tanúsított dokumentált buzgalmat a 

janzenista irodalom visszaszorítása érdekében.) 

 Nyilvánvaló tehát, hogy a történeti könyvtárak, illetve a fennmaradt 

könyvjegyzékek elemzése jelenti azt az irányt, ami elvezet egyrészt a 

                                                           
71 ÖTVÖS Péter: Egy főúri könyvtár 1772-ből, in: Adalékok a 16–20. századi magyar művelődés 
történetéhez, szerk. Bálint István János; Budapest, OSzK 1987. 129–142. pp. 
72 La Nouveau Testament… avec des reflexions morales, Amsterdam 1728. 
73 S ha, amint Ötvös Péter megjegyzi, ez esetleg csupán cím lett volna, akkor is kétségtelenül 
udvari személy volt. 
74 TÓTH Ferenc: Janzenista művek a Szombathelyi Egyházmegyei Könyvtár gyűjteményeiben, 
in: Magyar Könyvszemle 1999 1.sz. 82–91 pp. 



 68

janzenizmus irodalmának magyarországi elterjedésének megismeréséhez; 

másrészt ez a megközelítés módot ad arra is, hogy a 18. századi teológiai 

műveltségről képet kapjunk. 

 Zolnai Béla 1944-ben megjelent alapmonográfiájában – amelyben a 

módszerességre hívta fel a figyelmet és megkezdte az egyházi könyvtárak 

szisztematikus feltérképezését – a következő könyvtárak állományát elemezte: 

 

Győr – püspöki papnevelő könyvtára 

Pannonhalma – bencés főapátság könyvtára (az 1941-ben kiadott litografált 

könyvjegyzék alapján) 

Szombathely – egyházmegyei könyvtár (a Herzan–könyvtár) 

Pécs – Klimo–könyvtár (Vasskó Ilona: A pécsi püspöki könyvtár francia 

nyomtatványai és kéziratai c. bibliográfia /Pécs 1934/ alapján) 

Veszprém – egyházmegyei könyvtár (forrás: Hermann Egyed–Eberhardt Béla: 

A veszprémi egyházmegye papságának könyvkultúrája és könyvállománya a 

XIX. század elején, Veszprém 1942; a következő tagolás szerint: 

általánosságban, Kurbély György püspök hagyatéka, a veszprémi szeminárium 

könyvei, a veszprémi káptalan könyvei, egyházmegyei plébániák könyvei. – 

Horváth János veszprémi kanonok, majd székesfehérvári püspök munkássága) 

Pozsony – a pozsonyi papnevelő (generális szeminárium) könyvtára 

 

 A felvonultatott bibliográfiai anyag tekintélyes, és nemcsak az 

igazolódott, hogy a janzenista vagy janzenista tendenciájú teológiai irodalom 

számottevő mértékben jelen volt a magyarországi könyvtárakban a 18. század 

végén, hanem már Zolnai is felfigyelt a kiegyensúlyozott állománygyarapításra 

(ti. hogy a janzenista irodalom mellett megtalálhatóak a janzenizmus 

ellenfeleinek művei is). A felsorolásból látható, hogy Zolnai Béla a nyugat-

magyarországi egyházi könyvtárakra összpontosított és mindenütt a legújabb, 

legjobb katalógusokat használta. Művében azonban keveredik az analitikus és a 

leíró megközelítés szempontja: a felsorolt könyvtárak teológiai állományáról 

összképet kívánt bemutatni, amelyhez az alátámasztásul felsorolt bibliográfiai 

tételek száma túlteng, viszont nem teljeskörű (gyakran a „például” kitétellel 

vezeti be a janzenista szakirodalom listáját). Ezenkívül nem tette egyértelművé, 



 69

hogy mit tekint janzenista műnek; pontosabban olyan tágan értelmezte és 

kezelte a „janzenista–filojanzenista–janzenistagyanús–janzenista hírében álló” 

szerzőket, hogy végül már Faludi Ferenc verseiben is janzenista hatást keres75. 

 Az elmondottakat összegezve egyértelmű volt a számomra, hogy az első 

számú elvégzendő feladat továbbra is a ténylegesen vagy megbízható katalógus 

formájában fennmaradt történeti könyvállományok elemzése kell hogy legyen.  

 Az utóbbi két évtizedben örvendetes módon megszaporodtak a kiadott 

források (elsősorban a szegedi olvasmánytörténeti kutatások keretében, 

jelenleg pedig az elektronikus /újra/katalogizálások folytán), így egyre bővülő 

alapra támaszkodhatunk a régóta meglevő cédulakatalógusok, helyben 

használható kötetkatalógusok mellett. 

 Ennek alapján elméletileg mind a jelenlegi, mind a történeti 

Magyarország valamennyi fennmaradt régi könyves állományegyüttese; 

továbbá minden 17–18. századi publikált katalógus és inventárium a vizsgálat 

tárgyául szolgál.  

 A dolgozat keretében a máig létező, működő történeti könyvtárak közül a 

budapesti Ráday Könyvtár anyagának és a debreceni Nagykönyvtár 

állományának elemzését végeztem el (felhasználva mind a hagyományos 

katalógusokat, mind az interneten elérhető információkat; mind a személyes 

kézbevétel tapasztalatait).  

 Munkám során – a történeti és az általánosabb vonatkozású 

megállapítások esetében – a kiválasztott gyűjteményre vonatkozó alapvető 

irodalomból indultam ki, azaz a legteljesebb vagy legfrissebb 

könyvtártörténeti, kollégiumtörténeti publikációból. Így a Ráday Könyvtár 

esetében a legfontosabb kiindulópont Segesváry Viktor monográfiája; a 

debreceni Nagykönyvtár esetében pedig a Barcza József szerkesztésében 

megjelent nagyszabású kollégiumtörténeti összefoglalás. (Ezt esetenként 

mélyítette, kiegészítette néhány résztanulmány, amelyekre a megfelelő 

helyeken hivatkozom.) 

                                                           
75 Amit természetesen nem lehetett találni egy elkötelezett jezsuitánál, és ezt Zolnai Béla is 
tudta (Faludit éppen az ellenpólus jellemzésére hozta fel); mégis a janzenisták gratia gratuita–
eszméjét véli felfedezni Faludi egyik versében („Ingyen uram! Te szerettél / Teremtettél, 
megszenteltél / Megváltottál engemet”).  



 70

 A publikált könyvjegyzékek esetében elsősorban a szegedi 

könyvtártudományi forrás-sorozat eredményeit vontam a vizsgálat körébe (ez a 

sorozat szerencsésen tartalmazza a budapesti Egyetemi Könyvtár nagyszombati 

eredetű régi könyves állományegységét is). A Verseghy Ferenc egykori 

magánkönyvtáráról megjelent korábban megjelent katalógus, amely – 18. 

századi, teológiai műveltségű publicista könyvtáráról lévén szó – 

kihagyhatatlannak tűnt. Időközben megjelent a pécsi Klimo–könyvtár 

katalógusa is, amely egyszeriben vizsgálhatóvá tette a teljes állományt. Bár 

Zolnai Béla monográfiája foglalkozott a Klimo-könyvtárral, a most megjelent 

teljes katalógus megbízhatóbb forrása a munkának. (Amint Tóth Ferenc is 

elvégezte Zolnai revideálását a szombathelyi Herzan-könyvtár esetében). –Az 

említett jegyzékek már eleve integrálják a fontos történeti adatokat, tekintetbe 

veszik az egyes gyűjtemények kialakulásában számottevő tényezőket, sőt 

szakirodalomjegyzéket is adnak. 

 Az elemzés során tárgyalt szerzők és művek esetében a biográfiai, 

könyvészeti adatok fő forrásai az alapvető lexikonok (Wurzbach, Jöcher, 

Ungarisches Biographisches Archiv stb.) mellett az etalonnak számító egyház- 

és teológiatörténeti kézikönyvek (Handbuch der Kirchengeschichte / Jedin, 

Dictionnaire de spiritualité, Encyclopaedia of Religion and Ethics, 

Theologische Realenzyklopädie). Ezeket az adatokat sok esetben árnyalják, 

kiegészítik a hivatkozott szakirodalmi források. 

 A könyvjegyzékek, katalógusok szisztematikus vizsgálata még nem 

minden. A rögzített tudás hatást akar elérni: befolyásolni, meggyőzni kívánja 

befogadóit; illetve eszközként szolgálnak mindennemű szellemi vitában. 

Továbbra is kérdéses tehát, hogy hasznosították-e (és kik) a könyvtárakban, 

könyvjegyzékekben tetten ért meghatározott körű irodalmat (netán olvasták-e 

egyáltalán, vagy csak holt tömegként vészelte át az évszázadokat). Jelen 

esetben az egykori tulajdonosok (könyvtáralapítók és az egyes kötetek 

possessorai) érdemelnek különös figyelmet; amelyhez hozzávehetjük a 

bejegyzéseket is. Az olvasmánypreferencia vizsgálatára az olvasmánynapló 

vagy a kölcsönzési jegyzék lenne a perdöntő forrás; ezek azonban 

Magyarországon – a 18. és a megelőző századra vonatkozóan – alig-alig 



 71

fordulnak elő76. Munkám jelen szakaszában tehát a kéziratos bejegyzésekre és 

a possessor-bejegyzések lehetőség szerinti feltárására fordítottam gondot, bízva 

abban, hogy idővel ezek összegzése talán választ adhat a könyvek és az egyedi 

recepciók nyomon követésére. 

                                                           
76 A korabeli, lehetséges preferenciavizsgálatra példa Mechthild RAABE: Leser und Lektüre im 
18. Jahrhundert. Die Ausleihbücher der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel 1714–1799 c. 
műve (München, etc. 1989). 



 72

KÖNYVTÁRAK ELEMZÉSE 

 

A Ráday Könyvtár anyagának elemzése 

 

 A Dunamelléki Református Egyházkerület Ráday Gyűjteményének 

könyvtára (a továbbiakban: Ráday Könyvtár) muzeális különgyűjteményként 

őrzi a Ráday család 18. századi magánkönyvtárát. Ez a gyűjtemény 1861-ben 

került a református egyház birtokába, és gyakorlatilag teljes képet ad egy 

korabeli protestáns magánkönyvtárról.77 

 A könyvtár történetére vonatkozólag számottevő irodalom áll 

rendelkezésre, ezért csak néhány, témánk szempontjából lényeges elemet kell 

kiemelnünk. 

 A könyvtár állománya szinte teljes egészében az 1730–1792 közötti 

évtizedek gyűjtésének eredménye. Bár hagyományosan Ráday Pált (1677–

1733), Rákóczi Ferenc diplomatáját és tanácsosát tekintjük a könyvtár 

alapítójának, valójában a család már a 17. században is rendelkezett egy kisebb 

könyvtárral. 1711 után Ráday Pál fokozottabb gyűjtésbe kezdett.78 

Könyvbeszerzéseiről nem maradt fenn összefüggő levéltári dokumentáció, de 

tudjuk, hogy különösen a magyar vonatkozású református teológiai művek 

érdekelték; ezek közül is főként a protestáns ortodoxia és a puritanizmus 

irodalma. Nyugat-európai egyetemeken tanuló pártfogoltjai is vásároltak 

számára könyveket. 

 A máig fennmaradt könyvtári állomány igazi formálója azonban Ráday 

Pál fia, Gedeon (1713–1792) lett. 

 Ráday Gedeon odera–frankfurti egyetemi stúdiumai során kimagasló 

franciás műveltségre tett szert. A jó nyelvtudás lehetővé tette, hogy ne 

másodkézből, német közvetítéssel tájékozódjék. (A francia orientáció 

jellemezte a kiterjedtebb családot is; így az erdélyi Telekieket.79) Ennek 

                                                           
77 A 19. század első felében a család tagjai már nem gyarapították számottevően a könyvtárat. 
78 Ráday Pál könyvgyűjtéséről ld.: BORVÖLGYI Györgyi: Ráday Pál (1677–1733) könyvtára. (A 
Kárpát–Medence kora újkori könyvtárai VII.) Budapest, Országos Széchenyi Könyvtár, 2004. 
79 Részletesebb ismertetés: Zolnai Béla: A janzenizmus kutatása... 39-40 pp. 
79 Vö. Egy erdélyi gróf a felvilágosult Európában. Teleki József utazásai 1759–1761. Sajtó alá 
rend., bevezető tanulmány, jegyz. TOLNAI Gábor. Bp. Akad. K., 1987. (Régi Magyar Prózai 
Emlékek 7.) 



 73

köszönhetően Ráday Gedeon könyvtára a francia irodalom páratlan magyar 

gyűjteménye lett. 

 Már diákkorában hajlamos volt arra, hogy lehetőségeit meghaladóan 

áldozzon könyvvásárlásra. Apja halála, 1733 után tudatosan építette 

könyvtárát. Számára ez a tevékenység nem főúri kedvtelés volt, hanem élete 

szenvedélye. Egy mintaszerűen összeválogatott, minden tudományterületre 

kiterjedő, minden lényeges művet magában foglaló, kifogástalan és 

rendszerezett könyvtárat kívánt létrehozni. A puszta reprezentációs igény egyik 

Ráday esetében sem volt jellemző – de míg Ráday Pál a saját szellemi igényei 

szerint viszonyult a könyvekhez, fia már a modern, 18. századi értelemben vett 

könyvtárat kívánta megvalósítani. Ez azt jelentette, hogy a gyarapításban 

csökkent az egyéni ízlés szerepe. Ráday Gedeon a tudomány valamennyi ágára 

kiterjesztette a gyűjtést, a válogatásban pedig szakbibliográfiákra 

támaszkodott. A rohamosan gyarapodó könyvtár rendszerezésében 

valószínűleg Jean H. Samuel Formey könyve, a Conseils pour former une 

bibliotheque peu nombreuse, mais choisie (Berlin, 1755) segítette. 

 A nagyarányú gyarapításhoz rendszeres és kiterjedt vásárlások voltak 

szükségesek. Ráday Gedeon folytatta apja gyakorlatát, a protestáns bécsi 

ágensek és peregrinusok útján történő beszerzéseket, de sokkal aktívabban. Az 

európai könyvkereskedelem átalakulóban volt: a jelentős kiadók fiókokat 

nyitottak, így nem kellett minden nagyvárossal külön kapcsolatot kialakítani. 

Bécsben elérhetőek voltak Lipcse, Nürnberg, Berlin kiadványai, valamint a 

francia irodalom is. Pozsony szintén a könyvkereskedelem fontos állomása 

volt. A németalföldi és a svájci művek egy részét (különösen a protestáns 

teológiai tárgyúakat) peregrinus diákok hozták be Ráday Gedeon számára. A 

bécsi aukciók igen fontos gyarapítási forrást jelentettek, hiszen ezeken teljes 

könyvtárakat árvereztek el a tulajdonos halálát követően. A könyvtárban 

található régi állomány (15.–17. századi kiadványok) főként az aukciók révén 

került Ráday Gedeon birtokába.80 

                                                           
80 Az aukciókról összefoglalóan, de nem a teljesség igényével ír SEGESVÁRY Viktor: A Ráday 
Könyvtár 18. századi története. Bp., Ráday Gyűjtemény 1992. (A Ráday Gyűjtemény 
tanulmányai 4.) 



 74

 1792-ig mintegy 6500 mű gyűlt össze kb. tizennégy–tizenhat ezer 

kötetben a péceli Ráday–kastély könyvtártermében. Noha Ráday Gedeon célja 

az enciklopédikus teljesség volt, tetten érhető, hogy az alapművek közé 

sorolható klasszikusokat leszámítva különösen a szépirodalom, a magyar 

könyvek és a prohibitus, betiltott irodalom iránt érdeklődött. Nem véletlen, 

hogy megtalálható a könyvtárban a Catalogus librorum prohibitorum többféle 

– bécsi, római – kiadása, mint a legjobb eligazító forrás. Élénk érdeklődéssel 

olvasta a politikai és egyházpolitikai röpiratokat; a jozefinista politikát taglaló 

írásokat (a pamfleteket is). A tiltott irodalom fogalma Mária Terézia 

uralkodása alatt kiterjedt a teológiai művekre (amennyiben azok nem 

jóváhagyott katolikus termékek voltak), a felvilágosodás kortárs irodalmának 

nagy részére és a szabadkőműves művekre is. A teológiai szakcsoport esetében 

kimutatható, hogy míg Ráday Pál figyelme csaknem teljesen a református 

kötetekre irányult, fia ezen a téren is a teljességre törekedett: természetesen 

folytatta a protestáns teológia kiemelt gyűjtését (ezen belül a különböző 

kegyességi irányzatokat), de kiegészítette az állománycsoportot. Bekerültek a 

könyvtárba az egyházatyák művei, a jelentősebb katolikus teológusok, sőt a 

nem–keresztény vallások szent könyveiből és irodalmából is néhány ritka, 

értékes példány. 

 Ily módon a könyvtár a 18. század irodalmának reprezentáns lelőhelyévé 

vált. Állományának jelentős hányada kimerítette a tiltott irodalom fogalmát, 

amennyiben a cenzúrarendeleteket vesszük irányadónak.81 A könyvtár 

létrehozása nem kis áldozatok árán teljesült, mert a család anyagi helyzetét a 

nagymértékű könyvvásárlások mellett a péceli kastély építése is terhelte. 

Fontos körülmény, hogy a könyvgyűjtemény nem csak Ráday Gedeon céljait 

szolgálta, hanem hozzáférhető volt ismerősök, barátok számára is (elsősorban a 

fiatal protestáns értelmiség köréből fordultak hozzá ilyen kéréssel). 

 

 Dolgozatom Függelékében két csoportba osztva közlöm a Ráday 

Könyvtár muzeális különgyűjteményéből elkülönített bibliográfiai tételeket: az 

első csoportba a janzenizmus primer irodalma került; a másodikba a 

janzenizmussal valamilyen vonatkozásban érintkező irodalom.  



 75

 Az első csoportban Antoine Arnauld nemcsak alfabetikusan, de a 

lényeget tekintve is a legszignifikánsabb szerzők közé tartozik: két műve közül 

az első Don Juan de Palafox y Mendoza (1600–1659) munkásságával 

foglalkozik. Palafox atya Salamanca egyetemén végezte tanulmányait és 1640-

től Mexikó misszionárius püspöke volt (az érseki méltóságot nem fogadta el, 

viszont egy válságos időszakban, 1642-ben ideiglenesen ellátta az alkirályi 

feladatokat is). Kormányzása idején orvosolt számos korábbi visszaélést, 

megalapozta Mexikó egyetemének újjáépítését és igyekezett visszaszorítani az 

őslakosok „bálványimádását” – ez elsősorban azték szobrok, áldozóhelyek 

lerombolását jelentette. Munkája során belekeveredett az ún. rítusvitába, amely 

a ferencesek és a jezsuiták missziós módszerei körül robbant ki. A jezsuiták a 

más kultúrkörből megtért hívek esetében nem kívánták meg szigorúan a római 

rítus alkalmazását, nagy toleranciát tanúsítottak ebben a kérdésben és 

elfogadták a devóció más vallásban meghonosodott formáit is. A ferences 

misszionáriusok a katolikus dogmarendszer és rítus legpontosabb betartását 

követelték meg az Európától távoli kutúrákban is. Palafox atya 1947-ben 

konfrontálódott a jezsuita misszionáriusokkal, nemcsak a fent említett elvi 

okokból, hanem a jezsuita rend speciális kiváltságaival kapcsolatosan is – e 

privilégiumok Palafox szerint aláásták a püspöki fennhatóságot. Bár X. Ince 

pápa neki adott igazat, a békesség kedvéért 1649-ben mégis vissza kellett térnie 

Spanyolországba, ahol haláláig visszavonultan élt és megírta történeti, 

pasztorális és aszkétikai tárgyú műveit, amelyeket a 18. században adtak ki. –  

Antoine Arnauld természetesen nagyrabecsülte Palafox működését és 

felfogását. – A kötetben possessorbejegyzés is olvasható: „Andreas Kármán 

A.J. 1762 d. 13 April Trajecti”. Ismert adalék, hogy Kármán András losonci 

lelkész–tanár (1710 körül – 1760 után) utrechti tanulmányait (1730-31 

folyamán) Ráday I. Pál anyagilag segítette. Kármán András 

könyvbeszerzésekben pártfogója rendelkezésére állt, különösen teológiai 

jellegű művekkel kapcsolatosan. 1741-ben egyike volt azoknak a lelkészeknek, 

akik Ráday Pálné Kajali Klárát halotti orációval búcsúztatták. A két család 

között fennmaradt a szoros kapcsolat: Ráday Gedeon Kármán András fiát, 

Józsefet (1738–1795), a későbbi református püspököt segítette külföldi 
                                                                                                                                                                                     

81 Ez azonban igaz valamennyi 18. századi magyar magánkönyvtárra. 



 76

tanulmányaiban 1760-63 folyamán. Elképzelhető, hogy ezt a kötetet Kármán 

András (vagy fia, József) ajándékozta Ráday Gedeonnak; de az is lehetséges, 

hogy a Kármán–hagyaték csak egy jóval későbbi adományozás során került a 

Ráday Könyvtár állományába.82 

 Ugyancsak Antoine Arnauld nevéhez fűződik a L’Art de penser, 

másképp Logique de Port–Royal (társszerzője a másik neves janzenista, Pierre 

Nicole volt), amely latin fordításban található Ráday Gedeon gyűjteményében. 

A mű 1662-ben jelent meg először, tankönyvnek készült a Port–Royal 

iskolájába. Latin fordítása elősegítette európai elterjedését. Minden idők egyik 

legsikeresebb és legelterjedtebb tankönyve lett.  

A könyvtár nagyszámú Biblia-kiadása között francia eredetiben és egy 

német fordításban található meg Quesnel híres Újszövetség-kommentárja 

(elkészítésében Jacques Joseph Duguet is közreműködött). A mű a kiadások 

során egyre bővült – először 1672-ben jelent meg – legteljesebb kiadása az 

1693-as. Azonnal teológiai támadások érték, 1708-ban az Universi Dominici 

gregis pápai bréve ítélte el; 1713-ban pedig az Unigenitus bulla helyezte 

indexre. A kitüntetett figyelmet és a tiltások határozottságát az magyarázza, 

hogy a mű lényegében a janzenista morál népszerű összegezése; egyfajta etikai 

kifejtés a szárazabb dogmatikai tételekhez. Hangsúlyozott üzenete szerint az 

ember eredendően bűnös, bukott lény; a kárhozattól csak Isten mindenható 

kegyelme mentheti meg. A kegyelemre hit által juthat az ember, ám üdvösséget 

csak a kiválasztottak remélhetnek.  

Augustin Calmet (1672–1757) e csoportban szereplő művei – ismét egy 

Újszövetség-kommentár és az ehhez tartozó bibliai szótár – joggal sorolhatóak 

a janzenista irodalomhoz, mivel a tudós apát Le Maîstre de Sacy 

bibliafordítását használta. (Calmet 1706-tól személyes kapcsolatban is állt a 

janzenistákkal.) Nicolas Fontaine több kiadásban és egy német fordításban is 

reprezentált bibliai kortörténete szintén a nagyszámú janzenista biblikus 

szakirodalomhoz tartozik. A mű érdekessége, hogy iskoláskorú gyermekek 

számára készült, egyfajta bevezetésként a Szentírás majdani 

                                                           
82 Ez utóbbi feltételezést erősíti, hogy számos „Kármán András” possessor-bejegyzésű kötetről 
van tudomásunk a Ráday Könyvtár anyagában, de közöttük több kötetben található 19. századi 
possessor-bejegyzés is. 



 77

tanulmányozásához, megértéséhez. A Fontaine által választott forma 

természetesen nagy múlttal rendelkezik: a 15. századtól kezdve jelentek meg 

hasonló célzatú munkák mind katolikus, mind protestáns változatban (a 

katolikus ősminta Petrus Comestor Historia Scholastica c. műve, a 

protestánsoknál Luther Passionalbüchlein-je honosította meg a műfajt). 

Nicolas Fontaine munkája természetesen a Port-Royal iskolája számára készült 

1669-70 folyamán, és még a 20. század elején is használatban volt a 

franciaországi hitoktatásban. A német fordítás 1684-ben készült el (a Ráday 

Könyvtár példánya ebből az első kiadásból való); de szinte egyidejűleg 

elkészült a holland és az angol fordítás is. A janzenista felfogást – a Biblia 

eseménytörténetének vonulatán keresztül – főként az eukarisztia, valamint 

Isten kegyelmének és igazságának bemutatása, jellemzése képviseli. A 

kötetnek számos képpel illusztrált kiadása ismeretes – ebben az esetben a 

képek pedagógiai célzattal kaptak helyet a műben – de az olcsóbb, illusztráció 

nélküli kiadások száma is jelentős.83 

Jacques Joseph Duguet egy fejedelmi tükörrel képviseli a janzenista 

értékeket és Port–Royal szellemi örökségét; Goujet abbé francia 

irodalomtörténete pedig a tágan értelmezett francia irodalom történetét tekinti 

át hasonló szemlélettel. A szerző elkötelezett janzenista volt, a Nouvelles 

ecclésiastiques munkatársa.  

Pierre Jurieu (1637–1713) protestáns apologéta – dogmatikus és 

polémikus – volt, aki a janzenizmusban kripto-kálvinista teológiai irányzatot 

látott. Foglalkoztatta a kegyelemtan, amely központi szerepet játszott a 

janzenista felfogásban is. Nagy rokonszenvvel figyelte a janzenista mozgalmat, 

írásaiban – fenntartásokkal – kiállt elveik mellett. Ráday Gedeon könyvtárában 

több műve megtalálható. Közülük a Le Janséniste convaincu de vaine 

sophistiquerie és a Traité historique contenant le jugement d’un protestant c. 

művek követlenül a janzenista irodalomhoz kötődnek: az első vitairat arról 

szól, hogy a janzenisták a vitathatatlan dogmatikai eltérés ellenére 

                                                           
83 A műről és a kiadástörténetről részletesebben ld. Ruth B. BOTTIGHEIMER: Eine 
jansenistische Kinderbibel: «L’histoire du Vieux et du Nouveau Testament» (1670 et seq.) des 
Port–Royalisten Nicolas Fontaine, in: Jansenismus, Quietismus, Pietismus. Hrsg. Von Hartmut 
Lehmann, Heinz Schilling, Hans-Jürgen Schrader. (Arbeiten zur Geschichte des Pietismus, Bd. 
42.) Göttingen, Vandenhoeck-Ruprecht, 2002. 226–238. pp. 



 78

ragaszkodnak a katolikus felekezet kereteihez (tehát nem vállalják a nyílt 

szakítást, az eretnekség státuszát; amellett a protestáns felekezetek 

létjogosultságát sem ismerik el). Jurieu rámutat a janzenista és a kálvinista 

teológia feltűnő egyezéseire. A pédány kéziratos bejegyzéseket tartalmaz: a 

nyomdahibák jegyzékén felsorolt kiigazításokat valaki átvezette a szövegbe; ez 

közvetve az olvasás tényére utal. - A másik értekezés az ún. „egyházi 

problémát” tárgyalja, amely Noailles bíboros személyével kapcsolatos. 

Noailles 1695-ben ajánlásával látta el Quesnel Réflexions morales címen ismert 

újtestamentumi kommentárjait; 1696-ban viszont betiltatta Saint–Cyran 

unokaöccsének, Barcos-nak Exposition de la foi touchant la grace et la 

predestination c. értekezését – igaz, akkor már párizsi érsek volt. Noailles 

ellentmondásos viselkedése óriási felzúdulást keltett; ez volt a „Probleme 

Ecclesiastique”.  

 Jurieu egyháztörténeti művei közül az Histoire du calvinisme et celle du 

papisme mises en parallele… harmadik része (Histoire abbregée des troubles, 

que le papisme a causés dans le monde...) tartalmaz reflexiókat a janzenizmus 

irányzatával kapcsolatban. Teológiai művei kivétel nélkül a kegyelem 

tárgykörével foglalkoznak (az isteni gondviselés, a hatékony kegyelem, az 

emberi természet, a hitélet erkölcsi normái állnak az értekezések 

középpontjában.) 

Melchior Leydecker (1642-1722) egy újabb fontos szerző: A 

németalföldi teológus De historia Jansenismi libri sex c. műve az egyik 

legkorábbi általános ismertetés a janzenizmusról. Tartalmazza Cornelius 

Jansenius részletes életrajzát, műveinek ismertetését és a janzenisták nagy 

nemzedékének életművét is. E példány esetében vannak adalékok korábbi 

tulajdonosra: a címlapon A. Myhldorf possessor-bejegyzése olvasható. Igen 

valószínű, hogy A. Myhldorf azonos Andreas Myhldorf (Myldorf, Mühldorf) 

nürnbergi evangélikus lelkésszel. Andreas Myhldorf 1636-ban született, és az 

altdorfi egyetemen doktori fokozatot szerzett. A lelkészi gyakorlat mellett 

tanítással is foglalkozott; 1697-ben a teológia és az egyháztörténet professzora 

lett. 1714-ben halt meg Nürnbergben. Magánkönyvtára olyan jelentős volt, 

hogy az egykorú források megemlékeznek róla; és egyházi könyvtárosi állást is 

betöltött. Mindezek alátámasztják, hogy ő lehetett a könyv első tulajdonosa; 



 79

egyháztörténészként feltétlenül szüksége volt rá. Az előzéken található 

bejegyzés: „Acta Erudit. 1696 p. IV” kézírása egyezik a tuladonosi 

bejegyzésével; így ez Andreas Myhldorftól származik. A kötet elejétől végig 

sűrű aláhúzásokat tartalmaz, ami az igen figyelmes végigolvasás bizonyítéka. 

A könyvtestbe ragasztott "No 56A" jelzet aukciós értékesítésre utal. Myhldorf 

könyvtárát egészben vagy részben értékesíthették – az sem lehetetlen, hogy 

1714 után több tulajdonos kezén is átment – a 18. század közepén pedig egy 

bécsi aukción került Ráday Gedeon tulajdonába. (Megtalálható benne Ráday 

Gedeon szokásos diszkrét monogramos possessor-bejegyzése (G.R.)). 

Valószínű, hogy ő maga is alapvetően ebből a kötetből tájékozódott az 

irányzatról.  

Mint már bővebben szóltunk róla, Blaise Pascal művei a janzenista 

alapirodalomhoz tartoznak; a magyarul Vidéki Levelek címen ismert vitairat 

lényegében a jezsuita erkölcstan és gyakorlat szatírája (szembeállítva ezzel a 

janzenista felfogást és életmódot). A Les provinciales sok tekintetben Port-

Royal közösségének kollektív alkotása; a dogmatikai és teológiatörténeti 

részek kifejtésében Pierre Nicole és Antoine Arnauld segített a munkában. – 

Pascal főműve, a Pensées az első, ún. Port–Royal kiadás (1669-70) átdolgozott 

második kiadásában található meg Ráday Gedeon könyvtárában. A 

munkálatokat a Port–Royal szerkesztőbizottsága végezte; de Pascal szövegével 

szabadon bántak: egyes részeket kihagytak, másokat betoldottak. Az 

átdolgozás fő munkatársa Pierre Nicole volt. 

A drámaíró Jean Racine összegyűjtött művei természetesen nem 

hiányozhattak Ráday Gedeon polcáról. A színműveken kívül olvasható benne 

egy visszaemlékezés is a Port-Royalra. (Ennek első részét 1742-ben 

publikálták először; a második rész csak 1767-ben jelent meg.) Racine 

drámáiban sok elemző kimutatta a janzenista szemlélet hatását – különösen az 

erkölcsi konfliktusok jellegében –; bár ugyancsak sokan vitatkoznak ezzel a 

felfogással. 

Fia, Louis Racine (1692–1763) rendezte sajtó alá apja levelezését és 

emlékiratait Port-Royalról; illetve megírta apja teljes életrajzát. Saját művei 

közül témánk szempontjából kiemelkedik a vallásról, illetve a kegyelemről írt 

két nagy tankölteménye – ezek kétséget kizáróan janzenista felfogást 



 80

tükröznek. A második kötetben található az Histoire de Port–Royal című 

összefoglalása, amelyet 1693 körül írt. 

 Ide kapcsolódik Háló Kováts József magyar fordítása: A vallás, avagy az 

iffjabb Racinnek a vallásról irott munkája. Louis Racine poémája (La Religion) 

a janzenista hitfelfogás költői megfogalmazása.84 A fordító Háló Kovács József 

református lelkész volt, művét tiszteletpéldányként küldte meg Ráday 

Gedeonnak. A téma népszerűségét bizonyítja, hogy létezik egy kortárs 

katolikus fordítás is, P. Szentgyörgyi Gelérd műve, aki Józan elmélkedés a 

Religióról... címmel prózafordítást adott ki 1795-ben. Szentgyörgyi pálos 

szerzetes volt a rend feloszlatásáig, később házi nevelő lett. Jóval később ismét 

egy katolikus plébános, Répássy János (1844– ?) jelentette meg magyarul 

Louis Racine másik költeményét, a La Grâce-t (Az egély... Eger, 1869). 

Zeger–Bernard Van Espen (1648–1728) a németalföldi janzenisták közé 

tartozik.85 Eredetileg maga is Louvain egyetemén oktatott; majd áttelepült 

Hollandiába és az ott formálódó szakadár janzenista egyházhoz csatlakozott. 

Azonosult a janzenizmus dogmatikai tanításával és a mozgalom 

egyházpolitikai céljaival. Élete végén – a nagyhatalmú, ultramontán 

meggyőződésű Marie Elisabeth főhercegnő közbeavatkozása miatt – 

száműzetésbe kellett vonulnia és Amersfoort-ban halt meg. Műveit indexre 

helyezték. 

Van Espen Magyarországon kedvelt szerző volt; az egri teológia még a 

tankönyveit is átvette.86 Ráday Gedeon könyvtárában kánonjogi művek mellett 

a pápai bullák hatálya és a placetum regium tárgykörében írt értekezése is 

megtalálható. 

 

 Ráday Gedeon könyvtárának másik csoportjában a janzenista irányzattal 

valamilyen (távolabbi, érintőleges) kapcsolatban álló irodalmat gyűjtöttem 

össze.  
                                                           

84 Részletes ismertetése: BERECZ Ágnes: A kései janzenizmus és hatása Magyarországon. 
Louis Racine vallásbölcseleti poémája és a magyar fordítás; In: Magyar Könyvszemle 1993, 
279–291 pp. 
85 G. LECLERC: Zeger–Bernard Van Espen et l’autorité ecclesiastique. Contribution a 
l’hostoire des théores gallicanes et du jansénisme. Zürich, 1964. – Miscellanea jansenistica 
offerts a Lucien Ceyssens, Heverlee–Löwen, 1963. 174–200. pp.  



 81

Ezen belül például a janzenizmussal toleráns, tudós XIV. Benedek 

pápától több művet is beszerzett Ráday Gedeon; különösen Jézus ünnepeire, az 

egyházmegyei szinódusokra és a Távol-Keleten tevékenykedő misszionáriusok 

eligazítására vonatkozóan (ez utóbbi a már említett „rítusvita” körébe tartozik). 

Nicolas Boileau–Despréaux (1636–1711) összes művével szerepel a 

könyvtárban. Az ő nevét elsősorban szatírái, komikus eposza és az Art poétique 

tette híressé, mely utóbbiban követői kötelező irodalmi kánont, az utókor pedig 

a francia klasszicizmus doktrínáját fedezte fel. Boileau kapcsolatban állt a 

janzenizmus második hullámának képviselőivel (többek között Jean Racine-

nel), és élete utolsó szakaszában maga is janzenista hírbe keveredett, 

veszélyeztetve ezzel XIV. Lajos kegyét, udvari állását. 

 Hogy megtérése valóban janzenista fordulatot jelentett, arra a 

legfontosabb irodalmi bizonyíték vallásfilozófiai episztolája, a Sur l’amour de 

Dieu. Még súlyosabban esik latba, hogy amikor 1694-ben támadások érték, 

maga Antoine Arnauld védelmezte meg írásban. Külön érdekesség, hogy 

emiatt Arnauld-nak saját munkatársaival támadt konfliktusa – Nicole, Lancelot 

és a többi vezető janzenista teológus Racine irodalmi működésével sem tudott 

azonosulni, és magukhoz méltatlannak tartották a kiállást Boileau érdekében. 

Talán ez az ellenséges légkör is hozzájárult ahhoz, hogy Boileau alkotásainak 

száma csökkent, világképe elkomorult. 1705-ben a Notre Dame kolostorába 

vonult vissza. Utolsó éveit a jezsuiták elleni küzdelemnek szentelte; ennek 

irodalmi terméke 12. szatírája, a Sur l’équivoque. A művet, amelyet a 

janzenisták Pascal Vidéki Levelei-hez hasonlítottak, XIV. Lajos betiltatta. 

A salzburgi hercegérsek, Hieronymus Joseph von Colloredo (1732–1812) 

II. József császár jó barátja volt, és helyeselte az uralkodó egyházügyi 

rendelkezéseit. 1782-es pásztorlevele – amely más egykorú írások mellett két 

példányban is megtalálható Ráday Gedeon gyűjteményében – nagy visszhangot 

váltott ki: ebben janzenista szellemű reformokat hirdetett meg. A pásztorlevél 

helyteleníti a templomok felesleges túldíszítettségét; szorgalmazza a hívek 

bibliaolvasását; óv a babonás, pogány hiedelmeken alapuló hittől; ajánlja 

                                                                                                                                                                                     
86 HERMANN Egyed: A katholikus egyház története Magyarországon 1914-ig. (Dissertationes 
Hungaricae ex Historia Ecclesiae I.), München, Aurora, 1973. 306–307. pp. 



 82

Muratori olvasását; az őskeresztények erkölcsét állítja követendő például. 

Colloredo pásztorlevelét franciára, latinra és magyar nyelvre is lefordították.87 

Colloredo megérte, hogy 1803-ban a salzburgi érsekség a szekularizációnak 

esett áldozatul. 

A Verordnung sr. hochfürstl. Gnaden c. kötet egyházpolitikai röpiratok 

kolligátuma; az egybeköttetést Ráday Gedeon unokája, III. Ráday Pál 

végeztette el a 19. század elején (erről a kötés és a gerincen található „R” 

jelzésű vignetta – amelyet III. Ráday Pál használt – tanúskodik). A röpiratok 

mindegyike II. József egyházügyi, különösen tolerancia–rendeletéhez 

kapcsolódik. Itt említhetjük Galambos Mihály következő fordítását: 

Hieronimus Josef [Colloredo] ... Pásztori levele. Galambos Mihály (†1789) 

református lelkész, a nagyenyedi kollégium professzora volt. Tanulmányait 

külföldön, Frankfurt an der Oder-ben végezte (ugyanott, ahol Ráday Gedeon). 

Colloredo híres pásztorlevelét a protestánsok szempontjából is 

nélkülözhetetlennek ítélte, s lefordította. 

Louis Ellies Du Pin (1657–1719) francia történész és egyháztörténész 

már tudományos pályája elején elhatározta, hogy megalkotja az egyházi 

szerzők egyetemes könyvtárának sorozatát – a mű első kötete 1686-ban jelent 

meg (végül 58 kötetre duzzadt). Emellett más történeti sorozatokat is elkezdett, 

s ezek mindegyike megvolt Ráday Gedeon könyvtárában. Du Pint a gallikán 

egyház elkötelezett híveként tartották számon; rokonszenvezett a 

janzenistákkal. (Egy ízben chtellerault-i száműzetésre is ítélték janzenizmus 

vádjával, de később felmentették.) E szimpátiája főként egyháztörténeti 

műveiben érhető tetten, de például a De antiqua ecclesiae disciplina c. 

értekezése is a janzenisták kedvelt témájáról, az őskeresztények 

egyházfegyelmi gyakorlatáról szól. Érvelésével a gallikán egyházjogokat 

igyekezett alátámasztani. Meglehetős szabadsággal kezelte az egyházatyák 

munkásságát, elvetette a rögzült előítéleteket (emiatt természetesen számos 

kellemetlensége támadt). Élete végén a felekezeti unió (az anglikán és a 

gallikán egyház, valamint a görög és a római katolikus egyház között) 

meggyőződéses híve volt. 

                                                           
87 Részletesebb ismertetés: ZOLNAI Béla: A janzenizmus kutatása... 39-40 pp. 



 83

Fessler Ignaz Aurel (1756–1839) születése révén hagyományosan 

magyar szerzőként szerepel, noha kizárólag német nyelven írt. Fiatal éveit 

Magyarországon töltötte, Győrben és Pozsonyban tanult, majd a besnyői 

kapucinus kolostorban időzött. 1779-ben Bécsbe települt, és ebben a 

korszakában – döntően olvasmányélményei alapján – meggyőződéses 

janzenista lett. Pár évvel később a felvilágosodás híve, szabadkőműves; a 19. 

század elején azonban – ekkor már Berlinben él – ismét visszatér a 

janzenizmushoz; de egyre inkább valamilyen meghatározhatatlan misztika felé 

hajlik. Végeredményben egész életében sodródott eszmék, országok és 

magánéleti válságok közepette – sok hányattatás után Szentpéterváron halt 

meg, mint az orosz evangélikus egyház szuperintendense. Életrajzát maga írta 

meg Rückblicke címen, 1824-ben.88 A Ráday-könyvtár három regényét őrzi, s 

Kazinczy Ferenc visszaemlékezéséből tudjuk, hogy művei divatos 

olvasmánynak számítottak az 1790-es években. 

Claude Fleury (1640–1723), a híres gallikán egyháztörténész személyét 

gyakran kapcsolatba hozzák a janzenizmussal, noha nem volt janzenista, 

csupán általuk sűrűn hivatkozott és kedvelt szerző. (Az orléans-i herceg 

mondta róla, hogy nem tekinthető sem janzenistának, sem molinistának, sem 

ultramontánnak, egyedül csak katolikusnak.) Fleury is azok közé tartozott, akik 

a pápának csupán eszmei primátust, tiszteletbeli elsőséget (de nem tényleges 

hatalmat) szerettek volna tulajdonítani. 

 Párizsban született, és tanulmányai végeztével jogászként kezdett 

működni. Csak 1667-ben fogott teológiai tanulmányokba, továbbá a legfelsőbb 

körök házi nevelőjeként vált ismertté – XIV. Lajos egyik természetes fiát is ő 

oktatta. 1683-ban megkapta a cisztercita Loc–Dieu apátság benefícumait; 

1689-től pedig (Fénelon irányítása mellett) a vérbeli főhercegeket nevelte. 

1696-ban beválasztották az Akadémia tagjai közé, nevelői feladatai végeztével 

pedig újabb busás egyházi javadalmat kapott. Ettől az időtől fogott hozzá 

nagyszabású egyháztörténetének megírásához (az anyaggyűjtést már régen 

megkezdte).  

                                                           
88 Zolnai Béla hosszú fejezetben méltatja pályáját (pp. 73–85.); KOSZÓ János monográfiát írt 
róla (Fessler Ignác Aurél, Bp. 1923). Ld. még: HELL Judit: Ignatius Aurelius és Marcus 
Aurelius. I.A. Fessler könyve Marcus Aureliusról – epizód a magyar eszmetörténetből, in: 
Magyar Filozófiai Szemle, 1998. 1–3. sz. 



 84

 Művét eredetileg széles olvasóközönségnek szánta, de elsősorban a 

teológiában járatos elit hasznosította. A munka nagyon olvasmányos, egyben új 

látásmódot képvisel: az egyházat olyan bűnös, emberi intézményként tárgyalja, 

amelyet csupán Isten kegyelme őrzött meg az évszázadok során. Fleury is 

aranykornak tartja a kereszténység első századait, amikor a világi hatalom még 

nem kísértette meg az egyház vezetőit, amikor a püspökök a biztos vértanúság 

várományosai voltak. A későbbi erkölcsi romlás okául a földi hatalomba és 

gazdaságba való integrálódást jelöli meg, hozzátéve, hogy ez – a korai 

középkor idején – kifejezetten az uralkodók kívánságára történt, mert csak az 

egyház által képviselt tudásra és erőre támaszkodhattak. Szól a középkori 

hamisításokról, amelyek a római pápa rendkívüli befolyásához, hatalmához 

vezettek. Szól a liturgia és a szerzetesrendek történeti fejlődéséről. A 

reformációt elsősorban a korabeli főpapság és a reneszánsz pápák bűnei 

következményének tartja. Saját korára vonatkozóan szigorú reformokat sürget: 

az egyház vonuljon vissza a világi közéletből, mert nem ez az alaphivatása, 

hanem a lelki dolgokkal törődjön, hogy vonzó és hiteles példa lehessen. – 

Fleury egyháztörténete nagyon elterjedt volt a 18. században eredeti francia 

nyelven, latin és német fordításokban, rövidített kiadásokban.89 

A következő szerző, a dominikánus Petrus Maria Gazzaniga (1722–1799) 

elsősorban tomista teológusnak vallotta magát, és élete nagy részét Itáliában 

töltötte. Teológiát és bölcseletet Bologna egyetemén tanult, ezt követően pedig 

Pavia, Bologna és Genova voltak tanári működésének állomásai. 1760-ban 

Mária Terézia meghívására, Simon von Stock ajánlásával foglalta el 

professzori székét Bécsben. Előadásai az ágostoni és tomista elvek azonosságát 

igyekezték bizonyítani; ideálja egyfajta felekezetektől független természetes 

kereszténység volt. Személyesen ellátogatott előadásaira maga a császárnő, 

Migazzi kardinális, Giuseppe Garampi, sőt VI. Pius pápa is bécsi látogatásakor. 

Közreműködött az oktatási reform előkészítésében és személyes barátság fűzte 

II. József császárhoz is. Az ún. bécsi janzenista kör tagjai közé számítják,90 

szoros kapcsolatban állt Van Swietennel. Tudatosan szembehelyezkedett a 

                                                           
89 Ld. még: François GAQUERE: La vie et les oeuvres de Claude Fleury. Paris, 1925. – G. 
HARDY: Le cardinal Fleury et le mouvement janséniste. Paris, 1925. – Franco SIMONE: 
Tendenze storiografiche di Claude Fleury. Venezia, 1961. 
90 Peter HERSCHE: Der Spätjansenismus in Österreich, Wien 1977. 109–118. pp. 



 85

felvilágosodás szekularizációs áramlatával, de a maga területén igyekezett 

előmozdítani a teológia művelésének és oktatásának szabadságát – mind az 

uralkodói, mind az egyházi autokratizmust elutasította. Kapcsolatban állt 

Klimo György pécsi püspökkel, könyveket küldetett a pécsi könyvtár számára. 

Egészségi okokból 1782-ben visszatelepült Lombardiába; 1799-ben hunyt el. 

Antoine Godeau (1605–1672) fiatal korában költői és irodalmi 

ambícióiról volt ismert; az Hôtel Rambouillet köréhez tartozott. Megtérése után 

azonban hátat fordított a frivol szalonoknak és a világi irodalomnak (ezután 

csak vallási tárgyú költeményeket írt), és elindult egyházi pályáján. 1636-ban 

Richelieu püspökké nevezte ki. Augusztiniánus felfogású egyháztörténész és 

egzegéta volt, rokonszenvezett a janzenizmussal. Saint-Cyran-ról igen nagy 

elismeréssel írt. Teológiai munkássága hamarosan elhomályosította ifjúkora 

irodalmi kitérőjét, nem utolsósorban követhető, élvezetes formában 

megnyilvánuló stílusa miatt. Mind morális, mind irodalmi művei is eléggé 

elterjedtek Európában; Ráday Gedeon könyvtárában egyetemes egyháztörténeti 

műve mellett megvolt Dávid zsoltáraira írt parafrázisa is. 

Johann von Hontheim koblenzi püspök (1701–1790) Febronius álnéven 

tette közzé híres egyházpolitikai művét, a De statu ecclesiae-t, amelyben elvi 

alapon támadta a pápa egyházkormányzói hatalmát és politikai szerepét. Ebben 

a könyvben fejti ki Hontheim a legteljesebben azt a rendszert, amely később a 

febronianizmus vagy másként episzkopalizmus néven vált ismertté, s amely 

sok ponton érintkezik a jozefinista felfogással: Hontheim a nemzeti püspöki 

karokat önálló, független irányító szervezetekként írja le, s ezek az 

uralkodókkal működnének együtt, nem Rómával. – A pápa elítélte az 

ismeretlen Febronius könyvét, de amikor a szerző személye ismertté vált, 

Hontheim püspöknek vissza kellett vonnia írását. – A kései janzenizmus sok 

híve szintén ezt az elképzelést támogatta. A híres mű második, bővített kiadása 

is megvolt a Ráday Könyvtár anyagában.  

Horváth Mihály (1728–1810) – akitől egy magyar történetkritikai 

bevezetés szerepel a listában – annyiban sorolható ebbe a csoportba, hogy a 

janzenista felfogású magyar papok között említi a szakirodalom.91 Horváth 

                                                           
91 MESZLÉNYI Antal: A jozefinizmus kora Magyarországon. (1780–1846). Budapest, 
Stephaneum ny., 1934. 372. p. 



 86

még a jezsuita rend feloszlatása előtt kilépett a rendből. 1774-től a budai 

egyetem tanára volt, a pastoralis előadója. 

Gottlob Jenichent Zolnai Béla említi a protestáns janzenisták között,92 

Ráday Gedeon elsősorban filozófiatörténeti műveit szerezte be. 

XIV. Kelemen pápa (1769–1774), azaz Lorenzo Ganganelli (szül. 1705) 

egykori ferences szerzetes rendkívül figyelemreméltó egyéniség a pápák 

sorában. Életrajzírói két ellentétes képet tárnak elénk: az első verzió szerint 

szelíd és bölcs, mélyen hívő, tudománykedvelő ember volt, akit lassan felőrölt 

egyházvezetői méltósága. A másik változat szerint gyenge és befolyásolható 

jellem, betegesen aggályoskodó, döntésképtelen személy. A szembetűnően 

szélsőséges megítélés oka nyilván az a tény, hogy XIV. Kelemen pápa oszlatta 

fel a jezsuita rendet 1773-ban. Ő maga, mint leveleiből is kiderül, XIV. 

Benedek pápát tartotta utolérhetetlen eszményének. Pápává választása – amint 

az gyakran megtörtént – kompromisszum eredménye volt, és személy szerint 

Ganganelli nem tartozott korának egyik érdekcsoportjához sem. 

Megválasztásakor azonban túlsúlyba került az a párt, amelyiknek a jezsuita 

rend feloszlatása volt a célja. Máig vitatott kérdés, hogy Ganganelli (aki nyíltan 

nem kedvelte a rendet) tett-e ígéretet a feloszlatásra megválasztása előtt. 

 A jezsuita rend feloszlatásának eseménye elterelte a figyelmet attól, hogy 

milyen hitbeli felfogást képviselt XIV. Kelemen, pedig erről a sok nyelvre 

lefordított és nagyon népszerű Levelei vallanak93. Ranke egy helyen megjegyzi, 

hogy Ganganelli nem volt mentes a janzenista tanoktól, de állítását nem 

bizonyítja.94 Lelkipásztori tanácsai és elmélkedései egyértelműen a szigorú 

erkölcsű ágostoni teológia híveként jellemzik őt. Ganganellinek részletekbe 

menően ismernie kellett a janzenista tanokat és a mozgalom körül támadt 

kontroverziát; bizonyítható ódzkodása a nyílt állásfoglalástól – azaz a hivatalos 

elítéléstől – arra utal, hogy rokonszenvezett velük. Ráday Gedeon 

könyvtárában a Levelek két különböző francia kiadása volt meg és a jezsuitákat 

feloszlató bréve magyarázatos változata. 

                                                           
92  ZOLNAI i.m. 37. p. 
93 A magyar fordításról dolgozatom későbbi részében még szó esik (Verseghy Ferenc 
könyvtárának elemzése). 
94 Leopold von RANKE: A pápák története, H.n. Hungária, é.n. 688. p. 



 87

Ugyancsak a jezsuitákhoz és a már említett missziós „rítusvita” 

tárgykörébe tartozik Laczkovits János fordítása (A Jesus-társaságbeli 

szerzeteseinek Khinából való ki-üzettetése). A Martinovics-ügybe keveredett és 

emiatt kivégzett Laczkovics János (1750–1795) a felvilágosodás korának 

valójában kevésszámú ateistái közé tartozik. Személyes sérelmei nemcsak az 

egyházzal, de az uralkodóházzal is szembefordították (1790-ig testőrkapitány 

volt). Indulatait részben saját, politikai jellegű írásaiban, részben pamflet-

fordításaiban jelenítette meg. A fenti röpirat Stefan Rautenstrauch műve, aki 

leginkább a jezsuita-ellenességben osztozott a janzenistákkal, bár őt is a bécsi 

janzenisták közé sorolják. Maga a téma a hosszan elhúzódó rítus–vita 

záróakkordjához kapcsolódik: Róma szigorú irányelveket írt elő a Távol–

Keleten működő misszionáriusoknak, s válaszul Kína kitiltotta őket területéről 

– a pamflet azonban irodalmi fikció, nem egyházpolitikai írás. 

A következő szerző, Lodovico Antonio Muratori (1672–1750) feltétlenül 

ebbe a csoportba tartozik: személyét egész életében janzenizmussal 

gyanúsították, noha hivatalosan elfogadta az Unigenitus bullát és elítélte Pascal 

Vidéki Leveleit is. A gyanú azonban nem volt egészen alaptalan, amint Zolnai 

Béla jellemzéséből is kiderül: „A Mária–kultusz ellen ő személyesíti meg a 

reakciót... kétségbevonva több jámbor csoda hitelét... A katholikus irodalom és 

tudomány számára több szabadságot követel. A rebellis Pietro Tamburinivel, a 

páviai janzenizmus fejével, baráti levelezést folytat. ... Ifjú éveiben az 

augusztinista Enrico Noris lelkes híve, öreg korában titkos ellensége a 

jezsuitáknak. ... A morálban rigorista. Világnézetében a predesztináció felé 

hajlik, a tudomány és a vallás szétválasztásáért harcol, kétségbevonva az 

Egyház illetékességét a hit dolgain kívül.” (i.m. 76–77. pp.)  

 A Modenából, szegény családból származó tudós a jezsuita rend 

támogatásával végezhette tanulmányait a helyi egyetemen, ahol 

irodalomtörténeti talentuma kitűnt. 1694-ben szentelték pappá, s a rá következő 

évben Borromei Károly hívta a milánói Ambrosiana könyvtár fő 

munkatársának. Muratori itt kezdte meg a régi kéziratok azonosítását és 

feltárását; eredményeit forráskötetekben tette közzé. 1700-ban a modenai 

egyetem levéltárosa és könyvtárosa lett (ezt a tisztségét haláláig viselte), s 

folyamatosan publikálta a kiadatlan kéziratos forrásokat. Emellett egyházi 



 88

szolgálatot is vállalt, és a kritikai szövegközlések mellett saját tanulmányait is 

közreadta – ezek részben az olasz irodalomtörténetre és történelemre, részben 

az irodalomtudományi társaságok megszervezésére vonatkoznak. 1708-ban a 

Szentszék és az Este-család (Muratori patrónusai) között hatalmi viták 

lobbantak fel, s ez a konkrét eset késztette Muratorit állásfoglalásra a pápával 

szemben – a védelmezett helyi pozíció ugyanis nagyobb szabadságot adott a 

tudomány művelésére, mint amit a Szentszék biztosított volna. – Muratori 

történészi életműve is alapvető: számos forrást tárt fel, amelyeket – több helyi 

vonatkozású kötet után – a Rerum italicarum Scriptores ab anno æræ 

christianæ 500 ad annum 1500 című, 28 folio kötetes sorozatban összegzett. 

Teológiai tárgyú írásai közül híressé vált a „Muratori-kánon” néven ismert 

dolgozata, amely az Újszövetség kánontörténetének fontos dokumentuma, 

továbbá alapvető forrásközléseket adott ki az ókeresztény feliratokból és a 

liturgiára vonatkozó emlékekből is. De a teológia tárgykörében sem 

szorítkozott a múltra: De ingeniorum moderatione in religionis negotio c. 

műve kora egyik izgalmas kérdésére összpontosít: vajon mennyire lehet a 

vallási, egyházi témák területén szabadon gondolkodni? S a probléma felvetése 

nem pusztán teoretikus volt; Muratori maga is kételyeket táplált például a 

szeplőtelen fogantatással és a szentek közbenjárásával kapcsolatban. Saját 

ideálját a kegyes életvitelről Della carità cristiana c. műve örökíti meg. 

Univerzális gondolkodó révén a filozófiáról, a jogról, a politikáról alkotott 

véleményét is művek hosszú sorában foglalta rendszerbe; gyakorló 

lelkipásztorként pedig foglalkozott szegénygondozással, börtönpasztorációval. 

Emellett egész életében élénk és kiterjedt tudományos levelezést is folytatott.  

Kivételes egyénisége és pályája természetesen sok ellenséget szerzett neki, de 

kora két híres pápája, XIV. Benedek és XIV. Kelemen nagyra becsülte. 

 Muratori rendkívül népszerű szerzője volt korának; a magyarországi 

történeti könyvtárakban számos példányban megtalálhatjuk könyveit – a 

Ráday-könyvtárban például hét különböző művet.95 Ezek közül külön 

említendő egy magyar fordítás: Britanius Lamindus, avagy Muratorius Lajos 

                                                           
95 Muratori magyarországi elterjedtségéről vö.: SZELESTEI N. László: Lodovico Antonio 
Muratori művei Magyarországon a 18. század második felében, in: Magyar Könyvszemle 
2000, 1.sz. 27–42 pp. – KÓKAY György: Muratori és Magyarország. Muratori műveinek hazai 
elterjedtsége a 18. században, in: Magyar Könyvszemle 1998, 3.sz. 193–206 pp. 



 89

Antal A keresztény embernek valóságos áhitatosságáról költ munkája... (Eger, 

1763). 

A névtelen fordítás96 Muratori 1723-ban kiadott híres művét, a Della caritate 

christiana gondolatait tolmácsolja. Muratori minden vitatott nézete 

megtalálható benne, de óvatos fogalmazásban. A valóságos hit alapköve Isten 

szeretete, a hit maga kegyelemből adatik; szeretet nélkül minden erőfeszítés 

hiábavaló – ezek ortodox állítások, ám egyben a janzenisták legkedveltebb 

hivatkozási alapjai. A további gondolatok erőteljesebb kritikát tartalmaznak: a 

templomok túl hivalkodóak, feleslegesen cifrák; a szegények gondozását nem 

végzik elég odaszánással; az egyháznak le kellene mondania vagyonáról és 

visszatérnie az őskeresztény idők erkölcsiségéhez. Egészében véve Muratori 

könyve gyakorlatias, reformokat sürgető. A felvilágosodás emberbarát és 

racionális szelleme elegyedik benne a janzenizmus elveivel. 

A dominikánus Alexander Natalis (Alexandre Noël, 1639–1724) nagy 

tudású, elismert egyháztörténész volt. 1655-ben lépett be a rendbe, teológiai 

tanulmányait Párizsban végezte (1675-ben doktori fokozatot szerzett). Vállalta 

a janzenistákkal való rokonszenvét, szerinte az Augustinus nem tartalmazott 

semmilyen eretnekséget – ebben a questio facti pártján állt – s nem fogadta el 

az Unigenitus bullát sem; az egyetemes zsinat felsőbbségét vallotta. Ekkor 

csatlakozott az apellánsokhoz. Főművét, a bibliai időktől a trienti zsinatig ívelő 

egyháztörténetről írt monumentális munkát (amely Ráday Gedeon 

gyűjteményében is megtalálható), XI. Ince pápa indexre helyezte. Alexandre 

Noël nemcsak egyháztörténészként tevékenykedett, kora híres tudósaival is 

személyes kapcsolatot tartott és a domonkos rendből származó XIII. Benedek 

pápával baráti viszonyban állt. 1694-ben publikálta Theologia dogmatica et 

moralis c. művét. A jezsuita renddel határozottan szemben állt, különösen a 

kazuisztikát és a jezsuita etikát utasította el – ebben is a janzenistákhoz 

hasonlóan vélekedett. 

A szintén egyháztörténész Antonio de Figueriedo Pereira elkötelezett 

tagja volt a központi pápai hatalom helyett a nemzeti püspöki testületek 

irányító szerepe mellett érvelő főpapi csoportnak. A Ráday Gedeon 

                                                           
96 1776-ban Gálfalvi Ózdi Ferenc – erről a névtelen fordításról nem tudva – saját fordítást tett 
közzé. 



 90

könyvtárában meglevő három Pereira-kötet közül kettő ezzel a témával 

foglalkozik; az egyik ősegyházi történeti példákkal támasztja alá az érvelést. 

A természettudós Noël Antoine Pluche (1688–1761) személyét a 

janzenisták barátai közé számítják. Szülővárosában, Rheims-ben volt tanár, 

mielőtt a papi rendbe lépett (a tanítást később is folytatta). Az Unigenitus bulla 

heves ellenzői közé tartozott, csatlakozott az apellánsokhoz is. Emiatt komoly 

üldözéseknek volt kitéve, egy lettre de cachet-t adtak ki ellene. Lord Stafford 

és a rouen-i királyi intendáns, Gasville nyújtott neki menedéket és magántanári 

megélhetést – egyházi alkalmazást nem tölthetett be. Főműve, a Spectacle de la 

nature nyolc kötetben tárgyalja a teremtés és az élet kérdését. Más munkáiban 

nyelvészeti és földrajzi tárgyakat dolgozott fel, de teológiai témákkal is 

foglalkozott. 

 A könyvtárban meglevő művei a fiziko-teológiai irodalom jellegzetes 

darabjai, amelyekben a természet bemutatása is Isten teremtő munkájára utal. 

Stefan Rautenstrauch röpiratai nagy számban megtalálhatóak a 

gyűjteményben; egyértelmű, hogy ezeket gondosan, a teljesség igényével 

gyűjtötte a Rádayak több nemzedéke (az egyik kolligátumkötetet III. Ráday Pál 

állította össze a 19. század elején). A röpiratok mind II. József egyházügyi, 

különösen a tolerancia–rendeletéhez kapcsolódnak. Ez különösen Ráday 

Gedeon fiának, ifjabb Gedeonnak volt a szakterülete, de apja is kitüntetett 

figyelemmel olvasta. Szintén ebbe a témakörbe tartozik József császár fiktív 

imádságoskönyve (Joseph Richter:: Kaiser Josephs Gebetbuch), amelyben az 

uralkodó „megmagyarázza” egyházi rendeleteinek értelmét. A népszerű 

olvasmány név nélkül kiadott magyar fordítása is megtalálható a Ráday 

könyvtárban. A vékony kis kötet tizenegy elmélkedő imádságot tartalmaz, 

amelyek többsége II. József nevezetes rendelkezéseivel áll összefüggésben: a 

szerzetesrendek feloszlatásáról; a türelmi rendelet kibocsátásáról; a 

pápalátogatás alkalmáról; a támadó röpiratokkal kapcsolatban. Természetesen 

mindegyik imádság az uralkodó döntéseinek mélyebb és személyes okairól 

szól. A szöveg erősen Róma- és klérusellenes, ami egyébként nem ellentétes az 

uralkodó valóságos felfogásával. A megemlített politikai tanácsadók, a 

főnemesség prominens képviselői sem pozitív értelemben szerepelnek. A fiktív 

önvallomás szerint az uralkodó magányos ember, aki buzgó hittel Istentől várja 



 91

a vezetést és a világosságot; és nagy értéket tulajdonít a népnek 

(általánosságban), a szorgalomnak, a mértékletességnek, az egyszerűségnek. 

Uralkodói vezérelve a béke biztosítása, a birodalom országainak boldogulása, a 

köz hasznának előmozdítása. – Ez a jellemzés egybevág II. József valóságos 

eszményeivel, és ilyenformán a fikció hű képet ad a császár lelkiségéről. – A 

fordító nyelvhasználata és az egész kötet tendenciája azt valószínűsíti, hogy 

protestáns átültetésről van szó. 

Paul Joseph Rieggert (1705–1775) a szakirodalom a bécsi janzenista kör 

tagjai közé számítja. A Ráday Könyvtár anyagában két kánonjogi munkájával 

szerepel. 

Charles Rollin (1661–1741) kapcsolatban állt a janzenistákkal, és a 18. 

században kedvelt fiziko–teológiai irodalmat művelte. Folytatott teológiai 

tanulmányokat, de nem vette fel a papi rendet. A Plessis-kollégikum 

retorikaprofesszora és a College Royal latin professzora volt; 1696-ban pedig a 

College de Beauvais elöljárója lett – ebből a státuszból 1720-ban távoznia 

kellett, amikor nyíltan szembeszegült az Unigenitus bulla rendelkezéseivel. A 

fanatikus, szélsőséges megnyilvánulásokat a hitben is elutasította – 1727-ben a 

párizsi Saint-Médard temető „csodájától” elhatárolta magát – de számos 

tekintetben osztotta a janzenisták álláspontját. Visszavonulása után, élete utolsó 

két évtizedében írta meg műveit, amelyeket oktatói múltja készített elő. A De 

la manière d’enseigner et d’étudier des belles lettres c. pedagógiai értekezése 

1726-32 között jelent meg először; Ráday Gedeon könyvtárában egy valamivel 

későbbi, teljes kiadása szerepel; továbbá a mű német fordítása is. Rollin 

pedagógiája a janzenista elveken alapul: a természet objektív vizsgálata 

szükséges, ám ettől elválaszthatatlan a hívő ember alázata. Rollin 

megkülönbözteti a tudományt attól az alapozó szinttől, amelyet a gyermekek 

oktatásában lát elsődlegesnek (a természettudományt Pascal és elődei 

munkássága jelenti, míg a gyermekek számára az élővilág közvetlen 

megfigyelését ajánlja). Művének ez a fejezete, a Physique des enfans nagyon 

népszerű lett, önállóan is megjelent és magyar fordítás is készült belőle (Szőnyi 

Benjámin: Gyermekek fisikája), ami szintén megvolt Ráday Gedeon 



 92

gyűjteményében.97 Szőnyi Benjámin hódmezővásárhelyi lelkipásztor (1717–

1794) Debrecenben végezte a teológiát, s külföldi peregrinációja során 

Frankfurt an der Oder, Leyden és Utrecht egyetemeit látogatta. 1745-ben tért 

haza, s lelkészi szolgálata, hivatalai mellett több imádságoskönyv, 

énekeskönyv szerzőjeként vált ismertté.98 Charles Rollin művének fordítását 

(bizonyíthatóan németből) 1774-ben adta közre. 

Madame de Sévignét (1626–1696) azon az alapon sorolhatjuk a 

janzenista vonatkozású szerzők közé, hogy lányához írt híres Levelei fontos 

adalékokat szolgáltatnak a janzenizmus történetéhez. A levelek beszámolnak 

minden jelentős párizsi eseményről; ráadásul egy időben – a Pax Clementina 

korszakában – Madame de Sévigné is rajongó híve lett az irányzatnak.(Annak 

ellenére, hogy Arnauld d’Andilly heves szemrehányásokkal illette őt „szinte 

pogány és túlzott mértékű” szenvedélyes szeretetéért, amelyet leánya irányában 

táplált.) Madame de Sévigné janzenista korszaka persze nem tartott sokáig; a 

főúri hölgy inkább csak a divatot követte. 

Szvorényi Mihály József (1750–1814) Bécsben végezte el a teológiát, 

majd több magyar szemináriumban tanított. Causa religionis contra libertinos 

defensa c.műve hitvédő írásai közé tartozik; írt egyházjogi, egyházpolitikai és 

egyháztörténeti műveket is. Hermann Egyed a janzenista szimpatizánsok közé 

sorolja (i.m. 372. p.). A Ráday Könyvtár anyagában szereplő másik műve egy 

teológiai enciklopédia teoretikus vázlatát adja közre. 

Gerhard Van Swieten (1700–1772) Mária Terézia orvosa, az udvari 

könyvtár igazgatója volt. A németalföldi származású Van Swieten Louvain-ben 

és Leydenben tanult; Boerhaave tanítványa volt és az ő módszereit követte. 

Mestere ajánlásával Leydenben kezdte meg oktatói tevékenységét, de – mivel 

egyértelműen nem érezte jól magát a dominánsan protestáns környezetben – 

örömmel fogadta el Mária Terézia meghívását a bécsi egyetemre 1745-ben. Jól 

ismerte a janzenista irányzatot és annak történetét; egyértelműen 

                                                           
97 A fordítást részletesen bemutatja VÖRÖS Imre idézett művében (pp. 60–67). 
98 Imádságok imádsága, Pozsony, 1753. – Kegyesség napszáma, Pozsony, 1753. – Szentek 
hegedűje, Kolozsvár, 1762. – Istennek trombitája, Buda, 1790. – Magyar halleluja vagy 
hálaadó ének, melly által a magyar országi … protestánsok buzgó hálaadással vallások szabad 
gyakorlásának megerősíttetését … meg-köszönik …, Pozsony és Pest, 1791. – Az 
ujtestamentomi Énekek éneke, Pozsony, 1792. 



 93

rokonszenvezett vele. Többen őt tekintik a bécsi janzenista kör 

megalapítójának; más kutatók ezt cáfolják. 

Vizer Ádám János (1743–1803) pécsi kanonoktól egy hermeneutikai 

tankönyv található a gyűjteményben. Idős korában a Klimo-könyvtár vezetője 

volt. Hermann Egyed őt is janzenista szimpátiával gyanúsítja, de erre 

semmilyen bizonyíték nincs.  

A lengyel származású Mark Anton Wittola (1736–1797), Propstdorf 

lelkipásztora volt a bécsi janzenisták egyik vezéregyénisége. A janzenizmussal 

Simon von Stock püspök buzdítására került kapcsolatba; annak fő eszményeit, 

erkölcsi szigorúságát a magáénak vallotta, de emellett a racionalizmus híve, II. 

József reformjainak elkötelezett támogatója. A Ráday-könyvtárban meglevő 

két vitairat II. József tolerancia-rendelete mellett tör lándzsát. A Zweytes 

Schreiben eines österreichischen Pfarrer über die Toleranz nach den 

Grundsätzen der katolischen Kirche c. művet Szerencsi Nagy István 

református ágens, Ráday Gedeon bécsi könyvbeszerzője fordította magyarra. 

 

 

 

A Ráday család könyvtára tehát számos elsődleges janzenista művet 

tartalmazott, bár a két legfontosabb könyv – az Augustinus és a Fréquente 

communion – nem volt meg benne (az Augustinus esetében szinte bizonyos, 

hogy a beszerzés nehézsége, a mű tiltott volta miatt). 

 A nehézségek ellenére Ráday Gedeon beszerezte Jansenius evangéliumi 

kommentárját, Quesnel Újszövetség–kommentárját (ami szintén indexen 

szerepelt); Arnauld Logicáját; Pascal valamennyi vallásfilozófiai, illetve 

polemikus írását.  

 Számos nagy egyháztörténeti összefoglalás, és különösen Leydecker 

tematikus kötete bőséges információt nyújtott a janzenizmusról (idézetekkel és 

irodalmi hivatkozásokkal).  

 A janzenizmussal érintkező művek csoportjában szembeszökő a sok 

(katolikus) egyháztörténet, amelyek mind támadott vagy vitatott munkák 

voltak. A század két jelentős pápája, XIV. Benedek és XIV. Kelemen egy 

protestáns magánkönyvtárhoz viszonyítva meglepően sok kötettel szerepel. A 



 94

jozefinista egyházpolitikára vonatkozó irodalom jelenléte természetes, sőt 

személyes családi érintettségről is lehet beszélni: Ráday Gedeon fia, ifjabb 

Gedeon részt vett a türelmi rendelet előkészítő munkájában. 

 A magyar irodalomból szigorúan véve csupán Fessler, Galambos Mihály 

Colloredo-fordítása, Háló Kováts József Racine-fordítása, a Muratori-fordítás 

és Szőnyi Benjámin Rollin-átültetése hozható kapcsolatba janzenista felfogás 

közvetítésével. A Bécsben tanult és később Magyarországon tevékenykedő 

teológiai tanárok latin nyelvű munkássága csupán egy szűkebb kört érintett, és 

az ő „janzenizmusuk” igazolása még további bizonyítékokat igényelne. 



 95

A debreceni Nagykönyvtár állománya 

 

 A debreceni kollégium könyvtára99 egyike a legrégibb és legnagyobb 

magyar könyvtáraknak. Történeti okokból a legrégibb időkből csak 

kivételképpen maradtak fenn kötetek; a jelenlegi régi könyv–állomány későbbi 

adományok, beszerzések eredményeként jött létre. Az állomány robbanásszerű 

növekedése a 18. században következett be, amit elősegített a 

könyvtárigazgatók tervszerű fejlesztési gyakorlata. Ugyanebből az időből 

maradtak fenn az első jegyzékek is. 

 Közismert, hogy Debrecenben a teológiai szakkönyvek állománya a 

peregrinus diákok adományaival (illetve vásárlási megbízásaival) tudott 

folyamatosan gyarapodni. Ez a szokás azt is biztosította, hogy az újdonságok 

viszonylag hamar eljutottak a kollégium könyvtárába. A nagyobb adományok 

és hagyatékok szerepe azonban mindvégig döntő maradt a könyvtár 

növekedése szempontjából. Kézenfekvő feltételezés lenne azt hinni, hogy a 

kollégium tudós professzorainak tekintélyes könyvhagyatéka is a 

Nagykönyvtárt gazdagította – ez azonban nem így történt. Az esetek túlnyomó 

többségében a professzorok magánkönyvtára családi örökség lett, és 

törvényszerűen szétszóródott. Két híres katasztrófa (az 1707-es Rabutin-féle 

fosztogatás és gyújtogatás; valamint az 1802-es tűzvész) jelentősen apasztotta a 

Nagykönyvtár állományát; de voltak kisebb káresemények is, és voltak 

tervszerű selejtezések, amikor az elavultnak ítélt köteteket kiárusították (hogy a 

bevételből újabb irodalmat szerezhessenek be). Ezek a tények, valamint a meg-

megszakadó adminisztráció nem teszik lehetővé, hogy a debreceni 

Nagykönyvtár állományának alakulását történeti folytonosságában írhassuk le; 

illetve hogy a fennmaradt régi könyves állományrészt néhány meghatározó 

gyűjteményként értelmezzük.100 

 

                                                           
99 Hivatalos neve: Tiszántúli Református Egyházkerület Nagykönyvtára. 
100 A debreceni kollégium és Nagykönyvtár történetéről ld.: A Debreceni Református 
Kollégium története (szerk.: BARCZA József), Budapest, A Magyarországi Ref. Egyház Zsinati 
Irodájának Sajtóosztálya, 1988. – BALOGH István: A Debreceni Református Kollégium 
gyűjteményeinek keletkezése, Budapest é.n. – TÓTH Béla: Maróthi György szerepe a debreceni 
Kollégium könyvtárának fejlesztésében, Debrecen, 1975. 



 96

 A katalógusból kiindulva jelentős számú elsődlegesen janzenista művet 

határozhattunk meg, közöttük ritka kivételként Jansenius alapműve, az 

Augustinus is szerepel. A folio kötet tulajdonosi bejegyzést is tartalmaz, ennek 

tanúsága szerint a kötet 1748-ban került Hatvani István, későbbi debreceni 

professzor birtokába (ennek bővebb tárgyalását ld. dolgozatom utolsó 

fejezetében).  

Antoine Arnauld-tól megtalálható a Logica; s bár teológiai művei nem 

szerepelnek a katalógusban, az erre reflektáló irodalomból többet is megőrzött 

a könyvtár (Pierre Jurieu, Claude Bertram művei) – elsősorban az áldozással 

kapcsolatos nézetekről van szó. Quesnel Újszövetség-kommentárja 

Debrecenből sem hiányozhatott, Nicolas Fontaine újszövetségi története 

(L'Histoire du Vieux et du Nouveau Testament) ugyancsak megvan az 

állományban.  

Itt fordul elő első ízben a bécsi janzenisták között számontartott Franz 

Giftschütz gyermekek számára készített ószövetségi bevezetése; a már említett 

holland janzenista, Zeger Bernard van Espen egyházjogi alapműve pedig 

Debrecenből sem hiányzott. Antoine Godeau-tól nemcsak a már szintén 

említett zsoltárparafrázis, hanem egy Augustinus-életrajz is megvolt. 

A protestáns Pierre Jurieu –t említettem a Ráday-könyvtár elemzése 

kapcsán; itt a Le Janséniste convaincu de vaine sophistiquerie c. művével 

sorolható az elsődleges janzenista irodalom képviselői közé (számos egyéb, de 

témánkhoz szorosan nem kapcsolódó egyházjogi értekezése is megvan 

Debrecenben). 

Joseph Laubert a bécsi janzenisták között tartják számon – tőle egy 

szentírástudományi értekezés található a könyvtárban. 

Melchior Leydecker a janzenizmus történetét összefoglaló művével 

szerepelt a Ráday-könyvtár anyagában; Debrecenben a tizenhetedik századi 

kontroverziákat tárgyaló értekezése található meg. 

A janzenista klasszikus, Pierre Nicole itt is az Essais de morale egyik 

poszthumusz kiadásával szerepel; Blaise Pascaltól pedig négy példányban 

található meg a Vidéki Levelek (két francia, egy latin és egy későbbi német 

kiadásban); a Pensées ugyancsak négy különböző kiadásban lelhető fel (ezek 

közül az egyik egy tizenkilencedik századi gyűjteményes kiadás – Pensées, 



 97

fragments et lettres de Blaise Pascal – keretében).  – A Pascal-kötetek közül az 

egyik Vidéki Levelek (Les provinciales … A Cologne, chez Balthasar Winfelt, 

1684) címlapján megtalálható Kármán András possessor-bejegyzése. A losonci 

lelkészt (1710 körül – 1760 után) említettem mint Ráday Pál pártfogoltját és 

könyvbeszerzőjét; s maga is jelentős könyvgyűjteménnyel rendelkezett, 

amelynek nagy része a Ráday-könyvtárba került. Ez a példány azonban a 

debreceni Nagykönyvtár tulajdona lett, a könyvtárosi bejegyzés tanúsága 

szerint 1773-ban katalogizálták. A Ráday-könyvtárban levő Antoine Arnauld-

kötet és ez a Pascal bizonyítja, hogy Kármánt foglalkoztatta a janzenizmus 

irányzata. 

Egy másik Pensées Nagy Mihály szentesi lelkipásztor tulajdonosi 

bejegyzését őrzi, akinek személyéről bővebbet nem tudunk. A kötetet szintén 

1773-ban katalogizálta a könyvtár. 

A másik nagy janzenista klasszikus, Pasquier Quesnel két kötettel 

szerepel az állományban; az egyik egy vitairat, a másik egy gyűjteményes kötet 

– ez utóbbiban egy elragadtatott bejegyzés Voltaire Candide-jének 

jelentőségéhez hasonlítja a művet. Az ismeretlen olvasó ily módon a recepció 

kétségtelen bizonyítékát adja, s nem meglepő, hogy Quesnelt a nagy 

egyházkritikushoz méri – végső soron és bizonyos távlatból a janzenizmus is 

az egyházszervezetet újította volna meg. 

Louis Racine már említett poémájának magyar fordítását, A vallást maga 

a fordító Háló Kováts József halasi lelkipásztor adományozta a kollégiumnak; 

ezt 1798-ban vették állományba. 

 

 

 A janzenizmussal érintkező művek csoportja ebben az esetben is jelentős 

– különösen a jozefinista egyházpolitikára, egyházjogra vonatkozó irodalom, 

de janzenizmussal vádolt katolikus szerzők egyháztörténeti, teológiatörténeti 

munkái is szép számmal előfordulnak.  

Így például a dominikánus Alexandre Noël bibliai egyháztörténete és a 

janzenistákkal kapcsolatban álló Augustin Calmet több műve (a teljes bibliai 

kommentár és az ehhez kapcsolódó értekezések, bevezetések), vagy a már 

szintén említett Louis Ellies Du Pin 17. századi egyháztörténész monumentális 



 98

egyháztörténete megvolt Debrecenben is. E kötetek református lelkészek 

adományaként vagy hagyatékaként kerültek állományba; a francia nyelvű 

szentírási prolegomena (Calmet-től) például Szathmári Paksi Istváné volt. A 

tudós debreceni püspök (1719–1791) külföldi tanulmányait Frankfurt an der 

Oder-ben és Franekerben végezte; később, 1747-től a debreceni kollégium 

tanára lett. Püspökké 1785-ben választották, s bár a tanítást nem hagyta abba, 

hivatali teendői haláláig lekötötték.101 Teológiai tárgyú saját művei között 

ismert a Hat napra való vallástevő vagy poenitentiális könyörgések c. munkája, 

amely tanúskodik arról, hogy a bűnbánattal kapcsolatos teológiai kérdések 

foglalkoztatták. 

Joseph Valentin Eybel (1741–1805) neve eddig nem fordult elő; ő 1773–

79 között a kánonjog tanára volt a bécsi egyetemen. Kapcsolatban állt a bécsi 

janzenista körrel és II. József bizalmát is élvezte. Merész röpiratai, 

egyházpolitikai elvei miatt előbb katedráját vesztette el (ezt követően 1779-től 

Linz-ben vállalt hivatalnoki, azaz polgári állást), majd formálisan ki is 

közösítették az egyházból. Hivatalnoki munkája során személyesen ellenőrizte 

a II. József által feloszlatásra ítélt kolostorok konfiskálását. 

 Megjelent művei Ausztriában és Magyarországon nagyon elterjedtek és 

olvasottak voltak (magyar fordításban is terjedtek). A leghatározottabban 

vallotta, hogy a pápaság tiszteletbeli elsőbbséget jelent csupán – az egységet 

szimbolizálja, de nincsenek a püspökök és a zsinat felett álló jogai.  

 Debrecenben két művét tartja számon a katalógus, az egyházi 

szolgálatról és a bűnbocsánatról. – Ide kapcsolódik, hogy Johannes Hontheim 

hasonló tárgyú művei és az ahhoz tartozó polemikus irodalom is megvolt 

Debrecenben. 

Fessler Ignaz Aurel és Claude Fleury neve szerepelt a Ráday-könyvtár 

anyagának ismertetése során. Fessler művei meglepően nagy számban – 

tizenhét tételben – maradtak fenn, ami valóban népszerűségére utal. Fleury 

híres egyháztörténete megvolt Marc Anton Wittola német fordításában, latinul 

és franciául is több példányban. Egyéb kánonjogi és teológiatörténeti művei 

mellett két értekezése – francia edíciók mellett – magyarul is megtalálható; Az 

                                                           
101 Könyvtárából ekkor, püspökké választásakor, több fontos kötetet a kollégium könyvtárának 
adományozott. 



 99

Israelitáknak és a keresztyéneknek szokásaik és erkőlcseik (Veszprém, 1801) és 

a később ismertetendő Két elmélkedés. A kétkötetes Les moeurs des Israelites 

et celles des Chrétiens fordítója Kopácsy József (1775–1847), aki a fordítás 

idején az egyháztörténet veszprémi tanára volt. Később fokozatosan emelkedett 

pályája, püspök, majd esztergomi érsek, hercegprímás lett és a MTA 

tiszteletbeli tagja. A mű alapvetően a bibliai kor etikáját állítja eszményül a 

későbbi korok elé. 

Franz Anton Gilowsky Colloredo érsek már említett pásztorlevelét 

kommentálta, Jurieu-től egy prédikációskötetet is birtokol a Nagykönyvtár. 

A janzenistákkal következetesen kapcsolatba hozott Lodovico Antonio 

Muratori (1672–1750) kapcsán említettem, hogy rendkívül népszerű szerző 

volt Magyarországon, s Debrecenben is 12 különböző műve volt meg 

eredetiben, német és latin fordításokban – ezek általában történeti, 

egyháztörténeti, liturgikus és a keresztény praxisra vonatkozó munkák. 

Rautenstrauch röpiratai, vitairatai sem hiányozhattak Debrecenből, bár 

nem maradtak fenn akkora számban, mint a Ráday-könyvtárban. Végül a már 

szintén részletesebben tárgyalt Charles Rollin-től három mű német fordításban, 

a Gyermekek’ Fisikája Szőnyi Benjámin magyar fordításában van meg. 

 

 A janzenista irányzatot egyértelműen elítélő, vitázó irodalmat nem 

sikerült elkülöníteni – ezeket tehát vagy be sem szerezték, vagy későbbi 

selejtezés során (mint elavult, periférikus irodalmat) kivonták őket az 

állományból. Erre enged következtetni az az újabbkori könyvtárosi bejegyzés 

(„Fölösleges”) is, amelynek tanúsága szerint Arnauld egyik vitairata majdnem 

szelekció áldozata lett. 

 



 100

KÖNYVJEGYZÉKEK ELEMZÉSE 

 

Verseghy Ferenc könyvtárának elemzése 

 

 Verseghy Ferenc ahhoz a helyét kereső, kallódó nemzedékhez tartozott a 

18. század végén, amelynek tagjai önerejükből nem tudták megélhetésüket 

biztosítani, és kényszerből léptek egyházi pályára. Ilyen volt Ányos Pál, Virág 

Benedek esete is. Ezek a vagyontalan fiatalok a tanulás vágya és a létfenntartás 

sürgető kényszere miatt lettek szerzetesek, de törvényszerű volt, hogy pályájuk 

során egyre szélesebb lett a szakadék a velük szemben támasztott 

követelmények és saját eszményeik között.  

 Verseghy életútját is törések és kompromisszumok sora jellemzi: 

nincstelen árvából lett pálos szerzetes (és képzett teológus). 1786-ban tábori 

pap – ez a hivatala juttattja ahhoz a penzióhoz, amely némi függetlenséget 

biztosít a számára. Új életformáját a Martinovics–ügyben való részvétele miatt 

kapott kilencévi várfogság semmisítette meg. Kiszabadulása után, 1803-tól 

haláláig, 1822-ig szerény nyugdíjából és alkalmi megbízásokból élt.102 

 Verseghy megítélése vitatott – egyháza érthető módon a rebellist látta 

benne103, akit sem a regula, sem a köteles engedelmesség nem fékezett meg. 

Irodalomtörténeti értékelése történetileg tanulságos: Toldy Ferenc nem tartotta 

sokra Verseghy műveit104; Beöthy Zsolt „egyeztető irányú nemzeties 

ingadozó”-nak nevezi105. Császár Elemér hivatkozott monográfiája árnyaltan, 

életkorszakonként értékeli Verseghy Ferenc pályáját; minden vonatkozásban a 

kiegyenlítettségre törekszik, a kényes pontokat (Verseghy papi 

alkalmatlansága, szerepe a Martinovics-ügyben, vitája Révaival és 

                                                           
102 Életéről bővebben: CSÁSZÁR Elemér: Verseghy Ferenc élete és művei, Bp. MTA 
Irodalomtudományi Biz., 1903. – E dolgozat keretében természetesen nem foglalkozom 
Verseghy írói, nyelvtudósi életművével és pályájának, életének részletekbe menő méltatásával; 
dolgozatom szempontja (és a felhasznált szakirodalom) Verseghy olvasmányélményeinek 
feltérképezése. 
103 Egyházi megítéléséről ld. MESZLÉNYI Antal: A jozefinizmus kora Magyarországon. (1780–
1846). Budapest, Stephaneum ny., 1934. 57. p.; HERMANN Egyed: A katholikus egyház 
története Magyarországon 1914-ig. (Dissertationes Hungaricae ex Historia Ecclesiae I.), 
München, Aurora, 1973. 399 p., 413–414. pp. 
104 TOLDY Ferenc: A magyar nemzeti irodalom története a legrégibb időktől a jelenkorig... 2. 
jav. kiad., Pest, Emich ny. 1868. 
105 A magyar irodalom története I. kötet. Szerk. BEÖTHY Zsolt, BADICS Ferenc. 3. jav. bőv. 
kiad., Bp. Athenaeum, 1906. 611–612. pp. 



 101

Kazinczyval) igyekszik elsimítani. Szerb Antal feketén–fehéren fogalmaz: 

leszögezi, hogy Verseghy rossz pap volt, ám jobb sorsra érdemes előfutára a 

magyar eidosznak.106 Az 1965-ben megjelent Magyar Irodalmi Lexikon és az 

ugyanekkor kiadott akadémiai A magyar irodalom története 1772-től 1849-ig 

c. kötet tényszerűen ismerteti Verseghy sokfelé ágazó írói, fordítói, 

művészetelméleti tevékenységét, kiemelve a Martinovics-ügyben betöltött 

szerepét és antiklerikális attitűdjét. Az utóbbi időben Verseghyről önálló kötet 

nem jelent meg; és az először 1994-ben kiadott Új Magyar Irodalmi Lexikon 

szócikke sem tartalmaz új elemet (ideológiai szempontból természetesen már 

nem értékel). Megszaporodtak viszont a rá vonatkozó cikkek és tanulmányok, 

Kókay György újabban megjelent tanulmánya például kitér Verseghy szellemi 

környezetére, a kor egyházi értelmiségének jellemzésére is.107 

 Verseghy egykori magánkönyvtára Deme Zoltán forráskiadványa108 

alapján vált feltérképezhetővé. Deme Zoltán közli mind Verseghy autográf 

könyvlajstromát 1810-ből, mind a hagyatéki könyvjegyzéket 1822-ből. A 

jegyzékben összesen 623 cím fordul elő, amelyek – a röpiratok kivételével – 

viszonylag jól azonosítható bibliográfiai tételek. Elemzésem során azokat a 

műveket vettem számba, amelyek besorolhatók a janzenista irodalomba, illetve 

valamilyen szempontból kapcsolódnak a janzenizmushoz; végül amelyek 

kifejezetten a janzenizmussal szemben foglalnak állást. (A Függelékben közölt 

lista megadja a publikált jegyzékek tételszámait is.)  

 

 A janzenista szerzők csoportjában az első François–Philippe Mésenguy 

(1677–1763), elkötelezett janzenista teológus, aki az apellánsok, sőt a re-

apellánsok közé tartozott. Meggyőződése miatt vált meg a College de 

Dormans–Beauvais-ben betöltött vezetői tisztségétől 1728-ban. Ennek ellenére 

Párizs érseke, Vintimille bíboros felkérte a párizsi breviárium (Bréviare de 

Paris, 1736) második kiadásának javítására, sőt megbízta az új misekönyv 

(Missel de Paris, 1738) szerkesztésével is. A breviáriumot egyébként a 

janzenisták barátja, az oratoriánus Vigier készítette. Mindkét kiadvány heves 

                                                           
106 SZERB Antal: Magyar irodalomtörténet, 8. kiad., Bp. Magvető, 1986. 253–254 pp. 
107 KÓKAY György: Horváth János, Verseghy Ferenc és az első magyar katolikus folyóirat, in: 
Magyar Könyvszemle, 2004. 3. sz. 213-225 pp. 
108 DEME Zoltán: Verseghy könyvtára (Irodalomtörténeti füzetek 113.) Bp., Akad. K., 1985. 



 102

vitákat váltott ki, de olyan népszerűvé váltak, hogy átvették vagy mintául 

használták más helyeken is. 1744-ben Mésenguy kiadta előadásait Exposition 

de la Doctrine chrétienne címmel – ennek a műnek a német fordítása az az 

1781-es bécsi kiadás, amely Verseghy könyvtárába került. A művet Patouillet 

felvette a janzenista kiadványok bibliográfiájába. Több nyelvre is lefordították 

és kiadták, még azután is, hogy az 1758-as olasz edíciót janzenizmussal 

vádolták. 1761-ben XIII. Kelemen pápa Dum inter gravissima bullája elítélte a 

művet, azonban sok ország – köztük Ausztria – nem fogadta el a pápai 

határozatot; így jelenhetett meg Bécsben. 

A klasszikus janzenista Pierre Nicole-tól az irányzat egyik alapműve, az 

Essais de morale német fordítása szerepel Verseghy olvasmányai között. Deme 

Zoltán adata szerint109 ezt vette alapul Horváth János veszprémi kanonok 

(Verseghy barátja) magyar Nicole–fordításához.110 A janzenizmus híres szerzői 

közül Pascal Lettres Provinciales c. vitairatának német fordítása volt még a 

könyvtárban. 

Bonaventure Racine egyháztörténetét (eredeti cím: Histoire 

ecclésiastique; vagy Discours sur l’histoire universelle de l’Église, Cologne, 

1759) Deme Zoltán és Zolnai Béla is a janzenista művek közé sorolja. Első 

kiadása 1748–54 között jelent meg; az 1776-os bécsi Catalogus librorum 

prohibitorum a tiltott janzenista könyvek között tartja számon. Verseghy ebből 

is német fordítást használt. 

A bécsi janzenista, Mark Anton Wittola személyéről esett már szó. A 

toleranciáról szóló írása (eredeti címe: Schreiben eines Oest. Pfarrers über die 

Toleranz) természetesen nem más, mint az uralkodó rendeletének egyetértő 

kommentárja. 

 Wittolát Magyarországon is olvasták, sőt a magyar klérussal heves 

polémiába keveredett. Ennek anyagát Zolnai Béla feldolgozta a magyar 

janzenistákról írt tanulmányában, bibliográfiát is mellékelve.111 A vita lényege 

az volt, hogy a szélsőséges janzenista Opstraet ellen Katona István egy 

                                                           
109 DEME Zoltán i.m. 46. p. 
110 ZOLNAI Béla: A janzenizmus kutatása Középeurópában I., Kolozsvár, 1944. 99–105. pp. (Itt 
esik szó részletesen a fordításról.) – BADICS Ferenc: Horváth János püspök 1769–1835. 
Veszprém, 1927. 
111 ZOLNAI Béla: Magyar janzenisták... i.m. 133–140. p. 



 103

Dissertatiót írt (tárgya a bűnbocsánat, a gyónási feloldozás gyakorlata volt); ezt 

viszont Wittola támadta meg. A támadásra Katona István újabb tanulmánnyal 

válaszolt, amelyben már általában a janzenizmus tanai ellen érvelt. Ezután 

többen bekapcsolódtak a vitába pro és kontra; a Wittola pártján állók – akik 

rokonszenveztek a janzenista eszmékkel – főként a Merkur von Ungarn lapjain 

helyezték el írásaikat. Szaitz Leó a Más is Igaz Magyar c. művében csaknem 

száz oldalt szentelt a Wittola–párti „merkurialisták” elleni polémiára. Ebből 

Zolnai idézi azt a részt, amelyben Szaitz felsorolja a legnevezetesebb 

janzenistákat (Saint-Cyran, Arnauld, Quesnel, Nicole, Pascal, Opstraet és Van 

Espen szerepel a névsorban), de ugyanitt olvasható egy még érdekesebb 

részlet: „Némellyek azt mondgyák, hogy nintsenek Jánzenisták de az ollyanok 

vagy magok-is azok, vagy még igen keveset tudnak a Jánzenistákról, s az igaz 

Jánzenizmusról, s nem többet, hanem tsak a mit a Theologyiában in Tractatu 

de gratia tanulnak.” (93. p.) 

Végül a már szintén említett Zeger–Bernard Van Espent sorolhatjuk a 

janzenista szerzők közé; a jegyzéken egy nehezen azonosítható művel szerepel. 

Több munkája is megjelent a bűnbocsánat tárgykörében; Verseghy 

könyvtárában ezek közül volt meg valamelyik.  

 

 Verseghy könyvtárának másik – népesebb – csoportjában a janzenista 

irányzattal valamilyen (távolabbi, érintőleges) kapcsolatban álló 

irodalmatvettem számba.  

Az első idesorolható szerző, Veronius (François Veron, 1578–1649) 

munkáját a budai szeminárium tankönyvként használta. Zolnai Béla részletesen 

ismerteti a mű gondolatmenetét és kulcsfogalmait112. Itt annyit emelhetünk ki, 

hogy az exjezsuita szerző rokonszenvezett a gallikán eszmével, amely az 

önálló nemzeti egyházszervezet kialakítását támogatta, és az egyetemes egyház 

tekintélyét a pápa méltósága fölé helyezte. Mindez megegyezik a (későbbi) 

janzenista felfogással, de egybecseng a jozefinista egyházpolitikával is. 

Veronius elsősorban Bellarmino munkáira és a tridenti zsinat dokumentumaira 

                                                           
112 ZOLNAI Béla i.m.155–159. pp. – A kötet elterjedtségére utal, hogy Zolnai öt magyarországi, 
illetve bécsi kiadást sorol fel. Ehhez hozzájárul egy hatodik is: Posonii 1762 (PETRIK V., 540. 
p.) 



 104

támaszkodott – és a szabad véleményalkotás pártján állt minden olyan 

kérdésben, amelyekben zsinati állásfoglalás nem született. 

 Nézetei – nincs emberi érdem, csak ingyen kegyelem; a hit legfőbb 

mértéke a kinyilatkoztatás; a kanonizálódás folyamata, sőt a pápa véleménye 

sem mentes a tévedésektől – meglepően közel állnak a janzenista felfogáshoz, 

amelynek létezéséről Veronius tudott. 

A második szerző, Frank György (1742–1822) teológiai tanulmányai 

során egy évet Bécsben töltött, éppen abban az időben – 1765-66-ban – amikor 

a bécsi janzenista kör hatása a legintenzívebb volt. Hazatérése és felszentelése 

után a generális szeminárium egyháztörténet–tanára volt; fenti műve 

tankönyvként szolgált az 1780-as években. Hermann Egyed monográfiája a 

generális szemináriumokat általában jozefinista, racionalista központokként 

jellemzi; Frank György személyét janzenistának és febroniánusnak tartja.113 

Bizonyos, hogy Frank György jozefinista elkötelezettségű volt, és joggal 

tekinthető febroniánusnak is, amennyiben ellene volt a pápa egyházvezetői 

primátusának. Janzenizmusa azonban nem egyértelmű. 

Augustinustól a Confessiones volt meg Verseghy könyvtárában. 

Augustinus művei nemcsak a janzenizmus irányzata számára alapvetőek, 

hanem minden olyan kegyesség számára is, amelyek a személyes megtérést, a 

bűntől való teljes elfordulást és a kegyelemre hagyatkozást hirdetik. A 

Vallomások mellett Verseghy könyvtárában megvolt az ágostonos rend 

Regulája is. 

A szegény sorból származó olasz teológus és egyháztörténész, Giovanni 

Lorenzo Berti (1696–1766) ágostonos szerzetes volt és (természetesen) az 

augusztiniánus teológia híve. Rendjében fontos pozíciókat töltött be, többek 

között híres szakkönyvtáruk, az Angelica prefektusa is volt. 1748-tól a pisai 

egyetem egyháztörténeti professzora. De Theologicis Disciplinis c. művét 

Augustinus teológiájának bevezetéséül szánta. A művet d’Ise de Saléon (1747-

51 között Bécs érseke) és Languet de Gergy (Sens érseke) hevesen támadta 

janzenizmus vádjával. Berti két további kötettel (Augustinianum Systema de 

Gratia és In Opusculum) próbálta körülhatárolni saját felfogását, de ez nem 

segíthetett a helyzeten, mivel interpretációja valóban a janzenista felfogás felé 



 105

hajlott. A vita elmérgesedett, és Berti csak XIV. Benedek pápa 

közbeavatkozása nyomán mentesült a további zaklatástól. – Mindettől 

függetlenül művei Ausztriában és Magyarországon tankönyvként voltak 

forgalomban. 

Nicolas Boileau–Despréaux személyét korábban említettem; itt is 

műveinek összkiadásáról van szó.  

Az egyháztörténész Claude Fleury szintén szerepel a jegyzékben – 

német, és ami sokkal fontosabb: Virág Benedek magyar fordításában is. Virág 

Benedek (1754–1830) budai visszavonultsága idején fordított magyarra 

kiválasztott részleteket a nagy műből. 

 Az első elmélkedés a kora középkor idejét vizsgálja, a 7–12. század 

korszakát. Ebben Fleury – óvatosan – elhajlással vádolja az egyházat az 

őskereszténység gyakorlatától. Szól a penitencia fellazulásáról és a 

vagyonosodással járó erkölcsi torzulásokról. 

 A második elmélkedés a 12. századra összpontosít (ezt a századot Fleury 

kiemelkedően fontosnak tartotta, mivel ekkor alakult ki a katolikus egyház 

hosszú időkre változatlanul fennmaradó struktúrája és liturgiája). Ebben a 

püspökségekről, a pápa hatalmáról, az egyházi rendtartásról és a hitéletről ír. 

Virág Benedek válogatása tendenciózus: pontosan ezekért a fejezetekért 

vádolták a leghevesebben Fleuryt. A 17. század végi Franciaországban Fleury 

kritikája óhatatlanul a janzenizmus egyházkritikájával csengett egybe. A 19. 

század elején, Magyarországon, egészen más körülmények között hatott a 

szöveg. Virág Benedekre minden bizonnyal a jozefinista egyházpolitika hatott 

– bizonyos értelemben Fleury eszméi felfoghatók a korszak egyházi 

problémáira adott harmadik lehetséges válaszként is (szemben Szaitz Leó 

szélsőséges és külsődleges konzervativizmusával, valamint a jozefinista 

politika merev és szűklátókörű irányelveivel). Fleury a belső értékeket és az 

erkölcsi tisztaságot tartotta az egyetlen alapnak, amelyre felépülhet a megújult 

látható egyház. 

A jezsuita rendet feloszlató XIV. Kelemen (Lorenzo Ganganelli) pápa 

személyével a Ráday Könyvtár elemzése során foglalkoztunk; a magyar nyelvű 

Levelek a fordító előszava szerint a francia, Carraccioli–féle kiadáson 
                                                                                                                                                                                     

113 HERMANN Egyed i.m. 372–373. pp. 



 106

alapulnak. A válogatás 1747 és 1769 között merít Ganganelli írásaiból. A 

magyar olvasóközönséghez eljutott kötet pontos képet nyújt személyes 

hitfelfogásáról: „Az ember magában elégtelen tsak leg-kevessebb jót is 

tselekedni” (146. p.), írja. A legfontosabb vezérfonalnak Pál apostol tanítását 

tekinti. „Meg ne engedje Méltóságod – írja Quirini bíborosnak – hogy a szabad 

akaratnak erősítése mellett a kegyelemnek mindenhatóságát tagadja valaki...” 

(262. p.). Ez ortodox teológiai nézet, amely éppen a lehetséges szélsőségektől 

óv és minden körülmények között a mértéktartásra figyelmeztet. „Iszonyatos 

volna, ha az ember azért eretneknek neveztetnék, hogy ő Augustinianus vagy 

Thomista ... mindazonáltal ha az ember az eszelősségtől valamire indíttatik, 

tehát már semmit meg–nem fontolhat és semit nem lát.” (90. p.) 

 Valószínűleg gyakran érdeklődtek véleményéről a gallikán problémával 

kapcsolatban, mert többször is kénytelen szólni az ügyről: „Ha engemet kérdez 

az Úr – írja Canillac apátnak – hogy én a Frantziai Egyházi szabadságokról 

mit tartok, tehát ez által az hallgatásra kíszt. Mi haszon ezen kérdésben ... ? A 

régi időnek Pápai, és Királyai ebben hibáztanak, és szerentsére 14-dik Benedek 

leg-alkalmatosabb mind ezeket feledékenységbe hozni.” (206. p.) Ez fontos 

részlet: 1754-ben írta Ganganelli, akkor, amikor XV. Lajos a hallgatás 

törvényét rendelte el; XIV. Benedek pápa pedig a janzenista és gallikán 

viszályok elsimításán fáradozott. Az idézett részlet ennek fényében nemcsak 

általában a francia helyzetre vonatkozik, hanem az aktuális janzenista viszályra 

is. Mivel Ganganelli a francia kultúra ismerője és tisztelője volt – a hozzá 

fordulók ezt köztudomású tényként kezelik – érthető, hogy tőle vártak 

eligazítást. Elzárkózása az értékeléstől csak egyet jelenthet: rokonszenvezett 

velük. A hallgatás ebben a kérdésben ugyanis az Unigenitus bulla és a király 

rendelete után egyértelmű a helyesléssel (de persze a szélsőségek elutasításával 

is). 

 Ganganelli nem fogadta el a janzenista teológusok bizonyos tételeit – 

például azt, hogy az ember csak vétkezni képes: „Az Istent mintegy rab–

módjára szolgálná az ember, ha azt gondolná, hogy mindenkor vétkezik”, írja, 

és Augustinust idézi: „Nincs gyönyörűségesebb és könnyebb iga, mint az Úré. 

Szeressétek az Istent, úgy mond Szent Ágoston, és tselekedjétek, a mit 

akartok...” (65. p.). Ez a szabadság természetesen a szívbeli megtérésnek, Isten 



 107

szeretetének és az evangélium követésének a gyümölcse Ágostonnál és 

Ganganelli értelmezésében is. Mindezek alapján Ganganelli a janzenizmus 

pascali és janseniusi intellektuális hagyatékára tekinthetett rokonszenvvel, nem 

pedig a mozgalomra. 

 Ezt támasztja alá az a hosszabb rész is, amelyben (126–140. p.) egy 

kicsapongó életformából megtérő ifjú grófnak írja lelkipásztori intéseit. 

Szeretetteljes, de szigorú tanácsokat ad: minden napját bűnbánattal kezdje; 

naponta imádkozzék és olvasson kegyes, építő műveket; a vasárnapi misét és 

az adakozást el ne mulassza. A gyökeres változás érdekében tanácsolja, hogy 

az ifjú ne csak régi cimboráival szakítson, hanem teljes személyzetét is cserélje 

le. Korábbi bűneit, amennyire lehet, tegye jóvá; keressen magának hasznos, 

másokat szolgáló elfoglaltságot. Végül házasságra buzdítja, hogy kísértésbe ne 

essen. – Ezek a tanácsok éppen olyanok, mint amilyeneket Port–Royal 

világban élő barátai is követtek. A következő gondolat pedig árulkodó egyezést 

mutat: „Ő [ti. a Ganganelli által ajánlott lelkiatya] igen drága tanítója az 

Istenes életnek, és ha ő az Urat valamelly kevés ideig, a szent Sacramentomnak 

élésétől egy kevéssé fenntartóztatja, az egyedül abból esik, hogy ő előbb Gróf 

Uramnak változásáról valójában bizonyos lenni ... akar.” (137. p.)  

 Az áldozástól való ideiglenes eltiltás, a töredelmes és bizonyított 

bűnbánathoz kötött feloldozás Arnauld Fréquente communion-jának 

alapgondolata.  

 Szintén tanulságos az az olvasmányjegyzék, amelyet egy világi főúr 

kérésére ajánl Ganganelli (180–189. p.). Legelső helyen a Biblia áll, abban is 

különösen Pál apostol leveleit javasolja gyakori olvasásra gyakorlati 

útmutatóul. Ezután Szent Ágoston és a többi egyházatya művei következnek, 

majd a Krisztus követése. A francia nyelvű könyvekkel kapcsolatban így ír: 

„Hogy ha a Frantzia nyelvben nagyobb készsége lészen kegyelmednek, tehát ... 

Pascalnak az hit igazságiról való elmélkedéseit olvasására fogom ajánlani.” 

(184. p.) Szerepel még Muratori és általánosságban a klasszikus irodalom. 

Meglepő módon Ganganelli nem tilt meg semmit – csupán figyelmeztet és 

gondolkodásra, óvatosságra int, például a misztikus irodalommal, a 

legendákkal és az apokrif művekkel kapcsolatosan. Olvasmányjegyzéke 



 108

pontosan az az irodalom, amely a janzenisták körében is kedvelt szellemi 

táplálék volt.  

 Ez az áttekintés azt kívánta bizonyítani, hogy a janzenista szimpátia 

kimutatása nehéz feladat, és állítása akkor indokolt, ha több egybevágó adat 

támasztja alá. 

A következő szerzőt, Karl Anton von Martinit, a bécsi egyetem híres 

államjogászát a szakirodalom gyakran az osztrák janzenisták közé sorolja; de 

ez a minősítés nem állja meg a helyét.114 Martini a felvilágosodott 

abszolutizmus jogi teoretikusa volt. Mária Terézia nevezte ki a jogi kar élére; 

elvei azonban sokkal inkább II. József elképzeléseivel találkoztak. 

 Martini ideálja a központosított és egységesített közigazgatás, a jól 

működő hivatali apparátus. Felfogása szerint a közoktatás állami kötelesség, 

amelynek célja az, hogy hasznos állampolgárokat neveljen. A tudomány 

szervezését egy Bécsben felállítandó központi Akadémia keretei között 

képzelte el. Jogtudósként a természetjog kidolgozásával foglalkozott. Mivel 

könyveit a hazai egyetemek is használták, magyarországi hatása valóban 

számottevő. A bécsi janzenista körrel tanítványain, munkatársain keresztül volt 

kapcsolata. 

Az evangélikus Johann Lorenz von Mosheim (1694–1755), a filozófia és 

a teológia professzora – pályája elején kieli, élete végén göttingeni professzor – 

egyháztörténeti művei révén ismert és népszerű szerző volt a 18. század 

második felében. Hatott rá a felvilágosodás praktikus szelleme és a gyakorlati 

morálteológia vonzotta. (Első publikációja az ókeresztény egyházfegyelemmel 

foglalkozott.) Emellett egyetemes egyháztörténeti műveket írt, amelyek több 

nyelven, számtalan kiadásban – teljes sorozatok, kompendiumok – láttak 

napvilágot egészen a 19. század közepéig. Könyvei elterjedtek a hazai 

protestáns iskolákban is. 

                                                           
114 Így pl. MESZLÉNYI Antal i.m. 16. p. – Ld. még: F. KLEIN–BRUCKSCHWAIGER: Karl Anton 
von Martini in der Zeit des späten Naturrechts, in: Festschrift für Karl Haff, hrsg. von K. 
BUSSMANN – N. GRASS, Innsbruck, 1950. – Erhard MOCK: Ammerkungen zur Rechts- und 
Staatsphilosophie Carl Anton Martinis, in: Festschrift für E.C. Hellbling, Salzburg 1971. – 
HORVÁTH Pál: A felvilágosodás hatásának főbb területei a magyar jogi gondolkodásban, in: Az 
ELTE Állam- és Jogtudományi Karának aktái, 1967. 3-21. pp. 



 109

 Mosheim szigorúan történeti alapon tárgyalja az egyháztörténetet,115 bár 

természetesen bővebb terjedelmet szentel a protestáns egyházak történetének. 

Felsorolja a janzenizmus mozgalmára vonatkozó valamennyi fontos tényt az 

Augustinus kiadásától kezdve a Saint-Médard temető körüli csodákig. Jelentős 

megújulási törekvést lát az irányzatban, észrevehető sajnálattal szól az 

erőszakos feloszlatási törekvésekről, a kiátkozó pápai bullákról. A 

janzenizmust európai jelenségként tárgyalja, tehát számba veszi a spanyol, a 

németalföldi és az itáliai szálakat. A mozgalom történetét nem tekinti 

lezártnak; említést tesz az elszakadt holland janzenistákról is. 

 Mosheim szimpátiája újabb adalék arra, hogy protestáns közegben 

meglepően kedvező visszhangja volt a janzenizmusnak; hangsúlyozom 

azonban, hogy ő maga nem tekinthető sem a janzenizmus hívének 

(szimpatizánsának), sem ellenségének. 

Joseph Johann Nepomuk Pehem (1740–1799) jozefinista egyházjogász 

volt, a bécsi egyetem professzora. II. József uralkodása alatt művei 

tankönyvként szolgáltak a birodalom egész területén. Ő sokkal több joggal 

számíthat janzenistának, mint Karl Anton von Martini, úgy is, mint a bécsi kör 

tagja. Minden befolyását latba vetette, hogy a pápai bullák ne lépjenek 

érvénybe II. József felségterületén. 

 Zolnai Béla idézi Pehem kortársainak véleményét a professzor 

egyházjogi felfogásáról: „repetit factam pro terris Austriacis prohibitionem 

dogmaticae et ab omnibus acceptatae Bullae Unigenitus”.116 Pehem megérte, 

hogy pápai kiátkozásban részesült, ami persze nem érintette személyében, mert 

Ausztriában védelmet élvezett. VI. Pius pápa bécsi látogatásakor mégis 

beszélni kívánt volna az egyházfővel, de a pápa „Haereticus est!” kiáltással 

elutasította közeledését. 

                                                           
115 Ez jelentős előrelépés volt a korábbi, jellemzően dogmatikai–hitvallási alapú 
egyháztörténetekhez képest. 
116 ZOLNAI Béla i.m. 38. p. 



 110

Wenzel Schanza szintén a bécsi egyetem egyházjogásza volt, és a 

janzenista körhöz tartozott. Erkölcstanát Magyarországon is tankönyvül 

használták. Közvetlen kapcsolatban állt az utrechti janzenista egyházzal.117 

Végül az utolsó idesorolható szerző, Johann Rautenstrauch (1746–1801), 

a jozefinista bécsi jogász foglalkozott újságszerkesztéssel, francia színművek 

fordításával és politikai műveket is közreadott. A Traum von einem Hirtenbrief 

1783-ban jelent meg. Hieronymus Joseph Colloredo salzburgi hercegérsek 

híres pásztorlevelét kommentálja. Az Über das betragen... a kor problémájáról, 

az egyházi és világi hatáskörök összeütközéséről szól. A Vorstellung... két 

korabeli magyar átültetéssel is rendelkezik, amelyik közül az egyik a 

kolozsvári református kollégium kiadása.118 A mű egyházi reformokat sürget, 

szigorú erkölcsi követelményekkel. Célkitűzése a fanatizmus visszaszorítása, a 

pápa világi hatalmának teljes felszámolása, az In coena Domini és az 

Unigenitus bullák visszavonása, valamint puritán szigorítások a liturgiában és a 

hitéletben (pl. az ereklyék tiszteletének visszaszorítása). 

 

 Verseghy könyvtárában el tudunk különíteni néhány olyan tételt is, 

amelyek kifejezetten a janzenizmus irányzatával szemben foglalnak állást. 

 Ezek közül talán a legfigyelemreméltóbb szerző a magyar Szaitz [Szaicz, 

Szeitz, Szeicz] Leó (1746–1792) szervita szerzetes, „Eger oroszlánja”. 

Különösen írásaiban egyike volt a felvilágosodás, a tolerancia és a 

liberalizálódó teológia legádázabb ellenfeleinek.119 Nagyszámú brosúráiban az 

uralkodó katolikus államvallás védelmezőjeként lép fel. Értékrendjében az első 

helyen a katolikus Anyaszentegyház által képviselt hit áll; a magyarság mint 

értékfogalom ehhez kapcsolódik a Szent István király – Regnum Marianum-

eszmehagyomány segítségével. Ebből következik, hogy a harcias egri 

apologéta törvényszerűen összeütközésbe kerül a más felekezetűekkel; a 

jozefinistákkal (Szaitz ugyanis kurialista meggyőződésű); a szekularizációt 

                                                           
117 HERMANN Egyed – EBERHARDT Béla: A veszprémi egyházmegye papságának 
könyvkultúrája és könyvállománya a XIX. század elején (A Veszprémi Egyházmegye 
Múltjából, 8.), Veszprém, 1942. 24. p. 
118 Ld. BALLAGI Géza: A politikai irodalom Magyarországon 1825-ig. Budapest, Franklin-
Társ., 1888. 136–137. p. 
119Vö: BALLAGI Géza i.m. 199–210. pp. – LESKÓ József: Szaicz Leó, a katholikus újságírás 
magyar úttörője, Bp. 1898. 



 111

terjesztő felvilágosodással (ennek képviselőit nevezi „Aufklérungsz–

Fantaszták”-nak); és ugyanilyen alapon a liberális teológia képviselőivel is. 

Véleménye szerint ezek az irányzatok aláássák a pápa tekintélyét, bomlasztják 

a hagyományos ájtatossági formákat és relativizálják a hitigazságokat. 

 Legjelentősebb műve az Igaz Magyar és a Más is igaz Magyar c. 

röpiratok; ezek voltak a legelterjedtebbek. A janzenizmust a következő 

összefügésben említi: 

[II. József tolerancia–rendeletéről szólva:] „... némellyek azonn nem egyebet 

értenek a tsupa Indifferentizmusnál ... ezt a Tolerántziát ő Felsége nem 

engedte, ki a maga meg-határozott Tolerántziáját tsak a Luteránusokra, 

Kálvinistákra, s el-szakadtt Görög hitűekre terjesztette, semmiképpen nem 

pedig az Indifferentistákra, Naturálistákra, Deistákra, Volteristákra, nyilván 

való, vagy alattomban való Jánzenistákra, Port–Rojálistákra, vagy is a 

mostani új hitű, semmi hitű Reformátorokra, kik se nem Pápisták, se nem 

Luteránosok, vagy Kálvinisták, hanem új Pogányok.” (Igaz Magyar, 133. p.) 

 Az idézetből világosan kitűnik, hogy Szaitz Leó nem a történelmi, 17. 

századi értelemben vett janzenizmusról beszél, hanem egyszerűen besorolja azt 

a kor divatos szellemi áramlatai közé – így kerül egymás mellé deista, 

naturalista, voltaireiánus és janzenista. A közös nevező nehezen határozható 

meg – talán a dogmáktól és az egyház előírásaitól független, individualista 

álláspont lehet az. A felsorolt irányzatokat Szaitz hevesen támadja, sokkal 

hevesebben, mint a már történelmi múlttal rendelkező protestáns felekezeteket. 

Különösen meglepő, hogy éppen a rigorózusan szigorú janzenizmust jellemzi a 

semmi hitű, új pogány kitételekkel. Az idézet illusztrálja, hogy a 18. század 

második felében, időben és térben távol az irányzat hazájától, a janzenizmus a 

hitetlenség szinonimájaként szerepelhetett. Szaitz másutt még durvábban 

fogalmaz: 

„Mondja már bár valaki, hogy én nem vagyok nagy Tolerántista, ki a 

Tolerántziát nem csak a Luteránusokra, Kálvinistákra, hanem még a 

pogányokra, bálványozókra, sz. Háromság-tagadókra is ki-terjesztem, még az 

Atheistákra, Deistákra, Jánzenistákra is, még a Tolvajokra, Haramiákra, 

Kurvákra is ... szabad és kell tolerálni, mikor nem lehet őket kigyomlálni...” 

(Igaz Magyar) 



 112

 Az általánosságokon túl Szaitz személy szerint támadja a bécsi janzenista 

kört: Wittolát, Eybelt, Rautenstrauchot; de nem mint janzenistákat, hanem, 

kedvenc kifejezésével, mint „Aufklérungsz–Fantaszták”-at. Egyértelműen az ő 

hatásuknak tartja, hogy Magyarországon is terjednek nézeteik – többek között 

Kovachich Márton Györgyöt, Fessler Ignác Aurélt, Frenreisz Ernőt és 

Verseghy Ferencet említi a magyar tanítványok között. Verseghy egyébként 

távoli rokona volt Szaitz Leónak; de ez nem akadályozta abban, hogy az Eggy 

jó szívből költt Szatíra c. vígeposzában gyilkos karikatúrát ne fessen róla. 

 A másik idesorolható tétel Claude-François Xavier Millot (1726–1785) 

egyetemes történeti műve, amely Verseghy magyar fordítása révén kitüntetett 

helyet foglal el a magyar irodalomtörténetben. Hazájában az Élemens 

d’histoire générale szerzője feledésbe merült.120 Verseghy Bessenyei György, 

Péczeli József és Batsányi János biztatására kezdett a fordításhoz, amelynek 

első két kötete (a legkorábbi birodalmak és a görög kultúra története) 1790–91-

ben jelent meg. A fordításhoz Verseghy szabadelvű, Voltaire hatását tükröző 

valláskritikai toldalékokat kapcsolt (Értekezések). Millot abbé hitfelfogása 

egyértelműen deista, történetszemlélete a felvilágosodás elvein alapult (ideálja 

a jó törvényekkel kormányzott monarchia és a tolerancia érvényre jutása). 

Millot nem volt tekintélytisztelő, és szakított mind a retorikus, mind az isteni 

gondviselés elvén nyugvó történetírói hagyományokkal. Műve teljesen 

szekuláris. Mindez kiváltotta Szaitz Leó és Alexovics Vazul ellenséges 

indulatát, ami nyílt támadásokban nyilvánult meg. 1792-ben sikerült a fordítást 

leállíttatniuk és Verseghy hivatalos elmarasztalásban, valamint háromhavi 

egyházi áristomban részesült.121 

                                                           
120 PENKE Olga: Millot abbé munkássága és világtörténetének magyarországi hatása, in: ItK 
1984. 90–108. pp. (A tanulmány ismerteti Millot életrajzát, műveit; elemzi a különböző 
magyar fordításokat, a részletkérdésekhez is bő bibliográfiát ad.) – Verseghyvel kapcsolatban 
Császár Elemér idézett monográfiáján kívül ld. még: WALDAPFEL József: A magyar irodalom a 
felvilágosodás korában, Bp. Akad. K., 1963. – Verseghy a fordításhoz a német, Christiani–féle 
kiadást használta, de összevetette az eredeti szöveggel. 
121 A Millot–perre vonatkozóan: BENDA Kálmán: A magyar jakobinusok iratai I–II., Bp. Akad. 
K. 1952–57. A forráskiadvány az ügy dokumentumait is közli (I. kötet 890–896. pp.). – LŐKÖS 
István: Alexovics Vazul Verseghyről és a Martinovics–perről, in: ItK 1968. 213–218. pp. (A 
cikk érinti a Millot–pert is.) – CSÁSZÁR Elemér: Verseghy és a cenzori hivatal, in: Századok 
1900, 38–55, 122–140. pp.  
A feltárt adatok arra utalnak, hogy a Millot–fordítás inkább ürügyül szolgált Verseghy 
félreállítására, hiszen a könyv eredetileg minden gond nélkül megkapta a cenzori engedélyt. 



 113

A következőkben csupán arra szorítkozunk, hogy összefoglaljuk Millot 

állásfoglalását a janzenizmusról, amelyet a Magyarországon szélesebb körben 

elterjedt német fordításból, illetve a francia eredetiből is ismerhettek az 

érdeklődők. 

A janzenizmus történetét Millot tényszerűen ismerteti a kezdetektől 

egészen saját koráig. Az adatokat szakaszosan, több kötetben találhatjuk meg, 

mivel Millot egy-egy időszegmensen belül komplex történetábrázolásra 

törekedett. A mutatók segítségével azonban a janzenizmus története 

folyamatosan követhető. Tematikailag a szűkebb értelemben vett 

egyháztörténet eseményei között tágyalja Millot, és csupán a kései 

janzenizmust kezeli művelődéstörténeti fogalomként. Az adatok részletesek és 

pontosak; Jansenius könyvétől a pápai bullákon át a mozgalom vezéralakjainak 

a tevékenységéig minden lényeges elem megtalálható. Ám Millot érzékelhető 

idegenkedéssel szól a tárgyról: számára ez teológiai szőrszálhasogatás. 

Viszolyogva ismerteti a janzenista kontroverziát, amelyet mindkét oldalról 

meddő szócséplésnek tart. Személyes véleménye szerint már sokkal korábban 

kifulladt volna a janzenista mozgalom, ha a pápák és az uralkodók kevesebb 

figyelmet szenteltek volna rá. Értetlenül áll a tény előtt, hogy miért lett a 

janzenizmusból ekkora probléma; ezt végül is a vallási fanatizmussal 

magyarázza. A janzenista dogmatikát az obskúrus jelzővel illeti. Egyetért 

viszont a mozgalom Róma–ellenességével (ő maga is gallikán meggyőződésű). 

Helyesli, hogy a janzenizmus hitfelfogása a belső, lelki megújulásra szólított 

fel, de elutasítja az elzárkózó, komor, aszketikus szellemet. 

 Harmadik tételünk az Acta a sanctissimo patre et domino nostro Pio 

divina providentia papa sexto – causa itineris sui Vindobonensis, anno 1782 c. 

mű. A kötet részletes és hivatalos beszámoló VI. Pius pápa bécsi látogatásáról. 

II. József ekkorra már kiadta egyházügyi rendeleteit, s a pápa személyes 

látogatása az utolsó kísérlet volt arra, hogy az uralkodót megpróbálja eltéríteni 

szándékától. 

 Az 1782-es pápalátogatásnak számottevő irodalma van; mind az 

előkészítő levelezéseket, mind a témára vonatkozó röpiratokat megjelentették 



 114

VI. Pius érkezése előtt.122 Így a pápa és az uralkodó nézetkülönbsége nyilvános 

közüggyé vált. 

A legnagyobb ellentétet az egyházi javadalmak felett való rendelkezés 

jogának kérdése okozta. II. József ragaszkodott álláspontjához, hogy ez 

uralkodói hatáskör; a pápa viszont az egyház jogának tekintette. De volt még 

sok vitás kérdés, például az egyházi cenzúra eltörlése; a placetum regium 

értelmezése. Az utóbbi jogra hivatkozott II. József, amikor birodalma területén 

nem engedélyezte az In coena Domini és az Unigenitus bullák kihirdetését. 

A magyar klérus gróf Batthyányi József prímás, esztergomi érsek 

vezetésével a pápát támogatta. Az érsek hivatalos felterjesztése nyíltan támadta 

a császár vallásügyi rendelkezéseit, kétségbe vonta ezek jogosságát és 

különösen sérelmezte az említett bullák felfüggesztését. Batthyányi József a 

janzenista irányzat nagy ellensége volt, legszívesebben életfogytiglani börtönre 

ítélt volna minden papot, aki janzenistának vallja magát.123 

Eredményre azonban sem a pápa gesztusa, sem a magyar klérus kiállása 

nem vezetett. II. József a kötelező udvariassággal, tartózkodóan fogadta VI. 

Piust, és semmiben sem tudtak megegyezésre jutni. 

 

 

 A 623 tétel alapján állíthatjuk, hogy Verseghy olvasmányai sokoldalú 

érdeklődést és tájékozottságot mutatnak. Könyvtára egyértelműen 

munkaeszköz volt, összetétele még arányaiban is visszatükrözi Verseghy 

érdeklődési területeit. Legnagyobb részben (203 mű) szépirodalmi alkotásokat 

tartalmazott, mind a klasszikus, mind a kortárs modern irodalomra kiterjedően. 

A második legnagyobb tárgykör a teológia, ide 186 mű sorolható. Mintegy 65 

kötetre tehető a nyelvészeti művek csoportja, és a történeti munkák száma is 

kimagasló (56 kötet). A fennmaradó tételek művészetelméleti, 

természettudományi jellegű művek, valamint segédkönyvek (lexikonok). 

 A vizsgált teológiai művek csoportjában szerepel a Biblia (több nyelven 

és kiadásban); bibliai és teológiai szótárak, breviáriumok, azaz minden, ami 

                                                           
122 BALLAGI Géza i.m. 152. p. 
123 Idézi HERMANN Egyed i.m. 374. p. – A klérus felterjesztésére vonatkozóan ld. BALLAGI 
Géza i.m. 139–143. p. 



 115

egy papi személy alapkönyvtárához tartozik. A témakörön belüli egyéni 

érdeklődésre vall a feltűnően nagy mennyiségben található egyháztörténeti és 

egyházjogi művek, valamint számtalan brosúra, röpirat, amelyek a kor nagy 

egyházpolitikai problémáival kapcsolatosak. Ilyenek pl. a tolerancia, a papi 

nőtlenség, a pápai jogkör, a püspöki testület jogait tárgyaló iratok, amelyek 

önmagukban is bizonyítják Verseghy jozefinista szimpátiáját az 1780-as 

években. A röpiratok egy csoportja igen radikális szellemben bírálja az egyház 

pénzgazdálkodását, a kolostorok ügyeit. Verseghy természetesen nem 

érdeklődött kifejezetten a janzenizmus iránt, egyértelműen kora 

egyházpolitikája foglalkoztatta. Ehhez képest figyelemreméltó arány, hogy 

könyvtárából 6 mű sorolható a janzenizmus primer irodalmához és 16 további 

tétel több vagy kevesebb indokkal a janzenista jellegű teológiai irodalomhoz 

kapcsolódik. Annyit mindenképpen igazol, hogy Verseghynek ismernie kellett 

az irányzatot és a körülötte támadt kontroverziát is. 



 116

A nagyszombati egyetem (ma: Budapest, Egyetemi Könyvtár) 

könyvtárának elemzése a 17. századi katalógusok alapján 

 

 A budapesti Egyetemi Könyvtár régi állományának jelenlegi 

legalaposabb feltárását Farkas Gábor Farkas végezte el; munkája 

eredményeként a publikált kéziratos katalógusok segítségével mintegy 5000 

kötet leírása vizsgálható a nagyszombati jezsuita könyvtár 17. századi 

állományából.124 

 Az Egyetemi Könyvtár, amely legjelentősebb történeti könyvtáraink közé 

tartozik, keletkezését tekintve a 16. századi jezsuita kollégiumokra vezethető 

vissza – bizonyos egységei tehát már az egyetem alapítása előtt is a jezsuita 

rend birtokában voltak. A nagyszombati letelepüléstől az egyetem 

megalakulásáig tartó időszakban (1615–1635) már intenzíven gyarapodott az 

állomány, az oktatásban nélkülözhetetlen művek mellett főként jezsuita 

szerzők műveivel és a legfrissebb teológiai irodalommal. 

 1632-ben Némethi Jakab (1573–1644) elkészítette a könyvtár 

katalógusát, amely kb. 1500 tételre terjedt ki (Catalogus Bibliothecae Collegii 

Tyrnaviensis Societatis Jesu 1632; BEKK Ms J 1). Noha ezt a katalógust az 

utódok igyekeztek folyamatosan kiegészíteni – ezért találhatunk benne 1632 

után megjelent műveket – idővel mégis szükségessé vált újabb katalógus 

szerkesztése. 1690-ben Szentiványi Márton (1633–1705) rekatalogizálta az 

5500 kötetre gyarapodott állományt 23 tudományszakban (Catalogus Novus 

librorum, Collegii Tirnaviensis Societatis Jesu. Conscriptus Anno Domini 

MDCXC; BEKK Ms J 2). Munkájának óriási értéke a külön feltüntetett 

beszerzési dátum. A két katalógus anyagában természetesen bőven van átfedés, 

mégis célszerű minden esetben együtt vizsgálni őket. 

 Témánk szempontjából természetesen előnyösebb lett volna egy későbbi, 

18. század végi állapotot vetni elemzés alá, ez azonban aligha lehetséges. Mint 

ismeretes, 1773-ban a jezsuita rend feloszlatásakor az egyetem és a könyvtár 

Nagyszombatról Budára költözött. Ezt megelőzően nagyarányú selejtezés, 

                                                           
124 FARKAS Gábor Farkas: Magyarországi jezsuita könyvtárak 1711-ig II. Nagyszombat 1632–
1690. (Adattár XVI–XVIII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez 17/2 – Fejezetek az 
Eötvös Loránd Tudományegyetem történetéből 18.) Szeged, Scriptum Kft., 1997. (Bevezető 
tanulmány és bibliográfia.) 



 117

illetve leválogatás történt. 1787–97 között hét árverésen óriási mennyiséget – 

mintegy 25000 kötetet – értékesítettek. Ráadásul már a költözést megelőző 

1773-as inventárium is feljegyzi, hogy körülbelül kétezer feldolgozatlan, 

rendezetlen kötetet találtak a könyvtárban.  

 Így tehát előnyt kovácsolva a hátrányból, a két viszonylag korai 

katalógus állományában arra keressük a választ, hogy a janzenizmus 

történetének első korszakából milyen irodalmat birtokolt az első magyar 

egyetemi (jezsuita) könyvtár.  

 

 A legfeltűnőbb és legfontosabb eredménynek azt tekinthetjük, hogy – a 

primer janzenista művek csoportjában – Jansenius főműve nemcsak megvolt a 

könyvtár állományában, hanem viszonylag korán (1655-ös datálással) 

beszerezték. (Azaz nem történeti, hanem aktuális teológiai irodalomként jelent 

meg a gyűjteményben.) Az „et Propositiones” megjegyzésből arra 

következtethetünk, hogy a mű nem megjelenésekor vált fontossá a magyar 

területen működő kollégium számára, hanem akkor, amikor az öt tétel nyomán 

– 1649–1653 között – híressé és ismertté vált. Tehát ha nem a könyv 

megjelenéséhez, hanem a Cum occasione bullához viszonyítunk, akkor nagyon 

gyorsnak számító, egy-két éves átfutási idővel (késési indexszel) jelent meg a 

mű a nagyszombati gyűjteményben; immár kellő vonatkoztatással ellátva. 

 Hogy a „suspectus” szóval jellemzett másik Jansenius–mű mi lehetett, 

nem tudhatjuk. A Mars Gallicus-t és magát az Augustinust leszámítva 

Jansenius munkáiban (amelyek főként kommentárok) semmilyen vitatott elem 

nem található. Talán már a janzenista kontroverziák termékéről lehet szó. 

A Mars Gallicus-t Alexander Patricius Armacanus néven publikálta Jansenius. 

Az első ízben 1635-ben megjelent mű teljes címe: Alexandri Patricii Armacani 

Theologi Mars Gallicus seu de justitia armorum regis Galliae libri duo. A 

terjedelmes röpirat Richelieu külpolitikájának szatirikus bírálata. Szkeptikus 

mű, amely rendkívüli tájékozottságról tanúskodik. Kritikája a 

„legkeresztényibb” francia nemzet militáns és agresszív hatalmi terjeszkedése 

ellen irányult. 

Megjegyzendő, hogy az Egyetemi Könyvtár példányán kívül nem ismeretes a 

Mars Gallicus magyarországi előfordulása. 



 118

 

 Ami a janzenizmussal kapcsolatba hozható, az irányzattal harmonizáló 

vagy rokonszenvező szerzőket illeti, a katalógusok nem sokat árulnak el. A 

rengeteg Augustinus–példány természetes egy nagy teológiai könyvtár 

esetében (de úgy tűnik, az egyházatyák közül Augustinus volt a legjobban 

reprezentált). Azt sem hagyhatjuk figyelmen kívül, hogy Augustinus 

teológiájával – főleg kegyelemtanával – a jezsuita teológusok hagyományosan 

szembehelyezkedtek, így a nagyszámú kiadás nem a preferálással 

magyarázható, hanem inkább a reflexió permanens igényével. 

 Johannes Bona kardinális felsorolt művei (ld. Függelék) feltehetőleg 

szorosan vett tárgyuk miatt voltak meg, semmint a szerző janzenista 

szimpátiája miatt. 

 

 Rendkívül érdekes viszont a janzenizmussal vitázó, ellenkező tételek sora 

(amelyekhez hozzá kell számítanunk a kiadott pápai bullák gyűjteményes 

kiadásait is). Ezekből egyértelműen kitűnik, hogy valóban az 1649-53-as évek 

során vált európai, azaz egyetemes jelentőségű üggyé a janzenizmus kérdése; 

annyira, hogy a vitával a nagyszombati kollégium lépést tartott és szinte 

azonnal hozzájutottak az alapvető irodalomhoz (mind Jansenius művéhez, 

mind a vele vitázó jezsuita termékekhez és a hivatalos pápai 

állásfoglalásokhoz). 

A jezsuita Ludovicus de Marche egyik műve kifejeztten a janzenizmus 

irányzatával vitázik; másik művében az „Apologia pro iuuentutis” kitétel utal 

arra, hogy a nevelés, az oktatás szempontjára is figyeltek – tehát terjesztették és 

a körülményeknek megfelelően adaptálták a rend állásfoglalását az aktuális 

vitákban. Ludovicus de Marche 1654-es Apológiájának pontos címe: 

Apologiam pro Constitutione Innocentii Papae X adversus Jansenium; vagyis 

X. Ince pápa 1653-ban kiadott Cum occasione bullájának apológiájáról van 

szó. 

A szintén jezsuita Pierre Annat (1590–1694) – több műve szerepel az 

egyetemi könyvtár jegyzékében – teológiai professzor és XIV. Lajos 

gyóntatója volt (1654–1670 között). Teológiai tudását és személyes befolyását 

egyaránt latba vetette Jansenius művének elítéltetésében. 



 119

 Habár a katalógusok az 1690-es évszámmal zárulnak, joggal merülhet fel 

a kérdés: ha Jansenius és az öt propozíció körüli viták anyagából találtunk 

irodalmat; akkor miért hiányzik Pascal, Arnauld, Quesnel (akik jelentőségük 

szerint semmiképpen sem hiányozhatnának)? Vagy, ami talán még 

meghökkentőbb, miért hiányzik a Pascallal, Arnauld-val, Quesnel-lel vitázó 

jezsuita irodalom? Ez a hiány annyira feltűnő, hogy nem is tudok más választ 

elképzelni, mint azt, hogy ezek a művek megvoltak, de nem lettek 

katalogizálva. (Azt bizonyosan tudjuk, hogy szép számmal akadtak 

katalogizálatlan művek125.) 

 Persze, ha ez a feltételezés igaz, akkor az a kérdés, hogy Jansenius 

Augustinusa és a katalógusban szereplő néhány tétel miért nem került 

ugyanoda. Véleményem szerint azért, mert maga Jansenius nem számított 

heretikus szerzőnek; és csupán a kritikus 1653-as pápai elítélés után váltak 

egyértelműen tiltott irodalommá a mozgalom szellemi termékei. 

 

                                                           
125 Farkas Gábor Farkas im. 19–20. pp. 



 120

Szegedi könyvjegyzékek elemzése 

 

I. A szegedi piaristák könyvtára 

 

 A szegedi piaristák könyvtára126 1719–1950 között működött a rendház 

tagjainak szolgálatában. Varga András bevezető tanulmánya bizonyítja, hogy 

az első időkben tudatos állományfejlesztő és feltáró munka folyt a 

könyvtárban. Jelentős magánadományok is gyarapították a gyűjteményt. 1798 

után, anyagi problémák következményeként, sor került az értékesebb 

példányok rendszeres értékesítésére. A hanyag elhelyezés az évek alatt 

hatalmas kárt okozott, jóvátehetetlenül megsemmisítve a nedvességnek kitett 

műveket. 1811-től új helyiségek és könyvállványok használatba vételére, majd 

újrakatalogizálásra került sor – ennek tanúsága szerint 4028 kötetben 2512, 

felerészben teológiai mű volt ekkor a könyvtár birtokában. Ezután következett 

a gyűjtemény második virágkora: 1814–1864 között adományok sokasága és 

aktív használat jellemezte; a helyiségek azonban ismét elnedvesedtek és a 

rendszeres leltárak jelentős pusztulást és hiányt állapítottak meg. 1879-ben 

újabb rekonstrukcióra került sor, új katalógus készült, és a gyarapodás ismét 

fellendült (1931: 18867 kötetben 9488, zömében már világi mű). A könyvtár 

történetének végét az 1950-es államosítás jelentette. A szétszóródásból 246 

kötet került vissza a szegedi Tudományegyetem könyvtárába, ahol 

különgyűjteményként őrzik; ezt tárja fel Varga András katalógusa. 

 Témánk szempontjából csak sajnálhatjuk, hogy csupán a véletlenszerűen 

fennmaradt 246 tétel vizsgálható a szegedi piaristák könyvtárából.  

A katalógusban szereplő művek többsége 17–18. századi edíció; ám ez 

önmagában semmit sem árul el az egykori gyűjteményről, sőt a példányok 

állományba kerülésének időpontjáról sem (mivel a múlt századi 

magánadományozások is tekintélyes mennyiségű régi könyvet tartalmaztak). 

 

                                                           
126 VARGA András: Régi könyveink és kézirataink katalógusai. A szegedi piaristák könyvtára 
(Acta Universitatis Szegediensis de Attila József Nominatae. Acta Bibliothecaria. Tomus IX. 
Fasc. 1.), Szeged, 1986. 



 121

 246 tétel esetében figyelemreméltó eredmény nyolc olyan janzenista-

barát vagy janzenista kiadvány, amelyből öt tétel Quesnel Réflexions morales-

jának kötete. Mindehhez hozzászámíthatjuk, hogy a bevezető tanulmányban 

közölt 1768-os könyvkötő–számla tanúsága szerint a könyvtár rendelkezett 

Muratori olasz nyelvű morális műveivel és Pouget katekizmusával is.  

A legszigorúbb kritériumok alapján állíthatjuk, hogy Augustinus, Calmet, 

Fleury és Muratori tekinthető a 18. századi teológiai könyvtárak kötelező 

szerzőinek (tehát előfordulásuk önmagában véve nem jelent semmilyen 

irányzatosságot); Quesnel azonban nem fordulhat elő véletlenül. És valóban 

így van: valamennyi kötet Gúl János (1754–1826) possessor-bejegyzését viseli. 

Gúl János házfőnök volt a szegedi piarista rendházban, és áthelyezésekor, 1814 

őszén, 116 kötetből álló magánkönyvtárát a rendháznak ajándékozta. Ebből ma 

már csak hét tétel azonosítható, az említett Quesnel–köteteken kívül még a 

következő kettő: 

 
(43.) BURNET, Thomas: Th. Burnetii Telluris theoria sacra. Originem et mutationes generales orbis 

nostri. Quas aut jam subiit, aut olim subiturus est, completens. Accedunt archeologiae philosophicae, sive 

doctina antiqua de rerum originibus. Editio ultima, priori longe correctior, et copioso rerum indice 

auctior. Amstelaedami, 1699, Joannes Wolters. 4o (RA 2067) 

Possessor: Joannis Bapt. Gúl Inscriptus Bibl. Szegediensi — S.J.B.G. 

 

(53.) CONCORDIA pia et unanimi concensu repetita confessio fidei et doctrinae electorum, principum et 

ordinum imperii, atque eorundem theologorum,qui Augustanam confessionem amplectuntur: cui e Sacra 

Sriptura, unica illa veritatis norma et regula, quorundam articulorum, qui post d. Martini Lutheri felicem 

ex hac vita exitum in controversiam venerunt, solida accessit declaratio; ante haec tempora communi 

eorundem electorum, principum ac ordinum imperii consilio, post vero singulari serenissimi Saxoniae 

electoris Christiani II. mandato, instituendis et erudiendis subditis ecclesiis atque scholis suis ad 

posteritatis memoriam typis vulgata. Cum appendice tripartita et novis indicibus ... Lipsiae, 1677–1678, 

Christophorus Uhmann. 8o  (RA 2048–RA 2049) 

Possessor: Joan. Bapt. Gúl Inscriptus Bibl. Szegediensi 

 

Feltételezni lehet, hogy Gúl János érdeklődhetett a janzenista irodalom iránt, 

mert magánkönyvtárában több ilyen jellegű mű volt.  



 122

II. A szeged–alsóvárosi ferences rendház könyvtára 

 

 A ferencesek szegedi rendtörténete két jól elkülöníthető korszakra 

osztható: az 1530 előtti időkre, valamint a témánk szempontjából lényegesebb 

1726-os második letelepedésre. (A két dátum között, a hódoltság korából a 

szalvatoriánus obszerváns ferencesek szegedi jelenlétére vannak adatok.) Maga 

az alsóvárosi kolostor és templom 1459–1468 között épült, és a hódoltság ideje 

alatt is megmaradhatott a ferencesek birtokában. 1726-ban a visszatelepedett 

minoritákkal erősítették meg a szegedi obszerváns ferenceseket, a rend ugyanis 

a paphiányra való tekintettel felvállalta plébánosi teendők ellátását az 

egyházmegyében. Az alsóvárosi kolostoregyüttes felújítása már 1690-ben 

elkezdődött, bár a munkálatok egészen a 19. századig elhúzódtak. 

 A 18. század második felében indult meg a rend elvilágiasodásának 

hosszú folyamata, amely ebben az esetben azt jelentette, hogy a szerzetesi 

életformát a világi papok életformájával cserélték fel. 1914-ben az utolsó 

házfőnök is világi pap lett. 

 A rend fő célkitűzése kezdettől fogva a lelkigondozás keretében végzett 

anyanyelvű prédikáció, valamint a gyógyítás, betegápolás volt – figyelmük 

tehát a lélek és a test gondozására egyaránt kiterjedt. 

 Az alsóvárosi ferencesek könyvtára az egyetlen olyan egyházi könyvtár, 

amely a középkortól 1951-ig folyamatosan működött (azaz 

könyvgyűjteményként használható volt).127 A könyvekre vonatkozóan a 16. 

századtól maradtak fenn adatok; a legkorábbiak általában az állomány 

mentésére vonatkoznak. Nemcsak Szegedről, hanem Szegedre is menekítettek 

könyveket; ilyenformán az állomány állandó változásban volt. Eredetüket 

tekintve elsősorban a ferences rendházak közötti – tehát a konventuális, a 

szalvatoriánus és az obszerváns rendházak közötti – vándorlás adatolható. 

Örököltek könyveket megszűnt konventektől, valószínűleg az 1529-ben 

elmenekült domonkosok könyvtárát is átvették; ezenkívül vásároltak és 

könyvadományokat is kaptak. Egy 1748-as vizitációs jegyzék tanúsága szerint 

abban az időben 373 művet tartottak nyilván (a szám valószínűleg a 

                                                           
127 A szegedi minoriták és a szalvatoriánus ferencesek is rendelkeztek külön-külön 
könyvtárakkal. 



 123

kolligátumok darabjainak felsorolása nélkül értendő). Ez igen jelentős 

mennyiség, figyelembe véve, hogy szegény és kislétszámú rendházról van szó. 

 A 18. század közepe táján, a könyvek elérhetőbbé és ugyanakkor 

nélkülözhetetlenné válásával a könyvtár állománya ugrásszerűen növekedett. 

Ebből az időből könyvtárkezelési adatok is vannak. Modern értelemben vett 

katalógus azonban csak 1846-ban készült. A munkát Dubecz József végezte el, 

aki 1479 bibliográfiai egységet (2644 darabot) vett fel szakrend szerinti 

csoportosításban. Noha ezt a katalógust később igyekeztek kiegészíteni és 

folytatni, szakszerű és pontos összeírás nem valósult meg. 1930-ban körülbelül 

4000 bibliográfiai tételt vettek számba. Az államosításkor, 1951-ben a 

gyűjtemény szétszóródott, és a pontos rekonstrukció lehetetlenné vált. Az 

állományból 540 kötetet visszaosztottak a szegedi Tudományegyetem 

könyvtárába, ahol azonosíthatóan nyilvántartják őket. 

 Varga András 1998-ban publikálta Dubecz József kéziratos katalógusát, 

és ezzel lehetővé vált az 1846-os állapotában rögzített könyvtár állományának 

vizsgálata.128 

 

 Az egyházatyák csoportjában számos Augustinus-kiadvány található, 

ezek közül a Meditationes et Soliloquia, valamint a pelagiánusok ellen írt 

értekezések nagyon népszerű olvasmányok voltak a janzenisták körében, de 

természetesen a keresztény alapirodalomhoz tartoznak. 

Viszont François–Aimé Pouget (1666–1724) katekizmusa (Institutiones 

Catholicae, 1765) már egyértelműen a janzenista irodalomhoz sorolható. A 

Mikes Kelemen kapcsán említett mű129, amelyet Noailles bíboros egyházi 

jóváhagyása ellenére janzenista szellemű katekizmusnak ítéltek, 1702-ben 

jelent meg először. 1712-ben egyházi indexre került, de ez nemigen 

befolyásolta terjedését és újabb kiadásait. (Latin fordításának címe: Instituiones 

catholicae in modum Catecheseos...). Első kiadásának nyomtatása közben 

egyházi revízióra került, de mivel ezt egy ugyancsak janzenista érzelmű szerző 

                                                           
128 VARGA András: A szeged–alsóvárosi ferences rendház könyvtára 1846. 
(Olvasmánytörténeti dolgozatok VIII.) Szeged, Scriptum, 1998. (Bevezető tanulmány és 
bibliográfia.) 
129 Ő fordította magyarra; a kéziratban maradt munka forráskiadásban megjelent: Mikes 
Kelemen Összes Művei V/1-2, Budapest, Akadémiai K. 1986. 



 124

(P. N. Desmolets) végezte, a mű szellemisége végeredményben nem változott. 

Az itt feljegyzett 1765-ös kiadás körülbelül a huszonötödik az edíciók sorában. 

 A katekizmus klasszikus keresztény műfaj, lényegében a hitre vonatkozó 

ismeretek rendszerezett átadását célozza, s az apostoli időktől a jelenkorig 

használatos hitoktatási segédlet. Az egyházatyák, majd a skolasztika tudósai 

után humanista műveltségű teológusok is készítettek katekizmusokat. A 

felekezeti szakadások idején sorra megjelentek a különböző protestáns káték, 

amelyekre válaszul újabb katolikus katekizmusokat adtak ki, s szinte 

egyidejűleg megindult a nemzeti nyelvű változatok terjesztése is. 

Magyarországon történelmi okokból a protestáns kátéirodalom virágzása és 

hagyománnyá válása figyelhető meg – a katolikus káték, elsősorban a 

Canisius-féle latin és magyar nyelvű edíciók sohasem tudtak hasonló átütő 

befogadói sikert elérni. Úgy is fogalmazhatunk, hogy a magyarországi 

kátéirodalom a felekezeti hitvallás műfajává vált, miközben a katolikus hívek 

nem helyeztek erre megkülönböztetett figyelmet. Ezzel szemben például 

Franciaországban nemcsak egyházmegyékre adaptált katekizmusok jelentek 

meg, de a katolicizmuson belüli irányzatok is kifejezésre jutottak az egyes 

kiadásokban. Természetesen a katekizmus-műfaj kialakult kerete és a fontos 

definíciók mindig adottak voltak; az irányzatosság a részletekben (példák, 

magyarázatok, ajánlások), a hangvételben, a tartalmi súlyozásban volt tetten 

érhető. 

A janzenista vonatkozású anyag érdekes darabja a Der Geist des herrn 

Nicole című munka, amely nyilvánvalóan Nicole életrajzának és teológiai 

munkásságának áttekintését tartalmazza, és a német szöveg több potenciális 

olvasót érhetett el. A bécsi janzenisták köréből három szerző, Anton Wittola, 

Joseph Riegger és Petrus Maria Gazzaniga szerepel az állományban: Wittolától 

egy ószövetségi történeti bevezetés, Rieggertől egy kánonjogi törvénykötet, 

Gazzanigától pedig két teológiai tankönyv. Paul Joseph Riegger (1705–1775) 

kánonjogász a jozefinista egyházreformok legfőbb megalapozójának 

tekinthető, amelyekben gallikán elveket érvényesített. Rigorista hitfelfogása 

alapján sorolják a bécsi janzenistákhoz. 

A janzenistákkal rokonszenvező Alexander Natalis (Alexandre Noël) egy 

kommentárját és az evangéliumokhoz írt bevezetőit is megtaláljuk az 



 125

állományban; akárcsak a már említett augusztiánus Giovanni Lorenzo Berti 

latin nyelvű egyháztörténeti összefoglalását. Egy német nyelvű életrajzi 

monográfia ismerteti Lorenzo Ganganelli, azaz XIV. Kelemen pápa pályáját. 

Az eredetileg cisztercita szerzetes Giovanni Bona (1609–1674) kardinális 

rendkívül nagy műveltségű teológus volt; nevéhez elsősorban liturgiai művek 

és reformok fűződnek. Pályáját a torinói rendházban kezdte meg, majd 

Rómában végzett részben tudományos, részben hivatalos egyházszervezési 

tevékenységet. Remélte, hogy idős korát már teljesen művei megírásának 

szentelheti, de VII. Sándor pápa a Szentszék és az index-bizottság irányítását 

bízta rá. Érseki stallumát 1669-ben kapta meg, azonban közismerten egyszerű, 

puritán életvitelén nem változtatott. Javadalmát hagyományosan a római 

misszionárius kollégiumra fordította. A janzenizmus irányzatával 

rokonszenvezett, sőt segítette is a mozgalmat.130 Teológiai munkássága 

elsősorban a keresztény aszkézisre irányul (Via Compendii ad Deum; 

Manuductio ad coelum; Horologium Asceticum). Ez utóbbi, nagyon népszerű 

művet – olvasmányossága és szigorú elvei alapján – gyakran Kempis Krisztus 

követéséhez hasonlítják. – Bona kardinális másrészt kora kitűnő ókeresztény-

specialistája is volt; a zsoltárhagyomány és a mise történetének jeles kutatója. 

A De Rebus Liturgicis c. művével kivívott tekintélye révén kérték fel liturgiai 

újítások bevezetésére (amelyek tehát valójában az eredeti gyökerekhez nyúltak 

vissza). – A szeged–alsóvárosi ferences rendházban a szellemek 

megkülönböztetéséről írt teológiai értekezése volt meg. 

A Casus conscientiae. De mandato Prosperi Lambertini, tardius 

Clementis 14i. című tétel vitathatatlanul a janzenista vonatkozású irodalom 

része: a munka XIV. Benedek pápa híres, a lelkiismeretről szóló tézisét 

tárgyalja (hogy ti. a lelkiismerete ellenére még pápai bullákkal sem lehet 

kényszeríteni senkit semmire). Erre a passzusra a janzenistákon kívül később 

maga XIV. Kelemen pápa is hivatkozott. 

Lodovico Antonio Muratori és Antoine Godeau is a már említett szerzők 

sorába tartozik, egy-egy kötetük szerepel a katalógusban. 

Néhány tétel meghatározása problematikusabb: a 981. sorszámú 

(hiányos) Controversia de sacramento Poenitentiae c. munka – a bűnbánat 



 126

szentségéről – a kiadás évszáma alapján nagy valószínűséggel a janzenista 

kontroverziához tartozik. A következő, négykötetes tétel (Controversia de 

Justificatione et bonis operibus) szintén kapcsolódhat ehhez az irodalomhoz – 

hacsak nem egy reformáció idején írt mű újabb kiadásáról van szó. 

 

 Az 1479 tételt számláló katalógus egészét vizsgálva kitűnik, hogy a 

rendház rendkívül nagyszámú prédikációs kötetet (köztük magyar nyelvűeket 

is) és pasztorációs szakirodalmat gyűjtött. Az egyházatyák nem túl népes 

csoportjában Ágostontól található a legtöbb mű, viszont az egyházatyák közé 

soroltak későbbi teológusokat is (például Szalézi Szent Ferencet, Borromei 

Szent Károlyt vagy Roberto Bellarmino érseket). Kommentárok, bevezetések, 

konkordanciák és más teológiai segédkönyvek szintén kiugró számban 

találhatók. A különválasztott német nyelvű könyvek döntő többsége szintén 

prédikációskötet vagy homiletikai segédkönyv; és ezzel már a teljes állomány 

egyharmadát áttekintettük. 

 Ezután következik körülbelül 300 nehezebben jellemezhető tétel; 

katekézisek, kegyességi művek, szentek élete, elmélkedések, ferences 

irodalom, latin klasszikusok, dogmatikai művek, egyháztörténetek és zsinati 

összefoglalások. 

 Az állomány hátralevő része még aprólékosabban csoportosított: néhány 

nyelv szerint elkülönített tétel után teológiai traktátusok következnek 

(hermeneutikai tartalmúak, szentségekre, egyházi törvényekre, egyházatyákra, 

liturgiára vonatkozóak). Jelentősebb számot képvisel az erkölcsi (theologia 

moralis) művek csoportja, majd körülbelül ötven orvosi könyv következik. A 

kontroverziák tárgykörében szintén ugyanennyi művet találunk, végül a 

könyvrégiségek (és a gotticus betűvel nyomott könyvek) következnek. Mindez 

összesen 1109 tétel; az utolsó négyszáz cím a világi irodalom (jogi, bölcsész, 

természettani, történeti, magyar nyelvű könyvek, valamint szótárak és 

folyóiratok) témaköreit tartalmazza. 

 Az állomány összességében tehát jól illeszkedett a rend két fő 

célkitűzéséhez, a prédikáláshoz és a gyógyításhoz. A janzenizmus legfontosabb 

művei nem találhatóak meg; azonban a janzenista kegyesség irodalma (Pouget, 
                                                                                                                                                                                     

130 Lucien CEYSSENS: Johannes Bona et le Jansénisme, in: Benedictina 10, 1956, 79 ff. 267 ff. 



 127

Godeau, Bona) és a bécsi janzenisták jelenléte kimutatható. Alexander Natalis 

és Wittola biblikus teológiai munkákkal van képviselve; a janzenista 

kontroverziáról pedig – talán – két összefoglalás tudósít. Az alsóvárosi 

ferencesek könyvtára tehát nem tekinthető janzenista művek tárházának, de 

megjegyzendő, hogy más irányzatok – leszámítva természetesen a 

franciscanisticát – még ennyire sem érhetők tetten. 



 128

III. A szegedi minorita könyvtár 

 

 A szegedi felsővárosi minoriták könyvtárára vonatkozóan szintén Varga 

András publikációjából tájékozódhatunk a legbővebben.131  

 A minorita ferencesek 1726 után telepedtek le a Felsővárosban, 

magukkal hozva saját könyvtárukat is, amelynek jól elkülöníthető része volt a 

Belgrádból elmenekült szerzetesek könyvgyűjteménye. Az 1764-ben 

összeállított katalógus 350 művet sorol fel; mennyiségét tekintve tehát 

vetekedett az alsóvárosi ferencesek könyvtárával. Az ezt követő évtizedekben a 

minoriták bibliotékája is számottevően gyarapodott, és több ízben történt 

erőfeszítés katalógus létrehozására – sajnos ezek többsége töredékesen vagy 

egyáltalán nem maradt fenn. 1912-13-ban 4080 művet tartottak nyilván. A 

gyűjtemény az 1949-es államosításkor, hasonlóan a piarista és két évvel később 

az alsóvárosi könyvtár sorsához, szétszóródott. A szegedi Tudományegyetem 

könyvtárába 144 kötet került vissza. 

 Ellentétben az eddig vizsgált állományokkal, a minorita könyvtár 

publikált 1764-es könyvjegyzéke egyetlen olyan címet tartalmaz, amely a 

janzenizmussal kapcsolatba hozható. Ez a következő: 

 A Libri Gallici csoportban az „Oeuvres de Racine” cím valószínűleg 

Jean Racine-ra vonatkozik. Ha az 1742-es vagy annál későbbi valamelyik 

kiadást birtokolták, akkor abban benne volt Racine emlékirata is Port–Royal-

ról. (Máskülönben a minoriták könyvtára szépirodalmat nem tartalmazott, 

csupán a Libri Gallici hat tételéből négyről gyanítható vagy állítható, hogy 

ebbe a műfajba tartozik.) 

 A minorita könyvtár esetében éppen ez a hiány a feltűnő; hiszen 

ugyanolyan méretű teológiai állományról van szó, mint az alsóvárosi könyvtár 

esetében. Még a Controversistici csoportban sem találhatunk janzenizmussal 

foglalkozó művet (és ez a csoport is csupán tizenegy tételt számlál). A jegyzék 

egészét tekintve megállapítható a német teológiai művek és a pasztorációs 

szakirodalom jelentős aránya; számottevő az egyházjogi és humanista művek 

száma is, ám az egyházatyák, az egyháztörténeti munkák és a klasszikus 

                                                           
131 VARGA András: A szegedi minorita könyvtár a XVIII. században (Olvasmánytörténeti 
dolgozatok II.) Szeged, Scriptum, 1991. (Bevezető tanulmány és bibliográfia.) 



 129

szerzők hiányzanak. A Libri Haeretici csoport csupán egy Luther-Bibliát és 

Wilhelmus Amesius egyik művét tartalmazza. Nyilvánvalónak tűnik, hogy a 

könyvtár gyarapításában nem a teljesség, hanem a praktikus használat célja 

dominált (kevés kivételtől eltekintve a tridenti zsinat utáni teológiai 

irodalommal). A kontroverziák, heretikus művek negligálása tudatos eljárásra 

utal – ezekkel az irányzatokkal a szegedi minoriták nem foglalkoztak. 



 130

A pécsi Klimo–gyűjtemény állományának elemzése 

 

 A Pécsi Egyetemi Könyvtárban található Klimo–gyűjtemény sorsa 

meglehetősen hányatott volt.132 Noha minden könyvtártörténet büszkeséggel 

említi, hogy Klimo György püspök (1710–1777) magánkönyvtára az első 

nyilvános, azaz szélesebb körben hozzáférhető szakkönyvtár volt 

Magyarországon – publicae omnium utilitati –, aranykora egyértelműen csupán 

Klimo püspök életére esett. 

 A szegény sorból származó főpap már fiatalon megkezdte a gyűjtést, és 

1755-ben történt püspöki kinevezése adhatta az indíttatást egy igazán 

nagyarányú könyvtár létrehozására. A saját gyűjteményéből, valamint az 

elődjétől származó 3000 kötetes könyvtárból133 és a pécsi káptalan 1000 

könyvéből létrejött püspöki könyvtár színvonalas és tekintélyes gyűjteményt 

képviselt, ám ez csak a kezdet volt. Klimo György alapítványt hozott létre a 

könyvtár korlátozatlanul nyilvános működésére134, és élete során nagyértékű 

vásárlásokkal gyarapította a gyűjteményt. Megvett teljes állományokat (pl. 

Dobai Székely Sámuel kapitány könyvtárának nagy részét); igénybe vette 

Batthyány Ignác erdélyi püspök segítségét a gyarapításban. Külföldi 

kapcsolatai közül feltétlenül megemlítendő a janzenista hírben álló bécsi 

teológus, Pietro Maria Gazzaniga professzor, aki több ízben ajánlott könyveket 

és személyesen is járt Pécsen. Az állománygyarapítás érdekében a püspök 

hasonló, személyes kapcsolatot ápolt Drezdával és Rómával. Ez a körültekintés 

arra utal, hogy Klimo kifejezetten igényes, kora tudományos igényeinek 

megfelelő könyvtárat kívánt kialakítani. Tervei között szerepelt a pécsi 

egyetem megalapítása – ez nem valósult meg, de a könyvtárfejlesztést 

nyilvánvalóan befolyásolta. Egyik kedves pártfogoltját, Koller Józsefet (1745–

1832) kifejezetten arra képezte, hogy könyvtárvezetői teendőinek 

                                                           
132 VARJU Elemér: Jegyzetek a pécsi egyházmegyei könyvtárból, in: Magyar Könyvszemle, 
1907. – VASSKÓ Ilona: A pécsi püspöki könyvtár francia nyomtatványai és kéziratai, Pécs, 
1932. – Pécsi Egyetemi Könyvtár. Jubileumi évkönyv 1774–1974. Szerk. FÉNYES Miklós, 
Pécs, 1974. 
133 Berényi Zsigmond püspök (  1748) teológiai, liturgiai, történeti és jogi művekből álló 
hagyatéka. 
134 Ez 1774-ben, a szakszerű elhelyezés után indult meg. A könyvtár használatától csak az 
írástudatlanok, a közveszélyes egyének és a fecsegők (fabulator) voltak eltiltva. 



 131

megfelelhessen. Katalógusról már az 1760-as évekből van adatunk, ami a 

használhatóság legfontosabb kritériuma.  

 Klimo György életének végén már 15.000 művet számlált a gyűjtemény, 

de az alapító halála után – hiába maradt a posztján még évtizedekig Koller 

József – lassú hanyatlás köszöntött a könyvtárra. Ezen az sem segített, hogy az 

utódok közül Esterházy Pál László, vagy később Szepessy Ignác sokat áldozott 

rá. A kanonoki hagyatékok nem pótolták a tervszerű, folyamatos fejlesztést, és 

a 19. század végén már csak a „régiségbúvárok” látogatták, azaz múzeumi 

jellegű gyűjteménnyé vált. 

 1923-ban a pozsonyi Erzsébet Tudományegyetem Pécsre településével 

már-már megvalósult volna az évszázados álom – Zichy Gyula püspök az 

egyetem céljaira átengedte a püspöki könyvtár épületét és kb. 35.000 kötetes 

állományát – ekkor azonban a pénztelenség, a Trianon utáni átrendeződés 

zűrzavara és a gazdasági válság hátráltatta a kibontakozást. A második 

világháború utáni évtizedekben elpusztult a harmincas években készült 

katalógus; s ezt csak a hatvanas években sikerült pótolni. A szélesebb kutatói 

kör kiszolgálását lehetővé tevő nyomtatott katalógus 2001-ben jelent meg.135 

 A rövid áttekintésből is nyilvánvaló, hogy a pécsi Klimo–könyvtárat nem 

tekinthetjük egy személy ízlésének, érdeklődésének lenyomataként. Bizonyos 

azonban, hogy legrégebbi, eredeti állománya a 18. század teológiai 

olvasmányait teljességre törő igénnyel tartalmazza. Így gondolta Zolnai Béla 

is, aki Vasskó Ilona közleménye alapján vette számba a Klimo–könyvtár 

teológiai állományának a janzenizmussal kapcsolatba hozható köteteit.  

 Zolnai Béla azonban, talán külső körülmények miatt, nem végezte el a 

teljes állomány vizsgálatát, csupán a francia nyelvű állományrészt tekintette át 

és ebből publikált néhány fontos tételt. Már ezek is arra utaltak, hogy Pécsett 

megtalálhatók (és hozzáférhetők) voltak a legfontosabb janzenista források. A 

most megjelent katalógus segítségével elvégezhető volt a teljes állomány 

vizsgálata. 

                                                           
135 MÓRÓ Mária Anna: A Pécsi Egyetemi Könyvtárban őrzött Klimo–könyvtár katalógusa. I. 
rész. A könyvek szerzői betűrendes katalógusa; Bp. Tarsoly Kiadó, 2001. 



 132

 A Klimo-gyűjtemény esetében külön érdekesség, hogy – amint erről 

Csajághi Sándor, Klimo életrajzírója beszámol136 – az alapító püspök halála 

után egy tervszerű „tisztogatás” keretében az eretneknek minősített szerzők 

köteteit kivonták és megsemmisítették. Mintegy 200 kötet pusztulásáról van 

szó; és a gyűjtemény jellege, valamint a prohibitus könyvek korabeli indexe 

kétségtelenné teszi, hogy sok janzenista mű veszhetett oda. 

 

 Janzenista irodalom a Klimo-könyvtár állományában 

 

 Betűrend szerint haladva, az első klasszikus szerző Antoine Arnauld – 

neve alatt 14 önálló tétel szerepel, továbbá a Nicole-lal közösen jegyzett 

Logica (L’art de penser) egy latin és egy francia kiadásban. A művek 

tartalmazzák Arnauld legfontosabb teológiai értekezéseit: a De la fréquente 

communion két különböző kiadásban is fennmaradt (az 1683-as edíció Petheő 

Imre possessor-bejegyzését tartalmazza); ide tartozik még a Jézusban való hit 

üdvözítő voltáról írt munka; a görög- és más keleti kereszténység dogmatikai 

összevetése a katolikus hittel; a szentségekről szóló értekezés (melynek 

kapcsán a reformáció sákramentum-értelmezését is tárgyalja), valamint az 

egyházatyák teológiájáról írt kötete. – Mivel Arnauld munkásságának java 

részét a polemikus teológiai irodalom alkotja, nem meglepő, hogy ezeket 

találjuk nagyobb számban: a Mons-ban kiadott Újszövetséggel kapcsolatos 

vitairatok közül kettő is megvan a Klimo-könyvtár anyagában, a De la 

perpetuité de la foi c. mű körüli kontroverzia anyagából is több viszontválasz. 

Egy vitairat az általános zsinat autoritásának kérdésében foglal állást, egy 

másik a kálvinistákkal vitatkozik a megigazulás-tan értelmezésében. Egy 

apológia a szentatyák teológiájával érvel a kegyelemtannal kapcsolatosan – ez 

a kötet Pietro Maria Gazzaniga possessor-bejegyzését tartalmazza137, 

bizonyítván, hogy a bécsi professzor tulajdon könyvei közül is ajándékozott 

Klimo Györgynek. 

                                                           
136 CSAJÁGHI Sándor: Klimo György pécsi püspök élete, in: Munkálatai a pesti növendékpapság 
Magyar Iskolájának 5., 321–343. pp. – A könyvek elégetéséről a 331. oldalon. 
137 „Gazzaniga Vienna 1764” 



 133

A következő szerző Arnauld D’Andilly (1588–1674), aki szintén a nagy 

Arnauld-családhoz tartozott. Tőle egy szentek élete-összeállítás található 

Pécsen. 

Jacques Joseph Duguet-től három mű van meg: egy fejedelmi tükör 

német fordításban – ez Gruber György possessor-bejegyzését tartalmazza –, 

egy francia szentírási vezérfonal és a Rómaiakhoz írt levél kommentárja. 

A németalföldi janzenista, Zeger Bernard van Espen összes művét 

egybegyűjtötte Klimo György – egy opera omnia canonica-kiadás mellett két 

opuscula varia-kiadás is megvan, amelynek kiegészítő kötete Espen életrajzát 

is tartalmazza. Emellett még kilenc különböző kánonjogi és kánonjog-történeti 

mű szerepel a katalógusban; közülük kettő eredetileg szintén Gruber György 

könyvtárából származik. 

Le Maîstre de Sacy titkárának, Nicholas Fontaine-nek történeti 

szentírásmagyarázata nemcsak francia eredetiben volt meg Pécsett, de a budai 

Landerer-nyomdában készült horvát nyelvű fordítása is.  

Cornelius Jansenius Augustinusának első, 1640-es kiadása és az 

evangéliumokhoz írt kommentárja megvolt és máig fennmaradt a könyvtárban. 

Pierre François Lafiteau az Unigenitus-bulla történetét írta meg két kötetben, 

ez francia eredetiben és olasz fordításban maradt fenn. 

Saint-Cyran titkára, Claude Lancelot teológiai művei valószínűleg 

megvoltak a gyűjteményben, de ma már csupán új módszerrel kísérletező latin 

nyelvkönyve található meg (szintén francia és olasz verzióban). 

Philippe Le Cerf de La Viéville (1677–1748) neve alatt szerepel egy 

speciális monográfia az Unigenitus-bulla történetéről. A bencés szerző tudós 

filológus és rendtörténész volt. Egész életében krónikus betegség gyötörte, 

élete utolsó tizenhárom évében ágyban fekvő beteg volt. Egy összefoglalást 

készített kongregációja tagjainak irodalomtörténeti munkásságáról, amelyet 

hiányosságai miatt többen kritizálták. Nagyobb elismerés fogadta az 

Unigenitus bulla történetéről szóló művet, amelyet nem a teljesség igényével, 

csupán a renddel kapcsolatos összefüggésekre koncentrálva írt. A bullával 

foglalkozó, valamelyik irányban elfogult írások között ugyanis kivételnek 

számított tárgyilagos hangvételével – ez talán éppen a szerző kényszerű 

elszigeteltségével magyarázható. 



 134

A következő tétel – Memoires composés par les plus célébres 

jurisconsultes et theologiens de France – az apellánsok ügyéhez kapcsolódik. 

Az Unigenitus bullát a párizsi parlament 1714-ben csak fenntartásokkal 

fogadta el; Louis Antoine Noailles bíboros a hozzá csatlakozó nyolc püspökkel 

egyetértésben nemzeti zsinat elé kívánta terjeszteni a szöveget. Ez akkor nem 

valósult meg; de Orléans-i Fülöp régenssége idején, 1717-ben négy püspök egy 

fellebbezést készített a bulla ügyében az egyetemes zsinathoz. (A négy 

püspökhöz később többen is csatlakoztak.) 

 XI. Kelemen pápa 1718-ban Pastoralis officii kezdetű bullájában 

elutasította a fellebbezést és kiközösítette az apellánsokat. A francia klérus 

azonban egyrészt ismét fellebbezett az igazságtalannak ítélt döntés ellen; 

másrészt a párizsi parlamenthez fordult a Pastoralis bulla hatályon kívül 

helyezése érdekében (ezzel a fordulattal kapcsolatosak a kötetben közölt 

iratok). Az apellánsok ügye még évtizedekig megosztotta az európai 

egyházpolitikát. 

Pierre Nicole-tól megvolt az Arnauld-val közösen írt Logica és főműve, 

az Essais de morale egy 18. századi (tehát a teljes, kibővített változatot 

tartalmazó) kiadásban. 1815-ben a pécsi könyvtár beszerezte Horváth János 

magyar fordítását is (Hitbéli s erkölcsi oktatások…). 

Az Arnauld-tanítvány és rigorózus janzenista Johannes Opstraet (1651–

1720) öt teológiai munkája maradt fenn az állományban, közte főműve, a 

Pastor bonus is.  

Érdekes módon Blaise Pascal-tól nem maradt fenn nagyszámú kiadvány; 

mindössze a Les provinciales egy francia és egy latin kiadásban, a Pensées 

Madame Périer Pascal-életrajzával kiegészített kiadása és a Gondolatok első 

magyar kiadása138, amely azonban már kívül esik vizsgált korszakunkon. 

Nagyon valószínűnek látszik, hogy a könyvtár 18. század végi teológiai 

„tisztítása” során a legfontosabb Pascal-művekből legalább egyet-egyet 

igyekeztek megmenteni. A latin nyelvű Vidéki Levelek 1775-ös kiadása Király 

József possessor-bejegyzését őrzi; a tulajdonos valószínűleg azonos Király 

József pécsi püspökkel, aki 1825-ben hunyt el. 

                                                           
138 Hilibi Gál Domokos fordítása, Pest, 1831. 



 135

A következő szerző, a 17. század végén – a 18. század első felében 

működött bencés Mathieu Petitdidier kétarcú jelenség: pályája elején 

elkötelezett janzenista volt (az Unigenitus-bulla ellen apellálók közé tartozott), 

később azonban pontosan az ellenkező irányban, hasonló kérlelhetetlenséggel a 

pápai tekintélyelv mellett foglalt állást. A Klimo-könyvtár állományában 

megvan tőle Pascal Vidéki Levelek c. vitairatának apológiája (amelyben a 

jezsuitákkal szemben védelmezi a janzenista felfogást); és megvan – mindjárt 

három különböző kiadásban is – a pápai tekintélyről és csalhatatlanságról írt 

műve, amely második korszakához köthető. 

 E művében Petitdidier világosan elhatárolódik korábbi meggyőződésétől, 

és minden erudíciójával a pápai infallibilitás mellett érvel (a janzenisták 

mindvégig azon az állásponton voltak, hogy az egyetemes egyház /zsinat/ 

szentesítése szükséges a pápai döntésekhez). Petitdidier természetesen az egész 

egyháznak szóló, különleges pápai kinyilatkoztatásokról beszél; 

magánszemélyként a pápa is tévedhet, sőt akár eretnekség bűnébe is eshet. 

Érvelésének mindvégig gyenge pontja, hogy a pápai csalhatatlanság az egyház 

történelme folytán nem tudott dogmai rangra emelkedni (egészen 1870-ig, 

amikor teljesen Petitdidier felfogásában hirdették azt ki). – A kötetek közül az 

1727-es kiadásban ismét Király József possessor-bejegyzését találjuk.  

Jean Pichon műve a gyakori szentáldozás körül támadt teológiai 

diskurzus terméke; az egyház korabeli gyakorlatát és az evangéliumok 

szellemét állítja szembe. 

Pasquier Quesnel személyéhez két tétel kapcsolódik (ebben az esetben is 

gyanakodhatunk a célzatos szelekcióra): az egyik névtelen kiadvány az 

Unigenitus-bulla körüli populáris kontroverzia-irodalom terméke, a másik 

Quesnel vitairata saját műve, a Réflexions morales sur le Nouveau Testament 

védelmében (és az Unigenitus-bulla ellenében). 

Bonaventure Racine egyháztörténetét francia eredetiben, az első kiadás 

sorozatában sikerült beszerezni. 

Nem hiányozhatott Jean Racine művei közül a Port–Royal történetét 

megörökítő alkotás sem; és megvolt Louis Racine mindkét tankölteményének – 

a kegyelemről és a vallásról írt poémáknak – francia eredetije és német 

fordítása (a protestáns magyar fordítás viszont nem volt meg). 



 136

A janzenista szerzők között számontartott Louis–Jacques de Chapt de 

Rastignac pásztorlevele a Tours-i egyházmegye papjainak a bűnbánat, a 

penitencia és az áldozás gyakorlati kérdéseit helyezi előtérbe – a mű olasz 

fordításban van meg a Klimo-gyűjteményben. 

Egy helységnév és nyomdajelzés nélkül megjelent kiadvány szintén az 

Unigenitus-bulla körül támadt hatalmas vitairodalom körébe tartozik; ez az 

elítélt tételeket a jezsuiták, a Szentírás és az ismert egyházi szerzők állításai 

fényében vizsgálja; a következő tétel pedig az apellánsok ügyéhez kapcsolódó 

irodalom darabja: az olasz kiadvány személyes hangvételű, levélformához 

fűződő kommentár keretében foglalkozik a kérdéssel. 

Laurent Etienne Rondet röpirata Bonaventure Racine egyháztörténetének 

védelmezésére készült; válaszul egy támadó írásra és válaszul egy másik, a 

janzenista szellemiséget támadó műre. 

Végül Antoine de Singlin (1607–1667) – a Port–Royal gyóntatója, a 

zárda elöljárója a janzenisták első nemzedékének idejében – vezérfonala is 

szerepel a Klimo-könyvtár állományában, amelyet Jézus misztériumának 

átéléséhez és a nagy keresztény ünnepekre való lelki készüléshez állítottak 

össze hívei, ő maga ugyanis semmilyen írásos feljegyzést nem készített. 

Louis–Sébastien Le Nain de Tillemont (1637–1698) francia pap és 

történész a Port–Royal petites écoles-jának volt a növendéke, Pierre Nicole 

oktatta. Történészként meggyőződése volt, hogy az eseményeken 

(ténytörténeten) túl a kiváltó okok gyökeréig kell visszamenni. Pappá 

szentelése viszonylag későn, csaknem 40 éves korában történt meg – minden 

bizonnyal azért, mert janzenista módon akart megbizonyosodni hivatásáról. 

Port–Royalban élt egészen 1679-ig (a közösség feloszlatásáig), akkor ősei 

birtokára vonult vissza Tillemont-ba. Haláláig élt ott visszavonultan, hátralevő 

éveit történeti munkáinak és imaádságnak szentelve. (Isaac–Louis Le Maîstre 

de Sacy számára két évig gyűjtötte az anyagot Szent Lajos királyra 

vonatkozóan, de Sacy halála miatt meghiúsult a tervezett monográfia.) – A 

Klimo-könyvtárban megvan Tillemont két nagyszabású főműve, a Histoire des 

empereurs et des autres princes és a korai kereszténységről írt Mémoires pour 

servir à l'histoire ecclésiastique.  

 



 137

 A janzenizmus mozgalmával kapcsolatba hozható irodalom a Klimo-

könyvtár állományában 

 

 Az első ide sorolható, már többször említett szerző, Alexandre Noël 

művei nyolc tételben maradtak fenn a gyűjteményben – az eddigi elemzésekből 

megállapítható, hogy ismert, megbecsült teológiai szerző volt Magyarországon; 

Pécsett talán a legteljesebb számban találhatók meg művei (köztük a Pál 

apostol leveleihez írt kommentárja, az evangéliumokhoz készített bevezetése, 

bibliai egyháztörténete, egy homiletikai tankönyve, a tridenti zsinat 

dogmatikai-morális határozatainak ismertetése). Egy kisebb kötete a 

kegyelemtani kontroverziákhoz kapcsolódik. 

Augustinus művei rendkívül sok kiadásban megtalálhatók a Klimo-

könyvtárban. Opera–kiadásból a katalógus egy 18. századi, 11 kötetes 

sorozatot tüntet fel (1729–1734 között jelent meg Velencében, „exl. Georgii 

Klimo 1754”–jelzéssel). Ezenkívül még hat 19. századi opera, ill. opera 

omnia–kiadás található. Az önálló kiadások között szerepel egy Confessionum 

libri (1715), két De Civitate Dei (az egyik ősnyomtatvány), egy De doctrina 

christiana (1764). Témánk szempontjából fontos a két De gratia Christi 

(Jaurini, Streibig, 1770; possessor-bejegyzés: Francisci Fridvalszky 1792; és 

Tyrnaviae, Typ. Collegii Acad., 1767). Ezen kívül két epistolae-, négy 

excerpta–kiadás; két meditationes, egy milleloquium, egy sermones és három 

soliloquia található még Augustinustól. 

A nagy egyházatyához hasonlóan a tudós XIV. Benedek pápa művei is 

nagy számban, összesen 31 tételben fordulnak elő a Klimo-könyvtárban 

(B387–B417. katalógusjelzetek); és ez a mennyiség szokatlanul kirívó lenne, 

ha nem literátus pápáról volna szó. A kiadások közül témánkba vág a brévék és 

konstitúciók csoportja (az apellánsok ügyével kapcsolatban); valamint a 

theologia moralis tárgykörbe sorolt teológiai írások, amelyek a 

janzenizmushoz közelálló felfogásról tesznek bizonyságot. 

Antoine Henri Berault–Bercastel nagyszabású francia egyháztörténetének 

(összesen 24 kötet) utolsó négy kötete tárgyalja a janzenizmus teljes történetét 

(annak kezdetétől 1721-ig, XI. Kelemen pápa haláláig). A művet német 

fordításban, bécsi kiadásban szerezték be. 



 138

Giovanni Lorenzo Berti neve is több ízben szerepelt már; Pécsett 

műveinek gyűjteményes kiadásait találhatjuk meg. Témáiból kitűnik, hogy a 

bűnbeesés és a kegyelem teológiai problémája különösen foglalkoztatta. – Az 

Opus de theologicis disciplinis második kötetének alcíme a következő: 

„Augustianum systema de gratia ab inqua Bajani et Janseniani erroris 

insimulatione vindicatum.” Ebből akár arra is lehetne következtetni, hogy Berti 

a janzenizmus tételeit cáfolta volna; ám a cím védelme alatt igazolás, apológia 

rejtőzik. – Elsősorban ennek a könyvnek alapján tekintették Bertit janzenista–

szimpatizánsnak. 

A janzenistákkal rokonszenvező cisztercita Giovanni Bona (1609–1674) 

kardinális egy opera omnia-kiadással és hét különböző művel képviseli magát 

az állományban. Egyes tételek a lelkiségi irodalomhoz köthetők (a szellemek 

megkülönböztetéséről, a keresztény életvitelhez és praxishoz szükséges 

tudnivalókról); másrészt megvan a kardinális válogatott leveleinek kiadása, 

illetve a liturgia reformjáról írt nagyszabású műve (ez utóbbiban ismét Gruber 

György possessor-bejegyzése szerepel). Magyar fordításban is fennmaradt A 

keresztényi életnek kezdeti és tanúsági c. műve (Horváth József, 1778). Ebben 

egy 19. századi tulajdonosi bejegyzés mellett a következő kéziratos bejegyzés 

olvasható: „ne busulj barátom, majd jobra fordul egyszer a kotzka, nem mindig 

boldogtalan az ember, midön olyannak lenni gondollya magát”. 

Augustin Calmet (1672–1757) apát ugyancsak a kedvelt teológiai 

szerzők közé tartozik, 12 tétel sorakozik neve mellett. Pécsett is megvolt a 

janzenista bibliafordítás alapján készült teljes bibliai kommentárja és szótára, 

ezenkívül világtörténete (latinul és olasz fordításban), a predesztinációról írt 

értekezése, Jézus-életrajza, szentírási bevezetője szerepelt a gyűjteményben. – 

Bár nem a tárgyunkhoz tartozik, mégis érdemes külön megemlíteni az 

Erdélyben fellelhető vámpírokról szóló értekezését, amely fő forrása lett a 

későbbi keletű horror-irodalomnak139. 

Hieronymus Joseph von Colloredo érsek korábban tárgyalt, janzenista 

ihletettségű reformterveket vázoló 1782-es pásztorlevele természetesen itt is 

fellelhető. 

                                                           
139 A Klimo-könyvtárban olasz fordításban van meg: Dissertazioni sopra le apparizioni de 
spiriti, e sopra i vampiri, oi redivivi d’Ungheria, di Moravia...Venezia, S. Occhi, 1756.  



 139

A rendkívül termékeny szerző, Daniele Concina (1687–1756) XIV. 

Benedek pápa köréhez tartozott; a jezsuita teológia nagy ellenfele volt. A 23 

tétel között több kiadásban is szerepel tízkötetes főműve, a teológia 

dogmatikai–morális rendszerezése. Írt a bűnbocsánat (feloldozás) 

kérdésköréről; a színjátékok szekuláris és egyházi fejlődéséről. Foglalkozott a 

szerzetesi szegénység kérdésével a tridenti zsinat határozatainak értelmében; 

vitairatot írt kora elvilágiasodó szellemi irányzatai – az ateizmus, a deizmus, a 

materializmus és az indifferencizmus – ellen. Témánkhoz tartozik, hogy 

könyvet szentelt a probabilizmus és a rigorizmus történetének (elutasítva a 

jezsuiták által kedvelt előbbi módszert és érvelve az erkölcsi szigorúság 

mellett), valamint a kazuisztika kritikájának; és több kötetben elemezte az 

ősegyház, az újkori egyház és a szerzetesrendek egyházfegyelmének 

gyakorlatát. Az apellánsok ügyével is foglalkozott, és nyíltan vitába szállt a 

jezsuita doktrínával. – A tételek jelentős része olasz nyelvű. 

A janzenistákkal rokonszenvező Ellies Louis Du Pin egyháztörténész 

szintén sok művet jegyzett, és Pécsett is megtalálható – két különböző 

kiadásban – a De antiqua ecclesiae disciplina c. értekezése. Ezenkívül egy 

bibliai prolegomena, egy teológiai tankönyv és a 19 kötetes Nouvelle 

bibliotheque des auteurs ecclésiastiques c. bio-bibliográfia tesz tanúságot 

korabeli közkedveltségéről. 

Joseph Valentin Eybel neve a Verseghy-könyvtár elemzése során fordult 

elő; a bécsi kánonjogásztól 7 mű szerepel a Klimo-könyvtár katalógusában – a 

Was ist der Ablass? c. röpirat kivételével egyházjogi értekezések és 

kézikönyvek. Érdekes, hogy hivatalos egyházi kiközösítése ellenére (és a 

teológiai felülvizsgálat igényével megtartott szelekció ellenére) műveit 

megtartotta a püspöki könyvtár; ugyanakkor Eybel azon egyházi szerzők közé 

tartozik, akiknek műveit a protestáns gyűjtemények is beszerezték. 

Ez az állítás igaz a hányatott sorsú Fessler Ignaz Aurel-re is, róla  

részletesebben szóltunk a Ráday Könyvtár és a debreceni Nagykönyvtár kötetei 

kapcsán. A pécsi Klimo-könyvtárban önéletrajzát kivéve minden fontos műve 

megtalálható 19. század legelejei kiadásokban. – Fessler éppen önéletrajzi 

vallomásai miatt kapott helyet a janzenizmussal rokonszenvező írók között 

(amelyben részletesen szól lelki fejlődésének janzenista korszakáról). Irodalmi 



 140

munkásságát inkább a felvilágosodás és a romantika jegyei és eszméi 

határozzák meg.  

Nem esett szó még François duc de Fitz–James-ről, Soisson püspökéről. 

Mandement et instruction pastorale c. pásztorlevelében állást foglalt a 

janzenistákat üldöző jezsuitákkal szemben. Ő maga aláírta a Formulárét és 

elfogadta az Unigenitus-bullát; tehát nem tekinthető janzenistának, de nem 

tagadta meg szigorú augusztiniánus felfogását a hit és a vallásgyakorlat terén. – 

A Klimo-könyvtár még két művét tartja számon; az egyik vasárnapokra és 

ünnepnapokra szóló főpásztori instrukciókat tartalmaz; a másik egy kései 

magyar fordítás: Fitz–James Ferentz oktató beszédei... címmel 1830-ban adta 

ki Végh István. 

Claude Fleury művei minden eddig vizsgált állományban előfordultak, 

általában nagy számban, több példányban. Pécsett is 17 tételben sorolja ezeket 

a katalógus; megtalálható a nagy egyháztörténeti és káté-történeti monográfiája 

(előbbi francia és latin kiadásokban és a részleges magyar fordításban, az 

utóbbi német fordításban is), egyházjogi összefoglalása, Az Israelitáknak és a 

keresztyéneknek szokásaik és erkőlcseik c. értekezés francia eredetiben (Gruber 

György possessor-bejegyzésével), valamint magyar és olasz fordításban, és 

több kisebb teológiai műve. 

Egy 18. századi olasz egyháztörténész, Andrea Gallandi gyűjteményes 

kötetet állított össze De vetustis Canonum collectionibus dissertationum 

sylloge címmel. A kötetet az egyházjogra koncentráló történeti és elméleti 

tanulmánygyűjteménynek szánta. A címlapon megnevezett nyolc szerző között 

szerepel  Pasquier Quesnel neve, ám Pierre de Marca-é, a Formuláré egyik 

fogalmazójáé is – Marca olyan elkötelezett üldözője volt a janzenista 

irányzatnak, mint amilyen hajlíthatatlan janzenistának számított Quesnel. Az 

1778-ban kiadott tanulmánykötetben azonban, tudományos teljesítményük 

révén, mindketten helyet kaptak. 

A pécsi kapcsolatai okán is említett olasz származású bécsi professzor, 

Pietro Maria Gazzaniga három tankönyvvel és társszerzőkkel írt teológiai 

művekkel szerepel a katalógusban. (Az egyik társszerzőt, Giuseppe Bertierit 

szintén a bécsi janzenista körrel hozza összefüggésbe a szakirodalom.) 



 141

Megtalálható Gazzaniga főműve, az ágostoni és tomista teológia 

összeegyeztethetőségét tárgyaló kötet, valamint előadásainak gyűjteménye is. 

Egy terjedelmes, 1793-ban kiadott kolligátumkötet – Gesammelte 

Schriften unserer Zeiten zur Vertheidigung der Religion und Wahrheit – 12. 

kötetének második darabja a janzenisták és a katolikus egyház viszályának 

békés rendezését szorgalmazza (figyelemre méltó a kissé késeinek tűnő 

dátum). Ugyanebben a sorozatban a 16. kötet ötödik darabja a következő címet 

viseli: Was sind im Ganzen genommen Diejenigen, die unter dem Namen 

Jansenisten, Appellanten, Aufklärer, Kirchenreformatoren etc. vozüglich 

Frankreich, die Niederlande, manche Theile Deutschlands und Italiens die Zeit 

her verwirrten? A brosúra fogalmi és tartalmi tisztázásra törekszik a 18. 

századi egyházi csoportok körében. Igen tanulságos, hogy ez a német kiadvány 

is mintegy szinonimaként kezeli a „janzenista–apelláns–aufklérista–

reformpárti” meghatározásokat (Szaitz Leó szóhasználatához hasonlóan, aki 

valószínűleg ehhez hasonló forrásokból tájékozódott.) 

A janzenistákkal rokonszenvező Antoine Godeau olaszra fordított 

egyháztörténete és a theologia moralis tárgyában írt monográfiája szerepel a 

Klimo-könyvtár katalógusában. 

Joseph Hillmair temetési beszéde a bécsi janzenista kör vezéralakjának, 

Simon von Stock püspöknek állít maradandó emlékezetet.  

Johann Nikolaus von Hontheim püspök (1701–1790) Febronius álnéven 

közzétett nagy egyházpolitikai művéről és az ehhez kapcsolódó vitairodalomról 

korábban már részletesebben is szó esett. Klimo György könyvtárában 

fennmaradt egy példány a De statu ecclesiae 1763-1770-es kiadásából, és két 

tétel a vitairodalomból. (Valójában meglepő, hogy a 18. század közepének e 

híres esete csak ilyen szerényen reprezentált.) 

Ezzel szemben a protestáns Pierre Jurieu művei közül négy kötet is 

megtalálható, köztük a bűnös ember és Isten igazságáról szóló értekezése, a 

vállalt hívő élet előnyeiről és a kegyelemről szóló művek. 

A népszerű Kempis Tamás, akinek szellemi örökségével minden szigorú 

elveket követő teológiai irányzat azonosulni tudott, több példányban és 

kiadásban áll rendelkezésre a Klimo-könyvtárban. (Csupán annyiban tartozik 

témánkhoz, hogy a janzenistáknak is kiemelten kedvelt és gyakran hivatkozott 



 142

olvasmánya volt.) A Krisztus követése két latin, két francia, egy olasz, egy 

spanyol, egy cseh, egy szlovén, egy magyar és egy latin opera omnia–

kiadásban található. Az egyik francia és az egyik latin nyelvű példányban ismét 

előfordul a „G. Gruber” (Gruber György) possessor-bejegyzés. 

Jean Frederic Le Bret az In coena Domini bulla körüli viták és 

körülmények részletes történetét írta meg, ennek német fordítása található meg 

az állományban (Pragmatische Geschichte der so berufenen Bulle in Coena 

Domini… 1769). Ez a pápai irat mindenben az Unigenitus–bulla rendelkezését 

kívánta megerősíteni és kiterjeszteni, ám akárcsak azt, ezt sem fogadták 

mindenhol tetszéssel. Az In coena Domini a hitélet olyan területeit érintette 

volna, amelyet az abszolút uralkodók állami fennhatóság alá esőnek ítéltek, s 

így például sem Mária Terézia, sem II. József nem engedélyezte a bulla 

kihirdetését. (A kötetben Petheő Imre és Gruber György possessor-bejegyzése 

olvasható.) 

Egy névtelen kiadvány – Lettere d’un direttore ad un suo penitente 

intorno al libro intitolato: Lettere provinciali – Pascal Vidéki Levelek c. 

művének védelmében készült. 

A tudós filológus és bencés Jean Mabillon (1632–1707) rendtörténeti és 

diplomatikai műveiről ismert. Igen tájékozott volt a janzenizmus körüli vitákat 

illetően. Nem csatlakozott a mozgalomhoz, de a janzenista teológiai felfogással 

szimpatizált. Híve volt a gallikán egyház eszméjének. A Klimo-könyvtárban 

hat munkája van meg, köztük a híres rendtörténet, a diplomatika és a gallikán 

liturgiáról írt kötetek. 

A 18. században rendkívül népszerű és Magyarországon is kedvelt 

Lodovico Antonio Muratori műveit a Klimo-könyvtárban is számos 

példányban megtalálhatjuk. A leghíresebb történeti munkái és forráskiadványai 

nem is szerepelnek a felsorolásban (azokat ugyanis cím szerint vette fel a 

katalógus, így pl. a Rerum Italicarum–sorozatot); nem beszélve az ugyancsak 

jelentős Muratori–reflexiókról. Így is 24 önálló tétel maradt fenn, ezek közül itt 

csupán kettőt emelek ki: a keresztény szeretetről írt teológiai munkáját (Della 

carita cristiana /olasz és latin kiadásokban, valamint Gálfalvi Ózdi Ferenc 

1776-os magyar fordításában/; és a helyes devócióról írt értekezését (Della 



 143

regolata divozion de' Cristiani /olasz, latin és német, valamint egy 1763-as 

magyar fordításban). 

A Neueste Sammlung jener Schriften gyűjtőcím alatt rengeteg kötetet és 

alcímet sorol fel a Klimo-könyvtár katalógusa; ezek közül két kötetben 

találhatunk a janzenizmusra vonatkozó tételeket. A 14. kötetben kettőt: 

Koll. 1.: Kurzer Unterricht von dem Jansenismus, für Leute, die in der Sache 

nicht genug bewandert sind. 

Koll. 2.: WARMONT: Was ist die Utrechter Kirche? und woher entspringt 

sie? 

Az első irat a janzenizmus irányzatát mutatja be hangsúlyozottan alapfokon, a 

témában teljesen járatlanok számára, a második az utrechti (janzenista) 

egyházat ismerteti. 

A 15. kötetben négy további tételt határozhatunk meg: 

Koll. 1.: WARMONT: Fortsetzung von dem Ursprunge der Utrechter Kirche. 

Koll. 2.: Der Jansenismus ist kein Schreckenbild der Kinder. 

Koll. 3.: [BERGER von Charancy, Georg Lazar]: Unerhörte Ränke der 

eigentlichen Jansenisten, und erzboshafte Lehren des Jansenismus aufgedeckt 

in dem Hirtenbriefe des --  Bischofs zu Montpellier. 1740. 

Koll. 4.: Geheime Satzungen des Jansenismus. Kreisbriefe an die Herrn 

Lehrjünger des heiligen Augustinus um die Unwissenheit derer kenntbar zu 

machen, so einer andern Lehre folgen, als zu der sich die Kirche bekennet.  

Az első írás az utrechti egyház kialakulását elemzi; a többi a 18. századi 

janzenizmusra vonatkozó röpiratok, vitairatok körébe tartozik. 

A janzenisták érdekében fellépő Louis Antoine Noailles párizsi érsek 

személyét említettük korábban, a Klimo-gyűjteményben megtalálható XI. 

Kelemen pápához intézett levele (kiadásjelzés nélkül jelent meg), amelyben az 

Unigenitus bulla kiadása ellen érvelt.  

Enrico de Noris (1631–1704) olasz történész Janseniushoz hasonlóan 

már fiatal korában elkötelezte magát Augustinus teológiája és Augustinus 

tanulmányozása mellett. 1647-ben lépett az ágostonos rendbe; tanulmányait 

egyre magasabb szinteken egészen 1672-ig folytatta. Főműve, a Historia 

Pelagiana 1673-ban jelent meg először. Már ebből is nyilvánvaló, hogy 

Ágoston teológiájából különösen a kegyelemtan vonzotta. Álláspontja 



 144

gyakorlatilag megegyezett a janzenistákkal, azzal az egyetlen különbséggel, 

hogy a tudós alkatú Noris nem vett részt a janzenista mozgalomban. 1692-ben 

a vatikáni könyvtár munkatársa lett, 1695-ben érseki méltóságot kapott. 

Mindezek ellenére janzenista felfogású teológusként vált ismertté, és 1747-ben 

– jóval halála után – művei indexre kerültek, amelyet csak XIV. Benedek pápa 

oldott fel. Főműve mellett a Vindicae augustinianae is bizonyítja, hogy teljes 

mértékben Jansenius teológiájának követője. Pécsett egy opera omnia-kiadás 

mellett három kiadásban is szerepel a Historia Pelagiana (ezenkívül a 

Szentháromságról, az invesztitúra-jogról és Augustinus kegyelemtanáról is 

található egy-egy kötet) – mindez Noris pécsi népszerűségét bizonyítja.  

Egy kevésbé ismert francia teológus, Novi de Caveirac (1713–1782) az 

apellánsok érdekében érvelve publikálta az ügyet ismertető művét, majd 

bővítette is azt (ezek német fordítása található a Klimo–könyvtárban). 

François–Aimé Pouget több ízben említett katekizmusa két példányban 

maradt fenn, ezenkívül a szentmise áldozatáról írt traktátusa is szerepel a 

katalógusban – benne Gruber György possessor-bejegyzésével. 

A francia származású Giacomo Giacinto Serry (1659–1738) padovai 

dominikánus teológusként működött; és nemcsak nyíltan jezsuitaellenes 

álláspontot képviselt, hanem Quesnel egyes teológiai tételeit is védelmébe 

vette. Az Unigenitus–bullát nem fogadta el; annak alapos átdolgozását 

szorgalmazta. Pécsett feltűnő arányban gyűjtötték egybe műveit, egy opera 

omnia-kiadás mellett kötetei sorakoznak a pápai jurisdikcióról; a zsinatok 

tekintélyéről; a gallikán egyházról; az egyházi polémiákról; a kegyelemtanról. 

A padovai egyetemen tartott előadásainak gyűjteményes kötetében külön 

egységet alkot a janzenizmusról előadott (alapos) ismertetése, és külön 

bibliográfiai egység az Unigenitus-bulla ügyében írt tiltakozó, vitázó 

értekezése. 

Végül a Verseghy-könyvtár elemzése során említett François Veron bécsi 

és pozsonyi kiadású teológiai tankönyvei említhetők még ebben a csoportban. 

 

 A janzenizmus ellenfeleinek irodalma a Klimo-könyvtár állományában 

 



 145

A Klimo-könyvtár esetében külön szólnunk kell a művek azon 

csoportjáról is, amelyek kifejezetten a janzenizmus ellenében készültek. 

Az első tétel – Causa Quesneliana – nem más, mint egy hivatalos egyházjogi 

dokumentum Pasquier Quesnel kiutasításának okairól, körülményeiről.  

Antoine Charlas traktátusa a gallikán egyházjogok kritikája. Kibővített 

kiadása külön fejezetben ítéli el Ellies Du Pin munkáit. – XI. Kelemen pápa 

összes műveiben külön kötet tartalmazza az általa kiadott bullák szövegét; 

közülük a híres Unigenitus különálló kötetben, francia fordításban is megvan a 

Klimo-könyvtárban. 

Gabriel Daniel jezsuita atya (1649–1728) a párizsi rendház vezető 

teológusa és történésze volt. (E minőségében máig hasznosítható főműve a 17 

kötetes Franciaország története.) Erősségei közé tartozott a polemikus irodalom 

művelése; vitázott Descartes filozófiájával is, de főként a janzenistákkal. 

Pascal Lettres provinciales c. művére válaszul egy hasonló, párbeszédes 

formában írt cáfolatot készített – ez francia és olasz változatban is megtalálható 

Pécsett. A a mű azonban sohasem vált olyan népszerűvé, mint amelyre 

reflektált. – Egy másik műve a pécsi állományban, a kegyelem teológiáját 

tárgyaló értekezés az ágostoni kegyelemtannal foglalkozik, visszautasítva 

annak janzenista értelmezését. (A kötet Gruber György possessor-bejegyzését 

tartalmazza.) Gabriel Daniel vitázott a dominikánus Alexandre Noël-lel is a 

kegyelem, a probabilizmus és a predesztináció kérdéseiről; ezt a levelezést 

több ízben publikálták. 

Két névtelen írás nyíltan Jansenius teológiájával, illetve Pasquier Quesnel 

101 elítélt tételével foglalkozik (mindkettő az Unigenitus–vitairodalom 

terméke). 

A jezsuita Franz Herzig (1674 – 1732) rendkívül népszerű és elterjedt 

műve, a Manuale controversisticum a papság tájékoztatását szolgálta; a 

gyakorlati pasztoráció segédkönyve volt. Ismerteti a kor valamennyi jelentős 

irányzatát és tömören összefoglalja az aktuális kontroverziákat. Különösen 

árulkodó, hogy 476 oldalas terjedelméből mintegy 140 oldalt szentelt a 

janzenizmusnak. 

A XIV. Lajos nevével fémjelzett kiadvány (Lettres patentes sur la 

constitution de nostre S. pere le pape en forme de Bulle, portant condamnation 



 146

d’un livre intitulé: Le Nouveau Testament en Francois) bizonyítja, hogy az 

uralkodó aktívan részt vett az Unigenitus bulla előkészítésében és támogatta az 

egyházjogi szankciókat. 

A már említett gyűjtemény, a Neueste Sammlung jener Schriften 

közreadott a janzenizmus ellenében született dokumentumokat is. A 16. kötet 

második kolligátuma Louis Patouillet Quesnel ellen írt brosúráját tartalmazza; 

a 19. kötet második kolligátuma a Der entlarvte Jansenist c. pamflet.  

A Raccolta d’apologie c. gyűjtemény tartalmaz Antoine Arnauld-dal 

kapcsolatos írásokat, két tétel pedig a febronianus vitairodalomhoz tartozik. 

Henri Michel Sauvage terjedelmes monográfiája a zsinati határozatok 

értelmében foglalkozik a janzenista teológia kritikájával. 

A jezsuita Tommaso Tamburini (1591–1675, nem tévesztendő össze a 

janzenista Pietro Tamburinivel) a messinai és palermói kollégium tanára volt. 

Munkássága elsősorban a theologia moralis-ra koncentrálódott; különösen a 

janzenisták által leghevesebben elutasított probabilizmus és a laxizmus 

gyakorlatát alapozta meg. (Nézeteit a Szent Offícium 1665-ben és 1679-ben 

elítélte.) Pécsett egy opera omnia-kiadás mellett öt különböző kiadásban 

vannak meg művei. 

Szintén a híres jezsuiták közé tartozott Domenico Viva (1648–1726), a 

janzenisták nagy ellenfele, a nápolyi kollégium rektora és provinciálisa. A 

hallgatók számára készített tankönyveken kívül főműve a négy részben, két 

kötetben megjelent Trutina theologica damnatarum thesium (1708). Az első 

kötet sorra veszi a három pápa (VII. Sándor, XI. Ince, VIII. Sándor) 

tevékenysége során egyházi elítélés alá vont tételeket, valamint Jansenius 

Augustinusának öt tételét – a tárgyalt tételek mind a janzenista kontroverzia 

tárgyához tartoznak. A második kötet Quesnel elítélt tételeivel (a 101 

propozícióval), valamint az Unigenitus-bullával foglalkozik. A mű számtalan 

kiadást megélt a 18. század során; a Klimo-gyűjteményben is megtalálható két 

kiadásban – az egyiket az a Francesco Antonio Zaccaria kommentálta, akitől 

még két antifebroniánus értekezés is található Pécsett (és több teológiai mű). 

Zaccaria (1714–1795) ugyancsak a jezsuita rend tagja volt, teológus, történész, 

és a kontroverzia műfajának tehetséges művelője – biobibliográfiája 161 

nyomtatásban megjelent művét sorolja fel.  



 147

 

 

 

 A Klimo-gyűjtemény esetében nem volt meglepetés, hogy a janzenista 

irodalom egyik legjelentősebb hazai állományával találkozhatunk. Jansenius 

Magyarországon ritka Augustinusa mellett Antoine Arnauld művei is itt 

lelhetők fel a legnagyobb számban (17 tétel). A mozgalom több jelentős 

szerzőjének neve – a kutatás jelenlegi fázisában – csak a Klimo-könyvtárban 

fordul elő (például Robert Arnauld d’Andilly, Pierre François Lafiteau, Claude 

Lancelot, Mathieu Petitdidier, Laurent Etienne Rondet, Antoine Singlin). A 

francia nyelvű és a szintén jelentős számú latin nyelvű állomány mellett hat 

olasz nyelvű kiadvány is található. 

 A janzenista irányzattal kapcsolatba hozható művek csoportja a 

legnépesebb; kommentárok, egyháztörténeti, egyházjogi és dogmatikai 

(kegyelemtani) munkák sorolhatók ide. Magyarországon unikumnak számít a 

teológiai–egyházpolitikai kisnyomtatványok gyűjteményes sorozata (Neueste 

Sammlung), amelyben a tárgyra vonatkozó számos, ma már alig fellelhető 

röpiratot találunk. 

16 esetben a janzenizmussal vitázó tételt különíthetünk el, ezek főleg jezsuita 

munkák, hivatalos állásfoglalások, illetve vitairatok.  



 148

Adalék a janzenizmus közvetlen hatásához: Hatvani István kéziratos 

bejegyzése a janzenizmus tételeiről 

 

 A Ráday Könyvtár 1–16758V raktári jelzetű kötete – a heidelbergi káté 

1671-es, leideni kiadása140 – több fontos possessor-bejegyzést és kéziratos 

kiegészítést tartalmaz, köztük Hatvani István debreceni professzornak a 

janzenizmusra vonatkozó feljegyzéseit. 

 A könyv első possessor-bejegyzése Szombathi M. Andrástól 

származik141; személyéről közelebbi adat nem ismeretes. Feltételezhető, hogy 

neve Rimaszombatra utal, a mű jellegéből következik, hogy református 

teológus vagy lelkész lehetett; bejegyzése a 18. század elejére datálható. 

 A következő possessor Hatvani Gergely142, Hatvani István apja. Életútja 

a magasabb műveltségre vágyó, vagyontalansága miatt megalkuvásokra 

szoruló kisnemesi pálya példája: Hont vármegye jurátusa volt, aki eredetileg 

könyvkötőmesteri képzettséggel is rendelkezett – szakmáját Kolozsvárott, 

Kassán és végül Rimaszombaton is gyakorolta. Bizonyosra vehető, hogy a 

mesterséget nem csupán jövedelemszerzési célokból választotta: könyvszerető, 

olvasó embernek kellett lennie, ha 1721-ben – már nem fiatal emberként – a 

Cocceius-féle Káté megszerzésére törekedett. Fia önéletrajzi írásaiból 

bizonyítható, hogy ambícióit a magasabb műveltség megszerzésére gyermekei 

nevelésében érvényesítette. Hatvani István fiatalkora nem más, mint szívós 

küzdelem a tanulás lehetőségéért; egy jó tanárért vagy iskoláért hajlandó volt 

várost cserélni; praeceptorságot csak azért vállalt, hogy maga is tógás diák 

lehessen. Végre 1738-ban felvételt nyert a debreceni kollégiumba; 

tanulmányait azonban nem kezdhette meg, hely hiányában várakoznia kellett. 

(A várakozási időből a tervezett egy év helyett három lett, ugyanis az 1739-es 

debreceni pestis egészen 1741-ig veszélyeztette Kelet- és Észak–

Magyarországot.) A hosszúra nyúlt várakozás Hatvani Istvánt elkeserítette; 

nevelői állása mellett szigorú önképzéssel igyekezett elmélyíteni tudását. Apja 

                                                           
140 Heydelbergensis Catechesis Religionis Christianae ex S. Scriptura Explicata et Illustrata a 
Johanne Cocceio... Lugduni Batavorum, apud Felicem Lopez de Haro, 1671.  
141 Címlap közepén: Ex libris Andras . m: Szombathi 
142 Bejegyzése (közvetlenül a fenti possessor-bejegyzés alatt): Gregorii Hathvani Ab Anno 
1721. 



 149

könyve 1740-ben került hozzá: "Jam filii Stephani Hathvani d.e. Losoncini 

Anno1740 mpp" – tanúskodik bejegyzése. A hátsó szennylapra a következő 

feljegyzést írta: 

 

Dogmata Jansenistarum (?) 

 

1. Aliqua Dei praecepta hominibus iustis, volentibus et conantibus, secundum 

praesentes quas habent vires sunt impossibilia, deest quoque illis ? gratia qua 

possibilia fiant. 

2. Interiori gratiae in statu naturae lapsae nunquam resistitur. 

3. Ad merendum et demerendum in statu naturae lapsae, non requiritur in 

homine libertas a necessitate, sed sufficit libertas a coactione. 

4. Semipelagiani admittebant, praevenientis gratiae interioris necessitatem ad 

singulos actus, etiam ad initium fidei, et in hoc erant haeretici, quod vellent 

eam gratiam talem esse, cui possit humana voluntas resistere vel obtemperare. 

5. Semipelagianum est dicere, Christum pro omnibus omnino hominibus 

mortuum esse, aut sanguinem fudisse. Vide Melch. Leidekkeri Historia 

Jansenismi. Has propositiones Innocentius X. damnat. est 1653. ad conveniret 

.... Calvini et Luth. 

Cornel. Jansenius erat Epps Iprensis qui diciti vicies et bis opera Augustinia 

capite ad calcem per legisse. ibid. edidit sed postumus J. et usus vir... 

Lovanansenii. 

 

 Az összegző bejegyzés nem más, mint a janzenizmus híres öt tételének 

rögzítése. A kötetben természetesen nem esik szó a janzenistákról, így ez a 

kiegészítés nyilvánvalóan Hatvani saját megfontolásokból fontosnak ítélt 

toldaléka – nyilván a janzenizmus és a reformátori teológia dogmatikai 

egybeesése miatt tartotta érdemesnek feljegyezni. 

 Hatvani forrása megállapíthatatlan; valójában bármely egyháztörténeti 

vagy dogmatikai kézikönyvből kijegyezhette. Hogy azonban érdeklődése nem 

volt futó szeszély, azt bizonyítja a debreceni Nagykönyvtár állományában levő 

Jansenius-kötet (Cornelius Jansenius: Augustinus... Tom. 1,2,3. Rothomagi, 

sumptibus Jo. Berthelin, 1643), amely az ő tulajdona volt, s halála után került a 



 150

Nagykönyvtárba. – Kivételképpen, mert Hatvani professzor értékes 

könyvtárhagyatéka is szétszóródott az idők folyamán. Kivételes szerencsénkre 

értesülünk mind a vásárlás, mind a későbbi adományozás tényéről: 

"Emi Amstelodami 1748 Mense Augusto" – illetve: "Ex munifica oblatione 

Celeberrimi Domini Stephani Hatvani MDris et Professoris Phil. Math. Juris 

obtinuit Collegimi Debrecinense". 

 1748-ban Hatvani Hollandiában tartózkodott, s bár ekkor elsősorban 

orvostudományi stúdiumaival foglalkozott, mégis feltétlenül beszerzendőnek 

ítélte Jansenius alapművét (amelynek meglehetősen drágának kellett lennie). – 

Mindeddig ez az egyetlen Jansenius-példány, amelynek sorsa ily módon 

nyomon követhető. A két egybeeső adat azt támasztja alá, hogy a kivételesen 

művelt és tájékozott Hatvani István – elkötelezett református teológus létére – 

a forrásokig hatoló, mély érdeklődéssel tanulmányozta a janzenizmus 

teológiáját. 



 151

Összefoglalás 

 

 

 A vizsgált állomány-együttesek még nem teszik lehetővé a janzenista 

irodalom magyarországi elterjedtségének teljes felrajzolását, de néhány 

tendencia vázolható. 

 Meghatározó tényező a gyűjtő személyes érdeklődése, amennyiben 

személyhez tudjuk kötni könyvtárak vagy állományegységek beszerzéseit. Így 

beszélhetünk Klimo György püspök tudatos állománygyarapításáról – mármint 

a janzenista alapirodalom tudatos begyűjtéséről – ; ugyanez vonatkozik a 

dolgozat keretében nem tárgyalt szombathelyi Herzan-gyűjteményre és a 

protestáns Ráday Gedeon beszerzéseire. A szakirodalom gyűjtése 

természetesen nem a könyvtárfejlesztők janzenista irányú elkötelezettségére 

utal, jelzi azonban tájékozottságuk mértékét és az érdeklődés jelenlétét. Még 

fokozottabban érvényes mindez azokra az esetekre, amikor possessor-

bejegyzések révén határolhatunk be janzenista könyvegyütteseket (Gúl János 

piarista atya könyvei; Gruber György könyvei /amelyeket később Klimo 

György vásárolt meg/). Azok a possessor-bejegyzések is fontosak, amelyek 

csak egy-egy tétel esetében fordulnak elő (ilyen például Hatvani István 

Jansenius-példánya, de Szathmári Paksi István, Kármán András esetében is ki 

lehet terjeszteni a további kutatást). 

 Egy másik fontos tényező a felekezeti jelleg. A katolikus 

könyvtárállományok esetében azt tapasztaljuk, hogy csupán a valóban nagy 

gyűjtemények rendelkeztek átfogó irodalommal a janzenizmus tárgykörében (a 

vizsgált gyűjtemények közül a nagyszombati és a pécsi könyvtár), amely tehát 

kiterjedt mind az alapművekre, mind a pápai dokumentumokra és részben a 

polemikus irodalomra is. A nagyszombati könyvtár esetében sikerült kimutatni 

a kortárs, azaz a 17. századi beszerzéseket. A janzenizmussal tágabban 

értelmezett kapcsolatba hozható irodalom esetében egészen széles spektrumot 

tapasztalhatunk; különösen a (tendenciózus) egyháztörténeti művek száma 

kimagasló. A patrisztika szakcsoportjában az Augustinus-kiadások száma 

szinte mindenütt kiugró; ám ez általános jelenség. 



 152

 A vizsgált kisebb szerzetesi könyvtárak viszont arról tanúskodnak, hogy 

a mindenképpen jóval szerényebb méretű állományokban is akadtak janzenista 

alapművek (főleg erkölcstani, kateketikai és egyháztörténeti munkák), 

tágabban értelmezett janzenista szellemiségű kegyességi művek szintén 

előfordultak. Itt nehézséget jelent annak elkülönítése, hogy véletlenszerű 

előfordulásokról van-e szó – netán a könyvtárak gyarapítóinak a figyelmét 

elkerülte az a tény, hogy heretikusnak ítélt mű került a gyűjteménybe, vagy 

olykor tudatos érdeklődés folytán jutott oda. 

 A protestáns könyvtárak esetében a janzenista művek jelenléte 

mindenképpen tudatos választást feltételez, hiszen nem protestáns teológiai 

szakirodalomról és nem standard teológiai művekről van szó. Az eddigi 

eredmények szerint különösen a janzenista Szentírás-kommentárok, valamint a 

dogmatikai (kegyelemtani), etikai, és egyháztörténeti munkák keltettek 

érdeklődést a protestáns olvasóközönségben. Pascal kivételével a janzenista 

polémia jelenléte nem mutatható ki; az eddigi adatok szerint a pápai bullák 

beszerzésére sem fordítottak gondot. A katolikus gyűjteményekkel 

összehasonlítva viszont nagyságrendekkel jelentősebb a jozefinista 

egyházpolitikára, egyházjogra vonatkozó irodalom mértéke. Bár ez az anyag 

teljes egészében nem vonható tárgykörünkbe, jelentős része a bécsi késő-

janzenizmushoz kötődik. 

 
 



 153

FÜGGELÉK 
 
 
A Ráday Könyvtár állományának katalógusa 
 
I. Janzenista művek 
 
ARNAULD, Antoine: Histoire de Dom Jean de Palafox, evéque d’Angelopolis et 
depuis d’Osme. Des differens qu’il a eus avec les P.P. jésuites. H.ny.n. 1690 (0-
2512) 

Logica, sive ars cogitandi, in qua vulgares regulas plurima nova 
habentur, circa mentis operationes et methodum cogitationes... Basileae, 
Thurneisen, 1749. (0-4229) 
 
[BIBLIA] Le Nouveau Testament en françois, avec des réflexions morales sur 
chaque verset, pour en rendre la lecture plus utile, et la méditation plus aisée. [Par 
Pasquier Quesnel.] 1–8. tome. Amsterdam, 1727–1728. (0-2159) 

[BIBLIA] Quesnel, Paschasius: Das Neue Testament unsers Herrn 
Jesu Christi, mit erbaulichen Betrachtungen über ieden Vers. Franckfurth am 
Mayn, 1718. (0-4712) 
A fenti mű német fordítása. Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével 
(G.R.) 
 
CALMET, Augustin: Commentaire litteral sur tous les livres de L’Ancien et du 
Nouveau Testament. 1-8. tome. Paris, Emery–Saugain–Martin, 1724–1726. (0-74) 

Dictionnaire historique, critique, chronologique, geographique et 
litteral de la Bible... 4. tome. Paris, Emery–Saugain–Martin, 1730. (0-4071) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
DU GUET, Jacques Joseph: Institution d’un prince, ou traité des qualités, des 
vertus et des devoirs d’un souverain. 4 tome. Londres, Nourse, 1750. (0-609) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
[FONTAINE, Nicolas]; Sieur de Royaumont: L’histoire du Vieux et du Nouveau 
Testament, avec des explications édifiantes… Bruxelles, Fricx, 1691. (1–3390) 

L’histoire du Vieux et du Nouveau Testament, avec des explications 
édifiantes… Paris, Petit, 1728. (1–3393) 

[Catholischer Geschicht-Spiegel Alt- und Neues Testaments.] H.ny.n. 
1684. (1–8697) 
 
GOUJET, Claude Pierre: Bibliotheque françoise ou histoire de la littérature 
françoise... 1-18. tome. La Haye–Paris, Neaulme – Mariette-Guerin – Guerin-
Mercier, 1740–1756 (különböző kiadások). (0-263) 

Lettre d’un laic aux ... a monsieur B. ... laic. Au sujet de l’article 70. 
des Mémoires de Trevoux pour le Mois de Juillet 1735. [Paris], ny.n. 1736. (0-602 
Koll.2.) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
JANSENIUS, Cornelius: Tetrateuchus, sive commentarius in Sancta Jesu Christi 
evangelia. Lugduni, Canier-Gey, 1667. (0-4789) 



 154

Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
[JURIEU, Pierre:] Abrégé de l’histoire du concile de Trente. H.ny.n. 1682. (0-
4015 Koll.1.) 

Histoire du calvinisme et celle du papisme mises en parallele, ou 
apologie pour les reformateurs, pour la reformation... Rotterdam, Leers, 1683. (0-
2511) 

Jugement sur les methodes rigides et relachées d’expliquer la 
Providence et Grace... Rotterdam, Acher, 1688. (0-1516 Koll. 2.) 

Le Janséniste convaincu de vaine sophistiquerie, ou examen des 
réflexions de monsieur Arnauld sur le preservatif contre le changement de 
religion. Amsterdam, H.ny.n. 1682. (0-4015 Koll. 2.) 

Staats-Griffe der frantzösischen Geistlichkeit... das ist, unter dem 
Schein des Rechten mit fälschlichen Angebungen... die Edicta des Königs 
verachtet, und ... die Reformirten entweder vom Glauben... gar vom Leben 
gebracht... H.ny.n. 1686. (0-4506) 

Traité de la Nature et de la Grace. Ou du concours général de la 
providence et du concours particulier de la grace efficace... Rotterdam, Acher, 
1688. (0-1516 Koll.1.) 

Traité historique contenant le jugement d’un protestant, sur la 
theologie mistique sur le Quietisme, et sur les démelez de l’Eveque de Meaux 
avec l’Archeveque de Chambray; jusqu’a la Bulle d’Innocent XII. et l’Assemblée 
Provinciale de Paris, du 13. de May 1699. inclusivement. Avec le Probleme 
Ecclesiastique contre l’Acheveque de Paris. H.ny.n., 1699. (0-6070) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
LEYDECKER, Melchior: De historia Jansenismi libri sex, quibus de Cornelii 
Jansenii vita et morte nec non de ipsibus et sequacium dogmatibus disseritur. 
Trajecti ad Rhenum, Halma, 1695. (0-1085) 
 
[PASCAL, Blaise:] Les provinciales, ou lettres écrites de Louis de Montalte a un 
Provincial de ses amis et aux R.R.P.P. Jésuites sur la morale et la politique de ces 
Péres. Avec les notes de Guillaume Wendrock [= Pierre Nicole álneve]. 1-4. tome. 
Cologne, Vallée, 1739. (0-2518) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

Pensées de  --  sur la religion et sur quelques autres sujets... Paris, 
Desprez, 1678. (0-283) 
 
RACINE, Jean: Oeuvres de  --  , avec de commentaires par Luneau de 
Boisjermain. Paris, Cellot, 1769. 1-5. tome. – A folytatás Londonban jelent meg : 
Oeuvres diverses de  --  , enrichies de notes et de préfaces. Londres, ny.n. 1769. 6-
7. tome. (0-2038) 

Oeuvres de  --  . Ed. augmentée de diverses pieces et de remarques... 
Amsterdam–Leipzig, Arkstée–Merkus, 1750. 1-3. tome. (0-2093) 

Oeuvres de  --  . Paris, Durand, 1755. 1-3. tome. (0-2041) 
Ez a kötet sohasem volt Ráday Gedeon tulajdona (possessorbejegyzés: „Michaëlis 
Lazsik Genevae d. 20 Martii 1794”; a Ráday–könyvtárba a Dombi–hagyatékkal 
került). 
 
RACINE, Louis: Oeuvres de  --  . Amsterdam, Rey, 1-6. tome. (0-2094) 



 155

Ide kapcsolódik a következő fordítás: 
KOVÁTS József, Háló: A vallás, avagy az iffjabb Racinnek a vallásról irott 
munkája. Szabadabb versekbe foglalván kiadta  --  . Komárom, Weinmüller, 1798. 
(2-19829V) 
 
TILLEMONT, Louis Sébastian: Mémoires pour servir a l’histoire ecclésiastique 
des six premiers siecles, justifiez par les citations des auteurs originaux... Paris, 
Robustel, 1701–1712.  1-16. tome. (0-806) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
VAN ESPEN, Zeger Bernard: Commentarius in canones et decreta juris veteris ac 
novi et in jus novissimum. Opus posthumum. Lovanii, Societas, 1765. (0-4076) 

Opera quaecunque hactenus in lucem prodeunt omnia. Juris 
ecclesiastici universi hodiernae discipliae praesertim Belgii, Galliae, Germaniae et 
vicinarum provinciarum accomodati. Lovanii, 1721. 2 tom. (0-4869) 

Tractatus de Promulgatione legum ecclesiasticarum, ac speciatim 
bullarum et rescriptorum Curiae Romanae. Ubi et de placito regio... requiritur. In 
quo placiti usum, tum apud Belgas, tum alias nationes jampridem usitatum fuisse 
ostenditur... Bruxelles, T’Serstevens, 1712. (0-3722) 

 
 
II. A janzenizmus mozgalmával kapcsolatba hozható művek 
 
AUGUSTINUS, Aurelius: De civitate Dei. Comm. Thomas Waleys, Nicolaus 
Trivet. Venezia, Bonetus Locatellus, 1489–1490. (I 103 Inc.) – Újabb kiadásban: 
De civitate Dei libri 22... Accedunt commentarii eruditi et integri Joan. Ludov. 
Vivis, ac Leonh. Coquei... Francofurti–Hamburgi, Hertelius, 1661. 2 tom. (0-751) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.). A két kötetet 
aukción vásárolta, erre utal a beleragasztott "315" és "316" tételszám.  

Opera post Lovaniensium theologorum recensionem castigatus. 
Opera, studio Monachorum Ordinis Sancti Benedicti e Congregatione Sancti 
Mauri. Antwerpiae, Societas, 1700. 1-10. tom. (0-4070) 

Praecipuorum operum ad doctrinam de gratia Christi pertinentium. 2 
tom. Tyrnaviae, Typ. Coll. Acad. Soc. Jesu, 1767. (0-378)143 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
[BENEDEK, XIV. pápa]: Commentario de D.N. Jesu Christi matrisque ejus festis, 
et de missae sacrificio retractati atque aucti. Patavii, Typ. Seminarii, 1751. (0-218) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) Egy további 
possessor-bejegyzés ("Conventus Szakolcsiensis Carmelitarum") 
szerzeteskönyvtári tulajdonra utal. 

De sacrosancti missae sacrificio libri tres. Patavii, Typ. Seminarii, 
1764. (0-3847) Possessorbejegyzés a címlapelőzéken: "Ignatii Asenii (?) mpp." 

De synodo dioceseana libri tredecim... 2. tom. Ferrariae, Manfre, 1764. 
(0-2383) 

De festis domini nostri Jesu Christi et beatae Mariae virginis libri duo. 
Patavii, Typ. Seminarii, 1766. (0-3848) 

                                                           
143 A felsorolt tételek nem a Ráday-könyvtár valamennyi Augustinus–edícióját, csak a kegyelem- 
és egyháztani műveket tartalmazzák. 



 156

Epistola encyclica Ad Missionarios per Orientem deputatos, de ritibus 
ecclesiae Graecae aliarumque orientalium conservandis... Romae... 1755. Magno 
Karolini, Károlyi, 1759. (0-6065) 

Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
Institutionum ecclesiasticarum... 2 tom. Parmae, Borsi, 1762. (0-3842) 

 
BOILEAU–DESPRÉAUX, Nicolas: Oeuvres de -- , avec éclaircissemens 
hitoriques, donnez par lui-méme. Amsterdam, Mortier, 1718. (0-2825) 

Oeuvres de -- , avec éclaircissemens hitoriques, donnez par lui-méme 
... avec des remarques et des dissertations par de Saint Marc. 1–5. tome. Paris, 
Libraires Associés, 1772. (0-652) 

Oeuvres posthumes de -- , et Historiographe du roi Louis XIV. ... 
Amsterdam, 1711. (0-3187; Koll. 2.) 
A kötet gerincének felső részén egy felragasztott, megkopott papírcédula utal arra, 
hogy a kötet aukciós beszerzésből került Ráday Gedeon birtokába. 
 
[COLLOREDO], Hieronymus Joseph: Hirtenbrief auf die am 1ten Herbstm. 
diesen 1782ten Jahrs, nach zurückgelegten zwölften Jahrhundert eintretende 
Jubilfeyer Salzburgs. Wien, Trattner, 1782. (0-5706) – Második kiadása: Nachdr. 
von Franz Anton Gilowsky, [Wien], Hartl, 1782. (0-5709)  
Mindkét kiadásban szerepel Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzése 
(G.R.) 
Colloredo más művei a Ráday Könyvtár anyagában: 

Hirtenbrief und warnender Unterricht gegen die unbefungten 
Unternehmungen gewisser Exorcisten an die Geistlichkeit de Erzbissthums 
Salzburg. Salzburg, Druck. Hof- und Akad. Waienhausbuchdruck, 1776. (0-529) 

Verordnung sr. hochfürstl. Gnaden an höchst Dero geistlichen Rath 
über die Anwendung einen von hüchst demselben, gemachten Schankung zum 
Besten der Armen, Kranken und Vernunftlosen... Salzburg, ny.n. 1782 (0-5844 
Koll. ) 
Ide tartozik a következő fordítás: 
 
GALAMBOS Mihály: Hieronimus Josef [Colloredo] ... Pásztori levele. Ford.  --  . 
Pozsony, Wéber ny. 1787. (0-6445) 
 
DU PIN, Louis Ellies: De antiqua ecclesiae disciplina dissertationes historicae. 
Excerptae ex conciliis oecumenicis et sanctorum patrum scriptis. Coloniae 
Agrippinae, Huguetani, 1691. (0-1130) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) Du Pin egyéb 
meglevő művei: 

Dissertation préliminaire ou prolegomenes sur la Bible. 2 tome. 
Amsterdam, Huguetan, 1701. (0-809/20) 
Kiegészítő kötet a nagy egyháztörténeti biobibliográfiához (ld. következő tétel). 

Nouvelle bibliotheque des auteurs ecclésiastiques, contenant l’histoire 
de leur vie, le catalogue, la critique et la chronologie de leurs ouvrages... et le 
denombrement des differentes editions de leurs oeuvres. 1-3 tome part 1: Paris, 
Pralard, 1693. – 3. tome part 2.–6. tome: Mons, Huguetan, 1691-92. – 7-14. tome: 
Paris, Pralard, 1696–1703. – 15-19. tome: Amsterdam, Humbert, 1710–1715. (0-
809) 



 157

A nagyszabású biobibliográfiát Ráday Gedeon minden bizonnyal aukción – tehát 
külföldi forrásból – vásárolta; erről tanúskodik a beleragasztott "305" szám (az 
aukció tételszáma).  

Bibliotheque universelle des historiens, contenant leurs vies, l’abregé, 
la chronologie, la geographie et la critique de leurs histoires... Amsterdam, 
Chastelain, 1708. (0-496) 

Histoire des revolutions d’Espagne... 1-5. tome. Paris, Hochereau, 
1724. (0-295) 

L’histoire profane depuis son commencement jusqu’a présent. Anvers, 
Lucas, 1717. 1-6. tome. (0-4918) 
 
FESSLER Ignaz Aurel: Abälard und Heloisa. Berlin, ny.n. 1807. 1-2. Theil. (0-
5724) 
További művei a Ráday Könyvtár anyagában: 

Aristides und Themistocles, Berlin, Maurer, 1792. 1-2. Theil. (0-3675) 
Marc-Aurel. Breslau, Korn, 1790-1791. 1-3. Theil. (0-3466); 4. Theil (1792) (0-6137) 

 
FLEURY, Claude: Histoire ecclésiastique. Bruxelles, Fricx, 1716–1725. 1-20. 
tome. (0-2590) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

In historiam ecclesiasticam dissertatione octo... Bambergae–
Francofurti–Lipsiae, Göbhardt, 1772. (0-3644) 
A possessorbejegyzés alapján nem valószínű, hogy a kötet Ráday Gedeon 
tulajdona lett volna („Volphgangi Tihani Anno 1778”). 

Institutiones juris ecclesiastici. Latinas reddidit et cum 
animadversiones Justi Henningii Boehmeri; ed. Joannes Daniel Gruber. 
Francofurti–Lipsiae, Crugius, 1725. (0-5181) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
GAZZANIGA, Petrus Maria: Praelectiones theologicae habitae in Vindobonensi 
Universitate... Venetiis, Typ. Balleoniana, 1803. (0-2034) 
 
GODEAU, Antoine: Histoire de l’Église. Paris, ny.n. 1680. 1-6. tome. (0-2517)  
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

Paraphrase des pseaumes de David, Paris, Chez Pierre Le Petit, 1676. 
(0-4112) 
 

[HONTHEIM, Johann von]: Febronius, Justinus: Commentarius in suam 
retractationem Pio VI. Pont. Max. Kalendis Novemb. an. 1778 submissam. 
Francofurti ad Moenum, Ex officina Esslingeriana, 1781. (0-738) 

De statu ecclesiae, et legitima potestate Romani pontificis liber 
singularis, ad reuniendos dissidentes in religione christianos compositus per 
Justinum Febronium. Bullioni, Apud Guillelmum Evrardi, 1763. (0-2821) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

De statu ecclesiae... Editio altera. 1. tom. Bullioni, Apud Guillelmum 
Evrardi, 1765; 2-4. tom. Francofurti–Lipsiae, ny.n. 1770–1773 (0-3676) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
További kapcsolódó irodalom: 
 



 158

Justinus Febronius abbreviatus et emendatus, id est De statu ecclesiae 
tractatus ex sacra Scriptura, traditione et melioris notae catholicis scriptoribus 
adornatus... Coloniae–Francofurti, ny.n. 1777. (0-3713) 
 

Principia juris publici ecclesiastici catholicorum, ad statum 
Germaniae accomodata... Venetiis, Apud Jo. Pasquali, 1767. (0-3039) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
[HORVÁTH Mihály]: Introductio ad historiam Ungariae critico-politicam. 
Viennae, Ghelen, 1770. (0-3079) 
 
JENICHEN, Gottlob: Historia Spinozismi Leenhofiani publica in Belgio 
auctoritate novissime damnati... Lipsiae, Sumpt. Jo. Herebordi Klosii, 1707. (0-
1576 Koll. 3.) 

Indices generales et observationes selectae in Augustini de Leyser 
meditationum ad pandectas volumina novem. Lipsiae–Guelpherbyti, Meisner, 
1748. (0-2246) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
[KELEMEN, XIV. pápa]: Lettres intéressantes du pape Clément XIV. Paris–
Liege, chez J.F. Bassompierre, 1776. 2 tome. (0-2569)  
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

Lettres... avec des discours, panégyrique et autres pieces 
intéressantes... Paris–Liege, Plomteux, 1777. 3 tome. (0-5858) 
A jezsuita rendet feloszlató brévével kapcsolatban: 

Sensa Romanorum pontificum Clementis XIV., praedecessorum, 
cum animadversionibus circa ejusdem breve datum 21. julii 1773. Amstedolami, 
Apud Gerardum Tielenburg, 1776. (0-4514) 
 
LACZKOVICS János: A Jesus-társaságbeli szerzeteseinek Khinából való ki-
üzettetése. Ford.  --  . Róma, ny.n. 1791. (0-5976) 
 
MURATORI, Lodovico Antonio: Anecdota Graeca quae ex mss. codicibus, nunc 
primum eruit, Latino donat... Patavii, Apud Joannem Manfre, 1709. (0-706) 

Anecdota, quae ex Ambrosianae bibliothecae codicibus nunc primum eruit... 1-2. 
tom. Mediolani, Typ. Josephi Pandulsi Malatestae, 1697-1698. - 3-4. tom. Patavii, Manfre, 1713. 
(0-4740) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

Antiquitates Italicae medii aevi, sive dissertationes de moribus, ritibus, religione, 
regimine... Italici populi... Additis etiam mummis, chronicis, aliisque monumentis... Mediolani, 
Typ. Soc. Palatinae, 1738–1742. 1-6. tom. (0-1280) 
Aukciós katalógusra utaló bejegyzéssel. 

[Lamindus Pritanius álnéven]: De ingeniorum moderatione in religionis negotio, 
ubi quae jura, quae Frena futura sint homini christiano in inquirenda et tradenda veritate, 
obstenditur: et sanctus Augustinus vindicatur a multiplici censura Joannis Phereponi. Ed. 3. 
Venetiis, Typ. Joannis Baptistae Pasquali, 1741. (0-704 Koll. 1.) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

[Antonius Lampridius álnéven]: De superstitione vitanda, sive censura voti 
sanguinarii in hominem immaculatae conceptionis deiparae emissi... Mediolani, ny.n. 1742. (0-
704). – Egy másik kiadásban: Mediolani, ny.n. 1762. (0-703 Koll. 1.) 
Mindkét kiadásban Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

[Ferdinandus Valdesius álnéven]: Epistolae, sive appendix ad librum Antonii 
Lampridii de superstitione vitanda... Mediolani, ny.n. 1743. (0-704 Koll. 2.). – Egy másik 
kiadásban: Mediolani, ny.n. 1766. (0-703 Koll. 2.) 



 159

Rerum Italicarum scriptores... quorum potissima pars... ex Ambrosianae, Estensis 
aliarumque... bibliothecarum codicibus... --  collegit. Mediolani, Typ. Soc. Palatinae, 1723–1738. 
1-24. tom. (0-1279) 
Aukciós katalógusra utaló bejegyzéssel. 
Ehhez a csoporthoz tartozik még a következő fordítás: 
 
MURATORI, Lodovico Antonio: Britanius Lamindus, avagy Muratorius Lajos 
Antal A keresztény embernek valóságos áhitatosságáról költ munkája... Eger, 
Bauer, 1763. (0-3794) 
 
NATALIS, Alexander: Historia ecclesiastica Veteris Novique Testamenti... in ... 
dissertationes historicae, chronologicae, criticae, dogmaticae. Venetiis, sumpt. 
Societatis, 1771. 1-18. tom. (0-762) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
PEREIRA, Antonio de Figueriedo 
Abhandlung von der Macht der Bischöfe. Frankfurt–Leipzig, Dodsley, 1773. (0–
3558) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

Dissertatio historica et theologica de gestis ac scriptis Gregorii papae 
VII. adversus Henricum IV. imperatorem. Wien, Kurzböck, 1773. (0–3502) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

Doctrina antiquae ecclesiae de suprema imperantium civilium etiam in 
personas ecclesiasticas potestate… Wien, 1773. (0-4579) 
 
PLUCHE, Noel Antoine: Histoire du ciel. Consideré selon les idées des poetes, 
des philosophes et de Moise. A Paris, chez la Veuve Estienne, 1739. 2 tome. (0-
4193) 

Le spectacle de nature ou entretiens sur les particularités de l’histoire 
naturelle. Francfort–Liege–Bruxelles, J.F. Bassompierre – J. van den Berghen, 
1752. 1-7. tome. Kiegészítő, 8. kötet: Ce qui regardé l’homme en societé avec 
Dieu. 1-2. part. Paris, Estienne, 1752. (0-4147)  
 
RAUTENSTRAUCH, Johann: Abfertigung der im von Kurzböckischen Verlag 
erschienenen Riedelischen Kritik der Biographe Marien Theresiens. Wien, ny.n. 
1780. (0-2703) 

Biographie Marien Theresiens, Wien–Pressburg, in Verl. bey Anton 
Löwe, 1780. (0-2703) 

Jesuitengift wie es unter Clemens XIII. entdeckt, unter Clemens XIV. 
unterdrückt und unter Pius VI. noch fortschleicht, oder der Jesuit in fünferlei 
Gestalten allen Christen zur Warnung... Philadelphia, ny.n. 1784. (0-2558) 

Traum von einem Hirtenbrief... Wien, Sebastian Hartel, 1782. (0-
5552) 

Unwahrscheinlichkeiten. Aufgelöst durch passende Anmerkungen. 
Freiburg, ny.n. 1785. (0-3075) 

Über das Betragen der Bischöffe in den k.k. Staaten, in Rücksicht der 
landesherrlichen Verfügungen in geistlichen Sachen. Wien, bey Sebastian Hartel, 
1782. (0-5844 Koll. 4.) 
A kötet egyházpolitikai röpiratok kolligátuma; az egybeköttetést Ráday Gedeon 
unokája, III. Ráday Pál végeztette el a 19. század elején (erről a kötés és a 



 160

gerincen található "R" jelzésű vignetta – amelyet III. Ráday Pál használt – 
tanúskodik).  
 
[RICHTER, Joseph]: Kaiser Josephs Gebetbuch. Wien, bey Joseph Hraschanzky, 
1787. (0-5308) 
Magyar fordítása: 
 
[RICHTER, Joseph]: Josef tsászár imádságos könyve. Németből fordíttatott. 
Pozsony, Landerer, 1787. (0-4915) 
 
RIEGGER, Paul Joseph: Institutiones iurisprudentiae ecclesiasticae. Vindobonae, 
Ioan. Thomas Trattnern, 1770–1771. 1-3. pars. (0-5477) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 

Specimen corporis juris ecclesiastici inclyti Regni Hungariae et 
partium eidem adnexarum... Vindobonae, Ioan. Thomas Trattnern, 1768–1773. 1-
2. pars. (0-3799) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 
ROLLIN, Charles: Anweisung wie man die freyen Künste lehren und lernen soll... 
Aus dem Französischen übers. von Johann Joachim Schwaben. Leipzig, 
Breitkopf, 1760. 2 Bd. (0-4627) 

De la maniere d’enseigner et d’étudier des belles lettres, Paris, chez la Veuve 
Estienne et Fils, 1741. 1-4. tome. (0-2167) 
Létezik magyar fordítása is, ld. később.  

Histoire ancienne des Egyptiens, des Carthaginos, des Assyriens, des Babyloniens, 
des Medes et des Perses, des Macedonies, des Grecs. Paris, chez la Veuve Estienne et Fils, 1748–
1756. 1-13. tome. (0-588) 

Histoire romaine depuis la fondation de Rome jusqu’a la bataille d’Actium... Paris, 
chez la Veuve Estienne et Fils, 1741–1748. 1-9. tome. (0-589) 
 
Rollinhoz kapcsolódik a következő fordítás: 
[SZŐNYI Benjámin] Charles Rollin: Gyermekek fisikája, avagy olly szép és 
hasznos tudomány sengéje, mellyben... meg-mutattatik, mint kellessék szoktatni a 
gyermekeket... kegyes elmélkedésekre és az azokban nyilván való isteni 
böltsességet és hatalmat... tsudáltatni. Ford. és maga egy néhány kegyes 
elmélkedésével meg szaporította Szőnyi Benjámin. Pozsony, Landerer, 1774. (0-
3040) 
 
SÉVIGNÉ, Madame de [Marie de Rabutin Chantal]: Lettres de  Madame de la 
Marquise De Sévigné, a Madame la Comtesse de Gringan, sa fille. Amsterdam, 
La compagnie, 1766- 1-8. tome (0-2080) 
 
SZVORÉNYI Mihály József: Causa religionis contra libertinos defensa. Budae, 
Typ. Univ., 1779. (0-689) 

Idea encyclopaediae theologicae secundum Vindobonensem studii 
theologici reformationem proposita. Viennae–Zagrabiae, Trattner, 1785. (0-5550) 
 
VAN SWIETEN, Gerhard: Commentaria in Hermanni Boerhaave aphorismos de 
cognoscendis et curandis morbis. Lugduni Batavorum, Apud Johannem et 
Hermannum Verbeek, 1766–1770. 1-5. tom. (0-2295) 
Ráday Gedeon monogramos possessor-bejegyzésével (G.R.) 
 



 161

VIZER Ádám: Hermeneutica sacra Novi Testamenti in tres partes divisa, quibus 
praemittur prolegomenon. 1 pars. ... Budae–Pestini, Weingand–Köpf, 1784. – 2-3. 
pars. ... Posonii, Weber, 1784–1785. (0-5103) 
 
[WITTOLA, Marcus Antonius]: Text des augsburgischen Intoleranten mit den 
Noten eines toleranten Oesterreichers. Wien, Sonnleithner, 1782. (0-5613) 

Zweytes Schreiben eines österreichischen Pfarrer über die Toleranz 
nach den Grundsätzen der katolischen Kirche. Wien, Sonnleithner, 1782. (0-5844 
Koll. 3.) 
 



 162

A debreceni Nagykönyvtár 
 
I. Primer janzenista művek 
 
ARNAULD, Antoine: Logica sive ars dirigendi cogitationes, continens, praeter 
regulas vulgares, plurima nova quae judicio formandoinserviunt / ex gallico 
traducta per Cornelium ab Ackersdyck; [Utrecht] Trajecti ad Rhenum : 
Ackersdyck, 1666.1 db ; 16r (D8; N893) 
Pergamen kötésű. 
 
BERTRAM, Claude: Réponse au Livre de Mr Arnauld intitulé la perpétuité de la 
foy de l’eglise catholique touchant l’eucharistie défendué. Tome I-III. [S.l.] : J. 
Lucas, 1671. 8r C976 D8;C284  

Réponse au Livre de Mr Arnauld intitulé la perpétuité de la foy de 
l’eglise catholique touchant l’eucharistie défendué. Premiere Partie. A Geneve : 
pour Iean Antoine et Samuël De Tournes, [1672]. XXXII, 832 p. 8r . 
D9/4,TEB1/B57,R202 (RHE Teológiai Szakkönyvtár - Raktár1) 
 
[BIBLIA] Le Nouveau Testament en françois, avec des réflexions morales sur 
chaque verset.[Par Pasquier Quesnel.] Tome Cinquieme. Tome Septieme. 
Amsterdam, Nicolai Jos. 1728. Két kötet. Félpergamen kötés. D8, B429. 
 
Nouvelle bibliotheque des auteurs ecclesiastiques, contenant l` histoire de leur vie, 
le catalogue, la critique & la chronologie de leurs ouvrages; le sommaire de ce 
qu`ils contiennent; un jugement sur leur stile, & sur leur doctrine; & le 
denombcement des differentes editions de leurs oeuvres. Nouvelle edition revue, 
corrigée & augmentée. Tome 1 - 19. + Dissertation preliminaire ou prolegomenes 
sur la bible. Pour servir de supplement a la bibliotheque des auteurs 
ecclesiastiques. Tom. 1 - 2. A Utrecht. ches I. Broedelet. 1731 - 1741 + 1731. 17 
kötet. D8, F148 
 
ESPEN, Zeger Bernard van 
Jus ecclesiasticum universum hodiernae disciplinae praesertim Belgii, Galliae, 
Germaniae & vicinarum provinciarum Accomodatum. [Köln] Colonia Agrippinae 
: Metternich, 1748. 2 db ; 2r. D8, M27 
 
FONTAINE, Nicolas: L'Histoire du Vieux et du Nouveau Testament, avec des 
explications édifiantes, tirées des Saints Peres, pour régler les moeurs dans toute 
sorte de conditions / Royaumont. Paris : P. Petit, 1680.[8], 578, [6] p. ; 8r. D8, 
D800. 
 
GIFTSCHÜTZ, Franz: Biblische Erzählungen aus dem alten Testamente mit 
beygefügten Anmerkungen und Sittenlehren für Kinder / F. Giftschütz. 3. Aufl. 
Wien : Camesina, 1805. [22], 211, [1] p. ; 16 cm. D8, D827. 
 
GODEAU, Antoine: La vie de S. Augustin evesque d’Hyppone, A Paris, chez 
Pierre Le Petit,1657. 
Egyszerű pergamenkötésben. Possessorbejegyzés a címlapon: "M V Steen", 
"Andreas Kármán A.J. mpr". Possessorbejegyzés a címlap előzék rectóján: 



 163

"Andreas Kármán A.J. Trajecti 1761 die 3. Januarii. valet. 18 stifer? 5iiv ?". 
Felette olvashatatlan possessorbejegyzés.  
 
GODEAU, Antoine – LARDENOIS, Antoine: Paraphrase des pseaumes de 
David. H.n. 1655. 15 sztl. + 440 l.+3 sztl. 1 db. D8,B500. 
 
JANSENIUS, Cornelius: Augustinus, seu doctrina Sancti Augustini de humanae 
naturae sanitate... adversus Pelagianos et Massilienses... Tom. 1,2,3. Rothomagi, 
sumptibus Jo. Berthelin, 1643. Egy kötet F27 
Igen szép pergamenkötés, mindkét tábláján arabeszk-stílusú vaknyomásos 
középdísszel (mint egy üres superexlibris). Possessorbejegyzés a címlapon: 
"Stephani Hathvani V.D.M. et Med. Doctoris Juris mp". A címlapelőzék verzóján: 
CALVINI SENSUS IN ORE apud Leid. pag. 209" Az anagramma felett 
számjegyek: 1.4. 6. 8. 7. 4. 10. 9. 8. 12. 13. 17. 18. 16. 19. 2.3.14. Bejegyzés a 
borítótábla belső oldalán: "Emi Amstelodami 1748 Mense Augusto". Ugyanitt: 
"Ex munifica oblatione Celeberrimi Domini Stephani Hatvani MDris et 
Professoris Phil. Math. Juris obtinuit Collegimi Debrecinense". 
 
[JURIEU, Pierre]: Le Janseniste convaincu de vaine sophistiquerie, ou Examen 
des Reflexions de M. Arnauld sur le Préservatif contre le changement de Religion. 
A Amsterdam, chez Henry Desbordes, MDCLXXXIII. Egy kötet. C982 
Aranyozott gerincű egykorú bőrkötésben. Possessorbejegyzés a kötéstábla belső 
oldalán: "Steph. P(aksi). Szathmári Debr. 1762". A hátsó kötéstábla alján 
újabbkori könyvtárosi bejegyzés: "Fölösleges, de besorozandó az uj. akb 
(újakba?)." 
 
LAUBER, Joseph: Die göttliche Schrift des alten und neuen Testamentes. Wien, 
1786. 1 db ; 8r. D8, E1394. 
 
LEYDEKKER, Melchior: Vis veritatis, seu disquisitionum ad nonnullas 
controversias, quae hodie in Belgio potissimum moventur de oeconomia foederum 
Dei.[Utrecht] Trajecti ad Rhenum : apud Fr. Halma, 1679. 1 db ; 4r.  D8, C146 
 
NICOLE, Pierre: Continuation des Essais de Morale : Contenant divers Traitez 
sur differens sujets / Nicole. Ouvrage posthume Paris ; Luxembourg : André 
Chevalier, 1703. [11],352 p.  14x8 cm ; Table des Traitez [*7-10]. D9/4, 
TEB1/N75, R228. 
 
PASCAL, Blaise: Les provinciales ou lettres escrittes / Louis de Montalte ; Trad. 
en Latin par Guillaume Wendrock... A Cologne, chez Balthasar Winfelt, 1684. 1 
tom. D8, D475 
Egyszerű pergamenkötésben. Possessorbejegyzés a címlapon: "Andreas Kármán 
mpr". Bejegyzés a borítótábla belső oldalán: "Liber Bibliothecae Kollegii 
Debrecinensis aere proprie emtus et caeterorum catalogo insertus A.D. 
MDCCLXXIII. Idibus Septembris Bibliothecario Ordinario: Valentino Lévai 
mpr" 

Lettres écrites a un provincial... Paris, Garnier, 1754. XX, 407 p; 12r. 
D8, N992. 
Bejegyzés nincs, kivágott possessor-bejegyzés. 
 



 164

[Pascal]: Lettres, opuscules, et memoires de Madame Perier et de 
Jacqueline, soeurs de Pascal, et de Marguerite Perier, sa nience. Publiés sur les 
manuscrits originaux par M. P. Faugere. Paris, Auguste Vaton 1845. N317cc 
Ez 3 egységesen kötött darab Pascal műveivel: Pensées, fragments et lettres de 
Blaise Pascal, publiés... par M. Prosper Faugere. 1-2. tomes, Paris, Andrieux, 
1844. 19. századi félbőr kötés. Possessor mindhárom kötetben: 
"Wethlendiendre(?) Genf 1880 Jun 19" 

Litterae provinciales de morali et politica jesuitarum disciplina / 
Ludovicus Montaltius ; Wilhelmo Wendrockio... e gallica in latinam linguam 
translatae & theologicis notis illustratae... tum jesuitarum adversus Montaltium 
criminationes repelluntur ; Accedit Samuel Rachelii examen probabilitatis 
jesuiticae novorumque casuistarum. Helmaestadii : Müller, 1664. 637, [33], 9 
lev.,154 p. Pergamenkötés, 4r. D8, F246. 

Pascalis Provinzialbriefe über die Moral und Politik der Jesuiten. 
Übersetzt von G. Hartmann. Berlin, 1830. N1147 

Pensées de M. Pascal sur la religion & sur quelques autres sujets... 
Nouvelle édition augmentée. À Paris, Suivant la copie imprimée, MDCLXXIX. 1 
db. 12r. Egyszerű pergamenkötésben. Semmilyen bejegyzés nincs. J474, D8, 
F474 

Pensées sur la religion & sur quelques autres sujets... A Amsterdam, 
chez Abraham Wolfganck, 1677. 1 tom. 12 r. Egyszerű pergamenkötés. D8, F473. 
A címlapelőzékeken kivágott possessorbejegyzések. A hátsó szennylap tetején 
párszavas francia bejegyzés, oldalszám-hivatkozásokkal. 

Pensées sur la religion, et sur quelques autres sujets. – Discours sur 
les Pensées de M. Pascal... A La Haye, chez Pierre Gosse, [1678]. 1 db. 8r. D8, 
C964. 
Rossz állapotban, de eredeti kiadói márványozott puhapapírkötésben, 
körülvágatlan példány. Bejegyzések nincsenek. Possessor a címlapon: "Michaelis 
Nagy". Bejegyzés a borító belső oldalán: "Cmt Traiecti ad Rhenum -762 die 1 
Aprilis. Liber Bibliothecae Kollegii Reformator. Debrecinensis, quem eidem pro 
beneficio Auctionis Librorum quorum. proprior. obendie? Clarissimus Dominus 
Michael Nagy Pastor Ecclesiae Reform. Szentesiensis. In Catalogum reliquorum 
insertus per Danielem Ertsei Bibliothec. Ordinar. A.C.N. MDCCLXXIII a.d. III. 
Non. Febr." 
 
PEREIRA, Antonius: Doctrina antiquae ecclesiae de suprema imperantium 
civilium etiam in personas ecclesiastieas potestate. Viennae : Kurzbök, 1773. 1 
tom. ; 8r. D8, M955. 
 
QUESNEL, Pasquier: Anatomie de la sentence de M. l'Archeveque de Malines 
contre le P. Quesnel. [S.l.] : [s.n.], 1705. 262 p. ; 8r. Pergamenkötés. D8, C1000. 

[Quesnel]: L’ingénu, histoire veritable, tirée des manuscrits du Pere 
Quesnel. A Utrecht, s.n. MDCCLXVII. 1 tom. 8r. D8, T586 
Aranyozott gerincű bőrkötés, 18. sz-19. sz. Possessorbejegyzés a címlap előtti 
előzéklap verzóján: "Lugossy Jósef 1836". Bejegyzés ugyanitt, más kézírással: 
"Kandiddal .csn. (csaknem?) egyrangu mű". 
 
RACINE, Louis: A vallás, avagy az ifjabb Racinnek a vallásról írott munkája. 
Ford. Háló Kovács József. Komárom, Weinmüller, 1798. D8, H198 



 165

Aranyozott gerincű korabeli bőrkötés. Bejegyzés az előzéklap rectoján: "Liber 
Bibliothecae Collegii Reformatorum Debreceniensis Dono per Rev. Dominum 
Josephum Kovats, cui hic liber debet, quod Idiomate Hungarico legi possit, eidem 
Bibliothecae oblatus Sign: die 14a Sept 1798 Franciscus Tóth mpr Bibliothecarius 
Ordinarius". Jegyzet nincs. 
 
II. A janzenizmus mozgalmával kapcsolatba hozható művek 
 
ALEXANDRE NOËL [Alexander Natalis]: Historia ecclesiastica veteris novique 
testamenti ab orbe condito ad annum post Christum natum 1600...; opera et studio 
Constantini Roncaglia...quibus accedunt praeter animadversiones Joanne 
Dominico Mansi. Editio novissima... opera & studio  Const. Roncaglia Venetiis: 
Sumptibus Societatis [Jesu], MDCCLXXI. 1-9. tom. : 5 db ; 2r. D8, D16 
 
CALMET, Augustin: Commentarius literalis in omnes libros Veteris et Novi 
Testamenti. Opus gallice primum ab authore, nunc vero latinis literis traditum a 
Joanne Mansi... ed. novissima ab authore recognita... Augustae Vind. et 
Wirceburgi, sumptibus Martini Veith, MDCCLXV. Nyolc kötet. E 46 
Aranyozott gerincű bőrkötés. Bejegyzés az előzéklap rectóján: "... Calmeti in ... 
Commentarios, octo comprehensos Voluminibus muneri mittit Kollegice 
Reformatorum Debrecinensi, eiusdem ante hoc Decennium per amos decem 
Alumnus, et maximorum memor. Beneficiorum Nkörösino 26 octobr 1778 Paulus 
Szélesi Minister Ecclesiae Reformatae Nkörösiensis mpr." "Percepit Collegium, 
debita cum gratiarum auctione, die 2 Non. 1778 Sign per Johannem Varjas Prof. 
mp" "Bibliothecario ordinari Samuele Mindszenti" 

Dissertationes ac disquisitiones excerptae ex commentario literali in 
omnes Veteris Testaamenti libros. Tomulus 1,2,3,4,5,6,7,8,9. Tyrnaviae, typ. 
Academicis Societatis Jesu, MDCCLI-III. 3 kötet E558 
Aranyozott gerincű bőrkötés, 18. századi, sárga papírcímkével a gerinc második 
mezőjében. Bejegyzés az első kötéstábla belső borítóján: "Liber Bibiliothecae 
Publicae Collegii Reformator. Debrecinensis, cum sequentibus IV. Voll. proprio 
eiusdem Bibliothecae aere comparatus; in Catalogum vero reliquiorum insertus 
A.P.C.N. MDCCLXX a.d. IVa Non. Decembris a Daniele Ercsei Biblothecar. 
ord." Bejegyzés nincs. 

Dissertationes excerptae ex commentario literali in omnes Novi 
Testamenti libros. Tomulus 1,2,3,4,5. Tyrnaviae, typ. Academicis Societatis Jesu, 
MDCCLIV-V. 2 kötet E559 

Dissertations qui peuvent servir de prolegomenes de l’ecriture sainte. 
Rev. corr. augm. ed., Tom. 1,2,3. A Paris, Emery, MDCCXX. 3 kötet E154 
Aranyozott gerincű bőrkötés. Bejegyzés a címlapelőzéken: "Stephani P. Szathmári 
cum reliquis 2 Tomis Debretzini 26 Jbriis 1784. Dominus providat" 
 
DU PIN, Ellies: De antiqua ecclesiae Disciplina Dissertationes Historicae, 
Londini, Apud Abel Swal, MDCXCI. D8, D462 
Egyszerű pergamenkötésben. Semmilyen bejegyzést nem tartalmaz. 
 
EYBEL, Joseph Valentin: Etwas von den Wahlen der Religionsdiener. 
Miscellanea. Tom. XIX. 10. D8, A1157 

Was ist der Ablass? Wien : Bey Joseph von Kurzbeck, 
1782.Bőrkötésben; 8r. Miscellanea. Tom. XXIX. Colligatum 3. D8, A1167 



 166

 
FESSLER Ignác Aurél: Alonso oder der Wanderer nach Montferrat 1. 2. Theil. 
Carlsruhe, 1810. 1 db ; 8r. D8, T188 
Más művei: 

Attila König der Hunnen. Breslau : W. G. Korn, 1794. 292 p. : 1 t. ; 21 cm. D8, I735 
Die drey grossen Koenige der Hungarn aus dem Arpadischen Stamme. Breslau : W. 

G. Korn, 1808. [8], VI, 542, [1] p. : 1 t. ; 23 cm. D8, I737 
Fortsetzung der in Anacharsis Reise enthaltenen Geschichte von Alt-Griechenland : 

Alexander der Eroberer / Feszler. Berlin, 1797. 374 p. ; 8r. D8, K2056 
Gemälde aus den alten Zeiten der Hungarn. Carlsruhe, 1809. 1 db ; 8r. D8, I1070r 
Die Geschichte der Ungarn, und ihrer Landsassen. Leipzig : F. A. Brockhaus, 1847-

1848. 8 füzetben ; 23 cm. D8, I736 
Die Geschichten der Ungarn und ihrer Landsassen. Leipzig : J. F. Gleditsch, 1815-

1825. 1-10. Bd. ; 8r. D8, I739a 
Die Geschichten der Ungarn etc. I-X. Leipzig : 1815. 13 db ; 8r. D8, I739,b 
Lotario oder der Hofnarr. Carlsruhe, 1810. 1 db ; 8r. D8, T542,b 
Marc Aurel : Semper honos nomenque tuum laudesque manebunt. Breslau : Bei 

Wilhelm Gottlieb Korn, 1789-1790. 1-2. Theil : Félbőrkötés; 8r. D8, T960 
Marc-Aurel. 1-4. Theil. Breslau, 1790. 4 db ; 8r. D8, K2057 
Marc-Aurel. 4. verb. Aufl. Breslau, 1801. 4 db ; 8r. D8, T228 
Mathias Corvinus König der Hungarn und Grossherzog von Schlesien. Breslau : 

Korn, 1793-1794. 2 db ; 8r. D8, I810,z 
Mathias Corvinus, König der Hungarn und Grossherzog von Schlesien. I. II. Theil 

Breslau, 1794-1796. 334, 360 p. ; 8r. D8, I1284 
Meine Verfolgung in Russland : Eine aktenmässige Darstellung der jesuitischen 

Umtriebe des D. Ignatius Fessler und seiner Verbundeten in jenen Gegenden / hrsg Karl Limmer. 
Leipzig : C. H. Reclam, 1823. XII, 227 p. ; 21 cm. D8, D837 

Resultate seines Denkens und Erfahrens als Anhang zu seinen Rückblicken auf seine 
70 jährige Pilgerschaft. Breslau : W. G. Korn, 1826. 1 db ; 8r. D8, K892 

Was ist der Kaiser?: Verfasst von einem Kapuziner-Mönch. Wien : Bey Johann 
Georg Weingand, 1782.Bőrkötésben; 8r. Miscellanea. Tom. XIX. Colligatum 4. D8, A1157 
 
FLEURY, Claude: Betrachtungen über die Kirchengeschichte, und die 
Rechtfertigung derselben. Aus dem Französischen übers. von Marc Anton 
Wittola. Innsbruck-Wien-Prag, Trattnerische Buchhandlung, 1772. 1-3. Theil. 
D193, D8 
Aranyozott gerincű és táblájú bőrkötés, díszes. Possessorbejegyzés az első kötet 
előzéklapjának verzóján: ".... Kutasi Viennae a 1799". A második előzéklap 
rectóján: "Josephus Szakács Comp. Szalaisini 1821 mpr". Ugyanitt: Liber 
Bibliothecae Ill. Collegii Ref. Debrecinensi proprio ejusdem aere comparatus, 
cum reliquis duobus Tomis Sign: d. 29a Nov. 1821 Joh: Szilágyi mpr. 
Bibliothecarius"  

Disciplina populi Dei in Novo Testamento ex scriptoribus sacris & 
profanis collecta... / Claudius Fleury ; a Francisco Antonio Zaccaria S. J. 
adnotationibus ac variorum dissertationibus illustrata. Venetiis : typ. Ant. Zatta, 
1761. 1-2. tom., 1 db ; 25 cm. D8, D442. 

Fürtreffliche zwey Tractaten... : Die Sitten derer Israeliten. Die Sitten 
derer Christen... Nunmehro aus dem Französischen ins Teutsche übersetzt u. mit 
einem vollständigen Register versehen. 2. Aufl. Mit Erlaubnuss der Obern 
Regensburg : J. Gasti, 1754. [13],630,[8] p. ; 18 cm. D9, Et.3602 

Historia ecclesiastica ab anno Christi 1230. usque ad annum 1248...; 
Latine reddita a P. Domenico Ziegler. Augustae Vindelicorum : J. Wolff, 1764. 
[24], 592, [27], 159 p.; 18 cm. D8, D605. 

A „Historia” további kiadásai: 



 167

In historiam ecclesiasticam dissertationes octo / Claudius Fleurius ; E 
gallico in latinum traductae… 2. ed. Bambergae ; Francofurti ; Lipsiae : T. 
Göbhardt, 1772. [16], 448, p. : 1 t. ; 20 cm. D8, D207. 

Histoire ecclesiastique. (a 21. kötettől kezdve: Pour servir de 
continuation a celle de feu par Mr. l`Abbé Fleury.) Paris, Montalant. 1742. 8bk. 1-
36 kötet (a 18. és 30. kötet hiányzik.) 34 db. D8, D1669. 

Historia ecclesiastica. August Vind. & Oeniponti, Impensis Josephi 
Wolff. 1758-1798. 1-86 kötetben (1,21,23,68. kötet hiányzik). 84 db. (a 20-24 
kötet:) ...prius ab Brunone Parode...modo Dominico Ziegler... latine reddita. (a 25-
85. kötet:) ...a quodam anonymo continuata, atque a R.F. Alexandro...latine 
reddita, notisque castigata. (a 86. kötet:) ...a R.J. Bennone continuata. D8, D1670. 

Institutiones juris Ecclesiastici. Francof. et Lipsiae. Crugius G.E. 
MDCCXXIV. Egy kötet. D8, M626,g. 

Az Israelitáknak és a keresztyéneknek szokásaik és erkőlcseik. 
Veszprémben nyomtatatott Számmer Mihály betűivel. 1801, 1802. Két kötet, 8r. 
D8, E440. 

Két elmélkedés Fleuri Klaudius apát úr egyházi históriájából. Virág 
Benedek, Buda, Kir. Magyar Universitas, 1806. IX, 180 p. ; 19 cm. D877 
Egyszerű, korabeli papírkötés, keresztirányban pirossal csíkozott. Possessor a 
címlapon: "Balogh Péteré 1818 51 Xr". Jegyzet nincs. 

Le Devoirs des Maitres et des domestiques. Par Me. C. F.A. 
Amsterdam, Pierre Savouret, 1688. D8, S1201. 

Les moeurs des Israelites et celles des Chrétiens. Augsbourg : J. 
Wolf, 1774. [6], 552 p. ; 18 cm. D8, D624. 

Moeurs des Israelites & des Chretiens. Paris : J. Herissant, 1755. 403, 
[4] p.; 16 cm. D8, D312. 
 
GILOWSKY, Franz Anton: Hirtenbrief des Hochw. Herrn Hieronymus Joseph 
Erzbischofs / Anton Franz Gilowsky. [S.l.] : Bey Sebastian Hartleben, 1782. 1 Bd 
: Bőrkötés; 8r. Miscellanea Tom. XXXIV. Colligatum 3. D8, A1172 
 
[HONTHEIM, Johann von] Febronius, Justinus: Abbreviatus & emendatus, id est 
de statu ecclesiae tractatus ex sacra scriptura, traditione, & melioris notae 
catholicis scriptoribus adornatus, ab auctore ipso in hoc compendium redactus. 
Coloniae & Francofurti MDCCLXXVII. Egy kötet. D8, C118. 

Commentarius in suam rectractationem Pio VI. ...submissam / 
Justinus Febronius. [Frankfurt am Main] Francofurti ad Moenum : ex officina 
Esslingeriana, 1781. 1 db ; 4r. D8, A503. 

Commentarius in suam retractationem Pio VI. Pont. Max. Kalendis 
Novemb. An. MDCCLXXVIII. submissam. Francofurti ad Moenum ex officina 
Esslingeriana MDCCLXXXI. Egy kötet. D8, C116. 

De statu ecclesiae & legitima potestate romani pontificis liber 
singularis, ad reuniendos dissidentes in religione christianos compositus. Editio 
altera priore emendatior & multo auctior. (Tom. I.) Bullioni apud G. Eurardi. 
Francofurti & Lipsiae. MDCCLXV. MDCCLXX-LXXII-III-IV. Négy kötet. D8, 
C117. 
 
Hontheim főművét védelmező mű: 

Vindiciae Febronianae : Seu refutationes nonnullorum opusculorum, 
quae adversus Justini Febronii icti tractatum de status ecclesiae et potestate rom. 



 168

pontificis nuper prodierunt. Tiguri : Balthasar Hervagius, 1765. 150,[8] p. ; 
8r.(Colligatum 3. része). D8, C115. 
 
Hontheim főművével vitázó művek: 

Opusculorum criticorum contra Justini Febronii juris-consulti librum 
singularem de legitima potestate summi pontificis 1. Amstelodami : Peter 
Marteau, 1765. [4],2,40 p. ; 8r. (Colligatum 2. része). D8, C115. 

 
TRAUTWEIN, Gregorius: Vindiciarum adversus Justini Febronii icti 

de abusu et usurpatione summae potestatis pontificiae librum singularem... / 
Gregorius Trautwein. Augustae Vindelicorum : Josephus Wolff, 1765. 
170,[18],35,160,[16],76 p. ; 8r. (Colligatum 1. része). D8, C115. 
 
JURIEU, Pierre: Sermons sur divers textes de l ecriture St. A Geneve, Jean 
Antoine Querel, 1720. Második kolligátumkötet Coll. 6. B493 
Fröcskölt szürke papírkötésben. A kolligátumpéldány teljesen tiszta, az első 
kolligátum - Sermon du les devoirs des Gens de la Ville, pendant le Sejour qu ils 
font a la Campagne - címlapján possessorbejegyzés: "Jos. Literáti Geneve 1782". 
Az első kolligátumkötet előzéklapja rectóján: "Liber Collegii Rstor? 
Debrecinensis, cum reliquis 6 Tomis. Sig. Samuel Zilahi mpr. Bibliothecario 
Ordin. Ao VI99 d. 14 Apr." 
 
MURATORI, Ludwig Anton: Abhandlung von dem Werthe der niedern 
Beredsamkeit / aus dem Italienischen übersetzt von Liechtenegger. [S.l.] : [s.n.], 
1782. 1 Bd. ; 8r. (Colligatum 6.). D8, A1176. 

Anecdota, quae ex Ambrosianae Bibliothecae codicibus eruit...L. A. Muratorii. 
Patavii : J. Manfre, 1697-1698,1713. 4 tom. : 2 db. ; 4r. D8, A271 A271. 

Della publica felicita, oggetto de` buoni principu. Lucca, MDCCXLIX. Egy kötet, 
8r. D8, M840. 

De naevis in religionem incurrentibus, sive apologia epistolae a... Benedicto XIV. 
pontifice maximo... Venetiis : Typ. Balleoniana, 1760. XXIV, 108 p. ; 15 cm. 

Tartalom: Dum conclusiones ex tractatibus theologicis... - Quinque-Ecclesiis, 1763. 
/ Matthaeus Franciscus Kertiza, Georgius Nunkovits Dissert. D8,1-1084 

De Paradiso regnique coelestis gloria adversus Th. Burneti Nritanni Librum de 
Statu Mortuorum. Venetiis : Apud Joseph Rosa, MDCCLV. Egy kötet. Bőrkötés; 8r. D8, C875. 

De recta hominis christiani devotione / Lamindus Pritanius, Viennae : Ex Typogr. 
Kaliwodiano, MDCCLIX. [14],373,[2] p. ; 8r. D8, B730. 

De recta hominis christiani devotione / Lamindi Pritanii, [Wien] : Ex Typ. 
Kaliwodiana, [post 1760. ante 1772.] 1 tom. ; 8r. D8, B730. 

Liturgia romana vetus tria sacramentaria complectens, Leonianum scilicet, 
Gelesianum, et antiquum Gregorianum. Denique accedunt Missale gothicum, Missale francorum, 
duo gallicana, et duo omnium vetustissimi Romanae Ecclesiae Rituales libri. Venetii : Jo. Baptista 
Pascal, 1748. 1-2. tom. ; I.: [11] p., 792 h., II.: [2] p., 1048 h. – 36 cm. 
Sinai Miklós bejegyzésével (1780. június 30.). D8, 3-0527 3-0527. 

Pontius Meropius S. Paulin. senator et consul rom. deinde Nolanus epp. Opera ad 
mss. codices gallicanos, italicos, anglicanos, belgicos, atque ad editiones antiquiores emendata et 
aucta, nec non variorum notis ac dissertationibus illustrata, ... recognovit / D. L. A. Muratorius. 
Veronae : typis D. Ramanzini, 1736. 1 tom. ; fol. D8, F2. 

Rerum italicarum scriptores ab anno aerae christianae quingentesimo ad 
Millesimum- quingentesimum, quorum potissima pars nunc primum in lucem prodit ex 
Ambrosianae, Estensis, aliarumque insignium bibliothecarum codicibus. Mediolani, MDCCXXIII- 
MDCCLI (Ex typographia societatis Palatinae). 28 kötet: Pergamenkötés. D8, K31. 

Über die Einbildungskraft des Menschen. / Mit vielen Zusätzen herausgegeben von 
G. H. Richerz. Leipzig : Weygand, 1785. Egy kötet. Félbőrkötés. 8r. D8, N176. 



 169

Vita humilis servi Dei Benedicti Jacobini praepositi Varallensis,... nunc primum 
latine reddita... / Ludovicus Antonius Muratori. Proposita : Tempore Spiritualium Exercitiorum ab 
ipso notata ab anno 1676, usque ad anno 1723 / Jacobinus Benedictus. Venetiis : Franciscus Storti, 
1753. XII, 153, 95 p.; 19 cm. D8, 1–1079 
Hozzákötve: Kiss Antal: Assertiones ex universa theologia ... 
Possessor: Petheő Péter. 
 
RAUTENSTRAUCH, Stephan: Über das Betragen der Bischöfe in den k. k. 
Staaten... Wien : Bey Sebastian Hartel, 1782. 1 db ; 8r. D8, A 1156 

Vorstellung an Se. päbstliche Heiligkeit Pius den VI. Wien : Bey 
Sebastian Hartl, 1782. Bőrkötésben, 8r. Miscellanea. Tom. XIX. Colligatum 1. 
D8, A1157 

Warum kömmt Pius der VI. nach Wien ? [Pozsony] Pressburg : Bey 
Johann Michael Landerer, 1782. 1 db ; 8r. D8, A1150 
 
ROLLIN, Charles: Aelteste Historie 3. 2. Aufl. - Dresden : Walther, 1749. 856 p. ; 
19 cm. Címlapja hiányos, 857-858. p. hiányzik. D8, K1977 

Anweisung wie man die freyen Kunste lehren und lernen soll : Aus 
dem Französischen übersetzt. Band I-II. / Carl Rollin ; Herausgegeben von Johann 
Joachim Schwaben. 3. Auflage. - Leipzig : Verlegts Bernhard Christoph 
Breitkopf, 1760. 2 db ; 8r. D8, A442 

Historie alter Zeiten und Völcker, der Aegyptier, Carthaginenser, 
Assyrer, Babylonier, Meder, Perser, Macedonier und Griechen / aus dem 
Französischen Rollin übersetzet. 2. Auflage. - Dresden ; Leipzig : G.C. Walther, 
1746-1749. 2 db ; 19 cm. D8, 1-3203 

Gyermekek Fisikája : avagy oly szép és hasznos tudomány zsengéje, 
melyben kevés példák által megmutattatik, mint kellessék szoktatni a 
gyermekeket... az isteni bölcsességet stb. csodáltatni / Rollin Károly; magyar 
nyelvre fordította Szőnyi Benjámin. Pozsony : Landerer Mihály, 1774. 8r. D8, 
S90



 170

Verseghy Ferenc könyvtára 
 
 
I. Primer janzenista művek 
 
(38.) MÉSENGUY, François–Philippe: Auslegung der christlichen Lehre... Wien, 
1781. 
 
(223.) NICOLE, Pierre: Moralische Versuche über die richtigen Pflichten, Wien 
1785. 
 
(236.) PASCAL, Blasius: Provinzial Briefe über die Sittenlehre, und Politik der 
Jesuiten... 1773. 
 
(251.) RACINE, Bonaventure: Kirchengeschichte... Wien, 1783. 
 
(589.) [WITTOLA, Mark Anton]: A tolerantziáról, a katholika 
anyaszentegyháznak hitbéli fundamentumos tudománya szerint, egy ausztriai 
plébánosnak német nyelven írt levele. [Ford. Szerencsi Nagy István] Pozsony–
Kassa, 1782. 
 
(619.) Vom Ablass. Van Espen 
 
 
II. A janzenizmus mozgalmával kapcsolatba hozható művek 
 
 
(20.) VERONIUS, Franciscus: Regula fidei catholicae sive secretio eorum quae 
sunt de fide catholica ab iis quae non sunt de fide. Budae, 1782. 
 
(22.) FRANK, Georgius: Introductio in historicum ecclesiasticim [sic!] cum 
chronologia. Budae, 1783. 
 
(36.) AUGUSTINUS: Confessionum libri. 1622. 
 
(40.) BERTI, Joannes Laurentius: Breviarium historiae ecclesiasticae... Augustae 
Vindelicorum, 1775. 
 
(44-45.) BOILEAU–DESPRÉAUX, Nicolas: Oeuvres... 1767. 

Comedie Mscriptum brosch. 
 
(94.) FLEURY, Claude: Betrachtungen über die Kirchen Geschichte. Wien, 1785. 
 
(165.) XIV. KELEMEN pápának ama nagy emlékezetű Ganganellinek levelei. 
Ford. Kónyi János, Budán, 1783. 
 
(200, 201 és 203.) MARTINI, Karl Anton von: Positiones de jure Civitatis, 
Viennae 1768. – De lege naturali positiones, Viennae 1767. – De lege naturali 
exercitationes sex, Vindobonae 1770. 
 



 171

(219.) MOSHEIM, Johann Lorenz von: Vollständige Kirchengeschichte des 
Neuen Testaments... Leipzig 1769–1778. 
 
(238.) PEHEM, Joseph Johann Nepomuk: Praelectionum in jus ecclesiasticum 
universum, Viennae 1785–89. 
 
(265.) SCHANZA, Wenzel: De Theologia morali positiones... 1784. 
 
(338.) Két elmélkedés FLEURY Klaudius apátúr egyházi históriájából. [Ford.] 
Virág Benedek, Budán, 1806. 
 
(565, 566, 567.) RAUTENSTRAUCH, Johann: Traum von einem Hirtenbrief. – 
Über das betragen der Herren Bischöfe in den k.k. Staaten in Rücksicht der 
landesherrlichen Verfügungen in geistlichen Staaten. – Vorstellung an S. 
päbstliche Heiligkeit Pius den VI. Aus dem französischen Manuscript des Herrn 
Delaurier. 1782. 
 
 
III. A janzenizmus ellenfeleinek művei 
 
 
(186.–198.) SZAITZ Leó: Magyar- és Erdély-Országnak rövid Ismérete... Pesten, 
1791. – Máriafy István [SZAITZ Leó]: Igaz Magyar, Párisban és Berlinben, 1785. 
 
(213.) Des Herrn Abt MILLOT Universalhistorie alte, mittler und neuer Zeiten, 
Mit Zusätzen und Berichtigungen von W.E. Christiani, I-XII. Leipzig, 1778–
1793. 
 
(351.) Acta a sanctissimo patre et domino nostro Pio divina providentia papa 
sexto – causa itineris sui Vindobonensis, anno 1782. Agriae 1782.



 172

A nagyszombati egyetem (ma: Budapest, Egyetemi Könyvtár) könyvtára 
 
I. Primer janzenista művek 
 
JANSENIUS, Cornelius: Augustini Jansenii folio Louanii 1640 margine rubro 
tabulae X. quodam et Propositiones  (sorszám az 1632-es katalógusban: 538) 

Jansenii Cornelii Augustini folio Lovanii 1640 corio albo cum tabulis 
(azonos az 538. sorszámú tétellel; állományba került: 1655) 

Iansenius Cornelius suspectus octauo Parisiis 1650 (állományba 
került: 1651) 

Alexandri Patrii Amarcani [helyesen: Alexandri Patricii Armacani – 
Jansenius álneve] MARS GALLICUS in 4to 1637 (sorszám az 1632-es 
katalógusban: 332) 

Alexandri Armacani Patricii Mars Gallicus quarto 1637 (azonos a 
fenti tétellel; állományba került: 1637) 
 
II. A janzenizmus mozgalmával kapcsolatba hozható művek 
 
AUGUSTINUS144  
Divi Aurelii Augustini Meditationes Soliloquia et Manuale in 12. ... Coloniae Agrippinae 1604 
(sorszám az 1632-es katalógusban: 104) 
Augustini Meditationes, Solliloquia, et Manuale in 12. Colloniae [!] 1592. (sorszám az 1632-es 
katalógusban: 194) 
D. Augustini Episcopi Hipponensis Meditationes, Soliloquia, Manuale. Additae sunt meditationes 
B. Anselmi... Anno 1630. (sorszám az 1632-es katalógusban: 428) 
Divi Augustini P.P. de libero arbitrio interprete Thomisteos Authore Alexandro Sebile O.P. 
Moguntiae 1652 (sorszám az 1632-es katalógusban: 537) 
[Divi Augustini Operum] – Eiusdem Tomus 6tus et 7mus aduersus Haereses, Folio, Basileae 1542. 
(állományba vétel: 1632.) 
Eiusdem Soliloquia, meditationes et Manuale, 16to, Duaci 1616. (állományba vétel: 1690.) 
Eiusdem Meditationes soliloquia et Manuale 12mo, Viennae 1667. (állományba került: 1690.) 
Eiusdem Meditationes Soliloquia et Manuale 4to, Romae 1672. (állományba vétel: 1690.) 
 
BONA, Johannes: 

Joannis Bonae Kalauz in 12mo (sorszám az 1632-es katalógusban: 
92) 
Joannis Bonae Kalauz in 12mo ... Impressus Tyrnaviae 1675 

(sorszám az 1632-es katalógusban: 894) 
Bona Ioannis Cardinalis Rerum Liturgicarum libri 2. 4 to Coloniae 

1674 (állományba került: 1690) 
Eiusdem Diuinae Psalmodiae Ritus 8uo Coloniae 1674 (állományba 

került: 1690) 
 
III. A janzenizmus ellenfeleinek művei 
 
ANNAT, Franciscus: De incoacta libertate Romae 1653. in 4. (sorszáma az 1632-
es katalógusban: 503) 

P. Annatus é S.J. de scientia media Tolosae Anno 1645. in 4to 
(sorszáma az 1632-es katalógusban: 504) 

Annati Francisci Societatis Jesu Scientia media 4to Tolossae 1645 
(azonos az 504. sorszámú tétellel; állományba került: 1649) 

                                                           
144 Csak a kegyelemtant (is) érintő művei; nem valamennyi regisztrált Augustinus-kötet. 



 173

Eiusdem de incoacta libertate 4to maior Romae 1652 (azonos az 503. 
sorszámú tétellel; állományba került: 1654) 
 
ANTITHESES ad mentem S. Augustini per bullam Urbani VIII. Duaci folio 1649. 
margine rubro tractatus de Gratia ... (sorszáma az 1632-es katalógusban: 510) 
 
IANSENIUS CORNELIUS damnatus a Conciliis, Pontificibus etc. octauo Parisiis 
1651 (állományba került: 1656) 
 
MARCHE, Ludovicus de: Apologia contra doctrinae Jansenii. octauo Leodii 
1654. (állományba került: 1655) 

Apologia pro iuuentutis Confirmatione Item X. de Propositione 
Jansenii per Ludouicum de Martis S.J. Leodii 1654. in 8. (sorszáma az 1632-es 
katalógusban: 517)



 174

Szegedi könyvjegyzékek elemzése 
 
I. A szegedi piaristák könyvtára 
A katalógus tételszámai szerint haladva a következő művek sorolhatók a 
janzenizmus irodalmához, illetve azzal kapcsolatban álló irodalomhoz: 
 
 
(23.) AUGUSTINUS, Aurelius Sanctus: Selectae epistolae polemicae adversus 
Pelagium ejusque sectatores scriptae. Jaurini, MDCCXL, Gregorius Joannes 
Streibig. 8o (RA 2004) 
Possessor: Bibliothecae Szeged. Scholar. Piaru. 774 
 
(47.) CALMET, August: Dissertationes, ac disquisitiones, in Veteris Testamenti 
libros... Cassoviae, typ. Academicis Societatis Jesu, 1752. 8o (RA 1968) 
Possessor: Joannis Simon. – Bibliothecae Szeged. Sch. Piar.  
 
(81.) FLEURY, Claude: Historia ecclesiastica Latine reddita... Tom. 1. Augustae 
Vindelicorum–Oeniponti, Josephi Wolff, MDCCLVIII. 8o  (RA 2101) 
Possessor: Bibliothecae Szegediensis Scholaru. Piar. Comparatus sub Rectoratu 
R.P. Gregorii Tapolcsanyi 1760 
 
(184.) [QUESNEL, Pasquier]: Abbregé de la morale de l’evangile, ou pensées 
chrestiennes sur le texte des quatre evangelistes. Pour en rendre le lecture et la 
meditation plus facile a ceux qui commencent a s’y appliquer. Tome I–II. Paris, 
André Prelard, MDCXCIII. 12o (RA 1955–1956) 
Possessor: Steph. Joan. Bapt. Gul Inscript. Bibl. Szegediensi – S.J.B.G.  

(185.) [QUESNEL, Pasquier]: Abregé de la morale des actes des 
apostres, des Epistres de S. Paul, des Epistres Canoniques, et de l’Apocalypse. Ou 
pensées chrétiennes, sur la texte de ces livres sacrez. Pour en rendre la lecture et la 
meditation plus facile a ceux qui commencent a s’y appliquer. Tome premiere. 
Seconde edition revue et corrigée. Paris, André Prallard, MDCLXXXVII, 12o 

Koll. 1. (RA 1957) 
Possessor: Steph. Joan. Bapt. Gul Inscriptus Bibl. Szegediensi 

(186.) [QUESNEL, Pasquier]: Abregé de la morale des Epistres de S. 
Paul, ou pensées chrétiennes, sur le texte des Epistres de Saint Paul. Pour en 
rendre le lecture et la meditation plus facile a ceux qui commencent a s’y 
appliquer. Tome second. Seconde edition revue et corrigée. Paris, André Prallard, 
MDCLXXXVIII, 12o Koll. 2. (RA 1958) 

(187.) [QUESNEL, Pasquier]: Abregé de la morale des Epistres de S. 
Paul, ou pensées chrétiennes, sur le texte des Epistres de Saint Paul. Pour en 
rendre la lecture et la meditation plus facile a ceux qui commencent a s’y 
appliquer. Tome troisieme. Seconde edition revue et corrigée. Paris, André 
Prallard, MDCLXXXVII, 12o Koll. 1. (RA 1959) 
Possessor: Steph. Joan. Bapt. Gul Inscript. Bibl. Szegediensi 

(188.) [QUESNEL, Pasquier]: Abregé de la morale des Epistres 
Canoniques, et de l’Apocalypse ou pensées chrétiennes, sur le texte des Epistres 
Canoniques et de l’Apocalypse. Pour en rendre la lecture et la meditation plus 
facile a ceux qui commencent a s’y appliquer. Tome quatrieme. Seconde edition 
revue et corrigée. Paris, André Prallard, MDCLXXXVII, 12o Koll. 2. (RA 1960) 

 



 175

II. A szeged–alsóvárosi ferences rendház könyvtára 
A katalógus tételszámai szerint haladva a következő művek sorolhatók a 
janzenizmus irodalmához, illetve azzal kapcsolatban álló irodalomhoz: 
 
 
„Szent Atyák, azokhoz sorozhatók és életrajzok”: 
 
(270-271) S. AUGUSTINUS: Manuale Meditationes et Soliloquia. 1746. (2 
példány) 

(273) S. AUGUSTINUS: Meditationes Soliloquia et Manuale. 1782. 
(274) S. AUGUSTINUS: [Címlap hiányzott] „Van benne: Contra 

Pelagianos, ... de natura et gratia...” . 
 
„Egyházi latin könyvek csoportja”: 
 
(313) Franciscus Amatus POUGET: Institutiones Catholicae. 1765. 
 
(342) NATALIS Alexander: Commentarius in Epistolas Pauli. Tom. 1–3. 1768. 

(343) NATALIS Alexander: Expositio in Mathaem. 1769 
(344) NATALIS Alexander: Expositio in Marcum, Ioannem et 

Lucam. 1769. 
 

„Német könyvek – Hitszónokok és elegy”: 
 
(390) Der Geist des herrn Nicole. Mit erlaubniss der Obern. 1774.  
 
(398) Das leben des Clemens 14. Ganganelli. Carracioli hat übersezt [!] 1776. 
 
(414) Anton WITTOLA: Kurzgefaste Geschichte des Alten Testament. 1770. 
 
„Egyházi latin – Asceticus, és ezekhez sorozott latin könyvek”: 
 
(585) Joannes BONA Cardinalis: De discretione spirituum. 1742. 
 
„Latin Classicus-ok”: 
 
(706) Ludovicus Antonius MURATORIUS: De Ingeniorum moderatione. 1779. 
 
„Egyházi latin – Hittaniak”: 
 
(751) Petrus Maria GAZZANIGA: Praelectiones Theologicae. 1791. 

(752) Petrus Maria GAZZANIGA: Tractatus Isagogicus de 
fundamentis Religionis. 1786. 
 
„Egyházi latin – Egyházi történetírók”: 
 
(769) Ioannes Laurentius BERTI: Breviarium Historiae Ecclesiasticae. 1775. 
 
„Egyházi latin – Egyházi törvényről értekezők”: 
 



 176

(843) Paulus Joseph RIEGGER: Corpus iuris Ecclesiastici Bohemici et Austriaci. 
1770. 
 
„Egyházi latin – Erkölcstant tartalmazók”: 
 
(887) Antonius GODEAU: Theologia Moralis. 1774.  
 
(905) Supplementa ad Natalis Alexandri Theologiae Moralis compendium. 
 
„Egyházi latin – Vitatkozók”: 
 
(981) Tertii tomi 4a Controversia de sacramento Poenitentiae. 1654-1655. 
Megjegyzés: E munkából néhány kötet hiányzik. 
 
(982) Quarti tomi tertia controversia de Justificatione et bonis operibus. 1653. 
 
„Egyházi latin – Papokat érdeklők”: 
 
(1185) Casus conscientiae. De mandato Prosperi Lambertini, tardius Clementis 
14i. 1766 és 1764. 
 



 177

A pécsi Klimo–gyűjtemény állománya 
 
I. Primer janzenista művek 
 
[ARNAULD, Antoine]: Apologie pour les saints peres de l’eglise, defenseurs de 
la grace de Iesus Christ. Contre les erreurs qui leur sont imposées par de Lamotte. 
Paris, 1651. (A431) 
Possessor-bejegyzés: „Gazzaniga Vienna 1764” 

Continuation de la nouvelle defense de la Traduction du Nouveau 
Testament imprimée a Mons; contre le livre de M. Mallet. Cologne, chez Symon 
Schouten, 1680. (A432) 
exl. Georgii Klimo 1754 

De la fréquente communion. Ou les sentimens des peres, des papes, 
et des conciles, touchant l’usage des sacraments de penitence et d’eucharistie. 9. 
ed. Lyon, C. Rey–L. Plaignard, 1683. (A433) 
Possessor-bejegyzés: „Emer. Petheö” 

De la fréquente communion. Ou les sentimens des peres, des papes, 
et des conciles, touchant l’usage des sacraments de penitence et d’eucharistie sont 
fidélement exposes. Nouvelle ed. Bruxelles, chez Francois Foppens, 1713. (A434) 

De la necessité de la foy en Jesus-Christ pour etre sauve.Ou on 
examine si les payens et les philosophes qui ont en la connossaince d’un Dieu, et 
qui ont moralement bien vécu, ont peu etre sauvez sans avoir la foy en Jesus-
Christ. [Ed. Ellies Dupin]. Tom. 1-2. Paris, chez Charles Osmont, 1701. (A435) 

Défense de la perpetuité de la foi, contre les calomnies et les 
faussetés du livre intitulé: Monuments authentiques de la religion de Grecs, par 
M. Renaudot [Jean Aymon]. – La créance de l’eglise Grecque touchant la 
transsubstantation, défendue contre la réponse du M. Claude au livre de M. 
Arnauld. Paris–Lausanne, D’Arnay, 1782 (Oeuvres). (A436) 

Difficultez proposées a Mr Steyaert. 5–9. partie. Cologne, Le Grand, 
1692. (A437) 

Eclaircissemens sur l’autorité des conciles generaux et des papes: ou 
explication du vrai sens de trois Decrets des Sessions IV. et V. du Concile general 
de Constanze, etc. contre la dissertation de M. de Schelstrate... [Hollande], 1711. 
(A438) 

Un examen particulier de la conformité de la doctrine des Grecs et de 
tous les Chrétiens Orientaux avec celle de l’Église Latine ... Paris–Lausenne, 
D’Arnay, 1782 (Oeuvres). (A439) 

Un examen particulier sur les sacraments, et sur tous les autres points 
de religion, et de disciple que les premiers réformateurs ont pris pour prétexte de 
leur schisme, prouvée par le consentement des Églises Orientales. Paris–
Lausanne, D’Arnay, 1782. (Oeuvres). (A440) 

[Antoine ARNAULD – Pierre NICOLE] Antonii Arnaldi Logica sive 
Ars cogitandi, in qua praeter vulgares regulas plura nova habentur, ad rationem 
dirigendam utilia. 4. ed. Venetiis, apud T. Bettinelli, 1788. (A441) 

[Antoine ARNAULD – Pierre NICOLE] La logique ou l’art de 
penser, contenant outre les regles communes, plusieurs observations nouvelles, 
propres a former le jugement. 6. rev. ed. Amsterdam, chez A. Wolfgang, 1685. 
(A442) 
Possessor-bejegyzés: „D. Haaten A.o 1720 M.Mart” – nem sikerült azonosítani. 



 178

La perpétueté de la foi de l’église catholique touchant l’eucharistie, 
défendue contre les livres du sieur Claude. Paris–Lausanne, D’Arnay, 1781. 
(Oeuvres). (A443) 

Les preuves de la doctrine de l’église tirées de l’Écriture et des Peres 
des six premiers siecles et la réfutation des défaites par lesquelles les Ministres se 
sont efforcés de les éluder, et principalement de leurs fausses comparaisons 
d’expressions, et des deux chefs célebres de figure et de vertu. Paris–Lausanne, 
D’Arnay, 1781. (Oeuvres). (A444) 

Le renversement de la morale de Jesus-Christ par les erreurs des 
Calvinistes, touchant la justification. Paris, chez Guillaume Desprez, 1672. 
(A445) 

La réponse aux passages difficiles des Peres objectés par les 
ministres, et la confirmation de l’union des eglises Orientales avec l’Eglise 
Romane sur la présence réelle, la Transsubstantation et autres points ... Paris–
Lausanne, D’Arnay, 1781. (Oeuvres). (A446) 
 
ARNAULD D’ANDILLY, Robert: Vies de plusieurs saints illustres de divers 
siecles. Choisies et traduites par  --  . Paris, Pierre le Petit, 1664. (A447)  
exl. Georgii Klimo 1754 
 
DU GUET, [Jacques Joseph]: Bildung eines Fürsten zum besten Regenten, oder 
Abhandlung von den Eigenschaften, Tugenden und Pflichten eines Regenten. Aus 
dem Franz. übersetzt [von Johann Daniel Heyde]. 1-2 Theil. Dresden, Walther, 
1766–1768. (D436) 
Possessor-bejegyzés: „G. Gruber” 

Reglés pour l’intelligence des S.tes Ecritures, 2. ed. Paris, chez 
Jacques Estienne, 1716. (D437) 

Spiegazione dell’ epistola ai Romani. ... Venezia, Simone Occhi, 
1782. (D438) 
 
ESPEN, Zeger Bernard Van: Commentarius in canones et decreta juris veteris ac 
novi et in jus novissimum. Lovanii, sumpt. Societatis, 1765. (E251) 

Dissertatio canonica de asylo templorum... [Wien, ny.n.], 1774. 
(E252) 

Dissertatio canonica de veterum canonum et in eis contentae 
canonicae disciplinae stabilitate et legitimo eorum usu. Viennae, J. Kurtzböck, 
1776. (E253) 

Dissertatio de collectione Isidori vulgo Mercatoris ... [Wien, ny.n.], 
1774. (E254) 

Dissertatio de interpretibus seu commentatoribus canonum et 
decretalium, ... [Wien, ny.n.], 1777. (E255) 

Dissertatio de codicibus canonum generatim. ... [Wien, ny.n.], 1777. 
(E256) 

Jus ecclesiasticum universum caeteraeque scripta omnia decem tomis 
comprehensa. ... 1-10. tom. Venetiis, J. Gatti, 1781–1782. (E257) 

Jus ecclesiasticum universum hodiernae disciplinae praesertim 
Belgii, Galliae, Germaniae ... ed. 3. Colonia Agrippinae, W. Metternich, 1729. 
(E258) 
Superexlibris: „Deo propitio” 
Possessor-bejegyzés: „Georgii Gruber” 



 179

Jus ecclesiasticum universum hodiernae disciplinae praesertim 
Belgii, Galliae, Germaniae ... ed. 4. Colonia Agrippinae, ex officina 
Metternichiana, 1748. (E259) 
Bejegyzés: „Cathedrae Juris Ecclesiastici comparatur 1831/32” 

Opera omnia canonica. 1-6. pars. Venetiis, Balleoni, 1769. (E260) 
Opuscula varia, sive juris ecclesiastici universi. 4-5. pars. Colonia 

Agrippinae, W. Metternich, 1708–1709. (E261) 
Possessor-bejegyzés: „Georgii Gruber” 

Opuscula varia, sive juris ecclesiastici universi. 4-6. pars. Colonia 
Agrippinae, W. Metternich, 1748. (E262) 

Supplementum ad varias collectiones operum  .... . – Vie de Van 
Espen, ou l’on trouve des éclaircissemens historiques sur tous les écrits ci-devant 
imprimés de ce docteur ... par ... M*** [Gabriel Du Pac de Bellegarde]. Bruxellis–
Parisiis, H. Vleminkx–E. Flon–J. Heriassant, 1768. (E263) 
exl. Georgii Klimo 
 
[FONTAINE, Nicolas]: L’histoire du Vieux et du Nouveau Testament, avec des 
explications édifiantes, tirées des saint peres, pour regler les moeurs dans toute 
forte du conditions. Par Royaumont de Prieur de Sombreval. Derniere ed. revuée 
et corr. Paris, chez Pierre le Petit, 1704. (F291) 

Ogledalo temelja, virae i zakona katolicsanskoga to jest... illyricski 
jezik prinesenna po Emeriku Pavichu. U Budimu, F.L. Landerer, 1759. (F292) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
JANSENIUS, Cornelius: Augustinus. In quo haereses et mores Pelagii contra 
naturae humanae sanitatem, aegritudinem, et medicinam ex S. Augustino 
recensentur ac refutantur. Lovanii, Iacob Zeger, 1640. (J70) 

Tetrateuchus sive commentarius in Sancta Iesu Christi Evangelia. 
Lugduni, apud Antonium Beaujolin, 1676. (J71) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
LAFITEAU, Pierre François: Histoire de la constitution Unigenitus. Tome I-II. 
Avignon, Fortunat Labaye (imprimé a Florence, chez Joseph Manni), 1737. (L37) 

Istoria della constituzione Unigenitus. Trad. da Innocenzio Nuzzi. 
Colonia, ny.n., 1742. (L38) 
 
[LANCELOT, Claude]: Abrégé de la nouvelle méthode presentée au roy, pour 
aprendre facilement la langue latine. Nouvelle ed. Amsterdam, E. Roger, 1709. 
(L89) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Nuovo metodo per apprendere agevolmente la lingua latina, tratto dal 
francese. ... Napoli, Serafino Porfile, 1752. (L90) 
 
[LE CERF de La Viéville, Philippe]: Histoire de la constitution Unigenitus, en ce 
qui regarde la Congregation de Saint Maur. Utrecht, aux depens de la Compagnie, 
1736. (L226)  
exl. Georgii Klimo 1754 
 
MEMOIRES composés par les plus célébres jurisconsultes et theologiens de 
France, sur la demande de Nosseigneurs les Comissaires du Conseil de Regence, 



 180

touchant les moyens de se pourvoir contre le refus injuste que faisoit la Cour de 
Rome d’accorder des Bulles aux eveques et abbés nommés par la Cour de France 
en 1718. H.n., ny.n. 1767. 
exl. Georgii Klimo 17' 
 
NICOLE, Pierre: Essais de morale ou lettres ecrites par feu M.  --  . Tome 8. 
Lettres LIX–CIII. Luxemburg, chez Andre Chevalier, 1727. (N242) 

Hitbéli s erkölcsi oktatások az Úr imádságáról, Angyali Üdvözletről, 
szent mise áldozatjáról, és az anyaszentegyháznak egyébnemű imádságairól. 
(Ford. Horváth János). Veszprém, Számmer K., 1815. (N243) 
Possessor-bejegyzés: „M. Vörös” 
 
OPSTRAET, Johannes: Ad tirones institutiones theologicae in primam secundae 
D. Thomae de fine... ed. 2. Tom. I–III. Venetiis, J.A. Pezzana, 1783. (O111) 

De locis theologicis dissertationes decem. Venetiis, Balleoni, 1749. 
(O112) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Pastor bonus, seu idea, officium et praxis pastorum... Ed. emend. 
Passaviae, litteris Gabrielis Mangoldi, 1764. (O113) 
Possessor-bejegyzés: „Ex libris Ladislaj Lukrich Par. Némethens. A. 1766”  
exl. Georgii Klimo 1754 

Ratio studiorum ac vitae theologi christiani... Passau, litteris 
Mangoldianis, 1762. (O114) 
Bejegyzés: „J.O.S.T.L. denotant: Joannes Opstraet Sacrae Theologiae Licentiatus” 
exl. Georgii Klimo 1764 

Theologiae dogmaticae, moralis, practicae et scholasticae 1-3. tom. 
Lovanii, apud Aegidium Denique, 1726. (O115) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
PASCAL, Blaise: Gondolati a hitvallás és némely egyéb tárgyak felett. (Ford. 
Hilibi Gál Domokos). Pest, Beimel J., 1831. (P131) 

Litterae provinciales Ludovici Montalti a Willelmo Wendrockio e 
Gallica in Latinam linguam translatae... Ed. 10. Latina. Coloniae, ny.n., 1775. 
(P132) 
Possessor-bejegyzés: „Josephi Király” 
A possessor valószínűleg azonos Király József pécsi püspökkel, aki 1825-ben 
hunyt el. 

Les provinciales, ou les lettres ecrites par Louis de Montalte a un 
provincial de ses amis, et aux RR PP Jesuites. Nouvelle ed. Cologne, chez H. 
Schouten, 1738. (P133) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Pensées de M.  --  sur la religion... Nouvelle ed. avec la vie de M. -- 
par Madame Perier. Milan, ny.n., 1788. (P134) 
 
[PETITDIDIER, Mathieu]: Apologie des Lettres provinciales de Louis de 
Montalte; contre la derniere reponse des P.P. Jesuites intitulée: Entretiens de 
Cleandre et d’Eudoxie. Partie I–IV. Rouen–Delft, chez Henri van Rhin, 1698. 
(P342) 
exl. Georgii Klimo 1754 



 181

Tractatus theologicus de authoritate et infallibilitate Summorum 
Pontificum. Augustae Vindelicorum, G. Schlüter–M. Happach, 1727. (P343) 
Possessor–bejegyzés: „Josephi Király” 

Tractatus theologicus de authoritate et infallibilitate Summorum 
Pontificum. Posony, Royer, [1745]. (P344) 
Possessor–bejegyzés: „Cathedrae Juris ac Historiae Ecclesiasticae donavit 
Josephus Farkas professor 1832” 

Tractatus theologicus de authoritate et infallibilitate Summorum 
Pontificum. Tyrnaviae, Typ. Acad. Soc. Jesu, 1746. (P345) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
PICHON, Jean: L’esprit de Jesus–Christ et de l’eglise sur la frequente 
communion. Paris, chez Hippolyte–Louis Guerin, 1745. (P441) 
 
POESIES sur les cent et une propositions par l’eglise dans le livre du P. Quenel 
pour servir d’étrennes aux Quenelistes. [S.l.t.] 1718. (P634) 
 
QUESNEL, Pasquier: Septieme et dernier memoire pour servir a l’Examen de la 
Constitution Unigenitus contre le Nouveau Testament en Francois accompagné de 
Reflexions morales. Avec un Avertissement qui contient des considerations 
importantes. [S.l.t.] 1714. (Q15) 
 
[RACINE, Bonaventure l’abbé:] Abrégé de l’histoire ecclésiastique... Utrecht–
Cologne, aux dépens de la Compagnie, 1749-1762. 2. - 15. tomes. (R34) 
Bélyegzőnyomat: „Conv. Nazar. ” – Possessor-bejegyzés: „Grusling” 
 
RACINE, Jean: Abrégé de l’histoire de Port–Royal. Ouvrage servant de 
Supplément aux troix volumes des Oeuvres de cet auteur. Paris–Vienne, Lottin le 
jeune, 1767. (R35) 
 
RACINE, Louis: La Grace. – Die Gnade. 2. Aufl. Frankfurt–Leipzig, J.F. 
Fleischer, 1752. (R37) 

La Religion. Poeme. – Die Religion. Neue verb. Aufl. Frankfurt–
Leipzig, J.F. Fleischer, 1752. (R38) 
Domsics–jegyzék 207. – exl. Georgii Klimo 1754 
 
RASTIGNAC, Louis–Jacques de Chapt de: Instruzione pastorali e mandamento di 
-- arcivescovo di Tours. Sopra la penitenzia, la comunione e la giusta Cristiana. 
Brescia, Gianmaria Rizzardi, 1759. (R107) 
exl. Georgii Klimo 1764 
 
REMARQUES en forme de dissertations sur les propositions condânées par la 
Bule Unigenitus, ou IV colone des Hexaples, dans laquele on fait la comparaison 
de la nouvelle doctrine des Jesuites autorisée par la bule, avec la doctrine de 
l’eglise établie par l’Ecriture, les saints péres et les auteurs ecclesiastiques. Tome 
I-II. [S.l.t.] 1723. (R257) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
RIFLESSIONI sopra la lettera responsiva ad un amico intorno alla quaresima 
appellante. Venezia, Simone Occhi, 1740. (R422) 



 182

exl. Georgii Klimo 17' 
 
RONDET, Laurent Etienne: Justification sommaire de l’histoire ecclesiastique de 
M. l’abbé Racine contre l’ecrit intitulé: Lettre sur le nouvel Abregé de l’histoire 
ecclesiastique par l’abbé Racine contre un second ecrit: Analyse de l’esprit du 
Jansénisme. [Paris, s.t.] 1763. (R519) 
 
SINGLIN, Antoine de: Instructions chrétiennes sur les mysteres de notre Seigneur 
Jesus–Christ et sur les principales fetes de l’année. Paris, chez André Pralard, 
1679. (S829) 
Bejegyzés: „Claude Joseph Gendre Tila Cadet Presentement” 
 
TILLEMONT, Louis Sebastien Le Nain de: Histoire des empereurs et des autres 
princes… 1–6. tomes. Venise, F. Pitteri, 1732–1739. (T239) 

Mémoires pour servir a l’histoire ecclésiastique des six premiers 
siecles, justifiez par les citations des auteurs originaux...Venise, F. Pitteri, 1732. 
(T240) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
II. A janzenizmus mozgalmával kapcsolatba hozható művek 
 
ALEXANDRE NOËL [Alexander Natalis]: Commentarius litteralis et moralis in 
omnes epistolas sancti Pauli et in VII epistolas catholicas Natali Alexandro, 1-3. 
tom. Neapoli, apud J.B. De Blasiis, 1-3. tom. 1741–1742. (A177) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Expositio litteralis et moralis sancti evangelii Jesu Christi secundum 
quatuor evangelistas 1-3. tom. Parisiis–Neapoli, B. Gessari, 1741–1743. (A178) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Historia ecclesiastica Veteris Novique Testamenti... 1-7. tom. 
Parisiis, S. de Grasortis, 1730. (A179) 

Historia ecclesiastica Veteris Novique Testamenti. Dissertationes 
historicae... Ed. novissima. 1-9. tom. Venetiis, sumpt. Societatis, 1717. (A180) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Supplementum ad historiam ecclesiasticam Veteris Novique 
Testamenti. 1-2. pars. Bassani–Venetiis, Remondini, 1778. (A181) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Opuscula, quibus doctrina moralis et Jesu Christi gratia defenditur 
contra libellum et epistolas cujusdam anonymi S.J. E Gallico translata. Venetiis, 
apud S. Occhi, 1770. (A182) 

Praecepta et regulae ad praedicatores... Parisiis, Thomas Bettinelli 
Venetus, 1768. (A183) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Theologia dogmatico-moralis secundum ordinem Cathecismi 
Concilii Tridentini. Tom. 1-2. Venetiis, Balleoni, 1771. (A184) 
exl. Georgii Klimo 
 
BERAULT–BERCASTEL, Antoine Henri: Geschichte der Kirche. 1-24. Bd. 
Wien, M.A. Schmidt, 1784–1791. (B450) 
 



 183

BERTI, Giovanni Lorenzo: Librorum XXXVII de theologicis disciplinis Joannis 
Laurentiis Berti accurata synopsis. Ed. Hieronymus Maria Buzius, 1-5. tom. 
Bambergae–Wirceburgi, apud Tobiam Goebhardt, 1770–1773. (B515) 

Opus de theologicis disciplinis Joannis Laurentiis Berti. 1–3. tom. 
Romae–Venetis, apud Joannem Baptistam Recurti, 1750. (B516) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
BONA, Giovanni: De discretione spirituum liber unus. Romae, typ. et sumpt. 
Nicolai Angelii Tainassii, 1672. (B940) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Epistolae selectae ... Collegit, digessit, ordinavit Robertus Sala. 
Augustae Taurinorum, Typ. Regia, 1754. (B941) 
exl. Georgii Klimo 17’ 

Ferventes aspirations a Dieu. Besancon, chez Jean Bertrand, 1781. 
(B942) 

A keresztényi életnek kezdeti és tanúsági. Deákból ford. Horváth 
Jósef. Posony, Patzko F.Á., 1778. (B943) 
Possessor-bejegyzés: „Caroli Herkecz Capellani Harkovczensis 1822”; valamint a 
következő bejegyzés: „ne busulj barátom, majd jobra fordul egyszer a kotzka, 
nem mindig boldogtalan az ember, midön olyannak lenni gondollya magát”. 

Manuductio ad coelum, medullam continens sanctorum patrum et 
veterum philosophorum... Tyrnaviae, Typ. Acad. per Fridericum Gall, 1730. 
(B944) 

Opera omnia... ed. nova. Antwerpiae, J.B. Verdussen, 1739. (B945) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Principia et documenta vitae Christianae. Agriae, typ. Josephi Caroli 
Bauer, 1760. (B946) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Rerum liturgicarum libri duo. Hac novissima ed. ... studio et labore 
Roberti Sala. 1-3. tom. Augustae Taurinorum, ex Typ. Regia, 1754. (B947) 
Possessor-bejegyzés: „Georgii Gruber” 
 
CALMET, Augustin: Brevis chronologia seu rationarium temporum ecclesiasticae 
ac civilis historiae a mundo condito ad annum Christi 1734. Argentorati, J.R. 
Dulssecker, 1734. (C55) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Commentarium literale in omnes ac singulos tum Veteris cum Novi 
Testamenti libros. 1-8. tom. Venetiis, apud Sebastianum Coleti, 1730–1732. (C56) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Commentarius literalis in omnes libros Veteris et Novi Testamenti. 3. 
ed. 1-8. tom. Venetiis, apud Sebastianum Coleti, 1767–1775. (C57) 

Dictionarium historicum, criticum, chronologicum, geographicum et 
literale Sacrae Scripturae... 1-2. tom. Venetiis, apud Sebastianum Coleti, 1734. 
(C58) 
exl. Georgii Klimo 17„65” 

Dictionarium manuale biblicum ex celebratissimis potissimum 
dictionariis... 1–2. tom. Augustae Vindelicorum, fratres Veith, 1776. (C59) 

Dissertatio historico–chronologico–theologica in praedestinationem 
et reprobationem hominum. Venerationi... Sigismundi Antonii Sztoyka... dicata a 
... Joanne Bobics ... . Jaurini, G.J. Steibig, 1740. (C60) 



 184

exl. Georgii Klimo 1754 
Dissertationes ac disquisitiones excerptae ex commentario literali in 

omnes Veteris Testamenti libros... 1-9. tom. Tyrnaviae, typ. Academicis Societatis 
Jesu, 1751–1753. (C61) 
Possessor-bejegyzés: „Ex libris Joannis Unger 1766” 

Dissertationes excerptae ex commentario literali in omni Novi 
Testamenti libros... 1-5. tom. Tyrnaviae, typ. Academicis Societatis Jesu, 1754–
1755. (C62) 

Dissertazioni sopra le apparizioni de spiriti, e sopra i vampiri, oi 
redivivi d’Ungheria, di Moravia... Trad. dal franzese su la seconda edizione... 
Venezia, S. Occhi, 1756. (C63) 
exl. Georgii Klimo 17„69” 

Histoire de la vie et des miracles de Jesus-Christ... Nancy, Jean-Bapt. 
Cusson, 1728. (C64) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Prolegomena et dissertationes in omnes et singulos S. Scripturae 
libros. Tom. 1-2. Lucae, L. Venturini, 1729. (C65) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Storia universale sacra e profana dal prinzipio del Mondo... 1-12. 
tom. Venezia, S. Coleti, 1742–1769. (C66) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
[COLLOREDO, Hieronymus Joseph von]: Hirtenbrief auf die am 1ten 
Herbstmonat dieses 1782ten Jahrs, nach zurückgelegtem zwölften Jahrhundert 
eintretende Jubelfeyer Salzburgs. Wien, bey Sebastian Hartl, 1782. (C553) 
 
CONCINA, Daniel: Ad theologiam christianam dogmatico–moralem apparatus. 
Ed. 2. 1-2. tom. Romae–Venetiis, S. Occhi, 1755. (C614) 
exl. Geogii Klimo 17’ 

Ad theologiam christianam dogmatico–moralem apparatus. Ed. 3. 1-
2. tom. Romae–Venetiis, S. Occhi, 1758. (C615) 

Commentarius historio-apologeticus in duas dissertationes tributus… 
Venetiis, apud Simonem Occhi, 1742. (C616) 

De sacramentali absolutione impertienda, aut differenda recidivis 
consuetudinariis dissertatio theologica. Ed. 2. Venetiis, apud Simonem Occhi, 
1762. (C617) 

De spectaculis theatralibus christiano cuique tum laico, tum clerico 
vetitis dissertationes duae. Romae–Venetiis, S. Occhi, 1754. (C618) 
exl. Geogii Klimo 1768 

De teatri moderni. Roma, Eredi Barbiellini, 1755. (C619) 
exl. Geogii Klimo 

Defensio decretorum Concilii Tridentini et apostolicarum 
constitutionum ecclesiae Romanae in causa pauperitatis monasticae… Bononiae–
Venetiis, Simeone Occhi, 1758. (C620) 
exl. Geogii Klimo 17’ 

Della religione rivelata contra gli ateisti, deisti, materialisti, 
indifferentisti… Tomo 1-2. Venezia, Simeone Occhi, 1754. (C621) 
exl. Geogii Klimo 

Della storia del probabilismo e del rigorismo. Ed. 3. Tomo 1-2. 
Lucca–Venezia, Simeone Occhi, 1761. (C622) 



 185

De vita et rebus gestis p. Thomae Mariae Ferrarii Ord. Praed. … 
Venetiis, Simeone Occhi, 1757. (C623) 
Exl. Simeonis Stock 

La disciplina antica e moderna della romana chiesa… Venezia, 
Simeone Occhi, 1742. (C624) 
exl. Geogii Klimo 1754 

La disciplina antica e moderna della romana chiesa… Venezia, 
Simeone Occhi, 1756. (C625) 

Disciplina apostolico-monastica dissertationibus theologicis 
illustrata… Ed. 2. Venetiis, Balleoni, 1750. (C626) 
exl. Geogii Klimo 1754 

Esposizione del dogma che la chiesa romana propone a credersi 
intorno l’usura colla confutazione del libro intitolato: Dell’ impiego del denaro. 
Napoli–Venezia, Simone Occhi, 1756. (C627) 
exl. Geogii Klimo 1768 

In epistolam encyclicam Benedicti XIV. adversus usuram 
commentarius… Romae, apud Nicolaum et Marcum Palerianos, 1748. (C628) 
exl. Geogii Klimo 1768 

In rescriptum Benedicti XIV. pont. max. ad postulata septem 
archiepiscopi Compostellae jejunii legem spectantia, comm. Theologicus. Ed. 2. 
Venetiis, apud Simonem Occhi, 1755. (C629) 
exl. Geogii Klimo 1768 

Manuale Concinae… Tom. 1-2. Mutinae–Venetiis, apud Simeonem 
Occhi, 1763. (C630) 
exl. Geogii Klimo 17’ 

La quaresima appellante dal Foro contenzioso di alcuni recenti casisti 
al tribunale del buon senso… 4. ed. Venezia, Simeone Occhi, 1756. (C631) 
exl. Geogii Klimo 1768 

Theologia christiana dogmatico–moralis. 1-2. tom. Bononiae, 
Simonis Occhi, 1740. (C632) 
exl. Geogii Klimo 17”64” 

Theologia christiana dogmatico–moralis. Ed. 2. 1-10. tom. Romae–
Venetiis, S. Occhi, 1755. (C633) 
exl. Geogii Klimo 1754 

Theologia christiana dogmatico–moralis. Ed. 3. 1-10. tom. Romae–
Venetiis, S. Occhi, 1758. (C634) 

Usura contractus trini dissertationibus historico–theologicis 
demonstrata adversus molliores ethices casuistas… 2. ed. Romae (C635) 

Vindiciae Societatis Jesu hisce temporibus, ejusque doctrinarum 
purgatio… Venetiis, Simeone Occhi, 1769. (C636) 
Exl. Georgii Klimo  
 
DU PIN, Ellies Louis: De antiqua ecclesiae disciplina. Dissertationes historicae, 
excerptae ex Conciliis Oecumenicis et sanctorum patrum ac auctorum 
ecclesiasticorum scriptis. Coloniae Agrippinae, sumpt. Huguetanorum, 1691. 
(E79) 
exl. Georgii Klimo 1754 

De antiqua ecclesiae disciplina, dissertationes historicae, excerptae 
ex Conciliis Oecumenicis et sanctorum patrum ac auctorum ecclesiasticorum 
scriptis. ... Neapoli, ex Typ. Raymundiana, 1769. (E80) 



 186

Dissertation préliminaire ou prolegomenes sur la Bible. 1-2 tome. 
Utrecht, chez Jean Brodelet, 1731. (E81) 
exl. Georgii Klimo 17’ 

Methodus studii theologici recte instituendi. ... Augustae 
Vindelicorum, apud Davidum Raymundum Mertz–Joannem Jacobum Mayer, 
1722. (E82) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Nouvelle bibliotheque des auteurs ecclésiastiques, contenant 
l’histoire de leur vie, le catalogue, la critique et la chronologie de leurs ouvrages... 
et le denombrement des differentes editions de leurs oeuvres. 1-4. tome: Paris, 
chez André Pralard, 1693. – 5. tom.: Mons, Huguetan, 1691. – 6. tome: Mons, 
Huguetan, 1692. – 7. tome: Mons, Huguetan, 1696. – 8-9. tome: Mons, Huguetan, 
1697. – 10-12. tome: Mons, Huguetan, 1702. – 13-14. tome: Mons, Huguetan, 
1703. – 15-16. tome: Amsterdam, chez Pierre Humbert, 1710. – 17-18. tome: 
Amsterdam, chez Pierre Humbert, 1711. – 19. tome: Utrecht, chez Jean Broedelet, 
1731.  (E83) 
exl. Georgii Klimo 17’ 
 
EYBEL, Joseph Valentin: Adumbratio studii jurisprudentiae tam generatim 
considerati quam ut speciatim id in ... Universitate Vindobonensi constitutum est. 
1-2. opusc. Viennae, Josephus Kutzboeck, 1773–1774. (E327) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Collectio selectarum lucubrationum jurisprudentiam ecclesiasticam 
illustrantium... 1-3. tom. Viennae, J. Kurzböck, 1774–1776. (E328) 

Introductio in jus ecclesiasticum catholicorum. 1-3. tom. Viennae, J. 
Kurzböck, 1777. (E329) 

Introductio in jus ecclesiasticum catholicorum. 2. ed. emendata. 1-4. 
tom. Viennae, J.T. Trattner, 1778. (E330) 

Lucubratio canonica exhibens notiones de natura, ortu et progressu 
electionum ecclesiasticarum... Vindobonae, Josephus Kurzböck, 1774. (E331) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Positiones ex universo jure ecclesiastico quas... Vienae, Josephus 
Kurzböck, 1778. (E332) 

Was ist der Ablass? Wien, bey Joseph von Kurzbeck, 1782. (E333) 
 
FESSLER Ignác Aurél: Abälard und Heloisa. Roman. Theil 1-2. Carlsruhe, ny.n. 
1810. (F165) 
A pécsi Klimo-könyvtárban önéletrajzát kivéve gyakorlatilag minden fontos műve 
megtalálható 19. század legelejei kiadásokban.  
 
FITZ–JAMES, François duc de: Mandement et instruction pastorale de l’eveque 
de Soissons. Portant condamnation du Commentaire Latin du fr. Hardouin de la 
Compagnie de Jesus sur le Nouveau Testament. ... Tome 1-7. Paris, chez Desaint-
Saillant, 1760. (F233) 
A Klimo-könyvtár még két művét tartja számon (Instruzioni per le domeniche e 
feste... Venezia, Occhi, 1784 /F232/ és Fitz–James Ferentz oktató beszédei... ford. 
Végh István; Esztergam, Beimel, 1830 /F234/). 
 
FLEURY, Claude: Abrégé de l’histoire ecclesiastique de  --  . 1-8. tome. Avignon, 
Claude Delorme, 1750. (F244) 



 187

exl. Georgii Klimo 1754 
Catechisme historique... 4. ed. revue, 1-2. tome. Paris, chez la veuve 

Gervais Clouzier, 1688. (F245) 
Catechisme historique... – Catechismo istorico... 1-2. tome. Venezia, 

L. Basegio, 1705. (F246) 
Catechisme historique... Nouvelle ed. 1-2. tome. Vienne, J.T. 

Trattner, 1773. (F247) 
Costumi degl’ Israeliti e de Christiani. 1-2. parte. Venezia, Nicolo 

Pezzana, 1712. (F248) 
Possessor–bejegyzés: „Ex libris Joannis Georgy Eberl” 
exl. Georgii Klimo 1754 

Disciplina populi Dei in Novo Testamento... Tom. 1-2. Venetiis, typ. 
Antonii Zatta, 1741. (F249) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Histoire ecclesiastique. 1-28. tome. Bruxelles, chez Eugene Henry 
Fricx, 1713–1730. (F250) 
Possessor-bejegyzések: „Sigismond le Comte de Berényi” 1724; 1732 
exl. Capituli Cathedralis Ecclesiae Quique Ecclesiensis 

Historia ecclesiastica. 1-24. tom. Augustae Vindelicorum–Oeniponti, 
Josephus Wolff, 1758–1768. (F251) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Historia ecclesiastica a quodam Anonymo continuata... 25-86. tom. 
Augustae Vindelicorum–Oeniponti, Josephus Wolff, 1767–1798. (F252) 

Historischer Katechismus... 1-2. Theil. Wien, Doll, 1796. (F253) 
In historiam ecclesiasticam dissertationes octo... Bambergae, apud 

Tobiam Göbhardt, 1765. (F254) 
Klimo ex libris 1768 

Institutiones juris ecclesiastici. Venetis, Balleoni, 1753. (F255) 
Possessor-bejegyzés: „Cathedrae Juris. Eccl. d.d. Jos. Farkas Professor 5 Ecclesiis 
1831” 

Institutiones juris ecclesiastici... 4. ed. Venetiis–Lipsiae, E.G. Krug–
A. Zatta, 1762. (F256) 
exl. Georgii Klimo 1764 

Az Israelitáknak és a keresztényeknek szokásaik... (Ford. Kopácsy 
József.) 1-2. könyv; Weszprém, Számmer, 1801–1802. (F257) 

Két elmélkedés Fleury Klaudius apátúr egyházi históriájából. (Ford. 
Virág Benedek). Buda, Kir. M. Univ., 1806. (F258) 

Les moeurs des Israelites. Paris, La veuve G. Clousier, 1683. (F259) 
Possessor-bejegyzések: „Friedrich König”  – „Georgii Paar” – „Georgii Gruber” 
Körbélyegző: Biblioth. Reg. Scient. Universit. Hungaricae 

Traite du choix et de la methode des etudes. Paris, Emery–Sangrain–
P. Martin, 1724. (F260) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
GALLANDI, Andrea: De vetustis Canonum collectionibus dissertationum 
sylloge, quibus virorum doctissimorum cura et studio elucubratis... (Aut.: ... 
Petrus de Marca, ... Paschasius Quesnel, ...) collegit, recensuit, praef. Andreas 
Gallandus. Venetiis, T. Bettinelli, 1778. (G27) 
 



 188

GAZZANIGA, Pietro Maria – GERVASIO, Agostino: Assertiones ex universa 
theologica ad mentem SS. Augustini et Thomae Aquinatis… Wien, s.t. 1768. 
(G87) 
exl. Georgii Klimo 17’ 
 
GAZZANIGA, Pietro Maria – BERTIERI, Giuseppe: Assertiones ex universa 
theologica … Vienna, Josephus Gerold, 1778. (G88) 

Assertiones ex universa theologica … Vienna, ex Typographia 
Kaliwodiano, 1775. (G89) 

Assertiones theologicae ex tractatibus de Deo … Viennae, ex 
Typographia Kaliwodiano, 1770. (G90) 
 
GAZZANIGA, Pietro Maria: Praelectiones theologicae secundis curis emendatae 
et auctae in usum suorum auditorum… 1-4. tom. Viennae, Trattner, 1770-1771. 
(G91) 

Theologia polemica ad usum suorum auditorum… Viennae, Trattner, 
1778. (G92) 

Theologiae dogmaticae in systema redactae partes I–IV. in usum 
suorum auditorum… Viennae, Trattner, 1786. (G93) 
 
GESAMMELTE Schriften unserer Zeiten zur Vertheidigung der Religion und 
Wahrheit. Augsburg, Merz, 1793. 12. Bd. Koll. 2: Friedensprojekt zwischen den 
Jansenisten und Römisch–Katholischen. Den Professoren verschiedener hohen 
Schulen in Europa vorgelegt. (G194) 
 
GESAMMELTE Schriften unserer Zeiten zur Vertheidigung der Religion und 
Wahrheit. Augsburg, Merz, 1794. 16. Bd. Koll. 5: Was sind im Ganzen 
genommen Diejenigen, die unter dem Namen Jansenisten, Appellanten, Aufklärer, 
Kirchenreformatoren etc. vozüglich Frankreich, die Niederlande, manche Theile 
Deutschlands0 und Italiens die Zeit her verwirrten? 
 
GODEAU, Antoine: Storia ecclesiastica. Transp. dal francese ... Arnoldo Speroni. 
1-10. tom. Venezia, Antonio Zatta, 1761–1771. (G301) 
exl. Georgii Klimo 17" 

Theologia moralis. 1-3. pars. Augustae Vindelicorum, Matthaeus 
Rieger et filii, 1774–1778. (G302) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
HILLMAIR, Joseph: Oratio funebris, quam in laudem Simonis Ambrosii nobilis 
de Stock, episcopi Rosoniensis... VI. Kal. Aprilis anno 1773 dixerat --  . [Wien], 
Kaliwoda, [1773]. (H375) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
[HONTHEIM, Johann Nikolaus von]: Breviculus modernarum controversiarum, 
seu compendium Justini Febronii abbreviati cum notis eodem authore. Augustae, 
ny.n., 1789. (H511) 

De statu ecclesiae et legitima potestate Romani pontificis liber 
singularis, ad reuniendos dissidentes in religione christianos compositus per 
Justinum Febronium. 1. tom.: Bullioni, G. Evrardi, 1763.; 2. tom.: Francofurti–
Lipsiae, ny.n. 1770. (H512) 



 189

Possessor-bejegyzések: „Fr. Koch gehörig” – „Ex libris Haffner humanista II. 
anni Quinque Ecclesiis anno 1805” 
exl. Georgii Klimo 1754 

Vindicae Febronianae. Seu refutationes nonnullorum opusculorum, 
quae adversus Justini Febronii ... tractatum de statu ecclesiae et potestate Rom. 
pontificis nuper prodierunt. Tigurii, haer. B. Hervagii, 1765. 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
JURIEU, Pierre: L’aneantissement de l’homme pecheur devant le throne de la 
justice de Dieu. Pseaume CXXX. Le Haye, Abraham Troyel, 1686. (J209) 

La balance du sanctuaire, ou sont pesées les affections presentes de 
l’eglise avec les avantages qui luy en reviennent. La Haye, Abraham Troyel, 
1686. (J210) 

Les devoirs et les avantages du veritable chrestien, ou meditation sur 
le I. verset du chap. 8. de l’Epitre aux Romains. Le Haye, Abraham Troyel, 1689 
(J211) 

L’excellence de la grace sur la vie, ou sermon sur ces paroles du 
Pseaume LXIII. vers 4. Rotterdam, Abraham Acher, 1691. (J212) 
 
KEMPIS, Thomas 
A népszerű Kempis Tamás több példányban és kiadásban áll rendelkezésre a 
Klimo-könyvtárban. Az egyik francia és az egyik latin nyelvű példányban ismét 
előfordul a „G. Gruber” possessor-bejegyzés. 
 
[LE BRET, Jean Frederic]: Pragmatische Geschichte der so berufenen Bulle in 
Coena Domini, und ihren fürchterlichen Folgen für den Staat und die Kirche, zur 
Beurtheilung aller Streitigkeiten unseres Jahrhunderts mit dem römischen Hof. I-
IV. Theil. Ulm, ny.n. 1769. (L225) 
Possessor-bejegyzések: „Emer. Petheö” ;  „Georg. Gruber”. 
 
LETTERE d’un direttore ad un suo penitente intorno al libro intitolato: Lettere 
provinciali premessavi una lettera di NN Napolitano ad un suo Amico di Livorno. 
[Fossombrone], per Gino Bottagriffi e Comp., é.n. (L368) 
exl. Georgii Klimo 1754. 
 
MABILLON, Jean: Annales Ordinis Sancti Benedicti Occidentalium 
monachorum patriarchae. 1-6. tomes. Lucae, Typ. Leonardi Venturini, 1739–
1749. (M2) 
exl. Georgii Klimo  754 

De liturgia Gallicana libri III. Parisiis, apud Montalant, 1729. (M3) 
exl. Georgii Klimo 1765. 

De re diplomatica libri VI. 2. ed. Luteciae Parisiorum, C. Robustel, 1709. (M4) 
exl. Georgii Klimo "1768" 

Librorum de re diplomatica supplementum... Lutetiae Parisiorum, C. Robustel, 
1704. (M5) 

Museum Italicum, seu collectio veterum scriptorum... 1-2. tom. Lutetiae 
Parisiorum, Montalant, 1724. (M6) 
exl. Georgii Klimo 17' 

Tractatus de studiis monasticis. 1-3. tom. Venetiis, Andrea Poletti, 1732–1745. 
(M7) 
exl. Georgii Klimo 1754. 
 



 190

MURATORI, Lodovico Antonio: Anecdota Graeca... Patavii, typis Seminarii, 
1709. (M955) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Anecdota ... ex Ambrosianae Bibliothecae... 1–4. tom. Mediolani–Patavii, typ. Jos. 
Pandulfi Malatestae – apud Joannem Manfré, 1697–1713. (M956) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Antiquitates Italicae medii aevi... 1–6. tom. Mediolani, ex typ. Societatis Palatinae, 
1738–1742. (M957) 
exl. Georgii Klimo 17' 

Geschichte von Italien... 1–6. Theil. Leipzig, Jacob Schuster, 1745–1747. (M958) 
exl. Antonii nob. Cothman 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Lamindi Pritanii De ingeniorum moderatione in religionis negotio... 3. ed. Venetiis, 
Joannes Bapt. Pasquali, 1741. (M959) 
Possessor-bejegyzés: „Comes Sigismundus Berényi Episcopus Quinque Ecclesiensis”. Exl. 
Sigismundi Berényi 1746. – Exl. Capituli Cathedralis Ecclesiae Quinque Ecclesiensis. 

Lamindi Pritanii De ingeniorum moderatione in religionis negotio... Ed. novissima. 
Venetiis, Joannes Bapt. Pasquali, 1743. (M960) 
Possessor-bejegyzés: „Michaelis Virág Professoris”. 

De naevis in religionem incurrentibus... Venetiis, Balleoni, 1760. (M961) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

De Paradiso regnique caelestis gloria ... Veronae, typ. Seminarii, 1738. (M962) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Antonii Lampridii De superstitione vitanda... Venetiis, Simon Occhi, 1742. (M963) 
Del governo della peste... Nuovo ed. Napoli, F.C. Mosca, 1743. (M964) 

exl. Georgii Klimo 1754. 
Della carita cristiana... Venezia, G.B. Recurti, 1751. (M965) 

exl. Georgii Klimo 17' 
De charitate christiana... Strigonii, F.A. Royer, 1763. (M966) 

exl. Georgii Klimo 1754. 
A nagy parantsolatnak, tudniillik a felebaráti szeretetnek igaz magyarázatja, 

mellyet hajdon írt Muratorius Lajos Antal... fordíttatott Gálfalvi Ozdi Ferentz. Béts, Trattner, 
1776. (M967) 

Della pubblica felicita... Lucca, ny.n. 1749. (M968) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Della regolata divozion de' Cristiani. Venezia, G. Albrizzi, 1747. (M969) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

De recta hominis Christiani devotione. Viennae, Kaliwoda, 1759. (M970) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Lamindus Britaniusnak... A keresztény ember valóságos áhítatosságáról kőltt 
munkája... Egerben, Bauer K.J., 1763. (M971) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Die wahre Andacht der Christen... Wien, J.T. Trattner, 1759. (M972) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Die wahre Andacht der Christen... Wien, J. Kurzböck, 1778. (M973) 
Delle riflessioni sopra il buon gusto nelle scienze e nell' arti. Parte 1-2. Venezia, 

Niccolo Pezzana, 1742. (M974) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

La filosofia morale esposta, e proposta a i giovani. Napoli, Carlo Cirillo, 1754. 
(M975) 
exl. Georgii Klimo 17' 

Das glückliche Christenthum in Paraguay unter den Missionarien der Gesellschaft 
Jesu. Theil 1-2. Wien–Prag–Triest, J.T. Trattner, 1758. (M976) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Novus thesaurus veterum inscriptionum... 1-4. tom. Mediolani, ex aedibus 
Palatinis, 1739–1742. (M977) 
exl. Georgii Klimo 1768. 

Vita humilis servi Dei Benedicti Jacobi, praepositi Varallensis... Venetiis, F. Storti, 
1753. (M978) 
Possessor-bejegyzés: „G. Gruber” 



 191

 
NEUESTE Sammlung jener Schriften... [Hrsg. Aloys Merz].  13. Bd. Augsburg, 
J.G. Bulmann, 1785. (N141)  
Koll. 4.: Hielt es der H. Cyprianus Bischof zu Carthago in Betreff der höchsten 
geistlichen Jurisdiction der Päbste mit einem Febronius, mit einem Richerius, mit 
den Jansenisten, und andern Neuen?  
 
Az egyházpolitikai iratok gyűjteményében a névtelen, de terjedelmes röpirat (192 
p.) Szent Cyprián egyházatya, karthágói püspök álláspontját (tehát az ókeresztény 
elvet) veti össze az egyházfegyelem kérdésében a 18. század gyakorlatával. 
 
NEUESTE Sammlung jener Schriften... [Hrsg. Aloys Merz].  14. Bd. Augsburg, 
J.G. Bulmann, 1785. (N142)  
Koll. 1.: Kurzer Unterricht von dem Jansenismus, für Leute, die in der Sache nicht 
genug bewandert sind. 
Koll. 2.: WARMONT: Was ist die Utrechter Kirche? und woher entspringt sie? 
 
NEUESTE Sammlung jener Schriften... [Hrsg. Aloys Merz].  15. Bd. Augsburg, 
J.G. Bulmann, 1785. (N143)  
Koll. 1.: WARMONT: Fortsetzung von dem Ursprunge der Utrechter Kirche. 
Koll. 2.: Der Jansenismus ist kein Schreckenbild der Kinder. 
Koll. 3.: [BERGER von Charancy, Georg Lazar]: Unerhörte Ränke der 
eigentlichen Jansenisten, und erzboshafte Lehren des Jansenismus aufgedeckt in 
dem Hirtenbriefe des --  Bischofs zu Montpellier. 1740. 
Koll. 4.: Geheime Satzungen des Jansenismus. Kreisbriefe an die Herrn 
Lehrjünger des heiligen Augustinus um die Unwissenheit derer kenntbar zu 
machen, so einer andern Lehre folgen, als zu der sich die Kirche bekennet.  
 
[NOIALLES!, recte NOAILLES]: Lettre du Cardinal de Noialles au pape Clement 
XI. touchant la Constitution. H.ny.é.n. (N284) 
 
NORIS, Errico: Historia dissertatio de uno ex Trinitate carne passo. – Historia 
Pelagianae Henrici Norisii ... Venetiis, apud Paulum Balleonium, 1696. (N302) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Historia Pelagiana. ... – Epistola Benedicti XIV. et Cardinalis Joannis 
Bona. [Wien], typ. Kaliwodianis, 1748. (N303) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Historia Pelagiana perpetuis... adnotationibus ... a Joanne Laurentio 
Berti. Bassano, Remondini, 1766. (N304) 
exl. Georgii Klimo 

Istoria delle Investiture delle dignita ecclesiastiche. Mantova, 
Giovanni Alberto Tumarmani, 1741. (N305) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Henrici Norisii... Opera omnia. 1-4. tom. Veronae, ex Typ. 
Tumermaniana, 1729–1732. (N306) 
exl. Georgii Klimo 

Vindiciae Augustianae, quibus sancti doctoris scripta adversus 
Pelagianos ac semi–Pelagianos a recentiorum censuris... Venetiis, Balleoni, 1768. 
(N307) 
 



 192

[NOVI de Caveirac, Jean]: Apellation, oder gerichtliche Beziehung zur gesunden 
Vernunft, wegen den von der Passion gegen die Jesuiten in Frankreich 
ausgestreuten Schmäh- und Winkelschriften. Augspurg, Gebrüder Wagner, 1763. 
(N344) 
exl. Georgii Klimo 1766 

Neue Apellation oder gerichtliche Beziehung zur gesunden Vernunft, 
wegen den von der Passion gegen die Jesuiten in Frankreich ausgestreuten 
Schmäh- und Winkelschriften. Augspurg, Gebrüder Wagner, 1763. (N345) 
 
POUGET, Francois–Aymé: Institutiones catholicae in modum catecheseos. Tom. 
I-II. Venetiis, J.B. Pasquali, 1742. (P719) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Institutiones catholicae in modum catecheseos. Tom. I-II. Venetiis, 
Balleoni, 1765. 
(P720) 
ms: „Ab anno 1796 R.P. Aloysii Billisics, Ord.S.Pauli 1i Er.Phi.aei, ac S. Th. Dris 
relict ... amicitice cum A.R. ac clariss. D.no Geor. Heffling Th. moralis et 
Pastoralis Professore 5 Eccl.” 

Tractatus de sacrosanto sacrificio missae. Venetiis, Balleoni, 1764. 
(P721) 
Possessor-bejegyzés: „Georgii Gruber”;  „Parochiae Magocs” 
 
SERRY, Jacques Hyacinthe: De romano pontifice in ferendo de fide moribusque 
judicio, falli et fallere nescio. – Eodemque Conciliis Oecumenicis auctoritate, 
potestate, jurisdictione superiori. Dissertatio duplex. Appendix: De mente 
ecclesiae Gallicanae et Academiae Parisiensis circa duo illa Sedis Apostolicae 
privilegia. Patavii, typ. Seminarii 1732. (S711) 

Exercitationes historicae, criticae, polemicae… Ludgunii–Venetiis, 
apud Simonem Occhi, 1767. (S712) 
exl. Georgii Klimo  

Historia Congregationum de Auxiliis Divinae Gratiae… Venetiis, F. 
Pitteri, 1740. (S713) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Opera omnia, Ludgunii–Venetiis, apud Simonem Occhi, 1770. 
(S714) 

Praelectiones theologicae–dogmaticae–polemicae–scholasticae 
habitae in celeberrima Patavina Academia. Venetiis, Bettinelli, 1742. (S715) 1–5. 
Vols. Ezekből különösen: 
  1. Vol.: … De mundi opificio, protoparentibus, et Paradiso Terrestri, ac 
de variis humanae naturae statibus; ubi de peccato originali et de haeresi 
Janseniana ad quinque famosas Jansenii propositiones a S. Sede proscriptas. 
  3. Vol.: De divina Gratia. …  
exl. Georgii Klimo 1754. 

Theologia supplex coram Clemente XII. Pont. Max. Clementinae 
constitutionis Unigenitus Dei Filius etc. Explicationem atque intelligentiam 
submisse rogans. Coloniae 1736. (S716) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Vindiciae vindiciarum Ambrosii Catharini… Jaurini, G.J. Streibig, 
1742. 



 193

Possessor–bejegyzések: „Comes Sigismundus Berényi Episcopus Quinque 
Ecclesiensis 24. July 1745” – exl. Sigismundi Berényi 1745 – exl. Capituli 
Cathedralis Ecclesiae Quinque Ecclesiensis – exl. Georgii Klimo 1754. 
 
VERON, François: Secretio eorum, quae sunt de fide catholica, ab iis, quae non 
sunt de fide, in controversiis plerisque hoc saeculo motis, secundum regulam 
fidei… Viennae, in officina Kaliwodiana, 1699. (V176) 

Secretio eorum, quae sunt de fide catholica, ab iis, quae non sunt de 
fide, secundum regulam fidei… Posonii, apud J.M. Landerer, 1763. (V177) 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
III. A janzenizmus ellenfeleinek művei 
 
CAUSA Quesneliana, sive motivum iuris pro procuratore Curiae Ecclesiae 
Mechliniensis actore contra P. Paschasium Quesnel oratorii Berulliani in Gallia 
presbyterum, citatum fugitivum. – Sententia ab Humberto Guilielmo 
archiepiscopo Mechliniensi, Belgii primate etc. in Quesnellum lata. Bruxellis, 
1704. (C266) 
exl. Georgii Klimo 17„69” 
 
[CHARLAS, Antoine]: Tractatus de libertatibus ecclesiae Gallicanae, continens 
amplam discussionem declarationis factae ab ... archiepiscopis et episcopis. 
Leodii, apud Matthiam Hovium, 1689. (C320) 
exl. Georgii Klimo 1764. 

Tractatus de libertatibus ecclesiae Gallicanae. 1-3. tom. Ed. 3. 
Romae, typ. Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, 1720. (C320) 
exl. Georgii Klimo 1764. 
 
CLEMENS XI.: Opera omnia. 1-4. tom. Francofurti, Weidmann, 1729. (C450) 
exl. Georgii Klimo archidiaconi Sasváriensis 

[Opera omnia] 1-2 tom. Romae, ny.n. 1729. (C451) 
Constitution de nostre Saint Pere le Pape Clement XI. du 8. de 

Septembre 1713 en latin et en françois. Portant condamnation de plusieurs 
Propositions, extraites d’un livre Le nouveau Testament en Francois avec 
prohibition. Paris, chez la veuve de Francois Muguet, 1713. (C452) 

Clementis ... Epistolae et brevia selectiora.. Tom. 1-2. Romae, Typ. 
Rev. Camerae Apostolicae, 1724. (C453) 
exl. Georgii Klimo 

Clementis ... Orationes consistoriales. Romae, J.M. Salvioni, 1722. 
(C454) 
exl. Georgii Klimo 
 
[DANIEL, Gabriel]: Entretiens de Cleandre et d’Eudoxie sur les Lettres au 
provincial (ecrites a Louis de Montalte). 10. ed. avec quelques piéces qui ont du 
rapport a la mesme matiére. Cologne, chez Pierre Marteau, 1697. (D29) 
exl. Georgii Klimo 1754 

Ragionamenti di Cleandro e di Eudosso sovra le Lettere al 
provinziale recati novellamente nell Italiana favella dall’ original francese. 
[Fossombrone, Bottagriffi] 1760. (D30) 
exl. Georgii Klimo 1754 



 194

Traité theologique touchant l’efficacite de la grace. 1-2. vol. Paris–
Brusselle, N. Le Clerc–F. Foppens, 1706. (D31) 
Possessor-bejegyzés: „G. Gruber” 
 
DEFENSIO auctoritatis ecclesiae vindicata. Contra eruditissimum virum Jansenio 
suppetias ferentem, avitum academicum et alios a quibus impugnata fuit. 
Parthenopoli, apud. Haer. Ignatii a Turre, 1708. (D87) 
 
EPISTOLAE duodecim de famosis 101 propositionibus Paschasii Quesnelii a 
Clemente XI. damnasis. Ex Gallico Latino vulgatum. [Graz, ny.n., post 1713]  
(E180) 
Possessor-bejegyzés: „Ex libris M. Givoviz” 
 
HERZIG, Franz: Manuale controversisticum seu methodus compendiosa 
veritatem fidei catholicae contra errores oppositos nervose propugnandi... 
Tyrnaviae, Typ. Acad. Soc. Jesu, 1745. (H324) 
Possessor-bejegyzés: „Ex bibliotheca PP Trinitariorum Posoniensium 1760” 
exl. Georgii Klimo 1754 
 
[LOUIS XIV.]: Lettres patentes sur la constitution de nostre S. pere le pape en 
forme de Bulle, portant condamnation d’un livre intitulé: Le Nouveau Testament 
en Francois données a Versailles la quatorzieme jour de Février 1714. A 
Cambray, chez Nicolas Joseph Douilliez, 1714. (L534) 
 
NEUESTE Sammlung jener Schriften... [Hrsg. Aloys Merz].  16. Bd. Augsburg, 
J.G. Bulmann, 1785. (N144)  
Koll. 2.: [PATOUILLET, Louis]: Kartusche der Erzbösewicht, durch die Gnade 
des Jansenisten Quesnels Gerechtfertigkeit. 
 
NEUESTE Sammlung jener Schriften... [Hrsg. Aloys Merz].  19. Bd. Augsburg, 
J.G. Bulmann, 1785. (N147)  
Koll. 2.: Der entlarvte Jansenist, das ist: Briefe eines Freunds aus Frankreich an 
einen Freund in Deutschland von den Gräueln, Betrügen, und bösen Absichten der 
Jansenisten, die christliche Religion zu stürzen, und den Deismus oder Atheismus 
einzuführen. 
 
RACCOLTA d’apologie edite et inedite della dottrina e condotta de PP Gesuiti... 
17. tomo. 
In: Opere del... Antonio Arnoldo dottore della Casa e Societa della Sorbona. 
Fossombrone, Per Gino Bottagrifi, 1761. (R17) 
 
SAPPEL, Ladislaus: Liber singularis ad formandum genuinum conceptum de 
statu ecclesiae et summi pontificis potestae contra Justinum Febronium ... 
Augustae Vindelicorum–Oeniponti, Josephus Wolff, 1767. (S143) 
exl. Georgii Klimo 1767 

Epistola Justiniani Frobenii J.U.C. ad cl. V. Justinum Febronium 
J.C.tum de legitima potestate summi pontificis. [Ulm, s.t.] Bullonii 1764 (S144) 
 
[SAUVAGE, Henri Michel]: Veritas Consilii Burgofonte initi ex ipsa huius 
executione demonstrata, seu verum systema Jansenismi, et evolutio mysterii 



 195

iniquitatis. I-II. tom. Augustae Vindelicorum–Friburgi Brisgoiae, Ignatius et 
Antonius Wagner, 1764. (S168) 
 
SUAREZ, Francesco: Opera, Venetiis, S. Coleti, 1740–1751. 1–21. tom. (S1317) 
Ezekből különösen: 
6–8. tom: De divina Gratia I–III.  
exl. Georgii Klimo 1754 
 
TAMBURINI, Tommaso: Explicatio Decalogi, in qua omnes fere conscientiae 
casus, ad decem praecepta pertinentes. –  Propositiones damnatae ab Alexandro 
VII. et Innocentio IX. summis pontificibus. – Tractatus posthumus de quinque 
ecclesiae praeceptis. Venetiis, apud Nicolaum Pezzana, 1710. (T35) 
exl. Georgii Klimo 1754. 

Methodus expeditae confessionis, libris quinque comprehensa. 
Tyrnaviae, Typis Academicis per Leopoldum Berger, 1734. (T36) 

Moralis explicatio tractatus tres: De sacramentis. – De contractibus. – 
De censuris et irregularitate… – Bullae Cruciatae… Venetiis, apud Nicolaum 
Pezzana, 1710. (T37) 

Opera omnia, 1–3. tom. Lugduni, sumpt. fratris Anissoniorum et 
Joannis Posuel, 1689. (T38) 
exl. Capituli Cathedralis Ecclesiae Quinque Ecclesiensis 

Tractatus quinque in quinque ecclesiae praecepta. Dilingae, Joannes 
Casparus Bencard, 1696. (T39) 

Tractatus quinque in quinque ecclesiae praecepta. Venetiis, apud 
Nicolaum Pezzana, 1710. (T40) 
 
VIVA, Domenico: Cursus theologico-moralis. 1-2. tom. Beneventi, Joannes 
Manfre, 1737. (V271) 
exl. Georgii Klimo archidiaconi Sasváriensis 

Cursus theologicus ad usum tyronibus elucubratus… 1-8. pars. 
Patavii, Joannes Manfre, 1726. (V272) 
exl. Georgii Klimo archidiaconi Sasváriensis 

Damnatae theses ab Alexandro VII, Innocento XI. et Alexandro VIII. 
necnon Jansenii, Michaelis Baji, Michaelis de Molinos, aliaeque theses superiore 
saeculo profligatae. Adcedunt in hoc novissima ed. Francisci Antonii Zachariae… 
animadversiones. Tom. I-III. Ferrariae, Remondini, 1757. (V273) 
exl. Georgii Klimo 1754 

De Jubilaeo praesertim Anni Sancti… Tyrnaviae, Typ. Acad. Soc. 
Jesu, 1750. (V274) 
ms.: „Ex libris Josephi Pajer P. SSSRH Presbiter” 

De Jubilaeo praesertim Anni Sancti… Graecii, Haer. Widmanstadii, 
1753. (V275) 
ms.: „G. Gruber” 

De Jubilaeo praesertim Anni Sancti… Ferrariae, Remondini, 1757. 
(V276) 

Trutina theologica RP Dominici … in propositiones ab Alexandro 
VII. damnatas. Dum in … Collegio Agriensi anno 1740 … theses polemicas … 
Joannes Guatt … publice propugnaret praeside RP Ladisl. Nedeczky. (Decretum 
Alexandri papae VII. die 7. Septembris 1665.) Cassoviae, Typ. Acad. Soc. Jesu, 
1740. (V277) 



 196

exl. Capituli Cathedralis Ecclesiae Quinque Ecclesiensis 
 
ZACCARIA, Francesco Antonio: Anti-Febronio, osia apologia polemico-storica 
del primato del Papa. 1-2 parte. Pesaro, Amatina, 1767. (Z5) 
exl. Georgii Klimo 1768 

Antifebronius vindicatus… 1-4. pars. Caesenae, G. Blasini, 1771-72. 
(Z6) 
exl. Georgii Klimo 1768 

Bibliotheca ritualis. 1-2. tom. Romae, Venantius Monaldini, 1776-
1778. (Z7) 

Nuova giustificazione del celibato… Fuligno, G. Tomassini, 1785. 
(Z8) 

Theologia moralis. I-III. tom. Ferrariae-Venetiis, Remondini, 1755. 
(Z9) 
exl. Georgii Klimo 1754 



 197

FELHASZNÁLT IRODALOM 
 
 

ABAFI Lajos: A szabadkőművesség története Magyarországon. Budapest, 
Schmidl ny. 1900. Reprint: Budapest, Akadémiai Kiadó, 1993. 
 
ALEXANDER Bernát: A XVIII. század szellemi mozgalmairól; In: Budapesti 
Szemle, 1880. 
 
ATTALI, Jacques: Blaise Pascal avagy a francia szellem, Budapest, Európa, 
2003. 
 
BÁCSKAINÉ POLLÁK Susanne: Un adepte hongrois des lettres françaises le père 
pieux Bernard Benyák (1745–1829). La souvenir d’Athalie et l’influence du 
jansénisme dans son oeuvre. Szeged, Városi ny., 1939.  
 
BADICS Ferenc: Horváth János püspök 1769–1835. Veszprém, 1927. 
 
BALLAGI Géza: A politikai irodalom Magyarországon 1825-ig. Budapest, 
Franklin-Társ., 1888. 
 
BANGHA Béla: Egy „katolikus” eretnekség. In: Magyar Kultúra XXII. évf. 44. 
köt. 1935. 
 
BANGHA Béla: Az újkori szabad gondolat diadalútja. In: Magyar Kultúra XIX. 
évf. 41. köt. 1935. 
 
BARENNE, Odette: Les livres protestantes a Port–Royal. In: Port–Royal et les 
protestants (Chroniques de Port–Royal 47), Paris 1998. 
 
BARTON, Peter F.: Ignatius Aurelius Fessler. Vom Barock-katholizismus zur 
Erweckungsbewegung. Wien–Köln–Graz, Böhlau, 1969. 
 
BARTON, Peter F.: Jesuiten, Jansenisten, Josephiner. Eine Fallstudie zur frühen 
Toleranzzeit: Der Fall Innocentius Fessler. Wien–Köln–Graz, Böhlaus Nachf., 
1978. (Studien und Texte zur Kirchengeschichte und Geschichte Band IV.)  
 
Biographisches Lexikon des kaiserthums Oesterreich. Hrsg. von Constant von 
WURZBACH; Wien 1865. 
 
BÍRÓ Ferenc: A felvilágosodás korának magyar irodalma. 3. (bővített) kiadás. 
Budapest, 1998. 
 
BITSKEY István: Janzenizmus és ortodoxia. Az egri püspöki könyvtár olasz 
anyaga a felvilágosodás korában, in: Magyar Könyvszemle 1982. 1.sz. 60–67. 
 
BORVÖLGYI Györgyi: Ráday Pál (1677–1733) könyvtára. (A Kárpát–Medence 
kora újkori könyvtárai VII.) Budapest, Országos Széchenyi Könyvtár, 2004 
 



 198

BRUNNER Emőd OSB: A francia fölvilágosodás és a magyar hitvédelem; 
Pannonhalma, 1930. 
 
Catalogus librorum a comissione caes. reg. aulica prohibitorum, Viennae, 
Gerold, 1776. 
 
CEYSSENS, Lucien: Florence Conry, Hugh de Burgo, Luke Wadding and 
Jansenism; Dublin, 1957. 
 
CEYSSENS, Lucien: Sources relatives a l’histoire du Jansénisme et de 
l’Antijansénisme des années 1677–1679. Louvain, 1974. 
 
CHAUNU, Pierre: A klasszikus Európa. Ford. BENDA Kálmán, TERÉNYI István. 
Budapest, Gondolat, 1971. 
 
COGNET, Louis: Le jansénisme. Paris, 1961. (QSJ 960). 
 
COTTRET, Monique: Jansénismes et Lumières. Pour un autre XVIIIe siècle. 
Paris, Albin Michel, 1998. 
 
CSAJÁGHI Sándor: Klimó György pécsi püspök élete. In: Munkálatai a pesti 
növendékpapság Magyar Iskolájának 5., 321–343. pp. 
 
CSAPODI Csaba–TÓTH András–VÉRTESY Miklós: Magyar könyvtártörténet, 
Budapest, 1987. 
 
CSÁSZÁR Elemér: Verseghy Ferenc élete és művei, Bp. MTA 
Irodalomtudományi Biz., 1903. 
 
CZAKÓ Jenő: A janzenizmus, Cegléd, Szerző, 1943. 
 
DEME Zoltán: Verseghy könyvtára (irodalomtörténeti füzetek 113.) Bp., Akad. 
K., 1985. 
 
Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, dir. M. VILLER, F. 
CAVALLERA, J. de GUIBERT. Paris, 1937–1995. 
 
ECKHARDT Sándor: A francia forradalom eszméi Magyarországon. Budapest, 
Franklin Társ., 1924. (Ember és természet 7.) 
 
ECKHARDT Sándor: A francia szellem. Budapest, Magyar Szemle Társ., 1938. 
(A Magyar Szemle Könyvei 14.) 
 
Egy erdélyi gróf a felvilágosult Európában. Teleki József utazásai 1759–1761. 
Sajtó alá rend., bevezető tanulmány, jegyz. TOLNAI Gábor. Bp. Akad. K., 1987. 
(Régi Magyar Prózai Emlékek 7.) 
 
Encyclopaedia of Religion and Ethics. Ed. By James HASTINGS. VII. Vol. 
Edinburgh–New York, Clark–Scribner’s Sons, 1914. 
 



 199

Eszmei és irodalmi találkozások. Tanulmányok a magyar–francia irodalmi 
kapcsolatok történetéből. Szerk. KÖPECZI Béla, SŐTÉR István. Budapest, 
Akadémiai K., 1970. 
 
FARKAS Gábor Farkas: Magyarországi jezsuita könyvtárak 1711-ig II. 
Nagyszombat 1632–1690. (Adattár XVI–XVIII. századi szellemi mozgalmaink 
történetéhez 17/2 – Fejezetek az Eötvös Loránd Tudományegyetem 
történetéből 18.) Szeged, Scriptum Kft., 1997. 
 
FARKAS Gábor Farkas: A nagyszombati egyetemi könyvtár az alapításkor. 
Budapest–Szeged, OSzK–Scriptum Rt., 2001. (A Kárpát-medence koraújkori 
könyvtárai III.) 
 
FEJTŐ Ferenc: II. József , Budapest, Atlantisz 1997. 
 
FEKETE Mihály: Az Unigenitus bulla története. Budapest, Heisler–Kózol ny. 
1916. 
 
FITZ József: A magyar nyomdászat, könyvkiadás és könyvkereskedelem 
története I., Budapest, Akadémiai K., 1959. 
 
FROESCHLÉ-CHOPARD, Marie-Hélène: Les livres, témoins du dialogue entre 
jansénisme et protestantisme? L’exemple de la bibliothèque de Charles-
Joachim Colbert de Croissy. In: Port–Royal et les protestants (Chroniques de 
Port–Royal 47), Paris 1998. 
 
GAZIER, Augustin: Histoire générale du movement janséniste depuis ses 
origines jusqu’à nos jours, 2 vol. Paris, 1922. 
 
GAZIER, François: La lignée des Gazier: Cinq generations dans le sillage de 
Port–Royal. In: Port-Royal au miroir du XXe siècle (Chroniques de Port–Royal 
49) Paris, 2000. 
 
GERGELY Jenő: A pápaság története, Budapest, Kossuth, 1982. 
 
GOLDMANN, Lucien: A rejtőzködő Isten. Ford. Pődör László. Budapest, 
Gondolat, 1977. 
 
Abbé GRÉGOIRE: Les ruines de Port–Royal des Champs en 1809. Paris, 
Réunion des Musées Nationaux, 1995. 
 
GUILBAUD, Juliette: La diffusion des idées jansénistes par le livre français en 
Europe centrale aux XVIIe et XVIIIe siècles, in: Magyar Könyvszemle 2005/1, 
42–55 pp. 
 
GULYÁS Pál: A könyv sorsa Magyarországon. I–III. Budapest, 1961. 
 
Handbuch der Kirchengeschichte. Hrsg. Von Hubert JEDIN. Bd. V.: Die 
Kirche im Zeitalter des Absolutismus und der Aufklärung. Freiburg–Basel–
Wien, Herder, 1970–1985. 



 200

 
Handbuch theologischer Grundbegriffe. Hrsg. Von Heinrich FRIES, München, 
Kösel, 1962–63. 
 
HELL Judit: Ignatius Aurelius és Marcus Aurelius. I.A. Fessler könyve Marcus 
Aureliusról – epizód a magyar eszmetörténetből, in: Magyar Filozófiai Szemle, 
1998. 1–3. sz. 
 
HERSCHE, Peter: Der Spätjansenismus in Österreich, Wien 1977. 
 
HERSCHE, Peter: Les jansénistes en Autriche et en Allemagne face à la 
revolution. In: Jansénisme et revolution (Chroniques de Port-Royal 39), Paris 
1990. 
 
HERSCHE, Peter: Österreichischer Spätjansenismus. In: Katholische Aufklärung 
und Josephinismus, hrsg. Von E. KOVÁCS, Wien 1979. 
 
HERMANN Egyed: A katholikus egyház története Magyarországon 1914-ig. 
(Dissertationes Hungaricae ex Historia Ecclesiae I.), München, Aurora, 1973. 
 
HERMANN Egyed – ARTNER Edgár: A Hittudományi Kar története. 1635–1935. 
Budapest, Egyetemi ny., 1938. (A Kir. Magyar Pázmány Péter 
Tudományegyetem története 1.) 
 
HERMANN Egyed – EBERHARDT Béla: A veszprémi egyházmegye papságának 
könyvkultúrája és könyvállománya a XIX. század elején (A Veszprémi 
Egyházmegye Múltjából, 8.), Veszprém, 1942. 
 
HILDESHEIMER, Françoise: Le jansénisme en France aux XVIIe et XVIIIe 
siècles. Paris, Publisud, 1991. 
 
HORVÁTH Ignác: A budapesti kir. m. tudományegyetem bölcsészeti karának 
irodalmi munkássága 1780–1895. Budapest, Kilián, 1896. 
 
HORVÁTH Pál: A felvilágosodás hatásának főbb területei a magyar jogi 
gondolkodásban. In: Az ELTE Állam- és Jogtudományi Karának aktái, 1967. 
 
HÖLVÉNYI György: Katholische Aufklärung und Jansenismus in Ungarn. In: 
Katholische Aufklärung und Josephinismus, hrsg. Von E. KOVÁCS, Wien 1979. 
 
IM HOF, Ulrich: A felvilágosodás Európája. Budapest, Atlantisz, 1995. 
 
Im Lichte der Toleranz. Ed. Peter F. BARTON. Wien, Institut für protestantische 
Kirchengeschichte, 1981. (Studien und Texte zur Kirchengeschichte und 
Geschichte. Band IX.)  
 
Irodalom és felvilágosodás. Szerk. SZAUDER József, TARNAI Andor. Budapest, 
Akadémiai K., 1974. 
 



 201

JACCARD, L. Frédéric: Saint–Cyran, précurseur de Pascal. Lausanne, Éd. de la 
Concorde, 1944. 
 
Jansenismus, Quietismus, Pietismus. Hrsg. Von Hartmut Lehmann, Heinz 
Schilling, Hans-Jürgen Schrader. (Arbeiten zur Geschichte des Pietismus, Bd. 
42.) Göttingen, Vandenhoeck-Ruprecht, 2002. 
 
JÖCHER, Christian Gottlieb: Allgemeines Gelehrten–Lexikon. Leipzig, 1750–51; 
Fortsetzung und Ergänzungen zu Christian Gottlieb Jöchers Allgemeinem 
Gelehrten–Lexikon… Reprint: Hildesheim–Zürich–New York, Olms Verl. 
1997. 
 
JULIA, Dominique: Az olvasás és az ellenreformáció. In: Az olvasás 
kultúrtörténete a nyugati világban, szerk. Guglielmo CAVALLO és Roger 
CHARTIER, Budapest, Balassi, 2000. 
 
Katolikus Lexikon. Szerk. BANGHA Béla. Budapest, Magyar Kultúra, 1931–
1933. 
 
KLEIN–BRUCKSCHWAIGER, F.: Karl Anton von Martini in der Zeit des späten 
Naturrechts. In: Festschrift für Karl Haff, hrsg. von K. BUSSMANN – N. GRASS, 
Innsbruck, 1950. 
 
A Klimo–könyvtár a tudományos kutatások szolgálatában. A 2001. szeptember 
28-án megrendezett konferencia előadásai; Pécs, 2001. (A Pécsi Egyetemi 
Könyvtár kiadványai 3.) 
 
KÓKAY György: Horváth János, Verseghy Ferenc és az első magyar katolikus 
folyóirat, in: Magyar Könyvszemle, 2004. 3. sz. 213-225 pp. 
 
KÓKAY György: Muratori és Magyarország. Muratori műveinek hazai 
elterjedtsége a 18. században, in: Magyar Könyvszemle 1998, 3.sz. 193–206 
pp. 
 
KOŁAKOWSKI, Leszek: Isten nem adósunk semmivel, Budapest, Európa, 2000. 
 
KOSÁRY Domokos: Művelődés a XVIII. századi Magyarországon. 2. kiadás. 
Budapest, Akadémiai K., 1983. 
 
KOSZÓ János: Fessler Ignác Aurél. Budapest, Pfeiffer ny., 1915. 
 
A könyves kultúra. XIV–XVII. század. I. Válogatás az angolszász 
szakirodalomból. Vál. és jegyz. MONOK István, SZABÓ Enéh. Szeged, Scriptum 
Kft., 1992. 
 
A könyves kultúra. XIV–XVII. század. II. Válogatás a német szakirodalomból. 
Vál. és bev. MONOK István. Szeged, Scriptum Kft., 1997. 
 
KÖPECZI Béla: A bujdosó Rákóczi. Budapest, Akadémiai K., 1991. 
 



 202

KÖPECZI Béla: A francia felvilágosodás. Bratislava, Madách K., 1986. 
 
LAPORTE, Jean: La doctrine de Port–Royal, la morale d’après Arnauld. 2 vol. 
Paris, 1951–1952. 
 
LESKÓ József: Szaicz Leó, a katholikus újságírás magyar úttörője, Bp. 1898. 
 
LŐKÖS István: Alexovics Vazul Verseghyről és a Martinovics–perről, in: ItK 
1968. 213–218. pp. 
 
MADAS Edit – MONOK István: A könyvkultúra Magyarországon a kezdetektől 
1730-ig, Bp. Balassi, é.n. 
 
A magyar jakobinusok iratai. Sajtó alá rend. BENDA Kálmán. Budapest, 
Akadémiai K., 1952–1957. (Magyarország újabbkori történetének forrásai) 
 
Magyar Katolikus Lexikon. Főszerk. DIÓS István, Budapest, Szent István 
Társulat, 1993- 
 
Magyarországi protestáns egyháztörténeti lexikon. Szerk. ZOVÁNYI Jenő; 
LADÁNYI Sándor. 3. jav. bőv. kiad. Budapest, A Magyarországi Református 
Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1977. 
 
MÁLYUSZ Elemér: A türelmi rendelet. II. József és a magyar protestantizmus. 
Budapest, Magyar Protestáns Irodalmi Társ., 1939. (A Magyar Protestantizmus 
Történetének Forrásai) 
 
MATHIEU, Paul-François: Histoire des miraculés et des convulsionnaires de 
Saint-Médard, Paris 1864. 
 
MESNARD, Jean: Conclusion un siècle d’overture. In: Port-Royal au miroir du 
XXe siècle (Chroniques de Port–Royal 49) Paris, 2000. 
 
MESZLÉNYI Antal: A jozefinizmus kora Magyarországon. (1780–1846). 
Budapest, Stephaneum ny., 1934. 
 
MESZLÉNYI Antal: A magyar hercegprímások arcképsorozata. Budapest, Szent 
István Társ., 1970. 
 
Mikes Kelemen Összes Művei; szerk. Hopp Lajos. Budapest, Akadémiai K.  
 
MOCK, Erhard: Ammerkungen zur Rechts- und Staatsphilosophie Carl Anton 
Martinis. In: Festschrift für E.C. Hellbling, Salzburg 1971. 
 
MONDIN, Battista: Pápák enciklopédiája. Budapest, Szent István Társ. 2001. 
 
MÓRÓ Mária Anna: A Pécsi Egyetemi Könyvtárban őrzött Klimo–könyvtár 
katalógusa. I. rész. A könyvek szerzői betűrendes katalógusa; Bp. Tarsoly 
Kiadó, 2001. 
 



 203

MÜLLER Gyula: A bécsi francia szellemi kultúra a XVIII. században, Budapest 
1930. 
 
The New International Dictionary of the Christian Church. Gen. ed. J.D. 
DOUGLAS. rev. ed. Grand Rapids, Regency–Zondervan Publ. House, é.n. 
 
ORCIBAL, Jean: Qu’est-ce que le jansénisme? Cahiers de l’Association 
internationale des Etudes françaises, 3–5. Paris, 1953. 
 
OTRUBA, Gustav: Probleme von Wirtschaft und Gesellschaft in ihren 
Beziehungen zu Kirche und Klerus in Österreich. In: Katholische Aufklärung 
und Josephinismus, hrsg. Von E. KOVÁCS, Wien 1979. 
 
ÖTVÖS Péter: Egy főúri könyvtár 1772-ből. In: Adalékok a 16–20. századi 
magyar művelődés történetéhez, szerk. Bálint István János; Budapest, OSzK 
1987.  
 
PALLOS Kornél: XVIII. századvégi szerzetesíróink és a felvilágosodás, 
Budapest é.n. 
 
[PASCAL, Blaise]: Beszélgetés Saci úrral, ford. SZÁVAI Nándor, in: Ima az 
Akropoliszon. Vál., szerk. GYERGYAI Albert, Bp. Európa, 1977. 
 
PASCAL, Blaise: Vidéki Levelek. Ford., bev. és jegyz.: RÁCZ Lajos. Tahitótfalu, 
Sylvester ny., 1925. 
 
PASTOR, Ludwig von: Geschichte der Päpste… Fribourg-en-Brisgau, 1886–
1933. 
 
Pécsi Egyetemi Könyvtár. Jubileumi évkönyv 1774–1974. Szerk. FÉNYES 
Miklós, Pécs, 1974. 
 
PENKE Olga: Millot abbé munkássága és világtörténetének magyarországi 
hatása, in: ItK 1984. 90–108. 
 
Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. Bd. 2: Frankreich und Niederlande. 
Hrsg. Von Jean-Pierre Schobinger. Basel, Schwabe & Co. Verl., 1993. 
 
PIERRARD, Pierre: A katolikus egyház története. Ford. Hámori Győző. Újvidék, 
Forum, 1987. (Scientia Christiana 1.) 
 
PUSKELY Mária: Keresztény szerzetesség. Történelmi kalauz I–II.; Budapest, 
Bencés Kiadó, 1995. 
 
RACINE, Jean: Abrégé de l’histoire de Port–Royal, Paris, La Table Rond, 1994. 
 
RANKE, Leopold von: A pápák története. H.n. Hungária, é.n. 
 



 204

REISINGER János: A hit hasonlósága (Luther és Pascal). – Rákóczi Vallomásai; 
In: A Biblia szellemében. Életutak, művek, elemzések. Budapest, Bibliaiskolák 
Közössége, 1994. 
 
ROSDY Pál: A janzenizmus a legújabb teológiai megvilágításban. In: Európa és 
a Rákóczi–szabadságharc. Szerk. BENDA Kálmán. Budapest, Akadémiai K., 
1980. 
 
Saint-Simon herceg Emlékiratai. Vál., ford. utószó és jegyzetek: RÉZ Pál. Bp., 
Európa, 1975 
 
SCHERMANN Egyed: Adalékok az állami könyvcenzúra történetéhez 
Magyarországon Mária Terézia haláláig. Budapest, 1928. 
 
SEGESVÁRY Viktor: A Ráday Könyvtár 18. századi története. Bp., Ráday 
Gyűjtemény 1992. (A Ráday Gyűjtemény tanulmányai 4.) 
 
„Sorsotok előre nézzétek.” A francia felvilágosodás és a magyar kultúra. 
Szerk.: KÖPECZI Béla, SZIKLAY László. Budapest, Akadémiai K., 1975. 
 
SÖVEGES Dávid OSB: Fejezetek a lelkiség történetéből. Pannonhalma, Szent 
Gellért Hittudományi Főiskola, 1993. 
 
SZABÓ Ferenc SJ: Jelek az éjszakában; Róma, 1983. 
 
SZÁNTÓ Konrád OFM: A katolikus egyház története. III. kötet. Budapest, 
Ecclesia, 1983–1987. 
 
SZARVASI Margit: Magánkönyvtáraink a XVIII. században. (Főpapok és 
főurak, nemesek és polgárok gyűjteményei). Budapest, 1939. (Az Országos 
Széchényi Könyvtár kiadványai 7.) 
 
SZELESTEI N. László: Lodovico Antonio Muratori művei Magyarországon a 18. 
század második felében, in: Magyar Könyvszemle 2000, 1.sz. 27–42 pp. 
 
TAKÁCS Sándor: Benyák Bernát és a magyar oktatásügy. Budapest, Hunyadi 
ny. 1891. 
 
Theologische Realenzyklopädie. Hrsg. von G. KRAUSE, G. MÜLLER. Berlin–
New York, De Gruyter, 1977–2004. 
 
TORDAI Zádor: A rodostói janzenizmus. In: uő: Filozófiai tanulmányok. 
Bukarest, 1957. 
 
TÓTH Ferenc: Janzenista művek a Szombathelyi Egyházmegyei Könyvtár 
gyűjteményeiben, in: Magyar Könyvszemle 1999 1.sz. 82–91. 
 
TÓTH László: XVIII. századi olasz és magyar theológusok harca a 
fölvilágosodás ellen, In: Katholikus Szemle 1932. 
 



 205

Ungarisches Biographisches Archiv (UBA) = Magyar Életrajzi Archívum 
=Hungarian Biographical Archive . Microfiche ed. Összeállította: U. KRAMME; 
Z.U. MUENA; München, K.G. Saur Verl. 1994-1997. 
 
VARGA András: Régi könyveink és kézirataink katalógusai. A szegedi piaristák 
könyvtára (Acta Universitatis Szegediensis de Attila József Nominatae. Acta 
Bibliothecaria. Tomus IX. Fasc. 1.), Szeged, 1986. 
 
VARGA András: A szeged–alsóvárosi ferences rendház könyvtára 1846. 
(Olvasmánytörténeti dolgozatok VIII.) Szeged, Scriptum, 1998. 
 
VARGA András: A szegedi minorita könyvtár a XVIII. században 
(Olvasmánytörténeti dolgozatok II.) Szeged, Scriptum, 1991. 
 
VARJU Elemér: Jegyzetek a pécsi egyházmegyei könyvtárból, in: Magyar 
Könyvszemle, 1907. 
 
VÖRÖS Imre: Fejezetek XVIII. századi francia–magyar fordításirodalmunk 
történetéből, Budapest, Akadémiai K. 1987. 
 
VÖRÖS Imre: Természetszemlélet a felvilágosodáskori magyar irodalomban, 
Budapest, Akadémiai K. 1991. 
 
WALDAPFEL József: A magyar irodalom a felvilágosodás korában, Bp. Akad. 
K., 1963. 
 
WEAWER, Ellen F.: The Evolution of the Reform of Port–Royal. From the Rule 
of Citeaux to Jansenism. Paris, 1978. 
 
ZOLNAI Béla:  
A gallikanizmus magyarországi visszhangja. 1682–1789. Budapest, Minerva 
Könyvtár, 1935. 
A janzenista Rákóczi. Szeged, Városi ny., 1927. 
A janzenizmus európai útja. Budapest, Minerva Könyvtár, 1933. 
A janzenizmus kutatása Középeurópában I., Kolozsvár, Szerző, 1944. (Acta 
Philosophica 4.) 
Magyar janzenisták I–III. In: Minerva 1924–25. 
II. József és az osztrák reformkatolicizmus. In: Filológiai Közlöny, 1964. 
II. Rákóczi Ferenc. Budapest, 1942. 
II. Rákóczi Ferenc könyvtára. In: Magyar Bibliofil Szemle, 1925. (Klny. is) 
Mikes eszményei. In: Minerva 1937. 
Mikes Kelemen. In: Minerva 1930. 
Mikes Törökországi levelei. EPhK 1916  
Pozsony és a jozefinizmus, In: ItK 1957. 
Ungarn und die Erforschung des Jansenismus, Berlin, Akademie Verl., 1959. 
 
Zoványi Jenő: A felvilágosodás története, Budapest, Genius, é.n. 


