
1 

 

 SZEGEDI TUDOMÁNYEGYETEM 

BÖLCSÉSZETTUDOMÁNYI KAR 

IRODALOMTUDOMÁNYI DOKTORI ISKOLA 

ÖSSZEHASONLÍTÓ IRODALOMTUDOMÁNYI TANSZÉK 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AZ ANDERSONI PERFORMANCE ELEMEI 

Pogány Csilla 

 

 

 

 

 

 

 

Témavezető:  

                                                                                                       Prof. Dr. Fried István 

                                                                                                                          egyetemi tanár 

 

 

SZEGED 

2010. 

 



2 

 

Az új érzékelésmód 

 

 

 

Marshall McLuhan az emberi kultúra fejlődését a kommunikációs „galaxisok” 

fejlődésével hozza összefüggésbe A Gutenberg-galaxis (1962) című könyvében . Az 

elektronikus korszak beköszöntével megszületik a „poszttipográfiai ember”
1
, aki az új 

médiumok megjelenésével (telefon, rádió) megtöri a „Gutenberg galaxis” (nyomtatáson 

alapuló kultúra”) egyeduralmát. A technika rohamos fejlődése (tévé, számítógép) 

megváltoztatja az ember és kultúra, az ember és társadalom viszonyát. McLuhan modernkori 

„primitív” társadalom eljövetelét jósolja, amely sokban hasonlít a „pretipográfiai emberére”. 

Beszél a beszéd és az írás térformáló szerepéről. Az írás feltalálása előtt az ember akusztikus 

térben élt, amely korlátlan, iránytalan és határtalan volt, világát az érzelem és intuíció uralta. 

A szavak nem jelek voltak, hanem közvetlenül idézték fel a dolgokat a láthatatlan akusztikus 

térben. Később ezt a teret az írás tette láthatóvá. A beszéd és az írás két különböző 

környezetet hoz létre, eltérően szervezik meg érzékeléseinket.E két kommunikációs eszközből 

kiindulva McLuhan orális/akusztikus és íráson alapuló/vizuális kultúráról beszél. Az elsőnek 

elsődleges feladata a hagyományőrzés, a múltba való állandó visszatekintés (szájhagyomány), 

a második kedvező feltételeket nyújt a tudományok fejlődésének ( az írás raktározóképessége 

végtelen a beszédéhez képest), szervezettség jellemzi. 

 A modernkori embernek új fogékonyságra és érzékelésmódra van szüksége. Az ötlet 

és kidolgozás, a művészet és nem művészet, a személyes és személytelen, a magas- és 

tömegkultúra viszonyát eltérően kell kezelni a korábbitól. A művészet átalakul, a múzeum 

falain kívülre kerül. A hagyományos kultúra számos felfogásában a művészet az élet kritikája 

(erkölcsi, társadalmi, politikai kérdéseket vet fel), az új kultúrában a művészet az élet 

kiterjesztése (de nem feltétlenül tagadja meg az erkölcsi értékelést). A műalkotás elsősorban a 

tudatunkat, fogékonyságunkat módosítja, és nem csupán gondolatok vagy erkölcsi nézetek 

közlésének eszköze.
2
 Az improvizációnak egyre fontosabb szerep jut, a művészet egyre 

inkább közelít a tudományokhoz, megértése külön erőfeszítést igényel. A tudományról 

                                                 
1
 Marshall McLuhan megnevezése ; Halász László, Vége a Gutenberg-galaxisnak?, Gondolat Kiadó, Budapest, 

1985.  

2
  Susan Sontag, The basic unit of contemporary art is not the idea, but  the analysis of an extension of  

    sensations, in Gerald E. Stearn, McLuhan Hot and Cool, New York, 1967.  285-287.  



3 

 

ugyanakkor elmondható, hogy a racionális gondolkodást, bizonyos értelemben, túlhaladottnak 

tekinti:  

 

     “A modern fizikus, aki a “mező” észleléséhez van szokva, és mesterkélten elhatárolja 

magát a newtoni téren alapuló hagyományos szokásainktól, az írásbeliség előtti világban 

könnyen rálel a neki megfelelő bölcsességre.” 
3
 

 

        

      Hogyan határozható meg azonban a művészet helye a Gutenberg-galaxisban? Susan 

Sontag
4
 két kultúrát különít el: az irodalmi-művészit és a tudományos kultúrát.  

      Az irodalmi-művészi kultúra az ember emberi mivoltához szól, célja az internalizáció, 

a fogyasztás, a művelés. Ortega y Gassetre hivatkozva Sontag rámutat, hogy az ember akkor 

van a kultúra birtokában, amikor mindent elfelejt, amit olvasott. 

       A tudományos kultúrának ezzel szemben a felhalmozás, a komplex eszközök 

externalizációja, az elsajátításhoz szükséges problémák megoldása a célja, emlékezésre 

alapul.  

A XX.sz.-ra azonban a Gutenberg-galaxis elveszti régebbi befolyását. Ez egyaránt 

érvényes a művészetekre valamint a tudományokra. E.A. Poe kompozíció-elmélete felrúgja az 

ok-okozati összefüggés logikáját és fonákjára fordítja az okozattól haladva az ok felé, 

melynek eredménye az olvasó mozgósítása, és ezzel együtt a passzivitás kiküszöbölése. 

   A “tudatáram”
5
 felfedezése lehetővé teszi a nyitott mezejű észlelést, a dolgok egyidejű 

létezésének megtapasztalását, mindez a tudatra vonatkozó ismeretek gyarapodásának az 

eredménye. A tudat, annak ellenére, hogy a racionális lény ismertetőjegyének tartjuk, nem 

lineáris és nem verbális jellegű, a linearitás tehát nem annyira magától értetődő dolog, mint 

ahogy azt hosszú ideig gondolták. 

     A kubisták is ennek az új érzékelésmódnak a kifejezői. Picasso és Braque kubista 

festményei nem tartják be a perspektivikus konvenciókat, amelyek egy meghatározott 

szemléletmódot kényszerítenek a szemlélőre, kizökkentve őt passzivitásából. A művészet 

tehát kezd valami mássá válni, mint ami addig volt. Már nem az élet kritikája többé, hanem az 

élet kiterjesztése, nem egyszerűen gondolatok vagy erkölcsi nézetek közlésének eszköze. A 

                                                 
3
 Halász László, Vége a Gutenberg galaxisnak?,  Gondolat Kiadó, Budapest, 1985.,178. 

 
4
 Susan Sontag, The basic unit of contemporary art is not the idea, but  the analysis of an extension of  

    sensations, in Gerald E. Stearn, McLuhan Hot and Cool, New York, 1967.  285-287.  
5
 William James, The Stream of Consciousness, in Psychology, XI. fejezet, Cleveland and New York, World,  

                              1892. 



4 

 

műalkotás elsősorban tárgy, amely módosítja tudatunkat, fogékonyságunkat, véli Susan 

Sontag
6
.  

   A művészet fejlődése a XX.sz.-ban bizonyítja a műalkotás fogalmának módosulását. 

Ha eddig a műalkotást az egyszeri előfordulás, az “itt” és “most”, az átadhatóság, történeti 

tanúság, kultikus érték és autoritás határozták meg, napjainkban egyre inkább egy 

sokszorosításra szánt tárggyá válik, mivel nő az igény a “tárgy”(eredeti mű) birtokba vételére 

(reprodukció). Walter Benjamin
7
 úgy vélekedik a reprodukcióról, mint valamiről, ami leválik 

a hagyományról, és egyszeri jelenségből (eredeti mű) egyformaságot hoz létre. 

 Guillaume Apollinaire Az új szellem és a költők
8
 című tanulmányában kifejti, hogy a 

művész (számára elsősorban a költő) az igazságot keresi. Ebben a folyamatban a „józan 

észre”, a „kritikai szellemre”, az „egységes világnézetre”, a „kötelességtudatra”, a 

„kíváncsiságra” és a „meghökkentésre” hagyatkozik.  A „művészetek szintéziséről” beszél, 

amely „elképzelhetetlenül nagy szabadsággal” ruházza fel az alkotót, akiben új próféciák 

megfogalmazóját látja, és aki kísérletezés révén hozza létre művét. Az új utak keresésének 

természetes velejárója a sikertelen próbálkozás, amely elősegíti az új szellemiségű művek 

megszületését. Apollinaire hisz abban, hogy az új kor művészei végül létrehozzák a korszerű 

művészetet. 

 

„Azok az emberek, akiknek képzelete egykor életre hívta Ikarosz mondáját, amelyet 

napjainkban oly bámulatosan megvalósítottak, új meséket fognak kitalálni. Eleven és éber 

embereket vonnak majd magukkal az álmok éjszakai és zárt világába, mindazon 

univerzumokba, amelyek kifejezhetetlenül lüktetnek fejünk fölött, mindezekbe a közeli és távoli 

univerzumokba, amelyek a végtelennek ugyanazon pontja felé gravitálnak, mint az 

önmagunkban hordott világ. És több csoda keletkezik majd, mint amennyi a legöregebb 

eleven ember születése óta keletkezett, és mellettük haloványnak és gyermekesnek rémlenek 

majd a jelenkori találmányok, amelyekre oly büszkék vagyunk.”
9
 

    

                                                 
6
 Susan Sontag, The basic unit of contemporary art is not the idea, but  the analysis of an extension of  

    sensations, in Gerald E. Stearn, McLuhan Hot and Cool, New York, 1967.  285-287.  

 1967,  285-287. 
7
 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, in Schriften I., 1955 , 

303-312. o. , magyarul: A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság  korszakában, ford. Barlay László, in 

Kommentár és prófécia, Budapest, 1969., 301-334. 
8
 Apollinaire, Guillaume, Az új szellem és a költők, in Tanulmányok, ford. Réz Pál, Magyar Elektronikus 

Könyvtár, http://mek.oszk.hu/00300/00313 

 
9
 Guillaume Apollinaire, Az új szellem és a költők, in Tanulmányok, ford. Réz Pál, Magyar Elektronikus 

Könyvtár, http://mek.oszk.hu/00300/00313 



5 

 

A vágy színháza 

 

 

 

A kulturális szféra intézményesített formában fejti ki hatását a befogadóra, ezért a 

művészet elszigetelődik a mindennapi élettől, amelynek azelőtt szerves részét alkotta. Régen a 

művészet a közösség egészének szólt
10

, de a modern viszonyok nem teszik ezt lehetővé, így a 

közösségen belül csak elszigetelt csoportok részesülhetnek művészi élményben. 

Mivel a művészet mindig saját törvényeit érvényesíti, amelyek különböznek a valós 

élet törvényeitől, lehetővé teszi, hogy az egyén érvényre juttathassa szabadságvágyát. Azt a 

szabadságvágyat, amelyet a társadalmi normák lépten-nyomon korlátok közé szorítanak a 

társadalom zavartalan működése érdekében. A differenciálódás pillanatától, amelyen a 

művészet elszigetelődését értjük a közösségi élettől, a társadalom igyekszik ellenőrzése alatt 

tartani a művészi szférát, mint a szabadságvágy megnyilvánulási helyét, amely 

veszélyeztetheti a fennálló társadalmi rendet. 

Randy Martin
11

 szerint a társadalmi ellenőrzés kétféleképpen valósulhat meg: a 

beavatkozás/cenzúra (coersion) és a be nem avatkozás (consent) révén. Az első a totalitárius 

társadalmak jellemzője, a második a nyugati típusú társadalmaké. A beavatkozás ellenállást 

vált ki, amely feltételezi a tettet/testet (pl. szélsőséges esetben a kínzást), a be nem avatkozás 

esetén azonban az ellenőrzés sokkal nehezebben érhető tetten. Leginkább abban a 

tendenciában ismerhető fel, amely a társadalmi tudat manipulálását célozza meg (a média, 

reklámok, valóság-showk stb.). Ezekben az esetekben a szellem és a test szétválása 

nyilvánvaló, a test kirekesztődik a kultúra megjeleníthető világából, mivel egy olyan 

dimenziót képvisel, amelyet a kultúrtermék nem sajátíthat ki. A jelentést a szellem valósítja 

meg, míg a test jellemzője a vágy, ezért a tudat elemzésének módszerei teljesen 

hasznavehetetlenek a vágy esetében, mivel a jelentésre összpontosítanak. Ilyenformán a test 

politikai jelentősége rejtve marad előttük. A test meg nem jelenített volta a társadalmi 

ellenőrzés elmaradását vonja maga után. A tettvágy, amelyet a test közvetít, a személyes 

tapasztalat olyan szegmensét képviseli, amelyre a jelentés csak utalhat. 

                                                 
10

pl. a vegetáció újraéledését megünneplő rítus a hozzákapcsolódó mítosszal, amelyből a drámát és a színjátszást 

eredeztetik 
11

 Randy Martin, Performance as Political Act, Bergin and Garvey Publishers, New York, 1990., 1-12. 

 



6 

 

 A társadalmi törvényekkel ellentétben, a művészet törvényei a korlátok megdöntésére 

irányulnak, és nem azok tiszteletben tartására ösztönöznek. Ezért a művész, de a művészetet 

kedvelő ember is, mindig “különbözik” társaitól. 

Mivel a történelem meghatározó jelentőségű tettek sorozatából áll, a test 

megnyilvánulási helye is, és szerepe kulcsfontosságúvá válik.  A tudat manipulálására tett 

kísérletek elutasítása is az ő számlájára írható. A test mondanivalóját engedi érvényesülni a 

színjátszás is, amely ebben az esetben az átváltozás vágyában (valamivé, ami nem önmaga) 

jut kifejezésre, kitágítva ezáltal az individuum határait. 

A művészet ezzel szemben interakcióra készteti a befogadót még akkor is, ha  

tárgyiasult műformáról beszélünk (szobor, festmény, regény, installáció stb.). A műtárgy a 

befogadóban egy folyamatot indít el, kimozdítja őt szellemi és/vagy fizikai passzivitásából, 

tettre készteti. Ez pedig minőségbeli változást eredményez. A műtárgy megfejtésre, 

értelmezésre ösztönöz, minden egyes befogadó esetében más olvasatot generál. A művészet 

vonzereje éppen ebben, a különbözőséget megengedő, feltételező és hangsúlyozó voltában 

rejlik. Ugyanakkor a transzcendencia hiányától szenvedő modern ember, a művészet révén ezt 

a szomját is csillapítani tudja. 

A hagyományos világrendben, ahol a szent és a profán egyaránt része volt a 

hétköznapoknak, a művészet a közösségi életben betöltött szerepe révén, bizonyos 

konvenciók ismeretében mindenki számára dekódolható volt. Így a színház is a közösség javát 

volt hivatott előbbre vinni. Napjainkban azonban a színház (a hagyományos “doboz” színház) 

térben is elhatárolja magát az utcától, közterektől. Igaz ugyan, hogy léteznek kísérletek, 

amelyek ennek megszüntetésére irányulnak (pl. a gerilla színház). 

Ha a művészet tárgyiasult formái is képesek mozgósítani a vágyat, és tetté alakítani, 

akkor ez annál inkább igaz a színház esetében, ahol a test maga válik jellé, és az élmény 

többnyire erőteljesebb, hiszen a test sokkal nyilvánvalóbban vesz részt a teremtés 

folyamatában. Maga a teremtés pedig a néző/befogadó szeme előtt megy végbe, így ez nem a 

teremtés végtermékével (műtárggyal) szembesül, hanem a folyamattal. A test eszmélésének 

eredményeként a színház egyre fontosabb szerepet tölt be a tudat dominanciájának 

társadalmában, és úgy tűnik, hogy a színjátékmű
12

 fokozatosan függetleníti magát az írott 

drámán alapuló színjátéktól, önállóan kezd ismét szerephez jutni. Az írásbeliség teret enged a 

szóbeliségnek és a testnek, ezt célozzák meg a commedia dell'arte felelevenítésére irányuló 

kísérletek és a performance-ok. 

                                                 
12

 Bécsy Tamás terminológiája; Bécsy Tamás, A dráma esztétikája, Kossuth Könyvkiadó, Budapest, 1988. 



7 

 

Ez utóbbiak abban is különböznek a commedia dell'arte-tól, hogy az esetek túlnyomó 

többségében egyszereplős előadások. Továbbá a szerző-rendező-színész szerepkör egyetlen 

emberben tömörül, amely rendkívül gazdaságos megoldás, és ugyanakkor a kitűzött célt (a 

színjátékmű megteremtése) a legközvetlenebb módon valósíthatja meg, mindenféle áttételek, 

személytől függő akcidenciák nélkül. Ez lehetővé teszi a “sűrített” üzenetátvitelt, ugyanakkor 

olyan képességek meglétét feltételezi, amelyek egyenként jellemzőek a szerzőre, rendezőre, 

színészre. 

A  mellékjelentések
13

 a mű színészekben létrejövő olvasatai. A performance-művész 

szándéka pedig az, hogy a néző/befogadó a “szűz”, értelmezés által még nem módosított 

művel szembesüljön, és annak interpretációját ő maga vigye véghez először. Ilyenformán az 

élmény, amelyben részesül, intenzívebb. Másfelől a szerző-rendező-színész egyszemélyben 

való tömörítése totalitásra való törekvésnek is felfogható, amely művészi önmegvalósítás is 

egyben. Mindez csak a test közvetítésével lehetséges, és a vágy, amely a folyamat 

mozgatórugója, meglehetősen nárcisztikus jellegű. A performance-művész ugyanis nem egy 

(írott) dráma szereplőjeként jelenik meg az előadáson belül, hanem saját magaként. Énjének 

két összetevője van: a hétköznapi és a művészi én. A “valaki más”, amely a színész esetében 

egy szereplő, a performance-művész esetében a saját művészi ént jelenti.  Ez utóbbi egy élő, 

folyamatosan formálódó műalkotás, amely dantói értelemben reprezentál, kifejez és mindezt 

egy csupán rá jellemző stílusban teszi.  

Arthur C. Danto
14

 szerint, ahhoz hogy egy műalkotás létrejöhessen, egyszerre három 

feltételnek kell teljesülnie. Úgy érvel, hogy a műalkotások nem abban különböznek a 

valóságos dolgoktól, hogy hasonlítanak rájuk, hanem abban hogy reprezentációk, vagyis 

szólnak valamiről. Ez önmagában azonban nem elegendő, mivel nem minden reprezentáció 

műalkotás. Ezért bevezeti a kifejezés fogalmát: úgy reprezentál, hogy közben ezzel 

mond/kifejez is valamit. Továbbá amit mond/kifejez, egyedi módon teszi. Itt jelenik meg a 

stílus fogalma, a harmadik tényező, amely nem a reprezentált része, hanem a reprezentálás 

módjában érhető tetten.     

A performance így a művész önnön művészi énje megszületésének feltétele, a tett, 

amely a minőségbeli változást előidézi. A befogadó számára mindez azért izgalmas, mivel 

tanúja lehet az átváltozásnak, annak a folyamatnak, amelyből mindig kirekesztettnek érezte 

magát, és amelyet mindig a titok homálya lengett körül: a teremtésnek. A performance 

                                                 
13

 1908-ban Edward Gordon Craig a The Actor and the Übermarionette című írásában a színészeket bábukkal 

helyettesítő kísérlet megvalósításának szándékáról ír, amely lehetővé tenné a véletlenek sorozatából származó 

mellékjelentések létrejöttét . 
14

 Arthur C. Danto, A közhely színeváltozása, Enciklopédia Kiadó, Budapest, 1966. 



8 

 

magánügy, a művész elsősorban önmagáért teszi, amit tesz, de nem zárja ki azokat, akik 

részesülni kívánnak az ő átváltozásának élményében. Hogy mennyire magánügy, abból is 

kikövetkeztethető, hogy előfordul, hogy a művész közönség hiányában valósítja meg. 

Hagyományos színjátékmű esetében a színész a próbák alatt teremti meg a színpadi 

alakot, az első, közönségnek szóló előadáson a színpadi alak már kidolgozott formában 

jelenik meg, és az ezt követő előadásokon már csak csiszolódik. Így a néző nagyrészt “kész 

terméket” kap. A performance egyszeri és egyedi előfordulása miatt azonban az előbb említett 

tényezők nem érvényesek. A dolgok itt és most történnek, az élmény valódi mind a művész, 

mind a közönség számára. Ez természetesen nem azt jelenti, hogy a művész nem készül fel az 

előadásra, hanem azt, hogy ez a fajta felkészülés különbözik a hagyományostól. Tartalmi 

szempontból többnyire az elgondolás szintjén marad, míg gyakorlati része a “környezet” 

megfelelő átalakítására irányul. Emiatt a performance többnyire rövid ideig tart, hiszen próba 

hiányában nem lehet hosszú időtartamú előadást megvalósítani. Vannak azonban kivételek is, 

azokban az esetekben azonban az idő múlásának kulcsfontossága van. Jó példa erre Stuart 

Brisley 1973-as berlini performance-a , melynek címe 10 nap, egy angol hazugság, az éhség 

szabaddá tesz(10 Days, An English Lie, Hunger Makes Free), amely egy 10 napos 

időtartamot ölelt fel, december 21.-től december 31.-ig. 

Brisley volt az egyetlen szereplő, “az alak”. Két egymásba nyíló szobába egy 10m 

hosszúságú asztalt helyeztek el. Az asztal közepe a küszöbnél volt, és egy szalaggal jelölték. 

A nézők nem léphettek be az A szobából a B-be. Az A helyiségbe egy lámpát akasztottak a 

mennyezetre, a B-ben a lámpát az asztalra helyezték. 30 nagy tányért helyeztek el terítékként 

az asztalra az A szobában, előkészítendő a december 31.-i ünnepi vacsorát. A alak utolsó 

vacsoráját 7.30-kor költötte el december 21.-én, és a performance 10 napja alatt nem 

szándékozott többet enni. Este 8.00-kor, miután vacsoráját megette, ételt tettek az asztal 

közepére jelezve, hogy a performance elkezdődött. 8.30-kor az alak felállt az asztal közepére, 

és előzőleg elköltött vacsoráját kihányta a kikészített ételre. A performer minden nap bevett 2 

multivitamin és egy dextróz tablettát, ivott egy pohár gyümölcslevet és 1 l C vitaminos 

oldatot. Az ételt, amelyet normális körülmények között elfogyasztott volna, naponta 

felszolgálták,  és a B szoba asztalrészére tették. Az alak felseperte  a padlót, aztán leült egy 

székre az A szobabeli asztalvégre és ott ült este 8.00-ig. 

December 31.-én délután fehér virággal, pezsgővel és válogatott fehér étkekkel 

terítették meg az A szobabeli asztalrészt .A feketébe öltözött, festett arcú alak este 8.30-kor 

lépett be az A szobába, utat vágva magának az ünnepi vacsorára egybesereglett közönség 

között. Elsétált a B szobában levő asztal végéhez, rövid ideig mozdulatlanul állt ott, aztán 



9 

 

lassan levetkőzött. Meztelenül ráugrott az asztalra, és kúszni kezdett a rothadó 

ételmaradványok között. Amikor elérte a kikészített étkeket és utolsó vacsorájának 

hányadékát, felállt. Néhány percig mozdulatlanul állt a fehér virágok, pezsgő és  fehér étkek 

előtt, aztán leugrott az asztalról, átsétált a tömegen, és elhagyta az A szobát. 

 A téli napforduló és az újév közötti időszakra való időzítés, a fekete/sötétség – 

fehér/fény kitüntetett szerepe, a közép jelentősége, a két princípium váltakozása, az önmagába 

visszaforduló idő, mind a performance rituális jellegét hangsúlyozzák. A táplálék elutasítása 

az élet elutasítása és a halálvágy megjelenítése is egyben. Ugyanakkor aszkézisként is 

felfogható, melynek célja a test sanyargatása révén előidézhető lelki megtisztulás, 

megvilágosodás. A fekete ruhától való megszabadulás és az ezt követő meztelenség a változás 

kezdete, az élni akarás megnyilvánulása. Ahogy az alak meztelenül/fehéren átkúszik a 

rothadásnak indult étkek között az asztal közepére, ahol a performance 10 nappal azelőtt 

kezdetét vette, az élet/fény kezd felülkerekedni a halálon/sötétség. Az egybegyűltek ennek 

megünneplésére készülnek fehér étkek és virágok között. Az alak viszont nem vesz részt a 

lakomán és az ünneplésben, hanem elhagyja a szobát. Távozása a vereség megéléseként, de az 

önmagába visszaforduló időből kiszakadni kívánó alak gesztusaként is értelmezhető. Sőt mi 

több, a rítus és a performance közti különbség felmutatásaként is interpretálható: a 

performance felidézi ugyan a rítust, de nem ismétli meg, mert egyszeri megnyilvánulás.       

A performance sok esetben kísérletet tesz a test felszabadítására, vagy rámutat annak 

kiszolgáltatottságára. A vágy, hogy a test beszélni kezdjen, sokszor valós veszélyhelyzetek 

vagy fájdalom előidézésére késztetik a művészt. Ide sorolhatóak Chris Burden és Gina Pane 

performance-ai. Chris Burden egyik művében bepréselte magát egy iskolai öltözőszekrénybe, 

ahol öt napot töltött, Gina Pane pedig törött üveggel beszórt létrákon mászott fel. 

Randy Martin
15

 szerint a performance a szocializált test vágyteljesítésére irányul. 

Mivel a társadalmi problémák előbb-utóbb politikai kérdéssé válnak, a performance-ok sok 

esetben politikai töltettel is rendelkeznek. Chris Burden esetében is a fájdalom és veszély 

szorosan a testhez, annak épségéhez kötődik, amelyet arra szántak, hogy felébressze az 

erőszakra érzéketlenné vált társadalmat. Laurie Andersonnál is találunk ilyen jellegű 

utalásokat.  Ilyenformán a test az ellenállás helye lesz, és kiszakítja magát a dominancia 

logikája alól, illetve a szellem manipulációjának hálójából. A művész intenzív testi jelenléte 

ugyanakkor ráébreszti a nézőt arra, hogy ő maga is képes önazonosságát igazolni önmaga és 

                                                 
15

 Randy Martin, Performance as Political Act, Bergin and Garvey Publishers, New York, 1990. 

 



10 

 

mások előtt is, ha testében nem fojtja el a tettvágyat, hanem szabad utat enged neki. 

Bármilyen irányban is hat a vágy, amely létrehívja a tettet, minden esetben körvonalazódni 

hagyja az egyént a valós életben is. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

A testben rejlő megváltás lehetősége 

 

 

 

A testiség megszelídített, divatos formában, társadalmi konvenciókat nem sértve 

szerves része a hétköznapoknak. Ugyanakkor a megszelídített test képzete hamis és 

nyugtalanító, mivel a testet nem lehet megszelídíteni. A test örök lázadó (középkori 

értelemben maga az ördög), egyszerre vonzó és taszító, jó és rossz, biztonságot nyújtó és 

veszélyes, a lélek és szellem lakóhelye, forma és amorf, élet és halál. Magában rejti azonban 

az egyén magára találásának lehetőségét a testművészetben (body artban), amely a test 

természetéből adódóan a konvenciók ellenében hat:  

 

"A body art és a performance-ok - mint esztétikai jelenségek - kihágásnak minősülnek 

egy olyan kultúrában, amelyben az érvényben lévő konvencióknak köszönhetően a test valami 

önmagától eltávolodott dolog."
16

 

 

A tánc, mint hagyományos testművészet, nem a belső ritmusnak ad kifejezést, hanem külső 

ritmusnak és impulzusoknak, amelyek pontosan megszabják a mozgásokat (koreográfia). 

Ezzel szemben a testművészet szakít ezzel a hagyománnyal: a külső és konvencionális 

szabályozás eszméjével; elutasítja azokat az etikai és morális elképzeléseket, amelyek a 

testben a lélek börtönét posztulálják; közszemlére teszi a test belső ritmusait, vitális 

időszakait, a művész kapcsolatát saját biológiájával; elkülönül a táncművészettől.  

 A nyugati kultúrában a test és az önlemondás kérdése szorosan kapcsolódnak 

egymáshoz. Michel Foucault az Önmagaság technikái
17

 című írásában erre vonatkozóan két 

hagyományt különít el, a görög-rómait és a keresztényt, elemezve a közöttük levő 

különbségeket és átfedéseket. A szerző az önmagaság technikáin olyan műveleteket ért, 

amelyeket az egyén a testén vagy a lelkén végez, egyedül vagy mások segítségével, annak 

érdekében, hogy önmaga megváltoztatásával elérje a boldogság, bölcsesség, tisztaság stb. 

állapotát. 

 A görögök ezeket a gyakorlatokat a „törődj önmagaddal” alapelvnek megfelelően 

végezték. Az elvégzendő gyakorlatok két csoportba voltak sorolhatók: olyanok, amelyek 

                                                 
16

 Jorge Glusberg, Bevezetés a testnyelvekhez: a body art és a performance,  in A performance-művészet,  

   (szerk.) Szőke Annamária, Artpool- Balassi Kiadó- Tartóshullám, Budapest, 2001.,113.o 
17

 Michel Faucault, Az önmagaság  technikái, in Michel Faucault, Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen, 

2000., ford. Kicsák Lóránt 



12 

 

meditáció segítségével végezhetők, melynek során az alany elképzeli, hogy mit cselekedne, 

hogyan reagálna egy bizonyos helyzetben és olyanok, amelyek a gümnaszia
18

 körébe 

tartoznak. Ez utóbbiak valós helyzetekben történő gyakorlást jelentettek, nem a képzelet 

edzését. Lényegük „egyfajta permanens önvizsgálat, melyben az egyén önmaga cenzora.”
19

, 

céljuk pedig a valóság mélyebb megtapasztalása és az Én megerősítése. 

 Ezzel szemben a kereszténység mint üdvösség-vallás, mutat rá Foucault, „az egyént 

egyik realitásból a másik realitásba, a halálból az életbe, az időből az örökkévalóságba”
20

 

vezeti. A lélek tisztasága az igazság megtalálásának záloga, amely az önismeret segítségével 

és a szent szöveg ismeretével érhető el. A megvilágosodáshoz
21

 két út, két technika vezetett: 

az egyik „a bűnbánó és vezeklő szituációjának teátrális kifejeződése, a bűnös státuszának 

megnyilvánítója”, a másik ” a szubjektum saját akaratáról és önmagáról való lemondásának 

modelljét képezi, a mesternek való abszolút engedelmesség”
22

 révén. Ilyenformán az 

önfeltárulkozás mindkét esetben az önlemondás eredménye. 

A testi szenvedés a pokollal és a purgatóriummal kapcsolatos középkori víziókban 

nyilvánvalóan jelen volt, ahol a bűnhődés elsősorban a test büntetése. Az aszkézis szenvedést 

mér a testre, ugyanakkor célja nem a büntetés, hanem Krisztus szenvedéseivel való 

azonosulás, lelki megtisztulás. Számos szent esetében ez önkínzással járt, példaként ez a 13. 

sz.-i Sziléziai Szent Hedviget, Árpád-házi Szent Erzsébet nagynénjét említhetjük, aki 

önkorbácsolása miatt vált híressé. A test megvetendő, mert kísértésnek van kitéve, gyenge és 

ezért veszélyezteti a lelket.  

A szenvedés motívuma gyakran előfordul a testművészetben is, nem ritka az önkínzás 

vagy a vallásos szimbólumok felvonultatása sem, de a művész célja teljesen más, mint a 

középkori szentek esetében. A test esendősége ellenére felértékelődik, és ereje éppen 

esendőségében rejlik, a szenvedés és meztelenség őszinteség, bátorság és akarat 

egybefonódását jelenti, jelzés értékű. Nem önfeladás és Krisztussal való egyesülés a célja, 

hanem éppen ellenkezőleg az önmagára találás saját testének szenvedése révén, amely 

kizárólag az övé és senki másé. A test itt érték és nem a megvetés tárgya, elvezet a 

legbensőbb lényegig, rehabilitálódik.   

                                                 
18

 „edzés”, „gyakorlás” 
19

 Michel Faucault, Az önmagaság  technikái, in Michel Faucault, Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen, 

2000., ford. Kicsák Lóránt, 362. 
20

 idem, 363. 
21

 amely nem más , mint önfeltárulkozás 
22

 idem, 369. 



13 

 

A szenvedés-centrikus performance-ok áldozathozatalról szólnak, amelyekben a 

sokkoló, stresszt előidéző tényezők a nézők passzívitását hivatottak felszámolni. Amennyiben 

ez sikerül a szemlélő az áldozathozatal szertartásának aktív résztvevője lesz.     

Arthur C. Danto a diszturbatív művészet megnyilvánulásaként tartja számon ezeket a 

performance-okat, és a zavarkeltést a következőképpen definiálja: 

 

„Diszturbációnak azt nevezem, amikor a művészetet az élettől elszigetelő fal eltűnik, 

erre pedig a felkavaró dolgok ábrázolásai nem képesek, mivel pusztán ábrázolások, s ennek 

tudatában szemléljük őket. A valóságnak tehát valamilyen módon a diszturbatív művészet 

részévé kell válnia, méghozzá többnyire egy önmagában is felkavaró valóságnak: 

obszcenitásnak, meztelenségnek, vérnek, ürüléknek, csonkításnak, valódi veszélynek vagy 

fájdalomnak, a halál tényleges lehetőségének. Méghozzá a művészet lényegi részeként (…).”
23

  

 

A zavarkeltés egyik megnyilvánulásaként tekinthető Marina Abramovic „darabja”, aki 

1975-ös akciójában (Tamás ajkai) egy kiló méz és egy liter vörösbor elfogyasztása után, egy 

borotvával csillag alakú sebet ejtett hasán, majd véresre korbácsolta testét. Aztán elnyúlt egy 

kereszt alakú jégtömbön miközben felülről infravörös lámpa égette testét, amitől sebe erősen 

vérezni kezdett. A közönség 13 percig bírta nézni tétlenül, aztán elrángatták a pódiumról.  

Marina Abramovic akciója maradéktalanul felvonultatja a fájdalom-központú 

performanszok jellegzetes jegyeit. Kíváncsisága a tudat és a test viszonyának módosulására 

irányul, amelyet a testi fájdalom és szenvedés idéz elő. A művész valójában saját 

tűrőképességének határait firtatja, ugyanakkor a szenvedés és a tettében megnyilvánuló 

bátorság révén átlép egy másik, magasabbrendű dimenzióba. Egy olyan dimenzóba, amelynek 

létezésében a bibliai Tamás mindaddig kételkedik, amíg saját szemével meg nem tapasztalja, 

amíg meg nem láttatják vele. A kockázat az akció része, hiszen nem tudhatja biztosan, mi lesz 

a közönség reakciója. A performance-ban megjelenő szimbolikus tartalmakat közvetítő 

elemek jelenléte, a méz, a bor, az ötágú csillag, a feszület, nyitva hagyják a jelentésképzés 

folyamatát. 

     Egy másik művében a Belégzés-Kilégzés-ben bedugott orrlyukakkal Abramovic 

addig csókolózott partnerével, míg mindketten el nem ájultak a ki- és belélegzett elhasznált 

levegőtől. Az akció „egyszerűsége” ellenére mégsem közvetít egyértelmű jelentést, hanem 

sokkal inkább jelentéseket. Értelmezhető „gyerekes” kísérletként, vagy egy párkapcsolatra 

                                                 
23

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz, Budapest, 1997.,134. 



14 

 

vonatkoztatva, de ugyanez a cselekvéssor eszméletvesztés helyett, a „másik” életének 

megmentését is eredményezheti.  

Az önveszélyes performance-ok egyik amerikai képviselője, Chris Burden A 

mennyország kapujában (Doorway to Heaven) című darabjában stúdiójának küszöbére állt, 

amely a Venice Boardwalk-ra nézett. Néhány néző jelenlétében a művész 2 elektromos 

vezetéket helyezett mellkasára. A vezetékek érintkeztek és szikráztak, megégetve a művészt, 

de megvédve őt az áramütéstől.  

A művész a performance-művészetre jellemző határhelyzetet szó szerint előidézi. A 

valódi életveszélyben levő performer egy pillanatra az élet és halál küszöbén időzhet, ahol ő 

maga lesz a műalkotás. A performance-ról készült fotó abban a pillanatban kapja lencsevégre 

a művészt, amikor testét megvilágítják a szikrák, és ettől a villanás idejére szoborszerűvé 

válik. Az önveszélyes performance-okban a fájdalomkeltésre irányuló cselekvés valóban 

megtörténik, és az okozott fájdalom is valódi. Ezzel a művészi gesztus része lesz a 

valóságnak, és felszámolja a műalkotás közvetettségét.  

A szokványostól eltérő, teljesen más kapcsolat alakul ki a művészettel, mivel itt a 

művésznek egzisztenciális döntést kell hoznia. 

 

 „A művészettel többnyire nem ilyen a kapcsolatunk: nagyon másféle művészeti térbe 

kerülünk tehát, olyan térbe, amelyet a művészetfilozófia egyáltalán nem tart számon a 

művészet lehetőségei között.”
24

 

    

   Fellazítja azokat a határokat, amelyeket a nem diszturbatív művészet tiszteletben tart. 

Ilyenformán a közönség és a művész valamint a mű közötti kapcsolatra bizonytalanság 

nehezedik, „mivel ez a művészet felmondja a közönség jogait rögzítő szerződést. S pontosan 

ezért a művész sem tudja, hogy mi fog történni vele (…).”
25

 

A fájdalomközpontú performance-okban visszaköszön a rítus ősi, nyers ereje és 

átlényegül modern művészetté, úgy hogy a nietzschei reprezentáció mindkét érteleme 

felismerhetővé válik. Arthur C. Danto
26

 elemzése alapján ez úgy foglalható össze, hogy a 

reprezentáció első érteleme a szó szoros értelemben vett jelenlét, a megjelenés, míg a második 

valaminek/valakinek a megjelenítése, ahol a valamit/valakit valami más helyettesíti. Szó 

szoros értelemben való jelenlét, mert a művész valós személy, ahogy az elszenvedett fájdalom 

                                                 
24

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz, Budapest, 1997.,137. 
25

 idem, 138. 
26

 Arthur C. Danto, Műalkotások és puszta valóságos dolgok, in A közhely színeváltozása, Enciklopédia Kiadó, 

Budapest, 1996. 



15 

 

is az, de a valós személy a tett és a merészség révén átlényegül, és mintegy közelít a hős 

paradigmájához. A performance azonban nem közösségi jellegű abban az értelemben, ahogy a 

rítus annak nevezhető, mivel a művészi gesztus pusztán a művészre irányul, a néző pedig nem 

feltétlenül osztja a performer világlátását. A tragikum éppen a gesztus magányosságában 

keresendő, mert az igazi hős saját közössége megmentésére siet, amiről ebben az esetben nem 

lehet szó. A tett csupán emlékeztet a hősiességre, felidézi, de nem formálja meg a hőst. A néző 

ugyanúgy megtapasztalja ezt a magányosságot, hiszen az élmény sem közösségi, hanem 

egyéni. 

A fájdalomközpontú performance-ok így szegülnek szembe a hagyománnyal, és 

paradox módon éppen ez által a hagyomány által fejthetik ki hatásukat. Struktúrájuk nemcsak 

különbözik, hanem sok ponton egyezik is a Richard Schechner által felvázolt társadalmi 

modellel, melynek alapját a „valós aktusok” alkotják.   

 

          

 

 

  



16 

 

„ A művészet története a 

művészet elnyomásának története 

(… )”
27

 

 

 

 

A modern művészet és a művészetfilozófia viszonyáról Arthur C. Danto írásainak 

tükrében 

 

 

 

Arthur C. Danto
28

 számára a filozófia története a művészet semlegesítésére tett 

kísérletek összessége. Mindezt kétféleképpen valósítja meg: „a művészet látszattá 

silányítása”révén, illetve annak némi érvényességet tulajdonítva. Ez utóbbi esetben a 

művészet „ugyanazt csinálja, mint a filozófia, csak éppen ügyetlenebbül”
29

. Felhívja a 

figyelmet arra, hogy „a művészet semmin sem változtat”kijelentés igaz volta kapcsán, a 

filozófusokra nem jellemző, szokatlanul nagy egyetértés mutatkozik. 

 Említést tesz a „platóni támadásról”, melynek célja a valóság ellenállását célozta a 

művészettel szemben a logika segítségével. Kirekeszti a művészetet az „emberi rendből”, 

ahogy a valóság sem része a „látszatok rendjének”: „a művészet afféle ontológiai nyaralás, 

távol az embervoltunkat meghatározó gondoktól”
30

. Platón és Kant is a művészet 

érdekmentességét hangsúlyozzák. 

Szókratész a művészetet igyekezett minél nagyobb mértékben racionalizálni. Így az 

értelem egyre inkább felülkerekedett az érzelmeken.  

 „ (…)  a filozófus oly mértékben azonosította a szépséget az értelemmel, hogy semmi 

sem lehet már szép, ami nem racionális. Nietzsche szerint ez a tragédia halála, amely az 

irracionálisban félelmetes szépséget talál.”
31

 

 Schopenhauer nézete szerint a művészet lényege, hogy kiemel a kauzális rendből, 

amely a világra jellemző, és ilyenformán semmin sem változtat. A művészet „metafizikai 

ablak”, amelyen keresztül megtapasztalható a valóság, és nem tesz hozzá semmit ehhez a 

tudáshoz, csupán arra való, hogy átnézzünk rajta. „Az esztétikai reakciót tehát nem a műnek 

kell kiváltania, hiszen az mintegy el akar tűnni, hanem annak, amit a műalkotás 

                                                 
27

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?,  ford. Babarczy Eszter,Atlantisz, Budapest, 

1997., 18.  
28

  idem 
29

 idem,  21. 
30

 idem, 25. 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     
31

ibidem 



17 

 

megmutat(…).”
32

 Feláldozza magát azért, hogy egy „Másik” érvényre jusson, valójában 

médiumként funkcionál. Danto ezt a színész munkájához hasonlítja, amely akkor éri el 

csúcspontját, ha a „színészkedés” nem észlelhető.    

 Az esztétika, mely szerint a művészek feladata a „szépség előállítása” valójában 

politikai válasz „arra, amit a művészetben és a nőben egyaránt fenyegető veszélynek véltek 

(lásd Germaine Greer).”
33

 „ Ki tudja, nem abból ered-e a műalkotások és a nők közötti 

párhuzam, hogy mindkettőt az érzésre vezették vissza, szemben az ésszel?”
34

 

 Barnett Newman (1948) ezért tartja fontosnak kijelenteni, mutat rá Danto, hogy a 

modern művészet a szépség ellen irányul, ez utóbbinak pedig nincs köze a művészet 

lényegéhez. Duchamp emblematikus piszoárja mindezt jól példázza, ugyanakkor ez a mű 

valódi filozófiai kérdést feszeget: mi tesz egy tárgyat műalkotássá, ha egy pontosan 

ugyanolyan tárgy nem az? Ezt a kérdést azonban nem tehették fel bármikor, hiszen ahhoz 

hogy ez megtörténhessen, történetileg lehetségessé kellett válnia. A művészetelméletnek 

kihívással kellett szembenéznie, mert a hagyományos, ábrázolásközpontú elméletek már nem 

minden esetben tudták megragadni a modern művészet lényegét, hiszen „léteztek tisztán 

kifejező művek, amelyekben semmi szerepet nem játszott az ábrázolás”
35

.  

 Visszatérve Duchamp Fountain-jára az a vélekedés, hogy egy műalkotást elsősorban 

érzékelés útján lehet azonosítani, hamisnak bizonyul éppen a miatt a tény miatt, hogy külsőleg 

nem különböztethető meg hétköznapi párjától. Duchamp műve ez utóbbitól abban tér el, hogy 

műalkotásként elveszti elsődleges funkcióját, hasznosságát. Eltérés mutatkozik a tárgy 

elkészülte és a műalkotás létrejötte között is, mert a readymade nyilvánvalóan megelőzi a 

műalkotást.  

 „ Egy művészetfogalom szédítő küzdelmét látjuk itt valamivel, ami meghaladja az 

erejét; mint egy szerencsétlen óriáskígyó, amely túl nagy falatot kapott be, s nem tudja se 

lenyelni, sem kiköpni. A művészet végső ellenállását mutatja ez filozófiájával szemben. 

Mindenesetre „Mutt úr” /Duchamp szignója/ ehhez a tárgyhoz alkotott egy új eszmét, állítása 

szerint, a mű tehát a tárggyal együtt érvényes, s másfelől a tárgy csak része a műnek.”
36

   

 Az áttetszőség tanához képest, a modern művészet előtérbe szeretné állítani magát 

betöltve azt az ürességet, amelyről a fentiekben szó esett. Fellázad a „médium-lét” ellen, mert 

meg szeretné mutatni önmagát. Ilyen lehetőséggel bír az, ha valódi tárgyak válnak a művészet 

                                                 
32

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?,  ford. Babarczy Eszter, Atlantisz Kiadó, 

Budapest, 1997, 37. 
33

  idem, 26. 
34

 idem, 36. 
35

 Idem, 117. 
36

idem, 48. 



18 

 

médiumává, amelyeket megszállnak „a hazajáró lelkek”. A mű itt valósággal telítődik. A 

Duchamp-hoz hasonló művészek „fordított varázstehetséggel megáldott”
37

 alkotók.  

 A film és a fényképészet megjelenése után a képzőművész azzal a dilemmával 

szembesült, hogy az új médiumok megvalósították mindazt, ami sokáig a képzőművészet 

célja volt, a tovább már nem tökéletesíthető mimézist. Ezért „a perceptuális ekvivalencia 

teljesen eltűnik a művészetből, s egy teljesen leíró művészetet kapunk, amelyben a 

perceptuális stimulusokat szavak helyettesítik.”
38

 A huszadik század a művészet fogalma 

átalakulásának időszaka, amelyben a modern művészet „destabilizáló erőként” jelenik meg, 

létrejöttét pedig azoknak a senki által tiszteletben nem tartott határoknak köszönheti, amelyek 

régen a művészet sajátjai voltak. Az új művészeti formák 

 „látszólag arra törekszenek, hogy a határokat kitágítsák, s mintegy gyarmatosítsák az 

életet, (…) amelyek sajátosan tünékenyek és meghatározhatatlanok, s amelyeket a zavarkeltés, 

a felkavarás, avagy a diszturbáció művészeteként”
39

 jellemezhetünk, és egy állandó 

„konceptuális háború” következményeiként foghatók fel. A diszturbatív művészet „regresszív 

gesztus”, amely a mágiához való visszatérést célozza meg, olyan „mélyről fakadó erőkkel” 

próbálva meg kapcsolatot teremteni, amelyeket az idők során háttérbe szorított. Ilyenformán 

szakítani látszik azzal a művészetfelfogással, mely „a trükkök repertoárját” vonultatja fel és 

legfeljebb a „felületes vagy illuzórikus mágiával”
40

 mutat rokonságot. E mágikus erőben, 

illetve abban a hitben, hogy a művészek rendelkeznek ilyennel, gyökerezik a filozófusok 

művészettől való félelme és azon igyekezete, hogy eljelentéktelenítsék a művészetet, mutat rá 

A.C. Danto. 

 A modern művész tudományos módszereséggel kutatja a művészet lényegét, így a 

modern művészet „kezdettől fogva a lényeg-meghatározások egész sorát jelentette”.
41

 A 

művészetet a huszadik század első feléig a monizmus jegyében telt, melyre a kirekesztés és az 

esszencializmus volt jellemző. Minden modern művészeti mozgalom csakis az általa kijelölt 

utat tartotta elfogadhatónak. Danto ezzel kapcsolatban Malevics kijelentését említi, aki 1913-

ban kizárólag a kubo-futurizmusban látta megvalósulni az új festészeti ideált. A művész 

számára így csupán egyetlen helyes út létezett. Ezek a művészeti mozgalmak azonban nagyon 

rövid életűek voltak, volt közöttük olyan is, mint például az absztrakt expresszionizmus, 

                                                 
37

Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?,  ford. Babarczy Eszter, Atlantisz Kiadó, 

Budapest, 1997, 39. 
38

  Idem 114. 
39

idem, 132.  
40

 Idem, 140. 
41

 Arthur C. Danto, Történetek a művészet végéről, ford. Perneczky Géza, in  Európai füzetek (szerk. Perneczky 

Géza), Első szám, 1999., http://mek.niif.hu/01600/01654/01654.htm  (az elektronikus változatban oldalszámok 

nem szerepelnek) 

http://mek.niif.hu/01600/01654/01654.htm


19 

 

amely még a második generációt sem érte meg. A pop művészet forradalmával ez a 

kizárólagosság megszűnt, nem létezett többé „egyetlen történelmileg igaz és helyes út”
42

, a 

művésznek ettől kezdve szabadságában állt bármit csinálni.  

 Két egyforma tárgy esetén kinek áll módjában megállapítani, hogy melyik minősül 

műtárgynak és melyik nem. George Dickie azt a szélsőséges nézetet képviseli, hogy a 

művészeti világ nyilváníthat valamit művészetté. Danto azonban felhívja a figyelmet arra, 

hogy ahhoz, hogy valamit művészetnek tartsunk, indokokra van szükség, „státusz-tulajdonító” 

indokokra, és felteszi a kérdést, hogy kik is valójában azok, akik a művészet világához 

tartoznak. 

 „(…)először is a művészeti világnak akkor tagja valaki, ha részt vesz abban, amit az 

indokok diskurzusának nevezhetnénk, és másodszor, a művészet történeti jellegű, mivel az 

indokok történetileg kapcsolódnak egymáshoz. A Brillo Box
43

 azért szólt akkorát a 

művészetben, mivel akkoriban sok olyan vonást nem tekintettek már a művészet lényeges 

részének, amelyeket régebben alapvetőnek tartottak, eladdig, hogy a művészet meghatározása 

már annyira elbizonytalanodott, hogy lényegében bármi lehetett művészet. Az volt a művészeti 

világ tagja, aki ismerte ennek az elbizonytalanodásnak a történetét.”
44

  

         Olyan művek esetén, amelyek elsők és ismeretlenek a maguk nemében, a művészeti 

világ elméletet állít fel magyarázatukra, hogy ennek alapján értékelhesse őket. A kritika, írja 

Danto, hasonlóan a tudományhoz, hipotéziseket hoz létre, hogy aztán módosítsa őket. 

  „a nyugati művészet játékszabályai szorosan összekapcsolódtak a kritika egyik 

formájával (…). Művésznek lenni ebben a művészeti világban annyit tesz, hogy állást 

foglalunk a múlttal szemben, s ezzel elkerülhetetlenül azon kortársainkkal szemben is, akiknek 

álláspontja eltér a miénktől. A mű tehát rejtett kritika arról, ami korábban volt, és ami lesz. 

Ez pedig azt jelenti, hogy a mű megértéséhez rekonstruálnunk kell a művet motiváló történeti 

és kritikai látásmódot.”
45

 

 Danto szerint a műalkotások megértése elsősorban intellektuális tevékenységet 

feltételez, és nem érzéki stimuláció révén valósul meg. Az értelmezés az, amely átemeli az 

anyagi tárgyat a műalkotások közé, transzfiguratív (átváltoztató) szerepe van. 

 A hatvanas években a pop-art és a minimalizmus művelői bebizonyították, hogy nem 

létezik már semmilyen megkötöttség, amely a műalkotás kinézetét meghatározná. „ (…) A 

                                                 
42

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz Kiadó, Budapest, 1997, 219. 
43

 Andy Warhol műve 
44

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz Kiadó, Budapest, 1997,155. 
45

 idem, 164. 



20 

 

művészet és nem-művészet között nem vizuális, hanem konceptuális jellegű a különbség.”
46

 

Elérkezve ehhez a megállapításhoz a pop-art és a minimalizmus átengedte a kutatást a 

filozófiának, felszabadítva ez által a művészeket, és lehetővé téve a pluralizmus 

kibontakozását a hetvenes években, amely azóta is jellemzi a művészetet. „(…) A művészet 

elérte az öntudat küszöbét, s ezzel saját filozófiáját.”
47

Felszabadult a történelem befolyása 

alól, mivel nem volt már egy történelmileg helyes irány, amelyet követni kellett, és 

elkezdődött „a művészet történelem utáni korszaka”. Ebben az volt a rendhagyó, hogy míg 

korábban egy művészeti korszakot egy bizonyos művészeti stílus jellemzett, addig most 

egyetlen korszakot számos művészeti stílus jellemez. Ezt nevezi Danto a mély pluralizmus 

korának. 

 A művészet egyike a szellem
48

 (világszellem) szakaszainak, amelyben megvalósul „a 

szellem visszatérése a szellemen át”
49

, bejárva az önismerettől az önmegvalósításig tartó utat.  

 „(…) a művészet filozófiai történetének lényege az, hogy a művészetet végül felszívja 

magába saját filozófiája, s ezzel bebizonyítja, hogy az önismeret valódi lehetőség, s létezhet 

olyasmi, aminek léte önismeretből áll.”
50

 

Történeti jelentősége (a művészeté) abban nyilvánul meg, hogy nélküle nem létezhetne 

művészetfilozófia. A modern művészet jellegzetességeit firtatva, Danto megállapítja, hogy  

 „a művészet egyre inkább függvénye saját elméletének, vagyis az elmélet nem 

külsődleges többé ahhoz a világhoz képest, amelynek magyarázatára törekszik, hanem saját 

tárgyának megértése során önmagát is meg kell értenie. (…) a művészet végül feloldódik az 

önmagára vonatkozó tiszta gondolatban, s csak saját elméleti tudatosságának tárgyaként 

őrződik meg valami belőle.”
51

 

 Ami pedig a diszturbatív művészetet illeti, Danto értékeli azoknak a művészeknek a 

bátorságát, akik a ráció teljhatalma előtti állapotot kísérlik meg újrateremteni, ugyanakkor ez 

a „re-kreáció” nem más, mint „rekreáció”
52

. Véleménye szerint azonban, ha Wagnernek nem 

sikerült ezt megvalósítani, akkor olyan művészeknek sem sikerülhet, mint amilyen Laurie 

Anderson. Ugyanakkor bevallja, hogy számára nem jelent élményt a diszturbatív művészet, 

mivel szánalmasnak és hiábavalónak érzi, és mindig kívül marad rajta. 

                                                 
46

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz Kiadó, Budapest, 1997, 221. 
47

 Idem, 226. 
48

 Danto itt Hegelre hivatkozik 
49

 Idem, 124. 
50

 ibiIdem 
51

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz Kiadó, Budapest, 1997,125. 
52

 Idem, 146. 



21 

 

 Arhtur C. Danto művészettel és művészetfilozófiával kapcsolatos eszmefuttatásainak 

rövid áttekintése azért bírhat jelentőséggel, mert a művész filozófiatanáraként
53

 minden 

bizonnyal nagy hatással volt Laurie Anderson gondolkodására és művészetére.    

 

  

  

    

          

  

     

  

   

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
53

 a Columbia University-n 



22 

 

A PERFORMANCE ELMÉLETI MEGKÖZELÍTÉSE 

 

 A performance meghatározása 

 

 

 

Még mielőtt elkezdenénk a különböző performance-modellek elemzését, különbséget 

kell tennünk a hagyományos színház újrateatralizálására irányuló törekvések (Pirandello, 

Brecht, Beckett, Heiner Müller stb.) és a performance-jelenség között még akkor is, ha 

nyilvánvaló átfedések és kölcsönhatások szép számmal akadnak. 

A különbségek a következőképpen vázolhatóak fel: az újrateatralizálási kísérletek a 

színházon belül mentek/mennek végbe (a dráma megkérdőjelezése), továbbra is beszélhetünk 

azonban szerzőről, rendezőről (aki néha azonos a szerzővel) és színészekről, vagyis az 

előadás szereplői szakmabelieknek számítanak; a performance-ok előadói viszont 

„amatőrök”, mert a legtöbb performance-művész a képzőművészet (pl. Laurie Anderson, 

Pauer Gyula) és az irodalom (pl. Vito Acconci, Hajas Tibor) felől közelít a színházi 

jelenséghez. Ezért elmondható, hogy számukra az előadás saját művészeti ágazatuk 

határainak feszegetését jelenti, és annak teatralizálására tett kísérletként fogható fel. Az is 

nyilvánvaló különbség, hogy az első esetben a darabnak írásos nyoma van (ezért bármikor és 

bárki által újra megrendezhető), a másodikban azonban ilyesmiről nem beszélhetünk, így ha 

mégis ismételten előadásra kerül a szöveg, az előadás csakis a művész segítségével valósulhat 

meg. Előfordulhat, hogy a művész mégis a közönség rendelkezésére bocsátja a szöveget (lásd 

Laurie Anderson 1995. jún 27-i budapesti előadása), de ebben az esetben sem az a cél, hogy a 

művet újra színre vigyék, hanem a hátrahagyott szöveg az élő előadás dokumentálására 

szolgál, arra, hogy a néző a későbbiekben feleleveníthesse a látottakat a saját maga számára. 

A performance-művészek többsége egyszer adja elő művét (Laurie Anderson esetében ez 

többnyire nem helytálló), de megtörténhet, hogy a performance-ról készült fényképek vagy a 

performance-ban szerepet játszó tárgyak hátramaradnak dokumentálás céljából.  

Laurie Anderson saját performance-ai kapcsán erről a következőket mondja:  

 

„Régebben nagyon büszke voltam arra, hogy nem dokumentáltam a munkámat. Úgy 

éreztem, hogy mivel nagyrészt az időről és az emlékezésről szólt, ilyen módon kell feljegyezni 



23 

 

- az emberek emlékezetében- az összes elkerülhetetlen torzulással, asszociációval és 

értelmezéssel. Fokozatosan azonban megváltozott a véleményem arról, hogy megörökítsem-e 

az eseményeket, mert az emberek ilyen dolgokat mondtak: „Nagyon tetszett az a narancssárga 

kutya az előadásában!” És soha nem szerepelt narancssárga kutya az előadásomban. Ezek 

után elkezdtem nyilvántartani a dolgokat. Egyszerűen nem akartam, hogy elenyésszenek.” 
54

 

(fordította Pogány Csilla)    

 

A fentiekben említett különbségekre (színházi előadás és performance közötti 

különbség) világít rá Kappanyos András és Beke László. 

Kappanyos András
55

rámutat arra, hogy a képzőművészet sokkal később fedezte fel az 

efemerséget, mint a színház, amelynek ez alapvető jellemzője. Ezért a performance sokkoló 

hatása jobban érvényesül, ha a képzőművészet felől közelítjük meg, mivel a színházi 

nézőknek már megvannak a bevált védekezési mechanizmusai, amelyeket a performance 

megkerülni szándékszik. 

  Beke László
56

a performance-ban az önarckép műfajának meghosszabbítását látja, 

amelyre a „Selbstdarstellung” (önbemutatás) jellemző. Pontosan emiatt a performance-

művész szándéka az, hogy egy csakis önmagára jellemző nyomot hagyjon a világban, 

amelyben minden, ami individuális, eltűnőben van (a tömeg és az arctalanság, a tucatáru stb. 

válik uralkodóvá). Ugyanakkor ezt többnyire úgy teszi, hogy azt sugallja, erre a hétköznapi 

ember is képes. Bóna László ezt úgy fogalmazza meg, hogy minden emberben csak az számít 

élőnek, ami különbözik egy másik embertől.
57

 

A képmás kérdése Arthur C. Dantonál is felmerül a „mágikus művészet” kapcsán, 

melyhez a performance is sorolható, mint olyan műfaj, amely azt a ritka felfogást tükrözi, 

                                                 
54

 Laurie Anderson, Foreword. This Is The Time And This Is The Record Of The Time, in RoseLee Goldberg, 

Performance. Live Art Since 1960, Performance Art from Futurism to the Present, Thames and Hudson, repr. 

1996, 6.  

I myself used to be very proud that I didn’t document my work. I felt that, since much of it was about time and 

memory, that was the way it should be recorded – in the memories of the viewers – with all the inevitable 

distortions, associations and elaborations. Gradually I changed my mind about making records of events because 

people would say things like, „I really loved that orange dog you had in that show!” And I never had an orange 

dog ever. I started to keep track of things after that. I just didn’t want it to disappear.
54

 
55

Kappanyos András, „Kettő vagyok: alany és tárgy” Hajas Tiborról, in in NÉ/MA? Tanulmányok a magyar 

neoavantgárd köréből, szerk. Deréki Pál és Müllner András, Ráció Kiadó, 2004. 
56

Beke László, Az emberi test és a médiumok – képzőművészet és színház között, in Médium/Elmélet, Balassi 

Kiadó-BAE Tartóshullám- Intermédia, Budapest, 1997  
57

Bóna László, Színházzal terhes világ, Másvilág, Bölcsészindex, Budapest, 1985., 9.-15. 



24 

 

„amely szerint az ábrázolás tárgya ténylegesen jelen van a képben”
58

. Danto példaként a 

bizánci képtisztelőket is említi, akik a szentképekben a szentek misztikus jelenlétét élték meg.  

Ami pedig a diszturbatív művészet és a színház viszonyát illeti, úgy véli, hogy a 

diszturbatív
59

 művész egy színház előtti, primitívebb viszonyra törekszik a közönséggel, 

amelyet mélyebbé, mágikusabbá kíván tenni annál, mint amit egy színházi előadás megenged. 

 

„ … önmagát is átalakítja, levetkőzi a színházi távolság dekontextualizáló atmoszféráját, és 

kapcsolatba lép a valósággal. A diszturbatív művész bizonyos értelemben feláldozza magát 

azért, hogy általa átalakulhasson a közönség, még ha talán csak egy pillanatra is, amikor a 

színészt valami idegen erő veszi birtokba. Röviden, arra vállalkozik, hogy visszaadjon valamit 

a művészetnek abből a mágikus erőből, amely lefoszlott róla, amikor művészetté lett.”
60

     

Ami a performance megkülönböztetését illeti más, hozzá közel álló művészeti 

formáktól, Kappanyos András a következőképpen tesz kísérletet ennek körülírására: 

 

„Performansz, happening, akció egymást átfedő fogalmak, ugyanannak a 

jelenségkörnek különböző aspektusai. A performansz színházi jelleget implikál: mindenesetre 

a nézők elkülönülnek az előadó(k)tól, sőt jellemzően a színpad is a nézőtértől; van előre 

rögzített időpont és helyszín; a meglepetés-faktor csak arra terjed ki, mi fog történni. A 

happeningben a művész elindít egy folyamatot vagy létrehoz egy kísérleti helyzetet és várja a 

nézők reakcióit. E reakciók a nézőt társalkotóvá minősítik át, az lesz a mű, ami – általa – 

megtörténik. Az akció fogalma még a közönség jelenlétét sem feltételezi (pl. Schwarzkogler 

művei, Hajas body art-fotói ilyenek) vagy, ha nyilvános, akkor nem kötődik semmiféle előzetes 

egyezményhez (helyszín, idő, résztvevők). A nyilvános akció könnyedén átcsaphat 

happeningbe és a színházias körülmények között előadott akció nyilvánvalóan performansz. 

Performansz is átcsaphat happeningbe (ha a közönség „elszabadul”), de ez inkább az 

előadók szándéka ellenére történik.”
61

  

 

  A performance megnevezést először a 70-es években használták efemer, időhöz kötött, 

folyamat-orientált műveket létrehozó konceptuális és feminista művészek esetében. Sokan a 

modern és posztmodern paradigmaváltás bekövetkeztével magyarázzák megjelenését, amely a 

                                                 
58

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, ford. Babarczy Eszter,Atlantisz Kiadó, 

Budapest, 1997,141. 
59

 felkavaró, zavarkeltő regresszív művészet, amely vissza kíván térni a mágiához 
60

 idem, 145. 
61

Kappanyos András, „Kettő vagyok: alany és tárgy” Hajas Tiborról, in in NÉ/MA? Tanulmányok a magyar 

neoavantgárd köréből, szerk. Deréki Pál és Müllner András, Ráció Kiadó, 2004, 125.  



25 

 

tárgyiasult művészetet egy nyitottabb műideállal helyettesíti, amelynek lényege a művész, mű 

és befogadó között végbemenő „tranzakcióban”
62

rejlik. Interdiszciplinaritását, 

együttműködést igénylő és hierarchia-ellenes voltát, esetlegességét és 

meghatározhatatlanságát posztmodern jegyeknek vélték, de Robyn Brentano
63

felhívja a 

figyelmet arra, hogy mindezek a jellemzők a modernista kísérletekre (dada, futurizmus) és a 

hagyományba ágyazott formákra (rítusok) is igazak. 

   

           A színházi jelenség elemzése szempontjából, legyen az antidráma vagy performance, 

kulcsfontosságú az individuum kérdése, mivel az „új ember színházában”
64

„a hős 

helyrehozhatatlanul szétesett”
65

.  

 

„A nem-individuális ember torz- és rémképeit a színház olyan képekkel ellenpontozta, 

amelyek a régi vagy idegen kultúrák dramatikus formáiban modellált világát elevenítették fel: 

nagy szerepet játszott a görög tragédia, a középkori misztériumjáték, a spanyol barokk, a 

barokk szomorújáték, a (lengyel, ír, spanyol) népi szokások, játékok és ünnepek, illetve a 

japán Nó-színház.”
66

 

      

  A performance esetében sem beszélhetünk egyéni alakokról, jellemekről. A 

performance szereplője ugyanis bizonyos értelemben már túlmutat az individuumon, mint 

ahogy az Dionüszosszal
67

történik a hozzá kapcsolódó rítusban, ugyanakkor a művésznek 

mégis fontos szerep jut az újjászületésben, amely a közvetítés funkciójának betöltésében 

nyilvánul meg. A performer tehát médium (Beuys-nál a kés, Andersonnál a golyó metafórája), 

amelyen keresztül megnyilatkozik a valóság áttörve magát a látszatvalóságon. Az előadó, 

akár egy hangszer, csakis rá jellemző hangnemben és érzelmekkel tölti be a közvetítő 

                                                 
62

 Robyn Brentano, Outside the Frame: Performance, Art and Life, in Outside the Frame and the Object. A 

Survey History of Performance Art in the U.S.A. since 1950, Catalogue published by the Cleveland center for 

Contemporary Art, 1994 
63

 idem 
64

 Erika Fischer-Lichte nevezi így a 20.sz. színházát A dráma történetében, ford. Kiss Gabriella, Jelenkor Kiadó, 

Pécs 2001 
65

 Erika Fischer-Lichte, A dráma története, Jelenkor Kiadó, Pécs 2001, 600., ford. Kiss Gabriella 
66

 idem., 600.-601. 
67

 „A szétszaggatott, feldarabolt Dionüszosz kettős természetű isten: dühödt, kegyetlen démon és kegyes, szelíd 

uralkodó. (…) A (…) remény azonban Dionüszosz újjászületése volt, amit, így sejtjük, az individuáció végének 

kell tekintenünk: e harmadik Dionüszosz eljöveteléért harsant fel a (…) mámoros örömének. (…) máris  együtt 

találjuk a mélyre tekintő pesszimista világnézet valamennyi alkotóelemét és egyszersmind a tragédia 

misztériumát is: azt az alaptételt, hogy minden létező dolog egységet alkot, azt a felfogást, hogy minden baj 

ősoka az individuáció, s a művészetbe vetett örömteli reményt, hogy az individuáció átkából kivezet és 

megteremti az ismét helyreállított egység sejtélmét.”, F. Nietzsche, A tragédia születése avagy görögség és 

pesszimizmus, ford. Kertész Imre, Európa Kiadó, Budapest, 1986, 86.-88. 



26 

 

szerepét, az előadás azonban nem róla szól, hanem a közvetítésről. Ezért érezzük azt, hogy 

bármilyen személyes történetet is mesél Laurie Anderson, a lényeg a mesélésben rejlik és nem 

az előadó személyében.  

A performance-ok a szereplők számát tekintve is különbözhetnek. Vannak 

többszereplős performance-ok, mint például Robert Wilson vagy Richard Schechner 

performance-ai, de a legtöbb performance többnyire egyszereplősnek mondható.         

Anthony Howell
68

a szóló performance-okat egy időn átvezető útnak („route through 

time”) tekinti, amelyet az előadó tetteivel jár be (testével, ruhájával, felszerelésével). Ebben 

az esetben szükség van arra, hogy a performer önmagán kívülre helyezze a performance-ot, 

így ő válik a dolgok mozgatójává az előadás mikrokozmoszán belül. A szóló performance 

többnyire a láthatatlan dolgok megnyilatkozásáról szól. Howell arra is utal, hogy a 

performance Ad Reinhardt
69

 színházról alkotott elképzeléséhez közelít a leginkább, ő ugyanis 

úgy vélte, hogy a színházi jelenségben minden művészeti ágazat függetlenedni kíván a 

másiktól, és nem illusztrálni akarja a másikat, mint ahogy az Arisztotelésznél megfigyelhető a 

mimézis révén. 

A reprezentáló hagyományos színházzal ellentétben a performance valós tetteket 

feltételez, ezért fontos eleme a hitelesség. 

 

„Mivel a szépséget határterületeken keresi, szükségszerűen el kell jutnia a „végső 

kérdések”-ig. Hogy hiteles legyen, nem nyúlhat fikcióhoz, nem mímelheti a veszélyt /a 

fájdalomközpontú performance-ok esetén/ viszont művészeten belül akar maradni, ezért a 

realizálásában sohasem megy el a végsőkig.”
70

  

 

Meghatározatlansága, közvetlensége, nyitott formája, interaktív médiuma lehetővé 

teszi, hogy a néző szembesüljön a legfájóbb tényekkel.  

  A küszöbhelyzet a performance hatásmechanizmusa szempontjából nagy jelentőséggel 

bír. Dánél Mónika ezt a köztességet a karneváléval rokonítja: 

                                                 
68

 Anthony Howell, The Analysis of Performance Art, Harwood Academic Publishers, 1999. , The Other And 

The Other c. fejezetében 
69

Teljes nevén Adolf Dietrich Friedrich Reinhardt amerikai absztrakt expresszionista/minimalista  festő (1913-

1967)  
70

 Beke László, Az emberi test és a médiumok – képzőművészet és színház között, in Médium/Elmélet, Balassi 

Kiadó-BAE Tartóshullám- Intermédia, Budapest, 1997, 152.  



27 

 

 

„A performansz kétértelműsége, a karnevál ambivalenciája
71

olyan köztességet, 

küszöbhelyzetet teremt, amely meghatározó vonása a neoavantgárd poétikának is. A 

klasszikus avantgárd lázadó, tagadó újításaihoz képest a neoavantgárd karneváli vidámsága 

úgy teremt, újít meg, hogy viszonyul, értelmez, kettősségeket, kétértelműségeket hoz létre, 

szétszálazza a hagyományt (műfajokat, médiumokat, nyelveket, mítoszt, vallást, kulturális 

értékeket stb.) ugyanakkor újrahangszereli, átértelmezve újraalkotja.”
72

 

 

A karnevál szubverzív jelenség (ebben is hasonlít a performance-ra), mivel lehetővé 

teszi a tömegeknek, hogy a karnevál idejére megváltoztassák a társadalmi viszonyokat. Így ők 

rövid időre kisajátíthatják maguknak a hatalmat azáltal, hogy lebontják, megszegik az 

uralkodó normát. A hatalmat jelképező alakot (pl. a királyt) rituálisan lefejezték, és a fennálló 

társadalmi rendet kigúnyolták. Így a karnevál a testen keresztül megnyilvánuló ellenállás 

helyének tekinthető.
73

 Ugyanakkor a karnevált a sokszínűség, a kevert jelleg jellemzi. 

 

„Mindezek a vidámság elve alapján szervezett formák rendkívül élesen, mondhatni 

elvileg különböztek a komoly, hivatalos, egyházi és feudális-állami szertartásoktól és 

ceremóniáktól. A világnak, az embernek és az emberi viszonyoknak egy teljesen más, 

hangsúlyozottan nem hivatalos, egyházon és államon kívüli aspektusát mutatták fel; hivatalos 

világ pandanjaként építettek fel egy másik világot, egy másik életet, amelyben valamilyen 

mértékben minden középkori ember részt vett, s amelyben bizonyos ideig mindannyian 

éltek.”
74

  

         

A karnevál jelenlétére utalnak az Anderson-performance-okban a groteszk (angyalok 

bombabakancsban), az irónia, a hierarchia-ellenesség (Mr Zero) és az irodalmi nyelvre nem 

jellemző nyelvi fordulatok („Hey, sport”). Maszk helyett (Anderson ritkán visel maszkot) a 

hang segítségével (voice of authority/autoritás hangja) változtatja meg nemét. 

                                                 
71

 „ a karneváli vidámság ambivalens: vidám, ünneplő s ugyanakkor elgondolkodtató, tagad is és állít is, temeti 

és újjá is szül” lásd Mihail Bahtyin, A népi nevetéskultúra és a groteszk, in A szó esztétikája, Gondolat Kiadó, 

Budapst, 1976., 311. 
72

 Dánél Mónika, Nyelv-karnevál, in NÉ/MA?  Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, Ráció Kiadó, 

Budapest 2004, 102. 
73

Randy Martin, Performance as Political Act, Bergin and Garvey Publishers, New York, 1990., The Body 

History c. fejezetében  
74

 Mihail Bahtyin, A népi nevetéskultúra és a groteszk, in A szó esztétikája, Gondolat Kiadó, Budapest, 1976., 

305. 



28 

 

Randy Martin
75

szerint a groteszk, mint alapvető karneváli kategória, a testben lakozó 

kreativitás ünnepe. A groteszk mindent lealacsonyít, ami absztrakt, spirituális és ideális. 

Általa valósul meg az átmenet az anyagi létezésbe, ahol a test és a föld elválaszthatatlan 

egységben léteztek a középkorban. 

Kappanyos András a „Kettő vagyok: alany és tárgy”
76

 című tanulmányában Umberto 

Eco modellje segítségével próbálja meg leírni a performance-ot. Vagyis a performance-ban az 

empirikus szerző és az olvasó által elképzelt mintaszerző egy és ugyanaz, mint ahogy a 

szereplő is azonos az előzőekkel. Kappanyos rámutat, hogy az irodalomban ez a közvetlenség 

nem jöhet létre a könyv miatt, amely elválasztja egymástól az empirikus szerzőt és az 

empirikus olvasót. 

 

„Ezt a közvetlenséget azonban (empirikus szerző, mintaszerző és a hős lényegi 

azonosságát) csak a performansz tudja megvalósítani a szerző személyes jelenléte és az általa 

végbevitt „hősi” (olykor szó szerint heroikus) gesztusok révén.”
77

          

      

 A performer egyidejűleg „alany és tárgy” vagyis a művész saját teste révén műalkotást hoz 

létre.  

Nemcsak saját testét, de az időt is tárgyként kezeli, mutat rá Földényi F. László
78

, az 

által, hogy a művész ütközteti az emlékezést a „pillanat hatalmával”. Az előbbi biztonságos 

(már elmúlt), az utóbbi együtt jár a „megsemmisülés veszélyével” és a fenyegetettséggel.  

Erika Fischer-Lichte
79

a performance két típusát különbözteti meg: az egyik 

dekontextualizált hétköznapi cselekvések végrehajtását tűzi ki célul, a másik a kulturális 

performance-hoz
80

(cultural performace) nyúlik vissza. Az elsőre Thomas Schmitt Zyklus für 

Wassermerjét (Vizesvödör-ciklus, 1962) hozza fel példaként, amelyben a művész egy 30 

vödörből álló kör közepében térdelt, amelyből egyikben víz volt. A vizet az óramutató 

járásával megegyező irányban áttöltötte egy másik vödörbe mindaddig, amíg a víz teljesen ki 

nem lötykölődött. A néző nehezen tudta interpretálni az eseményt, mivel hiányzott a 

cselekvést pontosabbá tévő kontextus (mint pl. takarítás vagy tűzoltás). Így a befogadó 

                                                 
75

 Randy Martin: 1990, The Body of History c. fejezetében 
76

 Op. cit.,  in  NÉ/MA?  Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, Ráció Kiadó, Budapest 2004. 
77

 Idem., 131. 
78

 Földényi F. László, Tanulj meg felejteni!Erdély Miklós: Ásványgyapot c. írásában, in  A testet öltött festmény,   

   Jelenkor Kiadó, Pécs, 1998 
79

 Erika Fischer-Lichte, Az átváltozás mint esztétikai kategória, in Theatron 1999/4., 57-65, ford. Kiss Gabriella 
80

ezt a fogalmat Milton Singer vezette be Traditional India.Structure and Change, Philadelphia, 1959., XII.  

   fejezetében az olyan események leírására mint az esküvő, a templomi szertartás, a szavalás, a játék, a tánc, a  

   zene stb. 



29 

 

számára ez egyaránt jelenthetett bármit vagy semmit. A második esetben olyan kulturális 

performance-ok jöhetnek szóba, mint a karnevál („The Welfare State”, brit performance-

csoport), a gyógyító és ördögűző rítusok (Joseph Beuys), az áldozati rítusok (Hermann 

Nitzsch, Abramovic), vagy a történetmesélés (Laurie Anderson) stb. Különbséget kell 

azonban tenni a színházi avantgárd és a második típusba sorolható performance-ok között: 

 

  „…míg a színházi avantgárd a színházat akarta a kulturális performansz más 

műfajaiba transzformálni, addig az említett performansz-művészek éppen a kulturális 

performansz más műfajaiból indulnak ki, hogy művészi performanszba transzformálják.”
81

  

 

  A 60-as és 70-es évek performance-művészei gyakran nyúltak vissza a rítusokhoz. Az 

Arnold van Gennep
82

által tanulmányozott átmeneti rítusok hármas szerkezete (elválasztás 

fázisa, küszöb- vagy transzformációs fázis, inkorporációs fázisa) a performance-ok esetében 

is többnyire tetten érhető, mivel ez utóbbiak is státusváltozással vagy válsághelyzettel 

kapcsolatosak. 

  A rítusok megvalósításakor egy erre felhatalmazott személynek meghatározott 

cselekvéseket kell végrehajtania adott időben és körülmények között, de mi hatalmazza fel a 

művészt a rítus végrehajtására a befogadó szemében, teszi fel a kérdést Fischer-Lichte Nitzsch 

performance-ait elemezve. A választ a következőképpen foglalja össze: 

 

 „Míg ott /a rítusokban/ a mindenki ellen irányuló és mindenkiben meglévő erőszaknak 

vetnek gátat és tisztítják meg tőle a közösséget, addig itt/ a performance-okban/ az akciók az 

egyes emberek – a játékosok és a nézők – számára nyújtanak lehetőséget arra, hogy addig 

ismeretlen és tiltott testi tapasztalatokhoz jusson, amelyeket mindenki a maga módján kapcsol 

össze a kultúra által rögzített szimbolikus jelentésekkel.” 
83

 

      

A fent idézett írás szerzője a test új koncepciójáról beszél, amely különbözik a 

színházi avantgárd „motorikus, mozgásba lendülő” és „különböző jelfolyamatok anyagaként 

használható” testtől. A performance-okban a test „energetikus”, „cselekvéseivel erőt szabadít 

fel és hatást kelt”, szoros összefüggésben áll az átváltozással. Míg azonban a rítusokban olyan 

kulturális univerzumról beszélhetünk, amelyet a közösség összes tagja oszt, a performance 

                                                 
81

 idem., 58. 
82

 Arnold van Gennep, Übergangsriten, Frankfurt a M.- New York, 1986 
83

 Erika Fischer-Lichte, Az átváltozás mint esztétikai kategória, in Theatron 1999/4., 62., ford. Kiss Gabriella 



30 

 

esetében nem beszélhetünk sem tartós közösségről (véletlenszerű és csak az előadás idejére 

korlátozódik), sem pedig egy mindenki által osztott világnézetről, mivel „egy művész 

szubjektív konstrukcióján alapszik”. A nézőket nem kötelezi az az elvárás, hogy egyformán 

viselkedjenek, mint ahogy ez a rítusnál történik.  

Másik fontos különbség, hogy a rítusok az átmenetet hivatottak elősegíteni két 

identitás között, a performance-okban viszont éppen az átmenet, a liminalitás a cél. 

 

  „…a művészi performansz hatására létrejött átváltozás nem két rögzített állapot 

közötti átmenetet jelent, hanem bármilyen rögzített állapot „elvi” tagadását: leginkább 

egyfajta állandóan folyamatban lévő, mindig újraképződő, s így permanensen változó énképet 

feltételez. Az átmeneti rituálékra rájátszó és azokat speciális módon transzformáló művészi 

performansz tartós állapottá teszi a liminalitást.”
84

  

 

      

  Lea Vergine
85

a performance-művészetet a következő feltételekkel látja megvalósulni: 

ha együtt jár a személyiség elvesztésével, ha nem engedi a valóságot betörni az előadásba és 

felülkerekedni az érzelmeken, ha romantikusan lázad a tárgyak és emberek iránti függőség 

ellen, ha nyugtalanságot közvetít.  

Ami a műfaj társadalmi beágyazottságát illeti, a performance-ot a polgárság 

entellektüeljei művészetének tartja, akik saját osztályukkal harcolnak, és megpróbálják 

elválasztani azt, ami van attól, ami már elmúlt a kultúra újraélesztése érdekében. A performer, 

Vergine meghatározásában, olyan művész, aki kényszert érez arra, hogy „porondra lépjen”, és 

tegyen valamit azért, hogy létezhessen, hogy túllépjen az érvényben levő erkölcsi normákon. 

A „porondra lépés”, a küzdelem a schechneri valós aktusnak is egyik fontos eleme. 

Richard Schechner performance-elméletét antropológiai alapokra helyezve, kísérletet tesz a 

közösségi és privát szféra átjárhatóvá tételére. Ezért az elkövetkezőkben röviden bemutatni 

szándékozom a schechneri performance-modellt. Ezt követi majd a wilsoni performance-

modell áttekintése, amelyet az andersoni egyszereplős (a másik kettővel ellentétben) modell 

részletes bemutatása követ majd a soron következő fejezetekben. Az első kettő áttekintését 

azért tartom fontosnak, mert a három modell közti különbségek és esetleges azonosságok így 

jobban nyomon követhetők lesznek.  

                                                 
84

 idem., 64. 
85

 Lea Vergine, The Body as Language. Body Art and Like Stories, in Body Art and Performance, Skira Editore,   

   Milan, 2000.,  

 



31 

 

Richard Schechner performance – modellje 

 

 

 

Ami a terminológiát illeti, az angol "performance" szó jelentése "előadás". Ez jelölhet 

bármely előadóművészeti produkciót, de a hetvenes évektől külön műfajként jegyzik. Ebben 

az értelemben olyan bemutatót jelent, ahol a művész "élőben", saját testét, személyiségét 

használja fel a műalkotás tárgyaként és eszközeként, amely valahol a képzőművészet, színház, 

testművészet és előadóművészet határmezsgyéjén jelentkezik. Richard Schechner, a kortárs 

színművészet kiemelkedő alakja (rendező, drámaíró, a New York University's School of Arts 

professzora) tovább tágítja a performance fogalmát azzal, hogy annak nevez minden 

nyilvános eseményt mind a társadalomban, mind az állatvilágban, amelynek kitüntetett helye 

és jelentősége van. 

A Valós aktusok. Betekintés az előadás elméletbe
86

 című fejezetben, a művészetet nem 

tekinti a valóság utánzásának, illetve szellemi állapotok kifejezésmódjának. Rámutat a "valós 

aktusok" fontosságára, Ez a fogalom egy itt és most történő folyamatot takar. 

Ez a meglátás meghaladja Platón
87

 művészetelméletét, amely kimondja, hogy a 

művészet nem más, mint az élet utánzása, az élet pedig pusztán az ideális formák árnyéka, 

maga a műalkotás pedig valami eredetinek a képzete vagy képmása, eikon.  

Arisztotelész
88

, Platón tanítványaként, szintén azt vallja, hogy a művészet mimetikus, 

de tovább megy ennek puszta kijelentésénél, és rákérdez arra, hogy mindezt hogyan valósítja 

meg. Megállapítása szerint a művészet nem dolgokat, nem is élményt, hanem cselekvést 

utánoz.  

Érdemes figyelmet szentelni a „dráma” szó etimológiájának is, ahogyan azt Schechner 

meg is teszi: 

 

DRÁMA:  a) görög                   dran = csinálni, cselekedni, tenni 

                                                 
86

 Richard Schechner, A performance, Múzsák Kiadó, 1984. 
87

 Platón, Az állam (X. könyv), ford. Jánosy István, Gondolat Kiadó, Budapest, 1988. 
88

 Arisztotelész, Poétika és más költészettani írások, ford. Ritoók Zsigmond, Bolonyai Gábor (szerk.),   

     PannonKlett, Budapest, 1997. , (Matúra, Bölcselet) 

     Arisztotelész, Politika, Gondolat Kiadó, Budapest, 1969. 



32 

 

                  b) óangol és ófríz   dram = álom, örömkiáltás > angol  dream   

 

 

Richard Schechnert elsősorban a színházi jelenség mibenléte érdekli, amelynek 

alakulását a „kezdetektól” vizsgálja. Mindezt a primitív népeknél jelentkező színházi elemek 

vizsgálatával kezdi.   

Schechner
89

felismeri, hogy az emberekben egyre inkább megfogalmazódik a teljesség 

igénye, amely a részvételen alapuló demokráciában, a totális színházban, a médiumok 

közöttiségben, az integrált elektronikus rendszerekben nyilvánul meg. E teljességigény az 

alábbiakat feltételezi: 

 

az egész személy............................................................................................nem test és szellem 

családok…………………………………………………………….nem széttöredezett egyedek                        

közösségek……………………………………….nem kormányzás a kormányzottak ellenében 

a munka mint játék……………………………………..…………….nem elidegenedett munka  

művészet ott, ahol vagyunk………………………………………….nem távoli múzeumokban 

egy békés világ…………………………………………nem háborúk és nemzetközi rivalizálás 

az ember egy a természettel……………………………………………...nem ökölógiai háború  

 

 A jelenkor társadalmi válságának hozadéka nemcsak a teljesség igénye, hanem a 

haladásé és organikus növekedésé is. Ugyanakkor megfigyelhetők az alábbi tendenciák: a 

futószalag rendszernek legyen vége, az emberek forduljanak a művészet felé és váljon belőlük 

is művész, az „állóvíz” helyett inkább a féktelenség jellemezze őket. Megjelenik a 

konkrétumra való összpontosítás, amely elveti az elméleteket és a részvételre, élményre, 

érzéki tudatosságra hívja fel a figyelmet; a vallásos és transzcendentális élmény keresésére. 

Mindezek meghatározó szerepet töltenek be a primitív kultúrákban, és pontosan ezek 

meghonosításával kísérletezik a modern színház. Az új színház így valójában ősi gyökerekből 

táplálkozik. 

                                                 
89

 Richard Schechner, Valós aktusok: Betekintés az előadás elméletébe fejezetben, in A performance, Múzsák 

Kiadó, 1984. 



33 

 

 Az előadásnak túlélést segítő értéke van, ezzel magyarázható az állati rítusok és 

játékok megléte. Az állati rítus az erőszakos viselkedés alternatívája. Ugyanakkor a rituális 

viselkedés az emberi cselekvés teljes skáláját felöleli. Az előadás pedig nem más, mint a rítus 

különösen felfűtött tere, amelyben a játék játssza a szabályozó szerepet. Primitív népeknél a 

kreatív állapot azonos a transszal, a tánccal, az eksztázissal. Ausztráliai bennszülöttek szerint 

az álom állapotában az ember részesül a természet alkotóerejéből.  

Az előzőekben már szó volt arról, hogy Schechner milyen fontos szerepet tulajdonít a 

„valós aktusoknak” a színházi jelenség elemzésekor. Jellemzőiket Schechner a 

következőképpen foglalja össze: 

 

1.) folyamat: a darabot és a rendezést a már átéltség, az előadást az élet jelenvalósága  

jellemzi  

2.) következetes, jóvátehetetlen és visszavonhatatlan cselekedetek: ezek a mi 

színházunkból jóformán teljesen hiányzanak 

3.) küzdelem: valami kockán forog az előadók, és gyakran a nézők, számára 

4.) beavatás: státuszváltás a résztvevők számára 

5.) a tér konkrét és szerves használata: a teret konkrét módon használják, mint ami 

megformálásra, megváltoztatásra való (a legegyszerűbb elrendezés a nyílt tér, melynek 

középpontjában zajlik az előadás) 

 

     

  A nyugati kultúra egyedülálló abban, hogy színház céljára előre elrendezett teret 

használ, és hogy a nézők mindegyikétől egyöntetű viselkedést vár el, miközben elválasztja 

őket az előadótól. A nyugati színházak zöme a mimetikus színházi hagyományokra épít, de 

vannak kísérleti színházak is, amelyek a "valós aktusokat" és a teljességre való törekvést 

tartják elengedhetetlennek. Ezek inkább a fiatal generációra jellemzőek, és Schechner 

posztindusztriálisnak nevezi őket. Ide tartoznak a gerilla színházak és az utcai színházak. 

   

 

   

 

    

 



34 

 

Robert Wilson performance-modellje: a képszínház   

 

 

 

A 60-as évek New York-jában számos alternatív színházi csoport működött
90

, amelyek 

újításaikat a képzőművészetben és táncművészetben zajló legújabb kísérletekre alapozták. Az 

újfajta színház elvetette a szöveg, forgatókönyv, színész és rendező fogalmát. Jó példa erre 

Robert Wilson
91

 szövege, amellyel a The Life and Times of Sigmund Freud (Sigmund Freud 

élete és kora) című előadását reklámozta: „Nincs szükség színházi tapasztalatra” 
92

 (fordította 

Pogány Csilla)  

Wilson előadásai a tánchoz hasonló mozgásra és képekre épültek, fontos szerepet 

játszott bennük az időtartam. Az előadásnak elég hosszúnak kellett lennie, akár 24 órás is 

lehetett, hogy érvényesülni engedje a gazdag vizuális hatást.  

A Philip Glass-al létrehozott és 1976-ban előadott Einstein on the Beach (Einstein a 

strandon) című opera, nagy hatással volt az európai színházművészetre. Az előadást először 

az avignoni festiválon majd a Velencei Biennálén mutatták be. Újdonsága a következő 

jellegzetességekből adódott: a lassú, alig észlelhető mozdulatokból, amely időt hagyott a 

nézőnek a gondolkodásra; a képek szokatlanul nagy, a városi épületek méreteivel vetekedő 

léptékéből. Nem operaénekesek voltak az előadók, színészi játékuk leginkább a zenekari 

árokra korlátozódott. A jelenetek között nem volt logikai összefüggés, a libretto pedig 

számokból és szolfézsjelekből állt. Philip Glass elektronikus zenéjét ismétlődő dallamvonalak 

jellemezték. Wilson és Glass operája új tartalmakkal töltötte meg a Gesamtkunstwerk 

fogalmát.  

A mozdulatlanság állapotát sok művész vizsgálta, mivel a performance-művészek 

döntő többsége képzőművész volt, és számukra a kétdimenziós statikus kép szolgált 

kiindulópontul. Robert Wilson performance-ait éppen mozdulatlan és lassú képei (tableaux) 

tették jellegzetessé, amelyek állandóan változtak, akárcsak a világítás és a színpadi 

                                                 
90

 Lásd erről: 

RoseLee Goldberg, Performance. Live Art Since 1960, Harry N. Abrams, Inc. Publishers, New York, 1998, 

Theatre, Music, Opera c. fejezetében  
91

amerikai építész, performance-művész; a Byrd Hoffmann School of Byrds kísérleti performance-társulat  

   megalapítója  
92

 „No Previous Theatre Experience Necessary” 

 



35 

 

környezet
93

. Ezek a képek egyaránt ötvözték a megszokottat (mindennapi helyzetekben 

vizsgálva az embereket) és a szokatlant (a szereplők mozdulatlansága ezekben a 

helyzetekben). Így a megszokott és a szokatlan között fellépő feszültség bizarr hatást 

eredményezett. A valós élethez képest, amelyet az idő/tér kontinuum határoz meg, a wilsoni 

performance-ot a mozdulatlanság/üresség folytonossága jellemzi.  

Anthony Howell
94

szerint a mozdulatlanság üres idő, ezért elengedhetetlenné válik a 

másik két alapvető tényező, az ismétlés és a meghatározatlanság. A hagyományos színház és a 

performance közötti különbség leginkább a mozdulatlanság jelenlétében ragadható meg, 

mivel a performance befogadásának folyamata sokkal inkább egy kép recepciójához közelít, 

mint egy színdarabéhoz.   

A Wilson-performance-ok filmre jellemző vizuális effektusokat is tartalmaztak. Helga 

Finter A posztmodern színház kamera-látásában
95

 a filmnek a színházi jelenségre gyakorolt 

hatását vizsgálva kitér a Wilson- és Anderson-performance-okra. A képkompozíciót vizsgálva 

megállapítja, hogy Wilsonnál a „színpadnyílás arányai (kettő az egyhez) tehát egyértelműen 

az amerikai mozikópia szabványaihoz igazodnak”, ami „a színpad nyitását jelenti”. Ezzel 

szemben Laurie Anderson esetében ez a szabvány előadásonként változhat, a diavetítés és a 

filmvetítés pedig lehetővé teszik a tér állandó nyitását és zárását, megteremtve ez által a kinn 

és a benn érzetét. Wilson a kontrasztnak nagy jelentőséget tulajdonít a színek és a világítás 

megválasztásában: 

 

„…a díszletek alapstruktúrája, a kellékek és az alakok ruhája ellentétes színekben 

ismétlődnek, gyakran egy fekete-fehér kép pozitív és negatív pólusaként. Így, a színekhez 

rendelt érzelmi értékek segítségével változik a jelentésük is. A világítás rendszerét is a 

kontrasztivitás szervezi: az ellentéteken alapulva, a fény uralma alatt változik a forma, a szín, 

a vonal, és rejtett minőségek tűnnek az ember szemébe. Így a fény a vággyal teli pillantás 

jelölőjévé válik, ami a megértést lehetővé tevő észlelés feltételeként lesz tapasztalható. (…) A 

fény a részleteket punctumként hangsúlyozó világos-sötét (chiaroscuro) világítás és a szórt, a 

pillantást az összképre terelő hollywoodi totál között váltakozik.”
96

  

                                                 
93

 lásd erről: Felicia Hardison Londré, The History of World Theatre From The English Restoration To The 

Present, The Continuum Publishing Company, New York, 1999., Other Experimental Work Since the 1960s c. 

fejezetben   
94

 Anthony Howell, The Analysis of Performance Art, Harwood Academic Publishers, 1999.,  Stillness c. 

fejezetben 
95

 Op. cit., in Ellenfény 1998. tavasz, szövegmelléklet, ford. Kiss Gabriella 
96

Helga Finter, A posztmodern színház kamera-látása, in Ellenfény1998. tavasz, szövegmelléklet, ford. Kiss    

   Gabriella, mivel a szöveget elektronikus formában tette számomra hozzáférhetővé a könyvtár, az oldalszámot  

   nem áll módomban megjelölnii 



36 

 

 

A filmre jellemző képszerkesztés (totálkép, panoráma) alkalmazása a néző szemének 

kamera-látást kölcsönöz, a képerősség a megvilágítás függvénye. A filmszerűség a képek 

mozgásában ragadható meg leginkább: 

 

 „Itt ugyanis a filmes elveket transzponálják a játszó alakok mozgására, 

összekapcsolva azt a fény mozgatásával vagy a szcenikai montázs ritmusával: a normális 

mozgás, mintha egy lassító kamera lencséjén át néznénk, lelassul, miközben a tér megnő és az 

időkoordináták felfüggesztődnek. Ez egy mindenekelőtt Wilson által kifejlesztett eljárás.”
97

      

      

Lassítás hatására a gesztusok és cselekvések elvesztik pszichológiai motivációjukat, és 

ennek ellensúlyozására szemiotikailag válnak motiválttá, mint „vizuális és szonorikus 

jelrendszerek”. Az idő felfüggesztésével Wilson felvállalja az unalom kockázatát. A szereplők 

a több órás előadás alatt szinte végig szavak nélkül játszottak. Ez mégsem tűnt 

természetellenesnek, mert „a költészet jelenléte akkora csönd a színpadon, amit semmiféle 

szóval nem lehet elnémítani”
98

. A wilsoni előadások kapcsán kétségkívül beigazolódik 

Pilinszky erre vonatkozó megállapítása, hogy a „remekművek nem unalom előttiek, hanem 

unalmon túliak”
99

, mert „nincs szabadság, és nincs igazi nagyság az unalmon túli közlések 

nélkül. 

Ezekben az előadásokban a hangot a hangosfilmhez hasonlóan kezelik. A hang már 

nincs szoros összefüggésben a cselekménnyel, hanem zajként, szövegként vagy zeneként van 

jelen, gyakran előre rögzített formában (hangszalagon). Ilyenformán leválhat a szereplő 

testéről. A hang forrása többnyire rejtve marad, akárcsak a filmben.  

 

„ …/a hang/a filmhez és az operához hasonlóan, nemcsak időbeli, de térbeli funkciót is 

betölt – a tér és időviszonyok megteremtésének jelölőjeként fogható fel. Affektív funkciója az 

atmoszféra és a színpadi történésekkel szembeni beállítódás szempontjából jelentős. Ezen 

felül az, hogy hang biztosítsa a történések folyamatosságát, úgy érhető el, hogy - a filmhez 

hasonlóan – mind szinkron (azaz logikusan a színpadi történésekkel párhuzamosan, annak 

                                                 
97

 idem, mivel a szöveget elektronikus formában tette számomra hozzáférhetővé a könyvtár, az oldalszámot nem 

áll módomban megjelölni 
98

 idem 
99

 Pilinszky János:1977., 15. 



37 

 

részeként), mind pedig kommentáló szerepben alkalmazhatjuk (ahogy ez hollywoodi filmek 

esetében történni szokott).”
100

 

     

 Az előadások hagyományos módon (felvonás, jelenet), vagy részekre (sections, parts) 

tagolódnak. Ez azonban nem egy összefüggő cselekvésláncra vonatkozik, hanem egyfajta 

audiovizuális ritmus meglétét jelzi”, mutat rá Helga Finter
101

. Ami pedig a szubjektum 

kérdését illeti, a szerző arra a következtetésre jut, hogy az alkalmazott montázs (hang és kép) 

technikák révén (a szubjektum) decentrálódik, mivel ezek a technikák megfosztják a 

szubjektív tértől.  

Robert Wilson darabjaira hasonló törekvés jellemző, mint Charles Olson költészetére: 

anti-metafizikus gondolkodás. Dramaturgiája abből a felismerésből született, „hogy ami 

fölfoghatatlan, az egyszerűen van, és itt van”
102

.  Olson az objektizmust képviselve verseiben 

megtagadja a metafizikát, és elkerüli a metaforikus gondolkodást. Meglátása szerint ugyanis a 

metafizika kiragadja az embert a természetből, aki az őt körülvevő dolgokat nem csupán 

észleli, hanem elvonatkoztat tőlük, és olyan többletjelentést tulakjdonít nekik, amely 

valójában nem a dolog része. Ezért költészetének jellemzője a fizikai és a partikuláris 

hangsúlyozása, ilyenformán a versek valóban arról szólnak, amiről ír. Nem közvetítenek 

mögöttes tartalmat. 

 

„Költészetéből hiányzik mindaz, amit egy verstől elvárunk: az, hogy többet és mást 

mondjon, mint ami a papíron van, hogy a sorok mögött is legyen valami (…) Sehol egy rím, 

sehol egy hangi vagy gondolati párhuzam, még a metafora is alig-alig fordul elő. Ezek az 

írások nem zárt formában írt, illetve zárlattal ellátott műtárgyak, hanem gyakran 

agrammatikus töredékek, befejezetlen mondatok, ugráló gondolatok.”
103

 

 

  Wilson darabjaiban nem a cselekmény, hanem az észlelés kerül az előadás 

középpontjába, melynek során a befogadóban az észlelés folyamatának tudatosulása megy 

végbe. Így az égitestek nem az időt mérik, egyszerűen csak ott vannak.  

                                                 
100

 Helga Finter, A posztmodern színház kamera-látása, in Ellenfény1998. tavasz, szövegmelléklet, ford. Kiss    

   Gabriella, mivel a szöveget elektronikus formában tette számomra hozzáférhetővé a könyvtár, az oldalszámot  

   nem áll módomban megjelölni 
101

 idem, mivel a szöveget elektronikus formában tette számomra hozzáférhetővé a könyvtár, az oldalszámot nem  

   áll módomban megjelölni 
102

 Pilinszky János, Beszélgetések Sheryl Suttonnal, Szépirodalmi Könyvkiadó, Budapest, 1977., 24. 
103

 Bollobás Enikő, Az amerikai irodalom története, Osiris Kiadó, Budapest, 2005., 535. 



38 

 

Pilinszky számára Wilson munkái képviselik az igazi művészetet, mert a lassított 

mozgással „sűrítettebb egészet sikerült színre hoznia”
104

, hiszen „a minőség ideje alapvetően 

más, mint egy vekkeré.”
105

 A magyar költő elismeri az abszurd színház érdemeit, mégis a 

következőképpen vélekedik: 

 

 „Az abszurdban, ami történik, itt és most történik, és kár forgolódnunk, semmivel sem 

érdemes összehasonlítanunk. A baj csak az, hogy az abszurd színház azzal, hogy megtörténik, 

lényegében már meg is történt, véget is ért.”   

 

Az Einstein on the Beach bemutatása nemcsak a képszínház alapjait fektette le, hanem 

elindította az amerikai avantgárd mozgalmon belül az operaírás divatját. Így készült el Philip 

Glass Satyagraha (1980) és Akhnaten (1984) operája, John Adams és Peter Sellars Nixon in 

China-ja (Nixon Kínában,1987) és nem utolsó sorban Laurie Anderson United States I-IV-je 

is (1983), amely a művész első elektronikus operája volt.  

                     

       

 

 

      

 

 

 

       

         

 

      

   

  

                                                 
104

 Pilinszky: 1977, 16. 
105

 ibidem 



39 

 

Politikum és test 

 

 

 

Laurie Anderson munkájában a politikum többnyire a szubjektív történelem szintjén 

jut kifejezésre.  A társadalomelemzés és a politikum direkt módon épül bele művei jelentés-

struktúrájába. Performance-ainak középpontjában legtöbbször az Én és a Történelem, az Én és 

a Társadalom, illetve az Én és a Mítosz viszonyának kérdései állnak, amelyek általában az 

antiművészet jelenségéhez kapcsolódnak. Ezek az előadások az Én állapotait, szellemi és 

etikai válságát tükrözik, ugyanakkor jellemző rájuk a bizonytalansága ellenére is állást foglaló 

individuum közlésvágya. Az állásfoglalás szükségszerűsége nemcsak Laurie Anderson 

művészetére jellemző, hanem közéleti szerepvállalásaiban is megnyilvánul. A témák, amelyek 

performance-aiban felszínre kerülnek, többnyire megegyeznek azokkal, amelyek hazájának 

közvéleményét foglalkoztatják, így válik az öbölháború, a nők fizetésének ügye, a katonai 

célokra történő költekezés, a nemzeti adósság, stb. művei szerves részévé. 

1979-ben az Americans on the Move című európai turnéja során a performerben 

tudatosul, hogy a dolgok, amelyek performance-ai gerincét alkották, mind Amerikával és az 

amerikaiakkal hozhatók kapcsolatba. Így az elkövetkező években a meglévő anyaghoz célzott 

tudatossággal tett hozzá újabb dalokat, szövegeket, képi elemeket azért, hogy 1983-ra 

összeállhasson a két estét felölelő produkció, a United States. A művész szokásos humorával 

azt nyilatkozta, mikor az előadás hosszúsága felől érdeklődtek, hogy azért tervezte ilyen 

hosszúra, mivel ő is csatlakozni akart a trendhez, amely akkoriban jellemezte az avantgárd-ot. 

Avantgárd operák írásával sok művész kísérletezett, így Philip Glass, Meredith Monk és John 

Adams is. 

 Az opera a Közlekedés, Politika, Pénz és Szerelem részekre tagolódott, és mielőtt sor 

került volna a világpremierre, a művész turnéra indult különböző részeivel. Így került sor 

1980-ban a United States, Part 2-ra, amelyet a New York-i Orpheum Theatre-ben adott elő, 

amelyre a művész így emlékszik vissza : 

 

„Az első performance volt, amelyet egy igazi színházban adtam elő. Több napig volt 

műsoron, és emlékszem a lelkifurdalásra, amelyet a miatt éreztem, hogy a performance 

nagyjából ugyanaz volt minden este, hiszen én ahhoz voltam szokva, hogy minden egyes 



40 

 

alkalommal módosítsak rajta. Volt egy valódi világítástervezőm, így tényleg tartanom kellett 

magam a „forgatókönyvhöz”.” 
106

 (fordította) Pogány Csilla) 

 

Az  Orpheum Theatre-ben lezajlott előadást követően a Warner Brothers Records munkatársai 

látogatni kezdték performance-ait, és felajánlották, hogy terjesztik zenéjét. Így kötötte meg 

Anderson azt a nagy jelentőséggel bíró szerződést, amely megütközést váltott ki a New York-

i avantgárd köreiben. A késő 70-es évek avantgárd-ja ugyanis meglehtősen érzékeny volt saját 

gondolatiságára és kiváltságaira. Laurie Anderson volt az első avantgárd művész, akinek 

sikerült megvalósítania a „crossing-over”-t, vagyis az avantgárd ötvözését a „main-stream”-

mel („fő áramlat”). Később mások is elszánták magukat erre a lépésre, amely a 80-as évek 

közepére már elfogadottá vált. A United States „O, Superman” című dala ismertté tette a 

művész nevét a popzenében, a második helyre kerülve a brit slágerlistákon (1980). A 

performer így új helyzettel szembesült: egy teljesen új közönséggel kellett ezentúl számolnia. 

Következésképpen performance-ainak politikai jellegű „üzenetei” szélesebb körben is 

ismertté váltak. A Democratic Way-ben Jimmy Carter és a demokrácia viszonyát vizsgálja: 

 

Azt álmodtam, hogy Jimmy Carter szeretője voltam 

Azt hiszem, valahol a Fehér Házban voltam 

És sok más nő is volt ott…, és ők is 

feltehetően az ő szeretői voltak…, de én soha 

még csak nem is láttam Jimmy Cartert…, és a többi 

nő sem látta őt soha. 

 

És nagy viták folytak, mivel 

Jimmy elhatározta, hogy lehetővé teszi a halottak számára is, 

hogy részt vegyenek az elnökválasztásban. Vagyis, mindenki, aki valaha élt, 

                                                 
106

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 87. 

 

„It was the first performance I did in a real theatre. It ran for several days and I remember feeling guilty that it 

was more or less the same every night, because I was so used to changing things around for every performance. I 

had an actual lighting designer for the first time, so I had to stick to the ’script’. „ 

 

 



41 

 

elnökké válhatott. Azt mondta, hogy ő, így demokratikusabbnak tartja. 

 

Minél több lehetőséged van, 

Annál demokratikusabb.” 

107
 

(United States, fordította Pogány Csilla) 

Laurie Anderson előadásai, a United States és az Empty Places, jellegzetesen politikai 

ihletésűek. 

Korai munkáiban csupán elvétve jelenik meg a politikum. A fordulópontot az Empty 

Places 1989-es előadása jelenti. Az előadó akkoriban úgy érezte, hogy munkája egyre 

közelebb kerül a „főáramlathoz”(mainstream), és újítani szeretett volna. A formai újítás 

helyett a tartalmi újítást választva a ’80-as évek végére kemény hangú kritikával illeti az 

amerikai status quot. E tekintetben Laurie Anderson munkája összhangban áll az amerikai 

performance-művészet fejlődésével, amelyet a marxizmus és a kulturális feminizmus nagyban 

befolyásoltak. A művész politikai öntudatra való ébredését példázza az alábbi kijelentés: 

„Mint sok más ember, politikai értelemben átaludtam a Reagan korszakot.”
108

(fordította 

Pogány Csilla) Ettől kezdve performance-aiban egyre több a hatalomellenes felhang. A 

                                                 
107

 idem, 97. 

„I dreamed that I’ve been Jimmy Carter’s lover 

I was somewhere, I guess in the White House… 

And there were lots of other women too…and they 

were supposed to be his lovers, too…but I never 

even saw Jimmy Carter…and none of the other 

women ever saw him either. 

 

And there was this big discussion going on 

Jimmy had decided to open up the Presidential 

Elections to the dead. That is, to anyone who had ever lived would have the opportunity to become 

President. He said that he thought it would be 

More democratic that way. 

 

The more choice you had 

The more democratic it would be.” 

 
108

 Woodrow B. Hood, Laurie Anderson and the Politics of Performance , in Postmodern Culture, May, 1994., 3. 

„Like many people, I slept through the Reagan Era  politically.” 



42 

 

Voices from the Beyond című performance-ában az öbölháborúval kapcsolatos 

helyzetelemzést végez, az elnökválasztás pedig ürügyül szolgált gondolatai kifejtésére a 

Nemzeti Közszolgálati Rádióban (National Public Radio). 

A világpolitika is, mint aktualitás, a „de novo megtapasztalt jelen”
109

 szerephez jut 

későbbi munkáiban.  Találkozását egy izraeli tűzszerész szakértővel a következőképpen írja 

le: „ Íme itt vagyok én, a világ legnagyobb fegyvergyártó államának polgára, és bombákat 

robbantgatok a világ második legnagyobb fegyverfelhasználó országának polgárával, és 

nagyszerűen szórakozom.”
110

 (ford. Pogány Csilla). Viszonyulása, iróniája ugyanakkor 

meghatározza a művész személyiségét, „eredetiségét”.  

Az idézet allúzióként is értelmezhető, olyan szövegként, amely Arthur C. Danto
111

 

írására reflektál, aki a diszturbatív művészet jellemzőinek meghatározása kapcsán, olyan 

művet vizionál, amelynek nemcsak a címe „Bomba”, hanem a rendeltetése is, ezért bármikor 

felrobbanhat. A művész, a kiállítást látogatók és a szervezők pedig ezt pontosan tudnák is. Így 

egzisztenciális döntést kell hozniuk, amikor mérlegelik, hogy elmennek-e a kiállításra. 

Ilyenformán a diszturbatív mű által „nagyon másféle művészeti térbe kerülünk, tehát olyan 

térbe, amelyet a művészetfilozófia egyáltalán nem tart számon a művészet lehetőségei 

között.”
112

 Ez a nagyon különböző művészeti tér „nem annyira a forma szerinti 

találékonyságra, mint inkább az élet forrásaira”
113

 utalhat minden bizonnyal.  

A művész célja az, hogy rámutasson a hatalom manipulációs kísérleteire. Ezt a célt 

szolgálta az 1981 januárjában Washington D.C.-ben rendezett Ellen-Avató Bál, amelyet 

néhány alternatív galéria rendezett. Ezen Laurie Anderson (más művészekkel együtt) is 

fellépett Ronald Reagan elnökké avatása után néhány héttel.  

Az iráni túszválság, Reagan színész múltja és „sima” beszéde mind okot szolgáltattak 

a művésznek arra, hogy egyre kritikusabban viszonyuljon hazája politikai eseményeihez. A 

következő sorok is erről tanúskodnak: 

 

„(…) De most, hogy olyan sok énekes politizál, 

                                                 
109

 Rosalind E. Krauss, Az avantgárd eredetisége. Egy posztmodernista ismétlés, ford. Vajdovich Györgyi, in 

Enigma 1994/3, 92. 
110

 idem., 4. 

„Here I am, a citizen of the world’s largest arms supplier, setting bombs off with the world’s second largest arms 

customer, and I’m having a great time.” 
111

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte kia a művészet a filozófiát?, Atlantisz Könyvkiadó, Budapest, 1997., 136. 
112

 idem,137.  
113

 Rosalind E. Krauss, Az avantgárd eredetisége. Egy posztmodernista ismétlés, ford. Vajdovich Györgyi, in 

Enigma 1994/3, 92. 



43 

 

Sok politikus is elkezdett énekelni. 

És mostanság igazán jól lehet szórakozni a politikai énekművészet 

tanulmányozásakor. 

…………………………………………………….. 

(…) De természetesen, a mindenkori amerikai mestere ennek a művészetnek 

Ron Reagan volt. 

És amikor Reagan fel akarta valamire hívni a figyelmet, mindig belehajolt a mikrofonba 

És egyre lágyabb 

És lágyabb hangon beszélt 

Amíg így nem beszélt. 

És minél fontosabb volt 

Annál lágyabb és meghittebb hangot ütött meg. 

Sok… 

Sok…szünettel… 

Mintha olyasvalamire  próbálna meg emlékezni, ami valamikor nagyon 

régen történt 

De ő soha nem tudná azt teljes biztonsággal állítani. 

És, amikor beszélt 

dalolt neked 

És ő ezt dalolta neked 

„Amikor felnézel egy csillagra 

kívánva valamit.”
114115

 (Politics And Music, Empty Places, fordította Pogány Csilla) 

                                                 
114

  Jiminy Tücsök dala a Pinokkio c. rajzfilmből, melynek zenéjét Leigh Harline szerezte, szövegét Ned 

Washington írta, énekhangja pedig Cliff Edwards volt. 
115

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 152. 

 

„(…) But now that so many singers are doing politics, 

A lot of politicians are starting to sing. 

And lately it’s been a really great time to study the 

Political art-song format. 

………………………………………………… 

(…) But of course the all-time American master of this art-form 

was Ron Reagan. 

And when Reagan wanted to make a point, he would lean right into the mic 

and get softer 

and get softer 



44 

 

Hitler és Mussolini  a Politics And Music-ban említett másik két politikus, akik tökélyre 

fejlesztették ezt a „műfajt”. A Reagan-nel kiegészülő hármast ily módon a világ nagy 

képmutatóinak és manipulátorainak sorába emeli, akik nagy szavakat hangoztatva jutnak 

egyre nagyobb hatalomhoz. 

Egy interjúban Laurie Anderson annak az aggodalmának ad hangot, hogy az Egyesült 

Államok politikája egyre jobban eltolódik a jobboldal felé. Erre a folyamatra keresi a 

magyarázatot sok politikai felhangú performance-ában. Ami a művészet és a politika 

viszonyát illeti, értelmetlennek tartja a kettő szétválasztását. Véleménye szerint teljesen 

lényegtelen, hogy közvetlenül vagy szűrőkön keresztül és távolságtartással kerül-e be a 

politikum a művészetbe, mivel ezt mindig a körülmények határozzák meg. Művészetében 

mindkét változatra bőven találni példát. A The Speed of Change
116

 című interjúban kifejti, 

hogy a formát, amelyben a politikai tartalom testet ölt, nagyban befolyásolja a politikai 

események között eltelt idő, hiszen ha ez utóbbi rövid arra, hogy azt az egyén kellőképpen 

feldolgozza magában, akkor ebből adódóan csak direkt módon válhat részévé a műnek. Ez 

utóbbi esetben a politikum nem versek (dalok) vagy képek formájában jelentkezik, hanem 

gondolatáram közvetítésével. Rámutat arra is, hogy a politikai tartalommal bíró művek 

legnagyobb buktatója abban rejlik, hogy propaganda célokra használhatóak fel. Márpedig 

nézete szerint a művészet lényege nem az, hogy a világot szebb és jobb hellyé tegye, hanem 

                                                                                                                                                         
Until he was talking like 

this. 

And the more important it was 

The softer and more intimate 

It would get. 

With lots… 

And lots……of pauses. 

Like he was trying to remember something that happened 

A long time ago. 

But he could never really quite put his 

finger on it.

And when he talked 

he was singing to you. 

And what he was singing was 

„When you wish 

upon a star.” 

 
116

 Laurie Anderson, The Speed of Change in Twentieth Century Performance Reader, Edited by Michael 

Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003., 23-26. 



45 

 

hogy szabad teret engedjen a művészi kifejezőerőnek, bármit jelentsen is az. „Megpróbálom 

jól látni a dolgokat, és nem áll szándékomban megváltoztatni őket. Ez nem az én 

feladatom.”
117

(ford. Pogány Csilla) Ilyen értelemben tehát a művész státusza apolitikus, mivel 

a mű mindig túlmutat a konkrét politikai momentumon a lét lényegét igyekezvén megragadni. 

A politikai aréna sokkoló eseményei pedig éppen annak a lényegnek a felszínre kerülését 

jelzik, amelyek mindenfajta művészet esszenciáját képezik.  

Az öbölháború televíziós közvetítése kapcsán arról beszél, hogy amerikaiak millióit 

manipulálták azáltal, hogy a háborúról csak egyetlen hírcsatorna (CNN) közvetíthetett. A 

többiek csak átvehették a CNN-től a híranyagot, amelyet a Pentagon körültekintően 

ellenőrzött, mielőtt sugárzásra került volna. Emiatt, és hasonló esetek miatt Laurie Anderson 

figyelmeztetni kíván arra, hogy a szólásszabadság veszélybe került az Egyesült Államokban. 

A következő részlet a Night In Baghdad-ból a megszűrt televíziós közvetítések hangulatát és 

szalonképes üzenetét eleveníti fel: 

„Ó, olyan szép, mint július 4-én 

Mintha karácsonyfa lenne, mintha szentjánosbogarak lennének 

Egy nyári éjszakán. 

És lássuk, hogy jobban halljuk-e. 

Hallod? Szia, Kalifornia. Hallasz minket? 

Én most kidugom ezt a mikrofont az ablakon Jelentkezz. 

Ó, olyan szép, mint július 4-én 

Mintha karácsonyfa lenne, mintha szentjánosbogarak lennének 

Egy nyári éjszakán. 

És azt szeretném, ha jobban le tudnám nektek írni 

De nem tudok túl jól beszélni, mert ezt az átkozott  

gázmaszkot viselem.”
118

  (Night in  Baghdad, Stories From The Nerve Bible, fordította Pogány Csilla) 

                                                 
117

 idem., 25.    „I try to look at things well, not to change them. That’s not my job.” 
118

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, 159. 

„Oh, it’s so beautiful, it’s like the fourth of July 

It’s like a Christmas tree, it’s like fireflies 

On a summer night. 

Here I’m just going to stick out this microphone 

Out the window and see if we can hear a little bit better. 

Can you hear it? Hello, California. Can you hear us? 

Come in. 



46 

 

 

A fenti sorok keserű-ironikus hangvételűek: a háború olyan előadáshoz hasonlítható, amelyről 

drámaian lehet tudósítani, és érezni lehet önnön fontosságunkat, bátorságunkat, 

jólfésültségünket a szétesni látszó világ közepette, hiszen a jól értesült tudósító a főszereplő, 

nem az események. Az éjszakai bombázás olyan, mint a július 4-i tűzijáték (szép, 

ártalmatlan), amelyben nincsen semmi fenyegető. A bombázáshoz csak kifejezetten pozitív 

gondolatok társulnak: tűzijáték, szentjánosbogár, karácsonyfa. A gázmaszk is csak a jelmez 

része, a háborúsdi kényelmetlen tartozéka. A tudósító biztonságos helyről szemléli a látványt, 

kívülállóként nem érzékeli a lehulló bombák által okozott szenvedést és rombolást, így nem is 

veszi komolyan a történteket, hanem távoli hazájával próbál kapcsolatot teremteni. A részvét, 

megrendülés és rémület testidegen érzelmek számára.  

 A tömegmegmozdulások, beleértve a háborút is, olyan emberi magatartásformát 

képviselnek, amelyek előnyben részesítik a technikát. Walter Benjamin szerint a tömeges 

sokszorosítást, főleg a tömegek újraképződése segíti, hiszen nagy parádék vagy 

sportesemények közvetítésekor a kamera és hangfelvétel révén a tömeg önmagával 

szembesül.  

Laurie Anderson történelemfelfogása a benjamini történelem-filozófia befolyása alatt 

áll.  A történelem fogalmáról
119

 című írásban a német filozófus rámutat a historizmus elfogult 

történelem-ábrázolására, amely mindig a győzelmet arató fél pártját fogja megfeledkezve a 

vereséget szenvedett félről. Ezzel szemben a történelmi materializmus a vereséget szenvedett 

és elnyomott fél szemszögéből nézve az eseményeket arra tanít, hogy a történelmi 

„vészhelyzet” állandó és nem kivételes jellegű. A történelmi eseményeket nem additív, hanem 

konstruktív módon rendezi, mert a történelmi materializmus számára az idő nem homogén 

vagy üres. A jelen itt átmenetet képez, mivel csak így definiálható az idő, amelynek 

történelmét ő maga írja, ellentétben a historizmus jelenével, amelyben az idő megállt, és 

amelyet Walter Benjamin az „egyszer volt, hol nem volt” idejeként határoz meg. Ilyenformán, 

                                                                                                                                                         
Oh, it’s so beautiful, it’s like the fourth of July 

It’s like a christmas tree, it’s like fireflies 

On a summer night. 

 

And I wish I could describe this to you better 

But I can’t talk very well right now ’cause I’ve 

Got this damned gas mask on.” 
119

 Walter Benjamin, A történelem fogalmáról, in Angelus Novus, Magyar Helikon, 1980 



47 

 

a történelmi materialista számára a múlt egyedi élmény, mivel a konstruktív hozzáállás szabad 

teret enged a múltról való önálló gondolkodásnak. A historizmus ok-okozati összefüggéseket 

hoz létre a különböző történelmi momentumok között, és úgy meséli el az eseményeket, mint 

ahogy a rózsafüzér gyöngyei követik egymást. A történelmi materializmus viszont azokat az 

összefüggéseket vizsgálja, amelyek saját jelene és a múlt egy korszaka között jelentkeznek.  

A Home of the Brave-be beemeli Walter Benjamin szövegrészletét, amely Klee 

’Angelus Novus’ című festményére vonatkozik: a történelem egy angyal formájában 

jelentkezik, amely úgy fest, mintha éppen eltávolodni készülne valamitől, amit elmélyülten 

szemlél. Szemeit tágra nyitja, szája nyitva, szárnyait széttárja. Arcát a múlt felé fordítja, ahol 

egy tragikus esemény tanúja lesz, amely egy csomó, a katasztrófából származó hulladékot 

sodor az angyal lába elé, amit ő ismét össze szeretne rakni, hogy újra egészet alkothasson. 

Ekkor azonban viharos szél kezd fújni a Paradicsomból, és belekap széttárt szárnyaiba. Így 

ellenállhatatlanul a jövő felé fújja, amelynek hátat fordít, míg lábai előtt a roncshalmaz az 

égig ér. Ezt a viharos szelet nevezzük haladásnak.  

Benjamin a kép kapcsán a haladás eszméjének kritikáját fogalmazza meg. Írásában 

egy új történelemfelfogás szükségességéről beszél, rámutatva arra, hogy az eddigi történelem-

filozófiákkal ellentétben, amelyek a haladás reményében a jövő felé tekintettek, a múlttal kell 

párbeszédet folytatni: „a múltnak követelése van velünk szemben” és „ezt a követelést nem 

lehet olcsón teljesíteni.”
120

  

A történelmi diskurzus diskontinuus volta sem teszi lehetővé a haladást mint olyant, az 

által hogy kizárja a totalizáló szempontot, amely a linearitás elvéhez kötődik. Foucault 

ugyanakkor a tudományos diskurzusokban megnyilvánuló „hatalomeffektusok” hogyanját 

célzó kutatásaiban az „alávetett tudások” lázadásáról
121

 beszél. Az „alávetett tudások” két 

dolgot takarnak: „történeti tudásblokkokat”, amelyek ellepleződtek ugyan, de jelen voltak a 

tudományos diskurzusban, illetve alsóbbrendű és diszkvalifikált tudásokat
122

, amelyeket 

Foucault „az emberek lokális tudásának” nevez, és amelyek soha nem voltak részei a 

tudományos diskurzusnak. Szükségesnek tartja ezek felderítését  

„ azzal a tervvel szemben, amelyik a tudásokat a tudományt jellemző hatalmi 

hierarchiába igyekszik besorolni”, arra vállalkozva, „hogy a történeti tudásokat kiszabadítsa 

alávetett helyzetükből és szabaddá, vagyis az egységre törő, formális, tudományos elméleti 

                                                 
120

 idem, 962. 
121

 Michel Foucault, A hatalom mikrofizikája, in  Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen, 2000., ford. 

Kicsák Lóránt, 309. 
122

 a tudományosság színvonala alatt maradó 



48 

 

diskurzus kényszerítőerejével szemben ellenállóvá és harcképessé tegye. (…)Célja a lokális, 

vagy ahogy Deleuze mondaná, a „kisebbségben levő” tudások reaktivációja a megismerés 

hierarchizációja és a velejáró belső hatalmi effektusok ellen.” 
123

  

Foucault, a Benjaminnál előforduló, a vesztes fél történelmére összpontosító 

történelemszemlélethez hasonlóan, az „emberek lokális tudásának” érvényesítését tartja 

fontosnak. Ezek az „alávetett tudások” minden bizonnyal ugyanannak, a társadalmi 

szempontból vesztes félnek tuljadoníthatók, akiről Benjamin is beszél. Úgy tűnik, hogy a 

haladás eszméjét és a vesztes fél történelmének feltárását illetően Foucault és Benjamin 

hasonló álláspontot képviselnek.  

Az eredetmítoszok, így a keresztény eredetmítosz is, azt az emberi törekvést példázza, 

amely a kezdeteket és a származást kutatja. A Paradicsom mint az ember származásának 

helye, amely, mint láttuk, Benjaminnál is megjelenik, nem feltétlenül pozítiv értékek 

hordozója. A szövegben inkább az ember elégedetlenségének kifejezője, amelynek okát 

Nietzsche, mutat rá Foucault
124

, az eredet kutatásával hozza összefüggésbe, mert ez feltételezi 

a dolog tiszta lényegének megragadását és elsődlegességét mindenhez képest, ami utána 

következik. Ilyenformán minden eseményt, ami időközben történik, jelentéktelennek ítél. Az 

eredet kutatója így a felértékelt múltba merül, figyelmen kívül hagyva saját jelenét, saját 

valóságát, amely a múlthoz képest csupán másodrendű lehet.      

Balassa Péter is (A színeváltozás, vagy: engedj el, és láncolj magadhoz
125

című 

írásában), a modern művészet esetében felmerülő problémák kapcsán arra figyelmeztet, hogy 

el kell kerülnünk a historikus és tragizált sémát, amikor egy jelenkori műalkotást próbálunk 

megvizsgálni. Ez ugyanis azt az általánosan elfogadott gondolatot közvetíti, hogy az 

„aranykorhoz”(a művészetéhez) képest csakis hanyatlás lehetséges a művészi kifejezési 

eszközök terén. Amennyiben elfogadjuk ezt a kitételt, elkerüli figyelmünket a „vaskor” 

autentikus művészete, mivel a művészet ideje mindig az újrakezdésé és a folytatásé egyszerre. 

Az, hogy a művészet csalárd és alakoskodás nem minőségi (értékminősítő) megállapítás, 

hanem lényegi, vagyis a „művészet igazsága: Theatrum Mundi.”
126

 

„Az archaikus megjelenése egy műben, egy műfajban; ugrás, szakítás és állandó 

meglét együttese, a jelentől elfordulás, a megszakítás „megjátszása”. Az archaikushoz való 

                                                 
123

 idem, 312. 
124

  Michel Foucault, Nietzsche, a genealógia és a történelem, in A fantasztikus könyvtár, Pallas Stúdió- 

       Attraktor Kft., Budapest, 1998. 
125

 Balassa Péter, A színeváltozás, vagy: Engedj el, és láncolj magadhoz in  A színeváltozás, Szépirodalmi 

Könyvkiadó, Budapest, 1982. 
126

 idem, 423. 



49 

 

viszonyulás nem feltétlenül válságtudat eredménye, hanem inkább a kettős kötés beszéde: 

engedj el, és láncolj magadhoz… A csalárd egység, az a valóságos látszat, hogy egyetlen 

megformált egésszé váljék a műalkotásban az, ami a valóságban Kettő vagy Több, az mindig, 

minden körülmények között valamiképpen archaikus - függetlenül a reális időtől- mert a 

művészet ősgesztusa, alapmozdulata, hogy a Kettőből legyen Egy, vagyis valami 

Harmadik.”
127

     

Mind a mű keletkezése, mind értelmezése a befogadó által nem más, mint a jelen és az 

„archaikus” közti párbeszéd, mely kapcsolatteremtés alapja a megértés. A megértés a bölcs 

sajátja, aki az előadó alakjában inkarnálódik, és aki mesél saját életének krónikájából, leszűrt 

tapasztalatairól. Célja a lét megértése és nem csupán megismerése (mint a tudósé), és ennek a 

tudásnak a közvetítése. A bölcs a tipikus antihős, akit Brecht is megkísérelt megjeleníteni 

epikus színházának színpadán. Paradigmája illeszkedik a történelmi materializmuséhoz, mivel 

ő az, aki a jelenből állandó párbeszédet folytat a múlttal, ellentétben a tudóssal, aki az ok-

okozat összefüggéseket vizsgálja, és statisztikákra (additív tényező) alapozza tudományos 

megállapításait. 

  Walter Benjamin is felismeri a viszonylagosan új médiumok jelentőségét a művészet 

és a mindennapi élet további alakulása szempontjából. Ő, a politika és a gazdaság felől 

közelíti meg a témát. Az új műfajok megjelenését a termelőeszközökre vezeti vissza 

rámutatva arra, hogy „az irodalmi formák felbomlásának korát éljük”
128

. Nemcsak a 

hagyományos formák felbomlását említi, hanem arról is ír, hogy elmosódik a határ az író 

(művész) és közönsége (befogadók) között (az olvasó is szót kaphat az olvasói levelek rovat 

keretén belül, szerzővé lépve elő maga is). Ez a fajta interakció jellemzi a tévé, rádió és az 

internet felhasználóinak körét is. Benjamin meglátása szerint így „Maga a munka jut 

szóhoz.”
129

 a termelő révén, aki hozzáértőként nyilatkozhat adott témákban. A művészet így 

már nem csak egy kisebbség kiváltsága, hanem utat nyit a tömegnek, demokratizálódik. Erről 

az új termelő-alkotóról Benjamin a következőket mondja: 

 

„Olyan alkotó, aki az írókat semmire nem tanítja, senkit nem tanít semmire. Vagyis a 

termelés modellje a mértékadó; mivel csak az képes rá, hogy a többi termelőt a termelésre 

ráirányítsa, s már javított apparátust bocsásson a rendelkezésére. Minél több fogyasztót irányít 

                                                 
127

 idem, 424. 
128

 Walter Benjamin, Az alkotó mint termelő, in Angelus Novus, Magyar Helikon , 763. 
129

 Walter Benjamin, Az alkotó mint termelő, in Angelus Novus, Magyar Helikon 765. 



50 

 

át az apparátus a termelésbe, minél több olvasót, illetve nézőt formál át közreműködővé, 

annál többet ér. Egy ilyen modellt, amelyről itt csak utalásszerűen lehet szó, ismerünk is: 

Brecht epikus színházát.”
130

  

Nietzsche is szembehelyezkedik azzal a történelemfelfogással, amely feltételezi a 

történelem feletti szempontot, „azt a történelmet, amelynek az a szerepe, hogy egy önmagába 

zárt totalitásba befoglalja az idő végre redukált sokféleségét”
131

, mutat rá Foucault. A 

történelem tanulmányozására a genealógiát tartja hivatottnak, melynek feladata, hogy 

összegyűjtse „a véletlen eseményeket, az apró eltéréseket, vagy a teljes szabályszerűségekkel 

ellentétben, a tévedéseket, a becslési hibákat, a téves számításokat, amelyekből a létező a 

számunkra érvényes dolgok születtek.”
132

A történelem „szabályok valóságos univerzuma”
133

, 

amely nem az erőszak csillapítására, hanem kielégítésésre szolgál. Az erőszakot beépítve 

rendszerébe, uralomról uralomra tér át. 

„ A történelemben működő erők nem engedelmeskednek semmiféle célnak, sem 

mechanikának, hanem kizárólag a küzdelem véletlenének.”
134

 

A történelemnek meg kell szabadulnia az emlékezés metafizikai és antropológiai 

modelljétől, az objektivitásban és a tények pontosságában való hittől, illetve a változatlan 

múlt képzetétől.  

A  Sharkey’s Night (Home of the Brave című performance) a hatalom színfalak 

mögötti működési mechanizmusaira világít rá, a hazafias szólamok mögött meghúzódó 

különböző funkciókat betöltő hivatalnokok hatalmi „játékaira”, az erőszak kielégítésének 

módjára.  

 

A nap lenyugszik 

Mint egy nagy kopasz fej 

Eltűnve a sétány mögött. 

Ez Sharkey éjszakája. 

Ez ma Sharkey éjszakája. 

 

                                                 
130

 idem, 774.  
131

 Michel Foucault: Nietzsche, a genealógia és a történelem, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas 

Stúdió-Attraktor Kft., Budapest, 1998., 83.  
132

 Idem, 79. 
133

 Idem, 83. 
134

 Michel Foucault: Nietzsche, a genealógia és a történelem, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas 

Stúdió-Attraktor Kft., Budapest, 1998., 84. 



51 

 

És a menedzser azt mondja: 

Sharkey? Ő most nincs az íróasztalánál 

Átvehetném én az üzenetet? 

Hé, Öregfiú! 

Rég nem találkoztunk 

Hé, haver 

Te teremted meg a pontok közti kapcsolatot! 

Te szeded össze a darabkákat! 

 

Nos, elautóztam a Nagy D: C:-be 

És besétáltam a 1003-as szobába 

És ott voltak a Nagy Fiúk 

És ők beszélgettek 

Nagy B 

Kis O 

Kis M 

Halk B 

Azt mondták: 

Mutassuk meg azoknak a robotoknak, hogyan kell hardballt 
135

 játszani. 

Tanítsuk meg a kissrácokat egy kis hálára.”
 136

(fordította Pogány Csilla) 

                                                 
135

 hard= kemény, szójáték a handball (kézilabda) mintájára 
136

 Goldberg, RoseLee, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 122. 

     Sharkey’s Night 

Sun’s going down 

Like a big bald head 

Disappearing behind the boulevard. 

 

It’s Sharkey’s night. 

It’s Sharkey’s night tonight. 

And the manager says: 

Sharkey? He’s not at his desk right nowCould I take a message? 

Hey Kemosabe! 

Long time no see 

Hey Sport- 

You connect the dots! 

You pick up pieces!  

Well I drove down to Big D:C: 

And I walked into Room 1003 

And there they were 

The Big BoysAnd they were talking 

Big B 

Little O 



52 

 

 

Sharkey, a közismert rajzfilmfigura, Seacago
137

 városának egyik legjobb 

magándetektíve, aki már számtalan katasztrófától mentette meg a várost, igazi, áldozatkész 

honpolgár. Ezzel szemben Laurie Anderson Sharkey-ja mindezek ellentéte (shark/cápa, 

sharkey/kis cápa, becézés). Ő a Nagy Cápa, a tengerek félelmetes ragadozójának 

tulajdonságaival bír, személye az USA-val azonosul. Az üzenetet ugyanakkor nem ő, hanem 

egy hétköznapi szürke, „becstelen ember
138

” veszi át, aki csupán a „hatalommal való 

pillanatnyi találkozás
139

” folytán hagy nyomot maga után. Az üzenetet továbbító fél sem 

különbözik az előzőtől, ő is hasonlóképpen jelentéktelen. Mindketten csupán a véletlen 

folytán lesznek a történelmi esemény felejthető szereplői, akik tévesen azt hiszik, hogy a 

hatalom eszközének lenni, annyit tesz, mint a hatalom birtokában lenni. Fölényes, viccelődő 

modoruk erre enged következtetni. Jelenlétük „a politikai hatalom a társadalom legelemibb 

szintjére”
140

 való beépülésére világít rá.                                                                                         

          A közvetített tartalmak révén az új médiumok megerősítik a hatalom, állam, 

közigazgatás „láthatatlan” befolyását. Ha a televízió maga a valóság, ahogy György Péter írja, 

akkor hatalom is ugyanakkor: 

 

Mindent beenged, mindent felhasznál, semmilyen határt nem ismer, totalitása abból 

ered, hogy épp úgy „otthon van” a túlvilágon, mint ezen: azaz mindenhol lerombolja az 

otthonosság határait. A „világ új képe”(…) valójában a képernyőn váltakozó képek sorozata. 

Két csatorna között időről időre felvillan a semmi: az értelmezhetetlen zaj, az üres sorok 

felfoghatatlan látványa. A hiperreális mindent magába foglal, ami valaha élet volt, hogy 

mindent televíziós adásként okádjon vissza.(…) A televízió maga a valóság.”
141

 

 

                                                                                                                                                         
Little M 

Silent B 

They were saying: 

Let’s teach those robots how to play hardball. 

Let’s teach those little fellas a little gratitude. 

 
137

 szójáték: Chicago, fontos tényező, hogy a művész is chicagoi születésű 
138

 Michel Foucault, Becstelen emberek élete, in Michel Foucault, A Fantasztikus könyvtár, Pallas 

Stúdió_Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 
139

 Idem., 95. 
140

 Idem, 100. 
141

 György Péter, A metaforák vége in Az elsüllyedt világ, Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 1992., 239 



53 

 

A hatalmat, írja Foucault, nem fentről lefelé, hanem lentről felfelé kell analizálni, „a 

legparányibb mechanizmusoktól elindulva”. A hatalom a legalsó szinten álló egyénen 

keresztül árad szét, aki ennél fogva nem helyezkedik szembe a hatalommal, hanem ő a 

hatalom „egyik elsődleges működése”, „egyik első effektusa”
142

. Láncolatokban működik, 

nem állapodik meg, nem lehet birtokba venni, hálózatokba szerveződik. „A test közvetíti és 

áramoltatja”
143

.  

A történelemmel átitatott test
144

 nem a szabadság, hanem a kiszolgáltatottság és 

„bérrabszolgaság” megtestesítője (női akt, pornográfia), mutat rá György Péter „Egyedüli 

példány”
145

 című írásában. A performance-művészek számára az ilyenformán megjelenő test 

az üres esztétizálást, üzleti vállalkozást, a politikai elnyomás lehetőségét elegyíti, ezért 

kisajátítását megakadályozni igyekeznek. Ez lehet radikálisan (Gina Pane, Chris Burden, Otto 

Muehl) vagy burkoltan megnyilvánuló (Laurie Anderson), de minden performance esetében 

jelen van.  

Laurie Andersonnál a tárgyiasult test elleni lázadás áttételes módon jelentkezik, és az 

alábbi eszközökhöz folyamodva valósul meg: 

 

       ruházat/jelmez : a) semleges, nem-specifikus öltözet hiánya (pl. overall), így kerülvén ki  

a  nemi szerepekre jellemző sztereotípiákat és az abba való   

                                    besorolást.  Ez a ruházat kétfajta jelentést közvetíthet:  

                                            1. nemi kategóriától megfosztott ember 

                                            2. androgün 

                                  b) nem-specifikus, nagyon ritkán fordul elő, és nagy jelentőséggel bír                   

                                    a performance-ban (többnyire a női testtel kapcsolatos  

                                    sztereotípiákra, archetípusokra utal vagy a kreativitás feminin  

                                    jellegére) 

                                                 
142

 Michel Faulcault, A hatalom mikrofizikája, in Michel Faulcault, Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen, 

2000., ford. Kicsák Lóránt, 323. 
143

 ibidem 
144

 Michel Foucault: Nietzsche, a genealógia és a történelem, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas 

Stúdió-Attraktor Kft., Budapest, 1998.,  
145

 György Péter, „Egyedüli példány” in Az elsüllyedt világ, Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 1992. 

 



54 

 

                                  c) marionett jelmez, emberre hasonlító „lény” (egyben  

                                      művészettörténeti utalás is a Bauhaus kísérleteire) 

 

     hangszínmódosító elektronika: segítségével jelmez nélkül nem-specifikussá válhat (a             

                                                            művész többnyire arra használja, hogy hangját férfiassá   

                                                            változtassa), két lehetséges jelentés hordozója lehet: 

1. autoritás hangja 

2. transzszexualitás 

 

     hasonmások:  a) bábu 

                             b) klón (hologram formájában vagy „téma”-ként) 

                             c) reprodukált képmás
146

 (kivetítőn) 

 

     körvonal: világítástechnika révén elért effektus: a művész testének sötét körvonala             

                      kirajzolódik az egyszínű háttér előtt (utalás a keleti árnyjátékra)  

 

    szimbólum testreszabása: a művész kisajátít bizonyos szimbólumokat és megtestesíti  

                                                   őket (pl. a New York-i Szabadság-szobor vagy Sharkey)    

 

Az előadó így kedve szerint változtathat entitást, a test nem tárgyiasulhat. Ez az elv 

tartja mozgásban a Moby Dick elektronikus opera szereplőit is, ahol egy előadóra több szerep 

is jut, a művészek így ki-be bújnak a szerepekből/be
147

. Ahogy az Foucault-nál 

megfogalmazódik:  

                                                 
146

 Az Empty Places-ben Laurie Anderson feje, amely a Szabadság-szobor jellegzetes frizuráját utánozza, és 

amely a fotómodellekről alkotott fényképekkel mutat hasonlóságot, a nézőre néz a kivetítőről. Arcának 

álkomolysága, a szemében tükröződő huncutság és értelem azonban meghazudtolja a divatfotók ürességét és 

személytelenségét. 
147

 Laurie Anderson nem a „főszerepeket”(Ahab kapitány, Ishmael) játssza, hanem Walter Benjamin 

történelemszemléletének és az ellenkultúra szellemiségét követve mellékszereplőket (pl. Pip) jelenít meg 



55 

 

„A test: az események lenyomatának felszíne (jóllehet a nyelv rögzíti és az eszmék 

feloldják ezeket az eseményeket); a test a szubsztanciális én felbomlásának központi helye; a 

test a folyamatosan szétforgácsolódó entitás.”
148

 

A hagyományos színházi előadás és a performance közötti különbség a test által 

betöltött előadásbeli funkciók különbözőségében is megragadható. Az elsőben a színész teste 

jelenlét és hiány is egyben. Hiány, mivel egy nem létező személynek kölcsönzi testét (a dráma 

szereplője csak szövegként létezik), és jelenlét, mert egy létező entitást jelöl (a színészt, aki az 

objektív valóság része). Ezért a színjátszás a hiányt a jelenlét segítségével próbálja 

ellensúlyozni.  

A performance-ok többnyire egyetlen előadót feltételeznek, aki szerző és előadó egy 

személyben. Így ő egyszerre létezik az objektív valóságban és a képzelt valóságban 

(fikcióban). Ez a jelenség leginkább a kettős jelenlét fogalmával írható le.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
148

Michel Foucault: Nietzsche, a genealógia és a történelem, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas 

Stúdió-Attraktor Kft., Budapest, 1998, 80. 



56 

 

A performance-ok, a nyelv és a modern médiumok 

 

 

 

Michel Foucault
149

a nyelv működési mechanizmusait tanulmányozva két korszakot 

különít el a nyelv által betöltött funkciónak megfelelően. Írásában a XVIII. század vége jelöli 

a korszakhatárt. Ezt megelőzően, írja Foucault, „a nyelv terét” a Retorika határozta meg, 

amely kapcsolatot létesített két beszéd között. Ezek közül „az egyik néma, megfejthetetlen, 

teljességgel jelenvaló önmagában és abszolút”
150

 volt, a másik, a „beszédes”, elmondta az 

elsődleges beszédet. Ez utóbbi tere tette lehetővé az abszolút beszédtől való eltávolodást.  

„ (…) a Retorika szakadatlanul ismételte, a véges teremtmények és a halandó emberek 

számára, a  soha el nem hallgató Végtelen szavát.” 

Ennek a nyelvi funkciónak olyan mű felelt meg, amelyet „a befejezés céljából 

alkottak”
151

, azért, hogy abban a csendben hallgasson el, ahol „a végtelen Beszéd átveszi 

hatalmát.” Művet alkotni vagy a hősről beszélni úgy, hogy „mások erről beszéljenek a 

végtelenségig
152

” a dicsőségért volt érdemes. 

A megjelölt korszakhatárt követően, a nyelv már csak az istenek hiányának terében 

beszélhetett, és a nyelv terét ezentúl a Könyvtár határozta/za meg. 

„(…) a töredékes nyelvek végtelenbe tartó támfala révén, amely a retorika kettős 

láncolata helyére egy önmagával szembenálló nyelv egyszerű, folytonos, monoton vonalát 

helyettesíti, egy végtelenre ítéltetett nyelvét, mert már nem támaszkodhat a végtelen szavára. 

Ám önmagában találja meg a megkettőződés, az ismétlés, a tükrök, önmaga képei, az 

analógiák függőleges rendszerének létrehozása lehetőségét
153

” 

Ebben a könyvtárban, mint Borges Bábeli könyvtárában, mondja Foucault, már 

minden megalkotott és elképzelhető nyelv megtalálható. Mindezeket pedig „egy szigorú 

független nyelv fedi, amely elbeszéli, és voltaképpen megszüli őket.”
 154

, az irodalom. 

A szó isteni eredete megszűnik, a nyelv már csak önmagáról beszélhet, mert az isteni 

beszédet, a végtelen ígéretét, az egyedit nem közvetítheti. Pont ellenkezőleg, a szó az 

azonosság (nyelv a nyelvről) és a megismételhetőség kifejezője lesz.  

                                                 
149

 Michel Foucault, A végtelenbe tartó nyelv in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas Stúdió- 

   Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 
150

 Idem, 13. 
151

 Idem.,9. 
152

 ibidem 
153

Michel Foucault, A végtelenbe tartó nyelv in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas Stúdió- 

   Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor, 13. 
154

 ibidem 



57 

 

A nyelv ilyenformán önmagáról beszél, de ez az önreflexív minőség már nemcsak a 

nyelvre jellemző, hanem a médiumokra is, amelyek műalkotások „témájává” válnak. A 

különböző nyelvelméletek a képzőművészek gondolkodását befolyásolva, olyan művek 

létrejöttét tették lehetővé, amelyek a művészeti kérdések teljesen más aspektusokból való 

megközelítését eredményezték.  

A nyelv eredetének kérdése William S. Borroughs-nál is felmerül a The Electronic 

Revolution
155

 című írásában, amely nagymértékben meghatározta Laurie Anderson nyelvhez 

való viszonyát.  

Wiliam S. Burroughs Korzybskytól, az általános szemantika kidolgozójától kiindulva 

arra a következtetésre jut, hogy a “nyelv vírus”(“language is a virus”). Korzybsky szerint az 

ember abban különbözik a többi állattól, hogy ő “időmegkötő állat” (“time binding animal”). 

Így az írott szó, érvel Burroughs, az emberi beszéd velejárója, mivel az “időmegkötés” 

fogalma nem jöhetett volna létre az írott szó hiányában. Doktor Kurt Unruh von Steinplatz az 

emberi beszéd kialakulásához kapcsolódó elméletének megfelelően, a szó vírus volt, amely 

egy biológiai mutáció eredményeként jött létre. Azt állítja, hogy a torok egy vírusbetegség 

következményeként vált alkalmassá az emberi beszédre. Ez a tulajdonság pedig öröklődött a 

betegséget túlélő egyedek révén, és megteremtette a szimbiózis feltételeit a vírus és a 

vírusgazda számára. Így sokáig a vírus észrevétlen maradhatott, mivel az a vírus, amely nem 

támadja meg a gazdáját, olyan, mintha nem is létezne.  

Elidőzve az atomrobbanás következményeinél Burroughs azon elmélkedik, hogy az 

élőlényekkel ellentétben, amelyek esetén a katasztrófa kihaláshoz vezethet, a vírusra 

kedvezően hathat elősegítve szaporodását. Ezért az egyszeri gyilkos vírus ismét gyilkos 

vírussá válhat. Az író szerint a vírus hozza létre az objektív valóságot (betegséget) a 

vírusgazda testében. A vírusok valóságossá teszik magukat, éreztetik jelenlétüket, mert ez 

víruslétük lényege. A szóvírus segítségével emberek milliói tehetők tönkre, mert ha a 

szavakat megfelelően vágjuk, keverjük össze, ez végzetes következményekkel járhat a 

kiszemelt áldozatra. A legmegfelelőbb módszer a fenti cél elérésére azoknak a 

beszélgetéseknek a felvétele és a helyszínen történő visszajátszása a közönség előtt, amelyek 

megszégyenítik a kiszemelt áldozatot még akkor is, ha a felvett dolgok különben 

természetesek (pl. szeretkezés vagy biológiai szükségletek elvégzése). Ennek a 

forgatókönyvnek négy szereplője van: a kiszemelt alany, az eszköz (pl.magnetofon), amely a 

“gazda” testébe való behatolást teszi lehetővé, és a “valóság”, amelyet ez (szóvírus)  létrehoz 

                                                 
155

 Burroughs, S. Williams, The Electronic Revolution, Expanded Media Editions, Bresche Publikationen 

Germany,1970. 



58 

 

(“betegség”, “halál” társadalmi értelemben) a közönség közrejátszásával. Ez az a módszer, 

világít rá Burroughs, amelyet a CIA emberei is alkalmaztak a Watergate botrány 

kirobbantásakor. A szóvírus így a hamis illúzió megteremtésével felülkerekedik az emberen. 

A tömegtájékoztatás hatalma abban rejlik, hogy asszociációkat tesz lehetővé. A védekezés 

egyetlen lehetséges módja, ha ezt felismerjük, és megpróbálunk tenni ellene oly módon, hogy 

megszüntetjük az asszociáció lehetőségét. Méghozzá azáltal, hogy megszakításokat iktatunk 

be mondanivalónkba. Az említett manipulációs technika ugyanakkor ellentétes céllal is bárki 

által alkalmazható: felhívhatja a figyelmet a manipuláció veszélyére. Ha ezt megtörténik, 

megszüntethető a tömegtájékoztatás monopóliuma és hatalma a szóvírus felett. Ilyenformán a 

szóvírus természetének felismerését követően, egyben uralható is lesz. 

Az andersoni performance-okban alkalmazott technikák is sok esetben Burroughs-t 

idézik. A performerre a művész kreativitása, a nyelvész érdeklődése és a filozófus 

kíváncsisága jellemző, kísérletezés és játékosság révén keres válaszokat a különböző nyelvi 

kérdésekre.     

Performance-ainak központi témája a nyelv által nyújtott kommunikációs lehetőségek 

maximális kihasználására való emberi törekvés, valamint az ez irányú igyekezet kudarcba 

fulladása, amely a nyelvi kifejezőeszközök korlátozott voltának tudható be. 

A  szóvírus által megfertőzött személy beszédkényszerben szenved, a beszéd számára 

nárcisztikus megnyilvánulás. Önmagáról mesél, semmi más nem érdekli. Élete végtelen 

monológ. Nem ismeri a csend hatalmát, nem ismeri fel a hallgatás/meghallgatás 

szükségességét, mert egyedül önmagával törődik (“Look at me!”). Vajon képes-e 

kommunikálni a nyelv segítségével, vagy csak beszél anélkül, hogy bármit is mondana, mert 

retteg a csendtől. Lehet-e kreatív a beszédben, és valóban azt mondja-e, amit szeretne, vagy a 

nyelv megakadályozza gondolatai megosztásában, mert nem minden megnevezhető, 

kimondható.  

 

A nyelv, vírus 

 

A Paradicsom 

Pontosan olyan, mint ahol te most vagy 

Csak sokkal, sokkal jobb. 

 

 

 



59 

 

Láttam ezt a pasast a vonaton 

És úgy tűnt, hogy beleragadt 

Egy olyan absztrakt transzba 

És azt mondogatta: „Ú…,Ú…, Ú… 

És Fred azt mondta: 

„Azt hiszem, valami fájdalma lehet. 

Azt hiszem, a fájdalom hangja.” 

És azt kérdeztem: „Fájdalom hangja? 

Akkor a nyelv, vírus.”  

 

A jelölt és jelölő közötti viszony helytelen megítélése megváltoztatja az üzenet lényegét, 

amennyiben a „pasas” által ismételgetett hang egyáltalán üzenetnek tekinthető.  A fenti 

sorokban a helyzet félreértelmezése folytán, a nyelv vírus volta szó szerint értendő, mivel az 

üzenet dekódolója a hang és a fájdalom között fordított ok-okozati összefüggést vél 

felfedezni, mintha a hang okozná a fájdalmat, és nem a fájdalom váltaná ki a hangot.  

  

Nyelv! Vírus! 

Nyelv! Vírus! 

Nos, beszélgettem egy barátommal 

És azt mondtam: 

Akartalak. 

És kerestelek téged. És ő azt mondta: Hé! 

Velem beszélsz? Vagy csak gyakorolod egyikét a performance-aidnak? 

Mi? 

 

Nyelv! Vírus! 

Nyelv! Vírus! 

 

 

Az üzenetet küldő személy azonosságának megállapításában felmerülő bizonytalanság is 

nehézséget okozhat a kommunikációban, mert a közvetített tartalom többféleképpen 

értelmezhető: szó szerint, de művészetként is, attól függően, hogy a küldő milyen minőségben 

szólal meg, hétköznapi emberként/barátként vagy művészként. Ez egyben a modern 

művészettel szembesülő ember dilemmája is.   



60 

 

 

Ő azt mondta: Meg kellett írnom azt a levelet az anyádnak. 

És meg kellett mondanom a bírónak, hogy te voltál. 

És el kellett adnom az autót és el kellett mennem Floridába. 

Mert én így mondom azt (Ez egy varázslat.), 

Hogy szeretlek: És én (Ez egy munka.) 

Fel kellett hívjalak hajnalhasadtakor (Miért?) 

És fel kellett soroljam azokat az alkalmakat, amikor tévedtem 

Mert én így kérek bocsánatot. (Ez egy munka.) 

 

Foucault a Diskurzus helye 
156

című írásában megállapítja, hogy a nyugati társadalomban az 

igazságvágy intézményes alapú, és kényszerítőleg hat az összes többi diskurzusra. Ennek 

megfelelően az irodalomnak is az igaz diskurzusra kellett támaszkodnia: „(…)a 

természetességre, a valószerűre, az őszinteségre”
157

. Paradox módon az őszinteségben 

megnyilvánuló igazságvágy, nem vezet el az igazsághoz, hanem éppen ellenkezőleg az  

árulást vonja maga után (itt a két ember kapcsolatában). Ilyenformán az igaznak hitt 

diskurzus, hamisnak bizonyul.  

Nyelv! Vírus! 

Nyelv! Vírus! 

 

A Paradicsom 

Pontosan olyan, mint ahol te most vagy (Egy hajóroncs.) 

Csak sokkal, sokkal jobb.(Ez egy munka.) 

 

Tudod, én hiszek abban, hogy létezik TV 

Úgy értem- 

Ők csak mindig ugyanazokat a 

Képeket mutatják újra és újra 

És mikor beszélnek, csak hangokat adnak ki 

Amelyek többé-kevésbé szinkronban vannak az ajkaikkal. 

Ezt gondolom! 

                                                 
156

 Michel Foucault, A diskurtzus helye, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas Stúdió- 

   Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 
157

 Idem, 54. 



61 

 

 

Nyelv! Vírus! 

Nyelv! Vírus! 

Nyelv! Vírus! 

A nyelv és a képek nincsenek már szinkronban egymással, ugyanakkor ez az eltolódás 

függetleníti őket egymástól, így az „üzenet” megkettőződik vagy az interferencia révén 

„kioltják”egymást.    

Nos, azt álmodtam, hogy volt egy sziget 

Mely kiemelkedett a tengerből. 

És mindenki a szigeten 

A TV-ből volt valaki. 

És gyönyörű volt a kilátás 

De senki sem láthatta, mert 

Mert mindenki azt hajtogatta a szigeten: 

Nézz rám! Nézz rám! 

Nézz rám! Nézz rám! 

Mert ők mind egy szigeten éltek 

Mely kiemelkedett a tengerből 

És mindenki a szigeten a TV-ből volt valaki. 

És gyönyörű volt a kilátás 

De senki sem láthatta, mert 

Mindenki azt hajtogatta a szigeten: 

Nézz rám! Nézz rám! 

 

Az önreflexív jelleg nárcisztikus megnyilvánulás, amely miatt a médium képtelen 

megragadni, észlelni az önmagán kívül levőt. Ezért, ahhoz, hogy a valóság a maga 

összetettségében észlelhető legyen, lehetővé kell tenni a több médium közvetítésével történő 

egyidejű észlelést.    

 Nagy figyelmet fordít a különböző médiumok révén megvalósítható 

kapcsolatteremtésnek, amelyre számtalan lehetőség kínálkozik (tévé, film, könyv, 

számítógép). A tévé, mint médium, inkább “témaként”, mint eszközként jelenik meg 

performance-aiban, és szorosan kapcsolódik a fogyasztói társadalom, illetve a politika és 

manipuláció kérdéséhez. A távíró feltalálásával (1838) a hírből fogyasztási cikk és ipari 

termék lett azt követően, hogy a 19. sz. közepén megalakultak az első hírügynökségek. Az 



62 

 

aktualitás felértékelődése erre az időszakra vezethető vissza, írja György Péter A metaforák 

vége
158

 című esszéjében. Csak ezzel a ténnyel indokolható, hogy egymástól teljesen független, 

fontosságukat tekintve is nagy eltérést mutató eseményekről számolnak be nap mint nap a 

híradások, hogy bármilyen egymással össze nem függő valóságelem megjelenhet a 

képernyőn. Az, hogy a hírfogyasztók számára valóban létfontosságú információkat közöl-e a 

híradó, egyáltalában nem szempont a tévé és média számára. Az egyetlen döntő tényező a 

gazdasági tényező, vagyis az, hogy a nézők/olvasók elég hírt fogyasztottak-e.  

 

„Ha épp arra akarunk rámutatni, hogy a médiumok között mint illan el a valóság, 

érdemes talán a legújabb globális televízió-műsorra utalnunk. Az Öböl-válságról szóló 

műsorok nem egy készülődő rettenetes háború közgazdasági, jogi, filozófiai, politikai 

vonatkozásaival foglalkozó elemzések, hanem mindenekelőtt „sztorik”. Egy végnélküli 

filmsorozat újabb és újabb, jól formált kis epizódjai. Szemben a hagyományos irodalmi 

kultúrával, amely feltételeket támasztott az olvasóval szemben, s amely visszautalt arra, ami a 

mindenkori aznap előtt történt, ennek a tévéshow-nak minden műsora kész, kerek egész, a 

műsorfolyamatba bármikor bárki bekapcsolódhat. Egyik epizódban Baker beszél az öbölbeli 

fiúkhoz, máskor a sorozat főszereplője, Bush úr eszi a Hálaadás pulykáját a jó fiúk között.”
159

 

 

A gazdasági hatalom és a politika ilyenformán, a tévé segítségével, betolakodik a 

magánszférába, és egyre inkább veszélyezteti az intimitást, az önálló gondolkodást. A 

televízió feloldotta a könyv által képviselt absztrakt gondolkodás hagyományát, és olyan 

tudatállapotot hozott létre, amelyben csak folytatásos és vég nélküli történet létezhet. A 

tévében minden, lehet az valós történés vagy fantázia szüleménye, „műsorrá” válik, amely 

fogyasztásra és szórakoztatásra hivatott, a médium pedig elmossa a különböző létminőségek 

közötti határokat. A tévé mindent felszippant, és a műsor újabb elemeként hasznosítja. Nem 

ismer határt, és mindent elidegenít, vagy, ahogy György Péter fogalmaz, „lerombolja az 

otthonosság határait.”
160

  

Az ember a számtalanszor megálmodott álmok és végtelenségig ismételgetett szavak 

kelepcéjébe kerül. A kezdetben élénk, csábító színek lassan eltompulnak. Az egyszeri és 

megismételhetetlen lét paradoxona a meg nem valósult törekvések elérésére irányuló, 

kimerülésig ismétlődő próbálkozások hosszú sora. Az el el nem ért célok miatt érzett 

                                                 
158

 György Péter, A metaforák vége in Az elsüllyedt világ, Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 1992. 
159

  idem, 237. 
160

 idem. 239. 



63 

 

kudarcélmények kompenzálását segítik az álmok, de az álmok, ahol minden elérhető, ami a 

való életben nem, éppen olyan fárasztókká és unalmasakká válnak állandó ismétlődésük miatt, 

mint a minden energiát felemésztő próbálkozások. Hasonlóak lesznek a tévéműsorokhoz, 

amelyek így már az álmokat is befolyásolják.  

 

Normális beszéd 

 

Nem tudok semmit az álmaidról 

De az én álmaim meglehetősen elcsépeltek. 

Ugyanazok a dolgok éjszakáról éjszakára. 

Csak…ismétlődnek. 

 

És a színük felettébb rossz- 

A témák pedig gyerekesek. 

És mindig megkapod, amit szeretnél – 

És ez nem az, amiről az élet szól. 

 

Első Nemzeti Bank? Imádom! 

Új kalap? Felejtsd el! 

Moby Dick? Sosem olvastam!
161

 (fordította Pogány Csilla) 

 

 

A Smoke Rings (Home of the Brave című performance-ában) második részében a kvíz- 

műsorról egy álomra terelődik a figyelem. A szövegen belüli összefüggések sem világosak 

                                                 
161

 http://www.mp3lyrics.org/l/laurie-anderson/talk-normal 

Talk Normal 

 

I don’t know about your dreams 

But mine are sort of hackneyed. 

Same thing, night after night. 

Just… repetitive. 

And the color is really bad – 

And the themes are just infantile. 

And you always get what you want – 

And that’s not just the way life is. 

 

First National Bank? I love it! 

New Hat? Forget it! 

Moby Dick? Never read it! 

 

http://www.mp3lyrics.org/l/laurie-anderson/talk-normal


64 

 

többé, nem tudni, hogy valójában egy álmot mesélnek-e el nekünk egy kisvárosról, ahol 

minden lányt Betty-nek hívnak, vagy egy reklámmal állunk szemben. Az első rész utolsó 

mondata ugyanis arra enged következtetni, hogy a vetélkedő első fordulója véget ért, és a 

második forduló előtt reklámot sugároznak (“And we’ll be back in un momento.”). A TV 

műsor nem valakiknek, hanem mindenkinek szól: arctalan, személyiségüktől megfosztott 

embereknek (Bettyknek). Életformát diktál, meghatározza vágyaikat (reklámok) megfosztva 

őket a szabad választás lehetőségétől. A kívülről rájuk erőltetett vágyaiknak szabad utat 

engedhetnek, vagy ha erre nincs lehetőségük, elnyomják őket. 

 

 „Nos, volt egy álmom, amelyben 

Elmentem egy kisvárosba 

És minden lányt a városban Bettynek hívtak. 

És ők azt énekelték: 

Dú, dú, dú, dú, dú 

Dú, dú, dú, dú, dú 

Ah, a vágy! Hideg, mint a jég 

És aztán forró, mint a tűz. 

Először piros, 

És aztán kék.”
162

 (fordította Pogány Csilla) 

 

 

A performance-ok ideje alatt a színpadon zajló történéseket nagy képernyő közvetíti, 

ilyenformán a néző egyenes adás részese lesz. A művész így utal az előadás és az egyenes 

adásban közvetített előadás közti különbségre, a valóság (előadás “itt és most”) és közvetített 

előadás/valóság hiperrealizmusára.  

                                                 
162

  http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-smoke-rings-lyrics.html 

„Well I had  a dream and in it 

I went to a little town 

And all the girls in town were named 

Betty. 

And they were singing: 

Doo doo doo doo doo 

Doo doo doo doo doo 

Ah desire! It’s cold as ice 

And then it’s hot as fire.Ah desire! First it’s red 

And then it’s blue”. 

 

http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-smoke-rings-lyrics.html


65 

 

A film kitüntetett szerephez jut multimédiás kísérleteiben. A háttér többnyire egy nagy 

képernyő, amelyre különböző, dokumentumfilmre jellemző valóságképeket, animációt vetít 

ki. Ennek a médiumnak gyakori beépítése az előadásokba Walter Benjamin hatására utal, aki 

a filmnek óriási jelentőséget tulajdonít a modern művészet recepciójában végbement gyökeres 

változást illetően.          

A könyv mint az emlékezés eszköze és az írott szó már művészi pályafutásának 

kezdetétől Laurie Anderson figyelmének középpontjában áll, és a Moby Dick-ben a 

performance “főszereplőjévé” válik. Akár keletkezésének körülményeit vizsgáljuk, akár a 

könyv előadásbeli funkcióját, a Moby Dick mindenképpen a könyv médiumának dicséretéről 

szól, amely képes volt megőrizni és továbbörökíteni a léttel kapcsolatos tudást. A könyvtár 

gigantikus képe pedig az emberi kultúra értékeit, de egyben útvesztőit is elénk vetíti. A könyv 

formájában testet öltő írott szó felértékelődik, mert véglegességével, megmásíthatatlanságával 

az emberi emlékező képesség végtelen kapacitásra tesz szert. A véglegességen és 

megmásíthatatlanságon a beavatkozás lehetetlenségét kell érteni egy, már kinyomtatott könyv 

esetében. A számítógéppel létrehozott szöveg ezzel szemben bármely pillanatban lehetővé 

teszi a beavatkozást a szövegszerkesztő segítségével, így ez utóbbi észrevétlenül 

manipulálható. Következésképpen a hagyományos értelemben vett könyv, a számítógéppel 

ellentétben autentikus médium. A napló ezért a könyv legszemélyesebb és legközvetlenebb 

formája. A vallomásban nyilvánul meg a hitelesség. Laurie Anderson saját életének krónikáját 

tárja a néző elé (a szó szoros értelemben is, hiszen a kézirat formájában jelentkező 

„könyv”/napló/a kézírás pedig minden egyén esetén egyedi vonásokkal rendelkezik). 

Emlékeit pontosan nyilvántartja és beleépíti műveibe.       

Multimédiás performance-ainak összeállításában jelentős szerephez jutnak a 

számítógép által vezérelt eszközöknek, és ez egyben a művész életfelfogását is tükrözi. 

Ugyanakkor bírálja ennek a médiumnak a korlátozó voltát és hatását a „digitalizálódó” 

gondolkodásra. Nem hisz abban, hogy a világháló összeköti az embereket, hanem inkább 

antiszociálisnak tarja, ahol az egyén leginkább hiteltelen entitásként jelenik meg. A web 

leginkább nagy bevásárlóközpontként működik, nem váltva be a hozzáfűződő utópisztikus 

reményeket: nem repítette vissza az emberiséget a mcluhani egyidejű törzsi faluba.  

   Eszközként segítséget nyújthat azonban a nyelvvel való kísérletezésben. Példaként az 

a kísérlet említhető, amelyben a művész azt a parancsot adja számítógépének, hogy sorolja fel 

a 100 leggyakrabban használt szót az írott angol nyelvben. A művész így számol be az 

eredményről: 

 



66 

 

“A legtöbb szó nyelvi ragasztó: előtt, után, mikor, túl, körül, mert. A kilistázott főnevek 

között szerepelt a férfi, idő, hely. Így most már a 250 szavas határt szabtam meg a gépnek.  

Reméltem, hogy benne lesz a “nők” is, de a “nők” szó nincs benne még a leggyakrabban 

használt 250 szóban sem. Benne van viszont a “fiú” és a “fiúk”, de nem szerepel a “lányok” 

és a “lány”. Nos, a szeretet sincs közöttük, de igaz, hogy a düh sem.”
163

 (fordította Pogány Csilla) 

 

Az andersoni performance-okban megmutatkozó nyelvi leleményesség az olvasás 

irányának megváltoztatásában is megnyilvánulhat, a jobbról balra való haladás vissszájára 

fordításában, például a DOG szóból GOD lesz. Ugyanakkor az az eset is érdekli, amikor a 

“tükörszónak” nincsen értelme. Ez a módszer, a Burroughs által ajánlottak között is szerepel.  

Így a Songs for Lines and Songs for Waves-ben az “ének” szövegét előre és hátrafele is 

lejátszották. A “One day you wake up and realize”-ból így “Ezilaer dns pu ekaw ouy yad eno” 

lett. Ezt a technikát J.S. Bach is alkalmazta, amikor fúgáit „tükörfordításban” játszotta el. 

Leonardo da Vinci pedig jobbról balra írta jegyzeteit, és az aláírásában két betűt fejjel lefelé 

írt le, világít rá Kamondy Ágnes a Kígyó nyelvé
164

-ben. 

A vizsgálódás tárgya máskor a szó mint konvención alapuló jel (pl. az As:If-ben): 

  

„Are words soft?     (Puhák a szavak?) 

Some words are soft.     (Vannak szavak, amelyek puhák.) 

Which words are soft?     (Mely szavak puhák?) 

The word “soft” because you're saying it's soft.„ 
165

   (A “puha” szó, mert azt mondod,  

                                                                                           hogy “puha”.)   

                                                                                     (fordította Pogány Csilla) 

 

     A következő gondolatsor szintén az As:If-ből való: 

 

                                                 

163
 Holthouse, David, Strange Angel, Tweak, 1996, 2. 

„Most of the words are linguistic glue — before, after, when, beyond, around, because. The nouns were like 

man, time, place. So I went up to another cut — 250 words this time. I kind of hoped to get the word "women" in 

there, but "women" is not even in the most used 250 words. They do, however, include "boy" and "boys." But no 

"women" and no "girls" or "girl." Well, love isn't there. But then neither is anger.” 

 

 
 
164

 Kamondy Ágnes, A kígyó nyelve, Nappali ház, 1995/3, 30-33 
165

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 48.o. 



67 

 

         „the ties that bind                              a kötelék mi összeköti 

         the kindred minds                             a hasonló elméket 

         is like                                                  olyan 

         is:like                                                  olyan:mint 

         as:if „
166

      a mint:ha  

 

Ezeknek a soroknak a képzőművészetben megfogalmazott analógiái, többek között,  René 

Magritte, La trahison des images/A képek árulása (1926) című festményében  és Joseph 

Kosuth, Egy és három szék című munkájában (1965) találhatók meg. Magritte festménye egy 

pipát abrázol a dohányreklámok reprezentációs eszközeivel. A kép alá azonban a festő a 

következő szöveget írta: „Ceci n’est pas une pipe.”/ „Ez nem egy pipa.”, mivel a kép csupán a 

dolog reprezentációja. Joseph Kosuth műve szintén erre utal.       

  Máskor a homonimák csapdájára hívja fel a figyelmet, arra a “minthára”, amely 

félreértéshez vezethet, ha a kommunikáló felek nincsenek azonos “hullámhosszon”.  Az 

ironikus történet ezúttal apjáról és Istenről szól (apja neve Art volt, az Arthur rövidítése, 

ugyanakkor az “art” az “are” létige régies formája is): 

 

“Apámat Art-nak hívták, és amikor gyerek voltam azt hittem, hogy Istent is Art-nak 

hívják. Tudjátok, a miatt az imádság miatt, hogy ”Mi Atyánk ki vagy(art) a mennyekben, 

szenteltessék meg a Te neved...” Sohasem értettem ugyan, hogy miért van ott a “ki”, de egy 

csomó más dolgot sem értettem akkoriban az angol nyelvvel kapcsolatban.” 
167

 (fordította 

Pogány Csilla) 

 

Nemcsak az anyanyelv elsajátításának folyamata, hanem a más anyanyelvű
168

 

emberekkel való kapcsolatfelvétel nehézségeinek okai is érdeklik. A nyelv, amely egyszerre 

köt össze és választ el egymástól, sajátos gondolkodásmód és érzésvilág közvetítője. A nyelvi 

kódok ismeretének hiánya azonban meggátolja az erre irányuló törekvéseket, ezért a művész 

olyan nyelvi elemeket épített be előadásaiba, amelyeket előzőleg lefordítottak az illető ország 

                                                 
166

 ibidem 
167

 idem, 50. 

„My father’s name is Art, and when I was a kid I thought that Art was God’s name, too. You know, because of 

that prayer, „Our Father (who) Art in heaven, hallowed be Thy name…” I never understood why the „who” was 

there but there were a lot of things I didn’t quite understand about English at that point.” 
168

 A 70-es évek második felét a művész jórészt Európában töltötte, performance-ait előadta 

Genovában, Amsterdamban, Németországban és Dublinban is. Véleménye szerint az írek művészi szintre 

fejlesztették a mindennapi társalgás nyelvét, és az általuk beszélt angol nyelv nem kevesebb, mint a műalkotás 

egy formája. 



68 

 

nyelvére. Ezt a módszert későbbi performance-aiban is alkalmazza, hol franciául, hol 

spanyolul szólítva meg a közönséget.  

Anderson történeteinek egyike, a Speaking French, pontosan ezt az élményt dolgozza 

fel. Meg kellett ugyanis tapasztalnia, hogy a reprodukálás (a betanult francia szavaké és 

mondatoké) nem valódi kommunikáció, mert ez utóbbi megvalósítása csak akkor lehetséges, 

ha a beszélgetőpartner üzeneteit megértjük, és reagálunk is rájuk. Hiába “beszélt” a művész 

franciául a performance-okban, azzal áltatva magát, hogy ismeri az ország nyelvét, mert az 

utcán még a legegyszerűbb útbaigazításra irányuló kérdésre sem tudott válaszolni. Az 

újszülöttekhez hasonlóan a körülötte beszélők üzeneteinek megértése érdekében csupán a 

találgatások szintjén maradhatott. 

A nyelv az egyetlen szemiotikai rendszer, amely képes más szemiotikai rendszerek 

értelmezésére. Vannak azonban olyan szemiotikai rendszerek (mint például a zene), amelyek 

esetében a nyelv csak nagyon szűk határok között képes betölteni ezt a funkciót, fejti ki 

Roland Barthes a Le grain de la voix
169

 című írásában. A zene esetében a nyelv a leggyengébb 

szófaj, a melléknév, segítségével tudja csak meghatározni tárgyát. A melléknév pedig a 

képzelet védekezése, amely valaminek, ami a nyelv szempontjából megragadhatatlan, az 

elvesztését próbálja megakadályozni. A nyelv tehát egy olyan szemiotikai rendszer, amely a 

valóságot csak részben képes megragadni. Ezért van szükség más szemiotikai rendszerekre is, 

amelyek segítségével a lét minden megnyilvánulási formájában érzékelhetővé válik. Mivel a 

nyelv kifejezőereje korlátozott, a művészi szándék csak a zenei és képi eszközök segítségével 

teljesíthető ki. Ezt teszi lehetővé Laurie Anderson számára a performance.   

Laurie Anderson szövegei egyszerűségükben egyedülállóak, a művész mondanivalóját 

többnyire tőmondatokban fogalmazza meg, stíluseszköztára kifejezetten szegényes, puritán. 

Mondhatnánk, fekete-fehérben láttatja a világot. Stílusának erejét az éles kontrasztok 

kölcsönzik. Szövegei a nyelvi aszkézis produktumainak tekinthetőek, melyeknek célja a 

nyelvi cikornyák, a dagályos stílus elkerülése, a nyelv megtisztításának szándéka attól, ami 

fölösleges és nem kommunikatív értékű. Művészete mélyen a nyelvben gyökerezik, és 

elválaszthatatlan tőle: 

 

„Mindennél jobban szeretem a szavakat. Imádom a szavakat. Mindent, amit eddig 

csináltam szavak keltettek életre. Valahányszor megkérdezik “A szóval, képpel vagy zenével 

kezded-e el? Arra a tényre kell rádöbbennem, hogy a nyelv az, ami mások munkája iránt 

felkelti érdeklődésemet. Lehet az zene, számítógépes dolog vagy valami, aminek nincs köze a 

                                                 
169

 angolul Roland Barthes,The Grain Of  The Voice, in Twentieth-Century Performance Reader,Ed., 49-55. 



69 

 

nyelvhez, valahogy mindig szavakba foglalom. Ha lefordíthatok egy festményt a szavak 

nyelvére, jobban tetszik.”
 170

 (fordította Pogány Csilla) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
170

 Clifford Ross, Laurie Anderson, BOMB Magazine Fall 1999, elektronikus változatban: 

http://bombsite.com/issues/69/articles/2271 

 „More than anything, I love words. They animate everything I’ve done. No matter how many times somebody 

asks me, “Where do you start, with the word, image or music?” I come back to the fact that what really moves 

me about other people’s work is their language. Whether it’s a piece of music, a computer thing, or even 

something that doesn’t contain normal language, I put it into language, somehow. If I can put a painting into 

language, I like it better.” 



70 

 

A történetmesélés jelentősége a performance-okban 

 

 

 

   Mottó: “Az én munkám alapvetõen a mesélés. A világ 

                legõsibb mûvészi formája. Számomra az elekt- 

                ronika mindig kapcsolatban állt a történetmon- 

     dással. Talán azért, mert az emberek ősidők  

                óta körbeülték a tüzet. Az elektronika a mo- 

                dern tûz.”  

                        (Laurie Anderson) 

 

 

 

Homérosz, mondja Michel Foucault, úgy tartotta, hogy „(…) az istenek azért küldték a 

balsorsot a halandókra, hogy azok elbeszélhessék azt, s a beszéd ebben a lehetőségben találja 

meg végtelen erőforrásait.”
171

 Ugyanebben az írásában utalást tesz Borges egyik történetére, 

amely egy halálraítélt íróról szól, akinek Isten haladékot ad a kivégzőosztag előtt, hogy 

megírhassa művét. Az idő felfüggesztődik, miközben az író befejezi a megkezdett drámát, de 

amikor elkészül, lejár a haladék, és a kivégzőosztag által kilőtt golyó, amelyet egy pillanattal 

azelőtt lőttek ki, eltalálja. Foucault ezzel a történettel látja beigazolódni azt a feltevést, hogy a 

diskurzus fő funkciója a halál elodázása, „mikor elfogadhatatlan számára immár a nyom 

nélküli eltűnés.”
172

  

Ez a gondolat több írásában is visszatér. A Mi a szerző?-ben például, a görög eposz 

jelentőségét abban látja, hogy halhatatlanságot biztosított a hősnek: 

„ A hős azért fogadja el korai halálát, mert élete, amelyet megszentelt és felnagyított a 

halál, átmegy a halhatatlanságba (…). Egy más értelemben ugyancsak a halál legyőzésének e 

stratégiája volt az arab elbeszéléseknek, különösképpen az Ezeregyéjszakának a motivációja, 

témája, ürügye. A késő éjszakába nyúló történetek arra szolgáltak, hogy gátat vessenek a 

halálnak (…)”
173

  

                                                 
171

 Michel Foucault, Nyelv a végtelenhez, in Michel Foucault, Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen 

2006., ford. Sutyák Tibor, 61. 
172

 idem, 62. 
173

 Michel Foucault, Mi a szerző? in Michel Foucault, Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen 2006., ford. 

Erős Ferenc és Kicsák Lóránt, 122. 



71 

 

Az éjszaka mint a sötétség és a halál megfelelője, a mesélés ideje. A tábortűz az élet és 

fény továbbmentése az éjszakába, őrzése szimbolikusan az élet óvására irányul.  A 

történetmesélés pedig az álom, a kis halál, távoltartását célozza. Laurie Anderson is ezért 

tulajdonít neki akkora jelentőséget. Egyik története, a Tibet
174

 éppen a mesélés megtartó 

erejéről szól:  

„Öntudatomat szinte percenként vesztettem el és nyertem vissza. Arra kértem a 

kísérőmet, hogy beszéljen hozzám, mert különben meghalok. A srác egyetemista volt, 

tapasztalt hegymászó és nagyon szégyenlős, az egész úton nem szólt egy szót sem, de most 

három napig egyfolytában beszélt (…). Olyan volt ez a hang, mint egy hosszú-hosszú vékony 

vonal. Mint egy kötél, amibe belekapaszkodhatok. Azért mesélem ezt el nektek, mert talán 

tudjátok milyen megmenekülni egy másik ember hangjának a segítségével. Ez történt velem, 

és úgy gondoltam ezt el kell mondanom nektek.” 
175

  

         Színpadra vitt történeteinek jellegzetességeit vizsgálva rokon jegyek mutathatók 

ki a Walter Benjamin
176

által meghatározott brechti epikus színházzal. Az említett írás 

különbséget tesz a regényt olvasó ember reakciója, aki olvasás közben ellazul, és a drámai 

(hagyományos, mimetikus) színház közönsége lelkiállapota között, amelynek minden 

idegszála megfeszül a cselekmény nyomon követésében. A brechti színház éppen ezt a 

görcsös figyelmet akarja felszámolni, és felváltja az olvasóéhoz hasonló ellazult 

magatartással. Ennek a szándéknak a megvalósításához elengedhetetlen a  megfelelő 

témaválasztás. A cél érdekében olyan témát kell választani, amely megfosztja a színpadot a 

szenzációtól. Ilyen értelemben egy régi, ismert történet inkább megfelel ennek a célnak, mint 

egy új. A keletkező feszültség így nem a végkifejlet velejárója, hanem sokkal inkább az egyes 

eseményekkel kapcsolatos. A drámai színház hősét, amely a görög tragédiák hősére vezethető 

vissza, itt a tragikumtól mentes hős váltja fel, akinek legmegfelelőbb prototípusa a 

gondolkodó ember, a bölcs, aki távolságtartással tudja szemlélni környezetét. Brecht drámája 

nem teszi lehetővé az arisztotelészi katarzist, mert felfüggeszti a néző beleérző attitűdjét 

azáltal, hogy csodálkozást vált ki a nézőből. Nem a cselekmény kibontakoztatása a célja, 

hanem állapotok érzékeltetése (elidegenítés). Ez a cél leginkább  megszakítások 

alkalmazásával érhető el, melynek során a néző váratlan helyzetekbe kerül, amelyeket meg 

kell “oldania”. Laurie Anderson esetében leginkább a történetmondás megszakításáról 

                                                 
174

 a Stories from  the Nerve Bible-ból 
175

 Laurie Anderson, Tibet in The Nerve Bible koncertfüzet, Budapest, 1995. június 27., 5.  
176

 Walter Benjamin, What Is Epic Theatre? in The Twentieth Century Performance Reader, Edited by Michael 

Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003., magyarul: Mi az epikus színház? Ford. Széll 

Jenő in Kommentár és prófécia, Gondolat Kiadó, Budapest, 1969.  



72 

 

beszélhetünk, amely egy másik történettel folytatódik, amelynek azonban nincsen köze az 

előzőhöz. Ezeknek az előadásoknak elengedhetetlen eleme a megszakítás által okozott 

meglepetés. Minél többször szakad meg a játék, annál több gesztus(testbeszéd) jelenik meg a 

színpadon. A színész (itt a performer) művivé teszi a gesztust, amely hangsúlyosan idézetté 

válik, mutat rá Müllner András
177

. Benjamin szerint ez az epikus színház legfontosabb újítása. 

„A ritkítás-lassítás. Meg-megállás, a szó vagy az előadás újbóli és újbóli megszakítása, 

megtörése abból a célból, hogy az olvasásban, a befogadásban tudatossá váljon a kimerevített 

kép ideologikus alapozottsága, és így hangot - pontosabban helyet kapjon a kritika. Ha a 

reflektálatlan mozdulatot, hangot, viselkedést, vagyis a társadalmi gesztust megszakítjuk, és 

ezzel lelassítjuk, sőt kimerevítjük, egyúttal tudatossá is tesszük.”
178

  

Az a tudatosság, amelyről az idézetben szó esik, minden esetben az elmesélt 

történések jelentőségéről tanúskodik, legyenek azok látszólag bármilyen banálisak, mivel a 

tudatosság egyre nagyobb fokának elérése által megismerhetők a történések mögött 

meghúzódó okok, amelyek a buddhista művész számára nyilvánvalóan fontosak. A tudatosság 

szintje növelésének e módozata ugyanakkor a közönség számára is megtapasztalhatóvá lesz a 

montázs alkalmazásával.        

A “regény” Laurie Anderson esetében az összefüggő történetlánc lehetne (ha a 

montázs nem törné meg), a “dokumentum” pedig a feldolgozott naplórészlet. A következő 

sorok találóan összegzik azt az eljárást, amely az amerikai előadó sajátja is: 

 

“A montázs szétfeszíti a “regényt”, szétfeszíti a szerkezetét, a stílusát, és új, nagyon epikai 

lehetőségeknek tör utat. Mindenekelőtt a formális elemeivel. Mert a montázs anyaga 

korántsem tetszőleges. Az igazi montázs a dokumentumra épül. A dadaizmus a maga 

fanatikus műalkotás-ellenes harcában a montázs segítségével tette szövetségesévé a 

mindennapi életet.”
179

 

                                

A történések, amelyeket a performer elmesél, többnyire saját személyével hozhatók 

kapcsolatba. Az ehhez hasonló, személyes tapasztalatról szóló elbeszélést Foucault 

„önmagáról szóló elbeszélés”-nek nevezi, és első formáját a levelezésben véli felfedezni, „az 

egymásnak nyújtott különböző lelki szolgáltatások”
180

által. A levelek testi érzetekről, a 

                                                 
177

 Müllner András, Az írógép és a csengő, in Serta Pacifica, Tanulmányok Fried István 70. születésnapjára, 

Pompeji Alapítvány, Szeged, 2004., 140-146. 
178

 idem, 142. 
179

 Walter Benjamin, A regény válsága, in Angelus Novus, Magyar Helikon,1980., 599. 
180

 Michel Foucault, Megírni önmagunkat, in  Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen, 2000. , 340. 



73 

 

testnek a lélekre való hatásáról tudósíthatnak. Tükrözhetnek egy gondolatgyakorlatot, 

lehetőséget adhatnak írójuknak, hogy mindennapi helyzetekben láttassa magát, „hogy 

önmagát a többi emberhez hasonlónak mutassa be”
181

 

Az önmagáról írásnak ezt a formáját már a görögök és a rómaiak is gyakorolták, de a 

mindennapokban fontos szerep jutott a hüpomnématanak is, az „emlékeztetőül szolgáló 

egyéni feljegyzés”
182

nek, amelybe idézeteket, gondolatokat, példázatokat írtak, azzal a céllal, 

hogy segítsék leküzdeni feljegyzőjük különböző fogyatékosságait, vagy útmutatóul 

szolgáljanak nehéz élethelyzetekben, mint amilyen a gyász, rossz anyagi helyzet, száműzetés 

stb. A hüpomnémátát újraolvasásra, elmélkedésre szánták, arra, hogy segítsenek megjegyezni 

olyan dolgokat, amelyekre az emlékezet nem volt képes. ”Eredetileg össze nem tartozó 

dolgok egybegyűjtésének szabályozott és önkényes gyakorlata, heterogén elemek 

válogatása.”
183

 

 

„Ez a szándékos egyveleg azonban nem zárja ki az egységesítés lehetőségét. Viszont az 

egység nem a komponálás eredménye: magában a feljegyzés készítőjében kell létrejönnie a 

hüpomnémata eredményeképpen, a feljegyzések létrehozása (vagyis az írás gesztusa), illetve 

áttanulmányozása (azaz elolvasása és újraolvasása) által.”
184

 

 

  A történetmesélés ebből a szempontból, itt a meditáció egy sajátos, közösségi 

formájának tekinthető, amely a művész szempontjából bizonyos, a néző által nem ismert, 

személyes jelentőséggel bír, de ugyanakkor ez utóbbi (a néző) számára is lényegesnek 

bizonyulhat saját, mások számára ismeretlen okok miatt.     

 A napló azonban már a keresztény irodalom sajátossága, amelyben a szerzetesek lelki 

tapasztalataikról készítettek feljegyzéseket.  Mindez azért fontos, mivel az andersoni 

történetláncok és történetek, illetve a fenti három „önmagáról való elbeszélés”- forma között 

nyilvánvaló közös jegyek érhetők tetten. Történetei igaz, személyes történetek, amelyek 

időnként naplóbejegyzés formájában jelentkeznek, máskor pedig a levél, már említett 

sajátosságait mutatják. Ha viszont a történetlánc egészét vesszük alapul, a hüpomnémata 

szerkezeti sajátosságai köszönnek vissza.  A történetek azonban rendhagyó módon, nem írott, 

hanem elbeszélt vagy képi formában elevenednek meg. Így a művész az írott nyelvi 

„önmagáról való elbeszélés”-formákat átemeli a beszélt nyelvbe. A The Nerve Bible budapesti 

                                                 
181

  Michel Foucault, Megírni önmagunkat, in  Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen, 2000. , 341. 
182

 idem, 333. 
183

 idem, 335. 
184

 idem, 336. 



74 

 

előadása alkalmából kiosztott koncertfüzetek, amelyek néhány elmesélt történet leíratát 

tartalmazták, az írott hüpomnémata emlékezést és továbbgondolást segítő funkcióját töltötték 

be. Az elbeszélt és írott forma ütköztetése ilyenformán, hangsúlyossá tette a két változat 

közötti különbséget.  

A művész gyerekkora óta feljegyzéseket készít mindarról, ami vele történik. Ezekbõl 

rendszeresen merít, és belefoglalja történeteibe, verseibe. Diákként havonta új naplót kezdett 

írni, amelybe csupán egyetlen mondatot jegyzett fel naponta. A művész szerint az írás 

hozzásegít az árnyaltabb gondolkodáshoz.A történetek iránti fogékonyságát apjának 

köszönheti, aki mindig tele volt anekdotákkal és történetekkel. A törekvés,  hogy történeteihez 

megteremtse a megfelelő hangulatot szintén az ő befolyásáról árulkodik.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  

A performance-ok előállításában alkalmazott technika nem jellemző a hagyományos 

színielőadásra. A művész egy teljesen más, hagyományromboló médiumra jellemző fogásokat 

alkalmaz. Ez a színházidegen médium nem más, mint a film. A hagyományos művészetekre 

gyakorolt hatását Walter Benjamin A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korában
185

 

című esszéjében elemzi. A hagyományos színházi előadással ellentétben, ahol a színész 

közvetít a szerep és a közönség között, a filmben a közvetítő szerepét a kamera tölti be. Ennek  

következményeként a kamerának nem kell igazodnia az előadás egészéhez (gondoljunk csak a 

különböző kameraállásokra, premier planokra stb.), a közönség pedig a kritikus szerepét 

töltheti be anélkül, hogy közvetlen kapcsolatba kerülne az előadóval. Következésképpen a 

közönség a kamera látószögéből szemléli az eseményeket, amelynek (a kamerának) funkciója 

a tesztelés (értékelés), ez a funkció nem felel meg a kultikus (hagyományos művészeti 

funkció) értékrendnek. A színész és a filmszínész szerephez való viszonyát egy másik 

lényeges különbség is meghatározza: az első teljes mértékben azonosulhat a szereppel az 

előadás ideje alatt, ezzel szemben a másodiknak nincs erre lehetősége, mivel ő csupán egy 

jelenetet játszik el egyszerre, és így állandóan meg kell szakítania a szereplést. A film 

esetében a vágó és a rendező dönti el, hogy az egyes jelenetek milyen sorrendben követik 

majd egymást, és hogy az egyes "kockák" hogyan befolyásolják majd a film egészét. A film 

tehát nem folytonos, hanem "töredékekből" összeálló műfaj. A filmszínész elidegenül saját 

énjétől a tükörbe pillantó emberhez hasonlóan, de az új médium révén a visszatükröződő kép 

elmozdíthatóvá, leválaszthatóvá válik az eredetiről. 

                                                 
185

 Walter Benjamin,  A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság  korszakában, in Kommentár és prófécia, 

Budapest, 1969. 



75 

 

A színházi előadás a tér logikus és folytonos használatának van alávetve: a színészek 

vagy a színpadon vannak, vagy a színfalak mögött. Amikor a színen vannak, mindig 

láthatóak. Ezzel szemben a film a teret alogikusan, nem folytonosan használja, mindez a 

vágás révén lehetséges. A mozi „időgép”, hiszen a művészetek legfiatalabbika egyben a 

legtúlterheltebb is a múlt pillanataival. A filmek konzerválják az időt, feltámasztják a 

halottakat, de gyorsan elavulnak. A színházi előadás ugyanakkor magában hordozza a 

megújulás (folyamat) lehetőségét. A színház, összegző művészet bármi
186

 lehet, de a film, 

csupán komplexebb vagy hosszabb lehet.  

               Az alapvetően cselekvésközpontú performance, csak akkor valósulhat meg, ha 

a beszéd felfüggesztődik. A beszéden itt elsősorban párbeszéd értendő, amely a  

hagyományos színházi elõadásban a “valós” párbeszéd utánzását szolgálja, és így próbálja 

megteremteni az életszerûséget. Ezért a többszereplős performance-okban az előadók nem 

folytathatnak párbeszédet egymással, nem használhatják a nyelvet horizontálisan. Ez azonban 

nem zárja ki a vertikális nyelvhasználat lehetõségét, az “á la Cantonade” beszédforma 

alkalmazását, amely a játszó kisgyermek önmagával folytatott beszélgetéséhez hasonló, a 

monológot. 

 A monológot Eric Bogosian alkalmazta először a performance-okban a 70-es években. 

Azóta is számos performance-művész építi bele mûveibe (pl. Meredith Monk, Robert Wilson, 

Wooster Group stb.). Anthony Howell, performance-művész és teoretikus szerint minél többet 

beszél a performer, annál inkább fennáll a veszélye annak, hogy az előadás hagyományos, 

azaz mimetikus előadássá váljon. A beszéd ugyanis elnyomja a cselekvést, és elősegíti az 

illusztrációt vagy reprezentációt, amely a mimézis alapfeltétele. 

        A performance-művészek többségénél a monológ más funkciót tölt be, mint Laurie 

Anderson műveiben. Az esetek túlnyomó részében ők is önéletrajzi elemekbõl építkeznek , de 

lényegük a személyes vallomás (egy trauma elszenvedése; valami, ami szorongással vagy 

szégyennel tölti el õket). 

Ezzel szemben az Anderson-történetek személyességük ellenére sem tekinthetők 

vallomásoknak. Az előadó szenvtelen, tárgyilagos, olykor ironikus attitűdje nem teszi ezt 

lehetővé. Történetei gyakran személyes múltját idézik fel, de a jelenkori én és az akkori én 

nem azonosulnak egymással. Az azonosulás már csak azért sem lehetséges, mert az én, a 

buddhista világnézetnek megfelelően sosem állandó, mert a körülmények, érzelmek, külső és 

belső hatások és erők sem azok.  

                                                 
186

  Susan Sontag, Theatre and Film in Styles of Radical Will, Strauss and Giroux, New York, 1969. 

 



76 

 

Ez a vonás mindenekelőtt a fluxus-művész legfőbb jellemzője, akinek identitásáról 

Dick Higgins a következőképpen vélekedik: 

„A fluxus-művésznek a munkája eredményeként létrejött identitása tehát olyan 

megfoghatatlan és tünékeny, mint a virágok színei. Ha valakinek az a célja a művészetével, 

hogy kiterjessze a személyiségét, akkor a fluxus szörnyű hely a számára. A fluxus – a 

paródiától és a metapszichológiai megfigyelésektől eltekintve – sohasem az énre irányul.(…) 

A fluxus ugyanis az anonimitás érzetét kelti: ámbár ha az ember némi gyakorlattal 

rendelkezik, egyáltalán nem fogja anonimnak érezni (…)”
187

      

A tárgyilagosság létrejöttéhez a retorika is nagymértékben hozzájáruk, amely 

„szabályozza a hallgatóságát meggyőzni szándékozó szónok művészetét”
188

, írja Ricoeur, és 

azokra az eljárásokra fekteti a hangsúlyt, „melyek segítségével a mű kommunikálhatóvá 

válik”.
189

Következésképpen nem az alkotófolyamat bír itt elsősorban jelentőséggel, amely a 

szerző valós személyéhez lenne köthető.  

 

„(…) az egyetlen szerzőtípus, akinek tekintélyéről van szó, nem a biográfia tárgya, 

nem a valóságos szerző, hanem az implikált szerző. Ő az, aki az olvasásnak az íráshoz való 

viszonyát fenntartó erőpróbát kezdeményezi”
190

.   

 

Az implikált szerző fogalma Wayne C. Booth
191

-tól származik, Ricoeur tőle kölcsönzi. 

A mi esetünkben az olvasást a történet hallgatása helyettesíti, ez azonban a lényegen mit sem 

változtat. A tárgyilagosság azért valósítható meg, mivel az implikált szerző lehetővé teszi a 

valós szerző eltávolodását saját történetétől. Az implikált szerző ugyanis a szöveg és a valós 

szerző közötti térben fejti ki hatását, a valós szerző és szövege közti kölcsönhatás eredménye.     

A művész, egy kívülálló tárgyilagosságával tekint vissza múltjára, és nem értelmezi 

direkt módon az eseményeket. Az értelmezést inkább a jelenlevőkre bízza. A nézőre hárul 

annak a rejtélynek a megfejtése is, hogy van-e logikus kapcsolódás az egymást követő 

történetek között vagy, hogy mi a történetek mögött rejtőzködő szándék. 

                                                 

187
Dick Higgins, Néhány gondolat a fluxus kontextusáról, http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html, 

angolul Dick Higgins, Some Thoughts on the Context of Fluxus. In Flash Art, no. 84–85, October/November 

1978. 34–38. 
188

 Paul Ricoeur, A szöveg és az olvasó világa,ford. Jeney Éva, in Paul Ricoeur, Válogatott irodalomelméleti 

tanulmányok, Osiris Kiadó, Budapest, 1999., 314. 
189

 idem, 315. 
190

 idem, 315. 
191

 Wayne C. Booth, The Rhetoric of Fiction, University of Chicago Press, 1961. 

http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html


77 

 

 Susan Sontag, a Happening: a radikális mellérendelés művészeté
192

-ben, a happening 

műfaját elemezve aszimmetrikus meglepetéshálózatról beszél (tetőpont és feloldás nélkül), 

amely az Anderson-történetek esetében is igaz. A művészet szerinte az álom logikáját követi 

az alkalmazott szürrealista technika révén. Mindez a performance-okra is igaz, mint ahogy “a 

radikális mellérendelés technikája” is. 

 A performance-ok a legalacsonyabbrendű anyagból építkeznek (itt személyes, 

mindennapi történetek és egyszerű eszközök szokatlan használata). A humor és a társadalmi 

szatíra pedig fontos tényezők.  

A történetek az Én és az Ők (közönség, társadalom) viszonyrendszere köré épülnek. 

Dinamikájukat a látszat és valóság közötti oszcillálás adja. Bennük a Látszat Én (=ahogyan 

Ők látják) és a Valós Én (= amilyen valójában, kreatív én) ) vagy,  más szóval a kívánság, a 

vágyak, a lüktetés énje és az önös én, az énnek kívülről megvalósítandó, megerősítendõ 

kivetítése; az aktív, de nem társadalmasítható én közötti szakadék áthidalására tesz kísérletet, 

tudva azt, hogy ez gyakorlatilag lehetetlen. Mégis azt vallja:  ”A munkám mindig a 

kapcsolatteremtésrõl szól”
193

  

Történeteiben visszaköszön az ősi, törzsi történetmesélés közösségformáló ereje utáni 

nosztalgia. Mesélőként megpróbál kitörni a mûvész magányából és részévé válni az Ők-nek, 

hiszen a szerepek felcserélhetõek (a mesélõ beleolvadhat a hallgatóságba, amikor a 

hallgatóságból kiválik a következõ történetmondó). A történetmondás alapvetően 

demokratikus jellegű (mindenki lehet mesélő), ugyanakkor a történet mindenkié, aki 

meghallgatja, így közösségformáló szerepe is van. A szubjektivitással átszõtt, felelevenített 

történelmi pillanat a közösségé is, az elmesélt személyes történet már nemcsak a mesélőé, 

hanem a hallgatóságé is. Lehetővé teszi egymás megismerését és az egymásra találást. A  

személyes tapasztalat és a közösség tapasztalata így átszövik, átjárják egymást. A mesélõ 

jelenléte, hús-vér  mivolta a hitelesség záloga.  

     Ezzel szemben a “történetcsinálás” modern mestere, a PR (public relations/ 

propagandista) ezt a visszájára fordítja azáltal, hogy  megpróbálja hozzátenni egy valós 

személy élettörténetéhez az attól idegen elemeket, amelyek  éppen az Én és a Történetem 

egységében, egyediségében okoznak törést. Mindezt az Ők nyomására teszi, amely a Látszat 

Én felépítésében ily módon aktívan részt vesz, és figyelmen kívül hagyja a Valós Ént. Ez 

                                                 
192

 Susan Sontag, Happening: a radikális mellérendelés művészete, in A pusztulás képei, Európa Könyvkiadó, 

1970 
193

  RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 6. 

„My work is always about communicating” 

 



78 

 

utóbbi azonban előbb-utóbb zavart kelt a Látszat Én gondosan kidolgozott struktúrájában, 

mivel a beépített, testidegen elemeket képtelen beépíteni önmagába (a Valós Énbe). A 

közéleti személyiségek körül kialakuló gyakori botrányok legalább ugyanakkora mértékben 

az Ők hibája, mint az illető személyé. Ilyenkor a közélet színtere a mimetikus színház 

analógiája: a közéleti személyiség, akárcsak a színész, eljátssza azt, aki valójában nem ő 

maga, hanem valaki más. Ennek a “színjátéknak” esik áldozatául a hitelesség és a jelenlét. 

      

 “Amit a “mimikri-színház” kikerülhetetlen csődjének érzek, arra most talán csak 

egyetlen példát említenék. Ha valaki hazudik, és valóban hazudik, azt semmiféle 

színészkedéssel nem tudja elleplezni. Amiből nyilvánvaló, hogy az a színjátszás, amire én 

gondolok, mindig a dolgok vak és süket és mozdulatlan centrumában keletkezik. (...)”
194

 

                        

Ezért Laurie Anderson performance-aiban Ronald Reagan alakja kétszeresen 

hiteltelen: színész és politikus lévén egyszemélyben. Az elnök alakja ilyenformán, többször is 

visszaköszön a művész 80-as évekbeli műveiben. 

A történetmondás bizonyos ősi értelemben hagyománytiszteletet feltételez. Az orális 

kultúrák szájhagyomány útján adták tovább évszázadok tapasztalatát, és mivel a beszéd 

“raktározó” képessége kicsi (mcluhani értelemben), ezért rövid, letisztult, lényegében 

változatlan formát igényel. Ez a népköltészetben tetten érhető tulajdonság a különbözõ 

változatokban válik, rövid időre, a „közösségiből” személyes” művészetté, hogy átadódva 

ismét “közösségivé” legyen. 

A mesélés ilyen jellegû funkciót nem tölt be az Anderson-történetekben. A 

hagyomány, amelyen ebben az esetben családi hagyományt (emlékek) vagy kulturális 

örökséget (művészettörténet, irodalom, Biblia) kell értenünk, töredékekben jelenik meg. 

Olyan, mintha a művész tudatalattijából törne a felszínre, de nem azért, hogy a hagyományba 

ágyazott tudást továbbörökítése, hanem hogy a történetet továbbadhassa. A művész szándéka 

talán a hagyomány újragondolása, játékos alakítása, maga a játék. Egy új kocka-város építése 

a régi helyén, melynek falaiban megtalálható egy-egy régi kocka az ősi város falaiból is. Egy 

kocka-város építésekor ugyanis nem egy időálló építmény létrehozása a cél, hanem egy 

időszakosé, amelyet egy újabb ötlet hatására le lehet rombolni, aztán újra lehet építeni. 

 Nem a tárgyi megvalósítás a cél, hanem a teremtõ cselekvés örömteljes kiélése. A 

nagy narratívák megszünte után maradó bizonytalanságban és relativizálódott létben egyedül 

                                                 
194

 Pilinszky János, Beszélgetések Sheryl Suttonnal, Szépirodalmi Könyvkiadó, Budapest, 1977., 18.o. 



79 

 

a játék teremtő erejével létrehozott múlandó rend nyújthat a modern embernek némi vigaszt, 

melynek megteremtéséhez újra és újra neki kell rugaszkodni. A cselekvõ ember pedig mindig  

jelen van, mert létrehoz valamit, alakít valamit környezetén. Ez lenne az a tudás, amelyet a 

történetek közvetítenek: hogy játszani létfontosságú, ha valóban élni akarunk. 

A kétfajta történetmondás összevetésekor megállapítható, hogy az Anderson- 

történetek esetében funkcióváltás következik be, mivel az ősi történetmondás reprodukciós 

funkciója helyett a kreativitás elve érvényesül. Ennek tükrében talán érthetõ is a mûvész 

szenvtelensége az andersoni értelemben vett hagyomány iránt, amely nem más, mint a 

kockákkal játszó gyermek közönye az egyes kockák és a létrejövõ építmény iránt, hiszen a 

játék a fontos, nem a végeredmény. A gyermek azért rombolja le olyan könnyen az éppen 

csak felépített kockavárat, mert ismét  játszani szeretne. 

 

  “A nagy művész legfõbb feladata, hogy újra és újra semmit se tudjon.Csak akkor 

képes megismételni azt a rendkívüli monológot, amit egy csecsemõ folytat egy-egy különálló 

tárggyal az összefüggések mindennemű könnyítése nélkül. Egy gyerek monológja a világ 

szüntelen keletkezésével érintkezik, míg a felnőttek menthetetlenül az összefüggések okos, 

könnyítõ, de kétségtelenül másodrendű szintjén igyekeznek bármit is megérteni és elhelyezni. 

“
195

 

 

  Ebben rejlik a különbözőség titka, amely a hagyományos és a modern művészetet 

fémjelzi. Az első olyan kreatív tevékenységet feltételez, amely külső, már meglévõ keretek 

között jut érvényre, a második esetében maga a keret (struktúra, forma) is a művész sajátja, 

szabadon választhatja meg, és töltheti meg tartalommal, mivel a hagyományos keret már nem 

érvényesül abszolút értelemben. Laurie Anderson történetei arra tesznek kísérletet, hogy az 

epikus műfajt (=könyvregény, amely nem szájhagyományból ered) elmozdítsák az oralitás 

felé, a szó szerint vett elbeszélés felé.      

A Pilinszky-idézet érinti az összefüggés kérdését is, ezért érdemes most már nemcsak 

az egyes történetekre összpontosítanunk, hanem a performance-ok keretén belül összeálló 

történetláncot is figyelembe kell vennünk. Laurie Anderson történetei hallgatva, a 

hagyományos előadásokhoz szokott néző, megpróbálja egységes egészbe rendezni az egyes 

elemeket, összerakosgatni a mozaikkockákat (történeteket), és kiszűrni belõlük az üzenetet. 

Bizonyára talál is néhány történetet, amelyek egymással valamilyen módon összefüggésbe 

                                                 
195

 Pilinszky János, Beszélgetések Sheryl Suttonnal, Szépirodalmi Könyvkiadó, Budapest, 1977., 17. 



80 

 

hozhatóak, de maga a történetlánc nem ágyazódik bele semmilyen előzőleg létezõ 

koncepcióba (keretbe). Ebben az esetben „az olvasás (itt a történet meghallgatása) után dől el, 

hogy a tájékozódás megzavarásának sztázisa hozott-e létre új tájékozódási dinamikát.”
196

 

Ricoeur szerint: 

 

„ a ’jó’ olvasat (…)az olvasónak minden, a szöveghez és annak utasításaihoz való 

hozzájárulási kísérletre egyszerre enged meg valamelyes illúziót (ez a Coleridge javasolta 

willing suspension of disbelief), és vállalja az értelemtöbblet (surplus de sens) által kiszabott 

cáfolatot, a mű többértelműségét. Az elidegenítés (défamilirization) az olvasó részéről 

megfelel a szöveg és az implikált szerző részéről való gyakorlati hasznosságtól való 

mentesítésnek (dépragmatisation). A műtől való ’jó’ távolság az, amelyben felváltva válik az 

illúzió ellenállhatatlanná és tarthatatlanná. Ami e két ösztönzés egyensúlyát illeti, az soha 

nem befejezett.”
197

 

      

A nyugati ember ok-okozati összefüggés alapján szemléli a világot: valami következik 

valamibõl, mintha valamilyen ok idézné elõ a sorrendet. A tudat, melyet a racionális lény 

jellemzõjének tekintünk mégsem verbális folyamat, mivel nincs benne semmi linearitás vagy 

sorozatosság, és éppen ez a nem lineáris gondolkodásmód a természetes.  

A történetek a művészi tudat nem lineáris megnyilatkozásai, melyeknek jelentése nem  

a történetben keresendõ, hanem a történeten túl, amely szavakban meg nem fogalmazható, de 

a mûvész számára jelentõséggel bíró tartalmakat hordoznak magukban. A történetek csupán a 

szavakba önthetõ részét képezik ennek a mögöttes tartalomnak, csupán jelzés értékűek. Ez a 

szavakon túli csend, Pilinszky szavaival élve, “beszédes csend” a művész Valós Énjének 

lényegéhez tartozik. Ennek megtapasztalása vezet(ne) el a művész és az Ők közötti tényleges 

kommunikációhoz. 

Richard Foreman
198

szerint a művészetnek arra kell törekednie, hogy felszabadítsa az 

embert a realitás hipnotizáló hatása alól, hogy szembesüljön a tárggyal, amelynek előzőleg 

rabja volt, és megkérdőjelezze annak fontosságát. A performance-ok pedig pontosan erre 

irányuló kísérletek, amelyek nyomán nem születnek műalkotások; a művészi forma sem az, 

                                                 
196

 Paul Ricoeur, A szöveg és az olvasó világa, ford. Jeney Éva, in Válogatott irodalomelméleti tanulmányok, 

Osiris Kiadó, Budapest, 1999., 335. 
197

 idem, 334. 
198

 Foreman, Richard, How to Write a Play (In Which I Am Really Telling Myself How, But if You Are The 

Right One I Am Telling You How, Too) in Twentieth Century Performance Reader, Edited by Michael Huxley 

and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003 

 



81 

 

aminek eddig véltük („edény”, „tartály”), hanem egy törvényszerűség, amely segít beindítani az 

alkotói folyamatot.   

A filmes technika alkalmazása segítségével önállósulnak a történetek, és az éppen 

soron következő történet meglepetésként éri a hallgatót/nézőt, aki nem tud összefüggést 

találni az előzőleg elmondott történettel. Ez a technika aktiválja a nézőt, akinek el kell 

játszania a vágó szerepét, hogy önmaga számára rendet teremtsen a zűrzavarban, értelmezzen, 

és kiélvezze saját kreativitását. A filmről mindez nem mondható el, mutat rá Walter 

Benjamin, mivel ott a néző nem összpontosít, mert figyelme elterelődik. A performance 

esetében azért beszélhetünk aktív befogadóról, mert az előadó a közvetítő, és nem a kamera, 

amely elidegeníti a filmszínészt saját közönségétől.  

  A mesélő és a hallgatóság a hagyományőrző funkció hiányában is megosztozik a 

történeteken (akár a hagyományosokon), de ezek a történetek nem tölthetik be a 

közösségformáló szerepet, mivel egyediségük és hermetikus voltuk ebben megakadályozza 

őket. Ugyanakkor, ez utóbbi két tulajdonság nem a kollektív/közösségi kreativitást ösztönzi 

(mint a népművészeti alkotás vagy hagyományos színházi előadás esetén), hanem az egyénit. 

Más szóval a közönség nem homogén módon dolgozza fel a hallottakat egy jól bejáratott 

séma mentén, hanem egyénenként változó és különbözõ befogadói élmény megtapasztalását 

eredményezi. Ez természetesen nem azt jelenti, hogy a hagyományos színházi élmény 

feldolgozása során nem beszélhetünk egyéni befogadói paraméterekről, hanem sokkal inkább 

arról, hogy ezek az egyéni befogadói paraméterek ráépülnek a közös befogadói értelmezési 

sémára. 

 

Befogadói élmény: 

      

 

     Hagyományos színházi elõadás               közös befogadói értelmezési séma + 

     Népművészeti alkotás                              egyéni paraméter        

   

       

     Anderson történetek                               kizárólag egyéni befogadói élmény 

                                                                    egyéni értelmezési sémába ágyazva         

A második esetben a performer  így nem a közönséggel, mint egységes egésszel teremt 

kapcsolatot, hanem az egyes befogadókkal, akik más-más módon csatolnak vissza a mûvész 

Valós Énjéhez, és ilyenformán megnő a befogadói kreativitás. Ilyen értelemben tehát ezek a 



82 

 

modern történetek felszabadítják mind az előadó, mind a befogadó kreativitását. Ez a 

szabadság azonban hátrányt is jelent egy olyan befogadó számára, aki nem tud a 

hagyományos sémán kívül kreatív lenni. Az ilyen befogadót ez a fajta történetmesélés nem 

tudja teljes mértékben megszólítani, így a művész és a befogadó között nem jön létre 

kommunikáció. Következésképpen a befogadói kreativitás egyfelől növedik, másfelől 

azonban a fokozott kreativitás elvárásának megfelelni nem tudó néző számára az „üzenet” 

megfejthetetlen marad.  

Ez a jelenség szoros kapcsolatban áll a bizalomra méltó (reliable) illetve a bizalomra 

méltatlan elbeszélő (unreliable) fogalmával, amelyet Wayne C. Booth vezet be a The 

Rhethoric of Fiction
199

 című könyvében. Paul Ricoeur röviden felvázolja e két fogalmat A 

szöveg és az olvasó világa című írásában. Ilyenformán a bizalomra méltó elbeszélő „ (…) 

biztosítja olvasóját afelől, hogy az olvasás utazására nem hiábavaló reményekkel és hamis 

félelmekkel vállalkozik, nem csupán az előadott tényeket, hanem a szereplők kifejtett vagy 

rejtett értékelését is illetően, a bizalomra nem méltó elbeszélő (narrateur nondigne de 

confiance) eltéríti ezeket az elvárásokat, bizonytalanságban hagyva olvasóját afelől a tudás 

felől, amelyre ő, az elbeszélő (narrateur) ki akar lyukadni. Ily módon gyakorolhatja a modern 

regény a hagyományos erkölcs feletti kritikai, esetleg provokatív és sértő szerepét (…).”
200

 

 

Az elbeszélés erkölcsi vonatkozásokkal bír, amint erre Ricoeur szövege utal Walter 

Banjamin
201

 megállapításából kiindulva. Ez utóbbi szerint az elbeszélés legegyszerűbb 

formája is tapasztalatcserére alapul, amelyen itt „a bölcsesség népi gyakorlatát”
202

 kell érteni. 

A bölcsesség azonban ítéleteket és értékeléseket feltételez. Ilyenformán az elbeszélésben 

„sosem marad el a cselekvések jóváhagyása vagy rosszallása, a cselekvők dicsérete vagy 

megrovása.”
203

 Ezért aztán még a legsemlegesebb elbeszélés, a történettudományi, sem lehet 

értékelésmentes. Az erkölcsiség kérdése ugyanakkor összefonódik a jellemével.  

Az elbeszélés abból a szempontból is analógnak mondható a valós történelmi 

eseményekkel, hogy alanyai minden esetben „cselekvők” és „szenvedők”
204

. 

 

                                                 
199

 Wayne C. Booth, The Rhetoric of Fiction, University of Chicago Press, 1961. 
200200

 Paul Ricoeur, A szöveg és az olvasó világa,ford. Jeney Éva, in Paul Ricoeur, Válogatott irodalomelméleti 

tanulmányok, Osiris Kiadó, Budapest, 1999., 321. 
201

 Walter Benjamin, Der Erzahler, Betrachtungen zum Werk Nicolai Lesskows, in Illuminationen, Frankfurt, 

1979., Suhrkamp  
202

 Paul Ricoeur, Az én és az elbeszélt azonosság, ford. Jeney Éva, in Paul Ricoeur, Válogatott irodalomelméleti 

tanulmányok, Osiris Kiadó, Budapest, 1999., 405. 
203

 idem, 406. 
204

 idem, 380. 



83 

 

„( … )a szenvedő (patient) érdemek haszonélvezőjeként vagy érdemtelenségek 

áldozataként jelenik meg, párhuzamosan azzal, hogy a cselekvő alany (agent) jutalmakat vagy 

büntetéseket osztogat.”
205

   

 

Ricoeur fontosnak tartja tisztázni, hogy a „cselekvő” hatalommal rendelkezik, míg a 

„szenvedő” az elmesélt események hatása alá kerül. A történeten belül így a „cselekvő” a 

benjamini nyertes (a történelmi győztes), a „szenvedő” pedig a vesztes analógiái.  

„Az igaz élet szándékát elbeszélve (en narrativisant) az elbeszélés (récit) a szeretett 

vagy tisztelt szereplők felismerhető tulajdonságaival ruházza fel a jellemet.”
206

  

 

A modern irodalomban azonban a jellem eltűnhet az elbeszélésből, mutat rá Ricoeur, példa 

erre Musil A tulajdonságok nélküli ember című regénye. Az én mégis megtartható az „erkölcs 

síkján”
207

, annak ellenére, hogy eltűnni látszik az elbeszélésből. Mindez azért lehetséges, mert 

a nem alany mégis az alany egyik megnyilvánulási formája. 

 

 „A ’Nem vagyok semmi.’ mondatnak meg kell őriznie paradox alakját: a ’semmi’ 

többé nem jelentene semmit, ha a ’semmi’ valójában nem az ’én’-nek tulajdonított volna.”
208

  

 

 Laurie Anderson történetei ilyen szempontból sokkal inkább hagyományosak, mint 

„modernek”. A testi jelenlét miatt ez nem is lehetne másként, mivel a művész, szerző, 

szereplő és rendező is egyben, aki egyenlő önmagával. Jellemző rá az „önmegőrzés” 

(maintien de soi), amely Ricoeur szerint nem más, mint az az igyekezet, hogy „a másik 

számíthasson rá”
209

, illetve az a belső kényszer, hogy „számadással tartozik valamiről”
210

. 

       Az alábbi részlet jól példázza az andersoni történetláncot. Mindkét történet 

esetében jól megfigyelhető a narratív struktúra, mégis ennek ellenére inkább lírai 

megnyilatkozásnak tűnnek, mint történetnek. Íme egy részlet a Dearreader  (Kedves olvasó) 

című performance-filmbõl: 

 

                                                 
205

 ibidem 
206

 idem, 408. 
207

 Paul Ricoeur, Az én és az elbeszélt azonosság, ford. Jeney Éva in Paul Ricoeur, Válogatott irodalomelméleti 

tanulmányok, Osiris Kiadó, Budapest, 1999.,, 410. 
208

 idem, 409.  
209

 idem, 407. 
210

 idem, 408. 



84 

 

      “ Mikor gyerekek voltunk, a lánytestvéremmel sokszor veszekedtünk, és elcsentük 

egymás ruháit. Néha megkaparintotta a naplómat is, szó szerint memorizálta és aztán, 

veszekedéskor, elkezdett belőle idézni, kifogástalanul utánozva a hangomat.  

     “Ismertem egy festőt, aki a South Street Seaport-ban lakott. Elmondta, hogy majdnem 

beleőrült abba, hogy ahányszor csak  elhaladt egy hajó, az árnyéka végig kígyózott a szobán. 

Az a fajta alacsony mennyezetű szoba volt, amilyenben Melville is lakhatott, amikor 

vámtisztviselõ volt, az a  fajta szoba, amelyben napvilágot láttak mindazok az énekek, amelyek 

bálnákról szóltak,  mindazok az énekek gyors halakról és szabad halakról. És én imádtam azt, 

ahogy az olvasóihoz beszél egész idő alatt.(...)”
211

     

                                                                                                                    ( fordította Pogány Csilla) 

 

      A hatás azonban nem epikai, hanem lírai. A  történések nem visznek dinamikát a 

történetbe, hanem szokatlan módon felerősítik a statikus hatást, a “csendet”. Ez az érzés a 

művészi attitűdből következik, az “á la Cantonade” beszédmódból. A performer önmagának 

mesél, és a történésekhez lelkiállapotokat társít, így az érzelmek és hangulatok 

felülkerekednek a történéseken, a tudatáram pedig valóságossá, jelenvalóvá teszi a történetet, 

innen a lírai hatás.      

     A performance-ok és az avantgárd filmek közelebb állnak a lírához, mint a regény 

mûfajához, a being(létezés)-hez, mint a becoming(valamivé válás)-hoz, állítja Anthony 

Howell
212

. A Dearreader nem arról szól, hogy a szóban forgó események mivé “formálták”, 

honnan hova juttatták el az előadót, hanem arról, hogy miképpen volt jelen, létezett abban a 

pillanatban. Elmondható, hogy ezek a történetek paradox módon a létezés szavakba öntött 

megnyilvánulásai, és mint olyanok, ebben is eltérnek a hagyományos értelemben vett 

történetektől (lásd II. melléklet). 

 

„Kedves olvasó, kedves olvasó 

Vannak gyors, és vannak szabad halak 

És te, kedves olvasó 

                                                 
211

 Goldberg, RoseLee, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 47. 

     „When we were kids, my sister and I used to fight and steal each other’s clothes. Sometimes she would steal 

my diary, memorize it word for word, and then, right in the middle of the fight, she would quote it to me in a 

flawless imitation of my voice.  

      „I used to know a painter who lived over by the South Street Seaport. She said that she almost went crazy 

because every time a ship went by, its shadow would curve around the room. It was the kind low-ceilinged room 

that Melville must have lived inwhen he was a customs inspector in the neighbourhood, the kind of room where 

he wrote all those songs aboutwhales, all those stories about fast fish and loose fish. And I loved the way he talks 

to his readers all the time.”  
212

 Anthony Howell, The Analysis of Performance Art, Harwood Academic Publishers, 1999. 



85 

 

Egy gyors hal és szabad hal vagy.”
213

 

(fordította Pogány Csilla) 

 

 

      Melville, Laurie Anderson kedvenc írója már nemcsak utalásként (halak, bálnák), 

hanem explicit módon is megjelenik a Dearreader-ben. A performert éppen a regény líraisága 

ragadta meg, amelyet ő egy hosszú, hosszú dalhoz hasonlít. A mélység titkának bűvölete, az 

alászállás, Moby Dick története régóta foglalkoztatta, és vissza-visszatért számos 

performance-ában. Végül a különleges lény, a Fehér Bálna, a habokat szelő állat magánya 

Andersont is megihleti a Songs and Stories from Moby Dick(1999) című “elektronikus 

operában”, amelynek keletkezéséről a következőket mondja: “Szerelmes lettem abba a 

gondolatba, hogy amit egész életedben keresel, végül élve fal fel téged.”
214

(fordította Pogány 

Csilla). Itt felmerül a művészi szabadság kérdése, amelyről Ricoeur a következőképpen 

vélekedik: 

 

 „A teremtő szabadság kérdése nem egyszerű kérdés. A fikció felszabadítása a 

történelem korlátozása alól, az adatszerű bizonyítékokban összefoglalt korlátozásoktól, nem 

az utolsó szó a fikció szabadságát illetően.(…) Az adatszerű bizonyíték kényszerétől szabadon, 

a fikciót belsőleg ugyanaz köti, amit magán kívülre helyez. Szabadon valamitől a művésznek 

még szabaddá kell tennie magát valamire. (…) Így az alkotás zord törvénye, amely a művészt 

éltető világnézet legtökéletesebb visszaadása, vonásról vonásra megfelel a történész és a 

történelem olvasója holtakat megillető tartozásának.”
215

 

 

A „holtakat megillető tartozás” ez esetben a Melville és műve iránti „tiszteletadás” 

megnyilvánulása kell, hogy legyen. A történelem és fikció látszólag két ellentmondó fogalom, 

mégis közös tulajdonságokkal bírnak. A történelemírás „az irodalomi hagyomány 

cselekményszövési típusait”
216

 utánozza akár a „kompozíció síkját”, akár „a történelmi 

                                                 
213

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abram, Incorpotated, 

„Dear reader, Dear reader 

Some fish are fast and some fish are loose 

And you dear reader 

Are a fast fish and a loose fish.”  
214

Porter Anderson, Laurie Anderson’s ’Moby’_the big blubber, Laurie Anderson:HOMEpage OF THE BRAVE, 

CNN, Web posted: June 04, 1999. 

“ I fell in love with the idea that what you look for your whole life will eventually eat you alive.” 
215

 Paul Ricoeur, A szöveg és az olvasó világa,ford. Jeney Éva, in Paul Ricoeur, Válogatott irodalomelméleti 

tanulmányok, Osiris Kiadó, Budapest, 1999., 349. 
216

 Paul Ricoeur, A történelem és a fikció kereszteződése, ford. Jeney Éva, in Válogatott irodalomelméleti 

tanulmányok, Osiris Kiadó, Budapest, 1999., 361. 



86 

 

képzelet megjelenítő funkcióját”
217

(pl. egy történelmi esemény is lehet tragikus vagy 

komikus) vizsgáljuk. A történelemírással szemben azonban a művészet „gondolati 

tapasztalatok mérhetelen laboratóriumának bizonyul”, ahol a történelem „számtalan 

képzeletbeli változata”
218

 jeleníthető meg. Vagyis a fikció és a történelem különbözősége 

abban nyilvánul meg, hogy a fikció felszabadíthatja „a történelmi múlt némely 

megvalósítatlan lehetőségét”.
219

      

       A Songs and Stories from Moby Dick több szempontból is új elemeket tartalmaz a 

korábbiakhoz képest, mivel címével is utal egy már létező szövegre. Idézettöredékek máskor 

is beépültek már műveibe, de ez az első alkalom, hogy a performance egy másik író 

szövegének feldolgozásából készült. A performance így kölcsönhatást vált ki jelen és múlt 

között, „a múlt és a jelen elvárási horizontjai között”
220

, mert „bármely mű nem csupán 

előzetes kérdésre felajánlott válasz, hanem a maga során új kérdések forrása is”.
221

   

Értelemszerűen nem a regény hagyományos színreviteléről van szó. A több szereplő 

jelenléte is új elemnek számít, igaz, hogy a Home of the Brave-ben is volt már rá példa, de itt 

más a szereplők funkciója. Laurie Andersonon kívül 4 performer alakítja a különböző 

szerepeket (egy emberre több szerep jut). Laurie Anderson a bálna, Pip és az olvasó szerepét 

játssza. A regény eredeti szövege azonban csupán 10%-át teszi ki a performance szövegének, 

a művész sokszor egy szóra vagy mondatra építi rá saját szövegét. 

       Mai szemmel olvasva Melville regénye sokak szerint a posztmodern első 

megnyilvánulásának tekinthető, és Ishmael, az események tanúja és résztvevője éppen azt a 

lelki nyugtalanságot, kalandvágyat, kíváncsiságot, vállalkozókedvet és nyitottságot képviseli, 

amely a performer életfelfogásával rokon. Melville és Laurie Anderson történetmondásában 

sok a  közös vonás: Melville epikáját is ugyanaz a furcsa statikusság, képszerűség és 

befeléfordulás jellemzi, legfontosabb eleme az “összesűrített, esszenciává kristályosodott 

pillanat”
222

(P. Gorsen), a tenger és az alászállás (megértés, önismeret), a mindenségbe való 

beletartozás érzése, az egyéni küldetés megvalósításának szükségessége akár önmagunk 

ellenére is, a saját tapasztalat árán megszerzett tudás, a lét (mint jó és rossz erők 

                                                 
217

 ibidem,  
218

 Paul Ricoeur, Az én és az elbeszélt azonosság, ford. Jeney Éva, in Válogatott irodalomelméleti tanulmányok, 

Osiris Kiadó, Budapest, 1999., 399. 
219

 A történelem és a fikció kereszteződése, ford. Jeney Éva, in Válogatott irodalomelméleti tanulmányok, Osiris 

Kiadó, Budapest, 1999., 371. 
220

 A szöveg és az olvasó világa,ford. Jeney Éva, in Paul Ricoeur, Válogatott irodalomelméleti tanulmányok, 

Osiris Kiadó, Budapest, 1999, 339. 
221

 idem, 340. 
222

 Gorsen, Peter, Az egzisztencializmus visszatérése a performance-művészetben, in A performance-művészet, 

Balassi Artpool Kiadó, Tartóshullám, Budapest, 2001., 124. 



87 

 

megnyilvánulási helye) misztikus totalitásának megélése és elfogadása, az ÉS szabadságával 

élni, és nem engedni a VAGY
223

 kirekesztő jellegének, azonos témák felé fordulás. Még a mű 

megvalósításának módja is hasonló valóságészlelésre utal, hiszen mindketten előszeretettel 

alkalmazzák a montázst (lásd Melville-nél az ámbráscetről szóló történeteket és a vele 

kapcsolatos leírásokat, amelyek különböző, pontosan feltüntetett forrásból származnak, de 

amelyeket csak egyetlen dolog köt össze: az, hogy az ámbráscetről szólnak). A 

segédkönyvtáros úgy jár el, mint a tudós, összegyűjti az összes rendelkezésre álló információt 

(mennyiségi, additív elv), és abból próbálja megérteni a dolog lényegét, amely azonban rejtve 

marad, mert a tények “elfedik”. Ishmael viszont tengerre száll ( “A lét epikai értelemben -

tenger.”
224

), hogy személyes tapasztalat révén (minőségi elv, a bölcsre jellemző) tegyen szert 

a jelenség (Fehér Bálna) megértésére. Önnön korlátaihoz mérten sikerül is rájönnie, hogy a 

világ csodálatos titok, és hogy az élet megfejthetetlensége csak a halál perspektívájából igazán 

nyilvánvaló. Anderson számára Melville a “like mind” (hasonszőrű elme), akivel jó 

elbeszélgetni, megosztani gondolatait és közös nevezőre jutni.  

       Így a performance a Melville és Anderson közötti párbeszéd aktualizálása.  Kísérlet 

arra, hogy egy monumentális könyvregényt szóban hívjon életre, és a Fehér Bálna történetét 

beépítse a jövő emlékezetébe, beágyazva azt az új oralitásba. Az elmesélt történet ugyanis 

valóban él az előadó és a közönség révén.  A következő idézet akár a fenti gondolat, a két 

művész hasonló életfelfogásának összefoglalása is lehetne:  

 

“(...) ami engem illet, örökös sóvárgás gyötör a messzeség után. Szeretek hajózni tiltott 

tengereken, szeretnék kikötni barbár partokon. Bár nem hagyom figyelmen kívül a jót, 

gyorsan felfogom a szörnyűséget, és mégis jó barátságban tudok maradni vele - ha engedi - 

hiszen helyes, ha az ember szállásának minden lakótársával jó viszonyban van.”
225

  

 

      A korai Melville-reminiszcencia („barbár part”), amely naplójából származik, 

bizonyítja azt a lelki rokonságot, amelyet a művész Melville-el kapcsolatban érez. A  Songs 

and Stories from Moby Dick  elektronikus opera ötlete egy 1997-es felkérés kapcsán született 

meg (amely más művészeket is érintett, pl. Spaulding Greyt, Robin Williamst), amelynek az 

olvasás népszerűsítése lett volna a célja a középiskolákban. (Ishmael is iskolamesterből vedlik 

                                                 
223

 a VAGY Burroughs szerint a “szóvírus” által az emberre kényszerített választás 
224

 Walter Benjamin, A regény válsága, in Angelus Novus, Magyar Helikon,1980., 597. 
225

 Herman Melville, Moby Dick vagy a Fehér Bálna, Európa Könyvkiadó, Budapest, 1989., 31. 



88 

 

matrózzá!). A terv ugyan nem valósult meg, de 1999-ben napvilágot láthatott az  

„elektronikus opera”.  

       Egyik interjújában
226

 a művész arról beszél, hogy választását jelentősen befolyásolta  a 

Moby Dick szerzőjének nagyon korszerű történetmondó technikája. A mesélő olyan sok 

hangon szólal meg, hogy képtelenség azonosítani. Ezért így azt is lehetetlenség eldönteni, 

hogy melyik a szerző hangja. Igaz, hogy a regény elején Ishmael az, aki mesél, később 

azonban ez változik. A regénynek nincsen hagyományos narratív struktúrája. A hajóraszállás 

után a könyv inkább esszé-gyűjteménynek tekinthető, mint regénynek, mert valódi történetről 

sem beszélhetünk: a vitorlák felhúzásával vagy bevonásával egyidejűleg a történet megtorpan 

ahelyett, hogy kibontakozna. A kirajzolódó istenkép pedig egy olyan istené, aki nemcsak a 

jót, hanem a rosszat (a cápákat, a Fehér Bálnát) is megteremtette, ez derül ki Queequeg 

kérdéséből:  

 

    „ What devil god invented that? Are you worshipping that god?” / Milyen ördögi isten 

találta őt ki? Imádod azt az istent?
227

 (fordította Pogány Csilla) 

  

A regény a bosszúállás regénye, struktúráját Clifford Ross
228

 a kubistákéhoz hasonlítja. A 

végkövetkeztetés levonásának hiánya sem jellemző a XIX. századi írókra, ez is sokkal inkább 

modern sajátosság. 

      Az emberi felelősségvállalás, az egymás iránt érzett aggodalom és segíteni akarás 

szükségességéről  beszél Mapple atya. Regénybeli bibliamagyarázata szépen példázza a 

“pásztor” felelősségének gondolatát a gondjaira bízott “nyáj” iránt: “Hogy kiáltsa az 

Igazságot a Hamisság arcába.”
229

A vezetőt Isten “mindkét kezének súlya nyom”-ja és 

boldogan leereszkedne a szószékről a többiek közé, de hivatása odaköti.  

Jónás története annak az embernek a története, aki “megadá a hajóbért” azért, hogy 

tovább táplálhassa azt a hamis illúziót, hogy megszökhet Teremtője elől. Ő az utas, akinek 

csak passzív szerep jut, rajta van ugyan a hajón, de nem vesz részt annak irányításában, 

ameddig Isten akaratának engedelmeskedve alá nem száll a felismerés és önismeret tengerébe, 

hogy aztán ismét felbukkanjon onnan. Ishmael már az elején kifejti, hogy nem szereti sem az 

utas, sem a kapitány státuszt, ezért legszívesebben matrózként száll tengerre. Ő ugyanis 

                                                 
226

 Ross, Clifford, Laurie Anderson, BOMB Magazine Fall 1999. 
227

  Clifford Ross, Laurie Anderson, BOMB Magazine Fall 1999.,8. 

228
Clifford Ross, Laurie Anderson, BOMB Magazine Fall 1999. 

229
 Herman Melville, Moby Dick vagy a Fehér Bálna, Európa Könyvkiadó, Budapest, 1989., 79. 



89 

 

tudatában van annak, hogy a hajót valójában Isten irányítja, és minden egyéb csak 

látszatvalóság.  

      Érdemes odafigyelni Melville művében a két furcsa párra: Ishmaelre és Queequegre, 

illetve Pipre és Ahabra. Mindkét esetben szembeötlő a “vad”- szelíd, fehér ember-bennszülött 

társítás, és a fehér szín ambivalenciája. Pip, Ahab, Ishmael és Queequeg sorsa egybeolvad. 

Két elem köti össze őket, a kötél és a koporsó: Pip is, Ishmael is és Ahab is úgy esik bele az 

óceánba, hogy a kötél rájuk tekeredik bálnavadászat közben, Ishmael pedig úgy éli túl a 

szerencsétlenséget, hogy Queequeg koporsójába kapaszkodik. A regényt olvasva az az 

érzésünk támad, hogy a négy szereplő ugyanannak az embernek a négy arca: Pip az életvidám 

fiú, aki tamburinján játszik, amíg a vízbeesést követően meg nem őrül. Az ő balesetével 

kezdődik meg a “változás” a hajón: Ahab egyre inkább erőre kap, míg Queequeg(Ahab 

ellentétpárja) megbetegszik, és majdnem meghal. Ishmael az életunt ember (Pip ellentéte), aki 

kalandját követően megtanulja értékelni az életet, sorsuk a Yin és Yang örökös átalakulására 

utal.  A Fehér Bálna az “eszköz”, amely Jónás felismeréséhez vezet, a mű, amelyen kersztül a 

lét üzen, alakja a Yin és Yang ábrájára emlékeztet, lehetővé teszi a mély értelmezést. 

 A mély interpretáció, mutat rá Danto
230

, a sikeres felszíni értelemzéstől függ. Ez 

utóbbi, a szerzőnek mint cselekvőnek és autoritásnak a szándékait fürkészi, és teljesen 

elkülönül az elsőtől, mely az értelmezés azon szintjét képviseli, ahol a szerző nem rendelkezik  

semmiféle autoritással. A szerző az értelmezést illetően itt hasonló helyzetben van, mint bárki 

más, ő is elsajátíthatja azt a technikát, mellyel saját művének mély értelmezését adhatja. 

Danto, átvéve a görög kledon
231

 fogalmát, kifejti, hogy a szerző, anélkül, hogy tudatában 

lenne, rejtett üzenetet közvetít.  

 

„ … így tehát az, amit /a szerző/ mélyen tesz, nem pusztán nem szándékos, de (szinte 

dialektikus módon) egyenesen szándéka ellen való. A beszéd felszíni rétegéből a mondottak 

kledon-jellege egyáltalán nem derül ki, s az a jelentés, amelyet közvetít vele, miközben azt 

hiszi, hogy csak egyvalamit mond, nem tőle származik. (…) A kledonokat az teszi olyan 

érdekessé, hogy olyan életformákhoz és beszédformákhoz adódnak hozzá, amelyek felszíni 

értelmezésük szerint már teljesek önmagukban. Mintha a világ a világban rejtőznék.”
232

 

    

                                                 
230

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz, Budapest, 1997. 
231

 olyan megnyilvánulás, amely „többet jelent, mint amiről a beszélő tud” 
232

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz, Budapest, 1997., 68. 



90 

 

       Laurie Anderson Moby Dick-jében a szereplők ki-be bújnak egy-egy szerepből/-be, 

így a performance a felszínen is megvalósítja a melville-i mű misztikumát, a narrátor és az 

olvasó együttes jelenléte a színpadon pedig az aktív (történetmondás) és passzív (reflexió) 

elemek váltakozásával az előadás dinamikájának fenntartását szolgálja.  

Teri Tynes
233

, Anderson Moby Dick-jének elemzésekor, arra hívja fel a figyelmet, 

hogy más Moby Dick adaptációkkal ellentétben a művész nem Ahab kapitány alakjára 

koncentrál, hanem sokkal inkább a bálnáéra, és érvényesülni hagyja az iránta érzett 

szimpátiát.  

                                                 
233

 Teri Tynes, Laurie Anderson, Laurie Anderson: HOMEpage OF THE BRAVE, Spoleto Review, 

http://www.jimdavies.org/laurie-anderson/ 

 



91 

 

Darabkák és részek 

 

…Könnyebb körbehajózni a földet, 

mint tanúja lenni annak a pillanatnak, amikor egy bálna 

a felszínre emelkedik. 

 

Néha olyan, mint egy kis fehér menyét 

Néha olyan, mint egy mélykék mező 

Mikor lemerül oda, ahol megbújik 

Teljes öt öl mélyre oda, ahol lakik. 

Csak részleteiben látjuk 

Egy szökőkút, uszonyok, egy pont a horizonton 

Hatalmas fogak, nyitott száj 

Légy résen, légy résen, légy résen. 

Könnyebb a tevének átbújni 

Egy tű fokán 

Mint megtalálni egy bálnát 

Mely az óceán mélyén rejtőzik 

Ha belelősz egy szuronyt az elefántba 

Csak odanyúl az ormányával és kihúzza 

De, ha egy bálnát találsz szíven 

Az óceán vörös lesz. Vörös lesz. 

Csak részleteiben fogjuk látni 

Apró szemeit, dobogó szívét. 

Darabkákban, részletekben. 

Ha megütöd a fejed 

Lesznek dolgok, amikre nem emlékszel 

De, ha szíved éri találat 

Darabokra törsz. Részecskékre. Darabokra és részecskékre.
234

 (Songs and Stories from Moby 

Dick,fordította Pogány Csilla) 

                                                 
234

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000.,188. 

Pieces and Parts 

 

(...)It’s easier to sail around the world in a coffee cup 

Than to see a whale when he comes rising up. 



92 

 

 

      A mély értelmezésre törekvő személy nagy valószínűséggel a rejtett üzenetnek csupán 

„darabkáit” és „részeit” képes dekódolni, mivel 

  

„ A  tranzakciókat a mélyben irányító okok, amelyek fényében meg tudnánk mondani, mi 

történik valójában, egyformán el vannak rejtve az értelmező és a fogyasztó elől, s a felszíni 

gyakorlat nem maradhatna fenn, ha a mély okok napvilágra kerülnének: nem léteznének, ha 

nem maradnának rejtve.”
235

 

 

Az erőszak, a Fehér Bálna megölésére irányuló kísérlet, nem visz közelebb a lét 

lényegének megértéséhez, mert benjamini értelemben az erőszak a hatalmi és birtoklási vágy 

megnyilvánulása, a lét pedig nem kisajátítható. Egyedül a “szív kultúrájának” tiszta 

eszközei(a szívélyesség, együttérzés, bizalom) vezethet el a kívánt célhoz, ahogy erre a fenti 

részlet is utal. A Bálna mint a lét totalitásának jelképe, csak ritka pillanatokban pillantható 

meg, mert legtöbbször csupán „darabokban” és „részecskékben” látható.   

                                                                                                                                                         
 

Sometimes he looks like  a small white weasel 

Sometimes it looks like a deep blue field 

When he dives down where he hides 

Full fathom five where he abides. 

 

We see him only in parts 

A fountain, fins, a speck on the horizon 

Giant teeth, an open mouth 

Look out, look out, look out, look out. 

 

It’s easier for a camel 

To slide through the eye of a needle 

Than to find a whale 

Who hides at the bottom of the ocean. 

 

Hit an elephant with a dart 

He just reaches around and pulls it out with his trunk 

But hit a whale in the heart 

And the ocean turns red. It turns read. 

We see him only in parts 

His tiny eyes, his beating heart. 

He’s in pieces in parts. 

 

Get hit in the head 

And there may be a few things you can’t recall 

But get hit in your heart 

And you’re in pieces. In parts. 

In pieces and parts. 

 
235

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz, Budapest, 1997., 69. 



93 

 

      Melville regénye számos utalást tartalmaz más szövegekre felölelve nyugati 

legendákat (pl. a Szent György legenda) és keleti szent történeteket (Visnu története, aki egy 

bálnában öltött testet) is. Ez egyben arra is utal, hogy a mindenkori művek kölcsönhatással 

vannak egymásra, és új művekben aktualizálódhatnak.  

 

„A képzeletbeli nem a valóság ellen működik, hogy tagadja vagy kompenzálja azt, hanem az 

írásjelek között könyvtől könyvig terjed, s fészkeli be magát a már elhangzott szavak és 

kommentárok réseibe; a szövegek közt jön létre és alakul ki..”
236

 

 

Ezek a művek úgy mosódnak egybe minden megszülető alkotásban, mint Queequeg tetovált 

karja a paplan mintájával azon az éjszakán, amikor Ishmaellel kénytelen megosztani 

fekvőhelyét. Így a bálna szó etimológiáját kiderítő tüdőbajos iskolai segédtanár, aki “szerette 

porolgatni régi nyelvtanait”, és a bálnákról szóló idézeteket összegyűjtő al-segéd-könyvtáros 

önkéntelenül rátapint a lényegre: minden mindennel összefügg. A performerek háta mögött 

egy gigantikus könyvtár képe jelenik meg, amely mellett az ember eltörpül, ez Foucault 

„fantasztikus könyvtára”. A világ/a lét egyetlen hatalmas KÖNYV, amelyet mindnyájan 

megpróbálunk elolvasni, és amelyet mindenki a maga módján próbál meg, 

alkotótevékenysége révén aktualizálni. Isten kivonta magát a Teremtésből, és ezt a könyvet 

hagyta hátra nekünk. Nincs új könyv, mert csak egyetlen könyv létezik, a teremtés pedig, 

egyetlen hosszú történet, amelyet mindig újramesélnek: 

 

„Pip látta Istent, a takácsot szövőszéknél dolgozva. 

Isten azt mondta, figyelj Pip, még ha meg is fulladnál itt lent a homályban 

Még ha hívnál is, nem láthatlak. 

Nem hallhatlak. Minden teremtés mechanikus. Minden teremtés mechanikus.”
237

 

                                                                                                        (fordította Pogány Csilla) 

  

Létezik-e egyáltalán teremtés, vagy minden csupán másolat? Arthur C. Danto Metafora, 

kifejezés és stílus című írásában a mechanikus teremtés kapcsán azt a hipotézist vizsgálja, 

                                                 
236

 Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, in A  fantasztikus könyvtár, Pallas-Stúdió- Attraktor Kft., 

Budapest, 1998., 17. 
237

 ibidem 

„Pip saw God the weaver working at his loom. 

God said, listen Pip, even if you drown, down here in the gloom 

Even if you call, I can’t see you. 

I can’t here you. I’m busy. All creation mechanical. All creation mechanical.” 



94 

 

hogy miért viszonyulna másként a hallgató Bach fúgáihoz, ha történetesen kiderülne, amivel a 

zeneszerzőt különben meg is vádolták, hogy van egy titkos fúgagyártó gépe. Vizsgálódása 

végén a következő eredményre jut: 

 

„ A mechanikus fúgák (…) logikailag stílus nélküliek lennének, mivel a fúgaiíró gép 

egy olyan viszonyt példáz, melyben közvetítő eszközök, szabályok, listák, kódok, 

szerepelnek.”
238

 

 

Amennyiben viszont létezik egy eredeti példány, a másolat és az eredeti közötti viszony az 

alábbiak szerint alakul:  

 

 „ Bármilyen stílusa legyen is a műnek, másolata logikai szempontból stílus nélküli lesz, talán 

mutatni fog egy stílust, de nem fog rendelkezni vele.” 
239

 

 

A Foucault által említett „fantasztikus könyvtár” esetében viszont létezik valahol az eredeti 

„könyv”, történés: 

 

„A modern élményben az elhangzott szavak, felülvizsgált, beigazolt szövegek, apró 

információk tömege, műemlékek parányi részletei, reprodukciók reprodukciói hordozzák a 

lehetetlen hatalmát. Már csak az ismétlés folytonos moraja tudja közvetíteni nekünk azt, ami 

csupán egyetlenegyszer következett be.”
240

  

 

Ilyenformán különbséget kell tenni a másolat és az ismétlés között. Ez utóbbi ugyanis nem 

zárja ki a kreativitást, mint ahogy az az első esetben történik. Az eredetiség az ismétlés 

módjában nyilvánul meg, abban, ahogy az ismert történetet minden alkalommal egy kicsit 

másképp mesélik el.  

 Mivel a Teremtő már nem teremt, hanem genetikai kódokra, fizikai törvényekre 

hagyatkozva reprodukálja a világot, felértékelődik az emberi kreativitás, az újramesélés, 

amely paradox módon csupán az ismétlés révén nyilvánulhat meg.  

                                                 
238

 Arthur C, Danto, Metafora, kifejezés, stílus, in A közhely színeváltozása, Enciklopédia Kiadő, Budapest, 

1996., 197. 
239

 ibidem 
240

 Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, in A  fantasztikus könyvtár, Pallas-Stúdió- Attraktor Kft., 

Budapest, 1998., 17. 



95 

 

  Amikor művészetéről kérdezik, Laurie Anderson elsősorban történetmondónak tekinti 

magát, számára a lényeg a történetben és a közlésben rejlik.  A történetek hangsúlyozott 

képiségük révén “testet öltenek” a színpadon. A képernyő, a hegedű, a maszk, a mesélés 

révén (cselekvés) életre keltett történetek részévé válnak az előadásnak. Az előadások 

gerincét a történetek alkotják, nélkülük a többi médium is elvesztené létjogosultságát. 

Komplex funkciót töltenek be, és segítenek újjáéleszteni a mesélőt, akit Walter Benjamin 

kihalt művésztípusnak gondolt. Szövegei a nézőt „közvetlen kapcsolatba hozzák elfedett 

valóságokkal.”
241

 

      A Boy Overboard,  illetve a Pieces and Parts már a versek irányába mutatnak, mert az 

időnként előforduló rímek és a szöveg tördelése révén, a vers és a történet között félúton  

köztes formát eredményeznek. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
241

 Arthur C. Danto, Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz, Budapest, 1997.,140. 



96 

 

Versek a performance-okban 

 

 

 

Laurie Anderson egyike a “legirodalmibb” performereknek, hiszen ő maga is irodalmi 

szövegek szerzőjének tekinthető. William S. Burroughs-hoz barátság fűzte és munkája nagy 

hatással volt művészetére, Shakespeare megihlette, metafizikus verseiben William Blake és 

Walt Whitman hatása érezhető, Herman Melville Moby Dickje pedig alapjául szolgált a Songs 

and Stories from Moby Dick(1999.) című elektronikus operájának. 

    Versei “zenés versek”, melyekben a zene és a szöveg felerősítik egymást. Ezt a zenés 

verselést Allan Ginsberg is gyakran alkalmazta felolvasóestjein. 1978-ban a William S. 

Burroughs tiszteletére rendezett Nova Conventionként ismert kétnapos fesztiválon, amelyen a 

New-York-i anvantgarde sok képviselője is jelen volt (William S. Burroughs, John Cage, Patti 

Smith, Philip Glass, Merce Cunningham, Susan Sontag. A fesztivált Julia Heyward és Laurie 

Anderson szereplése nyitotta meg. Ez az esemény nagymértékben befolyásolta Laurie 

Anderson későbbi munkásságát. Itt találkozott először William S. Burrroughs-szal, akivel két 

évvel később közös turnéra indult.    

Laurie Anderson így emlékszik vissza a fesztiválra:    

 

     “ A Nova Convention volt az első alkalom, amikor a “te” szót használtam, amely azt   

       jelentette “te, a hallgatóságból”. Performerként addig használtam az “én”-t,     

       ameddig  kifogytam a történetekből. Aztán kipróbáltam azt, hogy milyen, amikor  

       mások olvassák a szövegeimet. De ez, ez teljesen más volt! Végre nem csak hangosan  

       emlékeztem! Közvetlenül beszéltem az emberekhez és ez teljesen más érzés volt.”
242

 

                                                                                                                             (fordította Pogány Csilla) 

 

   A történetekben megnyilvánuló líraiság most már önálló kifejezési formát követel 

magának. A történetek mellett, amelyek egy tárgyilagosabb hozzáállást feltételeznek, és 

amelyek némiképp az Én és az Ők közé helyezkednek, szükség volt egy másfajta 

megnyilatkozási formára, amely nem áttételesen, hanem közvetlenül szólíthatja meg a 

                                                 
242

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 58. 

„ The Nova Convention was the first time I really used the word ’you’meaning „you in the audience’. As a 

performer I had used  ’I’ until I ran out of stories. Then I tried having other people read my words. But this, this 

was different! Finally, I wasn’t just remembering things out loud! I was actually talking directly to people and it 

felt completely different.” 

 



97 

 

hallgatóságot az egyenes beszéd érzelmi túlfűtöttségének feláldozása nélkül. Ettől válnak az 

Anderson versek olyan felkavaróan őszintékké, igazi baráti “beszélgetésekké”. A párbeszéd 

nem a színpadon valósul meg, hanem a színpad és a nézőtér között a Pilinszky féle “beszédes 

csend” segítségével.  

    Jó megfigyelő, aki meglátja a jelentéktelen gesztusokban a jelentéssel bíró rezdüléseket.  

 

 One day you wake up and realize  Egy napon felébredsz és  rádöbbensz,hogy 

 Oh you didn't mean what you said   Oh, nem azt mondtad, amit gondoltál. 

 You may want to take it back   Vissza szeretnéd venni, 

 but the words are there to stay   de a szavak ottmaradnak. 

 Say what you mean! Don't lose track! Mondd, amit gondolsz! Ne hagyd  

                                                                              eltéríteni magad! 

 Words are strong and once the're gone          A szavak erősek, és ahogy      

 You can't take them back.    szertefoszlanak, nem veheted vissza őket. 

 So no matter what you do or say:    Szóval nem számít, hogy mit mondasz vagy       

 Say what you mean      teszel: mondd, amit gondolsz 

 mean what you say.                                          Gondold, amit mondasz. 

 You may have meant to be mean    Lehet, hogy gonosz akartál lenni, 

 You may have meant to be nice    Lehet, hogy kedves akartál lenni, 

 But  if you didn't say it right    De, ha nem mondtad megfelelően 

 Then you should just go home!   Akkor jobb lesz, ha hazamész! 

 No matter what you do or say   Nem számít, hogy mit teszel vagy mondasz 

 Say what you mean     Mondd, amit gondolsz 

 and mean what you say! 
243

                           és gondold, amit mondasz.  

      ( Songs for Lines/Songs for Waves című performance-ból fordította Pogány Csilla) 

 

A hitelesség így lírájának is központi témája, itt azonban az egyén szintjén 

fogalmazódik meg, és nem az egyén-társadalom szintjén, mint a történetekben. A hitelesség 

által visszaszerezhető az elvesztett jelenlét. Az embernek vállalnia kell minden tettét és 

szavát. Ezért a kimondott szónak összhangban kell lennie gondolataival. Pontosan kell 

fogalmazni, mindig a lényeget kell megragadni. A nyelv sokszor csapdát állít, eltereli a 

figyelmet a lényegről vagy nem képes maradéktalanul kifejezni az érzéseket. Mégis törekedni 

                                                 
243

  RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 73. 

 



98 

 

kell arra, hogy a valódi mondanivalót közöljük. („Don’t lose track!”). „A szavak erősek” 

(„Words are strong”), hatalmuk van, és kimondásuk után nem változtatható az üzenet.   

       A csend, az ismétlés, a változás a performance három alapvető eleme Anthony 

Howell
244

 performance-elmélete szerint. A csend jelentősége ezidáig már többször előkerült. 

Többféle csend létezik, de a meditatív csend (Zen) a versek keletkezésének igazi helye. A 

szemlélődő és a magát minden pillanatban meghatározni kívánó művész csak akkor önti 

szavakba az élményt, ha az más számára is jelentőséget hordoz. Erre enged következtetni a 

verseknek, a történetekhez képest elenyésző száma is. 

 

 

Halhatatlan világ 

 

Égő épületek voltak és tűzvörös tenger 

Emlékszem minden szeretőmre 

Emlékszem honnan származom 

Emlékszem, hogyan öleltek. 

Halhatatlan világ, emlékezz rám. 

Kelet. A világ széle. 

Nyugat. Azok, akik előttem jártak. 

 

Mikor apám meghalt, eltemettük a földbe. 

Mikor apám meghalt, mintha egy egész könyvtár 

égett volna le. 

Halhatatlan világ, emlékezz rám.
245

 (Bright Red fordította Pogány Csilla) 

                                                 
244

 Anthony Howell, The Analysis of Performance Art, Harwood Academic Publishers, 1999. 
245

 Laurie Anderson, World Without End,    

http://www.musicsonglyrics.com/L/laurieandersonlyrics/laurieandersonworldwithoutendlyrics.htm 

World Without End 

 

http://www.musicsonglyrics.com/L/laurieandersonlyrics/laurieandersonworldwithoutendlyrics.htm


99 

 

 A vers a múlandóság és öröklét romantikus témáját dolgozza fel, amelyet ellentéteket 

hangsúlyozó szerkezete segít elmélyíteni. Szikár, tömör, lényegretörő nyelvezete, könyörtelen 

őszintesége, önreflexív jellege azonban már korunk lírájának jellegzetességeit mutatja. A 

szöveg dalszerűségét nem a szavak dallamosságának vagy a rímek összecsengésének 

köszönheti, hanem az ismétléseknek.  A magánynak és a múlandóságnak tudatában levő 

ember szól hozzánk a versben, aki átérzi tiszavirág életének minden nyomorúságát. Egyetlen 

kívánsága, hogy nyomot hagyjon maga után. Csupán az emlékezés segítheti hozzá kívánsága 

teljesüléséhez. A halandó ember egyetlen lehetősége, hogy megmaradjon embertársai 

emlékezetében. Kételyek között, de azért mégis reménykedve arra kéri a halhatatlan, 

„végtelen világot”, hogy emlékezzék rá. Ugyanakkor a vers alanya identitásának 

megőrzéséért küzd ragaszkodva gyökereihez és származásához. Az „emlékszem” eltökélt 

ismétlése, a szubjektum felejtéssel vívott állandó harcának lenyomata. A múlttal (apa) való 

kapcsolat megszakadni látszik. A felhalmozott (feljegyzésekben továbbörökített) tudás 

nagyrésze a szülővel együtt odavész, ezért minden erőfeszítés ellenére identitása veszélybe 

kerül. Múltja csak emléktöredékekben létezik, mivel a szóbeliség nem képes évezredek 

tudását megőrizni és továbbadni.        

        A versek megvilágosodást magában hordozó pillanathoz kötődnek, amikor a művész 

egy pillanatra találkozik a lényeggel. Ilyen a Nerve Bible (Idegbiblia) című performance 

                                                                                                                                                         

There were burning buildings and a fiery red sea 

I remember all my lovers 

I remember where I came from 

I remember how they held me. 

World without end remember me. 

East. The edge of the world. 

West. Those who came before me. 

 

When my father died we put him in the ground. 

When my father died it was like a whole library 

Had burned down. 

World without end remember me. 

 



100 

 

következő dala is, amely Shakespeare-t idézi (Ariel éneke, amelyet Ferdinándnak  dalol el  A 

viharban) :  

„Apád öt ölnyi mélybe pihen: 

Korál lett csontjaiból,  

Igazgyöngy termett szemeiben; 

S így semmije szét nem omol, 

Hanem éri dús, csodás 

Tengeri elváltozás.”
246

 

„És egyedül én maradtam, hogy elmondjam a történetet. 

Hívj Ishmaelnek.”
247

 

Ariel éneke az apját gyászoló hőshöz szól, aki azt hiszi, hogy apja a tengerbe veszett. Érezni a 

sorokban rejlő megrendülést. A „call me Ishmael” ugyanakkor utalásként is értelemzhető 

Charles Olson azonos című, Melville-ről írt kötetére.  

       Aztán a Panopén
248

, Balin és Mexikóban szerzett élményeit meséli el. Így az élmények 

a performance részévé válnak, átalakulnak (“into something rich and strange”). Az első két 

esetben (Panopen és Balin) a helyi szokásoknak megfelelő halotti szertartáson vesz részt: 

Panopen egy mészárlás áldozatait temetik, míg Balin a helyi herceg apjának temetését 

kénytelen végignézni, amelyről filmfelvétel készült. Mexikói tartózkodása alatt tudatosodik 

benne, hogy a szépség fogalma kultúrafüggő. Az indiánok ugyanis csúnyának találják őt, mert 

magasabb náluk, és a haja sincs befonva. Miután az ő haját is befonják, elégedetten 

megjegyzik, hogy így talán talál majd magának férjet. Kontaktlencséit ékszernek gondolják, 

ezért a Loscha nevet adják neki, amelynek jelentése: “a csúnya nő, akinek ékszere van” (“the 

ugly one with the jewels”).  

                                                 
246

 William Shakespeare, A vihar, fordította Babits Mihály, Európa Könykiadó, 1981.,29. 
247

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000.,, 162. 

     ez már Laurie Anderson szövege, fordította Pogány Csilla 

 

„Full fathom five thy father lies 

Of his bones are choral made. 

 

Those are pearls that were his eyes. 

Nothing of him that doth fade. 

 

But that suffers a sea change. 

Into something rich and strange. 

 

And I alone am left to tell the tale. 

Call me Ishmael.” 

 
248

 kis Csendes-óceáni sziget 



101 

 

      RoseLee Goldberg, aki több ízben elemezte Laurie Anderson munkásságát, és közeli 

kapcsolatban áll a művésszel, megemlít egy érdekes mozzanatot a performer életében. A 

művész nagyon ragaszkodott édesapjához, és egyik koncert alkalmával, amikor Goldberg a 

performerrel beszélgetett, Anderson elmondta, hogy az édesapja meghalt. A tény 

megdöbbentette Goldberget, és azon tűnődött, vajon miért nem tudatta vele. Az előadás után, 

mikor ismét szóba került a dolog, a performer elmosolyodott, és azt mondta, hogy az édesapja 

él és jól van. Goldberg szerint a művész érezni akarta a veszteség fájdalmát addig, ameddig 

még élt az édesapja, és meg tudta őt vigasztalni, ugyanakkor így próbált felkészülni az 

elkerülhetetlen eseményre. A művész ezzel a görög szkeptikusok nyomdokaiban járt, akik úgy 

próbáltak felkészülni a kedvezőtlen és elkerülhetetlen helyzetekre (száműzetés, halál stb.), 

hogy képzeletben átélték azokat, és ez egyben egy stratégia kidolgozását is lehetővé tette a 

helyzet átvészelésére.  

      Az apa alakja számtalanszor felbukkan az Anderson szövegekben, és a szülői szerep 

összemosódik Ádám és Noé alakjával. Halálának felemlegetése sok versében előfordul, és 

kettős, egy konkrét (szülő) és egy átvitt értelmű jelentéssel bír (Isten). Számára az apa kulcs a 

Teremtés megértéséhez, a valóság elfogadásához, a legtisztább kapcsolat garanciája ember és 

ember között. A következő vers is, erről az érzésről tesz tanúbizonyságot: 

 

Emlékezz rám, ennyit kérek 

És, ha megemlékeztél rólam, legyen feladatod 

Elfelejteni engem. 

 

Apu, Apu pont úgy volt, ahogy mondtad: 

Most, hogy az élők számbeli fölényben vannak a halottakkal szemben. 

Egy hosszú, vékony fonál mutatja, honnan jöttem 

Mely keresztülvág egy óceánon és egy vörös folyón 

Most, hogy az élők számbeli fölényben vannak a halottakkal szemben. 

Beszélj a nyelvemen.
249

( Nerve Bible,fordította Pogány Csilla) 

                                                 
249

  RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 162. 

Remember me is all I ask 

and if remembered be a task 

Forget me. 

 

Daddy Daddy it was just like you said: 

Now that the living outnumber the dead 



102 

 

Az óceán, az univerzum és a tudatalatti, ki nem mondható, de annál inkább jelenlévő 

tartalmainak képi megjelenítése, ugyanakkor a kezdeteknek is a jelképe. A hosszú, vékony 

fonal az egymást követő nemzedékekre utal, akiknek emlékezetében megmaradnak a holtak. 

Így az élők száma meghaladja a holtakét, hiszen csak az számít igazán halottnak, akire nem 

emlékeznek. Ez a vers hangvételénél fogva a World Without End ellentétpárja is lehetne, 

hiszen az ott megfogalmazott kétségbeesést itt a remény váltja fel. Az apja halála miatt érzett 

kétségbeesés feloldódik abban a felismerésben, hogy gyermeki emlékezetében a szülő mindig 

megmarad. 

      Egy másfajta emberi kapcsolatról szól a My Eyes, az elhagyott szerető fájdalmáról, aki 

magányát teljes intenzitással éli át az éjszakai égbolt alatt. Társának hűtlensége keserűséget 

okoz számára, és elkeseredésében száműzné a szerelmet a világból, és inkább gazdagsággal és 

hírnévvel helyettesítené. A szerelem a természet törvénye, a gazdagság és a hírnév viszont a 

felszínhez tartozik. Az óceán már ismert jelentéstartalmához társul itt a nőiség, az ősanya 

gondolata. Rá gondolva lassan megnyugszik, majd miután tanúja lesz az ég és a tenger 

nászának, az ősi hieros gamos-nak, ráébred szerelme erejére. Szívében megfogalmazódik a 

vágy, hogy szerelme legalább kedvesét őrző emlékeiben éljen tovább. Úgy lép hát a 

gyógyulás útjára, hogy lélekben elengedi szerelmét, megtanul lemondani róla. Az alámerülés 

a minőségi létezés alapfeltétele is. Az ember előbb lemerül a mélybe (óceán), hogy a lét 

fájdalmát (itt: szerelem) megtapasztalja.  

A tetoválás a kapcsolódás mértékének is fokmérője, hiszen a jel viselését megelőzően 

a fájdalom elviselésével (áldozathozatallal), kell bizonyítani a szándék komolyságát. A bőrbe 

vésett jel minden nap arra emlékezteti viselőjét, hogy a kötelék végérvényesen megköttetett. 

Az elhagyott szeretőről bebizonyosodik, hogy ő valóban végérvényesnek gondolta döntését. 

Kész lett volna „száz tűz, száz nap” nehézségeit vállalni társa oldalán, felvállalva önnön hibáit 

is.  

 

 

                                                                                                                                                         
 

Where I come from is a long thin thread 

Across an ocean down a river of red 

Now that the living outnumber the dead 

 

Speak my language. 

 

 



103 

 

Szemeim 

 

Néha azt kívánom, bárcsak ne lenne ez a tetoválás 

Néha azt kívánom, bárcsak hozzád mentem volna feleségül 

Száz tűz, száz nap 

Néha idegennek érzem magam 

Néha hazudok (húa hó) 

Néha majomként viselkedem 

Itt jön az éj. 

És akkor csillagmilliárdok kezdenek ragyogni 

És jeges üstökösök suhannak el 

     

És minden különös gyönyörrel remeg 

És itt is van: a hatalmas éj. 

És ú, a szemeim körülkémlelnek 

És ú, a lábaim. Fejjel lefele vagyok. 

 

Whitmani grandiózus képiség és pátosz ellensúlyozza a hétköznapian emberi érzelmeket. 

Mégis mindkettő a világmindenség része. A versbeli alany csapongó figyelme (szemei) hol 

befelé, hol kifelé fordul, de olykor az én és a világ viszonyát is vizsgálja, amelyet a 

viszonylagosság mindig változó szempontból enged csupán tanulmányozni.  Csodálja  a 

természetben uralkodó harmóniát, amely felsejlik ahogy leszáll az éj: csillagok járását, 

üstökösök suhanását. Átérzi az emberi lét tökéletlenségét és jelentéktelenségét, de tudja, hogy 

ő is része a világmindenségben uralkodó megnyugtató összhangnak. A fájdalom azonban 

kizökkenti a szemlélődésből, és egy rövid ideig a dolgok rendjébe való beavatkozást 

fontolgatja.     

 

Ha elnök lennék, ha Királynő lennék egy napra 

Minden pénzt a csúnya embereknek adnék 

Újra írnám a Szerelem Könyvét és viccessé tenném 

Szerencse Kereke, Hírnév Kereke 

Kétszáznegyvenmillió hang 

Kétszáznegyvenmillió név 

 



104 

 

Aztán rádöbben, hogy a „mély, öreg óceán” nem törődik a „gyors” vagy „lassú” halak 

dolgaival. Az örökkévaló bölcsességével, egykedvűen viszonyul a múlandósághoz. 

 

És lent az óceánban, ahova senki sem megy le 

Vannak gyors halak, és vannak lassú halak 

Némelyek körülússzák a világot, mások megbújnak ott lent. 

Ez a mély, öreg óceán. 

 

És akkor csillagmilliárdok kezdenek ragyogni 

És jeges üstökösök suhannak el 

És minden különös gyönyörrel remeg 

És itt is van: a hatalmas éj. 

Az éjszakai ég csodái és a mélység titkai egybefonódnak, a végtelenség egy pillanatra 

megfoghatóvá válik a halandó számára is. A sorok hangulata a Whitman versekével rokon. 

És ú, a szemeim körülkémlelnek 

És ú, a lábaim. Fejjel lefele vagyok. 

Hát, sírj nekem egy folyót, mely elvezet egy úthoz 

Mely országúttá válik és megy, és megy 

És belekígyózik emlékeidbe. 

Mindörökre. Mindörökre.
250

 (Empty Places című perfromance-ból, fordította Pogány Csilla) 

                                                 
250

 Laurie Anderson, My Eyes, 

http://www.musicsonglyrics.com/L/laurieandersonlyrics/laurieandersonmyeyeslyrics.htm 

 

My Eyes 

Sometimes I wish I hadn't gotten that tattoo 

Sometimes I wish I'd married you 

One hundred fires One hundred days 

Sometimes I feel like a stranger 

Sometimes I tell lies (Whoa ho) 

Sometimes I act like a monkey 

Here come the night 

 

And then kerjillions of stars start to shine 

And icy comets go whizzing by 

And everything's shaking with a strange delight 

And here it is: the enormous night 

 

And oo my eyes They're lookin all around 

And oo my feet I'm upside down 

 

If I were the president if I were Queen for a day 

http://www.musicsonglyrics.com/L/laurieandersonlyrics/laurieandersonmyeyeslyrics.htm


105 

 

A pillanat varázsa azonban elszáll, a halandó ember ismét saját fájdalmára figyel, és 

belenyugvással veszi tudomásul, hogy számára a szenvedés a létezés megtapasztalásának 

keserű-gyönyörű útja.  

 

      “Sokat írtak misztika és művészet rokonságáról. Valójában a kettő úgy egy, hogy tökéletes 

ellentéte egymásnak. Ugyanannak az útnak, ugyannak a szeretetnek: a világból  

 felszálló és a világba alászálló, de mindenképpen tökéletesen egybeeső két ága, az odaadó 

engedelmességnek és a fölszabadult extázisnak dinamikus egyensúlyában, kifürkészhetetlen 

békéjében. Jákob létrája: Isten föl-alá szálló angyalaival a képzelet hazatalálásának közös és 

egyetlen módja.”
251

 

 

       Ezek Pilinszky János gondolatai, a Robert Wilson által képviselt új színházról 

(performance), de az idézetben megfogalmazott igazság Laurie Anderson műveire is 

hasonlóképpen vonatkoztatható.                           

      Az Empty Places Ramon-jában a Pilinszkyéhez hasonló gondolatokat találunk. Ramon 

azt hitte, angyallá válhat és szárnyalhat, mint ők, de emberi mivolta visszahúzza a földre. Az 

ember nem tudja, honnan jön, és hova tart. A felszállás és a zuhanás egyazon tengely mentén 

                                                                                                                                                         
I'd give the ugly people all the money 

I'd re-write the Book of Love I'd make it funny 

Wheel of fortune Wheel of fame 

Two hundred forty million voices 

Two hundred forty million names 

 

And down in the ocean where nobody goes 

Some fish are fast some are slow 

Some swim round the world some hide below 

This is the ocean So deep So old. 

 

And then kerjillions of stars start to shine 

And icy comets go whizzing by 

And everything's shaking with a strange delight 

And here it is: the enormous night 
 

And oo my eyes They're looking all around 

And oo my feet They've left the ground 

 

So cry me a river that leads to a road 

That turns into a highway that goes and goes 

And tangles in your memories 

So long So old. 

 
251

 Pilinszky János, Beszélgetések Sheryl Suttonnal, Szépirodalmi Könyvkiadó, Budapest, 1977.,80. 

 



106 

 

történik. Csupán a művészet révén tudja kielégíteni transzcendencia iránti vágyát. A néhány 

pillanatig tartó szárnyalás a művészet ihletője. A földhöz kötött ember bukásában hősiesség 

van, amely erőfeszítésének eredménye. 

 

„Múlt éjjel láttam egy sereg angyalt 

És mindegyik más dalt énekelt 

És úgy hangzott, mint sok fűnyíró hangja 

 

A szöveg egy másik, konkrétabb síkon is értelmezhető, melyben az angyalok valójában 

repülőgépek, akár a Home of the Brave-ben, és a pázsit megtelik „fűnyíró” hangjukkal az 

éjszakában. Aztán „hirtelen” (parancsra) távoznak „hangsebességel szállva”, hogy 

küldetésüket, mely a be nem avatott számára ismeretlen, teljesítsék. Így a lezuhant férfi alakja 

áldozatként értelmezhető.  

Mely a pázsitomat nyírta 

És fent csillagok milliárdjai 

Ragyogtak az égen 

És spirálok forogtak 

Forogtak a mélykék éjszakában. 

 

És hirtelen minden ok nélkül 

Ahogy az angyalok el szokták hagyni a földet 

Egyfajta örvényben távoztak 

Hangsebességgel szállva. 

 

És ahogy menni készültem 

Ahogy megfordulni készültem 

Megláttam egy lezuhant férfit 

Aki háton feküdt a hóban.”
252

 (Empty Places című performance-ból), fordította Pogány Csilla) 

                                                 
252

Laurie Anderson, Ramon 

http://www.musicsonglyrics.com/L/laurieandersonlyrics/laurieandersonramonlyrics.htm 

 

Last night I saw a host of angels 

And they were all singing different songs 

And it sounded like a lot of lawnmowers 

Mowing down my lawn 

And up kerjillions of stars 

Spangled all over the sky 

And they were spirals turning 

http://www.musicsonglyrics.com/L/laurieandersonlyrics/laurieandersonramonlyrics.htm


107 

 

     A Muddy River-ben Blake-re emlékeztető apokaliptikus keretbe foglalva tér vissza 

az ember elesettségének témája. A világban, amelyet a víz (Özönvíz) elárasztani látszik, az 

ember mégis erőfeszítéseket tesz, hogy megmentsen valamit abból, amit létrehozott, erőt 

merítve a másik szeméből. A világvége hangulatról, amely az ezredfordulót megelőzően 

eluralkodik az embereken, máshol ironikusan nyilatkozik. Ebben a versben azonban nyoma 

sincs iróniának:  

Sáros folyó 

 

Az eső csak zuhog alá 

Házak repedeznek. Emberek fulladnak meg. 

Autók rozsdásodnak itt. Egy templom úszik tova 

Megmártózva a bárány vérében. 

 

És minden szuper autópálya eltűnt 

Egyenként. És minden kisváros és nagyváros és jelzés 

Víz alatt van. Eltűntek. 

Lefelé haladunk a sáros folyó mellett 

Lefelé haladunk a sáros folyó mellett 

Valaki mondja meg, kérem: 

Mi történt itt? 

 

Sár mindenhol. 

Halak úszkálnak a mezőkön. 

Mindenki kiabálva szaladgál körbe. 

Ez lenne az ismert világ vége? 

Férfiak és nők a csónakokban 

                                                                                                                                                         
Turning in the deep blue night. 

 

And suddenly for no reason 

The way that angels leave the ground 

They left in a kind of vortex 

Travelling at the speed of sound. 

 

And just as I started to leave 

Just as I turned to go 

I saw a man who’d fallen 

He was lying on his back in the snow. 

 



108 

 

Megpróbálják menteni, amit elvesztettek. 

Ordítoznak. Minden elveszett. 

Sosem fogjuk ismét megtalálni. 

De, amikor a sáros folyó emelkedni kezd 

Ellep majd minket mind. És amikor a szemedbe nézek 

Két aprócska óra, két kristálygolyó 

Ismét nekifogunk. Megpróbáljuk. 

Ismét elkezdjük. Lefelé a sáros folyó mellet 

Lefelé megyünk a sáros folyó mellett, lefelé a sáros folyó mellett 

Ismét elkezdjük. Lefelé a sáros folyó mellett 

Lefelé gyalogolunk, lefelé a sáros folyó mellett 

Lefelé megyünk, lefelé a sáros folyó mellett.
253

(Bright Red, fordította Pogány Csilla) 

    A soron következő versben az egzisztencializmus visszatértének vagyunk tanúi (Peter 

Gorsen
254

) amelynek világnézeti vázát már az 50-es években fellelhetjük Allan Kaprow-nál. 

                                                 
253

 Laurie Anderson, Muddy River, http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-muddy-river-lyrics 

Muddy River 

Rain keeps pouring down 

Houses are cracking. People drown. 

Cars are rusting here. A church floats by 

Washed in the blood of the lamb 

  

And all the superhighways have disappeared 

One by one. And all the towns and cities and signs 

Are underwater now. They’re gone. 

We’re going down by the muddy river 

 

We’re walking down by the muddy river 

Somebody tell me please: 

What happened here? 

 

Mud is everywhere. 

Fish are swimming in the fields. 

Everybody’s running around, they’re yelling 

Is this the end of the known world? 

Men and women in their boats 

Try to save what they’ve lost. 

They’re yelling. It’s all gone now. 

We’re never gonna find it again. 

But when the muddy river starts to rise 

It covers us all. And when I look into your eyes 

Two tiny clocks two crystal balls 

We begin again. We try 

We beginagian. Down by the muddy river. 

We’re going down by the muddy river 

We begin again down by the muddy river 

We’re walking down by the muddy river 

We’re going down by the muddy river 

http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-muddy-river-lyrics


109 

 

Határátlépésről beszélhetünk, a mindennapokban gyökerező művészeteknek a gondolatáról. 

Megfigyelhető a gondolkodó ember elfordulása az “eredményléttől”, a politika, gazdaság és 

média manipulációitól, kételye a kapitalista társadalmi berendezkedéssel szemben. A válság, 

amely az említett magatartásban gyökerezik, az emberi kommunikáció kiüresedésében  és az 

elidegenedésben nyilvánul meg. 

        Laurie Anderson műveiben is megjelenik Heidegger, Sartre és Jaspers gondolatainak 

visszhangja. Művei jól jellemezhetőek a következő sartre-i mondattal a Lét és a semmi-ből: “ 

az ember előszőr létezik, feltűnik a világban, csak azután definiálhatja önmagát.”
255

Az ember 

szabadságra ítéltetett, amely abszolút, akár az ember felelőssége. Az embernek el kell 

köteleznie magát, állást kell foglalnia saját sorsát és szabadságát illetően.  

        Az egzisztencia heideggeri értelemben jelenvalólét, amelyet a jelenvaló határoz meg.  

A jelenvaló megnyerheti vagy elveszítheti önmagát. A jelenvalólét jelen van önmaga számára 

és feltárult létként értelmezhető, megvilágítja a tőle különböző létezőket. A feltárult lét három 

dolgot feltételez: diszpozíciót, megértést és beszédet. Heidegger számára a szorongás az a 

diszpozíció, amelyben a jelenvalólét önmagával szembesül, és amelyben feltárul a végesség 

és semmiség, melyek révén megtapasztalható a halálhoz vezető út. Az autentikus jelenvalólét 

ismérve az Angst (szorongás), amely akkor jelentkezik, ha az ember szembesül a semmivel, 

de ugyanakkor lehetővé teszi, hogy megszabaduljon a banalitás illúziójától.  

        A “mi”-re alapozott öntapasztalás igénye', ahogy Peter Gorsen nevezi, alapvető 

jellemvonása az egzisztencializmusnak és Laurie Anderson műveinek is. Ez utóbbiak a közös 

egzisztenciális összefüggésre utalnak, a performer pedig helyettesítőleg éli meg magát egy 

előzőleg egzisztenciálisan megélt egész helyett, és a mindennapok szimbolikus 

interpretációját valósítja meg ez által a színpadon. Ez utóbbi nem más, mint az emlékek, 

észlelések, érzések valós időbeli aktualizálása. Célja nem az esztétikai illúzió létrehozása. Az 

emocionális motívum a döntő, amelyet nem akar elenyészni hagyni.  

Jaspersi gondolat, hogy az emberi létezés nem tudja önmagát megvalósítani, csak a 

másik ember által, és csak általa alkothat tiszta képet önmagáról. Ezért nagy szerepet 

tulajdonít a kommunikációnak, és úgy véli, hogy ez a szeretet, a hit és a valláserkölcs 

segítségével valósítható meg. A kommunikáció a transzcendenciában gyökerezik, és ez lesz 

az ember létezésének szabadságforrása. A határszituációk pedig, amelyek visszavezetik az 

embert saját létezéséhez, a harc, a halál, a szenvedés és a bűn. 

                                                                                                                                                         
254

 Gorsen, Peter, Az egzisztencializmus visszatérése a performance-művészetben, in A performance-művészet, 

Balassi Artpool Kiadó, Tartóshullám, Budapest, 2001. 

 
255

 Világirodalmi lexikon, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1972., 998.o. 



110 

 

Az It's Not The Bullet That Kills You (It's The Hole) szép példája az andersoni 

egzisztencializmusnak. Ezt a verset barátja, Chris Burden számára írta, aki performance-aiban 

a fájdalommal és önkínzással kísérletezett, de nem akart arról beszélni Andersonnak, hogy 

miért is érdekli őt a fájdalom. Andersont csodálattal töltötte el az a műgond, amellyel a 

részleteket kidolgozta. Kizárólag ezekre koncentrált: a golyó kaliberére, a kés élességére. 

 

 

 

Nem a golyó öl meg (hanem a lyuk) 

 

Szokásom volt célpontnak használni magam, célpontnak használni magam. 

Annyira beleástam magamba, beleástam magamba 

Hogy beleástam magam egy lyukba. 

A lyukban most oly sötét van, semmit sem látok 

Könnyű szem elől téveszteni a célod. 

Nem a golyó, nem a golyó öl meg. Ó nem! 

A lyuk, a lyuk, a lyuk! 

 

Mint egy hasbeszélő, messzire hajítottam hangom 

Életem történetébe. 

És a művész, Joseph Beuys
256

 szavait idézve 

„Ha megvágod magad, jobban teszed, ha a kést kötözöd be.” 

Mert egy lyukban oly sötét van, nem látsz semmit, nem látsz semmit 

Könnyű szem elől téveszteni a célod. 

Nem a golyó öl meg. Ó nem! 

A lyuk! A lyuk! A lyuk!
257

(Home of the Brave, fordította Pogány Csilla) 

                                                 
256

 Joseph Beuys (1921-1986) – német konceptuális művész (szobrász, performance-művész, video-művész, 

installációkat is készített) 
257

 Laurie Anderson, It’s Not the Bullet That Kills You, http://www.jimdavies.org/laurie-

anderson/lyrics/itsnotthebullet.txt 

It's Not The Bullet That Kills You (It's The Hole) 

 

I used to use myself as a target, I used myself as a goal. 

I've been digging myself so much, digging me so much, 

I dug myself into a hole. 

Now in a hole it's so dark, can't see a thing 

It's easy to lose sight of your goal. 

http://www.jimdavies.org/laurie-anderson/lyrics/itsnotthebullet.txt
http://www.jimdavies.org/laurie-anderson/lyrics/itsnotthebullet.txt


111 

 

 

       A fájdalom tehát a dionüszoszi lét velejárója, a semmi megtapasztalásának 

következménye. A művész feláldozza magát a közösségért, hogy az megtisztulhasson, és ez 

által újra kezdhesse a létet. A versben szereplő Joseph Beuys idézet, “If you get cut you'd 

better bandage the knife.”/ ”Ha megvágod magad, kötözd be inkább a kést.” az eszköz 

jelentőségére világít rá, amelynek segítségével áttörjük a banalitást, és kapcsolatot teremtünk 

a léttel. Az eszköz gondos kiválasztására azért van szükség, mert a nem megfelelő eszköz 

alkalmazásával nem érhető el a kívánt minőségbeli változás. Az eszköz maga is érzékeny, úgy 

kell vele bánni, hogy küldetését teljesíteni tudja. Minden a művész ügyességén és 

érzékenységén múlik, amellyel az eszközt kezeli. Ebben az esetben az eszköz maga a 

performance, amely Sartre-t idézve, “(...)konkrét felszabadítást jelent egy meghatározott 

elidegenedés alól.” 
258

   

                                                               

      

        

           

                                                                                                                                                         
It's not the bullet, not the bullet that kills you. Oh no! 

It's the hole, it's the hole, it's the hole! 

 

Like a ventriloquist, I've been throwing my voice 

Long distance in the story of my life. 

And in the words of the artist Joseph Beuys 

“If you get cut you'd better bandage the knife.” 

Cause in a hole it's so dark, can't see a thing, can't see a thing 

It's easy to lose sight of your goal. 

It's not the bullet that kills you. Oh no! 

It's the hole, it's the hole, it's the hole!  

 
258

 Világirodalmi Lexikon, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1972, 999. 

 



112 

 

Eszközök  

 

 

 

Az eszközök, amelyek megjelennek a performance-okban a performer ötleteinek 

megvalósításai. Ezek az ötletek sokszor a véletlennek köszönhetőek, máskor viszont a 

hétköznapi élet adja őket, amelyet a művész fáradhatatlanul kiaknáz. Laurie Anderson 

meglátja a mindennapok jelentőséggel bíró részleteit, és beépíti előadásaiba. Az eszközök, 

amelyeket performance-aiban használ, többfélék. Akadnak közöttük tárgyak (pl.hegedű), 

fényképek, animáció és rajzok, kétdimenziósak, háromdimenziósak, virtuálisak (pl.hologram), 

elektronikusak és nem elektronikusak, sőt anyagtalanok is (fény, füst, hang, árnyék).   

      Meglátása szerint a téma választja a médiumot, és ha valami kétdimenziós formába 

„kívánkozik”, akkor úgy is kell létrehozni. Ez az egyik oka annak is, hogy médiumok 

sokaságával dolgozik, hű maradva a konceptualista elvhez, mely szerint az ötlet elsődleges, és 

nem számít, hogy milyen médiumban realizálódik.  

    Előfordul az is, hogy a használt eszköz segítségével a művész egy másik műre, művészeti 

irányzatra vagy művészre reflektál. Így például a Home of the Brave-ben használt maszkot az 

Oskar Schlemmer (Bauhaus) által kitalált jelmez ihlette.  

      A kíváncsiság, a kísérletező kedv és a játékosság mindig szerepet játszik 

eszközválasztásában. Úgy közelít az anyaghoz vagy anyagtalanhoz „mint egy gyerek” 

(Szentjóby Tamás), minden elvárás nélkül kipróbálva, hogy mit lehet belőle megvalósítani. 

Előszeretettel használ elektronikus eszközöket, amelyeket ő maga talál ki, és amelyek 

többnyire hétköznapi tárgyak és egyszerű elektronikus eszközök (pl. mikrofon vagy neoncső) 

meglepő kombinációjából születnek. Nemegyszer ezeket az eszközöket a testén vagy testében 

(pl. a szájában) viseli. Egy napszemüvegből és a keretére szerelt mikrofonból olyan szerkezet 

jött létre, hogy segítségével sokszorosára erősíthette azt a hangot, amely koponyája 

ütögetésével vagy fogai kocogtatásával keletkezett. A United States-ben még két másik 

szemüveg is megjelenik: a fényszóró-szemüveg (headlight glasses), és egy másik 

napszemüveg, amelyre egy kis kamerát szerelt azért, hogy segítségével végigpásztázhassa a 

közönséget, és a felvett képet pedig kivetíthesse a mögötte levő hatalmas képernyőre. A 

fényszóró-szemüveg egy hegesztőszemüvegből állt, melynek lencséi helyére fényszórókat 

illesztettek, azt a látszatot keltve, mintha a fény a művész szeméből áradna a közönségre. 

      Különleges, maszkszerű hatást ért el egy két láb átmérőjű Fresnel lencse 

alkalmazásával is, amelyet a Home of the Brave egyik jelenetében az arca elé emelt.    



113 

 

       Hegedűje elmaradhatatlan eszköz, amely mindenhova elkíséri. A hangszer annyira 

hozzánőtt a művészhez, hogy szinte nincs performance, amelyből hiányozna. A hangszerhez 

való ragaszkodását a következőképpen magyarázza: 

 

 „A hegedű számomra a tökéletes alter egot jelenti. Azt a hangszert, amely legközelebb áll az 

emberi hanghoz, a női emberi hanghoz. Egy sellő. (…) 

Sok időt töltöttem azzal, hogy a hegedűt beszédre bírjam. Azért szeretem a hegedűt, mert 

romantikus, 19. sz.-i hangszer és azért, mert meg lehet fogni, körbe lehet vele sétálni. „
259

                                            

(fordította Pogány Csilla) 

      

       A hangszerhez való viszonya több mint különleges, hiszen a hegedű egyidejűleg 

hangszer, különleges tulajdonságokkal bíró tárgy, és a performer alter egoja. Szobornak is 

tekinthető, mivel a művész állandóan változtat az alakján, megformálandó anyagnak tekinti: 

lehet neon-hegedű (világító vonóval), digitális hegedű, magától játszó hegedű; olyan hegedű, 

amelynél a vonóra magnetofonszalagot szereltek a hagyományos lószőr helyett, továbbá 

viofonográf (hegedű és fonográf keveréke). A művész találékonyságának eredményeként 

számos rendhagyó hegedű született, és tette különlegessé az előadásokat. Az első hegedűk 

elkészítésében Bob Bielecki
260

 is közreműködött.  

      Találmányainak sora ezzel korántsem ért véget. A Home of the Brave-ben szájába 

elemlámpát vett, hogy úgy tűnjön, fogai világítanak. A Stories from the Nerve Bible-ban 

pedig kezében két, fáklyához hasonlító lámpával lépett fel. Nem szabad megfeledkeznünk a 

„testkosztümről” (body suit) sem, amely az alkalmazott technika révén lehetővé tette, hogy 

mozgáskor minden testrészhez hang társuljon, és ez által létrejöjjön a „testbeszéd”.      

     Régi törekvése, hogy integrálja vagy feloldja magát a műben. Jó példa erre a 

„testvetítővászon” (body screen), amelyet a Songs and Stories for the Insomniac (1975) című 

performance-ban alkalmazott: egy hosszú fehér ruha, melyre filmet vetítettek, a művész teste 

pedig árnyékokat vetett a ruhára kivetített mozgóképre, miközben ő a hegedűjén játszott. Itt a 

test is eszközzé válik, ugyanakkor fontos elemévé is a megvalósuló műnek.    

                                                 
259

RoseLee Goldber, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 77. 

     „For me, the violin is the perfect alter ego. It’s the instrument closest to the human voice, the human female 

voice. It’s a siren.” (…) 

   „ I’ve spent a lot of time trying to teach the violin to talk. I love the violin because it’s romantic, nineteenth-

century instrument, and because you can hold it, walk around with it.” 
260

 tervező 



114 

 

        Laurie Anderson képi világának egyik eleme a grafika, amelyet általában arcok, férfi- 

és nőalakok, órák, házak, telefonok, repülőgépek, állatok ábrázolására használ. Az írott 

szöveg is része ennek a vizuális eszköztárnak, akár latin betűs írásról, akár képírásról van szó.  

A tárgyakat és állatokat ábrázoló rajzokból, amelyeket több lépcsős egyszerűsítési 

folyamatnak vet alá, eljut az illető dolog (japán) képírásos megjelenítéséig. (How to Write, 

Home of the Brave). Animációs filmjeit komputer segítségével készíti; ezek a filmek 

többnyire azt a célt szolgálják, hogy meglepetést vagy riadalmat keltsenek (pl. egy apa, aki 

éppen agyonütni készül gyermekét egy kalapáccsal).   

     Előadásaiban a tér is tudatosan kiaknázott tényező. A kivetített kép vagy mozgókép 

segítségével „kitágítható” a tér, és játékos kísérlet tárgyává válhat a dimenziók közti átjárás. 

Egy pódium segítségével a művész egyetlen lépéssel részévé válhat a film „terének”, így az 

emelvény egy jelképes küszöb szerepét tölti be, amelyet átlépve a performer a 

háromdimenziós létből átlép a kétdimenziósba (film). Az átjárást megkönnyítő elemek (palló, 

alagút) gyakran épülnek bele performance-aiba; a palló a művész és a nézőtér közti teret 

hivatott áthidalni, az alagút (time tunnel) pedig térben vizualizálja az időt. Ez utóbbi füst és 

lézer segítségével valósítható meg.  

A művésznek határozott elképzelései vannak a számára ideális térről, álmainak 

színházáról terveket is készített The Floating Theatre (1988) címmel; a terv mindeddig 

megvalósulatlan maradt.  

A háttérnek meghatározó szerep jut előadásaiban. A hátteret általában egy hatalmas 

vetítővászon jelenti, amelyre film, animáció, szöveg, rajzok, ideogramok kerülnek kivetítésre, 

de a vetítővászon lehet az árnyjáték nélkülözhetetlen kelléke is. Ilyenformán a művész 

vizuálisan is megjeleníti azokat a dolgokat, amelyek foglalkoztatják.  

      A vizuális megjelenítésről és a zene kapcsolatáról a művész a következőket mondja, 

arra a kérdésre válaszolva, hogy számára melyik a fontosabb, a zene vagy a képek: 

      „Ez attól függ. Rengeteg képem van, amit soha nem fogok használni…Valahogy 

mindig irigykedve gondoltam a festőkre. Ők ücsöröghetnek egész nap, és munka közben zenét 

hallgathatnak. A zenészek nem merülhetnek el egy festményben komponálás közben. Gyakran 

dolgozom úgy, hogy csinálok egy rövidebb filmet, vagy vetítem magamnak a diáimat, hogy 

zenei inspirációt merítsek belőlük. Ritmusból is kiindulhatnak ötletek, és fordítva, egy 

filmkocka is ellenpontozhat egy zenei részt. Kezdetben én magam is szobrokat csináltam, de 

aztán áttértem a filmezésre. Valójában ezzel foglalkoztam a legkomolyabban a 70-es években. 

De ezeket a filmeket olyan fesztiválokon mutatták be, amelyek 6, maximum 8 embert 

érdekeltek. Különben is mindig az utolsó pillanatban lettem kész, úgyhogy nem maradt időm 



115 

 

zenét keverni a jelenetek alá, közé, ezért egész egyszerűen felálltam a vetítésen, és hegedülni 

kezdtem. Ekkor jöttem rá, hogy ez nem is olyan rossz. Azt mondtam magamban: „Milyen 

érdekesen hat együtt a filmem az általam szerzett zenével!” Ekkor fedeztem fel azt is, hogy a 

zene nem feltétlenül illusztrálja a cselekményt, sőt, egy-egy zenei rész a jelenettől, amelyre 

vonatkozik, akár időben elcsúszva is elhangozhat…Körülbelül ezt csinálom ma is.”
261

 

                                            

           Az anyagtalan eszközök közül a hang sokszínűségét messzemenően igyekszik 

belevinni az előadásokba. Saját hangjának elváltoztatására hangtorzítót használ, amelynek 

segítségével akár férfias hangon is képes megszólalni. A sajátjától eltérő hangszínű hang 

kizökkenti saját nézőpontjából, és segíti abban, hogy mások hangján másról és máshogyan 

beszéljen; ezen kívül örömét leli abban, hogy olyan hangon szólalhat meg, amelyen különben 

nem tehetné. Játéka a hanggal egyben kísérlet is, amelyben a közönség is aktívan részt vesz 

azáltal, hogy különféleképpen reagál a performer különböző hangokon történő 

megnyilvánulásaira. 1970-es németországi turnéja során ez a kísérlet elvezette annak 

felismeréséhez, hogy a hangszín nagymértékben befolyásolhatja a közönség viszonyulását az 

előadóhoz. Amikor ugyanis férfihangon beszélt, a közönség figyelme érezhetően fokozódott. 

Laurie Anderson ezt azzal magyarázta, hogy a németek szeretik az autoritást, és számukra az 

autoritást a férfihang jeleníti meg. Az általa „autoritás hangjának”(voice of authority) nevezett 

hangot úgy hozta létre, hogy elektronikus úton keverte Ronald Reagan hangját William S. 

Burroughs-éval. 

      A hanghoz fűződő játékosság nemcsak a hangszínnel folytatott kísérletekben érhető 

tetten. Már első performance-aiban is olyan hangokat használ, amelyek a hagyományos 

értelemben nem nevezhetőek zeneinek. Ez történt az An Afternoon of Automotive 

Transmission (1970) esetében is, amikor a művész, barátaival, Geraldine Pontiusszal és 

Richard Schneider-rel, megalapította a Rochester Horn and Engine Society-t (Rochesteri 

Duda és Motor Társaságot) azzal a céllal, hogy kiaknázza az autódudában rejlő zenei 

potenciált. Ezen a szabadtéri „koncerten”
262

 személygépkocsik és teherautók töltötték be a 

hangszerek szerepét. 

                                                 
261

 Csejdy András és Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban(interjú), Nappali Ház, 1991/1-2, 145. 

 
262

  Ehhez hasonló kísérleteket a futuristák is végeztek. Ilyen volt Arzenij Avraamov bakui koncertje 1922-ben, 

amely gyári szirénák, sípok és egy kórus közreműködésével jött létre. A szerző egy háztetőről vezényelte művét.  

Későbbi kísérletek is akadnak az 1960-as évek végéről: ilyen jellegű kísérleteket végzett Robert Rauschenberg 

és George Brecht is. 



116 

 

      Multimédiás performance-aiban mikrofonnal erősíti fel a szívhangot és a fogainak 

összekoccanása, illetve koponyájának ütögetése nyomán keletkező hangot. A hang és a 

látvány közötti különbségről így vélekedik: 

„A szemem közvetlenebb kapcsolatban áll az agyammal; a hang a szívemhez szól”.
263

  

(fordította Pogány Csilla)                                 

     Az üzenet közvetítésében a ruházat is fontos tényező. Korai performance-aiban hosszú, 

fehér ruhát viselt, amely lehetővé tette, hogy vetítsenek rá. A későbbiekben fehér ruha helyett 

nadrágkosztümöt viselt, amely elfedte női identitását, érvényesülni engedve a történetmondót. 

Máskor a fehér nadrágkosztümöt feketére cserélte, hogy egybeolvadhasson az árnyékkal. 

Ruházata többnyire egyszerű, semleges és unisex jellegű. Időnként azonban figyelemfelkeltő 

funkciót is betölthet, mint az Oskar Schlemmer által inspirált jelmez a Home of the Brave-ben 

vagy a hosszú, ezüstszínű, női vonzerőt hangsúlyozó estélyi ruha a Songs and Stories from the 

Nerve Bible-ban és a kihívó, olcsó szerelemre csábító piros ruha a Beautiful Red Dress-ben.  

      Antony Howell
264

 a The Analysis of Performance Art, Being Clothing  fejezetében,  

részletesen kitér a ruházattal kapcsolatos kérdésekre, kifejtve, hogy a performance-művész 

nem színész ugyan, mert önmagát játssza a színpadon, mégis felépíteni kényszerül 

performance-énjét. Ruházatát a hangsúlyozni vagy tompítani kívánt tulajdonságok 

függvényében kell alakítania, mivel a művésznek olyasmit kell viselnie, ami segíti az előadás 

megvalósításában. Olyan öltözékre van szüksége, amely nem tereli el a figyelmet egy 

nemkívánatos irányba. Mivel a performance-ot egy bizonyos elképzelés alapján valósítja meg 

a performer, ezért csakis olyan elemeket vonhat bele a megvalósítási folyamatba, amelyek 

megfelelnek az adott elképzelésnek.  

     Ilyen szempontból elemezve Laurie Anderson performance-ait, az egyenruhának is 

nevezhető semleges ruházattal a közönség figyelmét a mesélt történetre és nem saját 

megjelenésére kívánja irányítani: 

 

                                                 
263

 Clifford Ross, Laurie Anderson, BOMB Magazine Fall 1999., 1. 

„My eyes(…) are more directly wired to my brain; sound is wired to my heart.” 

 

264
 Howell, Anthony, The Analysis of Performance Art, Harwood Academic Publishers, 1999. 



117 

 

    „ I wanted the main thing to be the words./ Azt akartam, hogy a szavak kerüljenek 

előtérbe.”
265

 (fordította Pogány Csilla) 

 

       Performance-ainak vissza-visszatérő témája a hasonmás kérdése; a hasonmásról 

nemcsak elmélkedik vagy mesél történeteiben, hanem meg is jeleníti azt a színpadon bábu, 

klón vagy hologram formájában. Egyike ezeknek a hasonmásoknak a hasbeszélő bábu 

(ventriloquist puppet), amely a Stories from the Nerve Bible-ban Laurie Andersonnal együtt 

lépett fel, és akárcsak a művész, ő is hegedűn játszott. A Live from Off Centre-ben a 

performer saját video klónjával (férfi kiadásban) beszélget. 

Az előzőekben felsorolt eszközök alkalmazása egyszerre több célt szolgál az 

előadásokban: engedi kibontakozni a művész kísérletező kedvét, és ezzel jelentős szerepet 

játszik a mű létrejöttében, ugyanakkor megteremti a történetmeséléshez elengedhetetlen 

hangulatot. Ahogy a hagyományos történetmondáshoz hozzátartozott a tábortűz fénye, az 

árnyak és a sötétség, úgy ezek a modern történetmesélésnek is természetes velejárói, 

amelyeket a modern technika helyettesít.      

      Az alkalmazott eszközök nem pusztán kellékek, hanem a Gestalt pszichológia 

értelmében olyan elemek, amelyeknek nemcsak egyszerű kombinációjáról van szó, hanem 

egy együttesen létrehozott egészről. Más szóval, az alkalmazott eszközök együttesen más 

jelentést képviselnek, mint az egyes elemek jelentése külön-külön.      

      Az utóbbi alkotói időszakra az alkalmazott eszközök egyszerűsödése jellemző. A 

performance-művész egyre inkább visszatérni látszik a (minimalista) kezdetekhez. A Speed of 

Darknessben (1998) csupán hegedűt, billentyűs hangszert és digitális processort használ. A 

2001. szeptember 11.-ei eseményeket feldolgozó Happiness (2002) szintén low-tech 

produkció. 

       A The End of the Moon (2005) apropóján készült interjúban Laurie Anderson arról 

beszélt, hogy az egyszemélyes előadások nagyobb mozgásteret biztosítanak számára, mert 

nem kell az egész stábbal egyeztetnie, ha változtatásokat szeretne végrehajtani. 

 

 „Az a célom, hogy trubadúr lehessek, és csak szívjam magamba a világot, és megpróbáljam 

kifejezni közérthető módon.”
266

 

                                                 
265

 Gillian Kime, Laurie Anderson Is a Story-Teller of the 21st Century?- Or Is She ?, http://www- 

static.cc.gatech.edu/~jimmyd/laurie-anderson/commentary/papers/laurie-dissertation.html, 10. 

 
266

 The End of the Moon, www.pomegranatearts.com/project-laurie_anderson,  

„ My ambition is to be a troubadour, and to just absorb the world, and to try to express it in a very light way”. 

http://www.pomegranatearts.com/project-laurie_anderson


118 

 

A PERFORMANCE-OK KAPCSÁN FELMERÜLŐ KÉRDÉSEK 

 

 

A technológiai fejlődés és a jövő nyelve  

 

 

  

Multi-médiás kísérleteiben Laurie Andersont a technológiai fejlődés és annak hatásai 

foglalkoztatják. Performance-aiban a technológia csaknem mindig a hatalommal és a 

manipulációval hozható összefüggésbe. Ilyenformán McLuhan utopisztikus demokratikus, 

globális falujának gondolata állandóan megkérdőjeleződik, mivel a valóságban nem jöttek 

létre az amerikai szerző által megjósolt globális közösségek. Előadásai ugyanakkor 

összecsengenek azzal a mcluhani gondolattal, hogy a modernkori művészetben megjelenő 

technika a fejlődés természetes velejárója. A technikának azonban az embert kellene 

szolgálnia és nem kerekedhet felül rajta. Ezért bármilyen figyelemreméltóak legyenek is a 

technika vívmányai, az emberi tényezőt kockázatos figyelmen kívül hagyni. Erről szól az O, 

Superman című  dala a United States, Part 2.-ban. Refrénjében az O, Superman Massenet Le 

Cid  című operájára utal („O, Souverain, O Juge, O Pere/ O Sovereign, O Judge, O 

Father!”). 

 

 Superman. Ó Bírám. Ó Atyám 

Anyu és Apu 

Ó Superman. Ó Bírám. Ó Atyám. 

 

Szia. Jelenleg nem vagyok itthon. De ha 

Üzenetet szeretnél hagyni, csak kezdj el beszélni 

a sípszó után.
267

 

                                                                                                                                                         
 
267

 Laurie Anderson, O, Superman, http://www.absolutelyrics.com/lyrics/view/laurie_anderson/o_superman 

 

      „O Superman. O Judge. O Mum and Dad. 

Mum and Dad. 

O Superman. O Judge. O Mum and Dad. 

 

Hi. I’m not home right now. But if you 

Want to leave a  

message, just start talking at the 

http://www.absolutelyrics.com/lyrics/view/laurie_anderson/o_superman


119 

 

Laurie Anderson egy megszokott hétköznapi szituációból abszurd helyzetet teremt azáltal, 

hogy az üzenetrögzitőre mondott üzenet szokatlanul hosszú és meghökkentő. A gép 

(üzenetrögzítő) az emberi jelenlét hiányát ellensúlyozza. A hiány kettős, hiszen Massenet 

operájának refrénje eredetileg Istenhez szól, akinek a performance-ban már csak a 

távolléte érzékelhető. 

 

 

„Halló? Itt anyád beszél. Ott vagy? Hazajössz? 

Halló? Van ott valaki? Nos, te nem ismersz engem 

De én ismerlek téged. 

És van egy üzenetem számodra. 

Jönnek a repülők. 

Így jobban tennéd, ha felkészülnél 

Ha készülnél az útra 

Jöhetsz, ahogy vagy 

De fizetned kell menet közben. 

Fizetned kell menet közben…”
268

 

 

 

A rögzített üzenet csaknem szürreális: a saját gyermeke számára ismeretlen anya  

repülőgépekről beszél, majd felszólítja fiát, hogy készüljön fel az útra, az úticélt azonban nem 

                                                                                                                                                         
 sound of the tone. „ 

 
268

 ibidem 

„Hello? This is your mother. Are you there? Are you coming home? 

Hello? Is anybody there? Well you don’t know me 

But I know you. 

And I’ve got a message  

To give to you 

Here come the planes. 

So you better get ready 

Ready to go 

You can come as you are 

But pay as you go. 

Pay as you go…” 

 



120 

 

nevezi meg, mint ahogy azt sem, hogy miért kell majd fizetni. A fel nem fedett cél és ok egy 

szokványos üzenet helyett vészjósló parancsot sejtet. Érezzük, a megszólítottnak nincs 

választása (… jobban tennéd, ha felkészülnél.”). Megtehetné, hogy hallgat, mintha otthon sem 

lenne, mégsem teszi.  Tudja, hogy az ismeretlen hívó elől nem lehet elrejtőzni.  

 

„És én azt kérdeztem: OK! De ki vagy valójában? 

És a hang azt mondta: 

Ez a kéz. Ez a kéz, amely elvesz. 

Ez a kéz. Ez a kéz, amely elvesz. 

Jönnek is a repülők. 

Amerikai repülők, Amerikában készültek. 

Dohányzók vagy nem dohányzók? 

 

A fiú válaszából kiderül, hogy készen áll a parancs teljesítésére, de mielőtt útra kelne tudni 

akarja a hívó valódi kilétét („De ki vagy valójában?”). A hívó nem köntörfalaz, felfedi magát: 

„A kéz, amely elvesz.” A konvencionális anya óvó és gondoskodó szerepe itt az ellentétébe 

fordul át: fia lesz az, aki életével fizet majd, ha bevonul és harcol, mert önzésből, érdekből és 

hatalomvágyból az anya képes feláldozni gyermekét. Ahelyett, hogy áldozatkész fia iránt 

érezne büszkeséget, az amerikai repülőgépekre büszke, amelyek hatékonyan tudják osztani a 

halált.  

 

Aztán a hang azt mondta: sem hó, sem eső 

Sem az éjszaka sötétje nem tarthatja vissza ezeket a hírnököket 

Kitűzött feladatuk 

gyors teljesítésétől.”
269

 

                                                 
269

 ibidem 

„And the voice said: 

This is the hand. The hand that takes. 

This is the hand. The hand that takes. 

Here come the planes. 

The’re American planes, made in America. 

Smoking or nonsmoking? 

Then the voice said: neither snow nor rain, 

Nor gloom of night shall stay these couriers 

From the swift completion  



121 

 

„Mert, ha oda a szeretet, még mindig ott az igazság 

És amikor oda az igazság, még mindig ott az erő 

És mikor oda az erő, még ott van Anyu. Szia, Anyu!”
270

 

 

 

A fiú mégis ragaszkodik anyjához, hiszen tartóznia kell valahova. Ölelésére vágyik akkor is, 

ha tudja, hogy az maga a halál. 

 „Ezért ölelj át Anyu, hosszú karjaiddal. 

Ezért ölelj át Anyu, hosszú karjaiddal. 

Automata karjaiddal 

Elektronikus karjaiddal 

Karjaiddal. 

 

A petrokémiai, katonai és elektronikus karok mindent kizárnak, ami emberi. Egyedül a 

gazdasági érdek, a hatalomvágy és a szolgálatukba állított technológia tartja működésben a 

„hazát”. 

„Ezért ölelj át Anyu, hosszú karjaiddal. 

Petrokémiai karjaiddal 

Katonai karjaiddal 

Elektronikus karjaiddal.”
271

 (fordította Pogány Csilla) 

                                                                                                                                                         

Of their appointed rounds.” 

 
270

 ibidem 

„Cause when love is gone, there’s always justice,  

And when justice is gone, there’s always force,  

and when force is gone, there’s always Mom. Hi Mom!” 
271

 ibidem 

„So hold me Mom, in your long arms. 

So hold me Mom in your long arms 

In your automatic arms 

Your electronic arms 

in your arms. 

 

So hold me Mom, in your long arms,  

Your petrochemical arms 

Your military arms 

In your electronic arms.” 

 

 



122 

 

Az ember magasra tört, Superman lett belőle, de mindent elvesztett, ami számára fontos volt. 

Veleszületett szeretetigényét nem elégítheti ki, mivel az „elektronikus”, „petrokémiai” és 

„katonai” hatalom nem biztosíthatják számára azt a biztonságot és gondoskodást, amelyre 

szüksége van. 

Egy másik történetben, The Language of the Future-ban (A jövő nyelve), Laurie Anderson 

az új kommunikációs eszközök (komputer) nyelvre gyakorolt hatását vizsgálja. A történet 

alanya egy fiatal lány, aki a Los Angeles-i járaton utazik: 

 

„… És elhatároztam: ő lesz az, aki mellett ülni szeretnék. Így hát leültem, és elkezdtünk 

beszélni, és hirtelen rádöbbentem, hogy egy teljesen különböző nyelvet beszél. Komputer 

nyelvet. Egyfajta high-tech nyelvet. Minden áramkörös, elektronikus, ki-be kapcsolható volt. 

Ha valamit nem értett, azt csak „nem sikerült szkennelni”. 

     Többnyire a barátjáról beszélgettünk. Ez a srác sosem volt rossz hangulatban. Rossz 

módban volt. Jó vagy rossz módban levő srác. Románcuk szemmel láthatóan elég döcögős 

volt, és ő folyton csak azt hajtogatta, „ember ó ember, tudod, olyan digitális!” Arra utalva 

ezzel, hogy kapcsolatuk hol működött, hol nem. 

     Mindig két dolog váltakozása. Az áram keresztülfut a testeken, és aztán nem. Ez a hangok, 

zaj, váltakozás, jelek nyelve volt. A nyúl, jávorszarvas, pingvin és a hód nyelve volt. A múlt 

nyelve volt. Az áram keresztülfut a testeken, és aztán nem. Bekapcsolva. Kikapcsolva.”
272

 

     Mindig két dolog váltakozása. Az egyik dolog rögtön helyettesíti a másikat. Ez volt a jövő 

nyelve.”   

                              (fordította Pogány Csilla.) 

 

A beszélő megpróbál kapcsolatot teremteni a mellete ülő lánnyal, de döbbenten tapasztalja, 

hogy alig értik egymást, mert a lány „digitális” nyelvet beszél, és „digitális” emberi 

                                                 
272

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 59. 

„…And I decided: This is the one I want to sit next to. So I sat down and we started to talk and suddenly I 

realized that she was speaking a totally different language. Computerese. A kind of high-tech lingo. Everything 

was circuitry, electronics, switching. If she didn’t understand something, it just „didn’t scan”. We talked mostly 

about her boyfriend. This guy was never in a bad mood. He was in a bad mode. Mody kind of guy. The romance 

was apparantly kind of rocky and she kept saying, „man oh man you know like it’s so digital!” She just meant 

the relationship was on again, off again. Always two things switching. Current runs through bodies – and then it 

doesn’t. It was a language of sounds, of noise, of switching, of signals. It was the language of the rabbit, the 

caribou, the penguin, the beaver. A language of the past. Current runs through bodies and then it doesn’t. On 

again. Off again. Always two things switching. One thing instantly replaces another. It was the language of the 

future. „  

 

 



123 

 

kapcsolatai vannak. Szerelmi kapcsolatukat barátja hangulata befolyásolja, aki „jó vagy rossz 

módban van”. A lány által használt nyelv csupán a kapcsolat meglétét vagy hiányát jelzi. 

Szókincsének sekélyessége („ember ó ember, tudod, olyan digitális!”) megnehezíti az 

interakciót. Ez a kezdetleges „digitális” jelrendszer képtelen árnyaltan kifejezni az emberi lét 

összetettségét, a dolgok mögött rejtőzködő lényeget, amelyre egyedül az emberi nyelv képes. 

A „jövő nyelve” (gépi nyelv) így az ember dehumanizálódását, elgépiesedését vetíti előre. 

      A technológiai fejlődésnek áldozatul eső ember vízióját (O Superman) a Muddy River 

(Bright Red) ellenpontozza, ahol a világvége, természeti katasztrófa (özönvíz) nyomán 

következik be. Az alábbi sorok Blake költészetének hatásáról árulkodnak. A Muddy River 

olyan, mintha a Songs of Experience egyik versét olvasnánk: 

 

„Az eső csak zuhog alá 

Házak repedeznek. Emberek fulladnak meg. 

Autók rozsdásodnak itt. Egy templom úszik tova 

Megmártózva a bárány vérében.”
273

 

 

 

Minden találmánya ellenére az ember tehetetlennek bizonyul, mikor a természettel 

szembesül. A bibliaihoz hasonlatos özönvíz elpusztítja a civilizált világot, és megszabadítja a 

bolygót az ember kártékony jelenlététől. 

 

„És minden szuper autópálya eltűnt 

Egyenként. És minden kisváros és nagyváros és jelzés 

Víz alatt van. Eltűntek. 

Lefelé haladunk a sáros folyón 

Lefelé haladunk a sáros folyón 

Valaki mondja meg, kérem: 

                                                 
273

 Laurie Anderson, Muddy River, http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-muddy-river-lyrics.html 

„Rain keeps pouring down 

Houses are cracking, people drown. 

Cars are rusting here. A church floats by 

Washed in the blood of the lamb.” 

 

 

http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-muddy-river-lyrics.html


124 

 

Mi történt itt?”
274

 

 

A víz által elnyelt világ apokaliptikus képe tárul elénk a következő sorokban: 

 

 „Sár mindenhol. 

Halak úszkálnak a mezőkön. 

Mindenki kiabálva szaladgál körbe. 

Ez lenne az ismert világ vége? 

Férfiak és nők a csónakokban 

Megpróbálják menteni, amit elvesztettek. 

Ordítoznak. Minden elveszett. 

Sosem fogjuk ismét megtalálni. 

De, amikor a sáros folyó emelkedni kezd 

Ellep majd minket mind.”
275

 

 

 

A következő sorokban az elkeseredés lassan átadja helyét az ember makacs élniakarásának és 

a reménynek. Isten az ember felé fordította orcáját, ismét jelen van (Özönvíz). Ha haragja 

elmúlik, talán adhat még egy esélyt az embernek. 

 

                                                 
274

 ibidem 

„And all the superhighways have disappeared 

One by one. And all the towns and cities and signs 

Are underwater now. They’re gone. 

We’re going down by the muddy river 

We’re walking down by the muddy river 

Somebody tell me please: 

What happened here?” 

 
275

 ibidem 

„Mud is everywhere. 

Fish are swimming in the fields. 

Everybody’s running around, they’re yelling 

Is this the end of the known world? 

Men and women in their boats  

Try to save what they’ve lost. 

They’re yelling. It’s all gone now. 

We’re never gonna find it again. 

But when the muddy river starts to rise 

It covers us all.” 

 

 



125 

 

„És amikor a szemedbe nézek 

Két aprócska óra, két kristálygolyó 

Ismét nekifogunk. Megpróbáljuk 

Ismét elkezdjük. Lefelé a sáros folyó mellett 

Lefelé megyünk a sáros folyó mellett, lefelé a sáros folyó mellett 

Ismét elkezdjük. Lefelé a sáros folyó mellett 

Lefelé gyalogolunk, lefelé a sáros folyó mellett 

Lefelé megyünk, lefelé a sáros folyó mellett.”
276

 

(fordította Pogány Csilla) 

 

 

             Az a belső késztetés, amely arra sarkallja az embert, hogy minden nehézség ellenére 

építse és újraépítse a világot, segít visszanyerni és megerősíteni önbecsülését és a szolidaritás 

érzését. Találékonysága csak akkor lehet valóban értelmessé, ha a növekedést, nem pedig a 

rombolást szolgálja. Ezért a technológiai fejlődés nem jelent szükségszerűen veszélyt az 

ember számára, hiszen hasznos is lehet, ha jó ügy szolgálatába állítják. 

      A művész feladata, hogy a világfalu lakójaként felhívja a figyelmet a technológiai 

fejlődéssel járó lehetséges negatív hatásokra, és hogy a technológiai fejlődést az emberi 

kreativitás ösztönzésére hasznosítsa, hiszen a mcluhani világfalunak is megvannak a rizikó-

faktorai.  Ezért a szem világának közömbösségét meg kell törni, és utat kell engedni az érzéki 

és szenvedélyes fül világának, amelyben az emberi interakció megléte elengedhetetlen 

feltétel. A fül világát azonban a mágikus világszemlélet jellemzi, amely a modern kor embere 

számára csak akkor érhető el, ha a dolgokhoz játékos módon közelít. A technika is része lehet 

ennek a játéknak. Többnyire olyan eszközöket használ, amelyek hétköznapi tárgyak és 

egyszerű elektronikai berendezések leleményes kombinációjából születnek (pl. a suttogó 

párna/pillow speaker). Ezek a tárgyak nemcsak újszerűségükben, hanem alkalmazásukban is 

különlegesek, szokatlanok és meghökkentőek, hiszen a művész általában magán vagy 

magában viseli őket.  

 

                                                 
276

 ibidem 

„And when I look into your eyes 

Two tiny clocks two crystal balls 

We begin again. We try 

We begin again. Down by the muddy river.” 

 

 



126 

 

Az összművészeti alkotás kérdése 

 

 

 

A romantika általános törekvése, hogy feloldja a műfajok, művészeti ágazatok közti 

határokat a verses regényben (epikus és lírai műfaj), a meseregényben (mese és regény), zenei 

dalban (zene és vers) és a programzenében (zene és történet) jut kifejezésre. Az antik és a 

modern közti ellentét megszüntetését és a kettő egységét Friedrich Schlegel „progresszív 

univerzális poézisa”
277

hirdeti meg, amely áthatja az élet minden területét, beteljesedésre 

törekedve.Ez sosem lehet azonban abszolút, mivel állandó mozgásban, változásban 

„levésben” van. A Gesamtkunstwerk romantikus fogalma már Schlegel költői 

manifesztumában körvonalazódik, és elvezet annak wagneri megfogalmazásához. Wagner 

erről a Das Kunstwerk der Zukunft (A jövő művészete,1849) című írásában tesz előszőr 

említést, ahol olyan műről beszél, amelyben a különböző művészeti ágazatok egyszerre 

vannak jelen, és amelyben, szükség szerint, más művészeti ágazatokkal együtt, vagy tisztán 

nyilvánulnak meg a drámai cselekmény kívánalmainak megfelelően. Átértelmezve a weimari 

klasszika terminusát a három fő művészeti ágazatot, a táncot, zenét és költészetet, a 

„reinmenschlich” jelzővel illeti, amely annyit tesz „tisztán emberi”. A táncot illetően Wagner 

elsősorban a mimikára, gesztusokra és nem a balettre gondol. A képzőművészetet (szobrászat, 

építészet, festészet) „kiegészítő”, másodlagos művészetnek tartja. Operái elsősorban a zene, 

dráma és festészet megnyilvánulásainak tekinthetők, amelyekből kimarad a hagyományos 

értelemben vett tánc.  Wagner és az építészet viszonyáról Andrew D. Lyons a Time Space 

Structure – Gestalt Approaches to the Virtual
278

 című írásában olvashatunk. Andrew D. 

Lyons a bayreuthi színház architektúráját elemezve megállapítja, hogy a zeneszerző 

elképzelései nem nevezhetőek eredetieknek, mivel az 1876-ban megnyílt Festspielhaus görög 

amfiteátrum jellegével nem árulkodik különösebb kreativitásról.  

Az "összművészeti alkotás" utópisztikus elképzelés, hiszen egy egységes világrend 

mesterséges létrehozására irányul. Mivel azonban ez már csak a művészet keretén belül 

lehetséges, megkísérli a társadalom és a tapasztalati valóság átesztétizálását, új területeket 

hódítva meg a művészetnek oly módon, hogy addig "művészietlen", hétköznapi dolgokat 

ruház fel esztétikai értékkel.  

      Ezzel képes ugyan kitágítani a művészet határait, viszont nem tud eleget tenni annak a 

                                                 
277

 116. Athenaum-töredék 
278

 Andrew D. Lyons, Time-Space Texture- Gestalt Approaaches to the Virtual (abstract), The Sidney 

Conservatory of Music, The University of Sidney, Sidney Vislab.,2000 



127 

 

naiv elvárásnak, amely az egységes világrend révén a társadalom irányításának átvételét 

célozza meg. A meghirdetett homogén világszemlélet csak addig tekinthető viszonylag 

egységesnek, amíg az esztétikum határain belül mozog, mert onnan kilépve már nem 

érvényesülhet. 

  A Gesamtkunst mitikus struktúrákra épít, amelyek lehetnek már meglévő mítoszok 

életrekeltési kísérletének eredményei vagy új, egyéni-művészi mítoszok. Így az 

"összművészeti alkotásra" való törekvést bizonyos fokig olyan kísérletnek tekinthetjük, amely 

megpróbálja átmenteni a mindenkori kulturális tudatba a leköszönt nagy narrativákat (ha nem 

is társadalmi gyakorlatokként), mint esztétikai értékek tárházait. 

 

    " Így az "összművészeti alkotás" születése pillanatától napjainkig egy feloldhatatlan 

ellentmondás rabja marad. Ez az ellentmondás ugyanakkor - és ez egy másik paradoxon - 

esztétikai értelemben "termékeny" lehet. Ha ugyanis az " összművészeti alkotást" nem "kvázi-

mítoszként", hanem tényleges műalkotásként interpretáljuk - ami csupán művészi értelemben 

használja fel, építi be a maga esztétikai világába a mítosz elemeit, akkor teljes értékű 

esztétikai élményt nyerhetünk általa. Mert a lehetetlen megkísértéséből zseniális művek 

születhetnek - ám ezek a művek ténylegesen műalkotások, művészi- metaforikus 

érvényességeket hordozó esztétikai világok, nem pedig "mítoszok""
279

.  

                                

 

      Laurie Anderson performance-ait gyakran a Gesamtkunswerk kortárs példájaként 

emlegetik, ahogy ezt Vágvölgyi B.András is teszi Gesamtkunst – Laurie
280

 című írásában. 

Vizsgáljuk meg, hogy ez valóban így van-e. A fő kérdés persze az, hogy hogyan határozzuk 

meg a Gesamtkunst fogalmát wagneri, tatlini esetleg feminista értelemben? 

      Ha a Wagner által definiált összművészeti alkotást vesszük kiindulópontnak, akkor 

arra a következtetésre jutunk, hogy az amerikai művész performance-ai nem tekinthetők 

ebben az értelemben annak, a nyilvánvaló hasonlóságok ellenére sem. A wagneri 

Gesamtkunstwerk, a szerző által kitalált magánmitológia időnként a német nacionalizmus 

eszméjének befolyása alá kerül. A liberális gondolkodású New York-i művész, Laurie 

Anderson esetében ez a fajta nacionalista megközelítés egyértelműen kizárható, sőt mi több 

elmondható, hogy  performance-ai a Wagnerével homlokegyenest ellentétes művészi intenció 

                                                 
279

 Hegyi Lóránd, Avantgarde és transzavantgarde, Magvető Könyvkiadó, Budapest, 1986. 173. 
280

 Vágvölgyi B.András, Gesamtkunst-Laurie, Nappali ház 1991/1-2, 154-157. 

 



128 

 

termékei, hiszen ő az, aki mítosztalanítja az amerikai történelmet (United States I-IV, Empty 

Places, stb.), és ironikus megvilágításba helyezi azt,ahogy azt Tillman J.A. is megállapítja 

Egy szivárlány színtartománya
281

 című elemzésében. 

       Akadnak azonban más különbségek is. Ezeknek egyike a tánc, amely Wagner 

operáival ellentétben, jelen van Laurie Anderson művészetében. Drámai cselekményről sem 

beszélhetünk, mert az előadások történetmesélésre épülnek. Továbbá a performance műfaja 

nem tesz különbséget elsődleges és másodlagos művészeti ágazatok között, hiszen a legtöbb 

performance-művész képzőművészként kezdte pályafutását. Így az anyag, a szín, a forma, a 

térbeli elhelyezés, a megvilágítás fontos elemei ezeknek az előadásoknak. Laurie Andersonnál 

a szöveg nagyon fontos, de nem elsődleges (wagneri értelemben) eleme a performance-oknak, 

mert nem kerekedik felül a többi, nem verbális elemen, hanem azokkal együtt hozza létre az 

előadást. Susan Sontag a testművészetnek ezt a tulajdonságát az elemek között létrejövő 

mellérendelő viszonyból eredezteti. Az egyik tényező hangsúlyos volta egyébként, bármely 

Gesamtkunst jellegű törekvésnél tetten érhető (Tatlinnál az építészet, Wagnernél a dráma stb.) 

       Laurie Anderson sokoldalú művész, hiszen zeneileg is, képzőművészeti szempontból 

is képzett.  Első operája, a United States, legalább egy évtized anyagát (dal, szöveg, állókép, 

film) sűríti össze egy 8 órás, időtartamát tekintve, valóban wagneri előadásba. Keletkezésének 

körülményeit firtatva megtudjuk, hogy a 70-es évek végén és a 80-as években avantgárd 

körökben divatos lett az opera, és sok művész próbált meg alkotni ebben a műfajban. Philip 

Glass és Robert Wilson áttörést jelentő műve, az Einstein On the Beach (1975) volt az első az 

avantgárd operák sorában. Újszerűsége abban rejlett, hogy a képi elemeket zenei elemekkel 

ötvözte. Erről az időszakról Laurie Anderson a következőket mondja, megemlítve John 

Adams, Philip Glass, Meredith Monk és Robert Wilson nevét is: 

 

 „Minden barátom a belvárosi zenei körökben operákat írt. Ha sétáltál az utcán, és 

találkoztál egy barátoddal, azt kérdezted tőle, ’Hogy haladsz az operáddal? Igen, nos az 

enyém is készülőben van…’”
282

 (fordította Pogány Csilla) 

 

                                                 
281

 Tillman J.A., Egy szivárlány színtartománya: Laurie Anderson, Merőleges elmozdulások (utak a mai 

művészetben), Palatinus Kiadó, 2004. 

 
282

 RoseLee Goldberg, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000., 86.„All my friends 

in the downtown music world seemed to be writing operas. You’d be walking down the street, see a friend and 

say, ’So how’s your opera going? Yeah, well mine’s coming along too.” 



129 

 

      Ez a törekvés az opera elavult műfajának újragondolását célozta meg. John Cage 

például, az Europeras 1-2-ben, létrehozza az operaműfaj emlékművét, kiválogatva az 

operairodalom bizonyos elemeit, és újraszerkesztve bemutatja  azokat a változásokat, amelyek 

a zenében történtek az elmúlt néhány évtizedben. Így a zene már nem hallgatható csendben, 

hanem csakis technikai környezetünk zajában.  Szünetben Cage a Nibelung-gyűrű egyik régi 

bayreuthi előadását vetítette le mindössze pár percben, ironikusan utalva az eredeti, 

túlméretezett műre, valamint arra, hogy a modern kor embere kénytelen egy más, sokkal 

gyorsabb életritmust követni.   

      Laurie Anderson másik nagyméretű operája, a Songs and Stories from Moby Dick 

(1999) arányaiban még a United States-et is meghaladta.  Ezt megelőzően került sor a Songs 

and Stories from the Nerve Bible 1995-ös bemutatására, amelyet a magyar közönség is 

láthatott a budapesti Petőfi Csarnokban. 

 Az avantgárd szerzők az elavultnak ítélt műfaj ellenére mégis az opera felé fordultak. 

Ennek indokaira is fény derülhet, ha a műfaj történetét szem előtt tartjuk. Az opera az ókor 

zenéjének reneszánsz újjáélesztését célzó kísérletként született meg a XVI. századi Itáliában. 

A műfaj legfontosabb előzményeként az úgynevezett intermediumot tartják számon, amely a 

felvonások közé beékelődött közjátékokból, tréfás zenés jelenetekből állt. Funkciója a 

cselekmény tagolása vagy a dráma eseményei között eltelt idő érzékeltetése volt. Kezdetben 

az intermedium madrigál
283

 jellegű volt, de fokozatosan operává nőtte ki magát, amely vagy 

parodisztikus (ebből fejlődött ki az opera buffa) vagy pasztorális jegyekkel bírt.  Az 

összművészeti törekvések a kezdeteket is meghatározták, hiszen a Camerata
284

 a költészet és a 

dallam egyenrengúságának megvalósítását tűzte ki célul. Az intermedium így értelemszerűen 

művészeti ágazatok közötti átjárást is lehetővé tesz, ugyanakkor etimológiájában a 

performance-ra jellemző „köztességet” is egyaránt képviseli.  

 Az intermedium fogalma Dick Higgins írásában a Néhány gondolat a fluxus 

kontextusáról is megjelenik, ahol a szerző az „intermedium” szót nem zenei értelemben 

használja, de a két jelentés közötti átfedések így is nyilvánvalóak.  

 „A fluxus egyik alapfeltevése, hogy a dolgok között szoros megfelelések vannak (…). 

Mindez a művészet esztétikájára nézve azt jelenti (és természetesen nem minden esztétika 

művészetesztétika), hogy a különféle művészetek (a gondolkodás művészetét, a filozófiát is 

beleértve) elég hasonlóan viselkednek ahhoz, hogy médiumoknak tekintsük őket, s a köztük 

lévő területek így szükségképpen inter-médiumok (hogy Samuel Taylor Coleridge 

                                                 
283

 irodalmi ihletésű, többszólamú reneszánsz énekes műfaj 
284

 firenzei értelmiségiek, akik az ókori zene újjáélesztését szorgalmazták a XVII. században 



130 

 

terminusával éljek, amelyet 1963-ban élesztettem újjá). Minden intermédium a maga jogán új 

médiummá válik, mihelyt elegen hivatkoznak rá. A konkrét költészet és a kalligráfia például 

egyaránt az irodalom és a vizuális művészetek közti intermédium, de miért ne létezhetne egy 

intermédium a konkrét költészet és a kalligráfia között, vagy a konkrét költészet és a vizuális 

művészetek között (ez utóbbi talán az olasz poesia visiva ideájára emlékeztetne), vagy a 

konkrét költészet és a populáris zene között (…) és így tovább.”
285

 

 Az opera buffa parodisztikus jellege és az irodalmi ihletettség olyan jellegzetességek, 

amelyeket az andersoni performance-okban is fellelhetünk. Az irodalmi ihletettség az utalások 

és bizonyos szerzők stílusának, hangulatiságának, témáinak vagy akár szövegeinek beemelése 

szintjén érhető tetten, ahogy erre a szövegek elemzésében is többször utalás történt. A 

közjáték mindennapokból merített jelenetei pedig az avantgárd számára annyira lényeges 

„valóság” megnyilvánulását is lehetővé teszi. Az idő múlása ugyanakkor kétszeresen is 

meghatározóvá válik. Egyfelől az idő maga is tematizálódhat hangsúlyossá téve ezáltal az 

intermedium átmeneti jellegét, másfelől a „beékelődés” az „üzenet” minél hatékonyabb, 

gyorsabb és egyszerűbb eszközök révén való átadásának, a „sűrítésnek” irányába hat. Ez 

utóbbit Dick Higgins a fluxus-művészet alapkövetelményének tekinti: 

 

„(…)akárcsak a matematikában, az elegancia azt jelenti, hogy annyit és csak annyit nyújtunk, 

amennyi ahhoz kell, hogy munkánk lényege vagy a prezentáció teljesen világossá váljon.”
286

   

        

      Az opera műfajának újragondolásakor Laurie Anderson nemcsak a drámát nélkülözi a 

műben, hanem a tematikát is megújítani törekszik azáltal, hogy az operára jellemző szerelmi 

történeteket száműzi előadásaiból a legkülönfélébb témájú történetek javára, amelyeket a 

szabad asszociáció szürrealista technikájával fűz össze.  

      A Nappali Háznak nyilatkozva a művész elmondja, hogy operája nem bel canto ugyan, 

mindazonáltal tudatos alkotás: 

 

     „Mert például nálam is van valamiféle díszlet, még ha nem is úszkálnak hattyúk körbe-

körbe, és fáklyások sem rohangálnak össze-vissza a színpadon. Az én előadásaim is az emberi 

                                                 
285

 Dick Higgins, Néhány gondolat a fluxus kontextusáról, magyarul 

http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html, angolul  DickHiggins, Some Thoughts on the Context of 

Fluxus. In Flash Art, no. 84–85, October/November 1978. 34–38. 

 
286

 Dick Higgins, Néhány gondolat a fluxus kontextusáról, magyarul 

http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html, angolul  DickHiggins, Some Thoughts on the Context of 

Fluxus. In Flash Art, no. 84–85, October/November 1978. 34–38. 

http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html
http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html


131 

 

hangra épülnek. Különféle beszéd- és éneklési módokra. Ennyiben kétségtelenül nagyon 

hasonlítanak munkáim az operához. Nálam áriák ugyan nincsenek, de játszom az élőbeszéd 

éneklésbe
287

 való átjátszásával.”
288

 

  

Ha az összművészeti alkotás kérdését a képzőművészet felől közelítjük meg, 

megállapíthatjuk, hogy Gesamtkunstwerk jellegű próbálkozások szép számmal akadnak 

különböző avantgárd irányzatokban is. Példaként Vlagyimir Tatlin, konstruktivista művész A 

3. Internacionálé emlékműve című művét (1919) említhetnénk, amely „ég felé törő" 

épületplasztika, ami egyszerre épület, tehát "hasznos", funkcionális, rendeltetésszerűen 

alkalmazható tárgy, s ugyanakkor jelkép, egy eszme, egy új hit kifejeződése, azaz 

"ideologikus", "eszmei" vagy "kvázi-szakrális"
289

 funkciót tölt be.  

Az "összművészeti " alkotás jellemzőit a következő pontokban foglalhatnánk össze: 

 

 1) a mitologikus világkép semmivé foszlásának tudatosulásából és e hiány pótlására  

                jön létre 

 

 2) maga teremt egységes mitológiai világképet, "kvázi-vallást", 

 

 3) ehhez azonban csak művészeti eszközök és módszerek állnak rendelkezésére 

 

 4) expanzív jellege miatt kitolja a hagyományos művészet határait, 

 

 5) kollektív alkotás, 

 

 6) utópisztikus törekvése a társadalmi gyakorlat esztétizálása, a valós élet és a               

               művészet között húzódó határvonal eltörlése  

 

      A fenti pontokat figyelembe véve, megállapíthatjuk, hogy Laurie Anderson 

művészetére ezek sem maradéktalanul érvényesek, mivel a 2-es és az 5-ös kitétel az amerikai 

művész esetében nem valósul meg.   

                                                 
287

 A firenzei operát megjelenésekor (XVII. század), amely a műfaj kezdeteit fémjelzi, hangszerrel kísért 

énekbeszédként
287

 nevezték határozták meg. ; énekbeszéd= recitativo (ritmikájában pontosan követi a szöveget)  
288

 Csejdy András és Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban(interjú), Nappali Ház, 1991/1-2, 142-153 
289

 Hegyi Lóránd, Avantgarde és transzavantgarde, Magvető Könyvkiadó, Budapest, 1986., 112. 

 



132 

 

      Nem véletlen, hogy sok avantgárd irányzat tudhat a magáénak hasonló kísérleteket, 

hiszen a fenti jellemvonások a mindenkori avantgárd művészet sajátjai is egyben, amely "több 

mint művészet"-nek tartja magát. Ezt a többletet minden irányzat másban látja kifejezésre 

jutni: a futurizmus a technika és a művészet fúziójára törekszik, a szürrealizmus a tudatalatti 

tartalmakkal kísérletezik, míg a dada magát a társadalmat célozza meg. 

Az "összművészeti alkotás" áthelyezi a hangsúlyt a műtárgyról a művészi aktusra. Ha 

a műtárgy, mint olyan, jelen is van a Gesamtkunst esetében, csak ürügyül szolgál és szerepe a 

művészi aktus „elindítására” korlátozódik. Ezt Vlagyimir Tatlin a A 3. Internacionálé 

emlékműve is tanúsítja. A műtárgy hiányában a művész vállalja az "indítógomb" szerepét, 

mint ahogy ez a happening esetében is történik. 

     Hegyi Lóránd
290

 a romantika utáni művészeti helyzetkép értelmezésére bináris modellt 

alkalmaz. E kettősségben nem csupán az avantgárd és transzavantgárd bizonyos 

időközönkénti váltakozásáról van szó, hanem a két művészi kifejezésmód ugyanazon 

művészeti "kis korszakon" belüli párhuzamos létezéséről is. 

      Az avantgárd vagy modern szituációt az aktivitás, expanzió, egyetemességre való 

törekvés és ebből kifolyólag a történelmi pillanat figyelmen kívül hagyásának, az egymással 

ellentétes és vitatkozó teljességkoncepciók közti küzdelemnek tekinthető. Ezzel szemben a 

transzavantgárd vagy posztmodern szituáció a befelé fordulást és szubjektivizálódást foglalja 

magába. A történelem ismét fontos tényezővé válik, elsősorban, mint helyi vagy egyéni 

történelem. A művészet nem akar "több mint művészet" lenni, önmaga révén kíván újat hozni, 

a saját elemeiből építkezik, intenzív és nem extenzív (avantgárd) módszerekhez folyamodik. 

Nem törekszik egyetemességre, hanem egyéni kifejezésmódokban gondolkodik. A kettő 

között helyezkednek el az átmeneti formák, azok a jelenségek, amelyek nem sorolhatóak 

egyértelműen sem az egyik, sem a másik kategóriába.  

     A konceptuális művészet művelői szándékosan elutasítják az eladhatóság elvét, 

ellentétben a pop art és a minimalista művészet művelőivel. Rehabilitálni kívánják a sámán és 

a titok birtokában levő ember szerepét a kultúrában. A konceptuális művész a formalizmus 

ellenében lép fel. A művészi gondolat, ötlet válik lényegessé, a forma, amelyben az testet ölt, 

másodrangú.  Így a minimalista művészet forma-centrikussága a konceptuális művészetben 

feloldódik. Mindezt Sol Le Witt a következőképpen fogalmazza meg 1967-ben:  

 

                                                 
290

  Hegyi Lóránd, Avantgarde és transzavantgarde, Magvető Könyvkiadó, Budapest, 1986. 

 



133 

 

  „Ebben a fajta művészetben a lehető legtakarékosabban kell bánni az eszközökkel. Az 

ötletet, amely két dimenzióban jobban érvényesül, nem szabad három dimenzióban 

megvalósítani. Az ötletek számok, fotók vagy szavak, vagy bármi révén érvényre juthatnak, 

amit a művész választ, a forma nem lévén fontos.”
291

  

 

A konceptualista művészek első generációja számára (pl. Joseph Kosuth, Lawrence Weiner) a 

nyelv vált művészetük kifejezőeszközévé. Míg annak előtte a nyelv írott szövegként, vizuális 

elemként jelent meg, és alárendelődött a kompozíciónak (pl. a kubizmusban), addig a 

konceptualista művészek az írott szöveget és a beszédet használták a vászon és ecset helyett. 

Munkáikat jelentősen befolyásolták a jelentést meghatározni törekvő nyelvelméletek és az 

analitikus filozófia
292

. Joseph Kosuth Egy és három szék (1966) című alkotásával rávilágít 

arra, hogy a művészeti problémák alapvetően nyelvi eredetűek.  

Tatai Erzsébet
293

 különbséget tesz a „klasszikus” konceptuális művészet, 

posztkonceptuális művészet és neokonceptuális művészet között. Klasszikus konceptuális 

művészetnek nevezi a „nyelvi alapú” konceptualizmust, amely 1970-ig töltött be domináns 

szerepet, posztkonceptuálisnak a 70-es évek közepétől a nyolcvanas évek végéig tartó 

időszakot, melyben megtörténik a felismerés, hogy a csupán gondolati síkon való létezés 

korlátokba ütközik, mivel a műtárgy tényleges elanyagtalanodásával jár. Ezért voltak 

művészek, akik kitágították a koncept fogalmát kibővítve eszköztárukat. A kivitelezés és a 

megformálás ismét fontossá válik amennyibben elősegíti a „gondolat” közvetítését. 

Neokonceptualista jelzővel pedig a kilencvenes évek művészetében megjelenő 

konceptuális irányultságot jelöli, amely nagy hatást gyakorol/t a kortárs művészetre. A 

feminista kritika, a gender studies és a posztkolonialista elmélet nagymértékben 

befolyásolta/ja a korszak műveit. Nem jellemző a „nagy kérdések” felvetése, a kortárs 

konceptualista művész inkább a hétköznapi dolgokból indul ki, és többnyire játékosság, 

humor, kételkedés jellemzik műveit. Hangsúlyossá válik a vizualitás és a kivitelezés. Így az 

avantgárd törekvések kifejezésére létrejött konceptuális művészet szellemisége jelentős 

mértékben meghatározta/za a kortárs művészetet.     

                                                 
291

 Corinne Robins, Process and Conceptual Art in The Pluralist Era: American Art,1968-1981, Harper and 

Row, New York, 1984., 24. 
   " This kind of art should be stated with the greatest economy of means. Any idea that is better stated in two 

dimensions should not be in three dimensions. Ideas may also be stated in numbers, photographs or words, or 

any way the artist chooses, the form being unimportant." 
292

 a gondolkodás és nyelvhasználat analízise; a XIX. század végén jött létre; legismertebb képviselője Bertrand 

Russel 
293

 Tatai Erzsébet, Neokonceptuális művészet Magyarországon a kilencvenes években, doktori disszertáció 

tézisei, ELTE, Művészettörténeti Doktori Iskola, 2006., http://doktori.btk.elte.hu/art/tataierzsebet/tezis.pdf 



134 

 

  Ami Laurie Anderson és az avantgárd viszonyát illeti, megtudhatunk róla néhány 

lényeges dolgot az 1991-ben készült interjúból, melyet a Nappali Háznak adott.  

 

     "(...) És mostanában, amikor az avantgárd törekvéseket keresem, nem igazán találom 

sehol. Azért van ez talán, mert a kommunikáció hihetetlenül felgyorsult. Mondjuk, hogy fiatal 

művész vagy N.Y.-ban, és elképzelsz magadnak egy óriási műteremlakást, nagy, zöld 

növényekkel, ahol partikat rendeznél, persze dolgoznál is egy keveset és így tovább. Aztán rá 

kell döbbenned, hogy ezt nem engedheted meg magadnak. Mit teszel akkor? Elmész egy 

reklámügynökségbe dolgozni, és mondjuk egy hétvégén egy kiállítás-megnyitóra, s hétfőn 

reggel munkába menet mit látsz? Azok a képek, amiket csupán két nappal korábban láttál, 

máris ott vannak a kirakatokban képeslapokon. Hát ennyit a kommunikáció felgyorsulásáról. 

       Az avantgárd léte azon múlik, hogy képes-e rejtőzködni, hogy meg tudja-e őrizni 

magát ekképpen, manapság pillanatok alatt bármi a tömegkultúra részévé válik. Ezek a 

folyamatok már a 60-as években elkezdődtek. Andy Warhollal, akiben sok volt az amerikai 

archetípusból, a kereskedő ügynökből... Másolatokat készített mindenről, tömegesen gyártotta 

az alkotásokat, pólókat, posztereket stb...ezáltal az avantgárd számára nagyon nehéz lett a 

fennmaradás. Mert mit kérdez a galéria-tulajdonos? Ez lenne a következő befutó vagy 

sem?"
294

 

 

     Sem a Songs and Stories from the Nerve Bible, sem a Home of the Brave kapcsán nem 

beszélhetünk egységes mitológiai világképről vagy "kvázi-vallásról". A néző minden 

erőfeszítése, amely egy egységes szemlélet kialakítására törekszik, hiábavalónak bizonyul. A 

performance-ok felépítése mozaikszerű, amelyben a "mozaikkockák" leginkább egy furcsa 

kaleidoszkóp darabjaihoz hasonlíthatóak, melyek megtagadnak minden formábarendeződésre 

irányuló kísérletet. A befogadó hiába keresi az egyes "mozaikkockák" közti rejtett 

összefüggéseket, melyek elvezethetnének az üzenethez. Kénytelen tudomásul venni, hogy 

"csupán" üzenetek vannak, de ezek nem konvergálnak egy áttekinthető szemiotikai egységbe. 

A kaleidoszkóp egységei önálló életre kelnek, és függetlenednek ellenállva azoknak az 

erőknek, amelyek saját világuk határain túlról próbálnak hatni (formábarendeződés). Ez 

ugyanis azt jelentené, hogy funkciójuk az építőkockák szerepében merülne ki, világuk 

másodlagossá válna, mert csakis a létrehozott egész szempontjából bírna jelentőséggel. 

Ilyenformán a pluralizmus létjogosultságot nyer az előadás keretén belül. A "mozaikkockák" 

                                                 
294

  Csejdy András és Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban(interjú), Nappali Ház, 1991/1-2, 143. 



135 

 

önmagukról vallanak, némelyikben felfedezhető egy másikban is meglevő, s így közösnek 

nevezhető vonás. Mégis van valami, ami e világok létezésének értelmet ad: az esztétikum. 

Ezek a performance-ok tehát nemhogy nincsenek egy egységes mitikus struktúrába ágyazva, 

hanem határozottan visszautasítják azt, lehetetlenné téve egy ilyen értelmezést. 

     Az expanzív vonás könnyűszerrel felismerhető Laurie Anderson performance-iban, 

amelyekben a terjeszkedés főleg a média világát célozza meg. A leginkább előforduló 

médiumok a tévé, komputer és a különböző távközlési eszközök. A szűntelenül áradó 

információ és az egyén viszonya állandó vizsgálódás tárgyát képezi előadó-művészetében, 

keretként szolgál, amely új tartalmakkal telítődik. 

     Az expanzió másik irányát a keleti vallás és hiedelemvilág (elsősorban buddhizmus; 

lélekvándorlás) határozzák meg. Kelet a művész számára nagy vonzerővel bír, egzotikuma a 

nyugat médium-centrikusságát új megvilágításba helyezi. 

     A médiumokkal való kísérletezés a hetvenes évek művészeti próbálkozásainak 

jellegzetessége. Ideológiai hátterét a mcluhanizmus szolgáltatta. A Marshall McLuhan által 

megfogalmazott teória egyik alaptétele kimondja, hogy a médium maga az üzenet. A Home of 

the Brave azonban a nyolcvanas évek, a Nerve Bible pedig már a kilencvenes évek termése. 

Hiba lenne, ha ezeket a performance-okat csupán a mcluhanizmus művészi 

megnyilatkozásainak tekintenénk, és figyelmen kívül hagynánk az utóbbi két évtized 

művészetének alakulását, melyben a transzavantgárdra (Hegyi Lóránd
295

 terminológiája) 

jellemző jelenségek sokkal nagyobb szerepet játszottak, mint az avantgárd megnyilvánulások. 

     Vajon ténylegesen expanzióról van-e szó vagy csak annak látszatáról. A 

mcluhanizmus hatása Laurie Anderson esetében kétségbevonhatatlan, hiszen előadásaiban 

nyilvánvaló utalásokat fedezhetünk fel. De ezek az allúziók elég indokot szolgáltatnak ahhoz, 

hogy minden kétséget kizárva kijelenthessük, hogy a mcluhani elvek közvetlen 

megnyilvánulásainak eredményei? Nem sokkal inkább a transzanvantgárd szituációra 

jellemző attitűdről beszélhetnénk-e, a "tradicióérzékenységről" és történeti érdeklődésről? 

     A mcluhanizmus az amerikai kultúrtörténet egyik meghatározó momentuma, amely 

hozzájárult a média közéletben betöltött szerepének tudatosulásához. A nyolcvanas-

kilencvenes évek már bizonyos távlatot biztosítanak az akkori események, változások 

feltérképezésében érdekelteknek. Okkal feltételezhető, hogy Laurie Anderson is közéjük 

tartozik, a Nappali Háznak adott interjúban ugyanis így vélekedik az avantgárdról: 

 

                                                 
295

  Hegyi Lóránd, Avantgarde és transzavantgarde, Magvető Könyvkiadó, Budapest, 1986.  



136 

 

    "(...) Ráadásul én nem hiszem, hogy feltétlenül rossz az, ha az avantgárd eltűnik. Persze az 

is lehet, hogy csak én nem találom. Akárhogy is, egy művész számára nagy kihívás, ha 

tömegkultúrában dolgozik".
296

 

 

Performance-ait csak olyan mértékben nevezhetjük kollektív alkotásoknak, mint 

amilyen mértékben bármely hagyományos színházi előadás annak tekinthető. Nem 

beszélhetünk ugyanis nyílt struktúráról abban az értelemben, ahogy egy happening vagy 

alternatív előadás kapcsán megtehetnénk. Minden mozdulat, a legapróbb részlet is előre meg 

van tervezve, a véletlen itt nem tényező. Így a közönségnek sem adatik meg a beavatkozás, 

rendezés lehetősége. A művészi aktus még látszólag sem lesz társadalmi gyakorlattá. A 

művész egyeduralkodójává válik az általa megteremtett világnak. Tőle függ minden, ezért 

minden erőteljesen szubjektív színezetet kap. 

Ha előadóművészetét a feminista esztétika szempontjából vizsgáljuk, találunk olyan 

elemeket, amelyek beleillenek a javasolt műalkotás-modellbe. A matriarchális művészet 

ugyanis magába foglalja mindazt, aminek köze volt a rítusokhoz, melyekben a tánc, zene, dal, 

processzió, drámai jelenetek és orgiák mind egységes egésszé forrtak össze. A rítusok és a 

hozzájuk fűződő fesztiválok az évszakok megszokott változásaihoz igazodtak. A fesztiválok 

jelentették a társadalmi és mitikus dimenzió legmesszebbmenő fúzióját. Az itt megvalósuló 

"valós aktusok" esztétikai jelentősége nem a "szép hasonlóságban"/"beautiful semblance" 

merült ki, hanem szerves részét alkotta a társadalmi és politikai valóságnak. A társadalmi 

rendszer a mítoszok struktúrájához igazodott, melyek a rítusok révén aktualizálódtak. Az 

emberek megpróbálták megőrizni a dolgok közötti harmóniát, mivel azt tartották, hogy 

közösségük az univerzum rendjének földi mása. A matriarchális (mágikus) művészet 

fokozatos patriarchizálódása változást idézett elő az esztétikai dimenzióban, amely a hatalom 

eszközévé, ideológiává degradálódott. A társadalom és a kozmosz közti harmónia 

megbomlott, a rítusok elvesztették mágikus sajátosságaikat és ábrázolásokká, allegóriává 

merevültek. Jó példa erre Platón
297

, aki szerint a mítoszok az emberek megtévesztésére 

szolgáló történetek, igaz, hogy nem határolódik el tőlük teljesen. Platónnál „a mítoszok abban 

a gondolkodói résben találnak otthonra, ahol az igazi filozófiát, dialektiké tekhnét nem 

érdemes beindítani.”
298

 Az új filozófiai gondolkodásra már nem a plasztikus képek, hanem az 

                                                 
296

 Csejdy András és Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban (interjú), Nappali Ház, 1991/1-2, 143. 
 
297

 Platón véleménye a mítoszokról a Phaidroszban jelenik meg explicit módon 
298

 Végh Attila, A mítosz alkonya, in Nagyítás 2010/25. (2010.06.23.), 

http://www.nagyitas.hu/common/main.php?pgid=cikk&cikk_id=1893&tema_id=51 



137 

 

absztrakciók a jellemzők. 

      A művészet legfontosabb jellemzői között tartható számon a fikcionalitás, és a 

meghatározott konvenciókhoz való feltétlen alkalmazkodás. Kommunikációs rendszere 

különbözik a mindennapi életétől (galéria, színpad, képkeret). A kommunikáció-elmélet úgy 

tekint a művészetre, mint rendszerre, melyben cserefolyamatok zajlanak a művész, galéria- 

tulajdonosok, közönség és kritikusok között. Ezért, ha azt szeretnénk, hogy a művészet ismét 

a mindennapok része legyen, száműzni kellene a fikcionalitást, amely visszatérést jelentene a 

matriarchális művészethez. 

       Ez a művészet ugyanis "mágia", varázslat, vagyis beavatkozás a valóságba, és annak 

módosítása szimbólumok segítségével. Többnyire egy már létező "keretre" támaszkodik, 

amely nem más, mint a (matriarchális) mítosz. Viszont, mint minden "keret", különböző 

tartalmakkal tölthető ki. Nem szöveg, hanem folyamat, amelyben a résztvevők egyszerre 

töltik be a művészek és a közönség szerepét. A résztvevőktől elvárja összes létező 

képességeiknek mozgósítását. A szimbolikus tett végrehajtása, amellyel a részvevők 

szellemileg és érzelmileg azonosulnak, egyidőben történik, és így jutnak el az eksztatikus 

állapotig. Mivel folyamat, nem teszi lehetővé egy kívülálló kritikáját, sem az áruba bocsátást. 

Nem beszélhetünk különböző műfajokról sem: a dal, zene, költészet, mozgás, 

komédia, tragédia stb. mind egységes egészet alkotnak. A tett ("valós aktus") viszont eggyé 

forr a művészettel, így az elmélet és művészet nem határolódik el egymástól. Más 

értékrendszert képvisel a patriarchálissal szemben. Az érzékiség jelentős szerephez jut a 

fegyelemmel, munkával és lemondással szemben, ami a patriarchális művészet sajátja. 

Alternatívát kínál fel az utóbbival szemben, mivel lehetővé teszi a részvételt széles 

néptömegek számára, így általa megvalósítható lenne a társadalom esztétizálása. Lehetővé 

teszi az élet "megalkotását", mivel teljes mértékben társadalmi megnyilvánulás, ezért 

elválaszthatatlan a társadalmi szférától. 

     Felismerhetők-e ezek az esztétikai elvek Laurie Anderson előadásaiban? Nem 

hagyományos értelemben vett műalkotásról van szó. Sokkal inkább egy rendkívül komplex, 

esztétizáló hatású folyamatról, mivel nem csupán egy szöveg színpadi megvalósításával 

állunk szemben. Minden elem egyformán fontos: zene, dal, táncszerű mozgás, képernyőre 

vetített árnyak, szövegek, filmek, emberi beszéd, torokhangok, mimika, a beszédbe beleszőtt 

történetek, a mindennapi helyzetek és ezek átlényegülésének megvalósulása egységes egészet 

alkot. 

     A Home of the Brave a széttöredezett, elidegenedett amerikai társadalom allegóriája. 

Az előadás orvosló hatású (akár egy sámáné), játék és rítus keveréke, varázslat. H.G. 



138 

 

Abendroth
299

 szerint a mágia kísérlet arra, hogy a pszichében és a társadalmi szférában 

változás álljon be. 

  A művész jelmezt visel: fehér maszkot. Szája pirosra festve, hangja géphang. Ő a XX. 

század Amerikájának arcnélküli polgára, aki helyzetelemzést végez, elgondolkodik a 0 és 1, a 

számítógépes korszakra utaló számok jelentőségén. Arról beszél, hogy senki sem kíván nulla 

lenni, hiszen mindenkiben ott van a vágy, hogy "number 1" lehessen. A két szám viszont 

olyan közel áll egymáshoz, hogy nincs köztes állapot. Tehát két tábor létezik: a "nulláké" és a 

"number 1"-oké.   

     A második jelenetben a művész és társai az Excellent Birds című dalt éneklik. A 

sámánisztikus rítusban a madár a három régió között közvetít: ég, föld, és alvilág között. A 

sámán ezért madárnak öltözik, mikor a kapcsolatfelvétel szükségessé válik. Ahhoz azonban, 

hogy mindez megvalósuljon, szükség van a törzs részvételére is. Itt ezt a funkciót a többi 

művész tölti be, akik mindaddig vele énekelnek, amíg ez az állapot létrejön. Ekkor valósul 

meg a varázslat, amely közös erőfeszítésként jön létre.  

    Aztán Laurie Anderson a születésnapjáról beszél, melyet inkább újjászületésnek 

értelmezhetünk, művészi öntudatra ébredésnek, beavatásnak. Felsorolja előző életeinek 

stációit: tehén (istennő jelkép), madár, tollas kalap ( a toll a madárral való folytonosságra utal, 

a kalap pedig férfira), nő. A lélekvándorlás eszméje magába foglalja az egyre tökéletesebb 

lényként való újjászületést. Az ő esetében ez a folyamat zavartalanul megy végbe, nem töri 

meg egy alacsonyabb létformába való visszatérés. A művész módosítja a keleti filozófia azon 

kitételét, hogy a férfiként való újjászületés magasabbrendű létformára utal, így rehabilitálva a 

női létformát (pszichére kifejtett gyógyító hatás, mint a varázslat fő célja). A vers itt az 

önazonosság, a sajátos nyelv jele. 

     A Dobtánc a hangszer termékenységi rítusokban játszott meghatározó szerepére utal. 

A dob eredendően női hangszer, a kezdet kezdetén nők játszottak rajta, mutat rá 

H.G.Abendroth
300

  Valószínűleg a termékenységi rítusokban játszott meghatározó szerepet. 

Ezzel szemben a furulya, amely tipikusan férfi hangszer, a középkori költészetben a szexuális 

vonzalom jelképe. Mindkét hangszerhez fűződő társítások erotikus jellegűek. Az erotika 

pedig a matriarchális művészet egyik legjelentősebb jellemvonása. A "dobtáncban" a furulya 

szerepét a szaxofon veszi át. 

                                                 
299

 Heide Göttner-Abendroth, The Dancing Goddess. Principles of a Matriarchal Aesthetic. Tr., M. T. Krause 

(Boston, Beacon Press, 1982)  

300
  Heide Göttner-Abendroth, The Dancing Goddess. Principles of a Matriarchal Aesthetic. Tr., M. T. Krause 

(Boston, Beacon Press, 1982)  



139 

 

     A Smoke Rings átlendít minket az érzékiségből (Dobtánc) a vágy birodalmába, a 

szélsőségek hazájába, ahol a meleget hideg váltja fel, a jéghegy pedig vulkánná változik. A 

vágy alanyai lányok
301

, mindegyiküket Betty-nek hívják. A vágy nyelve a spanyol, a 

szereplők spanyolul énekelnek, beszélnek, vágyakoznak. Mindez egy tévé-show-ban történik, 

ahol a játékosok megnevezik vágyaik tárgyát. A hátteret alkotó vásznon S.O.S. jelzés jelenik 

meg, szertefoszlani akaró füstkarikák alakjában. 

       Laurie Anderson az alkotófolyamatról elmélkedik a How to Write-ban. A helyszín egy 

távolkeleti ház szobája, ahol két férfi, mester és tanítványa, az írás titkairól beszélget. A 

tanítvány arra kíváncsi, hogyan kell írni. A mester egy allegorikus történet segítségével 

válaszol a feltett kérdésre: amikor írni szeretnél, megpróbálsz koncentrálni, de megzavar egy 

légy zümmögése. A légy azonban nem zümmög, hanem sír. Ekkor te elhatározod, hogy 

megölöd, mert zavar téged az összpontosításban. Az élőből egy csapásra élettelen dolog 

lesz
302

. Ez a parabola összefoglalja a patriarchális és matriarchális művészetideál lényegét. 

Fontos tényező, hogy a jelenet mindkét szereplője férfi. A hátteret alkotó vetítővásznon 

tárgyak képei jelennek meg, amelyek egyszerűsödési folyamaton mennek keresztül. A tárgyak 

eleinte még felismerhetők, aztán már felismerhetetlenek, elvesztik kapcsolatukat a 

konkrétummal, és csak absztrakcióként
303

 léteznek. 

     A művész minden este Kokokuba látogat, az álom birodalmába. A háttérben havas 

hegycsúcs látható, miközben nagy pelyhekben hull a hó, és az eget repülő, a lélek modern 

jelképe szeli át. Önmaga elvesztéséről szól a dal, melytől csak a sikoly, saját hangjának 

hallatása mentheti meg. A hang ellentétben a betűvel, szorosan kapcsolódik a valósághoz, az 

„én”-tudathoz, mivel teljesen egyéni jellemzőkkel bír. Álom és valóság egybemosódnak, az 

idő megáll: a jelenet felfüggesztődik az időben. Az örökkévalóság tapinthatóvá válik, és 

mindezt egy keleti motívumokkal tarkított zene teszi érzékletesebbé. Talán megérkeztünk a 

Kék Hold völgyébe. 

    A Radar és a Gravity's Angel a patriarchális művészet erőre, autoritásra való törekvését 

domborítja ki. 

     A Langue d'Amour bibliai és mitológiai mélységekbe enged betekintést. A francia 

nyelv a szerelem nyelve. A nőiességet ezúttal ruházatával is kiemelni kívánó művész, aki 

hosszú, ezüstszínű, a test vonalát szorosan követő ruhát visel, elmeséli annak a nőnek és 

férfinak történetét, akik békésen élnek egy szigeten kölcsönös szeretetben mindaddig, amíg 

                                                 
301

 nemen alapuló azonosság 
302

 a művészet, mint folyamat, a művészet, mint tárgy 
303

 az írás kialakulásának folyamata, a patriarchális művészet és a valóság  közti áthidalhatatlan  szakadék 



140 

 

fel nem tűnik a kígyó. A nő sétái során találkozik a kígyóval, amely elmeséli a tájfunról szóló 

történetet. A nő unalmasnak kezdi találni a férfit, mivel ő mindig boldog. A férfi el akarja 

hagyni a szigetet és ráveszi a nőt is, hogy tartson vele. A nő azonban sehol sem találja meg 

nyugalmát, és napjai a kígyó utáni epekedésben telnek. A nyilvánvaló bibliai vonatkozások 

helyett inkább a történet mitológiai hátterére szeretnék rávilágítani, felhasználva egy részletet 

Robert Graves The Greek Myths című könyvéből: 

 

 

„A kezdet kezdetén, Eurynome, Minden Dolgok Istennője, meztelenül emelkedett ki a 

Káoszból, de semmit sem talált, amin lábát megvethette volna, ezért elválasztotta a tengert az 

égtől magányosan táncolva a hullámokon. Dél felé táncolt és a szél, amely nyomában 

keletkezett valami új és különleges dolog volt, amellyel elkezdhette a teremtést. Körözve 

elkapta az északi szelet, megdörzsölte kezei között, és láss csodát, megjelent Ophion a nagy 

sárkánykígyó. Eurynome  táncolt, hogy felmelegedjen, vadul és egyre vadabbul, míg Ophion 

megkívánta, és isteni lábai köré tekeredve egyesült vele. Így Eurynome várandós lett. 

   Aztán vadgalamb alakot öltött, és hullámokon himbálózva jó időben kiköltötte az 

Egyetemes Tojást. Kérésére Ophion hétszer tekeredett körbe a tojás körül, míg az meghasadt, 

és kettévált. Kigurult belőle minden létező dolog, a gyermekei: a nap, a hold, a bolygók, a 

csillagok, a föld hegyeivel és folyóival, fáival, füveivel és élő teremtményeivel.”
304

   (fordította 

Pogány Csilla)                             

 

A Home of the Brave tehát utalást tesz a matriarchális mítoszokra és a művészet 

mágikus voltára, de a mítosz nem szervezőelvként van jelen, hanem csak kulturális 

ereklyeként, „téma”-ként. A közönség sem vesz aktívan részt a folyamatban, mint ahogy az a 

happeningek vagy alternatív színházi előadások esetén történik. Igaz ugyan, hogy a befogadói 

élmény itt eltér a hagyományostól, de attól még a jelenlevők „nézők” és nem résztvevők. 

                                                 
304

 Robert Graves, Greek Myths, vol.1., London, 1996, 27. 

    " In the beginning, Eurynome, the Goddess of All Things, rose naked from Chaos, but found nothing 

substantial for her feet to rest upon, and therefore divided the sea from the sky, dancing lonely upon its waves. 

She danced towards the South, and the wind set in motion behind herseemed something new and apart with 

which to begin a work of creation. Wheeling about, she caught hold of this north wind, rubbed it between her 

hands, and behold! the great serpent Ophion. Eurynome danced to warm herself, wildly and more wildly, until 

Ophion, grown lustful, coiled about her divine limbs and was moved to couple with her. So Eurynome was 

likewise got with child. 

    Next she assumed the form of a dove, brooding on the waves and, in due process of time, laid the Universal 

Egg. At her bidding, Ophion coiled seven times about this egg, until it hatched and split in two. Out tumbled all 

things that exist, her children: sun, moon, planets, stars, the earth with its mountains and rivers, its trees, herbs, 

and living creatures". 

 



141 

 

Laurie Anderson performance-ai így nem akarnak "több, mint művészet" lenni. A 

következő sorok is arra ösztönzik a befogadót, hogy feltétel nélkül adja át magát annak a 

tiszta esztétikai élménynek, melyet művészete nyújt:   

 

           "Hangod átjárja testem. 

           Mintha csak ismernél engem. 

           Add meg hát, ami nekem jár."
305

 

                                                 
305

 Csejdy András és Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban(interjú), Nappali Ház, 1991/1-2, 142. 

 



142 

 

A nőkérdés 

 

 

 

Feminista írások jól ismert érve, hogy az idők során kialakult műfajok hangsúlyosan 

férfias jegyeket mutatnak, ezért a nők nehezen tudják érvényre juttatni jellegzetesen feminin 

kreativitásukat. Ilyenformán a performance, rugalmassága miatt, ideális keretet biztosít(hat) a 

nőnemű művészek számára. Ezért, amikor Laurie Anderson performance-ait vizsgáljuk, ezt a 

tényezőt sem szabad figyelmen kívül hagyni, hiszen művészettörténeti tanulmányai 

színhelyéül a New York-i, csak nők számára fenntartott, Barnard College-ot választotta. 

Későbbi tanulmányai színhelyéről pedig, a Columbia Universityről, a következőket 

nyilatkozta: 

 

(…)amikor férfiak is voltak az órákon, határozottan favorizálták őket. És én ezt egyáltalán, 

egyáltalán nem élveztem. „
306

 

 

Laurie Anderson számára a nemi kategória nem elsődleges tényező, így performance-

ai sem nevezhetőek ilyen értelemben feminista performance-oknak. A nőkérdés azonban 

számára sem érdektelen, hiszen bebizonyosodott már, hogy olyan művészről van szó, aki 

nagyon érzékenyen reagál a társadalmi problémákra. Ilyenformán az ő munkáiban is 

megjelenik időről-időre, ez azonban ironikusan vagy higgadt, tényfeltáró módon jelentkezik.  

A 70-es évekbeli feminista mozgalmak liberális, radikális és marxista arculata a 80-as, 

90-es években humanista, nem-centrikus és posztmodern irányultságot vesz. Aino Saarinen a 

Feminist Research -An Intellectual Adventure?
307

című művében egy új világnézet 

kialakulásának szükségességéről nyilatkozik. Fontosnak tartja, hogy lelepleződjenek a 

fennálló rendszer igazságtalanságai, melyek megakadályozták az elnyomottak (nők) 

fejlődését. Meggyőződéssel beszél arról, hogy az elnyomottak is létrehoztak olyan szellemi 

értékeket, melyek az egyetemes emberi értékek tárházát gazdagítják, és lényegesnek tartja, 

                                                 
306

 Gillian Kime, Kime, Gillian, Laurie Anderson Is a Story-Teller of the 21st Century?- Or Is She ?, 

http://www-static.cc.gatech.edu/~jimmyd/laurie-anderson/commentary/papers/laurie-dissertation.html, 3. 
„(…)when there were men in the classes they were definitely favoured. And I really, really didn’t enjoy that.” 

307
 Aino Saarinen, Feminist Research-An Intellectual Adventure?, University of Tampere, Research Institute for 

Social Sciences, Tampere, 1992. 

 

http://www-static.cc.gatech.edu/~jimmyd/laurie-anderson/commentary/papers/laurie-dissertation.html


143 

 

hogy folytatódjon egy új típusú racionalitás keresésének folyamata, hogy alternatív utópiák 

szülessenek a jövő társadalmával kapcsolatban. 

A nőket általában a férfiakhoz fűződő viszonyuk alapján ítélik meg, míg a férfiakat 

független lényekként kezeli a társadalom. A nem által meghatározott szerepek kiegészítik 

egymást, de aszimmetrikusak. Ez az egyenlőtlenség a kultúra történetére is igaz. A kultúr- 

történet fő (a férfiak ellenőrzése alatt álló) irányvonala olyan eseményekhez kötődik, amelyek 

a közélettel kapcsolatosak: háborúk, állam, politika, elit kultúra. A hagyományos női szerep 

ezzel szemben tiltja a közéletben való részvételt. Saarinen e probléma kapcsán említi meg 

Gerda Lerner nevét, akit a nők első történészeként tart számon, és aki szükségesnek tartja a 

történelem újraperiodizálását a következőképpen: 

 

a) kompenzáló történelem, mely a fő irányvonal értékeire, fogalmaira, elméleteire alapoz, 

de érdekelt a nők viselt dolgaiban is;  

 

b) kontribúciós / kiegészítő történelem, amely a nők magánszférájában érdekelt, de nem  

      kérdőjelezi meg a nemi szerepek aszimmetrikus voltát; 

 

c) a nők átmeneti története, amely elszakad a fő vonulat hagyományaitól. Lényege, hogy 

nem a rendkívüli asszonyokat részesíti előnyben, hanem a mindennapi nők 

életvitelében érdekelt;  

 

d) szintézis, mely a társadalmat nemi hovatartozási rendszerként ítéli meg, mint a férfiak   

      és a nők kultúrája kölcsönhatásának eredményét;  

 

Laurie Andersonnál a nőkérdés társadalmi és gazdasági-politikai vonatkozásban van jelen. 

A művész ebben az értelemben is következetes marad a benjamini gondolatisághoz, ahogy azt 

a következő részlet is alátámasztja: 

 „És ő azt mondta: „ Figyelj aranyom, 

Heti 800 dollárt keresek ezzel a munkával. 

 

Három gyermeket kell eltartanom 

Ez a legjobb munkám, ami valaha is volt. 

Ezért ha nőkről és pénzről 



144 

 

Akarsz beszélgetni 

Miért nem mész le a textilgyárba 

Ahol a nők 10 centet keresnek óránként 

Miért nem mész le oda körülnézni? 

És én azt mondtam: „Hmmmmmmm…”
308

 

 

                                                      (Stories from the Nerve Bible, fordította Pogány Csilla) 

 

 

 

Laurie Anderson a Listen, honey-ban szembehelyezkedik a két végletet jelentő állásponttal (a 

Playboy nyusziéval és a hagyományos feminista állásponttal), egy harmadikra téve javaslatot. 

A művész a „Hmmmmm…”-el arra utal, hogy nem feltétlenül ezt a két álláspontot kell 

figyelembe venni. A Playboy nyuszi ugyanis túl könnyen elfogadja teste kisajátítását. A 

radikálisan feminista nézeteket valló egyén „támadó” magatartása pedig természetes 

ellenreakciót vált ki környezetéből, amely nem a megértést célozza, amire a feminista 

eredendően vágyik, hanem védekezést és „ellentámadást” vált ki. Ugyanakkor rámutat, hogy 

a társadalmi, nemi, nemzeti sztereotípiák általában nagyon behatárolják az egyén szabadságát.  

Ezért az önmegvalósítás csak akkor lehet teljes, ha az ember be tudja bizonyítani saját 

egyediségét, megkérdőjelezve azok érvényességét: 

 

 „A nézeteimet elsősorban művész mivoltom, másodsorban New York-i lakhelyem, 

harmadsorban pedig a női nemhez való hovatartozásom határozza meg, valószínűleg ebben a 

sorrendben. Ezek meglehetősen korlátozó tényezők.”
309

(fordította Pogány Csilla) 

                                                 
308

 Pamela McCorduck, Wired. America’s Multi-Mediatrix, Wired Online Copyright,1993,4, Ventures USA 

Ltd., http://www.maths.lth.se/matematiklu/personal/apas/laurie/pl.html, 8.  

„And she said: ”Listen honey, 

I make 800 dollars a week at this job. 

I’ve got three kids to support. 

This is the best job I’ve ever had. 

So if you want to talk about women 

and money, 

Why don’t you go down to the garment district 

Where women make 10 cents an hour 

And why don’t you go and march around 

Down there?” 

And I said: „Hmmmmmmm…” 

 
309

 Pamela McCorduck, Wired. America’s Multi-Mediatrix, Wired Online Copyright,1993,4, Ventures USA 

Ltd., http://www.maths.lth.se/matematiklu/personal/apas/laurie/pl.html, 5. 

„My point of view is first of all as an artist, and second as a New Yorker, and third as a woman, probably in that 

order. This is pretty limiting.” 

http://www.maths.lth.se/matematiklu/personal/apas/laurie/pl.html
http://www.maths.lth.se/matematiklu/personal/apas/laurie/pl.html


145 

 

Németországi turnéjának (1970) tanulságaként mondja el azt az elgondolkodtatóan 

ironikus történetet, amelyben a nemi és nemzeti sztereotípia kérdését a következőképpen látja: 

 

„Amikor saját hangomon beszéltem, átlagos érdeklődést mutattak. Amikor férfiként 

beszéltem, és határozott voltam, hegyezni kezdték a fülüket – ja, sehr Deutsch – és én azt 

gondoltam, aha! Olyan emberek, akik szeretik az autoritást, és én szeretek főnök lenni, így – 

und so weiter, und so weiter. Megnyomtam ezt az erőt kölcsönző kis gombot. Aztán azt 

gondoltam, használd ezt, de keress más dolgokat is. Több autoritásra lenne szükségünk ezen a 

földön? Szükség van arra, hogy több ilyenfajta fájdalmat okozzunk a világnak? Inkább csak 

játsszunk vele.”
310

(fordította Pogány Csilla) 

 

A nőkérdés soktényezős problémakör, amelyet nyelvi szempontból is vizsgálni kell, 

hiszen a nyelv is korlátozó tényező lehet. 

A következő párbeszéd színhelye egy TV stúdió, ahonnan éppen a Saturday Night 

Live című műsort sugározzák. Laurie Anderson a játékvezető, aki kérdéseket intéz a két 

játékoshoz, két feketebőrű nőhöz. A kérdés: „Que es mas macho?” Nemcsak a helyes válasz 

megadását várja el a játékosoktól, hanem minősítést is kér tőlük, a választott tárgyak 

(villanykörte, ananász, kés, iskolabusz) minősítését. A párbeszéd az abszurd drámákban 

folytatott eszmecserékre emlékeztet. A játékosoknak az említett tárgyak közül kell választani. 

Dönteniük kell, és csak egyetlen helyes válasz van minden kérdésre; a szabályokat, az 

autoritást képviselő játékvezető diktálja, aki egyben a helyes válaszok birtokában is van . 

Ha figyelembe vesszük azokat a nyelvelméleteket, melyek szerint a nemek által 

betöltött szerepkör fogalma a nyelv révén épül be a társadalmi tudatba, az írói stílus pedig 

nemtől függő és azt tükröző sajátosság, akkor az alábbi párbeszéd is megfejthető: 

 

Füstkarikák 

 

Légy készenlétben. Adásban vagy. 

Buenos noches Senores y Senoras. Bienvenido. 

                                                 
310

 ibidem 

„When I spoke as myself, their reaction was slightly interested. When I spoke as a man, and was bossy, they 

listened up – ja, sehr Deutsch – and I thought, aha! People who like to be bossed, and I like to be boss, so – und 

so weiter, und so weiter. I pushed this powerful little button. Then I thought, stay with that, but find some other 

things, too. Do we need more authoritarianism in this world? Do we need to bring a little more of that particular 

kind of pain into this world? Only to play with. „ 

 



146 

 

La primere pregunta es: Que es mas macho, az ananász vagy a kés? 

Nos, lássuk csak. Úgy gondolom, hogy az ananász mácsóbb a késnél. Si! Correcto! 

Az ananász es mas macho, mint a kés. 

La segunda pregunta es: Que es mas macho a villanykörte vagy az iskolabusz? 

Ú, az iskolabusz? 

No! Lo siento, az iskolabusz es mas macho a villanykörténél. 

Gracias. Folytatjuk un momento múlva.
311

 (Home of the Brave) 

 

 

A magyar nyelvben is meghonosodott „macho”-t, kizárólag a férfiasság körülírására 

használják. A kérdés lényege ebben az esetben nem az, hogy „Mi a menőbb?”, hanem „Mi az 

erősebb?/ Mi bír több hatalommal?” Az amerikai katonai szlengben a „pineapple”/„ananász” 

értelme „bomba”, a párbeszéd ilyenformán komoly témát feszeget. A szövegösszefüggés 

pedig a „macho” férfiasan pozitív értelmét az ellenkező pólus felé mozdítja el azáltal, hogy az 

iskolabusz felrobbantására utal. A jelentésváltozás a „gyáva, férfiatlan” minősítést 

eredményezi a kezdeti „bátor, férfias”-sal szemben. A nőiesen felszínesnek (sztereotip 

megközelítés) tűnő párbeszéd tulajdonképpen a sorok közé kódolt női vélemény 

megfogalmazása, hiszen mindhárom szereplő nő. A Smoke Rings-ben rejlő csavar még 

inkább észlelhető, ha a választandó tárgyak által generált asszociációs folyamatot vizsgáljuk a 

„pineapple” tényleges jelentésének felismeréséig (amely a szlengben neki tulajdonított 

jelentéssel szemben éppen ellenkező asszociációs jelentéssel bírna): 

 

               ananász- gyümölcs- élelem- nyár- termékenység- nőiség (hétköznapi jelentés) 

               kés – evőeszköz – gyilkosság – agresszió – hatalom – férfiasság 

               iskolabusz – tanulók – gyerekek – utódok – anyaság 

               villanykörte – fény – intelligencia - férfiasság  

 

                                                 
311

 Laurie Anderson, Smoke Rings, http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-smoke-rings-lyrics.html 

Smoke Rings 

„Stand by. You’re on the air. 

Buenos noches Senores y Senoras. Bienvenidos. 

La primere pregunta es: Que es mas macho, pineapple or knife? 

Well, let’s see. My guess is that a pineapple is more macho than a knife. Si! Correcto! 

Pineapple es mas macho que knife. 

La segunda pregunta es: Que es mas macho, lightbulb or schoolbus? 

Uh, lightbulb? 

No! Lo siento, schoolbus es mas macho que lightbulb. 

Gracias. And we’ll be back in un momento. „  

 

 

http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-smoke-rings-lyrics.html


147 

 

A szavak konnotációja ebben az összefüggésben minden esetben módosul: az 

„ananászé” a már említett módon, a „késé” pozitívabbá válik az „ananásszal” bekövetkező 

összehasonlítás alapján, az „iskolabusz” esetén az „áldozat, részvét, együttérzés” 

többletjelentés jelentkezik, a „villanykörte” elutasítása pedig az intelligencia, férfiasság 

hiányára világít rá. A nyelv korlátozó (az egyes szavak jelentésére gondolok) jellegét így 

oldani lehet, és a nyelvi síkon is jelentkező autoritás ilyenformán kiküszöbölhető.  

      Összességében azonban kiegyensúlyozott világképről beszélhetünk, ahol a női és férfi 

érdekek számtalanszor egymásnak feszülnek ugyan, de a két nem egymás nélkül nem 

definiálható, mivel komplementer módon léteznek. A vágy pedig minden látszat ellenére 

visszavonhatatlanul összekapcsolja sorsukat, erre utal a Smoke Rings (Home of the Brave) 

utolsó harmada is:  

 

 

„És ahányszor jéghegyet látok 

Rád emlékeztet 

Dú dú dú dú 

Dú dú dú dú 

Que es mas macho a jéghegy vagy a vulkán? 

 

 

Hozd a takarót a hálószobából 

Ismét sétálni mehetnénk 

Le a tóhoz 

Ahol édes szerelmünk kezdődött. 

Arra gondolok, amikor gyermek voltam 

Arra, amikor már járni tudtam 

Arra, amikor embrió voltam 

Egy kis petty. Csak egy pontocska. 

Amikor Hershey csokoládé voltam 

Apám hátsó zsebében. 

 

Nézd! Ott! Frank Sinatra 

Ül a székben. És tökéletes füstkarikákat 

Ereget a levegőbe. És énekel: 

A füst lépcsőként kínálkozik fel neked 



148 

 

Hogy leereszkedj. Oly ritka ez. 

 

Á, a vágy! 

Á, a vágy! Oly véletlen. Oly ritka 

És akárhányszor füstkarikákat látok 

Arra gondolok, hogy ott vagy. 

Que es mas macho a lépcsők vagy a füstkarikák? 

Hozd a takarót a hálószobából 

Ismét sétálni mehetünk 

Le a dombok közé 

Ahol édes szerelmünk kezdődött. 

Ó,követni foglak téged. 

Ki a mocsárhoz és a városba. 

Le a stég alá 

Nyomon követlek. 

Dú, dú, dú, dú 

Dú, dú, dú, dú 

Dú, dú, dú, dú”
312

 

                                                 
312

 Laurie Anderson, Smoke Rings, http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-smoke-rings-lyrics.html 

Smoke Rings 

And every time I see an iceberg 

It reminds me of you. 

Doo doo doo doo 

Doo doo doo doo 

Que es mas macho iceberg or volcano? 

 

Get the blanket from the bedroom 

We can go walking once again. 

Down in the bayou 

Where our sweet love first began. 

I’m thinking back to when I was a child - 

Way back to when I was a tot. 

When I was an embryo - 

A tiny speck. Just a dot. 

When I was a Hershey bar - 

In my father’s back pocket. 

 

Hey look! Over there! It’s Frank Sinatra 

Sitting in a chair. And he’s blowing 

Perfect smoke rings 

Up into the air. And he’s singing: 

Smoke makes a staircase for you 

To descend. So rare. 

 

Ah desire! 

http://www.lyricstime.com/laurie-anderson-smoke-rings-lyrics.html


149 

 

A Smoke Rings első kétharmadához képest minden személyessé válik. Az azonos nevet viselő 

lányok ellentéteként hirtelen egy magát „én”-nek nevező individuum jelenléte tapasztalható a 

szövegben, akinek saját emlékei vannak, és önállóan, szabadon vágyakozik, gondolkozik, 

szeret, dönt. Emlékeiben megjelenik a „másik”, aki jéghegyre emlékeztet. Számára pöfékel 

Frank Sinatra, a vágy énekese, füstkarikákat az égre, melyekből egy lépcső áll össze, hogy ő, 

a jéghegyben megtestesült leereszkedjen a füstkarika-lépcsőn a tűzhányó mélyébe, az 

önmegsemmisülésbe, előkészítve saját újjászületését. 

      Az ereszkedés, alászállás gyakori jellemzője az Anderson-szövegeknek, A művész 

azonban megfordítja a negatív asszociációkat idéző paradigmát, és pozitív jelentéssel ruházza 

fel a szavakat, ezzel mintegy szimbolikusan megsemmisítve az emelkedés kliséjét: 

 

emelkedés - levegő - anyagtalanság – súlytalanság – szárnyalás – fény – fenséges – 

szabadulás – környező világ meghódítása, megismerése 

 

A szabadulás lehetetlen, hiszen senki sem tud önmagától megszabadulni, a Földtől (vulkán). 

A megismerés egyedüli módja az önismeret, a befelé és nem a kifelé fordulás. Az ember a 

lehetőségeket csupán a saját, anyaghoz kötött létében találhatja meg, és nem az emberi 

létformától idegen anyagtalanban. 

      A Talk Normal (Home of the Brave) második történetében a művész hazatérve 

szétdúlva találja a konyháját, amely számára az alkotóműhelyt jelenti. A hírnév 

kívánalmainak megfelelően berendezett konyhában már képtelen alkotni, ezért nincs 

maradása a házban sem: nem szabad engednie a hétköznapi klisék kísértésének. 

                                                                                                                                                         
Ah desire! 

Ah desire! So random. So rare 

And every time I see those smoke rings 

I think you’re there. 

Que es mas macho staircase or smoke rings? 

Get the blanket from the bedroom 

We can go walking again. 

Down in the boondocks 

Where our sweet love first began. 

Ooo I’m gonna follow you. 

Out in the swamps and into the the town. 

Down under the boardwalk 

Track you down. 

Doo doo doo doo 

Doo doo doo doo 

Doo doo doo doo 

 



150 

 

„Hazajöttem 

És egyik autónk sem volt otthon 

És rózsaszín flamingók voltak 

Csillag alakban elhelyezve az egész pázsiton. 

Aztán bementem a konyhába 

És úgy nézett ki, mint tornádó után. 

És aztán rájöttem, rossz házban 

Vagyok.”
313

 

A ház üres, mert lakói nem tartózkodnak otthon („And both our cars were gone”), a privát 

szférába betolakodott a hírnév és a hétköznapi esztétika („Pink flamingoes arranged in star 

patterns”). Rádöbben, hogy a hírnév házává átalakult otthona soha nem lesz már a régi, ezért 

mennie kell, ha önmaga akar maradni . 

 

(folytatás) 

 „Tegnap éjjel ismét azt álmodtam. 

Azt álmodtam, vizsgáztam 

Egy Dairy Queenben egy másik bolygón. 

És aztán körülnéztem 

És ott volt ez a nő 

És ő ezt mind kitalálta. 

És ő azt mind leírta. 

És nevetett. 

Majd szétvetette a nevetés. 

És azt mondtam: Hé! 

Add ide azt a tollat!”
314

 

                                                 
313

 Laurie Anderson, Talk Normal, http://www.mp3lyrics.org/l/laurie-anderson/talk-normal 

„I came home today 

And both our cars were gone 

And there were all these new pink 

Flamingoes arranged in star patterns 

All over the lawn. 

Then I went into the kitchen 

And it looked like a tornado had hit. 

And then I realized I was in the wrong 

House.” 

 

314
 ibidem 

http://www.mp3lyrics.org/l/laurie-anderson/talk-normal


151 

 

 

 

 

Az álom a nőnemű művészre nehezedő kettős nyomás megjelenítése, akinek a férfi értékrendű 

világban kell megfelelnie, de az író nőalakja nevetésével feloldja az első sorok feszültségét, 

hiszen ő már tudja, hogy az alkotás öröme  az, ami igazán fontos, nem az elismerés. 

(folytatás) 
 

„Befordultam ma Soho-ban a sarkon és valaki 

Egyenesen rám nézett és azt mondta: Ó, nem! 

Ismét egy Laurie Anderson klón! 

És azt mondtam: Nézz rám! Nézz rám! Nézz rám! 

Nézz rám! Nézz rám! Nézz rám! Nézz rám! 

Nézz rám! Nézz rám! Nézz rám! Nézz rám!”
315

 

 

 

Sorsa nemcsak a művész megmérettetése, hanem saját neméé is a férfi értékrendű világban.  

Önmaga klónjaként azonosítva úgy érzi, megfosztják individuumának aurájától. 

Kétségbeesetten kéri az utcai járókelőt, hogy ne csak a felszínt vegye észre, hanem vegye a 

fáradságot, és vizsgálja meg a dolgok valódiságát („Look at me!”), próbálja megkülönböztetni 

az igazit a hamistól. A járókelőnek két dolgot kell megértenie ahhoz, hogy meggyőződhessen 

Laurie Anderson „valódiságáról”: fel kell ismernie, hogy a reprodukció korában is létezik 

valahol az eredeti példány, illetve azt, hogy nő is lehet művész. Mindkét esetben szembe kell 

fordulnia a sztereotip gondolkodással. Ez a szembefordulás előidézheti a nőnemű művész 

személyiséghasadását, melynek következményeként a női identitás elkülönül a művészitől.    

                                                                                                                                                         
„Last night I had that dream again. 

I dreamed I had to take a test 

In a Dairy Queen on another planet. 

And then I looked around 

And there was this woman. 

And she was making it all up. 

She was writing it all down. 

And she was laughing. 

She was laughing her head off. 

And I said: Hey! 

Give me that pen!” 
315

 ibidem 

„I turned the corner in Soho today and someone 

Looked right at me and said: Oh no!Another Laurie Anderson clone! 

And I said: Look at me! Look at me! Look at me! 

Look at me! Look at me! Look at me! Look at me! 

Look at me! Look at me! Look at me! Look at me!” 

 



152 

 

Magyar visszhangok 

 

 

 

Laurie Anderson három alkalommal járt Magyarországon, 1995-ben a Stories from the 

Nerve Bible elektronikus operájával, 2001-ben a Life on a String című előadásával, 2007-ben 

pedig a Homeland-del. Látogatásainak nem volt túlzottan nagy visszhangja a magyar sajtóban 

és internetes portálokon. Az esetek többségében (hétszer) a művésszel készült interjúkról van 

szó, és mindössze három esetben találtam előadásaival foglalkozó elemző jellegű írásokat 

(Kamondy Ágnes, Vágvölgyi B. András és Tillman J. Attila írásai). 

Az interjúkból egy olyan művészi egyéniség körvonalazódik, aki számára az alkotás 

autonómiája a legfontosabb. Laurie Anderson fenntartja magának a jogot, hogy korábbi 

nézőpontjait az idő előrehaladtával megváltoztassa, hiszen a társadalmi közeg is, amelyben él, 

állandóan változik. Ezért néhány kérdésben a később készült interjúkban saját, korábbi 

gondolatainak is ellentmond és ezt önironikusan meg is fogalmazza: 

 

„Persze én is pont olyan rossz vagyok, mint ők, pont annyit papolok. Ez aztán 

rendesen összezavar, mert nekem ugye „mondanivalóm” van. Az őseim is azért jöttek 

Angliából Amerikába, mert Anglia királya megtiltotta, hogy megbüntessék azokat, akik 

vasárnap a Tízparancsolat ellenére játszottak. Azért keltek át az óceánon, hogy 

gyakorolhassák ezt az alapvető és elidegeníthetetlen jogot.”
316

 

 

Számára a művészet komoly játék. Lételeme a művészet, az egyetlen dolog, amelynek értelme 

van, és amelyhez a mindennapok szolgáltatják az alakítani való „anyagot”: 

 

„(…) Megpróbálok közvetlen kapcsolatot teremteni a világgal, ezért mindenekelőtt 

olyan elemeket használok fel, amelyek egyáltalán nem egzotikusak. Következőképpen 

képzelem el a munkámat: egy hatalmas baltával igyekszem kihasítani egy darabot a 

mindenkiben ott levő fagyott óceánból, aztán ezt kiemelem, és amit látok, az egyáltalán nem 

egzotikus, inkább olyan akármikori, átlagos valami a mindennapi életedből. De ha így nézed, 

vagy úgy, szemüvegen keresztül, vagy látcsövön át, mást és mást látsz. Ezt pedig megpróbálod 

pontosan visszaadni.”
317

  

                                                 
316

 Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2., 151. 
317

  Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2.,144. 



153 

 

 

Alkotótevékenységének jellemzői sem állandóak. A koncept szellemében különböző 

üzenetekhez, művészi szándékhoz más-más megnyilvánulási formát választ. Az elektronikus 

operákat követően, amelyek alapján multi-média művészként tartják számon, már nem 

használja az erőteljes vizuális hatással bíró filmet, videót, fényhatásokat. 2001-es (Life on a 

String) és 2007-es (Homeland) budapesti előadásai low-tech előadások voltak.   

 

„Ez most zene, a Homeland elég egyszerűen csak zene. A nagy multi-média-

felhajtásnak nem látom értelmét. Ha az ember végigsétál a Madison Avenue-n, egy nagy 

multi-média-show van körülötte, mindenhol képernyők vannak, képek pörögnek napi 

huszonnégy órában. Ezt csinálja minden autógyár, minden divatcég. Olyanok, mint az én 

korábbi performanszaim, képek pörögnek. Ehhez most nem volt kedvem. Az volt a kihívás, 

hogy jó szöveget és jó zenét írjak.”
318

 

 

A Homeland, akárcsak korábban a United States az Egyesült Államokkal foglalkozott. 

A felvetett kérdések hasonlóak voltak, de a körülmények megváltoztak, ezért a válaszok sem 

lehettek ugyanazok. Laurie Anderson megváltozott mentalitásról beszél, amely a modern 

kommunikációs eszközök velejárója. Az új generáció életformája nagymértékben eltér az 

előzőétől, hiszen élete a teljes nyilvánosság előtt zajlik, nincs szüksége a magánéletre, élete 

nyitott könyv, amelynek minden mozzanatát megismerhetjük a világhálóról.  

  

 „Az én generációm vágyik a magánéletre, kimegyünk a telekre, ne hívj 

hétvégén, ilyenek. De ez a generáció azt mondja, hívj bármikor, mindig a rendelkezésedre 

állok. Warhol világa életre kelt, mániákusan kergetjük a hírnevet, a pornográfiát, az 

erőszakot és a halált – és a technológia nagyon könnyűvé teszi, hogy elérjük.”
319

  

 

Művészete messzemenően emberközpontú, ezért azokat a művészeket érzi közel 

magához, akik meg tudják ragadni az emberi dimenziót. Nem érdeklik a különös, bizarr, 

szürreális ötletek („Ennél én sokkal egyszerűbb vagyok”
320

), mert fontos, hogy interakcióba 

léphessen a közönséggel. Az igazi művészetnek, a közönség számára is annak kell 

bizonyulnia. 

                                                 
318

 Warhol világa életre kelt- Laurie Anderson a Quartnak, http://www2.quart.hu/cikk.php?id=1298 
319

Warhol világa életre kelt- Laurie Anderson a Quartnak, http://www2.quart.hu/cikk.php?id=1298  
320

   Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2.,144. 



154 

 

 

„Mert ha azt látom az arcukon, hogy nem fognak az egészből semmit, akkor minek? 

Akkor az az én hibám, én tehetek róla, én nem teremtettem elég világos helyzetet. Ilyenkor 

felvetődhetnek a kérdések, hogy vajon elég jól öntöttem-e formába a gondolataimat, vagy ez 

mások számára teljesen érdektelen. (…)Tudjátok, a művészet egy idő után iszonyú belterjessé 

válhat. Például, mint mikor kémikusok beszélgetnek egymással, hogy senki nem érti, sőt, el 

sem tudják magyarázni senkinek.”
321

 

 

 A művész munkája leginkább a megfigyelésről szól, nagyon hasonló egy kém
322

 

munkájához. Feladata, hogy a mindennapi, megszokott dolgokat kissé más szemszögből 

vizsgálja, és hogy tükröt tartson a közönség elé megmutatva nekik a világot, amelyben élnek. 

A művész nyomon tudja követni a közönség reakcióját. Multimédiás performance-aiban a 

fény nemcsak az előadás része, hanem a nézőtér megvilágítását is célozza. Amennyiben a 

művész – közönség kommunikáció tényleg működik „ az valamiféle kisebb csoda.”
323

, amely 

harmadik látogatását követően meg is valósult. A művész a következőket mondja budapesti 

koncertjéről:  

 

 „Nemcsak arra vár, hogy szórakoztassák, hanem létezik valódi kapcsolat előadó és 

közönség között, ami nagyon ritka. Nem véletlen, hogy le is fotóztam az itteni közönséget a 

színpadról, mert úgy éreztem, hogy ezt meg kell örökítenem, még akkor is, ha kicsit persze 

csodálkoztak. A fénykép ott is van a Stories from the Nerve Bible című könyvemben, egyből az 

elején.”
324

 

 

Fontos számára a közönség, de nem akar minden áron megfelelni elvárásainak. 

Lényegesnek tartja, hogy a művészetet a maga kedvtelésére is művelje.
325

Nem gondolja, hogy 

művészi üzenetét az egész világnak kellene eljuttatnia.(„Nincs bennem olyan ambició, hogy 

mindenkihez szóljak.”
326

). 

                                                 
321

  idem, 151. 
322

Inkei Bence, Laurie Anderson: „Más a magyar közönség reakciója”, 

http://www.origo.hu/zene/20070611laurie.html  
323

   Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2.,152. 

 
324

Inkei Bence, Laurie Anderson: „Más a magyar közönség reakciója”, 

http://www.origo.hu/zene/20070611laurie.html  
325

 Marton László Távolodó, Szőnyei Tamás, Világvége az nincs, Magyar Narancs 7. évf., 27. szám, 1995. júl.6., 

7. 
326

 Déri Zsolt, „Hallod a színes levegőt”- Laurie Anderson, http://est.hu/cikk/48045 



155 

 

Laurie Anderson művészetére számos kortárs művész munkája volt hatással. 

Megihlette William S. Burroughs nyelvelmélete, a nyelv funkcióját azonban ma már kicsit 

másképp látja („Nem csupán egy kód, hanem afféle életvonal is.”
327

; Brian Eno-t 

példaképének tekinti, ami az élethez való pozitív hozzáállását illeti („Ha probléma van (…), ő 

sosem problémának látja, hanem lehetőségként.”
328

). Wim Wenderssel való véletlen 

találkozásának köszönheti az angyalok iránti érdeklődését („Ők nem egy más világból jönnek, 

ők valójában mi vagyunk. Az angyalok egyik aspektusunk.”
329

); Fassbinder Laurie Anderson 

számára „egy különös történet” („Mert hihetetlen beleérzőképességgel rendelkezik, mert 

fantasztikusan tud bánni az emberekkel, és emellett mesélni is róluk.”
330

), Bob Dylant pedig 

azért kedveli, mert vesztes emberekről énekel („…óriási hatást tud gyakorolni az emberekre, 

mert amit mond, az valami meghatározatlan módon belopja magát gondolataidba, és ott 

munkál tudatalattidban.”
331

); Andreas Weininger, egykori Bauhaus művész gondolata is 

hatással volt rá:”…a művészeknek vannak gondolataik, amelyeket más művészek is 

felhasználnak, és ez nem fejlődés, hanem az időben előre és hátra mutató hosszú-hosszú 

beszélgetés”
332

  

  Az előadásnak a művészetről, nem a művészről kell szólnia. Nem kedveli a szenvedő 

művész szerepében tetszelgő társait, sem azokat, akik művészetük helyett magukat tolják 

előtérbe. A Stories from the Nerve Bible budapesti előadását elemezve Tillman J.A. 

megállapítja: 

 

„Mégsem egy magánkultusz ünneplésének eseménye volt ez: éppenhogy a személyiség 

háttérbe húzódásának lehettünk tanúi. Hangok hallatása, ill. megformálása mellett Anderson 

jelenléte mondhatni a személyes hangsúlyok elhelyezésére, a térbeli viszonylatok jelzésére 

szorítkozott. (Önmaga kultikus színpadi reprezentálására nem kerített sort, csak egy 

mikrofonba, illetve vonóvégbe rejtett optika révén engedte magát mediatizáltan megjelenni.) 

Mindazonáltal mégis a személy integrálásának példátlan esetét mutatta így meg: a 

szétszórtságok és szétesettségek fehérizzásig fokozódó elegyítését és fellobbantását.”
333

 

                                                 
327

 Marton László Távolodó, Szőnyei Tamás, Világvége az nincs, in Magyar Narancs, 7. évf., 27. szám, 1995. 

júl.6., 6. 
328

 Déri Zsolt, „Hallod a színes levegőt”- Laurie Anderson, http://est.hu/cikk/48045 
329

 Csejdi András, Horányi Attilla, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2.,146. 
330

 idem, 147. 
331

 idem, 148. 
332

 Korányi Tamás, Laurie Anderson Budapesten Nota Bene!, http://koranyi.blogspot.com/2007/06/laurie-

anderson-budapesten-nota-bene.html 
333

 Tillman J.A., Egy szivárlány színtartománya: Laurie Anderson, in Merőleges elmozdulások (utak a modern 

művészetben), Palatinus Kiadó, 2004., 76. 



156 

 

 

A Stories form the Nerve Bible-ban azonban (Történetek az idegbibliából), amint arra a 

címe is utal, a test nemcsak eszközként, hanem témaként is megjelenik, így az előadás 

„valóban az érzékelés bibliáját”
334

 mutatja be. 

 

„ Laurie úgy használja a testét mint  szenzort, vevőkészüléket. A kontaktlencse, a 

hegedű, a kamera, a computer, a papír, a stúdió, a test szerves folytatása, ahol a jelek 

felerősödnek és átváltoznak.”
335

   

 

Kísérletező zenész, aki John Cage nyomdokaiban jár. A zene születhet egy ritmusból 

vagy képből, nemkülönben egy filmrészletből. Első performance-ainak egyike An Afternoon 

of Automatic Transmission, egy szabadtéri autóduda koncert volt a Vermont állambeli, 

Rochesterben (1972). Tudása nem csupán a technika, a zenei stílusok és struktúrák ismeretére 

korlátozódik, Laurie Anderson másfajta zenész, írja Kamondy Ágnes A Kígyó nyelvében: 

 

„Ők (a másfajta zenészek) tapogatóznak, fülelnek. Mozdulatokat, gesztusokat 

próbálgatnak. Szemlélődnek, aztán mozgásba lendülnek, súlyokat, csomókat, felületeket 

tapintanak, továbbgördülnek, energiákat továbbítanak, hangokat, szavakat, mondatokat 

játszanak, mert ők valamiért tudják, hogy a zenélés: felfedezés, érzékelés, élő, organikus 

folyamat.”
336

 

Tillman J. Attila
337

 a Brian Eno-val végzett közös munkák hatásáról beszél Laurie 

Anderson műveiben, amikor megállapítja, hogy a természetes és elektronikus neszek 

énekhanggal egészülnek ki munkáiban. 

 „A spoken word és a zenei avantgárd határvidékén alkotó Laurie Anderson”
338

 a 

Strange Angels(1989) című album elkészítése előtt énektanárhoz járt, mert egy dalközpontú 

megközelítésmódot akart kipróbálni. A művész természetesnek tartja, hogy az általa 

megbecsült zenészek munkái az ő művészetére is hatást gyakorolnak: 

 

„A zene egy nagy folyó, és a zene folyójába mindannyian belefolyunk. Azokat, akiket 

én szeretek, például William Burroughst, Ken Nordine-t vagy Captain Beefheartot én is 

                                                 
334

 Kamondy Ágnes, A kígyó nyelve, in Nappali ház, 1995/3. , 30. 
335

 idem, 31. 
336

  Kamondy Ágnes, A kígyó nyelve, in Nappali ház, 1995/3. , 30. 
337

  Tillman J.A., Egy szivárlány színtartománya: Laurie Anderson, in Merőleges elmozdulások (utak a modern 

művészetben), Palatinus Kiadó, 2004., 75. 
338

  Déri Zsolt, „Hallod a színes levegőt”- Laurie Anderson, http://est.hu/cikk/48045 



157 

 

követem, utánzom, felhasználom bizonyos dolgaikat és tisztelgek előttük, tehát a munkámban 

sokat merítek tőlük, ahogy remélhetőleg tőlem is merítenek mások.”
339

 

Kamondy Ágnes Laurie Anderson számítógép által vezérelt elektronikus zenéjét 

J.S.Bach zongorára (akkoriban új fejlesztésű hangszerre) írt első preludiumaihoz és fúgáihoz 

hasonlítja (Wohltemperiertes Klavier). 

  

„Laurie Anderson számára a számítógép a wohltemperiertes Klavier, amely lehetővé 

teszi a korlátlan átjárást a különféle világok, nyelvek között.”
340

 

 

Munkái a hangköltészettel is kapcsolatba hozhatók. Szkárosi Endre A hang 

autonómiája a költészetben
341

 című írásában összefoglalja a hangköltészet történetét 

rámutatva, hogy a rítusban a környezeti és az emberi hang elválaszthatatlan egységben vannak 

jelen. A középkorban a szövegeket kézírással másoló szerzetesek írás közben hangosan 

olvasták a szöveget, így az írott nyelv és a hang még nem különültek el egymástól teljesen. A 

modern hangköltészet kialakulása azonban kétségtelenül a modern civilizációval hozható 

kapcsolatba. A nyelvi közlés először a futuristáknál talál vissza a „hang érzéki egészéhez”
342

 

(Marinetti „szinoptikus és dinamikus deklamációja”, Francesco Cangiullo „poesia 

pentagrammata-ja”), ők teszik azt függetlenné a szintaxistól. A dadaisták (Cabaret Voltaire) 

létrehozzák a hangverset, amelyben a nyelvi jelet nem kötik már szükségképpen egy jelölthöz 

(tárgyhoz vagy fogalomhoz), a nyelvi jel totális autonómiáját valósítva meg ez által. Az 

ötvenes-hatvanas évek technológiai fejlődése aztán, nagymértékben befolyásolta a költészet 

gyakorlatát. A magnetofon lehetővé tette nemcsak a hangok visszajátszását, de a lassítást, 

gyorsítást és a mesterséges hangerősítést is. A technológiai fejlődés által biztosított 

lehetőségeket elsősorban az amerikai művészek használták/ják ki. Az amerikai hangköltészet 

rendkívül gazdag és változatos. Ezek a művészek nemcsak költők, hanem többnyire gyakorló 

zenészek is. Ide sorolhatók a korábban már említett John Cage, a stúdió- és a 

komputerechnikát kihasználó Robert Ashley és Charles Amirkhanian, de az experimentális- 

és rockzenét szövegkompozíciókkal ötvöző John Giorno és Laurie Anderson is.    

Szoros kapcsolata a technikával lehetővé teszi a modern médiumokra vonatkozó klisék 

megkérdőjelezését, és rávilágít a konvencionális érvelések gyenge pontjaira: 

                                                 
339

 ibidem 
340

 Kamondy Ágnes, A kígyó nyelve, in Nappali ház, 1995/3. , 31. 
341

 Szkárosi Endre, A hang autonómiája a költészetben, in Szkárosi Endre (szerk.), Hangköltészet. 

Szöveggyűjtemény, Artpool, Budapest, 1994., 3-9.  
342

 idem, 4. 



158 

 

 

„ Azt állítják, hogy a komputer antiszociális. De ugyanezt egy könyvről is el lehet 

mondani. Olvasás közben nemigen élsz társadalmi életet”
343

 

 

Rezidens művészként az űrtechnológiával is ismerkedhetett, és részese lehetett a 

NASA mindennapjainak. Az ott töltött két év alatt megismerte minden részlegét, tudósokkal 

találkozhatott. Betekintve munkájukba sok hasonlóságot talált a tudomány művelőinek 

gondolkodása és a művészeké között: 

 

„Fantasztikus volt, mert olyan emberek voltak, akikkel egyébként nem találkozik egy 

művész, robotikusok, nanotechnológusok, asztrofizikusok. Mind másként látták a világot, de 

sok szempontból hasonlóan, mint a művészek. A művésznek van egy ötlete, csinál belőle 

valamit, aztán felmerül a kérdés: elkészült? Mikor készült el? Mit jelent az, hogy készen van? 

Ezeket a kérdéseket állandóan fel kell tenni, és a tudósok nagyon hasonlóan dolgoznak. 

Meglepődtem, amikor azt mondták például, hogy éppen újra vizsgálják Einstein egyes tételeit, 

mert az egyenletek nem elég szépek”
344

 

 

A számítógép nyelvezetét ugyanakkor kezdetlegesnek tartja, a kibernetikus teret pedig 

bizarrnak, „mert a testedet, a személyiségedet elhagyva lebeghetsz benne.”
345

Ugyanakkor a 

multi-média „hihetetlenül intim dolgokra képes. Az intimitást romantikusnak tartom, szinte 

egy és ugyanaz a kettő.”
346

 

A dolgokat szokatlan szempontból vizsgálja rákérdezve, hogy valami miért jó vagy 

éppen rossz.
347

 Az értékítélet, értékrend és gondolkodás mind kulturálisan meghatározottak. 

Ennek megfelelően az átlag amerikai ember az elektronikus kultúra képviselőjeként a tévé 

hipnozisában él, így a politikusok is a tévé révén üzennek.  

 

„Az utópiagyártás persze a politikusokra is nagyon jellemző. Közhely, hogy milyen 

előszeretettel ígérnek soha be nem teljesülő dolgokat.”
348

 

                                                 
343

  Szőnyei Tamás, Hallgatni a Nemzet Macskáját, in Magyar Narancs, 7. évf. 28. szám, 1995. júl. 13., 30. 
344

 Warhol világa életre kelt- Laurie Anderson a Quartnak, http://www2.quart.hu/cikk.php?id=1298  
345

 ibidem 
346

  Marton László Távolodó, Szőnyei Tamás, Világvége az nincs, Magyar  Narancs, 7. évf., 27. szám, 1995. 

júl.6., 7. 

 
347

 ibidem 
348

 Nagy Piroska, Bojár Iván András, Különös angyal énekel nekünk, in Magyar Narancs, II. évf. 25., 1990. 

december 20., 1. 



159 

 

 

A direkt politizálás alól nincs kibúvó a művész számára sem. „Túlságosan a szemed 

előtt van minden. El sem kerülheted a konfrontációt.”
349

A politikai véleménynyilvánítás 

ugyanakkor nem feltétlenül a művészeten keresztül jut érvényre. Nem lehet mindent zenében 

kifejezni. „Ez leginkább groteszk lenne.”
350

 Ezért, ha szükségesnek tartja, beszédeket mond, 

mint ahogy a jótékonysági AIDS-esteken is tette. Konkrét ügyekből nem lehet művészetet 

csinálni. Távlatra van szükség ahhoz, hogy bizonyos politikai korszakot elemezni lehessen, és 

hogy felismerhetőek legyenek az összefüggések. Egyik interjújában arról beszél, hogy a 

politikai nyomás gyakorlása a cenzúra révén nyilvánul meg az ezredforduló utáni 

Amerikában. Ezzel magyarázható az is, hogy az öbölháborút csupán egyetlen tévécsatorna 

közvetíthette (a CNN), mert a Pentagon fontosnak tartotta, hogy a háború népszerű és nagy 

esemény legyen.  

„Hogy a polgár odáig legyen tőle és motiválva legyen, hogy odamenjen megöletni 

magát. Ehhez igazi, őszinte lelkesedés kell. És ezt fel kell építeni, akár egy reklámkampányt, 

zenével, tévével, a férfiasságról szóló beszédekkel. Sok szó esett George Bush férfiasságáról is 

ezekben.”
351

   

 

Az sem véletlen, hogy az amerikai értelmiség tartózkodik a véleménynyilvánítástól, 

mivel elhallgattatták azokat, akik ezt megtették.  

 

„Erre legjobb példa Susan Sontag esete, aki az egyik legelismertebb értelmiségi volt, 

mégis sikerült elhallgattatni, miután olyasmit mondott, amit nem lett volna szabad: 

szeptember 11. után emlékezetes, hogy Bush gyáváknak nevezte a terroristákat. Erre válaszul 

írta azt Sontag, hogy már bocsánat, de ha valaki képes feláldozni a saját életét azért, hogy 

belevezessen egy repülőgépet egy épületbe, az lehet bármilyen gonosz ember, lehet maga az 

ördög is, de gyávának semmiképpen sem gyáva, ellentétben azokkal, akik biztonságos 

távolságból bombázzák az ellenséget. Ettől kezdve neki vége volt (…): hivatalosan 

természetesen nem tiltották be, de számos kapu végleg bezárult előtte. Az ő példáját látva 

pedig mások úgy gondolják, hogy inkább jobb csöndben maradni.”
352

 

 

                                                 
349

  Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2.,148. 
350

 ibidem 
351

 Marton László Távolodó, Szőnyei Tamás, Világvége az nincs, Magyar  Narancs, 7. évf., 27. szám, 1995. 

júl.6.,     6. 
352

Inkei Bence, Laurie Anderson: „Más a magyar közönség reakciója”, 

http://www.origo.hu/zene/20070611laurie.html  



160 

 

 Ezért gondolja azt Laurie Anderson, hogy a politika és a művészet között nagyon 

vékony a választóvonal. Ha más nem teszi meg, a művésznek kell rámutatnia a 

visszásságokra, beszélnie kell, amikor mindenki más hallgat. Úgy véli, hogy a zűrzavarban 

való eligazodásban a nők különösen fontos szerepet töltenek be a társadalomban, mivel nincs, 

aki reagálna az aktuális eseményekre. Az amerikai színházban nincsen „görög kórus”
353

, ezért 

előadásaiban a lányok fogalmazzák meg a társadalomkritikát. „Ők a társadalom 

lelkiismerete.”
354

  

„ (…) mert valójában nekünk nincs sok vesztenivalónk, mivel nem vagyunk hatalmon. 

Úgy vizsgálhatjuk a dolgok állását, hogy kimondhatunk bármit, mert az úgyis csak olyan, 

mintha a partvonal mellől beszélnénk be a pályára.”
355

 

 

Az interjúkból kirajzolódó művészportré olyan embert tár elénk, aki bármit tesz, mély 

meggyőződésből teszi. Bár Laurie Anderson tagadja, hogy hisz Istenben, buddhista hite 

ellenére sem tudja megtagadni puritán hátterét (nagyanyja misszionáriusként buddhistákat 

térített keresztény hitre Japánban; a sors ironiája, hogy unokája éppen a buddhista vallást 

vallja magáénak). Műveiben számtalan hivatkozást találunk a keresztény mitológiára. 

 

„(…)nekem csakúgy, mint az amerikaiak jó részének, igen puritán az örökségem. 

Tudjuk, hogy a dolgoknak, hogy kéne lenniük, hogy mi helyes és helytelen. És én magam is 

ilyen dolgokat szeretnék csinálni. De ez valahogy csak nem akar összejönni.”
356

 

 

A művész számára az alkotás: út a tökéletesség felé. 

 

„Valamit létrehozni: ez az igazi cselekedete egy isteni lénynek. Pontosan ezért saját 

magunkat tartom istennek. Mi vagyunk azok, akik létre tudunk hozni dolgokat. Megváltoztatni 

dolgokat. Meglátni dolgokat. És valamilyen módon tökéletesíteni önmagunkat. Hiszek abban, 

hogy elsajátítható valamiféle tökéletesség. Hogy egy olyan emberi lény, mint a dalai láma, 

tökéletes.”
357

 

 

                                                 
353

  Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2.,153. 
354

 ibidem 
355

  Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, Nappali ház, 1991/1-2.,153. 
356

 idem, 151. 
357

  Marton László Távolodó, Szőnyei Tamás, Világvége az nincs, Magyar  Narancs, 7. évf., 27. szám, 1995. 

júl.6., 6. 



161 

 

A számosnak nem nevezhető forrásanyag ellenére, Laurie Anderson művészetének 

fontos témái és a művészre jellemző sokoldalúság, nyitottság és kíváncsiság kikövetkeztethető 

a rendelkezésre álló információból. Az interjúkban kifejtett művészi álláspont pedig segít 

megérteni a munkáiban rejlő összefüggéseket, az utalások talán kevésbé nyilvánvaló üzenetét. 

Az egyén boldogulása, kreativitása, véleménye végső soron csak akkor nyer értelmet, 

ha valamilyen módon hozzájárul a közösségéhez is. Laurie Anderson performance-ai 

szembesítenek a közösségi léttel, tükröt tartanak a néző elé. „Nyilvánosan, élőben” járják 

„körül a közös problémákat”.”
358

  

Éppen ezeket a vonásokat hiányolja Schilling Árpád színházrendező Demokrácia-

játszóház című dolgozatában a „hivatalos” magyar kortárs színház esetében. Kiemeli a 

színháznak, mint társadalmi fórumnak a fontosságát, és rámutat arra, hogy a magyar színház 

kétféleképpen próbálja meg visszahódítani a közönséget: „könnyen értelmezhető, klasszikus 

történetmeséléssel, illetve szórakoztató és veszélytelen elkendőzéssel.”
359

 Mindez annak a 

következménye, hogy a színházi szakma ezidáig nem nőtt fel „a jelenidejűség 

misztériumához”
360

, amelyet a magyar rendező a következőképpen fogalmaz meg: 

 

„(…) a színház a találkozás művészete, és ebben a minőségben mindig ahhoz a korhoz 

kell igazodnia, amelyikben éppen életre hívják. A színház csak olyan aktus lehet, amely az élő 

anyagot formázza, vagyis önmagunkat, azokat a személyeket, akik adott térben és időben 

kénytelenek együtt élni.”
361

  

    

Egyedül a korszerű színházi módszerek alkalmazása vezethet el, Schilling Árpád 

szerint, egy felnőttebb társadalomhoz. Vannak ugyan kezdeményezések, mutat rá a Krétakör 

alapítója, amelyek „nevelnek és aktivizálnak a színházzal”, de ezek kívül esnek a „hivatalos” 

magyar színház berkein, amely egyelőre nem mutat irántuk befogadókészséget.  

A színháznak, mint a társadalmi felelősségvállalás megnyilvánulási helyének, amely 

Laurie Anderson performance-ai esetén teljes mértékben meg is valósul, hozzá kell segítenie a 

nézőt saját személyes történetének megleléséhez. Ameddig ez nem valósul meg, a néző 

csupán a következőt teheti, Italo Calvino egyik hőséhez hasonlóan:   

                                                 
358

 Schilling Árpád, Demokrácia-játszóház, www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a 

szinhaz-es-a-demokracia-valsaga.html 
359

 ibidem 
360

 ibidem 
361

Schilling Árpád, Demokrácia-játszóház, www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a 

szinhaz-es-a-demokracia-valsaga.html 

 

http://www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a
http://www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a


162 

 

 

„azért nem nézem hosszabban egyik műsort sem, mert én egy másik műsort keresek, 

tudom, hogy ott van, de biztos vagyok benne, hogy ezek közül egyik sem az, ezeket csak azért 

adják, hogy becsapják és elbátortalanítsák azokat, akik hozzám hasonlóan meg vannak 

győződve róla, hogy csakis a másik műsor számít. Ezért térek át egyik csatornáról a másikra: 

nem azért, mert az agyam már annyira sem tud összpontosítani, hogy végignézzek egy filmet 

vagy egy párbeszédet vagy egy lóversenyt. Épp ellenkezőleg: a figyelmem teljes egészében 

egyvalamire irányul, valamire, amit semmiképpen sem szabad elmulasztanom, valami 

egyedire, ami e pillanatban jön létre, miközben az én képernyőmet még mindig azok a 

fölösleges, felcserélhető képek töltik be, és az elejét már biztosan elszalasztottam, de ha nem 

sietek, lemaradok a végéről is. Az ujjam ide-oda szökdécsel a távirányító gombjain, letépve a 

puszta látszat csomagolópapírjait, mint egy színes hagyma egymásra simuló rétegeit. 

Eközben az igazi műsor tovaúszik az éter hullámain, egy számomra ismeretlen 

frekvenciasávon, talán elvész a térben, mielőtt elkaphatnám: van valahol egy ismeretlen 

állomás, ahol egy olyan történetet adnak, amelyből megtudhatom, ki vagyok, honnan jövök és 

hová tartok. A történetemmel e pillanatban csakis egyetlen módon tudok kapcsolatba kerülni, 

kizárásos alapon: elutasítom az összes többi történetet, félredobok minden hazug képet, amit 

elém tálalnak. A gombnyomogatással hidat verek a felé a másik híd felé, amely 

legyezőszerűen terül szét az űrben, s amelyet kapocsvasaimmal nem érek el: két 

elektromágneses impulzusból álló, meg-megszakadó híd, amelyek nem kapcsolódnak össze, és 

elvesznek a darabokra tört világ finom porában.”
362

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
362

 Italo Calvino, A végső csatorna, fordította Todero Anna, in Nagyvilág, LIII. évf., 10.szám, 2008. október, 

1031-1035. 



163 

 

Laurie Andersonról magyarul 

 

 

Interjúk: 

1. Csejdi András, Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban, in Nappali Ház, 

1991/1-2., 142.-153. 

2. Déri Zsolt, „Hallod a színes levegőt”- Laurie Anderson, http://est.hu/cikk/48045 

3. Inkei Bence, Laurie Anderson: „Más a magyar közönség reakciója”, 

http://www.origo.hu/zene/20070611laurie.html  

4. Nagy Piroska, Bojár Iván András, Különös angyal énekel nekünk, in Magyar 

Narancs, II. évf. 25., 1990. december 20., 1. 

5. Marton László Távolodó, Szőnyei Tamás, Világvége az nincs, in Magyar  

Narancs, 7. évf., 27. szám, 1995. júl.6., 6-7. 

6. Szőnyei Tamás, Hallgatni a Nemzet Macskáját, in Magyar Narancs, 7. évf. 28. 

szám, 1995. júl. 13., 30. 

7. Öcsike (írói álnév), Warhol világa életre kelt- Laurie Anderson a Quartnak, 

http://www2.quart.hu/cikk.php?id=1298  

 

  Elemző írások: 

1. Kamondy Ágnes, A kígyó nyelve, in Nappali Ház, 1995/3., 30-33. 

2. Tillman J.A, Egy szivárlány színtartománya: Laurie Anderson, in Merőleges 

elmozdulások (utak a modern művészetben), Palatinus Kiadó, 2004., 71-78. 

3. Vágvölgyi B. András, Gesamtkunst-Laurie, in Nappali Ház, 1991/1-2., 154-157. 

 

 

 

 

 

http://est.hu/cikk/48045


164 

 

Irodalomjegyzék: 

 

 

 

Anderson, Laurie, Foreword. This Is The Time And This Is The Record Of The Time, in 

RoseLee Goldberg, Performance. Live Art Since 1960, Performance Art from Futurism to the 

Present, Thames and Hudson, repr. 1996 

Anderson, Laurie, The Speed of Change in Twentieth Century Performance Reader, Edited by 

Michael Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003.  

Anderson, Laurie, Home of the Brave, Warner Reprise Video, 1986 Warner Bros Records inc. 

And Talk Normal Productions Inc. 

Anderson, Laurie, Történetek az idegbibliából (Részletek), in Nappali Ház ,1995/3, 34-43 

Anderson, Porter, Laurie Anderson’s ’Moby’_the big blubber, Laurie Anderson:HOMEpage 

OF THE BRAVE, CNN, Web posted: June 04, 1999. 

Apollinaire, Guillaume, Az új szellem és a költők, in Tanulmányok, ford. Réz Pál, Magyar 

Elektronikus Könyvtár, http://mek.oszk.hu/00300/00313 

Artaud, Antonin Teatrul si dublul sau, Editura Echinox, Cluj-Napoca, 1997. 

Balassa Péter, A színeváltozás, vagy: Engedj el, és láncolj magadhoz in  A színeváltozás, 

Szépirodalmi Könyvkiadó, Budapest, 1982. 

Bányai János, Diszkontinuitás és versbeszéd. Az Új Symposion homályos útja az avantgárdtól 

a neoavantgárd és posztmodern felé, in Né/Ma? Tanulmányok a magyar neoavantgárd 

köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner András, Ráció Kiadó, Budapest, 2004. 

Bahtyin, Mihail, A népi nevetéskultúra és a groteszk, in A szó esztétikája, Gondolat Kiadó, 

Budapest, 1976. 

B.Hood, Woodrow, Laurie Anderson and the Politics of Performance in Postmodern 

Culture,Volume 4., Number 3., May, 1994. 

Barthes, Roland, The Grain Of  The Voice, in Twentieth-Century Performance Reader,Ed. 

Michael Huxley and Noel Witts, 2nd ed., repr.2003 

Bécsy Tamás, A dráma esztétikája, Kossuth Könyvkiadó, Budapest, 1988. 

Bécsy Tamás, A dráma lételméletéről, Akadémia Könyvkiadó, 1984. 

Bécsy Tamás, A színjáték lételméletéről, Dialóg Campus Kiadó, Budapest-Pécs,1997. 

Beke László, Az emberi test és a médiumok – képzőművészet és színház között, in Másvilág 

Bölcsészindex, Budapest, 1985, 74-91 



165 

 

Beke László, A magyar konceptuális művészet szubjektív története, in NÉ/MA?Tanulmányok 

a magyar neoavantgárd köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner András, Ráció Kiadó, 

Budapest, 2004. 

Beke László, Beszélgetés Szentjóby Tamással, in Jelenlét, 1989/1.-2.(14-15), 255-262 

Benjamin, Walter, Az alkotó mint termelő, in Angelus Novus, Magyar Helikon,1980. 

Benjamin, Walter, Az erőszak kritikájáról, in Angelus Novus, Magyar Helikon,1980. 

Benjamin Walter, A regény válsága, in Angelus Novus, Magyar Helikon,1980. 

Benjamin, Walter, Sors és jellem, in Angelus Novus, Magyar Helikon,1980. 

Benjamin, Walter, The Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction, in Illuminations, 

London:Fontana,1973., magyarul: A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság  korszakában, 

in Kommentár és prófécia, Budapest, 1969.  

Benjamin, Walter, A történelem fogalmáról, in Angelus Novus, Magyar Helikon, 1980. 

Benjamin, Walter, What Is Epic Theatre? in The Twentieth Century Performance Reader, 

Edited by Michael Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003. 

Blau, Herbert, To all appearances: ideology and performance, Routledge, New York, 1992  

Borbély István, Ritmurile corpului in Grecia antica, in Gradina magistrului Thomas, Editura 

Didactica si pedagogica, Bucuresti,1995. 

Bollobás Enikő, Az amerikai irodalom története, Osiris Kiadó, Budapest, 2005. 

Booth, Wayne C., The Rhetoric of Fiction, 2nd Edition, University of Chicago Press, 1983. 

Bóna László, Színházzal terhes világ, Másvilág Bölcsész Index, Budapest, 1985, 9-15 

Bowman, Jack, Peformance Art, http://www.bright.net/-dapoets/performa.htm 

Braiker, Brian, Moon Rocks, Newsweek, www.cc.gatech.edu/jimmyd/laurie-

anderson/works/interviews/msnbc2004.txt 

Brentano, Robyn, Outside the Frame: Performance, Art and Life, in Outside the Frame and 

the Object. A Survey History of Performance Art in the U.S.A. since 1950, Catalogue 

published by the Cleveland Center for Contemporary Art, 1994 

Brown, Trisha and Livet, A., An Interview in Twentieth Century Performance Reader, 2nd 

Edition, Routledge, New York, 2003.  

Brustein,Robert, A lázadás színháza, Európa Könyvkiadó, 1982. 

Burroughs, S. Williams, Meztelen ebéd, Holnap Kiadó, Budapest, 1982. 

Burroughs, S. Williams, The Electronic Revolution, Expanded Media Editions, Bresche 

Publikationen Germany,1970. 

http://www.bright.net/-dapoets/performa.htm
http://www.cc.gatech.edu/jimmyd/laurie-anderson/works/interviews/msnbc2004.txt
http://www.cc.gatech.edu/jimmyd/laurie-anderson/works/interviews/msnbc2004.txt


166 

 

Calvino, Italo, A végső csatorna, fordította Todero Anna, in Nagyvilág, LIII. évf., 10.szám, 

2008. október, 1031-1035. 

Chedwick, Whitney, Women, Art, and Society, Thames and Hudson, London, Revised 

Edition 1996. 

Csejdy András és Horányi Attila, Egy Amerikai New Yorkban(interjú), in Nappali Ház, 

1991/1-2, 142-153 

Clifford Ross Interview, July 1999, www.cc.gatech.edu/jimmyd/laurie-

anderson/work/interviews/cliffordross.html 

Connor,Steven, Postmodernist Culture (An Introduction to Theories of the Contemporary), 

Blackwell Publishers, Oxford UK and Cambridge USA, 1989 

Dánél Mónika, Nyelv-karnevál, in NÉ/MA?  Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, 

szerk. Deréky Pál és Müllner András, Ráció Kiadó, Budapest 2004 

Danto, Arthur C., Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet?, Atlantisz, Budapest, 1997. 

 

 Danto, Arthur C., Műalkotások és puszta valóságos dolgok, in A közhely színeváltozása, 

Enciklopédia Kiadó, Budapest, 1996. 

Davis, Jim, Songs and Stories from Moby Dick, The Dallas Morning News, April, 1999. 

Deréky Pál és Müllner András (szerk.), NÉ/MA? Tanulmányok a magyar neoavantgárd 

köréből,  Ráció Kiadó, 2004. 

Deréky Pál, A magyar neovantgárd irodalom. Jelentéstelenítés, szabadság, levegő (lélegzet), 

in NÉ/MA? Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner 

András, Ráció Kiadó, 2004. 

Déri Zsolt, „Hallod a színes levegőt”- Laurie Anderson, http://est.hu/cikk/48045 

Di Felice, Attanasio, Renaissance Performance: Notes On Prototypical Artistic Actions in the 

Age of Platonic Princes, in The Art of Performance.A Critical Anthology, ed. By Gregory 

Battcock and Robert Nickas, E.P. Dutton, Inc., New York, 1984., 3-23. 

Diliberto, John and Kimberly Haas, The Laurie Anderson Interview, in Electronic Musician, 

September, 1985 

Drozdowsky, Ted, Fast Food for Thought Laurie Anderson’s Latest Line of Work, Boston 

Phoenix, September 13-20, 2001 

Fischer-Lichte, Erika, A dráma története, ford. Kiss Gabriella, Jelenkor Kiadó, Pécs, 2001. 

Forgách András, Az unalom a színházművészetben, in Másvilág Bölcsészindex, Budapest 

1985., 72.-73. 



167 

 

Foreman, Richard, How to Write a Play (In Which I Am Really Telling Myself How, But if 

You Are The Right One I Am Telling You How, Too) in Twentieth Century Performance 

Reader, Edited by Michael Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003. 

 Foucault, Michel, A diskurtzus helye, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, Pallas 

Stúdió-   Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 

Foucault, Michel, A fantasztikus könyvtár, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, 

Pallas Stúdió-   Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 

Foucault,Michel, A hatalom mikrofizikája, in Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, Debrecen, 

2000., ford. Kicsák Lóránt 

Foucault, Michel, Az önmagaság technikái, in Michel Foucault, Nyelv a végtelenhez, Latin 

Betűk, Debrecen, 2000., ford. Kicsák Lóránt 

Foucault, Michel, A végtelenbe tartó nyelv, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, 

Pallas Stúdió-   Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 

Foucault, Michel, Becstelen emberek élete, in Michel Foucault, A fantasztikus könyvtár, 

Pallas Stúdió-   Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 

Foucault, Michel, Mi a szerző, in Michel Foucault, Nyelv a végtelenhez, Latin Betűk, 

Debrecen, 2000., ford. Erős Ferenc és Kicsák Lóránt 

 Foucault, Michel, Nietzsche, a genealógia és a történelem, in A fantasztikus könyvtár, Pallas 

Stúdió- Attraktor Kft., Budapest, 1998., ford. Romhányi Török Gábor 

Földényi F. László, „…saját lábába botlik…” Erdély Miklós és az irodalom, in Né/Ma? 

Tanulmányok a magyar neoavangárd köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner András, Ráció 

Kiadó, Budapest, 2004. 

Földényi F. László, Romépítészet (Hajas Tibor: Húsfestmény IV.), in A testet öltött festmény, 

Jelenkor Kiadó, Pécs, 1998. 

Földényi F. László, Tanulj meg felejteni!Erdély Miklós: Ásványgyapot c. írásában, in  A 

testet öltött festmény, Jelenkor Kiadó, Pécs, 1998 

Földényi F. László, Az érzékek purgatóriuma: Rudolf Schwarzkogler, in A performance-

művészet, (szerk.) Szőke Annamária, Artpool- Balassi Kiadó- Tartóshullám,Budapest, 2001.  

Glusberg, Jorge, Bevezetés a testnyelvekhez: a body art és a performance, in A performance-

művészet, (szerk.) Szőke Annamária, Artpool- Balassi Kiadó- Tartóshullám,Budapest, 2001.  

Goldberg, RoseLee, Laurie Anderson, Harry N. Abrams, Incorporated, New York, 2000. 

Goldberg, RoseLee, Performance. Live Art Since 1960, Harry N. Abrams, Inc. Publishers, 

New York, 1998 



168 

 

Goldberg, RoseLee, Performance Art from Futurism to the Present, Thames and Hudson, repr. 

1996 

Gorsen, Peter, Az egzisztencializmus visszatérése a performance-művészetben, in A 

performance-művészet, Balassi Artpool Kiadó, Tartóshullám, Budapest, 2001. 

Graves, Robert, Greek Myths, vol.1., London, 1996 

Gubbins, Teresa, Found at sea Anderson turns ’Moby Dick’ into all-encompassing quest, 

Laurie Anderson: HOMEpage OF THE BRAVE, in The Dallas Morning News, April 30th, 

1999. 

Göttner-Abendroth, Heide, The Dancing Goddess. Principles of a Matriarchal Aesthetic. Tr., M. 

T. Krause, Beacon Press, Boston, 1982.  

György Péter, A metaforák vége in Az elsüllyedt világ, Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 

1992. 

György Péter, „Egyedüli példány” in Az elsüllyedt világ, Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 

1992. 

György Péter, A metaforák vége in Az elsüllyedt világ, Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 

1992. 

György Péter, Művészet és média találkozása a boncasztalon, Kulturtrade Kiadó, 1995. 

György Péter és Beke Zsolt, „Nincs mit keresnem itt tovább, telt a szív, üres a világ” in Élet 

és Irodalom,1995. október13. 

György Péter, Televízió in Az elsüllyedt világ, Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 1992. 

Hajas Tibor, Performance: a halál szexepilje, Jelenlét, 1989/1.-2.(14-15), 130.-131. 

Halász László, Vége a Gutenberg-galaxisnak?, Gondolat Kiadó, Budapest, 1985. 

Hardison Londré, Felicia, The History of World Theatre From The English Restoration To 

The Present, The Continuum Publishing Company, New York, 1999.  

Havasréti József A punk/rockkultúra és az avantgárd „élő folyóiratok”.A Fölöspéldány-

csoport, in NÉ/MA?  Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, szerk. Deréky Pál és 

Müllner András, Ráció Kiadó, Budapest, 2004. 

Hegyi Lóránd, Avantgarde és transzavantgarde, Magvető Könyvkiadó, Budapest, 1986. 

Hegyi Lóránd, Új szenzibilitás, Magvető Kiadó, Budapest, 1983. 

Henkin Melzer, Annabelle, The Dada Actor and Performance Theory, in Anthony Howell 

(szerk.), The Analysis of Performance Art, Harwood Academic Publishers, London, 1999. 



169 

 

Higgins, Dick, Some Thoughts on the Context of Fluxus. In Flash Art, no. 84–85, 

October/November 1978. 34–38., magyarul Dick Higgins, Néhány gondolat a fluxus 

kontextusáról, http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html 

Holthouse, David, Strange Angel, http://www.tweakcom/phonetag/anderson 

Hopkins, David, After Modern Art 1945 – 2000, Oxford University Press, USA, 2000. 

Hood, Woodrow B., Laurie Anderson and the Politics of Performance , in Postmodern 

Culture, Volume 4, Number 3, May, 1994. 

Howell, Anthony, The Analysis of Performance Art, Harwood Academic Publishers, London, 

1999. 

Humm, Maggie, Practising Feminist Criticism, Prentice Hall/Harvester Wheatsheaf, 

Hertfordshire, 1995. 

Inkei Bence, Laurie Anderson: „Más a magyar közönség reakciója”, 

http://www.origo.hu/zene/20070611laurie.html  

James, William, The Stream of Consciousness, in Psychology, Cleveland and New York, 

World, 1892.  

Jaspers, Karl, Die geistige Situation der Zeit(1931), Berlin, 1971. (7. Abdruck d. 5.Auflage.), 

S. 

Johnson C., Louise, Browsing the Modern Kitchen-a feast of gender, place and culture, in A 

Journal of Feminist Geography, 1360-0524, Volume 13, Issue 2, 2006,123 – 132. 

Kamondy Ágnes, A kígyó nyelve, in Nappali Ház, 1995/3, 30-33 

Kékesi Kun Árpád, Tükörképek lázadása, József Attila Kör, Kijárat Kiadó, Budapest, 1998 

Kékesi Zoltán, Nyelviség és színrevitel. Erdély Miklósról és Nagy Pálról, in Né/Ma? 

Tanulmányok a magyar neoavangárd köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner András, Ráció 

Kiadó, Budapest, 2004. 

Kappanyos András, „Kettő vagyok: alany és tárgy” Hajas Tiborról, in  NÉ/MA? 

Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner András, Ráció 

Kiadó, 2004,  

Kime, Gillian, Laurie Anderson Is a Story-Teller of the 21st Century?- Or Is She ?, 

http://www-static.cc.gatech.edu/~jimmyd/laurie-anderson/commentary/papers/laurie-

dissertation.html 

Klaniczay Gábor, Elgyötört test és megtépett ruha. Két kultúrtörténeti adalék a performance 

gyökereihez, in A performance-művészet, (szerk.) Szőke Annamária, Artpool- Balassi Kiadó 

– Tartóshullám, Budapest, 2001. 

http://www.artpool.hu/Fluxus/Higgins/kontextus.html
http://www.tweakcom/phonetag/anderson


170 

 

Kolozsi Orsolya, Marlyi tézisek. Erdély Miklós művészetelmélete és Kant teóriája a 

fenségesről, in NÉ/MA? Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, szerk. Deréky Pál és 

Müllner András, Ráció Kiadó, Budapest, 2004. 

Korányi Tamás, Laurie Anderson Budapesten Nota Bene!, 

http://koranyi.blogspot.com/2007/06/laurie-anderson-budapesten-nota-bene.html 

Krauss, Rosalind E., Az avantgárd eredetisége. Egy posztmodernista ismétlés, in Enigma, 

1994/3., 88-101.  

Kuspit, Donald, The Cult Of The Avantgárd Artist, Cambridge University Press, Cambridge, 

1993. 

Laurie Anderson in the Sunday Times, 9/16/2001, www.gatech.edu/jimmyd/laurie-

anderson/work/interviews/sundaytimes9-2001.txt 

Lepage, Robert, Robert Lepage in Discussion in The Twentieth Century Performance Reader, 

Edited by Michael Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003. 

Lyons, Andrew D., Time-Space Texture- Gestalt Approaaches to the Virtual (abstract), The 

Sidney Conservatory of Music, The University of Sidney, Sidney Vislab., 2000. 

Marinetti, Tommaso Filippo, A varieté, ford. Magyarósi Gizella, in Színház, XXIX. évf. 9 

szám, 1996., 40-44. 

Marinetti, Tommaso Filippo, Emilio Settimelli, Bruno Corra, A szintetikus futurista színház, 

ford. Magyarósi Gizella, in Színház, XXIX. évf. 9 szám, 1996. szeptember, 44-46.  

Martin, Randy, Performance as Political Act, Bergin and Garvey Publishers, New York, 1990. 

Marton László Távolodó, Szőnyei Tamás, Világvége az nincs, in Magyar Narancs, 7. évf., 27. 

szám, 1995. júl.6., 6-7. 

McCorduck, Pamela, Wired. America’s Multi-Mediatrix, Wired Online Copyright,1993,4, 

Ventures USA Ltd., http://www.maths.lth.se/matematiklu/personal/apas/laurie/pl.html  

Melville, Herman, Moby Dick vagy a Fehér Bálna, Európa Könyvkiadó, Budapest, 1989. 

Müllner András, Az első happening. A magyarországi neoavantgárd akcionizmus vázlatos 

története, in NÉ/MA? Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből, szerk. Deréky Pál és 

Müllner András Ráció Kiadó, Budapest, 2004 

Müllner András, Az írógép és a csengő, in Serta Pacifica, Tanulmányok Fried István 70. 

születésnapjára, Pompeji Alapítvány, Szeged, 2004. 

Molderings, Herbert, Life Is No Performance: Performance by Jochen Gerz, in The Art of 

Performance. A Critical Anthology, ed. By Gregory Battcock and Robert Nickas, E.P. Dutton, 

Inc., New York, 1984 

http://koranyi.blogspot.com/2007/06/laurie-anderson-budapesten-nota-bene.html


171 

 

Nagy Piroska, Bojár Iván András, Különös angyal énekel nekünk, in Magyar Narancs, II. évf. 

25., 1990. december 20., 1. 

Nyíri Kristóf, A hagyomány fogalma, in Magyar Tudomány, 1994/8. 969-980. 

Nietzsche, Friedrich, A tragédia születése avagy a görögség és pesszimizmus, Európa Kiadó, 

Budapest, 1986.   

Okamoto David, Songs and Stories from Moby Dick by Laurie Anderson, Laurie Anderson: 

HOMEpage OF THE BRAVE, The Dallas Morning News, April, 1999. 

Palopoli, Steve, Untitled, Metro Santa Cruz, April 28-May 5, 2004 

Pilinszky János, Beszélgetések Sheryl Suttonnal, Szépirodalmi Könyvkiadó, Budapest, 1977. 

Schechner, Richard, A performance, Múzsák Kiadó, Budapest, 1984. 

Schilling Árpád, Demokrácia-játszóház, www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-

osszefugg-a szinhaz-es-a-demokracia-valsaga.html 

Papp Zsolt, Utószó, in Walter Benjamin, Angelus Novus, Magyar Helikon, Budapest, 1980. 

Phipps, Keith, Interview, Onion, 9/2001 

Powell, Alison, Laurie Anderson (aural-visual artist) (Interview), Brent Publications, Inc., 

March 1997. 

Ricoeur, Paul, A szöveg és az olvasó világa,ford. Jeney Éva, in Paul Ricoeur, Válogatott 

irodalomelméleti tanulmányok, Osiris Kiadó, Budapest, 1999. 

Robins, Corrine, Process and Conceptual Art in The Pluralist Era: American Art,1968-1981, 

Harper and Row, New York, 1984. 

Ross, Clifford, Laurie Anderson, BOMB Magazine Fall 1999. 

 Rothenberg, Jerome, Új modellek, új nézőpontok,: jegyzetek a performance poétikája 

elé(1977), in A  performance-művészet,  (szerk.) Szőke Annamária, Artpool- Balassi Kiadó- 

Tartóshullám, Budapest, 2001., 69.  

Prasad, Anil, The Big Picture,March 24, 1990, www.innerviews.org/inner/anderson.html 

Saarinen, Aino, Feminist Research-An Intellectual Adventure?, University of Tampere, 

Research Institute for Social Sciences, Tampere, 1992. 

Sayre, Henry, Performance in Critical Terms for Literary Study, Ed.by Frank Lentricchia and 

Thomas McLaughlin, The Univ. of Chicago Press, Chicago, 1995. 

Schechner, Richard, A performance, Múzsák Kiadó, Budapest, 1984. 

Schilling Árpád, Demokrácia-játszóház, www.komment.hu/print/tartalom/20100504-

velemeny-osszefugg-a szinhaz-es-a-demokracia-valsaga.html 

http://www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a
http://www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a
http://www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a%20szinhaz-es-a-demokracia-valsaga.html
http://www.komment.hu/print/tartalom/20100504-velemeny-osszefugg-a%20szinhaz-es-a-demokracia-valsaga.html


172 

 

Schlemmer, Oskar, Man And Art Figure in The Twentieth Century Performance Reader, 

Edited by Michael Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003.  

Schneider, Carrie, Star Gazing, in Pittsburgh City Paper, 10/7/2004 

Schröder, Johann Lothar, Bevezetés. A performance valamint más rokon kifejezések és 

kifejezési formák fogalomtörténeti, történeti és elméleti áttekintése, in A performance-

művészet, (szerk.)Szőke Annamária,  Artpool – Balassi Kiadó – Tartóshullám, Budapest, 

2001.  

Shakespeare, William, A vihar, Európa Könyvkiadó, Budapest, 1981. 

Sichy, Ingrid, Interview, www.cc.gatech.edu/jimmyd/laurie-

anderson/work/interviews/ingrids/html 

Smith, Eric, Interview with Laurie Anderson, www.jericsmith.com,laurieint.htm, 1998 

Szentjóby Tamás, Köti kötéllel a tehenet, in Jelenlét/1989. 1.-2. (14.-15), 268.-269.o.  

Szőke Annamária, „A titok a jövő jelenléte”, in NÉ/MA? Tanulmányok a magyar 

neoavantgárd köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner András, Ráció Kiadó, Budapest, 2004. 

Sz. Molnár Szilvia, A neoavantgárd poétikájáról, in NÉ/MA? Tanulmányok a magyar 

neoavatgárd köréből, szerk. Deréky Pál és Müllner András Ráció Kiadó, Budapest, 2004. 

Solomon, Deborah, Questions for Laurie Anderson Post-Lunarism, New York Times, January 

30 2005. 

Sontag, Susan, Styles of Radical Will, Farrar, Straus and Giroux, New York, 1969. 

Sontag, Susan, Theatre and Film in Styles of Radical Will, Strauss and Giroux, New York, 

1969. 

Sontag, Susan, What’s Happening in America(1966) in Styles of Radical Will, Starus and 

Giroux, 1969.  

Sontag, Susan, Happening: a radikális mellérendelés művészete, A pusztulás képei, Európa 

Könyvkiadó, Budapest, 1968. 

Sontag, Susan, The basic unit of contemporary art is not the idea, but  the analysis of an 

extension of sensations, in Gerald E. Stearn, McLuhan Hot and Cool, New York, 1967.   

Sounds Feature, The Mick Sinclair Archive:Laurie Anderson, June 1982, 

www,micksinclair.com/sounds/anderson.html 

Szkárosi Endre, A hang autonómiája a költészetben, in Szkárosi Endre (szerk.), 

Hangköltészet. Szöveggyűjtemény, Artpool, Budapest, 1994. 

Szőnyei Tamás, Hallgatni a Nemzet Macskáját, in Magyar Narancs, 7. évf. 28. szám, 1995. 

júl. 13., 30. 

The End of the Moon, www.pomegranatearts.com/project-laurie_anderson 

http://www.pomegranatearts.com/project-laurie_anderson


173 

 

Tatai Erzsébet, Neokonceptuális művészet Magyarországon a kilencvenes években, doktori 

disszertáció tézisei, ELTE, Művészettörténeti Doktori Iskola, Budapest, 2006., 

http://doktori.btk.elte.hu/art/tataierzsebet/tezis.pdf 

Tábor Ádám, Démonkritika, in Jelenlét /1989. 1.-2. (14-15), 278.o. 

Thomson, Steven, Is There a God?, in The Onion A.V. Club Archives, October 9/2002, 

Volume 38, Issue 37. 

Tillman J.A., Egy szivárlány színtartománya: Laurie Anderson, in Merőleges 

elmozdulások(utak a mai művészetben), Palatinus Kiadó, Budapest, 2004. 

Tillman, J.A., John Cage Europerája, in Merőleges elmozdulások (utak a mai magyar 

művészetben), Palatinus Kiadó, Budapest, 2004. 

Takiff Jonathan, Laurie Anderson’s Whale of a Project, Laurie Anderson: HOMEpage OF 

THE BRAVE, http://www.phillynews.com/daily-news/99/May/14/features/FLAN14.htm 

Thomson, Steven Is there a God?,The Onion A.V Club Archives, Oct.9, 2002 ,vol.38.,issue 

37.   

Tomkiss Tamás, Arkánum non coronat. Az Arkánum című észak-amerikai magyar avantgárd 

irodalmi folyóirat története és szerepe, www.tomkiss.hu/belsok/arkanum.html 

Tynes, Teri, Laurie Anderson, Laurie Anderson: HOMEpage OF THE BRAVE, Spoleto 

Review 

Vay Tamás, A posztmodern Amerikában, Platon, Budapest, 1991. 

Vágvölgyi B.András, Gesamtkunst-Laurie, in Nappali Ház 1991/1-2, 154-157 

Végh Attila, A mítosz alkonya, in Nagyítás 2010/25. (2010.06.23.), 

http://www.nagyitas.hu/common/main.php?pgid=cikk&cikk_id=1893&tema_id=51 

Világirodalmi Lexikon, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1972. 

Visual Paraphrases.Studies In Mass Media Imagery, Uppsala, 1984. 

Vergine, Lea, Body Art and Performance, Skira Editore, Milan, 2000. 

Warhol világa életre kelt- Laurie Anderson a Quartnak, 

http://www2.quart.hu/cikk.php?id=1298 

Wilson, Robert, Interview in The Twentieth Century Performance Reader, Edited by Michael 

Huxley and Noel Witts, 2nd Edition, Routledge, New York, 2003. 

 

 

 

 

 

http://www.phillynews.com/daily-news/99/May/14/features/FLAN14.htm


174 

 

Tartalomjegyzék 

 

 

Az új érzékelésmód                    2 

A vágy színháza         6 

A testben rejlő megváltás lehetősége       12 

A modern művészet és a művészetfilozófia viszonyáról Arthur C. Danto  

írásainak tükrében         17 

A PERFORMANCE ELMÉLETI MEGKÖZELÍTÉSE 

A performance meghatározása       23 

Richard Schechner performance-modellje      33 

Robert Wilson performance-modellje: a képszínház    37 

Politikum és test         42 

A performance-ok, a nyelv és a modern médiumok     60 

A történetmesélés jelentősége a performance-okban    74 

Versek a performance-okban        99 

Eszközök          115 

A PERFORMANCE-OK KAPCSÁN FELMERÜLŐ KÉRDÉSEK 

A technológia fejlődése és a jövő nyelve      122 

Az összművészeti alkotás kérdése       130 

A nőkérdés          147 

Magyar visszhangok         158 

Bibliográfia          171 

Tartalomjegyzék         181 

Melléklet          182 

 

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

MELLÉKLET 

 

 

 

 

 



LAURIE ANDERSON
koncert

1995. június 27. BUDAPEST

THE NERVE BIBLE

NÉHÁNY RÖVID TÖRTÉNET 
A „NERVE BIBLE"-BÓL

« * ” c



FEJLŐDÉS

- Mi a történelem? - kérdezte a lány.
- Egy angyal amely háttal száguld a jövőbe - felelte a fiú - A történelem egy 

rakás szemét, egy halom ócskavas és az angyal visszarepülne hogy rendbetegye a 
dolgokat, de a Paradicsom felől tomboló vihar elsodorja őt, vissza a jövő felé.

Ezt a vihart fejlődésnek hívják.
Néhány dolog mindössze kép. Látvány, amely felbukkan az orrod előtt.
Ne nézz most! A hátad mögött vagyok.

MI A TÖRTÉNELEM?

Egy időben művészettörténetet tanítottam néhány New York környéki főiskola 
esti tagozatán. Egyiptomi építészetet és asszír szobrászatot. Nem voltam egy pro­
fesszionális művészettörténész, a tanítást csak egy állásnak tekintettem, és az az 
igazság, hogy nem igazán tartottam lépést az egyiptológiai szakirodalommal. Meg­
esett, hogy diákat vetítettem és amikor feltűnt egy-egy piramis vagy templom képe 
a vásznon, hirtelen semmi nem jutott róla az eszembe. Nem emlékeztem semmire 
vele kapcsolatban. Ilyenkor kitaláltam mindenféle történeteket különböző fáraókról, 
a diákok meg jegyzeteltek. Végül levizsgáztattam őket a tárgyból.

Aztán persze lebuktam, a diákok hivatkozni kezdtek a történeteimre más órákon, 
jómagam pedig kezdtem bűntudatot érezni amiatt, hogy ’’kitalálom” a történelmet - 
no nem mintha a történelemmel kapcsolatban nem alapulna amúgy is sok minden 
feltételezéseken - de egy szó mint száz végül felmondtam, mielőtt kirúgtak volna. 
Azóta gyakran eltűnődtem azon, hogy vajon mi lett ezekkel a történetekkel. Emlék­
szik-e rájuk valaki, tudja-e valaki, hogy mi történt velük?

Stévén Hawkins-nek van egy elmélete arról, hogy mi lesz az információ sorsa 
miután eltűnik. Nézete szerint a dolog úgy működik mint amikor egy Fekete Lyuk 
magába szívja az anyagot az összes információval együtt, és egy végtelen hosszú 
alagútban elnyeli őket. A számok, a számítások és a tévedések mind egy hatalmas 
forgószélben örvénylenek. Felmerül néhány kérdés: Hosszú-e az idő? Vagy széles? 
Egyre jobbak lesznek-e a dolgok, vagy egyre rosszabbak? Kezdhetjük-e az egészet 
elölről?

Egy alkalommal interjút készítettem John Cage-dzsel, aki egy nagyon boldog 
ember benyomását tette rám. Az idős emberek gyakran megkeseredettek és rossz­
kedvűek, de ő nyolcvan évesen is mindig mosolygott és alapvetően vidám volt. A 
zenéről és az információelméletről kellett volna kérdeznem, de én valójában arra 
voltam kíváncsi, hogy egyre jobbak lesznek-e a dolgok, vagy egyre rosszabbak? Ez 
a probléma járt a fejemben, de a kérdés olyan bután hangzik, hogy nem mertem 
feltenni. Megpróbáltam körüljárni a dolgot, úgy tettem mintha az evolúció problé­
maköre érdekelne: „Ha versenyt rendeznének egy mai és egy ősló között akkor az 
előbbi nyerne, mivel gyorsabb, hatékonyabb, jobban alkalmazkodott a körülmé­

3



nyékhez. Vajon ugyanez történik-e velünk is? Richard Dawkins szerint ez a megkö­
zelítés kissé problematikus, mivel szerinte nagyszerű lett volna ha például tűzokádó 
állatok fejlődtek volna ki, tűzálló orlyukakkal, akik meg tudták volna sütni az ételt 
evés előtt és ez aztán igazán kényelmes és praktikus lett volna...” Ekkor Cage köz­
bevágott: „Mit akar valójában mondani?” Mire én: „Egyre jobbak lesznek a dolgok, 
vagy egyre rosszabbak?” Egy másodpercre eltöprengett, aztán azt mondta: „Jobbak. 
Sokkal jobbak ebben biztos vagyok. Egyre gyorsabbak, okosabbak és jobbak le­
szünk, csak nem vesszük észre, mert olyan lassan történik az egész.”

TIBET

Nemrég elmentem Tibetbe, hogy megnézzek egy tavat. Ez a tó Tibetnek egy 
különösen távoli, elhagyatott részén terül el nagy tengerszint feletti magasságban, 
fenn a Himaláján. Amikor a Dalai Láma meghal sok láma odamegy, hogy nézze a 
tavat, mivel a víz felszínén titokzatos módon instrukciók jelennek meg arra vonat­
kozólag hogy hol és hogyan találják meg az új Dalai Lámát. Például megjelenik a 
víztükrön egy jel, ami nyugatot, aztán egy másik amely kaput és egy harmadik 
amely poros utat jelöl. Akkor az új Dalai Lámához úgy jutnak el, hogy elmennek 
Nyugat-Tibetbe, megtalálják a kaput, aztán a poros utat, amelynek a végén ott ját­
szik egy körülbelül két éves kisfiú, és tudják hogy benne született újjá a Dalai 
Láma.

Némiképp gyanakvó ember lévén látni szeretem volna ezt a tavat, gondoltam 
hátha felfedezek a remeték barlangjaiban egy-két gondosan elrejtett Xenon projek- 
tort, amely megmagyarázná ezt a különös természeti jelenséget. Tizenketten vág­
tunk neki az útnak, nyolc serpa és huszonkét jak társaságában, és hamarosan alapo­
san eltévedtünk. Valójában nem voltunk felkészülve ilyen hosszú útra. Reggelente 
amikor felébredtünk nagyon hideg volt és havazott, megittunk egy kávét és neki­
vágtunk az útnak, és csak mentünk-mentünk...

Körülbelül hétezer méteres magasságban hegyibetegséget kaptam és nem tudtam 
tovább menni.

Több mint negyven fokos lázam volt és napi húsz fájdalomcsillapítót vettem be. 
Meg voltam győződve arról, hogy a fejem egyszerűen kettéhasadt. Amikor társaim 
megpróbáltak segíteni nekem és a gyógyszeres dobozban kutattak, arra gondoltam, 
milyen szép tőlük hogy úgy tesznek mintha orvosságot keresnének és még csak 
nem is említik, hogy a fejem szétnyílt.

Egyszerre csak elmúlt a fejfájásom. Ezután csak harangokat hallottam. Az égbolt 
meseszép mutatványokkal kápráztatott el. Arany színben tündökölt, pulzált és szí­
nes fénycsíkok vibráltak. Végül elértük a tavat, de szinte semmit nem láttam belőle, 
mivel addigra már csak az aranyló fényeket voltam képes érzékelni. Azon az éjsza­
kán, mint később megtudtam, a vezető azt mondta a csoportnak: „Fel kell készül­
nünk arra az eshetőségre, hogy ma éjjel meghal.” Rám gondolt.

Ezután leküldték egy szamár hátára szíjazott kosárban egy serpa vezetésével, egy 
társam és néhány oxigénpalack társaságában. Öntudatomat szinte percenként vesz­



tettem el és nyertem vissza. Arra kértem a kísérőmet, hogy beszéljen hozzám, mert 
úgy érzem különben meghalok. A srác egyetemista volt, tapasztalt hegymászó és 
nagyon szégyenlős - az egész úton nem szólt egy szót sem, de most három napig 
egyfolytában beszélt: „Nézd ott azokat a cseijéket! Odanézz, megfagyott jakszar! 
Nézd milyen gyönyörűek a csillagok!” Olyan volt ez a hang, mint egy hosszú, 
vékony vonal. Mint egy kötél, amibe belekapaszkodhatok. Azért mesélem ezt el 
nektek, mert talán tudjátok milyen megmenekülni egy másik ember hangjának a 
segítségével. Ez történt velem, és úgy gondoltam ezt kell mondanom nektek.

AZ ÉSZAKI SARK

1974 nyarán kibírhatatlan meleg volt New York-ban, és arra gondoltam, milyen 
kellemes lenne most az északi sarkon. Aztán eszembejutott: „Miért is ne?” Úgy 
tenni ahogy a rajzfilmekben szokás, kiakasztani egy táblát az ajtókilincsre: „AZ 
ÉSZAKI SARKRA MENTEM”, és nyomás. Hetekig készültem az útra. Szereztem 
baltát, hátizsákot, térképeket, késeket, hálózsákot, csalit és három hónapra elegendő 
zabkenyeret valamint magas fehérje tartalmú krémsajtot. Úgy döntöttem hogy stop­
pal megyek. Egyik nap lesétáltam a Houston Street-re harminckilós hátizsákommal. 
Megálltam az út szélén és kitettem a kezem.

- Északra tart?” kérdeztem a sofőrt miközben próbáltam a hátizsákomat begyö­
möszölni a furgonjába. New York-tól a Hudson öbölig főleg kamionokkal utaztam, 
onnantól kis postai repülőgépekre kéredzkedtem fel. A pilóták többsége vagy a be­
hívó elől lépett le Kanadába, vagy kiábrándult vietnámi veterán volt, akinek nem 
volt kedve többé hazamenni. Állandóan repülős mutatványaikkal akartak szórakoz­
tatni. Mélyrepülés a folyó felett, hurkok a levegőben és egyéb szédítő akrobatikus 
elemek. Leszálláskor pedig azt mondták: „Néhány hét múlva jön egy gép amivel 
tovább tudsz menni. Na szia, sok szerencsét.”

Végül soha nem jutottam el az Északi Sarkra. Kiderült hogy ez egy tiltott terület, 
hová engedély nélkül senki sem repülhet. Sikerült viszont néhány mérföldre meg­
közelítenem az északi mágneses pólust, úgyhogy végül is nem voltam túlságosan 
csalódott Esténként főzéssel és dohányzással ütöttem agyon az időt, gyönyörködve 
a kanadai naplemente káprázatos fényeiben, amelyek szinte lángba borították a ta­
vat. Később a hátamon fekve, az északi alkonyt bámulva, azon töprengtem, hogy 
vajon egy nukleáris holocaust egyetlen túlélőjeként mit is tennék. És amikor ki­
hunytak a naplemente fényei, elnyújtóztam a földön és belefeledkeztem a csillagok 
távoli, csendes körforgásába.

Végül a fejsze miatt döntöttem úgy, hogy hazamegyek. Egyik nap favágás köz­
ben egy rossz mozdulatnál kirepült a balta a kezemből, fel a magasba. És akkor azt 
tettem amit ilyenkor nem szabad: felnéztem hogy kiderítsem vajon merre szállt. Jött 
lefelé. WWWWWFFFFF, éppencsakhogy elsüvített a fejem mellett. És akkor azt 
gondoltam: „Atyaúristen, itt sétálgatnék egy baltával a fejemben tíz mérföldre a 
legközelebbi leszállópályától. És a világon senki se tudná, hogy itt vagyok.

5



RONDA LÁNY ÉKSZEREKKEL

Egy alaklommal meglátogattam a bátyámat Mexikóban, aki akkoriban antropoló­
gusként dolgozott a Totzil indiánok, a maja törzsek utolsó leszármazottai körében. 
A totzilok egy gyönyörű, a madarak énekléséhez hasonlatos nyelvet beszéltek és 
nagyon kis termetnek voltak. Valósággal kimagaslottam közülük. Napjaim nagy ré­
szét a nők társaságában töltöttem, mivel a bátyámnak ezt nem engedték meg. Haj­
nali háromkor keltünk és kukoricaszemeket válogattunk szét színek szerint. Ezután 
megfőztük, majd elszaladtunk a malomba és végül nekiláttunk elkészíteni a tortillá- 
kat. Az összes többi nő tortillái tökéletesen átsültre és kerek formájúakra sikerültek, 
az enyémek még hosszú gyakorlás után is mindig asszimetrikusak és égettek vol­
tak. Amikor azt hitték hogy nem figyelek, odadobták a kutyáknak. Reggeli után a 
nap hátralevő részét a folyónál töltöttük, ahol a kecskékre vigyáztunk és azzal szó­
rakoztunk, hogy befontuk egymás haját. Egyik nap elhatározták hogy megcsinálják 
a hajamat olyanra, mint az övék. Miután végeztek, megnéztem a tükörképemet egy 
tócsában. Nevetségesen néztem ki, de ők azt mondták: „Na most végre már nem 
vagy ronda. Lehet hogy így már férjet is fogsz találni magadnak.” Együtt éltem 
velük a jurtában, ami egy kuglóf formájú, zsupfedeles építmény volt. A közepén 
egy tűzhely állt, amelyet fekhelyek vettek körül, és az egész úgy nézett ki, mint egy 
kiszáradt hód vár. A totzil nevem „Loscha” volt, amely valami olyasmit jelent, hogy 
„ronda lány ékszerekkel.” Ronda, na jó. Végül is szörnyen magas voltam hozzájuk 
képest. De mit értettek ékszerek alatt? Erre egészen addig nem jöttem rá amíg egy 
este éppen vettem ki a kontaktlencséimet és mivelhogy elvesztettem a tokjukat, 
megpróbáltam gondosan elhelyezni őket az alvóhelyem polcán, amikor észrevettem 
hogy mindenki engem néz. Akkor hirtelen rájöttem, hogy senki közülük nem látott 
még szemüveget se soha, nemhogy kontaklencsét. Ezek voltak tehát az ékszerek, 
átlátszó, kerek ékkövek, melyeket éjszakánként fekhelyem mellett rejtegettem, reg­
gel pedig hogy biztonságban legyenek, a szemeimbe raktam. Szóval ronda vagyok, 
de mit számít, vannak ékszereim!

Atyád Öt öl mélyen nyugszik. Csontjai korallá lettek.
Ama gyöngyök egykor a szemei voltak. És ő el nem halványul soha. 
Változik ahogy a tenger. Gazdag és különös.
Csak én maradtam, ki a mesét elmondjam.
Szólítsatok Ishmael-nek.

A KIFESZÍTETT KÖTÉL

Álmomban fenn vagyok a magasban, egy kifeszített kötélen, 
Előre-hátra billegek, hogy egyensúlyom megtartsam.
Alattam rokonaim,
Ha lezuhanok porrá zúzom őket

6



Ez a hosszú, vékony vonal, ez a hangvonal, ez a kiáltás,
Csak ez az ami összeköt az alattam levő világgal, 
Az összes emberrel, zajjal, hangokkal és ordításokkal.
Ez a hosszú vékony vonal. Ez a kifeszített, hangokból sodort kötél.
Ez a hosszú, vékony vonal. Ez a kifeszített, saját véremből sodort kötél.

CYBERSPACE

A cybertérben a híreket kedvelem a leginkább. A közelmúltban az úgynevezett 
AP bejelentette, hogy a Microsoft megvásárolta az úgynevezett Vatikánt. Egy úgy­
nevezett érsek kommentálta az üzletet. „Fel vagyunk villanyozva. Mi már kétezer 
éve használunk ikonokat, a Microsoft pedig még csak három éve. Gondolják csak 
végig az ebben rejlő lehetőségeket”

Azért szeretek az Interneten lenni, mert a Fold bármely pontjáról kaphatok időjá­
rásjelentést. Megtudhatom merre járnak éppen a hatalmas tartályhajók, és hogy vár­
ható-e vihar az Északi Sarkon.

És ha van szoftvered, a megfelelő számokkal és kódokkal bebarangolhatod az 
egész világot eljuthatsz bárhová.

Nyomd meg a retum-t, tartsd a választógombot folyamatosan lenyomva és üsd le 
háromszor a zárójel, zárójel, pont vessző, kék, kék ég kódot.

H-a-w-a-i-i, pont vessző Hawaii
Standby
Hawaii pont, vessző Hawai
Standby.

HOLNAP UGYANEKKOR

Tudod van az a kis óra amelyik ott villog a videódon, és mindig déli 12 óra van 
rajta, mivel soha nem jöttél rá hogyan kell beállítani. így mindig ugyanazt az időt 
mutatja, azóta hogy a gyárból kikerült.

Jó reggelt. Jó éjszakát. Holnap ugyanekkor.
Felvételi üzemmódban vagyunk.
Szóval felmerül néhány kérdés:
Az idő hosszú? Vagy széles?
És a válaszok? Néha postán érkeznek. Egy nap megjön a levél, amelyre mindig 

vártál, minden ami benne van igaz, és az utolsó mondata az, hogy égesd el.



Amit igazán tudni szeretnék az az, hogy egyre jobbak lesznek-e a dolgok, vagy 
yre rosszabbak? Merthogy a történelem olyan történetekből áll, melyekre csak 
üg-meddig emlékezünk. Es a legtöbbet nem írták le soha.
És amikor például azt mondják: „A könyv tanításának szellemében fogunk élni.” 
Meg kell kérdezd: „Melyik könyv?” Mert egészen másról van szó ha Doszto- 
szkij vagy ha éppen az Ivanhoe.
Stop. Pause. Felvételi üzemmódban vagyunk.
kelet: a világ pereme
Myugat: azok akik előttem jöttek.
Felvételi üzemmódban vagyunk. Jó reggelt.
fó éjszakát Holnap ugyanekkor.
beszélj a nyelvemen.


