
Szegedi Tudományegyetem 

Bölcsészet- és Társadalomtudományi Kar 

Irodalom- és Kultúratudományi Doktori Iskola 

Irodalomelmélet és vizuális kultúra alprogram 

 

 

 
 

DOKTORI ÉRTEKEZÉS 

 

Köztes állapotok 
Az ember és a természet kapcsolatai a magyar fantasztikus 

irodalomban 
 

 

 

 

 

 

 

Témavezető:      Készítette: 

 Dr. Hódosy Annamária    Borbiró Aletta 

egyetemi adjunktus 

 

 

 

 

 

2025. 

  



 

 



1 

 

Tartalom 

I. Bevezetés ............................................................................................................. 3 

II. Állati identitások: az ember és az állat (hibrid) viszonya ................................. 29 

1. Bevezetés: animal studies és az Odakint sötétebb ......................................... 29 

1.1. Furcsa állatok: idegenség az Odakint sötétebben ................................... 31 
2. Mítoszok fogságában: Moskát Anita Irha és bőr című regényéről ............... 40 

2.1. Társadalom és identitás a fajzatok esetében ........................................... 44 
2.1.1. Kirill ................................................................................................ 49 
2.1.2. August ............................................................................................. 51 
2.1.3. Pilar és a fajzatok gyökértelensége ................................................. 53 
2.1.4. Feketebárány ................................................................................... 59 

2.2. Kulturális mítoszok és poszthumán ........................................................ 61 
2.3. Irha és bőr: konklúzió ............................................................................. 74 

3. (Bőr)egér: Sepsi László Brúsz ....................................................................... 75 

3.1. Brúsz és Batman ..................................................................................... 77 
3.2. Nyelv ....................................................................................................... 79 
3.3. Motívumháló ........................................................................................... 80 
3.4. Brúsz és feloldás ..................................................................................... 82 
3.5. Poszthumanizmus ................................................................................... 83 
3.6. Evolúció? ................................................................................................ 86 
3.7. Biopolitika és társadalmi formák ............................................................ 87 
3.8. Ödipális rétegek ...................................................................................... 91 
3.9. Átkeretezés: humor ................................................................................. 93 
3.10. Brúsz: konklúzió ................................................................................... 96 

4. Hibrid állatok: összegzés ............................................................................... 97 

IV. Láthatatlan fenyegetés: a növények és a gombák országa .............................. 99 

1. Bevezetés ....................................................................................................... 99 

1.2. Növények a magyar fantasztikus irodalomban ......................................... 102 

1.2.1. Növény az egész világ: Odakint sötétebb .......................................... 102 
1.2.2. Az én elvesztése: Pinky ...................................................................... 105 

1.3. Plant studies .............................................................................................. 108 

1.4. Gender, természet és ökofeminizmus: a Visszatérés az éjféli iskolába és a 

Horgonyhely ......................................................................................................... 114 

1.5. Gombafonalak hálójában: Termőtestek .................................................... 128 

1.5.1. Gombák .............................................................................................. 128 
1.5.2. Termőtestek: a gomba idegensége és ismerőssége ............................. 130 
1.5.3. Műfajiság ........................................................................................... 132 
1.5.4. Cím ..................................................................................................... 133 
1.5.5. Elbeszélés ........................................................................................... 135 



2 

 

1.5.6. Nyelvi párhuzamok ............................................................................ 141 
1.5.7. OOO, lapos ontológia és hiperobjektum ............................................ 142 
1.5.8. Termőtestek: konklúzió ...................................................................... 151 

1.6. A sötét és a világos versenye: Alvilági szövedék ...................................... 152 

1.7. Láthatatlan veszély: összegzés ................................................................. 159 

V. Beteg test, beteg környezet ............................................................................. 161 

1. Visszatérő folklór: Bevezetés ...................................................................... 161 

1.1. Népi kultúra, szimbólumok változása és betegség ............................... 162 
1.2. A betegség mint tükörkép ..................................................................... 165 

2. Büntetés és fogyatékosság az Ólomerdő-trilógiában ................................... 169 

2.1. Tér ......................................................................................................... 172 
2.2. Család .................................................................................................... 178 
2.3. Tündérek és sárkányok ......................................................................... 181 
2.4. Emese sérülései ..................................................................................... 183 
2.5. Szívtelen hős: Rabonbán ....................................................................... 185 
2.6. „Betegség jön, a világ betegsége”: Természet és testmetaforák ........... 189 

3. Összegzés ..................................................................................................... 200 

VI. Zárszó ............................................................................................................ 202 

Felhasznált irodalmak és alkotások ..................................................................... 205 

Primerirodalom ................................................................................................ 205 

Irodalomjegyzék .............................................................................................. 205 

Filmográfia ...................................................................................................... 219 

 

  



3 

 

I. Bevezetés  
Ha megkérdeznék néhány személyt, hogy mik a fantasztikum jellemzői, akkor 

valószínűleg olyan varázslényeket és motívumokat sorolnának, mint a sárkányok, az 

orkok, a tündérek, a manók, az űrhajók vagy a kitalált távoli világok – klisékké vált 

ismertetőjegyeket. A populáris kultúra részének tekinthetők az olyan fantasztikus 

műfajok – vagy más helyeken spekulatív fikció –, mint a horror, a sci-fi, a fantasy 

vagy a weird. A spekulatív fikció tehát egy ernyőfogalom,1 azonban manapság egyre 

nehezebben különíthetők el egymástól az egyes műfajok, hiszen a különböző 

zsánerek jól ismert elemei keverednek egymással. A műfaji hibridizációt 

hangsúlyozza többek között Vivian Sobchack is, amikor a science fiction és a 

fantasyfilmek motívumainak összekapcsolódását vizsgálja kulturális, technológiai és 

társadalmi szempontokra fókuszálva.2 Az egyes műfajok közötti határok 

halványulását jelzik az olyan magyar fantasztikus irodalmi szövegek is, mint Moskát 

Anita Irha és bőr3 című regénye, amelyet többen fantasyként és sci-fiként is 

olvasnak; Veres Attila szövegeit weird fictionként határozzák meg, viszont a dark 

fantasy és fantasy jegyei is hangsúlyosak az írásaiban. Sepsi László pedig a horror, a 

krimi, a noir, a weird és a fantasy elemeit egyesíti a Pinkyben,4 illetve a 

Termőtestekben5 is. 

Az 1990-es évektől kezdve a hazai teoretikusok hosszú ideig Tzvetan Todorov 

munkájára támaszkodva próbálták meghatározni a fantasztikumot. Todorov szerint 

akkor beszélhetünk a fantasztikum megjelenéséről, ha  

 

„[e]gy olyan világban, mely nagyon is a miénk, amelyet ismerünk, 

melyben sem ördögök, sem szilfidek, sem vámpírok nem léteznek, 

bekövetkezik egy olyan esemény, melyet nem tudunk megmagyarázni e 

jól ismert világ törvényeivel. Az esemény észlelőjének két lehetséges 

megoldás közül kell választania. Vagy az érzékek csalódásáról van szó, a 

képzelet munkájáról, s ekkor a világ törvényei fennmaradhatnak jelenlegi 

formájukban – vagy az esemény valóban végbement, a valóság része, ám 

 
1 Estélyi-Tala Nóra – Hortobágyi Ildikó: ‘Adopt or Adapt’?. In Humán tudományok: jövőbe vezető 

utak. Szerk. Tóth József. Budapest, Akadémiai, 2023. URL: 

https://mersz.hu/dokumentum/m1092htjvu__63/#m1092htjvu_61_p1  
2 Sobchack, Vivian: Mittudományos fantasztikum? Egy műfaj hanyatlása a technológiai varázslat 

korában. Ford. Erdei Lilla. Apertúra, 2015. tavasz-nyár. URL: https://www.apertura.hu/2015/tavasz-

nyar/sobchack-mittudomanyos-fantasztikum-egy-mufaj-hanyatlasa-a-technologiai-varazslat-koraban/ 
3 Moskát Anita: Irha és bőr. Budapest, GABO, 2019. 
4 Sepsi László: Pinky. Budapest, Libri, 2016. 
5 Sepsi László: Termőtestek. Budapest, Jelenkor, 2021. 

https://mersz.hu/dokumentum/m1092htjvu__63/#m1092htjvu_61_p1
https://www.apertura.hu/2015/tavasz-nyar/sobchack-mittudomanyos-fantasztikum-egy-mufaj-hanyatlasa-a-technologiai-varazslat-koraban/
https://www.apertura.hu/2015/tavasz-nyar/sobchack-mittudomanyos-fantasztikum-egy-mufaj-hanyatlasa-a-technologiai-varazslat-koraban/


4 

 

ez esetben ezt a valóságot számunkra ismeretlen törvények 

szabályozzák.”6 

 

Todorov a különös fogalmával illeti azokat a szövegeket, ahol a világ törvényei 

fennmaradnak jelenlegi formájukban, de furcsa események történnek, míg csodásnak 

nevezi azokat, amelyekben az ismert törvényszerűségek megváltoznak. Vagyis a 

fiktív és a mi világunk közötti kapcsolat meghatározásának alapja vagy a közöttük 

lévő izomorfia, vagy a különbségük. A csodás kategóriájába eső szövegek esetében 

az eltérő világműködés egy alternatív világot hoz létre, vagyis szubkreáció megy 

végbe. Stemler Miklós megfogalmazásában ehhez arra van szükség, hogy „az 

elbeszélt valóság lényegileg más legyen, mint a befogadó valósága […], ne leplezze 

le fikcióként önmagát”.7  

Az első magyar, teoretikus igénnyel fellépő munkák nagyrészt a lelkes befogadói 

tapasztalatból születtek. Bár fontos kérdéseket fogalmaztak meg, eközben mégis 

elnagyolt és túlzó állításokat tettek a fantasy vagy a science fiction, illetve a két 

zsáner egymáshoz való viszonyának bemutatása során.8 Ezekben az írásokban 

gyakran felmerül az eszképizmus fogalma, azonban annak a lehetősége, hogy 

különböző társadalmi félelmeket és vágyakat testesítenek meg ezek a műfajok, 

kevésbé. Éppen ezért érdekes Sobchack eredetileg 1996-ban írása is, hiszen jelzi azt 

az értelmezői megkésettséget, amely a populáris műfajokra irányult a hazai 

közegben.9 Sobchack nem a műfaji motívumok tárházát készíti el, hanem értelmezi 

azokat a visszatérő és állandó elemeket, amelyek az 1930-60-as évek filmjeit 

jellemzik. Vagyis bemutatja azokat a hatásmechanizmusokat, amelyek a horroron, a 

fantasyn (a szerzőnél fantasztikus kalandfilm) és a science fictionön keresztül 

 
6 Todorov, Tzvetan: Bevezetés a fantasztikus irodalomba. Ford. Gelléri Gábor. Budapest, Napvilág 

Kiadó, 2002. 25. 
7 Stemler Miklós: A világteremtés poétikája. Prae, 2003/1. 5, 8.  
8 Például: Bokody Péter: Szerepjáték és fantasy. Holmi, 2002/10. 1301–1306.; Kornya Zsolt: A 

képzelet egy másik világa. Fantasycentrum. URL: 

http://fantasycentrum.hu/old/VEGYES/fantasy.htm.; Kuczka Péter: Kötetünk elbeszéléseiről. 

Galaktika, 1982/1. 126-127.; Lengyel Péter: Széljegyzetek egy műfajhoz: a fantasy világa. Kulturpart. 

URL: http://kulturpart.hu/2008/07/20/szeljegyzetek_egy_mufajhoz_a_fantasy_vilaga.; Novák Csanád: 

Novák Csanád utószava. Fantasycentrum. URL: http://www.fantasycentrum.hu/old/VEGYES/Novak-

Csanad-A-fantasyrol.pdf.; Tick Péter: A magyar zsáner fantasy története dióhéjban. Roham 3, 

2006/ősz. 30. 
9 A Sobchack által vázoltak nem érvényesek maradéktalanul a fantasztikus műfajokra, elvégre 

behatárolt időszakot tekint át, illetve a film médiumáról történeti-kulturális kontextusban ír. A filmes 

apparátus változása és a trükkök fejlődése meghatározta azt, hogy mit és hogyan lehetett reprezentálni 

a filmben, tehát azt, milyen kép alakul ki a zsánerről. Az irodalom ebben az esetben más típusú 

reprezentációs kérdésekkel kapcsolódik össze. A két médium történeti fejlődésének, illetve az 

ábrázolási technikák összevetésére nem térek ki, azonban azokat a meglátásokat, amelyeket 

médiumtól függetlenül helytállónak tartok, idéztem. 

http://fantasycentrum.hu/old/VEGYES/fantasy.htm
http://kulturpart.hu/2008/07/20/szeljegyzetek_egy_mufajhoz_a_fantasy_vilaga
http://www.fantasycentrum.hu/old/VEGYES/Novak-Csanad-A-fantasyrol.pdf
http://www.fantasycentrum.hu/old/VEGYES/Novak-Csanad-A-fantasyrol.pdf


5 

 

artikulálódnak. A teoretikus szerint a horror kezdetben a pusztulást, a hanyatlást és az 

emberi testek deformálódását vitte színre, majd a pszichológiai átalakulás vált a 

műfaj fókuszává. A sci-fi a technikát állítja a középpontba, és a szellem, a gép és az 

ember viszonyát feszegeti: „hangsúlyt helyez az új világok megalapítására és új 

technológiák megkonstruálására, a sci-fi tulajdonképpen világokat teremt.”10 A 

fantáziafilm, vagyis a fantasy karakterteremtő, és idealizált testeket mutat be, 

amelyek gyakran transzformáción esnek át. A teoretikus szerint a műfaj „az akarat 

természetét és a természet akaratát” tematizálja. Sobchack értelmezésében a horror 

zsigeri hatást gyakorol a befogadóra, a sci-fi elgondolkodtat, a fantasy pedig 

tudatosítja az emberi erőfeszítéseket.11 Bár a szerző alapvetően filmek esetében 

vizsgálja azokat a műfajokat, amelyek a színrevitel és a megjelenítés által a testeket 

még hangsúlyosabbá teszik, azonban megközelítése jelzi, hogy ezek a műfajok nem 

eszképisták és nem kiutat kínálnak a valóságból, hanem éppen a valósághoz, az 

emberhez és a környezethez való viszony különböző aspektusai lelhetők fel az ide 

tartozó alkotásokban. Sobchack főként az említett korszakra alapozza elgondolásait, 

azonban az eltelt időszakban a műfajok újabb variációi és témái jelentek meg, vagyis 

a műfajok által ábrázolt problémák az új társadalmi, kulturális és mediális közegben 

új témákkal és új ábrázolással is bővültek. Például a fantasy nem csupán idealizált 

testű pozitív szereplőket mutat be, a science fiction pedig nem egyszerűen a 

technológiát állítja a középpontba, hanem a társadalmi struktúrákat is. A további 

fejezetek esettanulmányai éppen arra mutatnak rá, hogy a fantasztikus műfajok az 

irodalomban koránt sem a tökéletes testeket állítják fókuszba, vagy nem csupán a 

technológia fejlődésére fókuszálnak. 

Rosemary Jackson a Fantasy: The Literature of Subversion című kötetében 

továbbgondolja Todorov már idézett megközelítését. Jackson kiemeli, hogy a 

todorovi megközelítés szerint a fantasztikum egyfajta metafora, viszont Jackson 

amellett érvel, hogy a valóság és a spekulatív műfajok világai közötti kapcsolat nem 

metaforikus, hanem metonimikus: a metafora valami helyett áll, a metonímia viszont 

érintkezésen alapul, vagyis Jackson szerint a fantasztikus narratívák valamilyen 

módon érintkeznek a mi világunkkal.12 Érvelése másik fontos pontja, hogy a 

 
10 Sobchack, Vivian: A fantasztikus film. In Oxford Filmenciklopédia. Szerk. Geoffrey Nowell-

Smith. Budapest, Glória, 1998. 326. 
11 Uo. 
12 Jackson, Rosemary: Fantasy: The Literature of Subversion. London – New York, Routledge, 

2009, e-book. 24, 47. 



6 

 

fantasztikus irodalom a látást problematizálja, hiszen a kultúránkban a valós és a 

látható egymással egyenlőnek minősülnek. Ami nem látható, az vagy nem létezik, 

vagy fenyegető. A látás tehát a létezés és az értés szinonimájává válik. A tekintet 

kijelöli az egyén viszonyát a dolgokhoz, hiszen a nézésen keresztül kisajátítja, 

birtokolja és uralja a világot. A fantasztikum azonban a szem uralmának és az 

igazságnak az összefonódását kérdőjelezi meg, hiszen a tárgyak nem sajátíthatók ki a 

tekintet által, kicsúsznak az ellenőrzésünk alól, torzulnak, szétesnek, részlegessé és 

láthatatlanná válnak.13 A fantasztikum olyan világokat és lényeket mutat be, amelyek 

nem léteznek, éppen ezért felülírja a látás és a létezés összefonódását – különösen a 

vizuális reprezentáció esetében. Vagyis Jackson szerint a fantasztikum leképzi a 

valóságot, sőt, kiforgatja a bevett gondolkodásunkat. Érvelése szerint a másik, a 

másság a fantasy fő témája: a fantasztikus narratívában mágikusként, a mi 

világunktól idegenként jelenik meg a másik. A másság gyakran egy természetfeletti 

lényben ölt testet, ez lesz az ismeretlen, a másnak, így az ördöginek és gonosznak a 

forrása, vagyis a fantasztikus az ismeretlent tematizálja.14 A disszertációmban 

Jackson és Sobchack műfaji megközelítését veszem alapul, vagyis az olyan, a mi 

világunkkal érintkező fiktív világként tekintek a fantasztikus zsánerekre, amelyek az 

ismeretlent vagy a mágia, vagy a nem mai tudományos ismeretek által jelenítik meg. 

Az írásom középpontjában azok a nyelvi, narratív és tematikus kérdések állnak, 

amelyekre Jackson fantasztikum megközelítése is utal a valóság és a fikció 

kapcsolatát tekintve, és amelyek a spekulatív fikcióval összefonódó ökológiai 

problémákhoz kapcsolódnak. Az elmúlt évtizedben a magyar fantasztikus 

irodalomban egyre több olyan, kulturális reflexiót megfogalmazó szöveg született, 

amelyek nyíltan vetnek fel társadalmi és ökológiai kérdéseket, hiszen a spekulatív 

fikció eszköztára lehetővé teszi, hogy új perspektívából is láthatóvá váljon egy-egy 

probléma.  

Gondolatébresztő ebben a kérdéskörben Bárány Tibor meglátása, aki szerint 

 

„[m]intha csak a »fantasztikus« művek értelmezése során a műfajiság 

szempontja minden más megközelítésmódot felülírna – legyen szó az 

akadémiai közegről, a professzionális és a laikus műkritika gyakorlatáról 

vagy a rajongói közösségek szubkulturális nyilvánosságáról. 

Óvatosabban fogalmazva: mintha az érvényes kritikai protokoll 

 
13 Uo. 18, 26–27. 
14 Uo. 14. 



7 

 

elengedhetetlen részét képezné, hogy a mű interpretációjának a műfaji 

összefüggések feltárásával kell kezdődnie.”15 

 

Bárány azért tartja problematikusnak ezt a befogadói attitűdöt, mert az alternatív 

kánon és annak konvenciórendszere határozza meg az értékítéletet ahelyett, hogy az 

„egyedi esztétikai tapasztalat felforgató hatásának mérlegelésén” alapulna.16 

Csatlakozva ehhez a szemlélethez, nem az a célom, hogy az elemzett szövegeket a 

spekulatív fikció egyes műfajai között elhelyezzem, vagy hogy bármilyen 

klasszifikációs stratégiát kínáljak fel (akár a műfaji, akár a magas vagy a populáris 

kánon értelmében). Ehelyett inkább a szövegek interpretációja határozza meg a 

munkámat, illetve azoknak a kulturális, filozófiai és irodalomi kérdéseknek a 

bemutatása, amelyekkel az elemzett szövegek összekapcsolódnak a motívumaik, az 

utalásaik vagy a narratívájuk által. A korábban idézett műfaji megközelítések célja 

sem a kategorizáció előtérbe helyezése, hanem annak jelzése, hogy a fantasztikus 

irodalom nem elrugaszkodott, a társadalmi, gazdasági és kulturális közegtől 

független történetek egyvelege, hanem olyan lenyomatok, amelyek újrakeretezik 

egy-egy korszak témáit. Munkámban az ökológiai kérdések és a természethez, illetve 

a létezőkhöz való diverz viszonyokat térképezzem fel. Az elemzésekkel így 

tematikusan csatlakozom azokhoz a Magyarországon és globális szinten is nagy 

figyelmet kiváltó kérdésekhez, amelyek az ökológiai és a klímakatasztrófa kulturális 

és művészeti reprezentációjával kapcsolódnak össze. Az összművészetiség és 

mediális kérdések helyett az irodalom áll az elemzések fókuszában, amelyet 

kifejezetten a magyar fantasztikus irodalom esetében vizsgálok.  

A hazai fantasztikus irodalom ökológiai megközelítése az akadémiai közegben 

kevéssé van jelen. Akadnak kritikák és tanulmányok, amelyek érintik a kérdést, 

azonban hosszabb áttekintés nem született eddig, holott a globális ökokritikában és -

filozófiában a fantasztikus műfajok fontos szerepet töltenek be a természetről, 

szűkebb értelemben az állatokról vagy a növényekről való gondolkodásban. A hazai 

szövegek vizsgálata rávilágít azokra a kérdésekre, amelyek a magyar spekulatív 

fikcióban jelentőssé váltak az elmúlt években, és láthatóvá teszi azokat a tematikus, 

motivikus és gondolati csomópontokat, amelyek meghatározzák az alkotásokat, 

egyúttal érzékelteti adott kérdéskörök eltérő feldolgozását is. Az írásomban nem 

 
15 Bárány Tibor: Spekulatív fikció, határmunkálatok, műfaji olvasás. Studia Litteraria, 2022/3–4. 

175. 
16 Uo. 177. 



8 

 

veszek sorra minden olyan szöveget, amelyek ökológiai kérdéseket feszegetnek. 

Részben terjedelmi okai vannak a korpusz csökkentésének, részben pedig arra a 

döntésre vezethető vissza, hogy azokra a szövegekre fókuszálok, amelyek a hazai 

közegben nagyobb figyelmet generáltak. Éppen ezért nem csupán olyan szövegeket 

idézek, amelyek tudományos igénnyel íródtak, hanem olyan recenziókból is idézek, 

amelyek egy-egy gondolata árnyalja a szövegértelmezését. Ugyancsak terjedelmi 

okok miatt nem térek ki arra, hogy a nemzetközi fantasztikus irodalmi szcénával 

milyen hasonlóságok és újítások jelennek meg a magyar alkotásokban, a primer 

szövegekkel való diskurzus helyett főként az amerikai és nyugat-európai filozófiák 

segítségével értelmezem a gyakran magyar környezetben vagy magyar folklórból 

merítő szövegeket. Hasonló okokból nem térek ki a magyar irodalmi közegben való 

elhelyezésre, hiszen ennek a feltérképezése többnyire olyan kanonizációs 

kérdésekkel kapcsolódna össze, amelyeknek bemutatása és megválaszolása 

ugyancsak túllépne a disszertáció keretein. 

Három elemző fejezetben mutatom be, hogyan jelenik meg 2015-től 2023-ig 

(különösen a 2020 környékén született szövegekben) az ember és a természet 

viszonya, ezáltal rávilágítva, hogy az alapvetően természetközelinek tűnő, a 

természetet romanticizáló korai megközelítésekhez képest differenciált szemléletet 

képviselnek. Az állatokról és a növényekről szóló fejezetek esettanulmányokat 

tartalmaznak, míg a harmadik fejezetben Kleinheincz Csilla regénytrilógiáját 

értelmezem. Az elemzések révén rámutatok, hogy a spekulatív fikció nem eszképista 

narratívákat kínál, hanem az „itt és most”-unkról szól. Egyrészt azokról az ökológiai 

és biológiai kérdésekről, amelyek az elmúlt évek hétköznapjainak egyik központi 

témájává váltak a közbeszédben, a sajtóban és az akadémiai diskurzusban. Másrészt 

azoknak az állatokhoz, növényekhez fűződő viszonyoknak az átalakulásáról, 

amelyek valamiképpen tükrözik a kortárs filozófiai kérdéseket is. Az interpretációk 

során kiemelt fontosságúnak tartom azoknak a témáknak a kiemelését és 

érzékeltetését, amelyek összefonódnak az ökológiai kérdésekkel. Összegezve tehát, 

munkám célja, hogy rávilágítsak arra az átalakuló természethez való viszonyra és 

meghatározó félelmekre, amelyek a valóságunkhoz való kapcsolatot és kritikát a 

fantasztikus irodalom eszköztárán keresztül fogalmazzák meg.  

A dolgozat és az egyes fejezetek nem egyetlen, homogén nézőpontot kínálnak fel, 

hiszen a szövegeket is diverz szemléletet jellemzi, eltérő poétika és probléma mentén 

mutatják be a természet és az ember viszonyát. Az elemzések központi fogalmai az 



9 

 

antropocentrizmus és a poszthumanizmus. Utóbbi az ember központi helyzetét 

kérdőjelezi meg, és az antropocentrikus szemlélet revíziójára sarkall. Ennek a kritikai 

irányzatnak a felértékelődése szorosan összekapcsolódik azokkal a filozófiákkal, 

amelyek az emberen kívüli dolgokhoz és létezőkhöz való viszony újragondolását 

helyezik előtérbe, valamint a nem-emberi létezők státuszának problémáira mutatnak 

rá a hierarchiák lebontása által. A poszthumanizmus egy gumifogalom, azonban mint 

a humanizmus(ok) kritikáját szokás meghatározni. Magát a humanizmust David 

Roden úgy közelít meg, hogy 

 

„[e]gy filozófus humanista, ha úgy gondolja, hogy az emberek 

jelentősen különböznek a nonhumánoktól, és ezt a különbözőségi állítást 

filozófiai antropológiával is megtámogatja: számba veszi az emberi 

létezés központi jellemzőit és ezek kapcsolatát a nonhumán létezés 

hasonlóképpen általános aspektusaival. 

Egy humanista filozófia antropocentrikus, ha olyan kiemelt státuszt 

adományoz az embereknek, amellyel az összes vagy a legtöbb nonhumán 

nem rendelkezik.”17 

 

Az állatokról és a növényekről szóló fejezetek több esettanulmányában a 

humanizmus és az antropocén szemlélet kritikája és ütközése képezi az egyik 

központi kérdést, szűkebb értelemben pedig az, hogy lehetséges-e a humán 

kultúrából való kilépés, megvalósulhat-e egy emberen túli, esetleg hibrid nézőpont. 

Árnyalva Roden megközelítését, a humanizmus, az antropocentrizmus, illetve a 

poszthumanizmus és posztantropocentrikus fogalmak szorosabb meghatározása 

elengedhetetlen. A humanizmus „az Ember klasszikus ideáján alapszik, ami maga is 

a klasszikus antikvitás és az olasz reneszánsz 18. és 19. századi interpretációin 

nyugszik” – írja Rosi Braidotti.18 A teoretikus érvelése szerint a humanizmus Ember 

ideája a fehér, erős testű, eurocentrikus férfi, akiben a testi, a szellemi, a diszkurzív 

és a spirituális erények egyesülnek, röviden a szellemi irányzat az ész emberét állítja 

a középpontba. „Történeti értelemben a humanizmus egy civilizációs mintává 

fejlődött, amely Európa önképeként az önreflexív ész univerzalizáló erejét kínálta.”19 

Az a 18-19. századi interpretáció, amelyre Braidotti utal, összecseng Michel Foucault 

azon nézetével, mely szerint  

 

 
17 Roden, David: Humanizmus, transzhumanizmus és poszthumanizmus. Helikon, 2018/4. 406. 
18 Braidotti, Rosi: A poszthumán tudományok felé. Ford. Lovász Ádám. Helikon, 2018/4. 441. 
19 Uo. 



10 

 

„[a]z ember a XIX. század elején jött létre, korrelációban e 

történetiségekkel, mindezekkel az önmagukba burkolt dolgokkal, 

amelyek jelzik felosztásuk, ám saját törvényeik révén ugyancsak, 

eredetük elérhetetlen azonosságát. […] Valójában az ember már egy 

meglévő történetiséggel összefüggésben tárul fel: sohasem egyidejű ezzel 

az eredettel, amely a dolgok idejében nyer lappangva formát; amikor az 

ember élőlényként próbálja önmagát meghatározni, saját kezdetét csak 

egy olyan élet hátterén fedezi föl, amely jóval őelőtte kezdődött; […] 

amikor megpróbálja beszélő alanyként meghatározni önmaga lényegét, 

minden valóban létező nyelven belül, akkor mindig már csak a 

kibontakoztatott nyelv lehetőségével találkozik, nem pedig a dadogással, 

az első szóval, amelynek alapján minden nyelv, sőt a nyelv maga 

lehetségessé vált.”20 

 

Foucault hosszan érvel amellett, hogy az ember meg- és rekonstruálja a saját 

történetét, újragondolja a már ismert alapokat, de nem az eredendőtől, az ideális 

genezistől indul, hiszen azt nem tudja elérni. Éppen ez mutat rá az ember 

végességére, amely szemben áll a humanizmus emberképével, vagyis az örök 

emberrel. Foucault a humanizmus kritikáját kínálja fel azáltal, hogy az emberre mint 

fogalomra egy nem is annyira régi ideológiai konstrukcióként tekint.  

Braidotti humanizmus kritikája az eurocentrizmusra irányul, nem egyszerűen az 

Ember diskurzusokban betöltött szerepére, hiszen az eurocentrizmus a kultúrától 

kezdve az intézményeken át egészen a pedagógiáig áthatja a gondolkodást, valamint 

azoknak a csoportoknak a megbélyegzését és elnyomását is ennek tudja be, amelyek 

az Ember fogalmán kívül esnek. Braidotti nem csupán a nonhumán létezőket, hanem 

a másikat alkotó szexualizált, rasszosított és naturalizált nem egészen embernek 

tekintett (szubhumán) csoportokat is úgy értelmezi, mint akik kiszorulnak az Ember 

ideájából. Braidotti humanizmus megközelítése tágabb, mint Rodené, hiszen 

Braidotti a nonhumán kategóriája mellett a marginalizált csoportokat is szembeállítja 

az E/ember21 fogalmával.  

Az antropocentrikus gondolkodás emberközpontú, így a humanizmust az 

antropocentrikus gondolkodás jellemzi. Azonban az antropocentrikus gondolkodás 

nem feltétlenül tekinthető humanistának – emellett érvel Eduardo Viveiros de Castro, 

amikor emberközpontúnak tartja az animizmust, amely az ember és az állatok közti 

 
20 Foucault, Michel: A szavak és a dolgok. Ford. Romhányi Török Gábor. Budapest, Osiris, 2000. 

369. 
21 Jelen fejezetben az ember kifejezés írásmódja ingadozik abban az esetben is, amikor az ember 

ideájára vonatkozik a kifejezés. Ennek oka, hogy a teoretikusok által alkalmazott változatot veszem 

alapul. A következő, Állati identitások című fejezettől kezdve azonban abban az esetben, amikor az 

ember ideája értelemben használom a kifejezést, az Ember írásmóddal jelzem ezt. 



11 

 

lényegi vagy analógiás hasonlóságot ragadja meg a lelken keresztül. Castro 

megközelítése mégsem humanista, ezt jelzi, mikor úgy fogalmaz: „Ha mindennek és 

mindenkinek van lelke, akkor semmi és senki sem esik egybe önmagával. Ha minden 

és mindenki lehet ember, akkor semmi és senki sem ember világos és egyértelmű 

módon.”22 A humanizmus nélküli antropocentrizmus lehetőségét Bordás Máté is 

felveti: „A poszt- előtag és a humanizmus szó kiemelésével automatikusan arra 

gondolhatunk, hogy a humanizmus antropocentrikus. A feltételezés nem feltétlenül 

téves, ugyanakkor az sem egyértelmű, hogy az antropocentrizmussal feltétlenül 

[együtt] jár-e a humanizmus vagy létezhet antropocentrizmus humanizmus nélkül.”23  

Ezen a ponton visszatérnék Foucault egy másik fontos állításához, mely szerint  

 

„tudjuk jól, hogy a gondolkodás minden új kísérlete pontosan ezzel 

foglalkozik: akár áthaladva az antropologikus mezőn, kiszakítva magát 

abból éppen annak alapján, ami ott elhangzik, hogy rátaláljon egy 

megtisztított ontológiára vagy a lét radikális elgondolására, akár 

hatálytalanítva, a pszichologizmuson és a historizmuson kívül, az 

antropologikus előítélet minden konkrét formáját, megpróbál ismét 

rákérdezni a gondolkodás határaira, és ismételten összekapcsolódni az 

ész általános kritikájának tervével.”24  

 

Mint Foucault is jelzi, az új filozófiai gondolatok megjelenése a gondolkodás határait 

feszegetik: a poszthumanizmus éppen ezekre kérdez rá, alternatívát kínál a humán 

perspektívára. Ezen határokra világít rá például A poszthumanizmus változatai egy 

szakasza, amely Manuel DeLanda gondolatkísérletét interpretálja: egy elképzelt 

jövőbeli „robot történész” a Robotikus Nézőpontból a hadtörténetet úgy értelmezi 

mint a gépi valóságnak, vagyis az automatizmusok kibontakozásának egyes 

állomásait, és nem úgy, mint az emberi történelmet befolyásoló eseményeket.25 A 

gondolatkísérlet Foucault humanizmus kritikája felől is értelmezhető: ahogyan 

létrejött az ember fogalma, és az emberek olyan történeti narratívát hoztak létre, 

amellyel megalkották a genezisüket, úgy a gondolatkísérlet robotjai is létrehozták az 

automatizmus fogalmát, és retrospektíven megkonstruálták a történetüket. Mindez 

 
22 de Castro, Eduadro Viveiros: Cannibal Metaphysics. Szerk. és ford. Peter Skafish. University of 

Minnesota Press, 2014. 70. 
23 Bordás Máté: Variációk emberre: Humanizmus–antropocentrizmus–poszthumanizmus–

posztantropocentrizmus: fogalmi relációk a poszthumán diskurzus vonatkozásában. Irodalmi Szemle, 

2025/6. 9. – Saját betoldás. 
24 Foucault: Szavak és a dolgok. 382. 
25 Horváth Márk – Lovász Ádám – Nemes Z. Márió: A poszthumanizmus változatai. Ember, 

embertelen és ember utáni. Budapest, Prae, 2019. 170–172. 



12 

 

hasonló ahhoz, amit a későbbiekben Sepsi László Brúsz26 című novellájának 

értelmezése során érintek a fin de siècle szemléletével kapcsolatban: az evolúció 

felfedezésének hatására az emberek újragondolták és -mesélték az ember pozícióját a 

keresztény teremtéstörténet keretében.27 

A művészeti alkotások gyakran a nonhumánt állítják a középpontba, a spekulatív 

fikció pedig többször is olyan szereplőt helyez a narratíva centrumába, aki éppen a 

nonhumán (vagy szubhumán) élőlényeket képviseli, akárcsak Moskát Anita Irha és 

bőr című regényének hibridjei, a fajzatok vagy Sepsi László Termőtestek című 

regényének gombaentitása. Másrészt a spekulatív fikció nem csupán kísérletet tesz a 

humán és/vagy antropocentrikus gondolkodás alternatívájának bemutatására, hanem 

párbeszédbe is lépteti egymással az antropocentrikus és posztantropocentrikus, 

nonhumán nézőpontot, ezáltal pedig a különböző horizontok ütközése kerül előtérbe. 

Ismét remek példa Moskát regénye: a fajzatok nem csupán alternatív 

gondolkodásmódot képviselnek, hanem az emberi kultúra szocializációs lépcsőjét 

végigjárva az antropocentrikus gondolkodás is a lényük részévé válik. 

A poszthumanizmus ugyancsak új narratívát kínál fel: a humanizmussal 

ellentétben, amelynek főszereplője az Ember, a poszthumanizmus azokat a létezőket 

helyezi az elbeszélése középpontjába, akik/amik korábban mellékszereplőként vagy 

díszletként léteztek. Elemzéseimben arra keresem a választ, hogy a nonhumán és 

szubhumán szereplők, vagyis a természet (szűkebb értelemben az állatok, a 

növények és a talaj) miként válnak az elbeszélések főszereplőivé: Milyen történeti és 

kulturális mintákra vezethetők vissza azok a történetek, amelyeket a spekulatív fikció 

felkínál? Milyen mintázatok mentén és hogyan rekonstruálják az új főszereplők 

történeteit? Milyen érintkezési pontok és hatások lehetnek a humán, illetve a szub- és 

nonhumán nézőpont között? 

A disszertáció egyes fejezeteinek heterogén nézőpontja és elméleti háttere tehát 

abból fakad, hogy a különböző Ember alatti vagy az Ember fogalmából kiszoruló 

entitások pozíciója és ábrázolása milyen lehetséges belépési és értelmezési pontokat 

kínál fel a feminista diskurzusoktól kezdve a tárgyiasításon át az animizmusig vagy 

éppen a betegségnarratívákig bezárólag. Másrészt az elemzések nem csupán 

poszthumán alkotásként értelmezhető szövegeket tartalmaznak, hanem olyan, a 

 
26 Sepsi László: Brúsz. In Az év magyar science fiction és fantasynovellái 2018. Szerk. Kleinheincz 

Csilla – Roboz Gábor. Budapest, GABO, 2018. 159–171. 
27 Bővebben a (Bőr)egér: Sepsi László Brúsz című alfejezet Evolúció? című szakaszában bontom 

ki. 



13 

 

humanista szemlélethez közelebb álló szövegeket is, amelyek nem 

posztantropocentrikus, hanem nagyon is antropocentrikus nézőpontot kínálnak fel a 

természethez való viszony ábrázolása során – az utolsó fejezetben elemzett 

Ólomerdő-trilógia28 esetében a leghangsúlyosabb a kissé konzervatívabb, de mégis 

hálózatban gondolkodó természetábrázolás. 

Az Állati identitások: az ember és az állat (hibrid) viszonya című fejezetben azt 

mutatom be, hogy az állat hogyan reprezentálódik másikként, illetve az Ember és az 

állat közti hierarchia milyen viszonyulásokat hoz létre az elemzett szövegekben. A 

fejezetben három esettanulmány révén közelítem meg ezt a kérdést: Veres Attila 

Odakint sötétebb29 és Moskát Anita Irha és bőr című regénye, illetve Sepsi László 

Brúsz című novellája által. A szövegekben közös, hogy több szempontból 

megkérdőjelezik az ember és az állat közötti határokat, hierarchiát és különbségeket, 

éppen ezért a Bruno Latour nevéhez kapcsolódó hibriditás fogalmával is leírhatók 

ezeket a szövegek. Latour szerint a hibriditás a Nagy Választóvonal, vagyis a bináris 

oppozíciók között létrejövő harmadik út, amelyek a dualizmusok bizonyos 

tulajdonságait egyesítik,30 ezáltal pedig újfajta perspektívát nyitnak az animalitás 

irodalmi ábrázolásához. Emellett az animal studies azon törekvése is jellemző ezekre 

a szövegekre, amely az állatot nem szimbólumként értelmezi, hanem az 

antropocentrizmus kritikájaként rávilágít az élőlények biológiai, ökológiai 

szerepére.31 

Az Odakint sötétebb olyan alternatív Magyarországon játszódik, ahol egy különös 

esemény következtében új állatok jelennek meg, az ún. cellofoidák. Ezek a lények az 

említett hibriditást testesítik meg, hiszen külsejükben különböző fajok tulajdonságai 

ötvöződnek. A regény főszereplője egyre közelebb kerül ezekhez a lényekhez, és 

fokozatosan csökken az irántuk érzett idegensége és félelme, amely a H. P. Lovecraft 

által tematizált, majd Noell Carroll által továbbgondolt kozmikus félelem fogalma 

felől is értelmezhető, hiszen a kozmikus félelemben összefonódik a vallásos áhítat 

tapasztalata, illetve a félelem,32 ezáltal pedig ambivalenssé válik a cellofoidákhoz 

való viszony. A cellofoidák reprezentációja rámutat, hogy az állatok szörnyként való 

 
28 Kleinheincz Csilla: Ólomerdő. Budapest, GABO, 2014.; Kleinheincz Csilla: Üveghegy. 

Budapest, GABO, 2014.; Kleinheincz Csilla: Ezüstkéz. Budapest, GABO, 2019. 
29 Veres Attila: Odakint sötétebb. Budapest, Agave, 2017. 
30 Latour, Bruno: Sohasem voltunk modernek. Szimmetrikus antropológiai tanulmány. Ford. 

Gecser Ottó. Budapest, Osiris, 1999. 92. 
31 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 99. 
32 Carroll, Noel: A horror paradoxona, Ford. Buglya Zsófia. Metropolis, 2006/1. URL: 

https://metropolis.org.hu/a-horror-paradoxona  

https://metropolis.org.hu/a-horror-paradoxona


14 

 

ábrázolása idővel szelídülhet és átalakulhat, az ember pedig ráismerhet a különböző 

fajok közti hasonlóságokra, kötődni kezd hozzájuk, amennyiben „cukinak” tartja 

őket vagy képes személyiséget kapcsolni hozzájuk. A kölcsönös tisztelet és 

együttműködés mellett a regény azt is tematizálja, hogy a cellofoidák mint a másik 

miként tárgyiasulnak, és hogyan válnak az antropocentrikus szemlélet áldozatává: az 

elemzésben rávilágítok, a cellofoidák hogyan szimbolizálják az állatok tömeges 

kihalását, és hogyan jelképezik a trófeavadászat miatt kipusztult állatokat. Röviden, 

az interpretációm tehát annak megválaszolására irányul, hogy az idegenség milyen 

módokon jelenik meg a cellofoidákkal kapcsolatban. Egyrészt hogyan oldódik fel, 

másrészt milyen kulturális mechanizmusok által alakul ki szakadék az emberek és az 

állatok között, és az utóbbiak hogyan válnak ezáltal kizsákmányolhatóvá. 

Ezzel szemben Moskát Anita Irha és bőr című regényének állat-ember hibridjei az 

ember és az állat közti átmenetet, a hasonlóságokat és a különbségeket ábrázolják: 

hogyan jelenik meg az állat az emberben és az ember az állatban. Az állat-ember 

hibridek, az úgynevezett fajzatok története ugyancsak egy alternatív Magyarországon 

játszódik, azonban ebben a fiktív világban az állatok olykor részleges 

metamorfózison mennek keresztül. Az elemzésben bemutatom, hogy a fajzatok olyan 

kirekesztett kisebbségként jelennek meg, akik keresik az identitásukat és a helyüket a 

világban. A regényt az antropocentrikus világkép kritikájaként értelmezem, a 

korábban említett hibriditás fogalom felől közelítve meg a határhelyzetüket. Az 

egyén és a társdalom, az egy és a sok kérdése összekapcsolja a regényt Jacques 

Derrida animot fogalmával, amely révén megragadható a regény heterogén és árnyalt 

állatreprezentációja. Derrida fogalma arra irányítja a figyelmet, hogy az állatot nem 

egyedként érzékeljük, az egyediségük háttérbe szorul, és elnémítottá válnak az 

emberhez képest.33 A fajzatok helyzetének elemzése során figyelmet fordítok a 

torznak és fogyatékosnak tartott testük ábrázolására, jelezve, hogy a normatív 

testképtől és viselkedéstől való eltérés stigmatizálja az egyént. A testi hiányosságok 

gátolják a hétköznapi tárgyak teljes körű használatát, rávilágítva arra, hogy a beteg, a 

sérült vagy a fogyatékos test olyan társadalmi és kulturális határszegés, amely a test 

felbomlásának, egészségének és teljességének elképzelését ingatja meg. Ezt a 

köztességet jelzi a metamorfózis is, hiszen az állatok nem alakulnak teljesen 

emberré, hanem „beszorulnak” a két kategória közé, így Gilles Deleuze és Felix 

 
33 Derrida, Jacques: The Animal That Therefore I Am. Ford. David Wills. In The Animal That 

Therefore I Am. Szerk. Marie-Louise Mallet. Fordham University Press, New York, 2008. 24, 48. 



15 

 

Guattari leendés fogalma termékennyé teheti a fajzatok helyzetének értelmezését. A 

leendés az átalakulás egy olyan köztes pozíciójára utal, amely nem egy mimetikus 

köztes folyamatot jelöl, hanem a valamiből valamivé válásnak azt a liminális pontját, 

ahol az átváltozás egyes végpontjainak tulajdonsági keverednek egymással.34 A 

fajzatok helyzetének mimézis felőli értelmezése azonban mégis termékeny, hiszen a 

leendés a fajzatok ontológiai hibriditására mutat rá, míg a mimézis fogalma a 

szociokulturális viselkedésük feltérképezéséhez járul hozzá. 

Az Irha és bőr értelmezésének másik csomópontja a poszthumanizmushoz 

kapcsolódik, a fajzatok ontológiai értelemben megtestesítik a hierarchiamentes 

létezést, a decentrált embert, hiszen az emberi és állati jegyek véletlenszerűen 

keverednek egymással a testükön. Mint az elemzésben bemutatom, a fajzatok 

születése több kulturális narratívát is felidéz, mint a Pygmalion-mítosz, Frankenstein 

vagy Prométheusz története, amelyek a regényben poszthumán színezetet kapnak, 

rávilágítva az antropocentrikus gondolkodás és perspektíva korlátaira, miközben a 

fajzatok mégsem tudnak elszakadni az antropocentrikus szemlélettől, hiszen a humán 

kultúra szabályai szerint sajátítják el a boldogulásukhoz szükséges alapokat. 

Az alfejezet harmadik elemzése Sepsi László Brúsz című novellájára fókuszál, 

ami egy Brúsz nevű fiúról szól, aki egy egerekre jellemző tulajdonsággal, a Bruce-

effektussal rendelkezik. A Bruce-effektus annak a jelenségnek a neve, amikor az 

egerek territóriumába megérkezik egy új hím, és ennek hatására a vemhes egerek 

elvetélnek, hogy a fiatalabb és életképesebb hím megtermékenyíthesse őket. A 

főszereplő ezen vonását a szuperhősök és antihősök képessége felől értelmezem, 

hiszen a cselekedetei által szeretne a képregényhős példaképére hasonlítani, 

Batmanre, vagyis Bruce Wayne-re. Ezt a „szupererőt” vagy többletképességet 

összekapcsolom Michel Foucault biopolitika fogalmával. A biopolitika számszerűsíti 

az életet, és célja, hogy minden tekintetben uralkodjon felette,35 vagyis 

összekapcsolódik a novellabeli születésszabályozással, amely ugyancsak az élet 

feletti felügyelet eszköze. 

Az elemzésben összehasonlítom, hogy Brúsz és Batman milyen hasonlóságokkal 

és különbségekkel bír a gyermekkoruk, a családi hátterük és a motivációik által. Azt 

 
34 Deleuze, Gilles – Guattari, Félix: A Thousand Plateaus. Ford. Brian Massumi. Minneapolis – 

London, University of Minnesota Press, 1980. 238. 
35 Foucault, Michel: Bio-politika és bio-hatalom. Ford. Ádám Péter. Pompeji, 1992/1. 127.; 

Foucault, Michel: „Society Must Be Defended”. Lectures at the Collège de France, 1975-1976. Ford. 

David Macey. New York, Picador, 1997. 122–123. 



16 

 

is áttekintem, hogy a narráció nyelvi megformáltsága miként építi fel az elbeszélés 

motívumrendszerét: egyrészt azt, hogy a szinte gyermeki elbeszélői hangon 

megszólaló Brúsz miként válik a hatalom által irányíthatóvá, másrészt, hogy a 

novella bizonyos szavainak többértelműsége miként teremt meg az egér és a 

Bruce/Brúsz szavak homonímiája által egy olyan motívumhálót, amely egyszerre 

utal a főszereplőre, a szuperhősökre és a Bruce-effektusra. Brúsz emberi és közben 

egérjellegét a már említett leendés fogalma felől értelmezem, és rámutatok, hogy az 

egér és az emberi tulajdonságok keveredése miként kapcsolódik össze egy olyan 

társadalmi vízióval, amelynek alapja a család. A családmetaforára épülő társadalmi 

elképzelést a novella az Ödipusz-komplexus felidézésével alapozza meg, hiszen 

Brúsz egyéni problémái között megjelenik az apához való ambivalens viszony, és 

eközben a hatalom működését is metaforizálja a struktúra. Értelmezésem szerint a 

Brúsz megmutatja, hogy egy nyíltan totalitárius rendszer biopolitikája hogyan 

változik meg és alakul át egy várhatóan ugyancsak totalitárius és biopolitikára épülő 

közösséggé, amelynek hatalmi központja a Bruce-hatás következtében Brúsznál 

nyugszik, vagyis a szimbolikus apagyilkosság lehetősége fogalmazódik meg a 

novellában.  

Az interpretáció zárlataként a novellát a humor felől is értelmezem, hiszen Brúsz 

narrálása nem csupán gyermeki nézőpontként értelmezhető, hanem a humor felől is 

megközelíthető. Az elemzés során a szatíra fogalmára támaszkodom, és bemutatom 

azokat a nyelvi, tartalmi és műfaji hagyományra irányuló, destruktívnak tekinthető 

mozzanatokat, amelyek a Brúszban felvillanó kritikus társadalmi és kulturális 

kérdések mellé helyeződnek. 

Az Állati identitások című fejezet irodalmi műveinek közös vonása, hogy 

újragondolják az ember és az állat közötti határt, ezáltal pedig új lehetőséget kínálnak 

az állatok kulturális és társadalmi reprezentációjára: az állat nem alacsonyabb rendű 

másik, hanem olyan saját létmóddal rendelkező entitás, amely egyszerre különbözik 

az embertől és hasonlít rá számos tekintetben. 

A Láthatatlan fenyegetés: növények és gombák országa című fejezetben a 

növény/gomba és az ember viszonyát vizsgálom, és arra reflektálok, hogy a nyugati 

filozófiában meggyökeresedett hierarchizáló gondolkodás, az ember és a növények 

(ideértve a gombákat és részben az élettelen környezetet) kapcsolata miként 

realizálódik ezekben a szövegekben, milyen új horizontot kínálnak a növényekhez 

való viszonyulás tekintetében, hogyan viszonyulnak a logocentrizmushoz az 



17 

 

esettanulmányok növényekről szóló írásai. Elsőként két olyan szövegre fordítok 

figyelmet, amelyekben a növények első olvasatra nem tűnnek az elbeszélés központi 

motívumának, azonban egyes kulcsjelenetekben kiemelt szerephez jutnak. Ez a 

szinte láthatatlan működés tükrözi a fejezet egyik kulcsfogalmát, a növényvakságot, 

amely arra az evolúció során kialakult jelenségre utal, amely szerint az emberek alig 

veszik észre a környezetükben lévő növényeket. Ennek az az oka, hogy a növény 

nem mozognak, nem aktorok, így kevésbé veszélyesek az emberekre, elvégre a 

veszély forrása az, ami/aki mozog.36  

Először a már állatok vonatkozásában már elemzett Odakint sötétebb című 

regényre fókuszálok, ahol a növény a világ metaforájává válik, és a rész és az egész, 

a sejt és a test, illetve a testen belüli testek fraktális ábrázolása a mikro- és a 

makrokozmosz hasonlóságát mutatja be. A növény, avagy a világ pusztulását a 

szöveg által felkínált kertész- és betegség-metafora révén ökokritikai szempontból 

közelítem meg, és a cellofoidák korábbi értelmezését is árnyalom, hiszen azáltal, 

hogy nem csupán az emberi hétköznapok perspektívájából láthatók, hanem az 

univerzumban betöltött szerepük is előtérbe kerül, már nem egyszerűen állatok, 

hanem a növényként elképzelt univerzum immunsejtjeivé válnak. 

A másik szöveg, ahol a növény szerepe csupán a regény végéhez közeledve válik 

hangsúlyossá, Sepsi László Pinky című műve. A regény a tündéreken keresztül a 

természet kizsákmányolását problematizálja, hiszen ezek a lények a természetet 

szimbolizálják, és a regényben a testük válik a címadó ital legfőbb alapanyagává. A 

pinky elfogyasztása ideiglenesen átalakítja a személyiséget. Az elemzésben 

bemutatom a tündérekhez tartozó, az urbanizációtól megmentett természeti terület 

indáinak viselkedését abban a jelenetben, amikor a tündéreket jelképező növények 

átszövik Mr. Pinky, az ital reklámarcának testét. Az epizódot kapitalizmuskritikaként 

elemzem, és rávilágítok arra a kérdésre, amely a növények másságának egyik alapját 

képezi, ez pedig a nyelv, tágabb értelemben a kommunikáció hiánya: a fantasztikus 

narratívák lehetővé teszik ennek a másságnak az újragondolását azáltal, hogy a 

növény alternatív kommunikációs módot talál, az emberi testet átfonva és 

hibridizálva képessé válik arra, hogy kapcsolatba lépjen az emberrel.  

 
36 Keetley, Dawn: Introduction: Six Theses on Plant Horror; or, Why Are Plants Horrifying?. In 

Plant Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – 

Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 10. 



18 

 

A növény és az emberi kommunikáció kérdését továbbvizsgálva röviden vázolom 

azokat az elméleti kereteket és feltevéseket, amelyek a plant studies (kritikai 

növénytan) alapvetései a növényhorror-narratívák esetében. Főként Dawn Keetley 

esszéjére támaszkodom,37 és kiegészítem más teoretikusok munkájával is azt a hét 

tézist, amelyen keresztül Keetley a növények idegenségét és szörnyszerűségét 

ragadja meg. A plant studies rávilágít, hogy a növények félelemkeltő hatása részben 

abból fakad, hogy az emberek nem érzékelik cselekvő létezőkként őket, amely az 

említett mozdulatlanságukból, illetve a némaságukból fakad. Az utóbbi idők 

tudományos kutatásai azonban rávilágítottak arra, hogy a növények is képesek 

kommunikációra a gyökereik és a gyökerek között közvetítő szereppel bíró gombák 

által,38 azonban az embereknek nincs hozzáférésük ehhez a kommunikációs 

csatornához, amely miatt a növény mindig az abszolút alteritást képviseli. 

A növényhorror gyakran a növények gyors terjedésével, a 

szuperreproduktivitásukkal és az emberi test megszállásával kapcsolódik össze, 

elvégre a Pinkyhez hasonló történetekben a növények gyakran átveszik az emberek 

teste felett az uralmat, esetleg táptalajként használják azt. Ez a lényegében 

hibridizációs folyamat az emberi test határait és az identitás stabilitását is 

megkérdőjelezi, rámutatva arra a biológiai hálózatosságra, amelynek az ember is a 

része, és amelyben az egyes létezők hatnak egymásra. Ezt a kölcsönös viszonyt, 

illetve a kommunikációs nehézségeket mutatom be a további elemzésekben. Veres 

Attila Visszatérés az éjféli iskolába39 című novellája egy faluban játszódik, ahol a 

nők földbe ásott lyukakba szülik meg a gyermeküket. A faluban a földbe temetett 

halottak gyakran visszatérnek, ismét „megszületnek” a földből. A feltámadtakat a 

falusiak feldolgozzák, és másodszor is visszaadják a földnek, amely ennek hatására 

furcsa magvú (ízeltlábú, emlős és emberalakú) terményeket terem. A novella 

párhuzamot von a nők és a talaj között az életadás tekintetében, miközben a 

ciklikusságot hangsúlyozza a kezdet és a vég összeérése és váltakozása által. A 

szövegen keresztül rámutatok arra az eszencialista gondolkodásra, amely hosszú idők 

óta analógiás kapcsolatot feltételez a nők és a talaj között. Ennek a kérdésnek a 

 
37 Uo. 1–30. 
38 Ludmerszki Edit: Fák és gombák együttélése – Az ektomikorrhizás szimbiózis és jelentősége. 

Élet és Tudomány, 2016. 02. 16., URL: https://eletestudomany.hu/fak-es-gombak-egyuttelese-az-

ektomikorrhizas-szimbiozis-es-jelentosege/. 
39 Veres Attila: Visszatérés az éjféli iskolába. In Éjféli iskolák. Uő. Budapest, Agave, 2018. 193–

219. 

https://eletestudomany.hu/fak-es-gombak-egyuttelese-az-ektomikorrhizas-szimbiozis-es-jelentosege/
https://eletestudomany.hu/fak-es-gombak-egyuttelese-az-ektomikorrhizas-szimbiozis-es-jelentosege/


19 

 

továbbélését vizsgálom meg Moskát Anita Horgonyhely40 című regényében, amelyre 

ökofeminista szövegként tekintek, vagyis a nő és a talaj közötti kapcsolat összefügg a 

társadalmi elnyomás kérdésével a szövegekben.  

Moskát regénye olyan matriarchális társadalmat mutat be, ahol a mozgást a 

talajban élő gumók korlátozzák, és csupán a várandós nők mozoghatnak szabadon. 

Ebben a szövegben a növények és a biológiai, valamint társadalmi nem kérdése 

összefügg egymással, a természet működése szimbolikusan összekapcsolódik a nők 

helyzetével. Az ökofeminizmus termékeny megközelítést biztosít ehhez a szöveghez, 

hiszen ez a kritikai irányzat rávilágít, hogy a nőket és a természetet érő elnyomás sok 

tekintetben összekapcsolódik egymással, mindkettőre kizsákmányolható 

erőforrásként tekint a patriarchális társadalom.41 A fantasztikus irodalom ennek a 

kapcsolatnak a felnagyított vagy újragondolt képét kínálja fel.  

Moskát Anita Horgonyhely című regényének interpretálása során építek egy 

korábban már megjelent tanulmányom42 következtetéseire, majd kiegészítem azokkal 

a növényhorrorban kulcsszerepet játszó fogalmakkal, mint a korábban említett 

növényvakság, szuperreproduktivitás és kommunikációs gátak. A regényben a 

matriarchális társadalom, illetve a talaj és az abban élő gumók működése 

összekapcsolódik, így új megvilágításba kerülnek az olyan, patriarchális struktúrára 

épülő elméletek, mint péládul az Ödipusz-komplexus. Az olvasatot a növénylét felőli 

értelmezés tovább gazdagítja, hiszen átláthatóbbá teszi a kizsákmányolás 

struktúráját, miközben rávilágít a növényi másik megismerhetőségének korlátaira is. 

A fejezet harmadik nagyobb egységében Sepsi László Termőtestek című regényét 

elemzem többek között a plant studies elméleti kerete által. Mivel a regény központi 

motívuma a gomba, bemutatom, hogy a kritikai növénytan miért alkalmazható ebben 

az esetben is, és miért tekinthető a növényeknél idegenebbnek és félelmetesebbnek. 

Rávilágítok, hogy a némaság, a kommunikáció hiánya és a szaporodás is 

hasonlóságot teremt a két rendszertani kategória között, azonban a gomba láthatóbbá 

teszi az élet elmúlását azáltal, hogy a halott vagy a haldokló anyagokon telepedik 

meg. A Termőtestek című regényben bemutatom, hogyan jelenik meg a gomba a 

növényhorror és a biológiai jellemzői fényében, illetve kiemelem azokat a 

 
40 Moskát Anita: Horgonyhely. Budapest, GABO, 2015. 
41 Warren, Karen J.: Az ökológiai feminizmus ereje és ígérete. Ford, Botos Katalin – Homok 

Melinda – Simonyi Borbála. In Környezet és etika. Szerk. Lányi András – Jávor Benedek. Budapest, 

L’Harmattan, 2005. 272. 
42 Borbíró Aletta: Biofantasy: Moskát Anita Horgonyhely című regényének ökofeminista 

értelmezése II. Opus, 2019/6. 72–84. 



20 

 

narrációban előtérbe kerülő jelképeket, amelyek ugyancsak a gomba-motívumhoz 

kapcsolódnak. A regényre a már többször említett hibridizációs poétika jellemző 

műfaji, nyelvi és tematikus értelemben is. Itt főként azokra a kérdésekre fókuszálok, 

amelyek összekapcsolódnak a regény ökológiai vetületével, így a gengszterekről 

szóló történetszálra az elemzés során kevéssé térek ki. Már a cím értelmezésén 

keresztül rámutatok azokra a kérdésekre, amelyek előrevetítik a növény- és a 

testhorror motívumait, majd amellett érvelek, hogy a hibridizáció nyelvileg is 

megképződik a mondatok motívumhasználata, illetve a narráció fragmentáltsága 

révén. Ez a nyelvi építkezés és a gombamotívum egyszerre képzik le a biológiai 

hálózatosságot és a posztstrukturalista szöveg ideáját. A narráció jellemzésére a 

fitoszemiotika terminust használom, amely éppen azt jelzi, hogy a posztstrukturalista 

szövegidea és a természet hálózatossága között analógia fedezhető fel.43 Ezt mutatom 

be Felix Guattari és Giles Deleuze rizóma fogalma révén is, amelyben a gondolkodás 

és a jelek egymáshoz való viszonyának metaforájává a különböző növényi 

gyökértípusok válnak.44 A Termőtestek a gombán keresztül a motívumhasználatban 

és tematikusan jeleníti meg a természet és a kultúra egymásra vetülését, ezáltal 

metareflexív motívummá is téve a gombát.  

Az egyes létezők és motívum egymáshoz való viszonya nem csupán a 

posztstrukturalizmus hálózatos, ideiglenes értelmezési centrumokat létrehozó 

szövegelképzelését idézi fel, hanem Graham Harman objektumorientált ontológia 

(OOO) fogalmát is. A posztstrukturalizmus a nyelv működését, a jel és a 

jelentésképződés módját helyezi előtérbe, és ezáltal mint nyelvi konstrukciót 

értelmezi a szöveget. Az újrealista filozófiai áramlathoz kapcsolódó OOO ezzel 

szemben nem a nyelvre irányítja a figyelmet, hanem a létezőkre. Arra, hogy az egyes 

objektumok sosem férhetők hozzá egészében, így az egymáshoz való viszonyuk 

mindig részleges marad. Az OOO rávilágít, hogy a regény fiktív világa olyan 

ontológiai tér, amelyben az emberi szereplők mellett a tárgyak, a helyek és a nem-

emberi entitások is önálló létmóddal rendelkeznek. Ez különösen igaz a regényben 

ábrázolt természeti jelenségre, a gombára, amely mindig visszahúzódik, és sosem 

ismerhető meg vagy fogadható be teljesen. A két megközelítésmód, a 

posztstrukturalizmus és az OOO együttes alkalmazása lehetővé teszi, hogy a 

 
43 Hódosy Annamária: Veganstrukció, avagy bevezetés a fitoszemiológiába. Apertúra, 2022. ősz. 

URL: https://www.apertura.hu/2022/osz/hodosy-veganstrukcio-avagy-bevezetes-a-fitoszemiologiaba/ 
44 Deleuze, Gilles – Guattari, Félix: Rizóma. Ford. Gyimesi Tímea. EX Symposion. URL: 

http://www.c3.hu/~exsymposion/HTML/fu/deleuze/foszoveg.htm 

https://www.apertura.hu/2022/osz/hodosy-veganstrukcio-avagy-bevezetes-a-fitoszemiologiaba/
http://www.c3.hu/~exsymposion/HTML/fu/deleuze/foszoveg.htm


21 

 

Termőtestek értelmezése egyszerre tárja fel a nyelvi megalkotottság (a motívumok) 

és a fikcionális világban megjelenő objektumok kapcsolatait, jelezve a gomba nyelvi 

és tematikus szinten is meghatározó szervezőerejét. 

Ahogy a posztstrukturalizmus a stabil, egyetlen, univerzális jelentést kialakító 

szövegolvasattal szemben az interpretáció mozgását, a szöveg teljes 

felfejthetőségének lehetetlenségét jelzi, úgy a 2000-es években Harman által 

megfogalmazott OOO keretében az egyes objektumok sem ismerhetők meg teljesen. 

Az objektumokat sosem önmagukban, hanem mindig valamihez viszonyítva 

érzékeljük, azonban nem az határozza meg őket, hogy van-e, vagy hogy milyen 

relációjuk van más objektumokkal, hanem az, hogy a szubsztanciájuk sosem érhető 

el, hiszen az objektumok visszahúzódnak a kapcsolatoktól, így mindig akad rejtett 

részük.45 Harman elképzelése szerint minden, ami létezik (legyen az valós vagy 

valótlan), objektumnak tekinthető. Filozófiája az antropocentrikus szemlélet helyett 

posztantropocentrikus horizontból tekint a létezőkre, sőt, elméleti modellje nem 

csupán az ember kitüntetett helyét gondolja újra, hanem minden hierarchikus 

viszonyt is, helyettük lapos ontológiát hoz létre.  

Harman elméletét több bírálat is érte az évek során. Matthew David Segall 

például, bár nem fogalmaz meg éles kritikát, azonban úgy gondolja, hogy egy, a 

kozmoszra vonatkozó realizmusnak szükséges számot vetnie az anthropos és a theos, 

vagyis az ember és az isteni fogalmával ahhoz, hogy a kozmoszról kialakuló kép ne 

szegényedjen el. Értelmezése szerint Harman burkoltan elismeri, hogy az ember 

egyedülálló képességgel bír a többi objektumhoz képest, amelynek illusztrálására 

Segall olyan példákat említ, amelyek az emberi tudással vagy reflexióval 

kapcsolódnak össze.46  

Alexander Galloway erősebb kritikával illeti az OOO-t, politikailag naivnak tartja, 

hiszen másodlagos korrelációt hoz létre a gondolkodás és a termelési mód között 

azáltal, hogy a posztfordista/kibernetikai gondolkodásra épül a terminus, elvégre a 

számítástechnikában az objektumorientált programozás kiemelt fontosságú. 

Galloway amellett érvel, hogy ez a társadalmi berendezkedés politikai aszimmetriát 

termel, viszont az OOO a hierarchiák elvetésével lényegében apolitikussá válik, és 

 
45 Harman, Graham: Hetvenhat tézis az objektumorientált filozófiáról. Ford. Lovász Ádám. EX 

Symposion, 2018 (99). 4. 
46 Segall, David Matthew: Cosmos, Anthropos, and Theos in Harman, Teilhard, and Whitehead. 

footnotes2plato.com. URL: https://footnotes2plato.com/2011/07/12/cosmos-anthropos-and-theos-in-

harman-teilhard-and-whitehead/  

https://footnotes2plato.com/2011/07/12/cosmos-anthropos-and-theos-in-harman-teilhard-and-whitehead/
https://footnotes2plato.com/2011/07/12/cosmos-anthropos-and-theos-in-harman-teilhard-and-whitehead/


22 

 

vak a politikai és társadalmi működésekre, miközben ezzel a vaksággal és történeti 

előzménnyel újratermeli a hierarchiát. A másik kritikája az Állatfarm híres mondását 

gondolja újra: az elmélet szerint minden objektum egyenlő, azonban vannak 

egyenlőbbek, és mivel az egyenlőbb objektumok nagyobb gravitációval 

rendelkeznek, nagyobb hatást is gyakorolnak a környezetükre. Galloway az OOO 

demokratizálóként értelmezhető lapos ontológiáját antidemokratikusnak tartja, az 

elmélet egyenlőségre épülő szemlélete, mivel nem számol a nagyobb gravitációval, 

antidemokratikussá válik, és ezért mint filozófiát sikertelen tartja: politikai elmélet 

nélkül nincs filozófia.47  

Mint említettem, Harman célja az volt, hogy egy olyan ontológiai (és 

episztemológiai) modellt hozzon létre, amely nem az antropocentrikus szemléletet 

helyezi előtérbe. Ezzel szemben Segall és Galloway kritikája nagyon is 

antropocentrikus: előbbi szerző az anthropos tematizálásának hiányával az ember 

kitüntetett helyzetét hiányolja, utóbbi pedig az emberi társadalmat jellemző politikai-

hatalmi struktúrákkal való számvetést, amelyek adott nézőpont és ideológia által 

ugyancsak aszimmetrikus helyzetet teremtenek az objektumok között, elvégre 

behatárolt keretek között szemlélik azokat.  

Bibi Burger a feketefeminista és queer fenomenológia kritikai hagyományára 

támaszkodva azt a bírálatot fogalmazza meg Ama Ata Aidoo Nowhere Cool 

novellájának értelmezése során, hogy az OOO nem veszi számba, hogy az ember 

szociális beágyazottsága és testi tapasztalatai befolyásolják az észlelést.48 Burger 

ugyancsak hangsúlyozza, hogy az ember mint objektum csupán részlegesen képes 

hozzáférni más objektumhoz, azonban a teoretikus érvelése kevés hangsúlyt fektet 

arra, hogy a nem-emberi objektumok számára is részlegesen tárulnak fel más 

objektumok, csupán egy részükkel lépnek kapcsolatban. Írásában Burger röviden 

interpretálja Harman metafora-elméletét, amely szerint a metaforák arra mutatnak rá, 

hogy az objektumok szubsztanciája elérhetetlen, és egy objektum valamely 

tulajdonságának megragadása gyakran egy másik objektum egy újabb tulajdonsága 

révén kerül a felszínre, ezáltal pedig újabb objektum születik.49 Burger elemzésében 

 
47 Galloway, Alexander: A response to Graham Harman’s “Marginalia on Radical Thinking”. 

itself.hu, 2012.06.03. URL: https://itself.blog/2012/06/03/a-response-to-graham-harmans-marginalia-

on-radical-thinking/  
48 Burger, Bibi: The nonhuman object in Ama Ata Aidoo's ’Nowhere cool’: a black feminist 

critique of object-oriented ontology. Agenda, 2022/1. 4, 11. URL: 

https://repository.up.ac.za/items/95d8613e-c8e7-4ba7-9a5d-14fc3ccd0983  
49 Uo. 10–11. 

https://itself.blog/2012/06/03/a-response-to-graham-harmans-marginalia-on-radical-thinking/
https://itself.blog/2012/06/03/a-response-to-graham-harmans-marginalia-on-radical-thinking/
https://repository.up.ac.za/items/95d8613e-c8e7-4ba7-9a5d-14fc3ccd0983


23 

 

a novella Aidoo nevű szereplőjének asszociációi kerülnek előtérbe, akiben egy 

plasztik címkével találkozva felidéződik a feketék történelme, és a tárgyat a 

rabszolgaság és az olajszármazékok felől az elnyomás metaforájaként értelmezi. 

Burger interpretációja, és így az interpretációra építő kritikája nem vet számot azzal, 

hogy nem csupán az ember lép kapcsolatba az objektumokkal, hanem maga az ember 

is objektum. Vagyis a Burger részéről hiányolt történeti és szociokulturális 

beágyazottsággal való számvetés problematikussága abból fakad, hogy nem az 

objektumok hatásaiként, egy folyamat eredményeként értelmezi az emberi 

objektumok helyzetét és beágyazottságát, hanem eleve adottnak tekinti. Holott az 

értelmezésben jelzett „fekete identitás” éppen úgy jön létre, ahogy a plasztik tárgy 

metaforikus szereppel kezd bírni, és a feketék elnyomásának szimbólumává válik: az 

objektumok hatnak egymásra, még ha vissza is húzódnak, és ezáltal sosem tárulnak 

fel a maguk valóságában, hanem gyakran új, nem reális, hanem szenzuális 

objektumokat hoznak létre, metaforákká válnak. Vagyis nem csupán a plasztik tárgy 

tölti be a történelem szimbólumának szerepét, hanem a fekete szereplő identitása is 

egy társadalmi csoport (ami ugyancsak objektum) történeti tapasztalatát hordozza. 

A kritikák alapvetően a politikusság hiánya felől vagy a (részben) 

antropocentrikus nézőpont előtérbe helyezéséért kritizálják Harman elméletét, holott 

maguk a kritikusok is a humán objektumok kidolgozott pozíciójának erősebb 

artikulálása miatt marasztalják el, vagyis az OOO posztantropocentrikus törekvései 

helyett éppen az antropocentrizmust kérik számon. Másrészt arra sincsenek 

tekintettel a kritikusok, hogy az antropocentrikus gondolkodás beszivárgását kérik 

számon Harman elméletén, holott Harmant mint objektumot ugyancsak 

meghatározzák a más objektumokkal való érintkezései, amit jelen esetben kulturális 

meghatározottságnak is nevezhetünk (erre Burger utal, azonban a szövegértelmezése 

mégsem az objektumok érintkezése révén értelmezi ezt a folyamatot). Vagyis az Irha 

és bőr fajzataihoz hasonlóan a teoretikus is egy eredendően antropocentrikus 

kultúrában szocializálódott, így az antropocentrikus gondolkodásból való kilépés 

vagy meghaladás, szinte lehetetlen a kulturális örökségbe való beágyazottságából 

adódóan. Ez pedig meghatározza azt, mit érzékel egy objektumból, és melyek a 

szubsztancia rejtett részei. 

Mivel a poszthumanizmus embert decentráló törekvése és az OOO által felkínált 

lapos ontológia is a gondolkozás határaira kérdez rá, így a Termőtestek esetében az 

OOO termékeny elméleti keretet kínál. Rávilágít a gombán és annak részleges 



24 

 

megismerésén és érzékelhetőségén keresztül, hogy a természet visszahúzódik, a 

szubsztanciája pedig rejtve marad a rendszerező, mérő és mindent számszerűsítő 

tekintet elől – akár a regény szereplői, akár a befogadó az, akik valamiképpen a 

gomba szubsztanciáját keresi. Vagyis emberként nem tudjuk maradéktalanul magunk 

mögött hagyni az antropocentrikus szemléletet, azonban az OOO-hoz hasonló 

elméletek éppen azokra a határokra mutatnak rá, amelyek a gondolkodásunkat 

jellemzik: éppen ezért tartom relevánsnak a Termőtestek esetében Harman 

elméletének bevonását az értelmezésbe, még pedig mellőzve azokat a bírálatokat, 

amelyek éppen az objektumorientált ontológia alapvetéseivel helyezkednek szembe 

az antropocentrikus személet előtérbe helyezésével. 

A Termőtestekben az objektumok, és különösen a gomba megismerhetetlensége, 

összecseng Timothy Morton hiperobjektum fogalmával, hiszen a hiperobjektumok 

olyan időben, térben kiterjedt objektumok, amelyek ugyancsak nem ismerhetők meg 

és nem érzékelhetők a maguk teljességében, hiszen térben és időben is 

szétoszlanak.50 A hiperobjektumok Harman objektumaihoz hasonlók, azonban a 

hiper előtag a kiterjedségüket jelzi. A gomba hiperobjektumként való értelmezése 

révén rávilágítok azokra az alternatív megjelenésekre, amelyek az entitást jellemzik, 

és amelyek hasonlók ahhoz, mint amit a motívum interpretációs lehetőségei 

felkínálnak a fitoszemiotika vonatkozásában. Az interpretáció zárlataként utalok arra, 

hogy az ökológiai válságra olyan megközelítés és negativitás jellemző a regényben, 

amely elfogadja a halál gondolatát és a világvége lehetőségét. Sepsi regénye 

rezignált, apokaliptikus szemlélettel ér véget, ahol az emberi élet értéke helyett a 

természet működésének elfogadása is megjelenik. 

A növényekről és gombákról szóló fejezet zárlataként röviden értelmezem 

Kleinheincz Csilla Alvilági szövedék51 című regényét, amely a Termőtestekhez 

hasonlóan a gombát emeli a történet központi motívumává. Rámutatok, hogy 

Kleinheincz regényében a két hálózatos és gombajellegű isteni entitás milyen 

asszociációk mentén kerül egymással szembe, és hogy a regény horizontjából 

negatívként feltüntetett lény szaporodása miként tükrözi a mag szétszórása által a 

kapitalizmus logikáját, a sokszorosodást, és hogyan kapcsolódik össze a 

nekropolitika kérdésével. Achille Mbembe nekropolitika koncepciója Foucault 

 
50 Morton, Timothy: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the End of the World. 

Minneapolis – London, University of Minnesota Press, 2013. 1. 
51 Kleinheincz Csilla: Alvilági szövedék. Budapest, GABO, 2023. 



25 

 

biopolitika fogalmát gondolja tovább, érvelése szerint az élet és a halál között 

fordított működés áll fent, az élet csupán a halál médiuma, az áldozati gazdaság 

eszköze, ahol az emberek már eleve halálra vannak ítélve, élő-halottként léteznek.52 

A regényben a sötét gomba entitása által megfertőzött személyek éppen Mbembe 

elképzelését tükrözik, hiszen örömmel elfogadják a halált istenük szaporodásának 

érdekében. 

A Beteg test, beteg környezet című fejezetben az emberi kultúra, a folklór, a 

természet és a betegség kapcsolatát vizsgálom Kleinheincz Csilla népmesékből 

merítő, ember, tündér és sárkány lényeket szerepeltető Ólomerdő-trilógiájában. 

Központi kérdésem, hogy a betegség fogalma a testi betegségek helyett hogyan 

kapcsolódik össze pszichés, érzelmi problémákkal, amelyet a családi viszonyok 

határoznak meg. Az elemzésben azt mutatom be, hogy a lelki sérülések miként 

íródnak a testre, és a test sérülése, valamint a családi traumák miként vetülnek a 

környezetre, és hogyan antropomorfizálódik ezáltal a környezet.  

A fejezetben amellett érvelek, hogy a folklórelemek koronként új jelentést 

vesznek fel, tükrözve az adott korszak tudását. A mesék tehát nem statikus szövegek, 

hanem átalakulnak a társadalmi és kulturális változások hatására, a szimbolikuson 

keresztül megőrzik a közösség tudását.53 Ez a változás a betegség ábrázolásával is 

összekapcsolódik, hiszen a betegség nem egyszerűen testi tünetek összessége, hanem 

az adott korszak kultúrájának jelképe is. Maga a trauma kifejezés, amelyet manapság 

a lelki sérülésekre szokás használni, eredetileg sebet vagy sérülést jelentett a görög 

nyelvben, tehát a fizikai testre utalt.54 Az Ólomerdő-trilógia szereplőinél a testek 

sérülése összefügg a hibriditásukkal, egyfajta betegségként vagy fogyatékosságként 

jelenik meg másságuk. Vagyis az ember-, a sárkány- és a tündérvér keveredése 

összefügg a mássággal, illetve a traumáikkal és a családi történetükkel: a főszereplő, 

Emese sebei a család csonkaságára utalnak, és újabb sebei tükrözik a családi 

struktúrában jelentkező újabb problémákat. A Rabonbán nevű szereplő sérülései 

ugyancsak a családi problémákra vezethetők vissza, azonban a férfi a szívét veszíti 

el, amely a történetben nem csupán fizikai értelemben jelent hiányt, hanem a szívhez 

 
52 Mbembe, Achille: Necropolitics. Ford. Steven Corcoran. Durham – London, Duke University 

Press, 2019. 38–39, 92. 
53 Propp, Vlagyimir Jakovlevics: A mese morfológiája. Ford. Soproni András. Budapest, Gondolat, 

1975. 126. 
54 Tótfalusi István: Magyar etimológiai szótár. „trauma”. URL: 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/ 



26 

 

kapcsolódó kulturális asszociációk értelmében is. Éppen ezért a férfinak nincsenek 

érzései, ha pedig önzetlen akar lenni, fizikai fájdalmai lesznek. 

Az elemzés során bemutatom, hogy a hibrid lények határhelyzetét leképzi az, 

ahogyan új terek jelennek meg a regényben. Alapvetően átmeneti és marginális 

helyeken élnek, amelyek a regényfolyam haladásával már nem idegenek, hanem 

fokozatosan megszelídülnek, ahogyan az adott terület lakói is idegenből ismerőssé 

válnak. Michel Foucault heterotópia fogalma felől értelmezem a regényben ábrázolt 

köztes tereket, vagyis olyan ellen-szerkezeti helyként tekintek rájuk, amelyek 

lokalizálhatók, azonban mégis kiforgatják valamiképpen a kultúra belső szerkezetét, 

és emiatt zárványként működnek. Foucault érvelése szerint a heterotópiák gyakran a 

deviancia kérdésével is összekapcsolódnak, vagyis a nem normatív, tehát beteg 

személyek „gyűjtőhelyei”.55 A regény előrehaladásával a korábban marginálisként 

ábrázolt terek centrummá válnak, így az addig félelmetes helyek ismerőssé, szinte 

otthonossá alakulnak át, és megszűnnek köztes területként (heterotópiaként) 

funkcionálni, vagyis a köztességhez, idegenséghez és betegséghez kapcsolódó terek 

az újabb kötetekben megnyíló újabb helyszínekkel folyamatosan eltolódnak. 

A terek feltérképezése és megnyílása szorosan összekapcsolódik a szereplők 

családi kötelékeinek átalakulásával vagy a múltbeli viszonyok feltárulkozásával, így 

a család szerepe nem csupán a traumákkal, sérüléssel és betegséggel, hanem a térrel 

is összekapcsolódik. A család a hős-narratívára épülő mesék és történetek egyik 

alapköve, hiszen a (szuper)hősöket gyakran a családi struktúrában bekövetkező 

változás, például a halál indítja el a hőssé válás útján. Bemutatom, hogy a trilógia 

ugyancsak a hőssé válás kérdését tematizálja éppen a családi traumák fényében: 

hogyan próbálja Emese és Rabonbán a sérülésüket, a „fogyatékosságukat” 

többletképességgé formálni a közösség javára.  

Ahogy a test sérülései a traumák kivetülései, úgy a test és a természet is 

összefonódik a jelképrendszerben. A narrációban a természet reprezentációja az 

animisztikus gondolkodáson nyugszik, hiszen az animisztikus szemlélet az a 

természetközeli, pogány népcsoportokra jellemző világértelmezés, amely lélekkel 

ruházza fel a létezőket, vagyis élővé teszi azokat. A lélek áthelyeződése által rokoni 

kapcsolat jön létre a létezők között, amely megőrződik többek között a népmesék 

 
55 Foucault, Michel: Eltérő terek. Ford. Sutyák Tibor. In Nyelv a végtelenhez. Uő. Debrecen, Latin 

Betűk, 1999. 148–150. 



27 

 

varázstárgyaiban is.56 A regény narrációja és története által a trauma, a test és a 

természet összefonódik egymással, és az az idegenség és otthontalanság, amely a 

szereplőket a traumáikból fakadóan jellemzi, a környezetre projektálódik. Az érvelés 

során Freud unheimlich fogalmára támaszkodom, amely éppen az otthontalanság és a 

kísérteties kérdésére fókuszál, arra, hogy a hely, amelynek biztonságot kellene adnia 

(az otthon) az elfojtott múltbeli tartalmak visszatérésével kísértetiessé, félelmetessé 

és idegenné válik.57 Mivel az Ólomerdő-trilógiában projektálódnak a természetre a 

szereplők lelki sérülései, így a természettel, a kietlen és kísérteties, lényegében 

gótikus terekkel függ össze az unheimlich tapasztalata. A második kötetben egy, a 

múltban elzárt lény tér vissza (ami múltbeli elfojtott tartalomként értelmezhető), és 

az egész világ pusztulását fenyegeti azáltal, hogy felfalja azt, így az ökológiai válság 

allegóriájaként interpretálható az alakja. Éppen ezáltal válik a trilógia ökogótikus 

fikcióként is olvashatóvá, hiszen az ökogótikában az ökológiai problémáktól való 

félelem a természet szörnyszerű ábrázolásában ölt testet.58 Az ökogótika a természet 

bosszújának toposzára épít, és a kiszabadult, világot veszélyeztető figura a természet 

rendjének megbontását szimbolizálja, hiszen olyan ősbűn által jött létre, amely az 

élet és halál körforgását függeszti fel. Vagyis az Ólomerdő-trilógia úgy jeleníti meg 

az ökológiai kérdéseket, hogy a természettel való egyensúly megbomlását olyan 

őseseményként jeleníti meg, amely bár egy darabig (látszólag) elrejthető és 

elnyomható, de a hatása kisebb mértékben és fokozatosan érzékelhetővé válik, egy 

ponton pedig szembe kell nézni a következményekkel. A főszereplők testi sérülései 

és a természet rendjébe való beavatkozás szorosan összefügg a regényben, vagyis a 

sérülés, a trauma és a családi dinamika alakulása hatással van a természetre. 

A következő fejezetek elemzéseinek fő kérdése tehát nem az, miként illeszkednek 

műfaji tendenciákba vagy kánonokba a szövegek, hanem az, milyen ma a magyar 

fantasztikus irodalom természet reprezentációja. Szűkebb értelemben pedig az, hogy 

milyen kérdések, esetleg magyar toposzok jelennek a szövegekben, milyen kulturális 

hagyománnyal kapcsolódnak össze a meghatározó témák, és hogyan viszonyul az 

ökológiai valóságunkhoz a fantasztikum, milyen revíziót és alternatív nézőpontot 

 
56 Nagy Olga: A fantasztikum variációs lehetőségei a mai népmesében. Korunk, 1974/2. 320–321. 
57 Freud, Sigmund: A kísérteties. In Művészeti írások. Uő. Ford.: Bókay Antal – Halasi Zoltán – 

Kertész Imre – Hantos Iván. Filum, Budapest, 2001. 248–249. 
58 Estok, Simon C.: Theorising the EcoGothic. Gothic Nature, 2019/1. 42.; Parker, Elizabeth: “Just 

a Piece of Wood”: Jan Švankmajer’s Otesánek and the EcoGothic. In Plant Horror. Approaches to the 

Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave 

Macmillan, 2016. 216–218. 



28 

 

kínálnak fel ezek az írások. Röviden: miként jelenik meg a Jackson által 

metonimikusnak nevezett kapcsolat a szövegben ábrázolt és az olvasót körbevevő 

világ között.  



29 

 

II. Állati identitások: az ember és az 
állat (hibrid) viszonya 

 

1. Bevezetés: animal studies és az Odakint sötétebb 

„– Ahol állatok mítoszokat hordoznak, / bármi megtörténhet. Mert hát mi az állat? / 

Járó por. És mi az ember? Beszélő sár.”59 – írja Schein Gábor az Ó, Rinocérosz című 

verseskötetének nyitódarabjában. A részlet demonstrálja azt a viszonyt, ahogyan az 

emberi kultúra az állatokhoz viszonyul: a köztudatban meggyökeresedett szemlélet 

az állatot alacsonyabb rendűnek tekinti, hiszen nem képes a beszédre, és ezért az 

emberek határt húznak az ember és az állat között:  

 

„Mi emberek vagyunk, ők/azok pedig állatok. Az »antropológiai 

differencia«, mely az ember és az állat közé von határt, ezért nemcsak 

egy lesz a kultúrát alkotó megkülönböztetések között, hanem a nyugati 

kultúra alapmegkülönböztetéseinek egyike. Az állat ennyiben az emberi 

artikulációjának feltétele, az ember pedig a magát az állatot is előállító 

antropológiai differencia műveleteinek és történeti formáinak 

függvénye.”60 

 

Hogyan tekinthetünk (egyáltalán tekinthetünk-e) úgy az állatra, hogy ne a 

másságuk vagy az antropomorfizálásuk váljon hangsúlyossá? Hogyan képes az 

irodalom úgy megjeleníteni őket, hogy az állat és az ember közti szakadék eltűnjön a 

reprezentáció által? Jelen fejezetben néhány olyan szöveget mutatok be, amelyek az 

ember-állat viszonyt újszerűen mutatják be. Elsősorban Veres Attila 

debütregényéről, az Odakint sötétebbről, Moskát Anita Irha és bőr című regényének 

állat-ember hibridjeiről, illetve Sepsi László Brúsz című novellájáról gondolkodom.  

Az állat az emberi kultúra egyik kiemelt motívuma, amely koronként eltérő 

funkcióval bírt.61 Jelen fejezetben az állat kultúrtörténeti áttekintését mind terjedelmi, 

mind az értelmezés fókuszának megtartása érdekében nem ismertetem – hiszen a 

 
59 Schein Gábor: Ó, Rinocérosz. Budapest, Magvető, 2021. 7. 
60 Balogh Gergő: Identitás és differencia között. Kosztolányi Dezső kutyája. In Milyen állat? Az 

állatok irodalmi és nyelvelméleti reprezentációjáról. Szerk. Balogh Gergő – Fodor Péter – Pataki 

Viktor. Debrecen, Alföld Alapítvány – Méliusz Juhász Péter Könyvtár, 2020. 177–178. 
61 Ld. Újvári Edit: Bevezetés. Animalia Regnum: állatok és állatjelek az emberi kultúrák 

világában. In Állati jelképek: Irodalmi és művészettörténeti mozaikok. Szerk. Vígh Éva – Bálint Emma 

– Kérchy Anna – Újvári Edit. Szeged, SZTE BTK Animalia Kutatóközpont, 2024. 9–15. 



30 

 

közelmúltban is születtek olyan kitűnő munkák magyar kutatók tollából, amelyek 

érintik ezt a kérdést.62 Ehelyett azokra az állathoz kapcsolódó elméletekre 

fókuszálok, amelyek az állatokhoz való viszonyulás átalakulását tematizálják. 

Az emberek önmeghatározása hosszú időn keresztül szorosan összekapcsolódott 

az „állattal”. Egyrészt az ellentétre, a szembenállásra épült ez a definíció, vagyis 

élesen elhatárolt kategóriák jöttek létre, másrészt az emberben bizonyos nem 

kívánatos tulajdonságokat tekintettek korábban animálisnak.63 A kortárs 

diskurzusban az animal studies kutatási irányzata világít rá azokra a határokra, 

amelyek az ember és az állat között húzódnak. „Az animal studies célja nem 

elsősorban az ember-állat viszonyok feltárása, hanem egyrészt az állati létmódok 

megértése, valamint az antropocentrizmus kritikájára és meghaladására irányul.”64 

Mint Smid Róbert írja,  

 

„[a]z irodalomban az állatokra koncentráló kutatási irányzat (literary 

animal studies) egyik alapvetése, hogy az állat különböző módokon, de 

mindig a határral szembesíti a befogadót: azzal, amelyik empirikus volta 

és nyelvileg megragadható figurája között feszül; egyáltalában az állat 

nyelvi megragadhatóságával, amely bekerítésként is érthető (például 

domesztikáló karámba zárásként, illetve ennek fonákjaként, hogy a 

bekerített-karanténba helyezett animalizálódik, stb.); vagy az állat 

beszédre foghatósága és elnémítása között húzódó határral. Ily módon az 

irodalmi állatok arra is rámutatnak, hogy a határ nem egy és 

oszthatatlan”.65 

 

Az animal studies kritikája arra a görög-keresztény kultúrára irányul, amelynek 

ideái arra szolgáltak, hogy az ember elszakadjon az állatitól, hiszen „saját identitása 

megteremtésének oltárán” feláldozhatónak tartja az állatvilágot.66 

 

 
62 Ilyen például a Milyen állat? Az állatok irodalmi és nyelvelméleti reprezentációjáról (Szerk. 

Balogh Gergő – Fodor Péter – Pataki Viktor. Debrecen, Alföld Alapítvány – Méliusz Juhász Péter 

Könyvtár, 2020.) című tanulmánykötet vagy a szegedi ANIMALIA Kutatóközponthoz kapcsolódó 

kötetek: Vígh Éva (szerk.): Állatszimbólumtár. Balassi, Budapest, 2019.; Vígh Éva: Állatszimbolika a 

közép- és újkori Itália irodalmában. Antikvitás és reneszánsz könyvek. Szeged, Lazi, 2018.; Szirmai 

Éva – Tóth Szergej – Újvári Edit (szerk.): Állati jelek, képek és terek. 1-2. Jel-Kép-Tér III. Szeged, 

SZEK-JGYF Kiadó, 2017. 
63 Horváth Márk: Az antropocén, Az ökológiai válság és a posztantropocentrikus 

természetkulturális viszonyok. Budapest, Prae, 2021. 270–271. 
64 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 99. 
65 Smid Róbert: Az ökokritika dilemmái. Budapest, Századvég, 2023. 57. 
66 Széplaky Gerda: Sem isten, sem állat. Budapest, Prae, 2023. 9. 



31 

 

1.1. Furcsa állatok: idegenség az Odakint sötétebben 

Veres Attila Odakint sötétebb című regényének fiktív állatai sem csupán az ember és 

állat között húzódó határra reflektálnak, hanem arra is, hogy mi az állat, hogyan 

definiálható. A cellofoidáknak nevezett lények az állaton belül is különös hibridek: 

polipszerű csápjaik, potrohuk, szőrzetük és csáprágóik vannak, és közben a 

macskákhoz vagy kutyákhoz hasonlóan reagálnak a simogatásra. 

Az Odakint sötétebb olyan alternatív Magyarországon játszódik, ahol 1983-ban új 

állatok jelentek meg az úgynevezett Eseményterületen. Az ország ezen részén 

megmagyarázhatatlan dolgok történnek, viszont egy új kultúra és berendezkedés 

alakul ki akár a cellofoidák iránti turizmus, akár a cellofoidák testnedvének 

felhasználása által. Az emberek kezdetben vadásztak az idegen lényekre, majd 

telepeket hoztak létre az állatok védelmében, mert úgy gondolták, emésztőváladékuk 

gyógyítja a rákot és tárolja az álmokat. A telepek védelmet is biztosítanak az 

állatoknak a vadászók ellen, hiszen ezek a lények nem képesek szaporodni, a számuk 

véges. Ide érkezik meg Gábor, az új dolgozó, akivel együtt az olvasó is fokozatosan 

feltérképezi az Eseményterület állatokhoz kapcsolódó különös eseményeit és 

jelenségeit, és eközben a telepen töltött idő alatt fokozatosan megismerhetővé válnak 

az állatok. A fejezetek elején különböző idézetek és mottók segítenek megérteni, 

miért működik másként a hely: politikusok nyilatkozatai, szakkönyvek részletei vagy 

épp egy Tankcsapda daltöredék árnyalja a társadalmi-kulturális közeget. A regény 

végére kiderül, hogy a cellofoidák a bolygót próbálták megvédeni egy külső 

támadástól, amely arra törekszik, hogy minden életet felemésszen. Gábor 

szembeszáll a pusztítással, hogy szó szerint új világot teremthessen – erre az új 

kezdetre utal Pintér Bence, amikor úgy értelmezi a regényt, hogy az egy 

„megváltástörténet, egy végletekig sötét újtestamentum”.67 A regény zárlatára, ami 

egy ökológiai pusztuláshoz kapcsolódó vízió, illetve az ott ábrázolt növény-

metaforára épülő világképre a következő, kritikai növénytannal foglalkozó fejezetben 

térek ki, jelen szakaszban a telephez kapcsolódó epizódokra, illetve az állatok és az 

emberek viszonyára fókuszálok. 

Bényei Tamás amellett érvel, hogy a világ felfedezésével és megismerésével a 

korábban szörnynek tartott állatok szinte megszelídültek, így az idegenségükből 

fakadó mítoszok átalakulnak. Már nem látjuk az oroszlánt szörnynek, hiszen ezek a 

 
67 Pintér Bence: A sötétség ideát van (Veres Attila: Odakint sötétebb). Szépirodalmi Figyelő, 

2017/5. 125.  



32 

 

lények „elköltöztek” a földről, az űr lett az idegennek és szörnynek látott lények 

otthona.68 Ez a tendencia az ismert lények hibridizálódásával, keverékjellegével 

egészíthető ki, mint például a szuperhősök, akikben az animális és az emberi jegyek 

keverednek (például Pókember). Az állatok másságából fakadó szörnyszerűség a 

megismerés és a feltérképezés által feloldódik. Az Odakint sötétebb cellofoidái is 

kezdetben különösek mind a főszereplő, mind az olvasó számára, a történet 

előrehaladásával azonban egyre ismerősebbé válnak, és elveszítik fenyegető 

aurájukat, másságuk csökken. 

A cellofoidák Cthulhura,69 Lovecraft hatalmas, kozmikus és félelmetes fiktív 

lényére emlékeztetik az olvasókat a polipszerű, csápos megjelenésükkel, és azért, 

mert egy idegen helyről érkeztek: „Lovecrafttal ellentétben Veresnél nem említődik 

meg a szörnyeteg szó, méretükből adódóan a cellofoidák inkább lehetnének Cthulhu 

kistestvérei. Ennek ellenére, ezek a kisméretű lények mégis félelmet váltanak ki az 

emberekből idegenségükkel.” – írja Vida Barbara.70 De miből fakad valójában az 

idegenségük? Tágabb értelemben az Eseménytérhez kapcsolódó új működési 

szabályokhoz, hiszen a tér idegensége összekapcsolódik az állatok megjelenésével, 

annak hatására kezdtek el furcsa dolgok történni. A cellofoidák hellyel való 

kapcsolatát jelzi az is, hogy amennyiben a cellofoidák átlépik a határát, elpusztulnak. 

Vagyis a hely és a cellofoidák idegensége és kiismerhetetlensége feltételezi és 

tükrözi egymást. Az állatok megjelenésével együtt a terület szabályai is újraíródtak, 

amit jelez például a falu helyi kocsmájában zajló kártyajáték, amelynek bár szabályai 

mutálódnak, soha nem ér véget. Hasonló az a jelenség, hogy a regény szereplői a 

távolból zenét hallanak, de nem lelik meg a forrását. Szűkebb értelemben pedig 

abból a hibrid megjelenésből és viselkedésből, amellyel a gondozóik találkoznak: 

rengeteg létező állatra emlékeztetnek, miközben emberi vonásaik is akadnak. 

A cellofoidák megjelenése új kulturális közeget is teremtett, amely kultikus 

viszonyulásokat hozott létre a turisták számára:  

 

„Úgy tudtam, hogy ez a hely maradt meg az utolsó, turisták által is 

látogatható farmként. A ketrec magyar királyokat ábrázoló, gigászi 

faragott szobrok körében állt, uralkodóink, Szent Istvántól Mátyás 

 
68 Bényei Tamás: Esendő szörnyeink. In Esendő szörnyeink és más történetek (Világirodalmi 

esszék). Uő. Budapest, József Attila Kör – Pesti Szalon Könyvkiadó, 1993. 5–17. 
69 Írásomban nem elemzem részletesen a Lovecraft és Veres lényei közötti párhuzamot. 
70 Vida Barbara: A kozmikus rettegés magyar csápjai. Intertextualitás, műfajköziség és medialitás 

Veres Attila Odakint sötétebb című regényében. OPUS, 2018/2. 53, 64. 



33 

 

királyig vakon bámulták az osztályt. Ettől még ijesztőbb lett az egész. 

Egy pirospozsgás férfi vezetett minket körbe. Azt mondta, hogy 

országunkat Isten választotta ki arra, hogy az állatokkal törődjünk, ahogy 

királyainkat is arra választották ki, hogy a jövőbe vezessenek minket.”71 

 

Az emlékezethely,72 amely a magyar uralkodókat őrzi az emlékezetben, már nem 

csupán a magyar történelem mementója, hanem azé a furcsa eseményé is, amely 

létrehozta az Eseményteret. Sőt, a magyar történelem lényegtelenné válik a 

cellofoidák történetéhez képest, hiszen idegenségük és a térhez kötődő furcsaságok 

nagyobb lázban tartják az embereket. 

A cellofoidákhoz fűződő mítoszok létrejötte összekapcsolódik Az állatok 

királysága című fiktív kötettel is, amely a legváratlanabb helyzetekben bukkan fel a 

szereplők előtt. A kötet címe azt jelzi, hogy az Eseménytéren belül nem az emberek 

uralják a környezetüket, hanem a cellofoidák, így arra a fizikai térre irányítja a 

figyelmet, ahol a regény cselekménye játszódik. Másrészt azt a biológiai terminust is 

játékba hozza, amely a biológiai rendszertan „ország” fogalmához kapcsolódik 

(például növények, állatok és gombák országa). Ennek a taxonómiai szintnek az 

angolban a kingdom a megfelelője, amely magyarul királyságot jelent, ahogyan a 

latin megnevezés, a regnum is. A fiktív kötet címe tehát arra a biológiai rendszertani 

kategóriára is utal, amely az állatokat foglalja magában.  

A cellofoidák idegensége (szűkebb értelemben) a külsejükre és a viselkedésükre 

vezethető vissza, viszont, mint Gábor fogalmaz, „Azonnal megismertem a szagot: az 

idegenség szagát.”73 Testük nem azonosítható be egyetlen ismert állatként, inkább 

több fajra emlékeztetnek: „Tudnak járni a csápjaikon, ha akarnak […]. Olyankor elég 

gyorsak.”74 – írja le az egyik szereplő a cellofoidákat. Többnyire viszont csak 

csüngnek a fán, akár egy majom: 

 

„Az első állat velem szemben lógott egy fáról. Engem nézett. A 

szemei, mint két darabka a legsötétebb éjfélből. 

Az állat kerregett, és négy mellső csápjával elengedte a rudat, amin 

lógott, a négy hátsóval pedig tovább kapaszkodott, feltárva a csáprágóit 

 
71 Veres: Odakint sötétebb. 21. 
72 Pierre Nora szerint a kollektív emlékezet helyekhez kötődik a kultúránkban, mert már nem a 

történelem jegyében élünk, mint a hagyományos társadalmak, ezért a történelem és az emlékezet 

szétválik. Többek között a múzeumok és az emlékművek hivatottak betölteni az emlékezés funkcióját. 

(ld. Nora, Pierre: Emlékezet és történelem között. A helyek problematikája. Ford. K. Horváth Zsolt. 

Múlt és Jövő, 2003/4. 3–16. URL: https://multesjovo.hu/wp-content/uploads/aitfiles/f/i/file_3_16.pdf)  
73 Veres: Odakint sötétebb. 31. 
74 Uo. 31. 

https://multesjovo.hu/wp-content/uploads/aitfiles/f/i/file_3_16.pdf


34 

 

és a szájnyílását. A háta minden lélegzetvételével megemelkedett, majd 

lesüllyedt. […] 

Szabolcs megvakarta az állat fejét. Úgy tűnt, Bismarck [az egyik 

cellofoida] élvezi: teste lehetetlen pózban csavarodott ki, hogy Szabolcs 

minél alaposabban simogathassa, a belsejéből kattogó hang szakadt fel. A 

fejének felső részét és hátának egy darabját borító sötétlila, hosszú 

szőrzet megremegett. Szabolcs a hasi részt is megvakarta, majd áttért az 

állat potrohára. 

Az állat felé léptem, amelyik mereven bámult engem. Ahogy 

megtettem az első lépést felé, összerezzent az izgalomtól, mint egy 

macska, ami a játékát várja.”75 

 

Az idézet a fán lógó emlősök mellett rovarokra jellemző tulajdonságokat is 

hozzájuk társít, a testük kicsavarodása pedig a macskák furcsa pozícióit idézi. A 

négy mellső és a négy hátsó csáp a polipfélékre jellemző, viszont a végtagok 

megnevezése inkább az emlősök esetében használatos. A mozaikosságukkal együtt 

az idegenségüket tovább növeli a szemük, amely azáltal, hogy a sötétség és éjfél 

jellemzi, éppen a hátborzongatóval és az ismeretlennel kerül párhuzamba. A 

máshonnan érkezett lényekkel való találkozás vallási, kozmikus tapasztalattal 

kapcsolódik össze. Mint Noel Carroll fogalmaz,  

 

„[a] félelem alapesetben kellemetlen, kerülendő érzés, ám a kozmikus 

félelem nem egyszerű rettegés, hanem csodálat is; ilyenkor a félelem 

olyan látomásszerű dimenzióval egészül ki, amelynek átélése – Lovecraft 

szerint – intenzív és létfontosságú élmény. A kozmikus félelem, illetve a 

félelemmel vegyes csodálat tehát – amennyiben létezik – kívánatos lehet, 

úgy, ahogy az általános értelemben vett félelem soha.”76 

 

Éppen ez a kettős érzés fedezhető fel Gáborban, elvégre csodálja a lényeket, de a 

szaguk, a külsejük és a viselkedésük mégis idegenné, megismerhetetlenné, és így 

félelmetessé teszi a cellofoidákat. Azonban az állatokkal folytatott interakciói (mint a 

kommunikáció vagy az érintés) fokozatosan felszámolja a másságukat, és csökkenti 

az állat és az ember között húzódó határt: 

 

„Nyitott tenyérrel közeledtem, ahogy a kutyákhoz szoktak. […] Már 

csak centikre volt az ujjam az állat fejétől, de képtelen voltam legyőzni 

ezt a távolságot. 

Az állat finoman a karomra tekerte az egyik csápját, és maga felé 

vonta a kezem. Az érintése sima és száraz, tapadókorongjaival játékosan 

 
75 Uo. 32. – Saját betoldás. 
76 Carroll: A horror paradoxona. 



35 

 

szívogatta a bőrömet. Megborzongtam, de fel is nevettem a gesztustól. 

Hozzáértem az állat fejét borító színes szőrzethez, és meglepődtem, 

milyen vastag és durva, mint a lajhár bundája. Megsimogattam az állat 

testét, mire azon elégedett remegés futott végig.”77 

 

Gábor maga is reflektál arra a vallásos tapasztalatra, amely gyakran még az 

állatokhoz való kötődés ellenére is meg-megjelenik. A cellofoidák váladékának, a 

kristálytej feldolgozása során a párbeszédükből is kiderül, hogy ez a jelenség olykor 

előfordul: 

 

„Le akartam vetni a szakralitás érzetét, újra egyszerű fizikai 

erőfeszítéssé tenni a központi szárnyban eltöltött időt, csak azért, hogy 

amikor végzek, a befejezett munka érzetével hagyhassam magam mögött 

az épületet. Épp Szabolcshoz fordultam, mikor Babyface Nelson 

megragadta a karomat. Nem volt erő vagy fenyegetés a mozdulatban, az 

állat nem támadott. Mégis: mintha jeges vizet öntöttek volna a 

gerinccsatornámba. A gyomrom mazsolává ugrott össze, elárasztotta a 

vérem az adrenalin, a szívem sötét masszává vált a tudattól, hogy nincs 

hova futni. Kutya módjára szűkölni szerettem volna, értelmetlen, 

artikulálatlan módon kifejezni a rettenetet, aminek az árnyéka rám vetült. 

[…] 

– Tudom, mit éreztél – mondta. – Mintha Isten nézne rád. 

Én nem így fogalmaztam volna, de bólogattam. 

– Nekem is van ilyen érzésem időnként, mikor velük vagyok. Nem 

tudom megkülönböztetni a két érzést. Az áhítatot és az evolúciós 

rettegést. Valamelyiket érzem.”78 

 

Nem csupán a lények idegensége lényeges az idézetben, hanem az, ahogyan ezt a 

benyomást próbálja feloldani a főszereplő. Olyan tapasztalatokhoz és cselekvésekhez 

hasonlítja, amelyek már ismerősek számára – például a cellofoidákhoz való 

közeledés arra emlékezteti, ahogyan a kutyákhoz közelít az ember.79 A cellofoidák 

megjelenése új tárgyi kultúrát is magával hoz, viszont a vizuális reprezentáció 

hiányában a nyelv az összehasonlítás révén közvetít a tárgy kinézetéről és 

működéséről információt, így pedig a leghétköznapibb eszközök által teszi 

megragadhatóvá az új gépeket – a tejet leszívó szerkezet a porszívóra emlékeztet, 

míg a tárolására kialakított eszköz kenyérpirítószerű. A gép hangja, a kerregés szinte 

az egész regényben a cellofoidák hangadását is jellemzi, így az állat és az eszköz 

 
77 Veres: Odakint sötétebb. 33. 
78 Uo. 49–50. 
79 Nemcsak az ember közelít az állathoz úgy, ahogy a kutyákhoz, hanem visszafelé is kialakul ez a 

hatás, hiszen a cellofoidák hatására létrejövő rettegés egy kutyához hasonlóvá teszi Gábort a szűkölés 

révén. 



36 

 

nem csupán idegenségük révén és a reprezentációjuk nehézségei miatt hasonlít 

egymásra, hanem a hangjuk jellege is utal a kettőjük közötti kapcsolatra: az állatok 

megjelenése nélkül nem jött volna létre a leszívó és a tároló szerkezet. 

Ha az élőlény mint kategória ismertető jegyeit kellene felsorolni, akkor a legtöbb 

listán valószínűleg szerepelne a légzés vagy a táplálkozás, amelyre a szervezet 

fenntartása miatt szükség van. A cellofoidák ebben a tekintetben is abszolút alteritást 

képviselnek az emberhez képest, hiszen nincs szükségük táplálékra, az étkezés 

csupán elősegíti a váladékuk termelődését,80 a kristálytejet, amelyről úgy tartják a 

regényben, hogy gyógyítja a rákot és képes az álom tárolására. 

A cellofoidák leírása nem csupán animális jegyek mentén történik, hanem emberi 

jellegek is társulnak hozzájuk. Egyszerre emlékeztetnek gyerekekre és idős 

bölcsekre. Ennél is érdekesebb, hogy az egyes egyedekhez személyiség társul: 

 

„Babyface Nelson gyakran akart megérinteni a csápjával, én pedig 

hagytam, egyszer még az ölembe is vettem. Annak ellenére, hogy 

rettegtem, újra érzem majd azt az iszonyatos félelmet, örültem is a 

közeledésének. Úgy éreztem, lett saját állatom. Egyébként mindegyikkel 

játszottunk. Volt, akinek labdákat dobáltunk, volt, akit bottal kellett 

piszkálni, ketten a kötélhúzást imádták, egy pedig csak akkor nyugodott 

meg, ha Szabolcs LGT-dalokat énekelt neki.”81 

 

A játék és a személyiség (unikalitás) által ugyancsak feloldódik a cellofoidák 

mássága, és a félelmetesség, az áhítat vagy az evolúciós félelem helyett a lények 

aranyossága és cukisága kerül előtérbe. Az állati és emberi jegyek keveredése tovább 

hibridizálja a cellofoidákat, a játék pedig infantilizálja ezeket a lényeket, és éppen 

ezért igaz rájuk mindaz, amit az Agancsosfiú82 című Netflix-sorozattal kapcsolatban 

ír Hódosy Annamária:  

 

„a hibridek megalkotásához emberből és állatból is a legkellemesebb 

tulajdonságokat kombinálták. Emellett gyerekekről van szó, márpedig a 

kölykök látványa […] még akkor is kedves az emberi szemnek, ha nem 

emberi, hanem állati ivadékokról, sőt, adott esetben amúgy taszítónak 

tartott állatok kölykeiről van szó.”83  

 

 
80 Veres: Odakint sötétebb. 34. 
81 Uo. 65. 
82 Agancsosfiú (Sweet Tooth. Toa Fraser – Jim Mickle, 2021–) 
83 Hódosy Annamária: Klímaszörnyek. Szeged, Tiszatáj, 2023. 214. 



37 

 

A cukiság a test morfológiájából fakad, amely többek között a nagy szemekhez 

kötődik. A cellofoidák emlékeztetnek a gyerekekre akkor, amikor a gondozók 

hordozzák őket, gondoskodnak róluk, megetetik őket és játszanak velük. Mindennek 

két értelmezési iránya lehet. Az egyik hasonlóságot mutat Hódosy azon 

meglátásával, amely szerint a kultúrában a barátságos szörnyek nem feltétlenül a 

humán nézőpont meghaladását mutatják be, hiszen gyakran azt emelik ki ezek a 

reprezentációk, hogy miben hasonlók az emberhez, és ezáltal azt sugallják, hogy 

jobb az, ami emberszerűbb.84 Az Odakint sötétebbre esetében ez úgy értelmezhető, 

hogy a cellofoidák cukisága, játékossága és barátságossága eredményezi azt, hogy az 

emberek elfogadják őket, hiszen hasonlók a gyerekekhez. Amikor a cellofoidák 

emberekhez való hasonlósága egyre látványosabb, a történet olyan fordulatokkal él, 

amelyek éppen a humánjellegük hiányára mutatnak rá: a másságuk nem az emberi 

heterogenitás metaforája, hanem az állatok heterogenitására mutat rá. 

A regényben a vadászók azonban nem egyediként tekintenek a cellofoidákra, a 

háttérbe szorul az egyediségük, és az, hogy nem szaporodnak, tehát korlátozott a 

létszámuk. A cellofoidák meggyilkolása a tömeges kipusztulással mutat párhuzamot: 

az állatok kihalásának aránya megnőtt az utóbbi néhány száz évben, amely többek 

között az európai gyarmatosításra és a 20. századi népességnövekedésre vezethető 

vissza.85 A kutatások kimutatták, hogy a lassan szaporodó, nagytestű és hosszabb 

életű állatok kitettebbek a vadászat hatásának, hiszen a populáció nem képes rövid 

időn belül regenerálódni. A kihalások másik gyakori oka, hogy a szigeteken lakó 

fajok szaporodása földrajzilag is korlátozott, így sokkal sérülékenyebbek a 

környezetük átalakulásával, az ökológia változással és az emberi hatással szemben.86 

Mint Horváth Márk írja, „[a]z állatok az antropocénben nemcsak diszkurzív és 

szemantikai dilemmát jelentenek, hanem valóságosan, fizikai értelemben is 

végtelenül el vannak nyomva. Egyenesen az állatok rendszerszintű 

megsemmisítéséről beszélhetünk az antropocénben.”87 Bár a cellofoidáknak nem 

olyan hatalmas a teste, mint az elefántoknak, viszont a populáció számának korlátai, 

illetve az Eseményterület általi behatároltságuk (hiszen azon kívül a testük 

felbomlik) behatárolják az élettartamukat, és a levadászásuk ebben a tekintetben 

 
84 Uo. 39. 
85 Sodh, Navjot S. – Brook, Berry W. – Bradshaw, Corey J. A.: Causes and Consequences of 

Species Extinctions. In The Princeton Guide to Ecology. Szerk. Simon A. Levin. Princeton – Oxford, 

Princeton University Press, 2009. 514. 
86 Uo. 515, 516. 
87 Horváth: Az antropocén. 269. 



38 

 

éppen azt a rendszerszintű megsemmisítést tükrözi, amelyről Horváth ír. Az egyik 

fejezet előtt található fiktív mottó is ezt a jelenséget fogalmazza meg: 

 

„»Ártatlan állatok százait, ezreit mészárolják le Európa közepén, valami 

olyasmiért, aminek hatékonyságát babonákra alapozzák. Ugyanaz 

történik, mint a tigrisekkel, akiket a fogukért vadásznak, vagy az 

elefántokkal, akiket az agyarukért. Ezt nem hagyhatjuk. Ez tiszteletlen 

bánásmód a természettel szemben.« 

Brigitte Bardot: Az emberiség száz bűne az állatvilág ellen, 

Green Trade Press, 1997. 

Fordította Szabó Judit”88  

 

Az idézet az állatok tárgyiasítására is utal, arra, hogy már élőként 

nyersanyagforrásként tekintenek rájuk. A vadászat ebben az esetben nem az élet 

fenntartására irányuló szükségleteket elégíti ki (mint az állat húsának élelemként 

vagy a bőrének ruhaként való felhasználása), hanem az a célja az egyes testrészek 

megszerzésének, hogy trófeaként kiállíthatóvá váljanak vagy babonás okokból 

birtokolhatók és elfogyaszthatók legyenek. Ez a bánásmód párhuzamot mutat annak 

a folyamatnak a végével, amely szerint a fajok kihalása összefonódik a területek 

átrendeződésével, hiszen az új környezeti feltételek sokkot idéznek elő a faj életében. 

Bizonyos fajok rövid ideig képesek igazodni a megváltozott körülményekhez, 

viszont a táplálékforrás és az élettér csökkenése hosszú távon képtelenné teszi őket 

az életre, így élő-halottakká válnak, olyan fajjá, amely kihalásra van ítélve. A 

folyamat hatására eltűnő fajokra úgy szokás utalni, mint amelyeknek kihalási 

adóssága van a múltbeli élőhelyvesztésből fakadóan, és a halálukkal törlesztik ezt az 

adósságot (gyakran az ember helyett).89 A cellofoidák ugyancsak ebben az élő-halott 

állapotban léteznek, hiszen képtelenek a szaporodásra, és földrajzi értelemben eleve 

korlátozott az életterük. A regény végével nem csupán a cellofoidák tűnnek el a 

bolygóról, hanem az élettér átalakulása miatt (hiszen az Alak, vagyis a pusztulás 

megjelenésével folyamatosan felszámolódik a világ) minden élőlény kihalási 

adósságot törleszt. 

„Az a mód, amiképpen az állatokkal bánik a modern ember, tulajdonképpen 

ugyanolyan, mint ahogyan a nemzetszocialista rezsim viselkedett a nem teljes 

értékűnek tekintett emberekkel.” – olvasható A poszthumanizmus változataiban.90 

 
88 Veres: Odakint sötétebb. 79. 
89 Sodh – Brook – Bradshaw: Causes and Consequences of Species Extinctions. 517. 
90 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 128. 



39 

 

David Sztybel harminckilenc pontban veti össze, hogy a náci Németország milyen 

szempontokból kezelte úgy a zsidókat, akár az állatokat. A szembeállítás során 

többek között a kísérleteken, a tudományos tárgyiasító nyelven, a vadászaton, a zsidó 

származású emberek testrészeinek trófeaként és használati tárgyként való 

megőrzésén (a bőr mint lámpabúra, a haj szőrmedíszként, a faggyú 

szappanalapanyagként stb.), a tömegsírokon, az elnémításon, a genocídiumon, a 

névtelenségen, az ölés „hatékonnyá” tételén, illetve a démonizáción keresztül mutat 

rá a párhuzamokra. A zsidók és az állatok egyaránt az ember alatti kategóriájába 

kerültek (subhuman), tárgyiasultak.91 A tárgyiasítás a deszubjektivizáción keresztül 

történik, amelynek eszköze az egyed számmá redukálása, tárgyként való kezelése, 

valamint a személyiségtől és az egyedi ismertetőjegyektől való megfosztása. A 

cellofoidák a gettóhoz hasonlóan lezárt és korlátozó térben élnek a telepeken, a 

vadászok pedig éppen azt a tárgyiasító attitűdöt testesítik meg, ahogyan a zsidókat 

kezelték a nácik.92 

Az Odakint sötétebben az állatok árucikké válnak a trófeavadászat által, így nem 

csupán, fizikai és érzelmi téren sérülnek, hanem a feldarabolás által is árucikké 

válnak. A sportvadászat és a trófeagyűjtés a legyőzés demonstrációját viszi színre, a 

hierarchia és a dominancia láthatóvá tételének gesztusát hordozza.93 Míg az élet 

fenntartásáért folyó vadászat célja az, hogy az elejtett állat testét minél kisebb 

veszteséggel felhasználják, addig a trófeagyűjtés során az ölés csupán néhány 

testrész megszerzésére irányul. A cellofoidák levadászásában az emberalattinak 

tartott élőlényekre irányuló elnyomó magatartás nyilvánul meg. Mivel nem egészen 

ember(i)ek (saját személyiségük és egyediségük ellenére), így a levadászásuk sokak 

számára nem jelent problémát, a testük egzotikussága pedig vonzóvá teszi őket: a 

regény említést tesz arról, hogy a cellofoidahús ízére sokan kíváncsiak, míg mások a 

kristálytejtermelő szervüket vágják ki. A meggyilkolásuk hangsúlyossá teszi 

materialitásukat és mortalitásukat. 

Összegezve, az Odakint sötétebb állatainak reprezentációja rámutat azokra a 

kérdésekre és diskurzusokra, amelyek az állat körül formálódnak, és amelyek az 

ábrázolásukhoz kötődnek. Egyrészt az ember és az állat viszonyát tematizálja, vagyis 

 
91 Sztybel, David: Can the Treatment of Animals and the Holocaust?. Ethics and the Environment, 

2006/1. 107–120. 
92 A gondozók kivételt jelentenek, hiszen éppen ellentétes folyamat játszódik le általuk: nevet 

adnak az állatoknak, és annak megfelelően játszanak velük, hogy mi a kedvencük játékuk. 
93 Batavia, Chelsea et al.: The elephant (head) in the room: A critical look at trophy hunting. 

Consevation Letters, 2018/1. 4–6. 



40 

 

a mi és a másik (alteritás) kérdését, az állat humanizáló megismerését, az idegenség 

kérdését, illetve azokra a kulturális hagyományokra reagál, amelyek az állatot 

szubhumánként és tárgyként gondolják el. A cellofoidák által ezek a kérdések az 

idegenség és a kozmikus félelem kategóriájával kapcsolódnak össze, így a rettegés 

valójában az embernél nagyobb hatalomtól való félelemre irányul, vagyis a 

dominancia problémája artikulálódik a regényben. Másrészt, hangsúlyossá válik a 

másik megismerése, és ezáltal az idegenség felszámolásának igénye. 

Míg az Odakint sötétebb olyan lényeket mutat be, amelyek nem emberek, bár az 

emberi tulajdonságok felismerhetők a cellofoidákban, addig Moskát Anita Irha és 

bőr című regénye, illetve Sepsi László novellája, a Brúsz olyan lényeket ábrázol, 

akik az ember és az állat közti kategóriába illeszthető hibridek. Az Irha és bőrben 

fizikai értelemben is hangsúlyos a köztesség, míg Sepsi szövegében a főszereplő bír 

olyan tulajdonsággal, amely az állatvilág bizonyos fajaira jellemző. A továbbiakban 

Moskát regényét, majd a Brúszt értelmezem az ember-állat viszony vonatkozásában. 

 

2. Mítoszok fogságában: Moskát Anita Irha és bőr című 

regényéről 

A művész hiányolja a szobrai életszerűségét, majd rájön, hogyan hozzon létre 

állatokból szinte teljesen emberi lényeket. Adott egy új Pygmalion-mítosz. Ez a 

teremtésvágy hívja életre Moskát Anita alternatív Magyarországon játszódó, Irha és 

bőr című regényének (az emberi szempontból) ontológiailag, etikailag és morálisan 

határsértő humán-állat lényeit, a „fajzatokat”, akik állatok bebábozódásával szinte 

teljesen emberré válnak a testfelépítésük, a viselkedésük és az érzéseik tekintetében. 

Az emberek (a fajzatok terminológiájával a sapiensek) gettókba tömörítik, és 

elnyomják a fajzatokat, vagyis kevesebb joggal bírnak az emberekhez képest. A 

regény közel húsz évvel az első tömeges átalakulások után játszódik, és annak az 

időszaknak az eseményeit mutatja be, amely a fajzatoknak emberi jogokat biztosító 

szavazás előtti nagyjából fél évben történik. Az elbeszélésben fontos szerepet kap az 

a kampány, amely a fajzatok és az emberek közti hasonlóságokat mutatja be, hiszen 

kiegészítik a három nézőpontikarakteren keresztül előtérbe kerülő problémákat, a 

helykeresést és a beilleszkedést. Nem csupán az emberek szimpátiájáért folytatott 

figyelem révén rajzolódik ki a fajzatok marginális helyzete, hanem a gettók belső 



41 

 

működése is láthatóvá teszi például azzal, ahogy egy kis, de radikális csapat a 

teremtőjüket keresi, és szeretnék megfordítani az elnyomó és elnyomott helyzetet, és 

elérni azt, hogy ne az emberek határozzák meg a fajzatok sorsát. A szekta tagjai a 

Bárány nevű figurát követik, aki a közösség vallási jellegű működésének áthallását is 

kínálja a „nyáj” révén és megváltó-jellegű figuraként. 

Az Irha és bőr több kulturális mítoszból merít a Pygmalionon túl. Ilyen a 

húsvéthoz kötődő feltámadás és újjászületés, hiszen az első átalakulások 2000 

húsvétján kezdődtek: az állatok bebábozódtak egy barna, ragacsos anyagba, 

amelyből új életet nyerve törtek ki. Emellett Prométheusz és Frankenstein története, 

illetve a megváltó-narratívára tett allúziók segítik a fajzatok regénybeli kulturális-

társadalmi helyzetének megértését.94 A történetben számos utalás történik arra a 

bőséges irodalmi hagyományra, amely humán és animális jegyekkel bíró lényeket 

szerepeltet, például az állatmesékre. Mint Hárs Endre írja,  

 

„[a]z állatmesék és a filozófikus állattörténetek felvilágosodás kori 

konjunktúrájuk óta sem veszítettek irodalmi-elméleti relevanciájukból. A 

rejtett és a nyílt jelentések, a cselekményközpontú allegória és az 

értelemteremtő metafora közötti játék mindmáig izgalmas irodalmi-

műfaji eszközzé avatják őket. További jelentőséget kölcsönöz az 

állatmesének az újabb keletű állat-tudományok [animal studies], illetve 

ember-állat-tudományok (human-animal studies) témáihoz való 

közelsége.”95 

 

A regény egyes fejezetei az állatmesék, a fabulák hagyományára építve mutatják 

be egy-egy fajzat sorsát az emberi társadalomban. Gazdag anyagokat mozgatnak a 

mesék, hiszen különböző fajhoz tartozó állatokat, eltérő kultúrákat, más-más 

problémákat vonultatnak fel amellett, hogy egyes történetek a fajzatok keletkezését is 

kiegészítik. Ezek a szövegbetétek a címük révén is összekapcsolódnak egymással 

(Mese a …), a szerzőjük pedig az Irha és bőr egyik főszereplője, Kirill. 

A kreatúrák megnevezésének problémája, amely a hibridségükből fakad, a 

történetben is megjelenik,96 elvégre a regénybeli köznyelvben fajzatokként tartják 

 
94 Borbíró Aletta: Ember az állatban, állat a fajzatban (Moskát Anita: Irha és bőr). Próza Nostra, 

2019.05.15. URL: http://www.prozanostra.com/iras/ember-az-allatban-allat-fajzatban-moskat-anita-

irha-es-bor 
95 Hárs Endre: Az evolúció románca. Érzelmi motiváció Dietmar Dath A fajok eltörlése (2008) 

című regényében. nCOGNITO, 2023/1. 66. URL: https://ojs.bibl.u-

szeged.hu/index.php/ncognito/article/view/44546/43527 – Betoldás az eredetiben. 
96 Keserű József: Moskát Anita: Irha és bőr. SFmag, 2019.05.14. URL: 

http://sfmag.hu/2019/05/14/moskat-anita-irha-es-bor/  

http://www.prozanostra.com/iras/ember-az-allatban-allat-fajzatban-moskat-anita-irha-es-bor
http://www.prozanostra.com/iras/ember-az-allatban-allat-fajzatban-moskat-anita-irha-es-bor
https://ojs.bibl.u-szeged.hu/index.php/ncognito/article/view/44546/43527
https://ojs.bibl.u-szeged.hu/index.php/ncognito/article/view/44546/43527
http://sfmag.hu/2019/05/14/moskat-anita-irha-es-bor/


42 

 

őket számon, míg a sokáig emberek között élő fajzat, August a kiméra kifejezést 

próbálja meghonosítani. Célja, hogy a fajzat szóban rejlő pejoratív árnyalat helyett 

semleges képzet kapcsolódjon hozzájuk, mégis hangsúlyos maradjon liminális 

helyzetük. A kiméra olyan entitás, amely más, korábban egymástól függetlenül 

létezett entitások összeolvadásából keletkezik.97 Az sem elhanyagolható a 

terminusválasztás során, hogy a kiméra kifejezés antik, kultúrtörténeti kontextusa is 

játékba lép, ami azt a jelentést hordozza, hogy a fajzatok nem hirtelen, szinte a 

semmiből keletkeztek, hanem az emberekhez hasonlóan múlttal, történelemmel 

bírnak, vagyis mindig jelen voltak. A kiméra metaforikus értelmezése párhuzamba 

állítható azzal a gondolkodással, amely a fajzatokat is jellemzi, nevezetesen, hogy az 

emberi és az állati attitűd keveredik egymással. 

Az a hibriditás, avagy kimerikusság,98 ami megjelenik a fajzatok által, valójában a 

modernizmus tisztaságra törekvő, kevertséget háttérbe szorító nézőpontjának 

kritikájaként értelmezhető, amely éppen az emberi társadalom (vagy kultúra) és 

természet közötti kategóriák purifikációját, lényegében a binaritásokat, a „Nagy 

Választóvonalat” bizonytalanítja el. Bruno Latour szerint a  

 

„modernek a gyakorlatban mindig is használták mindkét dimenziót, 

mindig is világosan fogalmaztak mindkettővel kapcsolatban, de nem 

tették világossá a gyakorlatok két részlete közötti viszonyt. […] Azáltal, 

hogy mindkét dimenziót egyszerre tárjuk fel, képessé válhatunk a 

hibridekhez való alkalmazkodásra, és arra, hogy helyet, nevet, otthont, 

filozófiát, ontológiát és – remélem – új Alkotmányt adjunk nekik”.99 

 

A fajzatokban egyesül az a két dimenzió (a természet és a kultúra), amelyeket 

Latour szerint a modernek elválasztanak egymástól, vagyis a fajzatok ebben az 

értelemben hibridek, hiszen felszámolják a tisztán tartható kategóriákat, a bináris 

gondolkozást, és helyette új, szintetizáló harmadik utat nyitnak meg a létezésükkel. 

 
97 Sobchack: Mittudományos fantasztikum?. 
98 Mint H. Nagy Péter írja „a kimérák tökéletesen egyediek, nem lehet befolyásolni, hogy az egyes 

embrióktól származó sejtek hova keverednek. A kiméra nem tévesztendő össze a hibriddel: például az 

öszvér egy kanca petesejtjének egy szamár spermiumával való megtermékenyítésével jön létre. Az 

öszvérnek tehát két szülője van. A ló és a szamár kimérája ezek embrióinak egyesítésével keletkezne, 

ami négy szülőt jelent. Míg a hibrid minden sejtjének a fele a kanca örökítő anyagát, a másik fele 

pedig a szamár örökítő anyagát tartalmazza, addig a kiméra testét olyan sejtek alkotják, melyek vagy a 

szamártól, vagy a lótól származnak.” (H. Nagy Péter: A fajzatok eredete (Moskát Anita: Irha és bőr). 

Alföld, 2019/11. 132–3.) A regényben az Ember határsértőhöz való viszonya hasonló a kiméra és a 

hibrid esetében, éppen ezért a továbbiakban hasonló, egymással részben fedésben álló fogalmakként 

kezelem azokat. 
99 Latour: Sohasem voltunk modernek. Szimmetrikus antropológiai tanulmány. 92. 



43 

 

Ontológiai, etikai és morális határérsértésük is ebből fakad: hibrid pozíciójukban az 

ember nem ad nekik helyet, (politikailag korrekt) nevet, otthont vagy kultúrát. Mégis, 

az Irha és bőr lényei éppen ezek megteremtésére és elnyerésére törekednek, arra, 

hogy a binaritás mellett valóban lehetővé váljon egy harmadik út. 

A binaritások kritikája mellett – vagy éppen összefonódva azzal – a kulturális 

mítoszok és a karakterek helyzete, illetve érzelmei által több, manapság a 

köztudatban élő társadalmi probléma bomlik ki. Keserű József meglátása szerint  

 

„a regényről szóló első értékelések rendre az idegengyűlölet kérdése felől 

közelítették meg ezt az alaphelyzetet, ami részben azzal is magyarázható, 

hogy a kortárs magyar spekulatív fikció területén az utóbbi időben 

feltűnően nagy azoknak a regénynek a száma, amelyek a kulturális 

és/vagy faji idegenség kérdését tematizálják”.100  

 

Fontos azonban, hogy a regény nemcsak a kisebbségek, a mi és a másik helyzetét, 

hanem általában az identitás kérdését, a kortárs médiát és a „fajizmust” is kritika alá 

vonja, sőt, az ideális(nak vélt) testképet is problematizálja, és elsősorban ezek a 

témák strukturálják a regény világát. A dialógusok és a narráció nyelve is gyakran 

reflektál ezekre a társadalmi ügyekre, így a regény nyelvileg is kódolja a problémát. 

Például a „Pénz után kotorászott a tárcájában; azt a bőrt nemrég még egy borjú 

viselte” mondat a gettóban játszódó állatkerti szituációba ágyazódik, ahol a sapiens 

az őzfajzatoknak akar fizetni azért, hogy pózoljanak a gyerekeivel egy képen.101 A 

kontextus alapján ez a mondat egyszerre utal arra, hogy az állat erőforrás, 

kizsákmányolható, kiszolgáltatott létező az ember számára, és arra is, hogy az állat 

értékesíthető, tárgyiasított és átformálható – hasonlóan az Odakint sötétebb 

cellofoidáihoz. Mindez kapitalizmus- és fogyasztókritikaként is értelmezhető, amit a 

borjúbőrtárca és a pénz metonimikus, tartalmazó és tartalmazott viszonya még 

kézzelfoghatóbbá tesz. 

Ugyancsak a nyelvi elemek által kódolt az a rész, ahol a kapitalizmus és a 

tárgyiasítás jelenik meg az egyik szereplő, August esetében. Kiderül, hogy fajzat, és 

hogy nincsenek nemi szervei: 

 

 
100 Keserű József: Nem őznek való vidék. Moskát Anita: Irha és bőr. Opus, 2019/4. 74. 
101 Moskát: Irha és bőr. 15. 



44 

 

„Olyan sima volt, akár a műanyag babák. Mint egy gyerekjáték, 

amelynek a lába között legfeljebb a két fröccsöntött műanyag lap 

hegesztése látszik, semmi más. 

Nem volt férfi és nem volt nő.”102 

 

A jelenetben a tömeggyártott babákhoz való hasonlóság által jelenik meg a 

kapcsolat a kapitalizmussal, illetve a kapitalizmusba mélyen beágyazott, fogyasztásra 

épülő divatszektorral. Ez a simasággal és a műviséggel („műanyag”) jelenik meg, 

hiszen August a testi hiányossággal nem tud megfelelni a normatív testképnek. A 

„gyerekjáték” megnevezés is több értelmezési réteget nyit meg, hiszen a 

szaporítószervei hiányoznak, így August nem képes nemzésre (fajzatként egyébként 

is meddő). Testének simasága is a kisgyermekek bőrét idézi fel. August tárgyiasítása 

is a játékként való megnevezés révén válik hangsúlyossá, ami azért fontos, mert 

nemcsak rá utal ez a megnevezés, hanem arra a sapiens nőre is, Veronikára, aki a 

párja: amikor gyerek volt, az apja megölte az első teremtéshullám idején a fajzattá 

alakuló házinyulát. A lány számára emiatt feltehetőleg fétisként funkcionál August, 

általa kompenzálja gyerekkori traumáját. 

Moskát regénye az Ember fogalmát és helyzetét kérdőjelezi meg, és gondolja újra, 

aminek bemutatásához először azokra a kérdésekre fektetek hangsúlyt, amelyek a 

fajzatok emberi és állati lét közti egyensúlyozásból és identitáskereséséből fakadó 

határhelyzetével kapcsolódnak össze. A következőkben az identitás kérdését a 

mítoszok és a mítoszalkotás összefüggésében vizsgálom, meglátásom szerint ugyanis 

a cselekményben a mítoszok kódjai meghatározzák a fajzatok identitásának 

alakulását, valamint az olvasó számára olyan értelmezési mezőt biztosítanak, amely 

segíthet jobban megérteni a fajzatok pozícióját, keletkezését és létmódját. A 

továbbiakban először a fajzatok identitáskrízisét ismertetem, amihez az Irha és 

bőrhöz kapcsolódó mítoszok rétegzettségének feltárása is szükséges – különös 

tekintettel a Frankenstein-, a Pygmalion- és a Prométheusz-történetekben 

megnyilvánuló teremtéskoncepcióra. Majd az identitás és a mítoszok tekintetében a 

kritikákban megjelenő poszthumanista olvasat lehetőségére reflektálok röviden. 

 

2.1. Társadalom és identitás a fajzatok esetében 

A fajzatok határhelyzete már a testükkel, a vizuális jegyekkel megjelenik, hiszen 

emberi és állati részek keverednek az aszimmetrikus, torz és mozaikosan átalakult 

 
102 Uo. 405. 



45 

 

testeken: „Egy fajzat játék dömperen húzott maga után egy másikat, akinek lábai 

nem alakultak át, gumiszerű kacsatalpa fityegett. Mások mankóval bicegtek, szájuk 

szikével metszett rés, hogy enni és beszélni tudjanak”.103 A tökéletlen átalakulás, a 

kategóriák közé szorult pozíció, ami a látható és hátramaradt állati jegyek miatt 

alakul ki, út- és identitáskeresésre sarkallja a fajzatokat, mégsem találják a világban 

önmagukat és a helyüket. A viselkedésük kettőssége is nehezíti az otthonra találást, 

hiszen a fajzatok egyszerre reagálnak emberként, hiszen elsajátították a sapiens 

gondolkodás és viselkedés alapjait, de közben magukban hordozzák a lárvájuk – 

vagyis annak az állatnak, amiből átalakultak – bizonyos ösztöneit és tulajdonságait. 

Éppen ezért nemcsak a testükben, de a gondolkodásukban és az ösztöneikben is 

megjelenik a hibriditás. Idegenségük elsődleges forrásává mégis a testük válik, 

elvégre megjelenésük hordozza az „eredetük” és a történetük nyomát, vagyis azt, 

hogy nem az emberek leszármazottai. 

Keserű szerint az emberi társadalmat átható félelem szintén ebből a köztes 

helyzetből fakad: 

 

„az állatban rejlő emberitől (és az emberben lakozó állatitól) […] Más 

szóval abból a felismerésből, hogy lehetetlen éles határvonalat húzni 

ember és fajzat, illetve ember és állat között. A nyugati kultúra mindig is 

oppozíciókban gondolkodott az emberről […], és magát az ember 

fogalmát is leggyakrabban valamivel (leginkább az állattal) szemben 

határozták meg. Az ember és az állat közti különbség a nyugati filozófia 

több mint kétezer éve során folyamatosan újratermelődött, s hol az állat 

antropomorfizálásnak, hol pedig az ember animalizálásának 

gondolatában csúcsosodott ki, de mindig is alá volt vetve egy 

»antropológiai gépezetnek«, amely az ember és az állat viszonyának 

kérdését kizárólag az ember felől volt képes artikulálni.”104 

 

A regény ehhez képest az éles kategóriákat mossa el, és mint Keserű rámutat, a 

kategóriák egymásmellé rendelése és az átjárhatósága az, ami a címben is 

megjelenik, és amely egyben a regény konfliktusa is. 

Az Irha és bőr három fajzat karakter útján keresztül mutatja be a lények helyzetét. 

Az őzfajzat Kirill révén a gettót, a nyájat és más tájak fajzatainak sorsát ismerjük 

meg, míg August a kimérák emberi jogáért harcol. A borzfajzat Pilar pozícióját 

nehezebb meghatározni, hiszen „születése” után bezárva tartották, így a televízióból 

sajátította el a társadalmi szabályokat és a nyelvet, ami számos problémát okoz 

 
103 Uo. 112. 
104 Keserű: Nem őznek való vidék. 74. 



46 

 

számára, amikor találkozik a valódi világgal. Kirill próbál segíteni neki a 

hétköznapokban, apafigurává válik, ami a borzfajzat önmeghatározásába is beivódik: 

„A nevem Pilar Mephitis. Apám egy őzfajzat, anyám a televízió”.105  

Pilar önmeghatározása felidézheti a cyborgokat, hiszen az organikus és a 

technológiai összefonódik a meghatározásban. Donna Haraway éppen ezt a 

kapcsolatot tartja annak a negyedik nagy történelmi sebnek, amely az énközpontú 

emberi szubjektum nárcizmusán esett. Haraway a Freud által leírt három sebet 

(kopernikuszi, darwini és freudi) egészíti ki az informatikai vagy kiborg sebbel, 

amely „a szerves és a technológiai húst olvasztja össze, és így elmossa a Nagy 

Választóvonalat is”,106 vagyis éppen a Latour-féle hibriditást testesítik meg a 

cyborgok. Mindez Pilar esetében nem a szerves test és a szervetlen technológia 

fizikai hibridizációjában jelenik meg, hanem abban, ahogyan a testét a 

kozmetikumok és a szépészeti eljárások képernyő- és nézőkompatibilissé teszik, 

vagyis a szervest a technológiához mérten formálják át. Emellett a szubjektumában 

jelenik meg a szerves és a technológia hibriditása, hiszen Pilar interakcióiban 

domináns a digitális médiumok révén kialakított viselkedés- és beszédminta, ami az 

ösztönös biológiai reakciókkal is keveredik – főként az éhségben és a 

fájdalomérzetben. Röviden, az önmeghatározása alapján a borzfajzat teste a kiborgok 

szerves részét tükrözi, míg identitásának tanult, nem veleszületett komponensei 

technológiainak tekinthetők.  

A regény szempontjából külön figyelmet érdemel a második, a darwini seb, 

hiszen az állatok átalakulása gyorsított evolúciónak tűnhet, amelynek végpontja az 

emberré válás, viszont a fajzatok mégis megrekednek egy köztes állapotban. Kelly 

Hurley a The Gothic Body című kötetében hosszan ismerteti, hogy a 19-20. század 

fordulóján miként alakította át az ember önmagáról alkotott képét az evolúció-

elmélet megjelenése. Az antropocentrikus világkép megrendült, és szükség volt az 

ember újradefiniálására, illetve az ember környezetéhez, az „alacsonyabb rendű” 

élőlényekhez való viszonyának újragondolására. A korabeli kutatások nyomán az 

ember és az állatok teste közt kirajzolódtak az evolúció lépcsőfokai, ami az emberi és 

az állati csontok, az izmok és a szövetek hasonlóságának felismeréséhez vezetett. Az 

embrionális kutatások felfedték, hogy az ember az evolúció szakaszain halad végig a 

 
105 Moskát: Irha és bőr. 169. 
106 Haraway, Donna J.: When Species Meet. Minneapolis, University of Minnesota Press, 2008. 

11–12. 



47 

 

magzati fejlődés során. Ezek a felismerések az ember és az állat közti határvonalat is 

elvékonyították. Ezeknek a tudományos felfedezésének talán az egyik legfontosabb 

hozadéka, hogy a korszakban felismerték, nem az ember a teremtés csúcsa.107 Vagyis 

a korábbi emberközpontú szemlélet revíziójára sarkallt az evolúció felfedezése. Az 

Irha és bőrben az a félelem realizálódik a fajzatok feltűnésével, amely az ember 

kiemelt pozíciójának ingatag helyzetére mutat rá, elvégre egy új, értelmes faj jelenik 

meg a bolygón, és ezzel veszélyezteti az emberek hatalmát és életterét. Az evolúció 

abból a szempontból is fontos a regényben, hogy azoknak a fajzatoknak van nagyobb 

esélye a túlélésre, akik közelebb kerülnek az emberi anatómia eléréséhez az 

egyedfejlődés során: főként gerincesek alakulnak át, és közülük is az emlősök a 

legnagyobb sikerrel.108 Mint a biológusként végzett szerző, Moskát Anita elmondta 

egy interjúban: „az anatómiaoktatásnál nagy hangsúlyt fektettek arra, hogy 

megértsük, a törzsfejlődés különböző fokain hogyan változnak a szervek, az 

idegrendszer, hogy értsük, a madár szárnyában és az ember felkarjában az a csont 

valójában ugyanaz. […] ez magával vonta, hogy a hibridábrázolás sem lehet 

szimbolikus vagy díszletszerű.”109 Éppen az egyedfejlődés esetlegessége miatt 

megjósolhatatlan, miként alakul át egy fajzat, mikor lesz életképes, mikor válik egy 

metamorfózis életképtelenné. Az átalakulások sokfélesége jelzi, hogy a fajzatok 

csoportja heterogén. 

A fajzatok kirekesztésének látszólag vizuális okai vannak, hiszen az „idegen 

megítélése […] mindig egyfajta testreprezentációhoz kötött, s bár más-más 

mértékben, de mindig egymásba mossa a biológiait és nem biológiait”.110 Az Irha és 

bőrben is ebből fakad az az elkülönülés a sapiensek és a fajzatok (valamint az 

állatok), sőt, akár fajzat és fajzat között is, amely létrehozza a regényben a 

csoportidentitást. 

 

„[…] az emberiség története a »mi és ők« konfliktusáról szól. Mióta az 

emberiség közösségbe szerveződött, azóta határozta meg e közösséget 

többek között azáltal, hogy kijelölte, kik a »mások«: kik azok, akik 

idegenek. Az idegenekkel pedig az emberi csoportok mindig komplex 

 
107 Hurley, Kelly: The Gothic Body. Sexuality, materialism, and degeneration at the fin de siècle. 

Cambridge, Cambridge University Press, 2004. 55–56. 
108 Az első három fajzat, akiket a teremtő tudatosan és sikeresen hozott létre, nem gerincesekből 

fejlődtek ki – az egyikük puhatestűből és ketten ízeltlábúakból. 
109 Borbíró Aletta: „Az a csont valójában ugyanaz” – Interjú Moskát Anitával az Irha és bőr című 

kötetéről. Próza Nostra, 2019. URL: http://www.prozanostra.com/iras/az-csont-valojaban-ugyanaz-

interju-moskat-anitaval-az-irha-es-bor-cimu-koteterol 
110 Földes Györgyi: Corpus alienum. Helikon, 2013/3. 164. 



48 

 

viszonyrendszert alakítottak ki: néha együttműködésre törekedtek, ám 

még gyakrabban rivalizáltak, háborúztak, vagy egyenesen egymás 

ellehetetlenítésére törekedtek.”111 

 

A regényben az emberek és a fajzatok között az utóbbi, az ellehetetlenítés az 

elsődleges viszonyrendszer, amely főként a gettóba tömörítéssel, az emberi jogok 

megvonásával, sőt, olykor az élethez való jog megtagadásával jelenik meg – bár a 

regény utal rá, hogy más országok eltérően reagálnak: gyári munka éhbérért, a 

fajzatok elpusztítása. Nem egyszerűen elnyomottak a fajzatok, hanem a kulturális 

imperializmus is csak részlegesen terjed ki rájuk, és esetükben nincs lehetőség a 

társadalmi válaszadásra, nincs hangjuk,112 ami miatt alávetettként, szubalternként 

tekinthetünk rájuk. 

 A mi és ők elkülönülés főként a testi jegyeken alapul, és nemcsak a sapiensek és 

a fajzatok között válik meghatározóvá, hanem a gettók területén belül is kialakulnak 

efféle csoportmeghatározások: préda és ragadozó; hal, madár vagy emlős. Bár ezek a 

címkék biológiai jegyekből fakadnak, a regény a fajzatokon belül bemutat egy olyan 

új, gettóbeli radikális csoportosulást, amely saját magát stigmatizálja egy billoggal, 

létrehozva ezzel egy plusz vizuális markert. Fontos, hogy maga a gettó is határhely, 

hiszen foucault-i értelemben vett heterotópiaként működik, elvégre olyan társadalmi 

ellenszerkezeti hely, amely kiforgatja a kultúra kódjait,113 jelen esetben magának az 

emberségnek a kódját. Ezzel együtt pedig minitársadalmat hoz létre a többségi 

társadalom testén belül, ami a darwinista egyedfejlődés mellett a gettóbeliek 

heterogenitását is megmagyarázza. A gettó az a hely, ahová a társadalom száműzi az 

idegent, a deviánst, tehát a másikat, vagyis mindazt, ami megbontja a társadalom 

működését és az ember kiemeltnek tekintet helyét a világban.  

 

„A nyugati racionalista hagyományban a szubjektivitás a tudattal, az 

univerzális racionalitással és önszabályozó etikai viselkedéssel 

azonosítódik, míg a Másság ennek negatív és szekuláris ellentéteként 

határozódik meg. Ez a fajta megbélyegződés gyakorlatilag az 

alacsonyabb rendűként való besorolásnak feleltethető meg, ami 

esszencialista, sőt végzetes konnotációkkal bír azok számára, akik 

másokként definiálódnak. Ezek szexualizált, rasszosított és naturalizált 

 
111 Tóth Csaba: A sci-fi politológiája. Budapest, Athenaeum, 2016. 197. 
112 Kock, Leon de: Interview With Gayatri Chakravorty Spivak. New Nation Writers Conference 

in South Africa. ARIEL, 1992/3. 45–46. URL: 

https://jan.ucc.nau.edu/~sj6/Spivak%20Interview%20DeKock.pdf  
113 Foucault: Eltérő terek. 149–150. 

https://jan.ucc.nau.edu/~sj6/Spivak%20Interview%20DeKock.pdf


49 

 

mások eldobható testük révén a nem egészen emberi emberek 

tömegei.”114 

 

Földes Györgyi Erving Goffman stigmafogalmának segítségével fejti ki, hogy „a 

stigma az idegennek normatív elvárásaink, követelményeink alapján felépülő 

»képletes szociális identitása« és a tényleges szociális identitás közötti hézag, 

amelynek alapján az addig önmagát épnek és normálisnak tudó illető bemocskolt, 

megfertőzött személyként íródik le”.115 Ez megfigyelhető az őzfajzatok csordájában 

is, ahol a sapiens-tárgyakat használó és viselő Kirillt „városkórban szenvedőnek” 

nevezik a suták, és ez a különbség mélyíti a köztük lévő szakadékot. Éppen ezért a 

stigma nemcsak a mi és másik megkülönböztetésének alapja, mert az egyén is 

stigmatizálja magát a környezete hatására, distinkciót képez, másikként kezeli magát, 

vagyis jelen esetben a szocializáció és a stigmatizáció folyamata korrelál egymással, 

hiszen mindkettőt ugyanaz a társadalmi nyomás hozza létre, és így a stigmatizáció a 

szocializáció eszközévé válik. 

 

2.1.1. Kirill 

Kirillben dühként képződik le a saját testi bélyege, az, hogy a patája nem alakult át 

kezekké és ujjakká: „A világot sapiensekre tervezték, minden eszköz az ő kezükhöz 

illett, pedig egy őzfajzat teste se volt rosszabb az embernél”.116 Az emberi eszközök 

használatának korlátai alkotják számára az egyik identitásproblémát, hiszen nem 

ember, de olyan, mintha szeretne sapiens lenni. A másik gond a csordájából fakad, 

azokból az átalakult, hagyományőrző sutákból, akik továbbra is állatnak képzelik 

magukat, és megvetnek mindent, ami az emberekhez kötődik. A csordánál megmarad 

a lárvaállat egy sajátos tulajdonsága, a csordaszellem, hiszen Kirill és a suták 

verbális kifejezések nélkül, kognitív összekapcsolódással is tudnak kommunikálni 

egymással: „Lehunyta szemét [Kirill], és elképzelt egy jelenetet. Őz rohan a 

csalitosban, hátán tajték csorog. Nyakán kidagadnak az erek, pupillája tág. Egy 

farkas lohol nyomában, egyre közelebb csörtet a bozótban, aztán kitárja hússzagú 

pofáját, és fogát a préda combjába mélyeszti…”.117 A fiktív jelenet a suták fejében is 

megjelenik, és a viselkedésük azonnal a ragadozó elleni védekezést kezdi követni. A 

kognitív összekapcsolódás rámutat, hogy a kimerikusság nem csupán testi 

 
114 Braidotti: A poszthumán tudományok felé. 441–442. 
115 Földes: Corpus alienum. 163. 
116 Moskát: Irha és bőr. 46–47. 
117 Uo. 11. 



50 

 

értelemben jellemzi a fajzatokat, hanem gondolkodásukat is meghatározza, azonban 

a testesültségük formálja az identitásukat és az énképüket. Kirill problémája pedig 

abból fakad, hogy emberként és állatként sem fogadják el, ő maga sem tud teljesen 

azonosulni ezekkel a csoportokkal, így nem képes beilleszkedni, hiszen a világ 

berendezkedése, vagyis az Emberhez igazítása nem teszi lehetővé a sapiens-állati 

liminális pozíciót. Éppen ezért a cselekmény során a határhelyzetből való kitörés 

válik a fő motivációjává.  

Kirill pozíciója több ponton is rímel Derrida kritikájára, amely szerint az állat egy 

homogenizáló gyűjtőfogalom, és elfedi az állatok sokszínűségét. Eszerint az állat az 

emberhez viszonyítva úgy kerül definiálásra, hogy az emberhez képest az állat 

hiányossága, a szótlanság válik a különbségtétel alapjává, hiszen az állatot 

(lényegében) a logosztól, vagyis a szótól való megfosztottság jellemzi.118 Kirill 

esetében ugyancsak megfigyelhető a homogenizálás, a kategorizálás és a 

betagozódás kényszere, hiszen önmagát – ahogy az ember az állatot – az emberhez 

képest deficitnek tűnő (testi) problémái alapján határozza meg, vagyis a megmaradt 

pata alapján és az ujjak hiánya felől.  

Derrida kritikája fellazítja az éles határvonalat az Ember és az Állat fogalma 

között. Az animot terminus egyszerre szolgálja az állat plurális jelentésének 

újragondolását egy egyesszámú, de nem gyűjtőfogalomként, és ezzel rávilágít az 

egyébként is heterogén struktúrák sokféleségére. Továbbá a terminus francia eredetű 

mot (‘szó’) végződésével utal arra a hagyományra, amely az állatot a szótól 

megfosztottként aposztrofálja. Mindezzel Derrida „visszaadja a szót az állatnak”, és 

arra mutat rá, hogy olyan új gondolkodás szükséges, ami egyrészt nem a beszéf felől 

közelít az állathoz, másrészt az élőlényeket nem pusztán az ember-állat bináris 

szembenállására szűkíti, hanem a relációk komplexebb, heterogénebb és hibridebb 

megértését szorgalmazza.119 Az Odakint sötétebb cellofoidái is a fajon belüli 

heterogenitást reprezentálják azáltal, hogy saját személyiséggel, vágyakkal és 

szokásokkal rendelkeznek, hiszen így nem masszaként, hanem egyedekként 

érzékelhetők. Viszont az Irha ás bőrben Kirill (más fajzatokhoz hasonlóan) éppen a 

hibriditást nem ismeri fel. Pont az a gondolkodás hiányzik a sapiensek kultúrájából – 

és így a fajzatokéból –, amit az animot is sugall, és amit a fajzatok testesítenek meg, 

vagyis a fajzat lebontja az ember és az állat teljes elhatárolásának lehetőségét. A 

 
118 Derrida: The Animal That Therefore I Am. 24, 48. 
119 Uo. 47–48. 



51 

 

fajzatok kultúrája ezzel együtt új gondolkodást kínál fel az állatokkal kapcsolatban: 

nem nyersanyagok, elnyomható vagy elfogyasztható entitások, hanem az átváltozás 

és a változás lehetőségei. Derrida animot terminusa azért is különösen termékeny a 

regény szempontjából, mert a fajzatok homogén masszaként jelennek meg az 

emberek gondolkodásában, holott éppen az a fajta sokféleség rejtőzik a fajzat 

kifejezés alatt, mint az állat szavunk alatt. A szó visszaadásának gesztusa pedig 

éppen a szubaltern, a kolonializált helyzetből való kimozdítást segíti elő, amely pedig 

az emberi jogok megszavazásával történhetne meg a regényben. 

Az a nyelvi hiány, amely összekapcsolódhat Derrida kritikájával, nemcsak abban 

jelenik meg, hogy az állati tulajdonságokkal bíró (vagy állatként kezelt) entitásnak 

nincsen hangja, mert elnyomott és szubaltern létező, hanem abban is, hogy a beszéd 

hiánya konkrét, fizikai fogyatékosságként is fontos tényező a fajzatok esetében. 

Amennyiben nem alakulnak ki az emberi hangképző szervek, mert például egy-egy 

csőr visszamarad, akkor a beszéd lehetetlenné válik, fogyatékosnak és hibásnak 

minősül az egyén. Kirill esetében ez a fogyatékosság újra és újra artikulálódik, 

például akkor, amikor képtelen megfogni egy bögrét, mert hiányoznak az ujjai. Mint 

Susan Wendell írja,  

 

„[a] fogyatékosként való azonosítás azonban a legtöbb társadalomban 

jelentős megbélyegzést is jelent, és általában arra kényszeríti az így 

azonosított személyt, hogy szembenézzen a sztereotípiákkal és az irreális 

attitűdökkel és elvárásokkal, amelyeket e megbélyegzett csoport 

tagjaként rá vetítenek.”120  

 

Kirill bukását, és a regényvégi halálát éppen az okozza, hogy nem képes 

szembenézni sem az állati, sem a fajzati, sem az emberi világ elvárásaival. 

 

2.1.2. August 

A Kirillt jellemző identitáskrízis szinte minden fajzat életét áthatja. A madárból 

átalakultak a szárnyalás, míg a halakból átváltozottak a vízi jelenlét után 

vágyakoznak. August például eredetileg csiga volt, így a stresszes, veszélyesnek ítélt 

helyzetekben szűk helyekre bújik el, felidézve a csigaházba való visszahúzódás 

képét. Sokáig senki nem tudta a fajzatról róla, hogy fajzat, és ezért válik érdekessé a 

 
120 Wendell, Susan: The Rejected Body. Feminist Philosophical Reflections on Disability. New 

York – London, Routledge, 1996. 12. 



52 

 

„coming outja”, amivel saját bábállata után maradt, visszahúzódó tulajdonságán és 

félelmén lép túl: kibújik a csigaházból.  

August a szexuális kapcsolatai során hazugságokkal fedte el azokat az 

átváltozásból maradt testi jeleket, amelyek az emlősként való megszületésének 

hiányáról tanúskodnak. Mivel nincs köldöke és mellbimbója, így 

megkérdőjelezhetővé válik az emlős- és emberléte, elvégre nem „természetes” úton 

született „embernek” – csigaként petéből fejlődött ki. Egy másik fontos testi jegy, 

ami a mellbimbók és köldök mellett ugyancsak a fajfenntartással és a születéssel 

kapcsolódik össze, a külső nemi szerveinek hiánya. August alapvetően nemtelen, és 

az ideális férfiassághoz képest feminin, míg a nőiesnek titulált testi jegyekhez képest 

maszkulin összhatást kelt a külseje. A regény egy olyan világban játszódik, ahol a 

vezetői készségek, a stabilitás és az erő férfi minőségként jelenik meg. Éppen ezért 

August, aki a politikai életben aktívan tevékenykedő, ismert fajzatjogvédő, a 

maszkulin megjelenés mellett dönt a siker érdekében (például amikor televízióban 

szerepel). Hibriditása tehát nemcsak a fajzathelyzetéből fakad, hanem abból is, hogy 

ő maga határoz úgy, hogy sminkkel a férfias vonásokat erősít fel a se nem női, se 

nem férfi arcán. A másodlagos nemi jellegek tehát nem hangsúlyosak a testén, amely 

összekapcsolódik azzal, hogy a csigák hímnősek, és a szaporodásuk idején képesek 

megtermékenyíteni más csigákat, miközben ők maguk is képesek megtermékenyülni. 

Azzal, hogy August férfi arcot fest magának, felveszi a patriarchális társadalmi 

működésnek megfelelő szerepet. Vagyis az alapvetően nem bináris helyzetét és a 

(nemi és faji) hibriditását elfedi azért, hogy megfeleljen a társadalmi elvárásoknak, 

ami által visszaírja magát a binaritásokba (férfi-nő) az Ember fogalmának 

megfelelően. 

August számára a másodlagos nemi jellegek hiánya a szégyennel és a 

sebezhetőséggel kapcsolódik össze, ami a saját szexualitásának megélését is nehezíti, 

hiszen a testfelépítése eltér az emberekétől. Annak megvallásával, hogy fajzat, 

részben a sebezhetőségén lép tovább – hangsúlyosan csak részben, hiszen azt, hogy 

csigából alakult át, nem hozza nyilvánosságra a televíziós műsorban, elvégre 

elvesztené a tekintélyét a lárvaállatához kapcsolódó kulturális és sztereotipikus 

asszociációk miatt.121  

 
121 A regény említést tesz arról, hogy többen elkezdik találgatni a bábállatát. Olyan állatokra 

tippelnek, amelyeknek bizonyos kulturálisan rögzült tulajdonságai meglehetnek August 



53 

 

Margrit Shildrick a fogyatékosságtudomány (disability studies) kontextusában 

jegyzi meg, hogy „[a]zzal, hogy a fogyatékos testek nem képesek reprodukálni a testi 

sérthetetlenség ideális képét, a fogyatékos testeket nem úgy pozícionálják, mint 

akiknek nincs hatalmuk, hanem éppen ellenkezőleg, fenyegetést és veszélyt jeleznek, 

amennyiben aláássák a testek stabilitásába és állandóságába vetett hitet.”122 Ebben az 

értelemben a fajzatok teste fogyatékos, hiszen adott a lehetőség, hogy emberré 

váljanak állatokból, vagyis a metamorfózis révén destabilizálják a testeket, likviddé 

váljanak a határaik, ami az ember számára fenyegetést jelent, a felnyílás és az 

átalakulás lehetőségét veti fel, miközben a sérthetetlenség képét veti el. August 

esetében ez a kérdés fokozottan jelenik meg, hiszen az emberek között él, nem vált 

szubaltern, elnyomott lénnyé egészen addig, amíg nem tárta fel a saját 

fogyatékosságát. A coming out jelzi az emberek fenyegetettségét: vajon hány fajzat 

él az emberek között úgy, hogy nem ismerik fel a másságukat? Mint Shildrick írja, 

„azok, akik megtestesült szubjektumként nem kapcsolódnak zökkenőmentesen a 

világhoz, a testi diszkontinuitásokat saját önazonosságuk megszakításaként vagy 

akadályaként élik meg. Más szóval, a test nemkívánatos jelenlétté válik, amely 

korlátozottságot és sebezhetőséget jelez.”123 Ez August esetében azt jelenti, hogy a 

normatív emberi testektől eltér a biológiai felépítése. Ez a differencia testi 

fogyatékosságként jelenik meg, és kihat az interperszonális kapcsolataira is, elvégre 

nehezen nyit mások felé, takargatja, átformálja és karaktert ad a testének a ruházattal 

és a sminkkel. Vagyis abból, hogy lényegében nincsen neme, társadalmi nemet 

konstruál magának azáltal, hogy a férfias fizikai jegyeket teszi hangsúlyossá a testén. 

 

2.1.3. Pilar és a fajzatok gyökértelensége 

Pilar határhelyzete összetettebb és problematikusabb Kirillénél az emberi, a fajzati és 

az állati kategóriák miatt. A borzfajzat fél éven keresztül egy kis szobában élt, ahol a 

televízió által konstruálta meg az identitását, ezért nem találkozott a gettóban élő 

fajzatok problémáival, hiszen kedvenc műsorai, egy szappanopera és a reklámok 

szerint értelmez mindent. A Pilar név is innen származik, ami párhuzamba állítható 

azzal, hogy a névadás a szülőhöz kötődik, és a lány bevallása szerint részben a 

 
viselkedésében is. Például akadnak, akik veszélyesnek és számítónak tartják, ezért úgy gondolják, a 

kígyó a bábállata. 
122 Shildrick, Margrit: Dangerous Discourses of Disability, Subjectivity and Sexuality. Palgrave 

Macmillan, 2009. 20. 
123 Uo. 32. 



54 

 

televízió tölti be ezt a szerepet. A borzfajzat közelebb érzi magát az emberekhez, 

mint a fajzatokhoz, a legnagyobb vágya pedig az ideális emberi test elérése, ami nem 

meglepő, hiszen az ember által létrehozott és vetített képeken keresztül ismeri meg a 

világot. Figurája mintha csak azt illusztrálná, ahogy 

 

„[a] film létrehozza identitásunkat, a mémként kapott minták ösztönös 

cselekvések szintjéig meghatározza viseletünket, testképünket, 

mozdulatainkat. Igazából nem tudjuk eldönteni, hogy egy karakteres 

kéztartást Bruce Willistől vagy nagyapánktól örököltük-e. Ennek a 

folyamatos identitás projekciónak a nárcisztikus keretét az az interiorizált 

kameratudat biztosítja, mely a moziszituáción kívül is állandó 

azonosulási pontként jelenik meg. Az apparátusnak ez a ránk szegeződő 

virtuális tekintete – melyet Barthes úgy határozott meg a 

Világoskamrában, hogy már azelőtt képpé válunk, mielőtt a 

fényképezőgép objektíve elé kerülnénk – folyamatos tükörstádiumban 

tartja az ént és projektálja az ismert mintákat”.124 

 

Ez az ismétlés a többi fajzatot is meghatározza, hiszen vágynak az állati 

maradványok nélküli, tökéletes sapienstestre, illetve átveszik a sapiensek 

viselkedéskultúráját is, ami azt eredményezi, hogy nincs külön fajzatkultúra, hanem 

az emberi kultúra, a humánum mítosza és ideája mentén élnek. Ebben az értelemben 

a fajzatok szocializációja ugyanúgy a mimetikus viselkedésen alapul, ahogyan az 

embereké, próbálnak a környezetükhöz hasonlóvá válni. A szocializáció mellett a 

mimikri felidézheti azt a természetben fellelhető gyakorlatot is, amikor az állatok 

más állatok viselkedését utánozzák a túlélésük érdekében. Vagyis a fajzatok 

mimetikus viselkedése egyszerre egy emberi viselkedési forma a közösségben, és 

ebben az értelemben külön figyelmet érdemel, hogy a szocializációs központ a 

gyermekek fejlődési szakaszai alapján tanítja a fajzatokat (például a finommotorika 

kialakulásáért építőkockákkal oldanak meg feladatokat), és közben animális 

magatartás is, hiszen a túlélés érdekében a veszélyesebb fajhoz igazodnak az 

utánzással. 

Roger Caillois és John Shepley arról írnak 1984-es cikkükben, hogy a mimikri, 

vagyis a térhez való asszimiláció során az élőlény elveszít valamit a lényegéből és 

deperszonalizáción megy keresztül. A szerzők azt is hozzáteszik, hogy az utánzás 

mindig egy irányú, csupán a mimetikus faj alkalmazkodik, feladva a saját határait és 

 
124 Tóth Zoltán János: Hardcore pornófilm a hálózati kultúra korában. Miskolc, Szépmesterségek 

Alapítvány, 2019. 137. 



55 

 

háttérbe szorítva magát mint egyedet.125 A fajzatok esetében hasonló dolog 

történik:126 a mimetikus viselkedés nem egyszerűen a fizikai térbe való „beolvadást” 

jelenti, hanem a társadalmi térbe való beilleszkedés igényét, sőt, az emberré válás 

kerül előtérbe. Éppen ezért a fajzatok mimetikus viselkedése arra irányul, hogy a 

Braidotti által is használt Ember fogalomnak megfeleljenek, vagyis le akarják kötni 

azokat a tulajdonságokat és maradványokat, amelyek az állatvilághoz kötik őket 

(akár külső, akár kognitív vagy intuitív. Ez a mimetikus viselkedés a túlélést segíti, 

azt, hogy a fajzatok a peremről elmozdulva közelebb kerüljenek a biztonságosabb és 

kiszámíthatóbb társadalmi centrumhoz azáltal, hogy feladják a saját lényegüket az 

„emberré válás” útján. Röviden, a fajzatok mimetikus viselkedése, amelynek célja az 

emberi kultúrába való besimulás, asszimilációs törekvésként értelmezhető. Ez azt is 

jelenti, hogy a fajzatok a jobb élet reményében visszaírnák magukat a binaritásokba, 

hiszen nem származik előnyük az ontológiai és biológiai határhelyzetükből az emberi 

kultúra dominanciájával és az antropocentrikus gondolkodással szemben. 

Caillois megközelítésére Jaques Lacan is utal, amikor a tükör-stádium leírása 

során bemutatja, hogy a tér (környezet) nem csupán a mimikri és az állatvilág sajátja, 

hanem az emberi énre és egora is hatással van.127 Lacan szerint a tükör-stádium 

identifikáció: a gyermek felismeri a képmását a tükörben, és megtapasztalja „a 

visszatükrözött környezet, valamint e virtuális komplexum és az általa megkettőzött 

valóság viszonyát”.128 Amikor a gyermek elidegenedik a tükör-éntől, lezárul a tükör-

stádium: a helyébe a szociális én lép, vagyis a társadalom és a kultúra, a „másik 

vágya által való [közvetítettség]” határozza meg énképét.129 Röviden, Caillois és 

Shepley mimikri koncepciója hasonló Lacan identitás-elméletéhez, hiszen mindkettő 

szerint fellazulnak az élőlény személyes határai a környezet hatására, és a környezet 

befolyásolja az élőlényt.  

A határ feloldódása ragadható meg például August esetében akkor, amikor arcot 

fest magának, hiszen egyrészt szerepet játszik, másrészt pedig éppen a társadalmi-

kulturális elvárások szerint konstruálja meg a saját megjelenését, elvégre a túlélés 

 
125 Caillois, Roger – John Shepley: Mimicry and Legendary Psychasthenia. October, 1984/winter. 

30–31. URL: https://doi.org/10.2307/778354  
126 Mivel a fajzatok egy heterogén csoport gyűjtőneve, így a beolvadás iránti igény nem érvényes 

mindannyiukra, vagy legalábbis nem ugyanazon a módon teszik meg. 
127 Lacan, Jacques: A tükör-stádium mint az én funkciójának kialakítója, ahogyan ezt a 

pszichoanalitikus tapasztalat feltárja a számunkra. Ford. Erdélyi Ildikó – Füzesséry Éva. Thalassa, 

1993/2. 7. 
128 Uo. 5. 
129 Uo. 8. 

https://doi.org/10.2307/778354


56 

 

érdekében (mimetikusan, a környezetéhez igazodva) a patriarchális társadalomban 

férfivá válik. 

Mindez összekapcsolódhat azzal, hogy Pilart újszülöttnek tartják a fajzatok 

között, és ha a lacani tükörstádium130 felől közelítjük meg a lány identifikációját, 

akkor számára a média által sugallt, termékké vált ember lesz az a kép, amit a 

magáévá tesz és amelyben önmagára ismer. A fajzatok jogaiért folytatott 

kampányban, melynek arcává válik, ő maga is ilyen produktum lesz, ami azonosulási 

mintát nyújt mind az embereknek, mind a fajzatoknak, és így egy, a médiában 

gyökerező, ciklikusan felépülő szimulákrum-személyiség jön létre a visszaverődések 

és a személyiség újratermelődése által. A televízió nemcsak a vágyott testkép 

elérésében jelenik meg olyan „tükörként”, amely az ideális vagy a másik (az 

emberek) által is ideálisnak vélt identitást jeleníti meg – és amelyért öncsonkításra, 

visszamaradt borzfarkának levágására is képes Pilar –, hanem az általa használt 

nyelv is mediatizálttá és szlogenszerűvé válik: 

 

„– Újságíró vagyok – folytatta Kirill. – Tudod, az mit jelent? 

– Hogy nem engednek a sárga szalagos tetthelyen fényképezni, vödör 

számra iszod a kávét, és folyton cigizel, pedig a dohányzás súlyosan 

károsítja az ön és környezete egészségét.”131 

 

Mindez azért is fontos, mert a leginkább Pilaron keresztül válik láthatóvá az a 

gyökértelenség, amely a fajzatokat jellemzi, és amely az identitáskrízisüket 

létrehozza: az emberek nyelvét használják, és átveszik (sőt, a szocializációs 

központokban muszáj is átvenniük) a sapiensek mozdulatait. A plasztikai műtéteik 

oka is ebben rejlik: „Saját vágyunk mindig a másik vágya is egyben, ami válaszként, 

mintaként érkezik saját vágyunkra a társadalomból”.132 Vagyis a műtétek célja a 

tökéletes sapienstest elnyerése, hogy a másik, az Ember vágyjon rájuk. Smid Róbert 

értelmezése szerint Frankenstein szörnye eredetileg „nem szörnynek teremtetett, 

hiszen maga vall arról: az csinált belőle szörnyet, hogy a gazdája magára hagyta. Ez 

pedig a modernitás azon hitét erősíti, hogy a gondozás, az odafigyelés, az 

 
130 Lacan az imago kifejezést is használja a tükörstádium kapcsán, amely a kötet egyik fejezetének 

címe, így nemcsak a tükörstádium vagy a rovarok fejlődésének szakaszára utalhat ez a fogalom. (Uo. 

6.) 
131 Moskát: Irha és bőr. 58. 
132 Tóth: Hardcore pornófilm a hálózati kultúra korában. 110. 



57 

 

elkötelezettség és a törődés hiánya vezet valaminek az elfajzásához.”133 Smid 

meglátása nem csupán Shelley szörnyére igaz, hanem magukra a fajzatokra is. A 

szörnyszerűségük éppen abból fakad, hogy az emberek nem engedik be a 

társadalmukba őket, hanem a kívülállóság szerepét osztják rájuk. 

A fajzatok számára hiányzó és bizonytalan istenképet Pilar esetében a televízió és 

az emberek töltik be addig, míg meg nem tapasztalja, hogy a sapiensek nem fogadják 

el, mert vagy gyűlölik, vagy csak szórakoznak rajta. Ez a felismerés 

identitásvesztéssel is jár számára, ahogyan a többi fajzatnak is problémát okoz, hogy 

igazán nem tartoznak sehova. Az ember-állat határállapotot tovább nehezíti a 

fajzatok számára, hogy meddők, nincs se saját kultúrájuk, se teremtéstörténetük vagy 

tudomásuk a létük okáról. A gyökértelenség, a biológiai szülők ismeretének 

hiánya134 és az ontológiai bizonytalanság feloldására szolgálhatnak a 

teremtéstörténetek, szűkebben, az ember-állat hibridek mitikus történetei, amelyek 

segítik az ön- és létigazolást. A fajzatok a sapiensektől származó mítoszokban 

keresik a választ a létezésükre, ugyanakkor saját teremtéstörténetet és vallást is 

létrehoznak, amelynek középpontjában a teremtő áll. Ezek a történetek mindig 

egyfajta másikat vizionálnak a sapiensek hitéhez képest, ami alternatívát kínál a 

nem-emberi emberre azáltal, hogy a fajzatok nem tudják a teremtőről, hogy 

valójában ő is egy ember. A fajzatok számára az emberi kultúra marad a referencia, 

hiszen annak mintájára – újrahasználják és rekontextualizálják – hozzák létre a 

sajátjukat, viszont a jónak minősülő Embert eltávolítják a mítoszból, helyette a 

fajzatok jelennek meg az Ember javított, jobb változataként. A mítoszok 

tanulmányozása és megalkotása hozzájárul ahhoz, megtalálják a gyökereiket (vagy 

legalábbis megkonstruálják), de mindez nem függetlenedik a sapienskultúrától, nem 

tudnak önálló kultúrát vagy nyelvet alkotni, csak dekonstruálják az antropocentrikus 

struktúrákat.135 A fajzatokat jellemző történeti rekonstrukció, annak igénye, hogy 

 
133 Smid Róbert: Három epizód a monsztrőzitás irodalomtörténetéből (Shelley, Stevenson, 

Lovecraft). Hungarológiai Közlemények, 2021/3. 25. 
134 Bár a fajzatok nem ismerik a saját szüleiket, a testük és a viselkedésük mégis utal a faji 

eredetükre. A probléma valójában a genealógiájukkal kapcsolódik össze: az emberi gondolkodás 

bináris megközelítése, a változás lehetőségének elutasítása lehetetlenné teszi, hogy az állatból ne állat 

származzon, hanem valami az állat és az ember között helyezkedjen el. A kategóriák közti 

átjárhatatlanság miatt az állatinak tartott pozícióból való kilépés, egy harmadik csoport megléte 

elképzelhetetlen. A fajzatok a regényben mégis egy harmadik lehetőséget képviselnek a korokon 

átívelő múlt, a család, a nemzettség és a történeti emlékezet nélkül. 
135 Mindez a posztkolonializmus felől is megközelíthető, hiszen a fajzatok a domináns, elnyomó és 

kizsákmányoló emberi társadalom kultúrájára építve hozzák létre a saját identitásukhoz szükséges 

kultúrát. 



58 

 

származtassák magukat valahonnan (akár a görög mítoszok hibridjeitől) éppen azt a 

folyamatot tükrözi, ahogyan Foucault szerint az Ember létrehozta az Ember fogalmát 

és retrospektíven létrehozta a történetét. Vagyis a fajzatok viselkedése és igénye 

tükrözi az emberi társadalom viselkedését. 

A gyakran humánjellegű viselkedés és vágyak más esetekben nem az ember és a 

fajzatok tükröződését jelzi, hanem a kategóriák közti átjárhatóságot, ami a szöveg 

végéhez közeledve válik a leghangsúlyosabbá. Aktivisták egy csoportja meztelenül 

áll a fajzatok bábmaradványai között, ami azzal a felismeréssel társul, hogy 

többnyire a vizuális különbségek vernek éket a fajzatok és az emberek közé, tehát a 

test alapján létrejött stigmatizáció, valamint a mi és az ők különbsége (ideiglenesen) 

feloldódik a jelenetben, mert az emberek és a fajzatok hasonlóvá válnak, mintha 

tökéletes metamorfózisok mentek volna végbe. Mindez a sapiensek legfőbb félelmét, 

a másik megkülönböztethetetlenségét demonstrálja, ami mindaddig, amíg ennek 

lehetősége szinte lehetetlennek tűnt, egy vágyott, elérendő képként jelenik meg az 

emberek részéről. Azonban a teljes azonosság elvetendő, hiszen a kolonizációból 

fakadó kontroll gyakorlásának lehetősége – a megkülönböztetés, a szegregáció vagy 

a kizsákmányolás – érvényét vesztené, így sokkal inkább az a cél, hogy a fajzat 

viselkedjen emberként, de ne rendelkezzen a sapienseket megillető előjogokkal. 

Az Irha és bőrben a bebábozódás utáni testesültség meghatározza a fajzatok 

identitásproblémáit, hiszen a testi jegyek olyan különböző társadalmi konstrukciókat 

idéznek fel, amelyek a normatívtól való eltérés miatt deviáns testeket állítanak elő. A 

testre projektált deviancia és szabályszegés hat az egyén énképére, befolyásolja a 

saját helyének megtalálásában, hiszen mindig marginális pozícióban marad általa. A 

testi jegyekből fakadó társadalmi skatulyák, amelyek nem csupán a deform testekre 

irányulnak vagy az állatokhoz kapcsolódó kulturális asszociációk aktivizálódásához, 

hanem az fajzatok állati periódusukból fentmaradó ösztöneik is ütköznek az emberi 

gondolkodással. Kirill esetében válik a leghangsúlyosabbá a már elemzett 

csordaműködés tekintetében, de August pánikreakciója a szűk helyek keresésével, 

vagy Pilar ragadozó ösztönei, ha hússal találkozik, éppen ezeknek a múltbeli 

működéseknek a lenyomatai. 

 



59 

 

2.1.4. Feketebárány 

A regényben szereplő szekta vezetője, a Feketebárány éppen ezeket a régi 

ösztönöket, az állati bábra emlékeztető szokásokat és félelmeket zaboláztatja meg a 

csoport új tagjaival. A halból átalakult hibridet azzal ébreszti rá, hogy nem élne túl a 

felszín alatt, hogy a víz alá nyomja. Kirillt, aki számára a csordaműködés és a préda-

ragadozó szerep jelent konfliktus, arra próbálja rávenni, hogy fogyasszon húst, 

konkrétan őzet. A Bárány tehát próbál elszakadni a gyökereitől, az állati múlttól, 

miközben az emberi társadalmat is elutasítja, hiszen a sapiensek gettósítják és 

marginalizálják a fajzatokat, ezáltal korlátozva a vágyaik megélését és a 

lehetőségeiket. A Bárány látszólag lebontja az ember és az állat közti határvonalat 

azáltal, hogy mind az állatihoz, mind az emberihez való kötődést elutasítja. Mégis, a 

viselkedése és a dühéből fakadó radikális és erőszakos módszerei mégis a sapiensek 

kirekesztő és elnyomó viselkedését idézi fel, és úgy próbál a perifériából a centrumba 

kerülni, hogy az állatokat el szeretné indítani az átváltozás útján, hogy a fajzatok 

többen legyenek, mint a sapiensek. Például a nyája tagjait megbillogozza, amellyel 

az emberek pozíciójába helyezi magát, miközben a fajzatok éppen az állatok 

megbélyegzésén mennek keresztül, a különbség, hogy ők maguk választják a 

billogot. Kirill azonban először azt gondolja, tetoválás, vagyis a testen viselt minta 

először az ember által kultikus-esztétikai funkciót betöltő mintákra emlékezteti.136 

Vagyis a Feketebárány nem tud olyan lehetőséget elképzelni, ahol az emberek és a 

fajzatok egyenlők egymással, mindenképp alá- és fölérendelt viszonyban 

gondolkozik, miközben mégis azokhoz a kulturális gyakorlatokhoz fordul, amelyek 

az emberektől származnak, illetve az emberek állatokhoz való viszonyát idézik fel. A 

Bárány kettős átalakulásban gondolkozik. A fajzatok állatként születnek meg, majd a 

transzformáció során a testük megváltozik, így lesznek fajzatokká. Ez az első 

átalakulás. A második során a fajzatok meghaladják a bábállat maradványait, és 

olyan válhatnak, amilyenek lenni szeretnének. Mint a Bárány fogalmaz: „A tested 

nem gátol semmiben, az lehetsz, aki csak lenni akarsz.”137 

A Bárány kiforgatja a bárányokhoz kapcsolódó asszociációkat. Egyrészt a 

nyájműködést. A bárány tömegben élő állat, az egyéni állat helyett az együttélés, a 

hasonlóság kerül előtérbe az életvitelüket tekintve. A Bárány ezzel szemben nem 

 
136 „Felmutatta alkarját: ugyanaz a páros ujjú pata virított rajta, amit a házakra is felfújtak. Kirill 

eddig tetoválásnak hitte, pedig billog volt. Tüzes vassal égették a bőrbe.” (Moskát: Irha és bőr. 18.) 
137 Uo. 104. 



60 

 

követi a nyájat, hanem vezeti, a pásztor szerepét ölti magára. Másrészt, a 

„báránybőrbe bújt farkas” fordulatot is új megvilágításba helyezi a regény. Ez 

ragadható meg abban a jelenetben is, amikor az őzfajzat először pillantja meg. Kirill 

először csupán a Bárány hangját hallja, azonban amikor először megpillantja a 

szentélyben, azt látja, hogy: 

 

„A Feketebárány hófehér volt. Hófehér gyapjú göndörödött feje tetején, 

hófehér pamacsok bukkantak elő kigombolt inge hasítékánál. Puha volt, 

mint a vaj, és jól táplált. Arcát hegek borították, hosszú vágások, amelyek 

akár az átváltozás közben zsugorodó és nyúló bőr mentén is 

keletkezhettek, Kirill mégis sebeknek látta őket. Birkabőrből varrt 

kabátot viselt. Mintha azt mondaná: nézzétek, ezt akár belőlem is 

készíthették volna.” 

 

A puhaság és a fehérség leírása az ártatlanság képzetét kelti fel, és tükrözi az állathoz 

kapcsolódó szimbolikus jelentéseket: jámborság, tisztaság, alázat, áldozatiság, 

Krisztusi-jelkép.138 Ezeket a képzeteket először a sebhelyek leírása töri meg, majd a 

Feketebárány birkabőr kabátja. A Feketebárány ebben a jelenetben még 

megnyugtató, támaszt nyújtó, a fajzatokért kiálló gyámolító figuraként jelenik meg, 

bár a sebhely és kabátja előrevetíti a veszélyességét. A Bárány a megváltó szerepébe 

helyezkedik a nyáj előtt, olyan vezetőként pozícionálja magát, aki segíti az elesett 

fajzatokat, és a jobb élet felé tereli őket. A Bárány maga is küzd a bárányokhoz 

kapcsolódó asszociációk meghaladásával: igyekszik kitörni az áldozati szerepből, 

melynek módja az, hogy mást áldoz fel maga helyett, próbál dominálni. Ahogyan a 

történet fokozatosan kibomlik, a bárányhoz kapcsolódó képzetek, mint az ártatlanság 

vagy az áldozatiság, folyamatosan eltolódnak a farkasokat jellemző asszociációk 

irányába, vagyis a szekta vezetője kiforgatja a bárányokhoz kapcsolódó képzeteket, 

és azok negatívját képviseli. A farkas a kitartás, az ügyesség, a mohóság, a 

képmutatás, a köpönyegforgatás, az eretnekek, a ravaszság, a hamis próféták és a 

kegyetlen ember jelképe.139 A Bárány az emberek, illetve az első, szinte teljesen 

embernek tűnő fajzatok iránt érzett bosszúvágya miatt a fajzatok hamis prófétájává 

válik, és a saját vágyai vezérlik, hogy bosszút álljon – ez látszik abban, ahogy Kirillt 

és a többi fajzatot eszközként használja a céljai elérése érdekében, és abban, ahogyan 

az egyik első fajzatból totemszerű figurát készít (utóbbira később részletesen 

 
138 Vígh: Állatszimbólumtár. 22. 
139 Uo. 90. 



61 

 

kitérek). Vagyis az elsőre báránybőrt viselő Bárányról kiderül, hogy valójában a 

báránybőrbe bújt farkasként viselkedik. 

Pilar, Kirill, August vagy a Feketebárány esetében is hangsúlyos a lárvaállat 

biológiájának továbbélése akár a testfelépítésben, akár etológiai szempontból, 

azonban legalább ennyire meghatározók azok az állatokról az emberi társadalomban 

kialakult kulturális képzetek, amelyekkel a szereplők küzdenek. A fajzatok 

ábrázolása és a vágyaik azonban nem tükrözik maradéktalanul a lárvaállatra jellemző 

biológiai-kulturális ismérveket, a reprezentációjuk ezáltal kihívja a kulturális 

berögződéseket: lerombolja vagy újragondolja azokat.  

 

2.2. Kulturális mítoszok és poszthumán 

A regény fogadtatása nemcsak az idegengyűlölet, hanem a poszthumanizmus 

kérdését is érinti – például az embercsinálás etikai kérdései miatt.140 A 

poszthumanizmus „az emberről való beszéd olyan változata, mely a humanizmus 

értékvilágának destabilizálódása, illetve felbomlása »utáni« állapotban próbálja 

újradefiniálni azt a megüresedett »helyet«, amit a humanizmus embere tölt be.”141 

Mindez azt jelenti, hogy a humanizmus antropocentrikus világképet kínál, míg a 

poszthumanizmus irányzatai ezt az emberközpontú világot igyekeznek új 

nézőpontból vizsgálni az ember decentrálásával és hegemóniájának megtörésével.  

Ez a filozófiai törekvés többször is tematizálódik az Irha és bőrben, hiszen az az 

egyik leghangsúlyosabb probléma a regényben, hogy az ember nem áll az állat (vagy 

fajzat) felett, és a bántalmazásuknak legalább akkora bűnnek kellene lennie, mint az 

ember ellen irányulónak. Érzékletes példája, amikor a Bárány emberhúst eszik, 

hiszen ezzel felbontja a hierarchiát, és elborzasztó az, hogy egy fajzat (állat) embert 

eszik – miközben rámutat az ember és az állat hasonló, hús-vér létére. Az ember 

elfogyasztása, a húsevés összekapcsolódik a regényben a hatalom kérdésével is: „a 

horrortörténetekben megjelenített erőszakos, kannibalisztikus események gyakran 

összefüggésbe hozhatók a totalitariánus rezsimek fenyegetésével, amelyek az egyes 

individuumokat »arctalan húsdarabként« kezelik, s az ideológiai manipuláció révén 

 
140 H. Nagy Péter: Teremtőerő-trilógia – Moskát Anita regényei III. MA Populáris Kultúra 

Kutatócsoport, 2019. URL: https://mapopkult.blog.hu/2019/06/25/teremtoero-

trilogia_moskat_anita_regenyei_iii. és Keserű: Nem őznek való vidék. 83–84. 
141 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 11. 

https://mapopkult.blog.hu/2019/06/25/teremtoero-trilogia_moskat_anita_regenyei_iii
https://mapopkult.blog.hu/2019/06/25/teremtoero-trilogia_moskat_anita_regenyei_iii


62 

 

»kebelezik be« és törlik el az egyént.”142 Mindez felidézi Carol J. Adams azon 

megállapítását is, mely szerint  

 

„[h]agyományosan úgy vélték, hogy a dolgozó embernek húsra van 

szüksége az erőnlét biztosításához. Ebben a hitben egy babona munkál: 

ha erős állatok izomzatát esszük, erősek leszünk. A patriarchális kultúra 

mitológiája szerint a hús elősegíti az erőt; a férfiasság jegyei e férfias 

ételek fogyasztásával teljesednek ki.”143  

 

A húsevés itt az ember felett gyakorolt hatalom és kontroll elérésére irányul, a 

Bárány szuperragadozóvá akar válni, amivel saját növényevő múltját is legyőzheti. 

Ebben az értelemben a húsevés nemcsak az ember feletti uralom szándékát jelzi, 

hanem a saját múlt eltörlésére vagy újraírására irányuló vágyat, illetve a 

kategóriákból való kitörés igényét is, elvégre a táplálkozási szokások a fajzatok saját 

klasszifikációjának alapját képezik a regényben, ami pedig különböző 

szerepmodellekbe való beilleszkedést is magával hordoz (például préda és vadász). 

A fajzatok rávilágítanak, hogy talán nem az Ember a teremtés csúcsa, vagy nem 

abban az értelemben az, ahogyan gondolnánk. Sőt, a szövegben mintha az Ember 

olyan ideaként, elérendő állapotként jelenne meg, melyért a fajzatok és a sapiensek 

küzdenek, vagyis a sapiens sem tud az Ember ideájának megfelelni. Az 

antropocentrikus szemlélethez közelebb helyezkedhet el az az olvasat, mely szerint 

(bár a regény nem mondja ki nyíltan, mégis azt sugallja) a „sapiens” inkább az ember 

mint biológiai faj megnevezéseként lenne használatos a szövegben, míg az „ember” 

egy betöltésre váró, idealisztikus pozíciót jelöl, éppen azt, amelyre Braidotti 

humanista Ember-képével kapcsolatban utaltam. Ezt az értelmezést támogatja a 

regény egyik fejezetének, a Mese a teremtőről című fabula részlete is, amelyben a 

teremtő, vagyis a szobrász elüt egy rókát: 

 

„A [róka] szemében ott volt a mindenség. Minden, amit a nő a saját 

szobraiban keresett, az agyag hűvös, kiszámított ridegségben, minden, 

amit a saját felnagyított portréiban sem talált. Látta benne saját kétségeit 

és a magányt, és látott benne másokat is, a szüleit, akik szeretet híján 

csak pénzt hagytak rá, a tanárait, akik szerint azért nem válhat művésszé, 

 
142 Hódosy Annamária: Ökofeminista átváltozások (Metamorfózis Han Kang Növényevő, Marie 

Darrieussecq Malacpúder és William Wharton Madárka című regényében). Alföld, 2020/6. 62. 
143 Adams, Carol J.: The Sexual Politics of Meat. A Feminist-vegetarian Critical Theory. New 

York – London, Continuum, 2010. 56. 



63 

 

mert nincs benne igazi fájdalom, a szeretőit, akik reggeli előtt kisurrantak 

a házából. 

A haldokló róka emberibb volt, mint bármely műve. Emberibb, mint 

bármely férfi és nő, akivel élete során találkozott. Emberibb volt magánál 

a nőnél is. 

[…] 

Amikor elpusztult, a nő lehúzódott az útról. A kormányra borulva 

zokogni kezdett – távozott a világból valami, amit ő már sosem 

pótolhat.”144 

 

A róka ebben az esetben nem egyszerűen állat, hanem az emberség és az ember 

mércéjévé válik a haláltusája során. Az idézet is azt a problémát teszi láthatóvá, hogy 

az Ember ideájának az emberi faj sem tud megfelelni, ahogyan maguk a fajzatok sem 

illeszkednek bele teljesen ebbe a kategóriába. A szobrász valójában azt a hiányt 

próbálja pótolni az alkotással, amely az idea realizációjának hiányából fakad. A nő 

az alkotás után egy elzárt, külön „világot” teremt a három fajzatnak, akik szinte 

teljesen emberi testtel bírnak. A többi fajzathoz képest, ahol az állati jegyek 

dominánsabbak, a három tervezett fajzat esetében az emberi alak szinte tökéletesen 

megvalósul, az állati jegyek nem az evolúció lehetőségét jelzik, nem előremutatnak, 

hanem visszautalnak arra, hogy az ember valójában nem a semmiből érkezett, hanem 

az evolúció következtében kialakult faj.  

Mivel a fajzatok öndefiniálásának során a mérleg egyik nyelvén valamilyen 

formában mindig az ember helyezkedik el, ezért az antropocentrikus és 

poszthumanista szemlélet keveredik vagy váltja egymást attól függően, hogy melyik 

szereplőről van szó. Ennek az antropocentrikus hálónak a létrejötte abból fakad, hogy 

a fajzatok az emberi kultúra alapjait sajátítják el, azokon a fejlődési és szocializációs 

folyamatokon kell átmenniük, mint az embereknek, és az Ember képére szabott 

világhoz és eszközökhöz kell idomulniuk. Mítoszaik az emberek által létrehozott 

történetekhez kötődnek, ezt fogyasztják, ez alapján alkotják meg saját történetüket, 

vagyis a fajzatok az Ember mítoszának fogságában nevelkednek és élnek – a narráció 

ennek megfelelően több kulturális mítoszból merít. 

A fajzatok gondolkodása mégsem tekinthető homogénnek, különböző módon 

közelítenek ahhoz, miként találhatják meg a helyüket a világban. Mint korábban 

jeleztem, a Feketebárány elnyomó struktúrában és erőszakos módszerekben 

gondolkozik, és nem az egyenlőség vagy az együttélés vezeti a törekvéseit. Ezzel 

 
144 Moskát: Irha és bőr. 489. 



64 

 

szemben August éppen ellentétes álláspontot képvisel, a szívén viseli a fajzatok 

sorsát, és közben az emberekre is tekintettel van. August cselekedeteit a bűntudat és 

a gyász vezeti, melynek egyik oka, hogy a teremtő kómába esése August és a 

testvérei tervére vezethető vissza, miattuk kezdődött a fajzatok tömeges születése. 

August le akarta állítani, ezért fejbe verte a teremtőt, aki kómába esett, a fajzatok 

ennek köszönhetően lettek elhagyatottak. A másik ok August testvéréhez 

kapcsolódik, hiszen Gerda Kant aktivistaként próbált segíteni a fajzatokon, azonban 

a nő merénylet áldozata lett: August az ő munkáját is továbbviszi. Kirill nem az 

egyenlőségre vagy az emberek leuralására törekszik, hanem a helyét próbálja 

megtalálni, jelezve, hogy a fajzatok egyediek, saját vágyakkal és személyiséggel. 

Pilar azt a hozzáállást képviseli, amely során a fajzatok minél közelebb szeretnének 

kerülni az emberi test eléréséhez, ezért a testükkel és a viselkedésükkel próbálják 

elérni az ideált. A fajzatok különböző elképzelései és viszonyulásai is jelzik a 

heterogenitásukat, amelyben ugyancsak láthatóvá válik Derrida kritikája, mely 

szerint differenciált szemlélet szükséges ahhoz, hogy az állati másik megérthetővé 

váljon. 

Mint már volt róla szó, a teremtő három tervezett fajzatot hozott létre, ők voltak 

az elsők, akiknél a metamorfózis szinte maradéktalanul, állati jegyek visszamaradása 

nélkül végbement. A regény egyik jelenetében a fajzatok önstigmatizáló, emberek 

ellen lázadó csoportja végez az elsők egyikével, Theodorral, nem tudva, hogy fajzat 

(az a két szereplő, aki tudta, sem kezelte akként). Az embernek hitt fajzatra 

különböző állati részeket ragasztva hoznak létre egy totemisztikus-horrorisztikus 

testet, ami azt is érzékelteti, hogy az állati és az emberi testrészek látványos 

keveredése miként szolgál a fajzatok számára a csoportidentitás alapjául: ha valakin 

nem látszik, akkor nem tartozik közéjük. Viselkedésükkel valójában azt a 

sapiensmagatartást veszik át, amely kitaszítottakká tette őket, viszont 

megkérdőjelezik, hogy tényleg az ember tekinthető-e dominánsnak, és az autonómia 

csak az ő döntésük, a szavazással nyerhető-e el. 

 

„Az NFSZ [Nemzetközi Fajzatügyi Szervezet] épülete előtt holttestet 

húztak fel a villanyoszlopra. Fajzat lehetett, de August nem tudta 

megmondani, miféle: koponyájáról szarvasagancs meredt égnek, akár 

egy kiszáradt fa gallyai, homlokán kecskeszarv eredt, mint egy felfelé 

fordított vasvilla. Ölelésre tárt karja egyszerre tűnt tollas legyezőnek és 

karmokban végződő mancsnak. […] Szemét kivájták, üregébe zölden 

irizáló rózsabogarakat ragasztottak. Szája köré macskák bajszát öltötték, 



65 

 

akár rövid, fekete antennákat. Nyakát aranyhalak pikkelyeivel borították, 

mintha prizmák csillognának rajta. August először azt hitte, az ingét 

tépték fel, aztán rájött, hogy bőre nyílt ketté: bordái közé egy méhkas 

lépeit helyezték, a sűrűn kicsorgó mézen mozgott egy-két rovar. Saját 

belei csüngtek alá a hasfalából […], helyükre gallyakból font 

madárfészket rögzítettek. […] 

A test mögé kifeszített lepedő volt az oka, és az a vérvörös felirat 

rajta. […] 

ÍGY MÁR EGY KÖZÜLÜNK”145 

 

Noha már az átalakulások utáni emberi és állati testrészek keveredése is 

megidézheti az olvasóban Prométheusz történetét a testrészek adományozása révén, 

mégis, a fenti torzó leírása jelenti a szorosabb kapcsolatot a mítoszhoz, ami itt egy 

kiforgatott adományozásként jelenik meg. Nemes Z. Márió bemutatja a poszthumán 

és Prométheusz kapcsolatának kultúrelméleti kontextusát, amelyet a titanizmus 

fogalma felől ragad meg, mely „egy olyan, nagyformátumú gesztusokkal élő 

forradalmi erő, amely szükséges a történelem előremozdításához, mégis önmagában 

hordozza saját felbomlásának csíráját”.146 A titanizmus performatív, színpadi 

jelenség, Prométheusz alakja pedig  

 

„tragikus hős helyett inkább transzformatív tricksterként viselkedik. Ezt a 

vonását jelöli a »performer« kifejezés, mely olyan alkotó megjelenítésre 

utal, amely egyszerre Verstellung és Bildung, vagyis az emberi kultúra 

olyan (újra)megalapozása, mely az identitás mimetikus rendje helyett a 

metamorfózis irányába elkötelezett”.147  

 

Az Irha és bőrben mintha összekeveredne, egymásra íródna Prométheusz és testvére, 

Epimétheusz alakja. A binaritás felől is megközelíthetők, ugyanannak az éremnek a 

két oldalát szimbolizálják, viszont a figurák bizonyos mértékű összecsúszásával – 

Epimétheusz a testrészek adományozásához, Prométheusz az új kultúra 

megalapozásához kapcsolódik metaforikusan – létrejön egy új, köztes állapot. 

Mindez a fentebb idézett részlet, valamint a cselekmény egészének társadalmi 

kontextusával olvasható össze, hiszen az eltorzított test színházi látványosság, ezzel 

együtt pedig megtestesíti a fajzatok testének torz, sosem volt montázsát. A fajzatok 

viselkedése ebben az esetben visszavezethető a természetre azáltal, hogy a 

 
145 Moskát: Irha és bőr. 309–310. 
146 Nemes Z. Márió: Metamorfózis és technoemésztés. Ovidius és a poszthumán elméletek. Ókor, 

2017/3. 30. 
147 Uo. – Kiemelés az eredetiben. 



66 

 

környezethez való alkalmazkodásuk miatt mimikriként értelmezhető. Ugyanakkor a 

kultúra felől is interpretálható, hiszen a testszínház és a társadalmi szerepekbe való 

helyezkedés a hétköznapi teatralitás felől teszi megközelíthetővé a tetteiket és a 

viselkedésüket. 

 Az állati részek úgy keverednek Theodor torzóján, ahogyan a fajzatokon az 

emberi és az állati jegyek. Bár ez a gesztus először szinte mimetikusnak tűnik, az 

imitáció révén a színházi reprezentációt is felidézi.148 Azonban ahogy a leírásból 

kiderül, hogy nem egyetlen állat részeit applikálták a férfire, úgy tolódik el a rituális 

metamorfózis irányába a test átalakítása, amely az ember-fajzat-állat kategóriák közti 

csúszkálásban ölt testet. Vagyis az alapvetően binárisnak elképzelt (ember-állat) 

rendszerben megjelenik harmadik elemként egy szimbolikus fajzat. Ezt az „ÍGY 

MÁR EGY KÖZÜLÜNK” felirat is erősíti. A Theodor testének átalakítását elrendelő 

vezérfigura, a Bárány egyszerre értelmezhető ebben a helyzetben Epimétheusz és 

Prométheusz torz alakjaként, hiszen nemcsak Theodor tetemének testrészekkel való 

felruházását kezdeményezi, hanem ő lesz a transzformatív trickster is, mert a valódi 

végjátéknak, ami a fajzatok megítélésének változását hozza magával, ő az elindítója. 

A mítosszal ellentétben itt az adományozás nem az életben maradást segíti, hanem a 

halál jelenik meg általa, és a túlélés vagy boldogulás helyett a béklyó, az elnyomás, a 

marginalizálás és az ezek eltörlésére irányuló vágy artikulálódik. Theodor preparált 

teste a fajzatoknak azt a szándékát fejezi ki, hogy végre ne másikként definiálják 

magukat, hanem a sapienseket tegyék a másikká. A sapiensek stigmája így az lesz, 

hogy nincsenek állati jegyek a testükön. A distinkcióképzés tehát fontos eleme a 

testszínháznak, az epizód azt sugallja, hogy fajzatnak lenni csupán testi tapasztalat, 

holott a három központi szereplő, illetve a Feketebárány is éppen azt példázza, hogy 

a testi tapasztalat szorosan összekapcsolódik a kulturális gyakorlatokkal, és ezek 

együttes identitásformáló hatásával.  

A jelenetben az állati testrészek elhelyezésével létrejövő fajzat-reprezentáció 

nagyon is humanista nézőpontot tükröz, illeszkedik Derrida logocentrikus-teologikus 

színház koncepciójába: 

 

„A színpad akkor teologikus, ha a beszéd uralja, a beszéd akarása, egy 

elsődleges logosz terve, ami nem tartozván a színház teréhez, távolról 

irányítja azt. A színpad akkor teologikus, ha szerkezete a 

 
148 Derrida, Jacques: A Kegyetlenség Színháza és a reprezentáció bezáródása. Gondozta Ivacs 

Ágnes. Theatron, 2007/3–4. 24. 



67 

 

hagyományoknak megfelelően a következő elemekből tevődik össze: egy 

szerző-teremtő, aki távolról, jelen nem levőként, szöveggel 

felfegyverkezve felügyeli, összeállítja és megszabja a reprezentáció 

idejét és értelmét úgy, hogy a reprezentáció őt reprezentálja, tudniillik 

azt, amit gondolatai, szándékai, elképzelései tartalmának hívunk. 

Reprezentálni reprezentálók által, rendezők vagy színészek által, akik, 

elnyomott tolmácsokként szereplőket reprezentálnak, és akik, 

legfőképpen azon keresztül, amit mondanak, többé-kevésbé közvetlenül a 

„teremtő” gondolatait reprezentálják.”149 

 

Vagyis Derrida szerint a távol lévő szerző, aki a logosz, a beszéd birtokosa és 

forrása, uralja a színházi reprezentációt, hiszen mind a rendező, mind a színészek az 

ő szövegét mutatják be, teszik jelenvalóvá. A regényben a testrészek mesterséges 

felcsatolása éppen egy távoli „szerző” intencióinak felelnek meg, annak a 

hagyománynak, amely a mi és a másik elkülönítését a testi jegyekhez kapcsolja, és 

ezáltal szegregál bizonyos csoportokat. A Bárány és a többi fajzat mint rendező-

színész vannak jelen Theodor testének kipreparálásában és bemutatásában, amely 

során éppen az emberi szempontból másikat mutatják be úgy, hogy egy látszólag 

ember testét alakítják át a szörnyszerűség reprezentációjaként, a hatalom 

demonstrációjává válik. A reprezentáció ebben az esetben jelzi, hogy a test csupán a 

valóság jelképes leképzése és újrafelmutatása, hiszen olyan testet állít ki, amelynek 

kifejlődése a regény keretei szerint lehetetlen, miközben a fajzatok teremtésének 

demitizáló, profán és mágia nélküli átalakulását mutatja be: egy teremtő torz, 

szokatlan testet hoz létre, amely korábban nem létezett, és amely fenyegeti a test 

addig ismert integritását és határait. A fajzatok gondolkodása, illetve ahogyan saját 

helyzetüket jelzik a totemisztikus figura által, éppen az emberi gondolkodást tükrözi, 

a logocentrikus hagyományba illeszkedik, mégha nem is az Embert formálják meg, 

hanem negatívját a szabálytalan, felnyíló és sosem létezett testtel. Másrészt pedig a 

fajzatok gondolkodását éppen a bináris logika (vagy fajzat, vagy ember) irányítja, 

amikor létrehozzák a preparátumot, amely ugyancsak a nyugati gondolkodás szilárd 

kategóriákba való besorolhatóságának igényét fejezi ki, mimetikus gesztusukat a 

humán logika mentén szervezik. 

A Theodor testét színre vivő jelenet abban az értelemben is illeszkedik a 

teologikus színház koncepciójához, hogy a fajzatok beszélni akarnak a saját 

helyzetükről, jelezni akarnak a sapiensek felé, így pedig Theodor preparált teste a 

 
149 Uo. 25 



68 

 

fajzatok nyelvévé válik. A radikális és fenyegető tetem felmutatásával lényegében az 

elnémított, szubaltern pozíciójukból igyekeznek kitörni. 

Azonban nem csupán a reprezentáció és az újraelőállítás felől olvasható a jelenet, 

hiszen Theodor testének bemutatási módja és helyszíne kiszervezi a hagyományos 

színházi keretekből a közszemlére bocsátását, és éppen a férfi halála által a 

bemutatás egyszeriségére hívja fel a figyelmet, ezzel is felerősítve a rituálék 

performatív vonásait. Másrészt ez a testkiállítás vezet oda, hogy a fajzatok végül nem 

kapják meg a többlet jogokat a szavazás során, vagyis alapvetően performatív erővel 

bír a férfi átalakítása. 

A jelenet két lehetséges olvasata tükrözi azt az ambivalenciát, amely magukat a 

fajzatokat is jellemzi, hiszen az eredendően hibrid, az emberi és az állati külső-belső 

tulajdonságokat ötvöző élőlények a posztantropocentrikus gondolkodás és 

poszthumanizmus megtestesülései lehetnének, azonban az emberi kultúrában való 

szocializációjuk és a sapiensek társadalmi rendszeréhez való igazodásuk 

antropocentrikus és humanista gondolkodást jelez. Az epizód is hasonlóan kettős 

olvasatot tesz lehetővé, egyrészt tükrözi a fajzatok keletkezését, reprezentálja a 

korábbi performatív gesztust, másrészt pedig olyan egyszeri, rituális eseményként is 

értelmezhető, amely átalakítja és meghatározza az események folyását. 

A test átalakítása, a teremtés összekapcsolja a regény fajzatainak létrehozóját 

Prométheusszal, hiszen Prométheusz nem reprezentál, hanem átalakít, és mivel a 

cselekvésre fókuszál, performatív alak. Alakja ezáltal felveti az antropomorfizmus 

decentrálását is, hiszen „a formaadás gesztusába beleíródik a formák szétverésének 

eseménye is.” Ez összefüggésben van az alakulás, valamint az átváltozás által 

felnyíló lehetőséggel is, ami a leendés150 felé mutató metamorfózis:  

 

„A leendés nem a viszonyok közötti megfelelés. De nem is hasonlóság, 

utánzás vagy – a legvégső esetben – azonosítás. A sorozat egész 

strukturalista kritikája cáfolhatatlannak tűnik. A leendés nem azt jelenti, 

hogy egy sorozat mentén haladunk vagy visszafejlődünk. Mindenekelőtt 

a leendés nem a képzeletben történik […]. Az állattá-leendés nem álom 

és nem fantázia. Tökéletesen valóságos. De melyik valóságról van itt 

szó? Mert ha az állattá leendés nem abban áll, hogy állatot játszunk vagy 

állatot utánzunk, akkor világos, hogy az ember éppúgy nem válik 

»valójában« állattá, mint ahogy az állat sem válik »valójában« valami 

mássá. A leendés nem hoz létre semmi mást, mint önmagát.”151  

 
150 Nemes: Metamorfózis és technoemésztés. 31. 
151 Deleuze – Guattari: A Thousand Plateaus. 238. 



69 

 

 

A leendés fogalma tehát az átmenetiséget ragadja meg, az átalakulás 

folyamatának azt a köztes, hibrid szakaszát, amely a fajzatokat is jellemzi, hiszen a 

kiinduló és a folyamatot (potenciálisan) záró forma tulajdonságai keverednek. Bár a 

poszthumán diskurzusban a leendés folyamatának origója gyakran az Ember, belőle 

indul el a változás, az Irha és bőr mindezt egy korábbi evolúciós állapotból, 

valamilyen állatból bontja ki. A regénynek ez a vetülete szorosan összekapcsolódik a 

Pygmalion-mítosszal az állati forma „szétverésének” tekintetében, hiszen az 

átalakulást egy szobrásznő indítja el az állati formából való „kiszabadítás” által, 

vagyis él a benne rejlő (evolúciós) lehetőséggel, így hozva létre a fajzatokat. Az új 

forma a művész számára a minél életszerűbb szobrok megalkotásának vágyából 

következik, és hosszú kísérletezés után Theodor, egy nő (Gerda) és a nemi szervek 

nélküli August lett a végeredmény.152 Ők hárman a gondos tervezés, az anyag (itt: 

állat) precíz átformálásának köszönhetően szinte semmilyen animális jeggyel nem 

rendelkeznek, a szobrász képzeletének tökéletes megtestesülései. A nem teljes 

átalakulások a szobrász öntudatlan állapotában történtek, vagyis a formák tudatos 

szétverése és újraalkotása helyett az állatokban, a testben rejlő metamorfózis 

lehetősége és nem a tudatossága vezette a folyamatot a teremtő erejének hatására.  

A szobrász alkotása lényegében barkácsolás, hiszen (mint Derrida írja Lévi-

Strauss nyomán) az válik barkácsolóvá,  

 

„aki használja »a fedélzeti eszközöket«, vagyis azokat az eszközöket, 

amelyek rendelkezésére állnak, amelyek már ott vannak, amelyeket nem 

speciálisan annak a műveletnek az elvégzésére találtak ki, amelyet vele 

végzünk és amelyre tapogatózva megkíséreljük adaptálni, ám egy 

pillanatig sem habozunk és lecseréljük őket, ha ez szükségesnek tűnik, 

vagy egyszerre többet is kipróbálunk belőlük, még akkor is, ha kezdetben 

formájuk különböző volt is.”153 

 

Az Irha és bőr szobrászának, vagyis teremtőjének „fedélzeti eszköze” az állat. Az 

idézettel összhangban az állat célja nem az, hogy ember legyen, habár a regény 

zárlata mégis ezt az értelmezési keretet nyitja meg azzal a nézettel, hogy az állatban 

ott rejlik a lehetőség az emberré válásra, tágabb értelemben a változásra. A változás 

 
152 A tiszta, bináris kategóriák (férfi-nő) kritikája itt is megjelenik egy harmadik út, a nonbináris 

August karaktere által, aki bár férfiként lép a társadalom elé, de a regény szereplői gyakran nőiesnek 

tartják. 
153 Derrida, Jacques: A struktúra, a jel és a játék az embertudományok diszkurzusában. Ford. 

Gyimesi Timea. Helikon, 1994/1–2. 27. 



70 

 

lehetősége aláássa azt a metafizikai hagyományt, amely szerint az állatnak csak 

jelene van, múltja és jövője nincs, vagyis a szobrász az állat kategóriájából való 

kimozdítás által elhelyezi az időben, melynek következtében értelemmel, és így az 

átalakulás lehetőségével bír. Ez a metamorfózis a szobrász által jön létre, aki egy-egy 

„eszközt”, tehát egy-egy állatot formál át, viszont egyszerre többel is kísérletezik, 

más-más fajokkal dolgozik, vagyis kezdetben eltérő formákból barkácsol 

ember(szerű)t. Derrida szerint „[a] barkácsolás formájában tehát a nyelv kritikája 

búvik meg, sőt azt tudtuk mondani, hogy a barkácsolás maga a kritikai nyelv”,154 az 

Irha és bőr esetében ez két irányból interpretálható. Egyrészt a változás révén az 

állatinak, pontosabban a nem emberinek elképzelt csoport az átalakulás (vagyis a 

barkácsolás) révén képessé válik a beszédre, és bár többnyire a humanista és 

antropocentrikus gondolkodás jellemzi őket, hibrid jelenlétük mégis rámutat arra, 

hogy nem csupán az emberi perspektíva lehet érvényes. Másrészt az Ember fogalmát 

kritizálja, hiszen a fajzatok nyelve az emberi nyelvet használja alapanyagként, hogy 

kialakítsa a saját kommunikációját, a már meglévő emberi kifejezéseket használják 

(mint a sapiens) kritikai irányultsággal is. 

A művészeti kontextus azért is fontos, mert a három majdnem teljesen emberi, 

tudatosan létrehozott fajzat művészi alkotásként jelenik meg a szobrásznő számára, 

amivel valóra vált vágyálmokként is értelmezhetők. A fajzatok többsége ezzel 

szemben inkább tekinthető a tudattalan félelem manifesztációjának, ami éppen az 

ember központi helyzetének megrendülését, a környezetétől való 

elhatárolhatóságának a lebontását, vagyis a Nagy Választóvonal eltűnését jelenti. A 

kategóriák eltűnése a félelem olyan alapja, amely az abjekt tapasztalattal kapcsolódik 

össze. Az abjekt a szubjektum feloldódásával fenyeget, hiszen a megszilárdult, 

„tiszta” határvonalak elmosódnak, ami egyszerre jelent vonzást és taszítást.155 „Az 

abjekt megtapasztalásának gyakori formái a testi működésekkel, végtermékekkel, 

sérüléssel, holttestekkel, halállal, az anyai ill. női testtel (pl. a bekebelező anya általi 

elnyeletéssel) kapcsolatosak.”156 Ez már a fajzatok bebábozódásában megjelenik, 

hiszen az állatokból barna, ragacsos anyag kezd szivárogni, ami körülfonja az állatot, 

 
154 Ua. 
155 Kristeva, Julia: Powers of Horror. An Essay on Abjection. Ford. Leon S. Roudiez. New York, 

Columbia University Press, 1982. 2–6. 
156 Kis Katalin: Abjekció, kísértetiesség, és cinematikus identitásszörnyek – Férfi prostituált 

figurák és maszkulin identitásválságok vizualizálása Mundruczó Kornél Nincsen nekem vágyam 

semmi és Esztergályos Károly Férfiakt című filmjében. Imágó, 2014/1, Kiegészítés 2014.10.15. 135. 

URL: http://imagobudapest.hu/images/lapszamok/2013_1-

online_szam_Parallel_tortenetek/IB_online_2013_1_pp134-150_Kis_Katalin.pdf  

http://imagobudapest.hu/images/lapszamok/2013_1-online_szam_Parallel_tortenetek/IB_online_2013_1_pp134-150_Kis_Katalin.pdf
http://imagobudapest.hu/images/lapszamok/2013_1-online_szam_Parallel_tortenetek/IB_online_2013_1_pp134-150_Kis_Katalin.pdf


71 

 

majd megkeményedik, és elkezdődik az átalakulás. Az anyag megjelenésére az 

emberek első reakciója az undor, ami az átalakult fajzatok esetében is fennmarad. Az 

eltávolító mechanizmus, ami az abjektet jellemzi, a fajzatok tárgyiasításában jelenik 

meg. 

Éppen ezért tölt be kiemelkedő szerepet a Pygmalion-mítosz az értelmezésben: 

azzal, hogy az emberek számára az állatok játékszerként, díszállatként, trófeaként, 

valamint ételként funkcionálnak, az „élettelenből” élőkké válnak a szobrász által: az 

új forma az életadást, az életre keltést is jelenti. A táplálékká való redukálás, még ha 

jelképszerűen is, de megjelenik. Egyrészt az átalakulással keletkező bábot 

karamellaszerű anyagként jellemzi a narráció, másrészt pedig az elaltatott fajzatokat 

a „darálóba” küldik, ami a fajzatok húsipari feldolgozását idézi fel, és pontosan az 

emberi tulajdonságaik miatt válik kellemetlenné az ipari feldolgozásuk asszociációja. 

Mindez abban a kulturális tendenciában gyökerezik, mely szerint „az ember 

kiváltságossága előzetesen feltételezi az állatok tömeges feláldozhatóságát és 

elfogyaszthatóságát.” Az állatok alávetése, azok eltávolítás és deszubjektivizálása 

által lesz teljes.157 Ahogy már említettem, a húsfogyasztás főként a patriarchális, az 

erőre és a dominanciára épülő kultúrák sajátja. Hosszú időn keresztül a férfiak 

privilégiuma volt a húsevés, és a húst nem tartalmazó ételeket nőiesnek címkézték.158 

A húsipari metafora által éppen ez a hatalmi struktúra és a feláldozhatóság válik 

hangsúlyossá. Az eltávolító gesztus okozza az állatok pusztán anyag-, de nem 

élőszerűségét, és az anyagban felfedezett emberi érzelem hatására bontja ki a teremtő 

a matériából az embert, mintegy felismerve a szubjektumot a „tárgyban” – életre 

kelnek, mint Pygmalion szobra. 

Mivel a narráció három fajzat szemszögéből mesél, így a regény arra hívja az 

olvasót, hogy a határsértő, az emberi szemszögből szörnynek tűnő lényekkel 

azonosuljon. Kalmár György Lady Gaga You and I klipjéről írt elemző kritikája 

megvilágíthatja az azonosulás és a liminális lények létjogosultságát napjaink 

fikcióiban: 

 

„Úgy tűnik, a harmadik évezred elejére az emberi szubjektum maga lett 

szörnnyé, aki életének értelmét és boldogságát keresve tér vissza 

alkotójához. […] mára hozzászoktunk, hogy efféle lényekkel 

azonosuljunk, hiszen ilyen, »ontológiai határsértést« színre vivő lények 

 
157 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 115. 
158 Adams: The Sexual Politics of Meat. 45–50. 



72 

 

korunk kedvelt hősei [...] Az új évezred eleje egyszerre hozta el a 

»határsértő lények« új kultuszát, valamint az ember testi integritásának 

felbomlását a modern orvostudományban. Úgy tűnik, egyre kevésbé 

tekintünk magunkra »önazonos« emberként: ahogy a »valós« életünkben 

egyre elfogadottabbá válnak az alakformáló tréningek, a (gyakran kémiai 

segítséggel gyorsított) testépítés, a plasztikai beavatkozások, valamint az 

orvosi implantátumok, úgy az ember kategóriája is átrajzolódik, felnyílik, 

és a belső lényeggel (a lélekkel) rendelkező állandóság képzete helyett 

egy nyitott, folyamatszerű alakzatba rendeződik át”.159 

 

Kalmár elemzése magyarázatot adhat a fajzatok alakjára a kortárs kulturális 

jelenségek kontextusában, arról nem is beszélve, hogy Gaga klipjének Irha és bőrhöz 

hasonló, az azonosulás alapjául szolgáló hibrid lényei ugyancsak egy Pygmalion-

Frankenstein narratívába illeszkednek.160 

A Frankenstein-történet nyomai főként ott érhetők tetten a regényben, amikor az 

első tömeges teremtéshullámban fajzattá vált állatok a szörnyszerű testükkel 

próbálnak közel kerülni a Teremtőjükhöz. A teremtés előidézése az első, tökéletes 

testű fajzatoknak köszönhető, hiszen társakra vágytak, amit csak a szobrásztól 

kaphattak meg. A Frankenstein-narratíva tehát abban jelenik meg, ahogyan a 

mesterségesen létrehozott, humán testrészekből felépülő (vagy keveredő), deform 

testű, szörnynek tartott teremtmények az alkotójukhoz vágynak, valamint abban, 

hogy a fajzatok szaporodásának módja a Teremtőhöz köthető, ő tud hasonló lényeket 

létrehozni. Mind a fajzatok, mind Frankenstein szörnye szomjazzák az újabb, 

hozzájuk hasonló hibrid lényeket, hiszen az ember kiutasítja őket a társadalomból, 

így magányra kárhoztattak. Az Irha és bőrben az elsők az emberektől független, saját 

társadalmat és közösséget akartak megalapozni a teremtés kierőszakolásával. 

Valójában Frankenstein szörnyét ugyanaz jellemzi, mint a fajzatokat: az emberi és 

nem-emberi határa. 

A Frankensteinnel ellentétben az Irha és bőrben a teremtő egy nő, és főleg az 

anya-gyermek viszony utáni vágy határozza meg a fajzatok teremtő utáni vágyát. Az 

állatok bebábozódása, és a burokból való kitörésük is az ember születését, a 

magzatburkot idézi fel, viszont a teremtővel való kapcsolat hiányából fakadóan a 

fajzatoknak nincs anyanyelvük, mert a tanító anya is hiányként jelenik meg többek 

között a teremtő kómája miatt. Az ontológiai bizonytalanság feloldódik – és ebben az 

 
159 Kalmár György: Szimulált szörnyűség: Lady Gaga és Frankenstein. kulter.hu, 2010. URL: 

http://kulter.hu/2011/11/szimulalt-szornyusegek-lady-gaga-es-frankenstein/  
160 Fontos azonban, hogy a regény a fajzatokkal való azonosulást gyakran kimozdítja, 

heterogénebb és komplexebb struktúrát mutat be az esendő és a radikális figurák által. 

http://kulter.hu/2011/11/szimulalt-szornyusegek-lady-gaga-es-frankenstein/


73 

 

értelemben az Irha és bőr pozitívabb képet fest, mint a Frankenstein –, hiszen a 

regény egyik fabulája161 mitologizálja a fajzatok eredetét, amivel megteremti a 

fajzatok létigazolását: a bibliai istennel szemben a teremtő a Másikként 

aposztrofálódik, aki az emberek hibáit javítja ki a fajzatokkal. A fabula 

megalapozottá teszi (és ezzel együtt megerősíti az ember-fajzat mi és másik 

retorikát) a fajzatok szempontjából az emberek és fajzatok közti ellentétet, hiszen 

valamiféle új emberként jelennek meg a fajzatok (nem mint biológiai faj, hanem mint 

az ember ideájának megtestesítői). Ezzel együtt a fajzatok saját kultúrájának egyik 

fundamentumaként is értelmezhető a mese, amivel a gyökértelenségük és a 

határhelyzetük is oldódik, hiszen Kirill blogja – ahol a fajzatok történeteit gyűjti 

fabulákként – az írásos fajzatkultúra alapköve, vagyis létrejön egy kodifikált történet 

a találgatások mellett: 

 

„Isten árnyékában élt egy másik. Neki nem adtak annyi nevet a 

történelem során, ő csak megfigyelte a világot. Nézte a háborúkat és 

járványokat, gyilkosságokat és gyűlöletet, és látta, hogy ez azért annyira 

nem jó. Ezért a Másik kilépett az árnyékból, hogy kijavítsa a hibákat, 

amelyeket az első elkövetett. 

A semmiből életet alkotni nehéz. De olyanból, amit egyszer már 

létrehoztak, amelynek bőre alatt ott az ember tervrajza, a koponyától a 

szívig, az erektől az idegekig, azt csak meg kell változtatni. Így hozta 

létre a fajzatokat: férfinak, nőnek és androgünnek teremtette őket, és 

látta, hogy ez jó. 

Ám Isten hiú istenség volt, végtelen haragra gerjedt. […] 

Meg akarta tiltani, hogy a Másik átformálja az állatait. Amit egyszer 

formába öntöttek, senki meg ne változtassa, de ereje kevésnek bizonyult: 

az állati alak egy részét megkötötte, de a teremtést nem állíthatta meg, az 

ember kitört belőlük. Ezért őrzik a fajzatok lárvájuk nyomait, ezért nem 

válhatnak soha olyanná, akár az elsők.”162 

 

Ezek a lépések, a köztes lét elfogadása, a fajzatok identitásproblémájának 

megoldását sugallja, ami August és Pilar történetszálában hangsúlyossá is válik a 

történet végén. Mégis Pilar ennek a leglátványosabb képviselője, hiszen a regény 

tetőpontján a korábbi identifikációjának megrendülésével úgy lép közelebb a 

fajzatokhoz, hogy felismeri fajzatteremtő képességét. Ez az erő tudatosítja az 

állatokban az átalakulás lehetőségét, és a metamorfózis reményében vonzza őket a 

teremtőhöz. Pilarnál részben a tükör-stádium felől közelíthető meg az identitásának 

 
161 Kirill írja blogjára a fajzatok történeteit, fabuláit. 
162 Moskát: Irha és bőr. 575–576. 



74 

 

meglelése, hiszen a teremtőerő hatására az állati maszlagból a lány félig borz, félig 

ember arca formálódik meg, ami a felismerés gesztusával társul (és az első, eredeti 

Teremtő művész létére is reflektál): 

 

„Önálló életet akart teremteni, valami újat létrehozni, pedig nem tett 

mást, mint megalkotta önmagát. Azt hallotta, a festők akaratlanul is saját 

vonásaikat viszik bele minden egyes arcba, miért lenne ez másként a 

teremtőkkel?”163 

 

A kivételes fajzatok fajzatteremtő képessége a Frankenstein szörnyének másik 

problémáját is megoldja: az egyedüllétet, a kihalást, az emberrel szembeni 

elkerülhetetlen bukást, ami az ember hegemón pozícióját kérdőjelezi meg. Az akár 

poszthumanistaként értelmezhető végkicsengést árnyalja, hogy ennek ellenére a 

fajzatok továbbra is az emberi és az ember mítoszának hálójában élnek, nem tudnak 

teljesen függetlenedni tőle, továbbra sincsenek saját jogaik, ők is binaritásokban 

gondolkoznak, viszont a sapiens kultúrából merítve, elfogadva liminális pozíciójukat, 

idővel megtalálhatják a helyüket. 

 

2.3. Irha és bőr: konklúzió 

A fajzatok egyszerre értelmezhetők a saját helyét nem találó poszthumán emberi 

társadalom, valamint az ember állatokkal – tágabb értelemben a környezetével – 

megbomlott viszonyának metaforájaként, hiszen az a természet, ami sokáig 

kiszolgálta az embert, ami felett uralkodhatott és kizsákmányolhatta, nem 

határozható meg a korábban ismert szabályok mentén. A természet és a kultúra 

hibriditása rádöbbenti az Embert, hogy nem gyakorolhat akkora (vagy teljes) 

kontrollt a környezetére, mint gondolja. Ugyancsak a nézőpontváltást jelzi, hogy a 

három fajzat nézőpontikarakterből adódóan az olvasó az alárendelttel, a másikkal, a 

kitaszítottal és a marginalizálttal azonosul. A stigmatizáció általi diszkrimináció, 

valamint az ebből fakadó szociális identitás bemutatja a fajzatokon keresztül a 

kirekesztő emberi magatartást, melynek alapja a félelem és az ismeretlen. Mindez 

felerősíti a fajzatok határhelyzetét is. 

A regénybe szőtt mítoszok már eleve a humán lét liminális pozícióit és az élet 

humánökológiai beágyazottságával való szembenézés kulturális hagyományát 

tematizálják a metamorfózisok által. Az Irha és bőrben mégis új formában 

 
163 Uo. 566. 



75 

 

kapcsolódnak össze napjaink társadalmának látleletével, így fogalmazva meg kritikát 

a testképről, a másságot képviselők kirekesztéséről és az identitásvesztésről – arról, 

hogy az alapvetően binárisnak láttatott világ alapvetően nem dichotómiák mentén 

szerveződik, hanem komplexebb struktúrák jönnek létre, amelyeket a bináris logika 

igyekszik behatárolni és minősíteni valamilyen szempontból. Éppen ezért a 

regényben a poszthumanista világlátás és egy lehetséges poszthumán társadalom 

ütközik az antropocentrikus és humanista gondolkodással, hiszen a fajzatok a humán 

kultúrától és világképtől mentesíthetetlen létezése az emberi dominancia, az 

antropocentrizmus továbbélésétől való megszabadulás nehézségeit (vagy 

lehetetlenségét) sugallja. Az Irha és bőr tehát egyszerre vet fel poszthumán etikai és 

filozófiai problémákat a fajzatok liminális pozíciójának és identitásának ábrázolása 

révén, és mutat rá arra, hogy mennyire nehéz elszakadni az emberi nézőponttól és 

kitörni az „Ember” ideájának és mítoszának fogságából. 

 

3. (Bőr)egér: Sepsi László Brúsz  

Tóth Zoltán János a szuperhősképregények változó paradigmáival kapcsolatban azt 

állítja, hogy az elitkultúrával szemben a tömegkultúra újratermeli magát, és a 

folklórhoz hasonlóan újrarendezi a felhalmozott motívum- és témakészletet. 

Megközelítése szerint a szuperhősök az archaikus kultúrák modernizált és urbanizált 

továbbélései, és a népszerűségük abból fakad, hogy a 20. század során elidegenedett 

egyént visszaterelik a hétköznapokhoz a mitikus struktúrákat idéző 

világmagyarázatukkal.164 Tóth megközelítése rávilágít, hogy a napjainkban hatalmas 

népszerűségnek örvendő szuperhős-narratívák lényegében a szekularizált, kapitalista 

világban újraéledő mítoszokból (vagy legalábbis azok újrahasznosításából) nyerik 

attraktív erejüket. A spekulatív fikció műfajai, különösen a fantasy, erősen 

támaszkodnak a mítoszokra és a mesékre, így a szuperhősök éppen ezeknek a fantasy 

és gyakran sci-fi narratíváknak a hősei. Rosemary Jackson Sartre-ra támaszkodó, 

fantasztikumról szóló nézetei szerint azonban a szekularizált világban nem a 

természetfeletti régiókat (mint a menny vagy a pokol) ábrázolja a zsáner, hanem a 

 
164 Tóth Zoltán János: Istenek alkonya. A szuperhősképregény változó paradigmái. Korunk, 

2011/2. 31. 



76 

 

természetes, a valós világunkat teszi valami „mássá”, kifordítottá és furcsává. A 

transzcendentális helyett az emberi állapotot reprezentálja.165 

Felmerül a kérdés, hogy milyen emberi állapotot jelenítenek meg a szuperhős-

történetek? Tágabb értelemben közelítve a kérdéshez, milyenné válik a világunk, 

miben mások ezek a fiktív világok? Jeffrey Scott szuperhősképregényekről írt 

kötetének bevezetője rámutat a szuperhős-narratívákban megjelenő részproblémákra, 

illetve ugyancsak a mítoszok világához vezeti vissza érvelését: 

 

„A klasszikus Ikarosz- vagy a Minótaurosz-mítoszoktól kezdve, amelyek 

elmosták az ember és a technológia, illetve az ember és az állat közötti 

határvonalat, egészen a modern szuperhős-képregényekig az emberek 

ember utáni víziókkal szórakoztatták magukat, és vitákat folytattak 

magáról az ember kategóriájáról. Az elmúlt évszázad tudományos 

fejlődése – plasztikai sebészet és protézisek, neurofarmakológia és 

robotika, genetika és informatika – egyre közelebb vitt minket e víziók 

megvalósításához, amelyek következtében filozófusok, tudósok, egyre 

inkább a politikusok, politikai döntéshozók és a közvélemény is vitát 

folytatnak róluk. Új technológiák születnek, amelyek maguk is egy egyre 

inkább kiborgikus valóságot teremtenek. Eközben a szuperhős-

képregények fikciói tovább vándorolnak a képregényrajongók 

»gettójából« a »mainstream« közönség nagy és kis képernyőire. A 

poszthumán iránti szomjúság a tudományban és a sci-fiben [illetve a 

fantasyben] egyaránt népszerűvé vált.”166 

 

Az idézett gondolatok több szempontból is fontosak Sepsi László Brúsz című 

novellájának értelmezése során, hiszen a szöveg egyszerre használja újra a 

popkultúra bizonyos regisztereit, illetve reflektál a képregényhősökre mint a 20–21. 

század hőseire, és közben az ember határait is elmossa a főszereplője (és így 

elbeszélője) által. A Brúsz 2018-ban jelent meg Az év magyar science fiction és 

fantasynovellái 2018 című antológiában. Az elbeszélés egy tudattalan, árva, naiv, 

szinte gyermeki gondolkodással bíró fiúról, Brúszról szól, aki, ha várandós nők 

közelébe kerül, akkor vetélést idéz elő náluk, akár az egerek. Ennek a jelenség a neve 

a tudományban Bruce-effektus. A történet a fiú kétirányú, mozaikos narrációjából 

bomlik ki, amely úgy épül fel, akár a puzzle, fokozatosan válik láthatóvá az ok-

okozati lánc. Célom bemutatni, hogy Sepsi novellájában milyen módokon keresztül 

idéződik meg és válik fontossá Batman (Bruce Wayne) alakja Brúsz számára, illetve 

 
165 Jackson: Fantasy: The Literature of Subversion. 17–18. 
166 Jeffrey, Scott: The Posthuman Body in Szuperéről Comics. Human, Superhuman, Transhuman, 

Post/Human. New York, Palgrave Macmillan, 2016. 1. (Saját betoldás.) 



77 

 

az elbeszélő képessége hogyan illeszkedik a poszthumán diskurzusba, miként 

mosódik el a határ az Ember és az állat között.  

 

3.1. Brúsz és Batman 

A Brúszra is igaz az az újrahasznosítás, amelyet Tóth a popkultúra egyik fontos 

ismérveként nevez meg. A novella már a címével megteremti a kapcsolatot a 

Batman-korpusszal, amely a szövegben még hangsúlyosabbá válik, hiszen az 

elbeszélő a Bruce-ról szóló képregények szerelmese; innen a beceneve is, a Brúsz. A 

narrátor/főszereplő számára Batman két szempontból is identifikációs bázisként 

szolgál. Egyrészt, mert a közös tulajdonságok révén kapcsolódik hozzá, másrészt, 

mert azokat a jellemvonásokat emeli ki, amelyeket birtokolni szeretne, és amelyeket 

újra akar használni a Batman-mítoszból a saját életében. Közös vonásuk az árvaság, 

bár a társadalmi berendezkedés tekintetében egészen más réteg képviselői, elvégre 

Brúsz árvaházban nevelkedett: 

 

„Amikor kicsi voltam, a szemétlerakón találtam újságokat a 

Denevéremberről, sárgák voltak az oldalaik meg kicsit büdösek is, mert 

lepisilte őket a cica, de engemet nem zavart, akkor is olvastam őket. 

Nagyon-nagyon szomorú történet a Denevéremberé, mert elhunyt az 

apukája és anyukája, és én nagyon sajnálom emiatt, mindig féltem, hogy 

le fog esni a háznak a tetejéről […].  

Az nem baj, hogy én félek a magasságban, a Denevérember pedig 

nem, mert így is nagyon sok hasonló van mibennünk. A 

Denevérembernek se nincsen kistestvére, és a Denevérembernek is 

elhunyt az apukája és az anyukája, és a Denevérember is segít, ahol tud, 

és a Denevérembert sem zavarja, ha Bőregérnek csúfolják a gonoszok. 

Engem nem Bőregérnek csúfoltak az Árvaházban, hanem Brúsznak, de 

az ugyanolyan.”167 

 

A szülők elvesztése mindkettőjük esetében olyan trauma, amely a cselekedeteiket 

is meghatározza, és amelyet szublimálnak és túlkompenzálnak. Batman a szülők 

halála miatt bűnösnek tartja magát, ezért vezeklésként bűnözőket üldöz. Brúsznál is 

hasonló kompenzáció következménye az, hogy segíteni szeretne azokon a zárt 

közösségeken, amelyekbe kerül (árvaház, Telepek). Esetében a szülők azért haltak 

meg, mert édesanyja elvetélt Brúsz képessége miatt, míg apjára ráesett a munka 

közben egy autó, miután elvesztette a feleségét. A fiú így három személy haláláért 

 
167 Sepsi: Brúsz. 159-160. 



78 

 

okolja magát. Mindhárom eset többször visszatér a szövegben, de számára a testvér 

hiánya, a magány válik a legmeghatározóbbá. 

Mint említettem, az identifikáció nemcsak közös pontok által jön létre, hanem 

akkor is, ha „a szereplő [Batman] kevésbé hasonlít az olvasóra [Brúszra], de vannak 

olyan tulajdonságai, amelyeket az birtokolni szeretne. Itt a szereplő az olvasó én-

ideáljának részévé válik, az eredmény pedig szintén a szereplő bizonyos 

tulajdonságainak internalizálása”.168 A narrátor elsősorban a segítségnyújtás (ez főleg 

a lányokra és a nőkre irányul) és a titkolt vagyon szempontjából próbál hasonlóságot 

találni Batmannel.169 

Brúsz fentebb idézett önmagyarázatában ugyancsak fellelhető az a gondolat, 

amely szerint a szuperhősök az urbanizált kultúrák héroszaiként jelennek meg, és 

olyan új, modern mitológiát hoznak létre az emberek számára, amelyek segítenek a 

hétköznapokban. Brúsz számára Batman hősiessége, az ártatlanok megsegítése 

példaértékű. Ennek a heroikus, új mitológiai elképzelésnek árnyaltabb és kevésbé 

heroikus változatát kínálja a Brúsz, hiszen dekonstruálja ezeket az elemeket, 

Batmannel ellentéteben pedig Brúsz nem válik hőssé, sőt, a társadalom 

szempontjából antihős. A főszereplőnek olyan „szuperképessége” van, amelynek 

súlyosságát nem fogja fel. Brúsz szeretne az emberek hasznára válni a hétköznapi 

teendők elvégzésével, de az ereje arra predesztinálja, hogy valójában ne segítsen a 

társadalmon, hanem – éppen ellenkezőleg – a nők vetélését idézze elő a 

megjelenésével. Az elbeszélő éppen ezért antihőssé válik a szövegben, de mégis 

szánandó, tragikus figura marad, akit az olvasó sajnál a tudatlansága miatt. A 

jóindulatú, de gondot okozó „hős” ábrázolása mellett a szuperhősök mindenhatósága 

is újraértelmeződik. A szuperhős-narratívák többségében olyan karaktereket 

ismerhettünk meg, akik – legalábbis jelmezükben – szabadok, és nem áll felettük 

semmi, csak a morális parancs. Ezzel szemben Brúsz kizsákmányolt és 

manipulálható, hiszen egy katonai szervezet kihasználja a születésszabályozás 

céljából. Azt sugallják neki, hogy jót tesz, így a megtévesztés és manipuláció 

áldozatává válik. Az ajándékok és a katonák felől érkező retorika elfedi, hogy Brúsz 

valójában nem jót cselekszik, így könnyen elérik nála azt az illúziót, miszerint segít a 

nőknek. 

 
168 Körmendi Attila – Pataky Nóra – Nagy Erzsébet Viktória: Az Alkonyat olvasói népszerűsége a 

pszichostrukturális elemzés tükrében, Könyv, Könyvtár, Könyvtáros, 2012/1. 46. (Saját betoldás.) 
169 A katonaság komoly vagyont ígér a fiúnak a Telepeken végzett „segítségéért”, azonban Brúsz 

nem tudja, hogy a katonaság a születésszabályozás érdekében küldi a Telepekre a várandós nők közé. 



79 

 

A katonai manipuláció mellett az a vágy, hogy hasonlítson Batmanhez, szintén 

hozzájárul a vágykép megteremtéséhez. Brúsz önigazolásokat kreál, amelyekkel 

megerősíti magát abban, hogy jót cselekszik. Az olvasó számára ez azért nem válik 

problémás narratív megoldássá, mert az elbeszélés nyelvi módja – amely az 

élőbeszédhez közelít grammatikai és szemantikai felépítése alapján is – azt sugallja, 

hogy Brúsz tanulatlan, gyermeki intelligenciával bír. Éppen ezért jelenthet számára 

identifikációs bázist Batman, aki Brúsz felettes énjére hat; Bruno Bettelheim 

szavaival élve, „tudja, hogy nem rendelkezik a hős erényeivel, és nem veheti fel a 

versenyt a tetteivel sem; mindössze annyit tehet, hogy egy kicsit utánozni próbálja; 

ezzel eléri, hogy az ideál nagysága és a saját kicsinysége közötti nyomasztó 

különbség nem gyűrheti le”.170 A Batman-képregényekből kirajzolódó Bruce Wayne-

figura az identifikáció és az önigazolás mellett morális útmutatóként szolgál a fiú 

számára. 

Kettőjük karaktere között azonban nem csupán az anyagi-társadalmi helyzet, 

illetve a hős-antihős pozíció hordoz különbséget. A két figura nyelvhasználata is 

eltér, hiszen Batman szűkszavú, pontosan fogalmaz, míg Brúsz fecseg, illetve 

agrammatikus és szemantikailag helytelen mondatokkal mesél. Batman esetében 

fontos a szerepjátszás: egyrészt eljátsza a Bruce Wayne-ként a társadalmilag rárótt 

szerepet, másrészt a szuperhős szerepébe bújik, amelyet maszkja és jelmezszerű 

ruhája kihangsúlyoz. Brúsz azonban nem szerepet játszik, hanem vágyik bizonyos 

szerepekre: egyrészt a Batman által reprezentált szuperhősére, másrészt pedig a 

társadalomban kialakult testvér és apa mintázatnak szeretne megfelelni. 

 

3.2. Nyelv 

Az említett, szinte beszéltnyelvi narráció a novellában több szinten is 

megkülönböztethető. Brúsz nyelvezetéből hiányzik az ökonómia, sőt, inkább 

többlettoldalékokat használ, vagy mondatrészeket ismétel („Például a vécében 

például”171). A becéző, a kicsinyítő, valamint a helyettesítő és az eufemisztikus 

kifejezések is gyakoriak (például a vetélés helyett a „csöpp-csöpp-csöpp” áll), de a 

számára idegen, nehéz és tudományos kifejezések is más formában, ugyanakkor az 

olvasó részéről felismerhetően épülnek be a szövegbe („ekkor lettem én nagyfiú, és a 

 
170 Bettelheim, Bruno: A mese bűvölete és a bontakozó gyermeki lélek. Ford. Kúnos László, 

Budapest, Gondolat, 1988. 56–57. 
171 Sepsi: Brúsz. 162. 



80 

 

szervezetemben dolgozni kezdtek a mormonok. Nagyon sok mormonom van az én 

szervezetemben, az összes rügyem mormonokat termel, és azok kijönnek és utána 

jaj. Sajnos”172).  

A novellában használt mormon kifejezés a hormon szóra jobban emlékeztet, 

azonban a hormonok a test belső szabályozó rendszerében játszanak szerepet, míg a 

feromonok kerülnek a külvilágba, és hatnak más egyedekre. Közös bennük, hogy a 

mirigyek termelik ezeket a kémiai anyagokat. Vagyis amikor Brúsz arról beszél, 

hogy sok „mormon” van benne, akkor a hormonokra utal, amikor azonban arra, hogy 

a „rügyből”, vagyis a mirigyből a külvilágba kerülnek ezek az anyagok (és várandós 

nőkre hatnak), akkor a feromonokról. 

Nemcsak a nyelvi elemek használatának módja sugallja azt, hogy gyermeklelkű 

figuráról van szó, hanem a mondatstruktúrák többszörös összetettsége, szinte véget 

nem érő alárendeléseinek halmozódása is, amelyek monologizáló funkcióval bírnak 

és asszociációk mentén épülnek fel. A grammatikai-szemantikai széttartás és a 

deficitek ellenére az elbeszélés globális kohéziója nagyon is reflektív, a narrátor 

többször megjegyzést tesz arra, hogy idővel elmeséli a megkezdett történetet, így egy 

fragmentált, időben ugráló történetmesélés bomlik ki, amely gyakran hoz létre 

homályos, ki nem fejtett részleteket, hogy a novella végére a jelen és a múlt 

váltakozásából kirajzolódjon a teljes történet. 

 

3.3. Motívumháló 

A szöveg kidolgozott motívumhálót működtet, amely valójában két, egymással a 

popkultúra által kulturálisan összefüggő kifejezéshez kapcsolódik. A szöveg ezeknek 

a szavaknak a konnotációira épül. Az egyik a „Brúsz”, amely egyszerre több dolgot 

jelképez: az elbeszélőt, Batmant, a szuperhős mögötti embert (Bruce Wayne-t), 

valamint azt a jelenséget, amely vetélést vált ki a nőkből Brúsz feromonjainak 

hatására. Ennek a folyamatnak a neve Bruce-effektus, amely a narrátornál rontott 

formában jelenik meg, ezzel is utalva a tudatlanságára (Brúsz-prefektus). 

A Bruce-effektus (vagy a szaknyelvben Bruce-hatásnak is nevezik) egy valóban 

létező biológiai jelenség, amelyet Hilda Bruce fedezett fel, és 1959-ben ismertette a 

Nature folyóiratban. Bruce a róla elnevezett hatásmechanizmust egereknél figyelte 

meg: eszerint a vemhes nőstény elvetél, ha idegen hím szagát (a feromonjait) érzi a 

 
172 Uo. 163. 



81 

 

territóriumán. Ha az idegen hím képes behatolni, azt jelenti, hogy erősebb és 

rátermettebb, mint az apa, vagyis a vetélés oka az utód „evolúciós fitneszének” a 

fokozása, hogy az életképesebb, erősebb hím örökítse tovább benne a génjeit.173 

A másik több értelemmel bíró kifejezés az „egér”, amely Batman felé nyitja meg 

az asszociáció lehetőségét, hiszen a „bőregér” alakon keresztül a denevérre utal. 

Emellett felidézi a Brúsz-effektust is, hiszen – ahogyan a novella is tematizálja – 

eredetileg egereknél fedezték fel ezt a jelenséget, ami pedig a kísérleti egereket is 

felidézheti. Utóbbi rímel arra, ahogyan a katonaság bánik a fiúval, elvégre adatokkal 

és statisztikával felügyelik az elért „eredményét”, kísérletet folytatnak vele. 

Azonban, mint a novellabeli cikkben szerepel: „A hadsereg tagadja a 

népességszabályozási kísérleteket”.174 

A „Brúsz” és az „egér” kifejezések, továbbá a jelentésrétegeik szorosan 

összekapcsolódnak a szövegben, ezáltal pedig a szuperhőstől átvett identitás és 

azonosulás összefügg azzal a biokémiai folyamattal (a Bruce-effektussal), amely a 

normától eltérő képesség a Brúszban. Batman alapvetően pozitívnak látott hősi 

figurája a Brúszban némileg negatívvá válik, és ezzel tükrözi azokat az új Batman-

olvasatokat, amelyek a figura morális tisztaságát kérdőjelezik meg.175 Ez nem 

meglepő, hiszen a külseje inkább az antihősök megjelenését tükrözi, elvégre a fekete 

szín és a denevér totemisztikus megjelenése félelemkeltő. Batman távolságtartása és 

kimértsége csak tovább erősíti a fenyegető benyomást. 

Batman azért is érdekes Brúsz példaképeként, mert a szuperhős bevett 

ábrázolásában komoly szerepet kapnak a maszkulin jegyek. A hős kosztümje 

hangsúlyossá teszi az izomzatát, amely erőt sugároz, és amely így evolúciósan és 

kulturálisan a család és az utódok védelmét, illetve az életerőt szimbolizálja. 

Röviden, a fajfenntartás szempontjából a túlélés lehetőségét sugallja a testfelépítése. 

A szuperhősruha Batman nemi szervét is kiemeli, amely ugyancsak a termékenységet 

hangsúlyozza, vagyis a Denevérember ikonográfiája az alfahím képét teremti meg. A 

Bruce-effektus szempontjából a termékenység és a nemi dominancia fontossá válik, 

hiszen a fekete ruha lehetővé teszi, hogy Batman a gyászt és a halált is jelképezi, így 

a szuperhősök életerősként és a termékenységszimbólumként való ábrázolása 

 
173 Bruce, Hilda: An Exteroceptive Block to Pregnancy in the Mouse. Nature, 1959/184. 105. 
174 Sepsi: Brúsz. 169. 
175 Ld. Howard, Mark: Should we Celebrate or Lament the Pop Culture Endurance of Batman, a 

Violent Vigilante?. Monash University, 2022.03.10. URL: https://lens.monash.edu/@politics-

society/2022/03/10/1384510/should-we-celebrate-or-lament-the-pop-culture-endurance-of-batman-a-

violent-vigilante 



82 

 

beárnyékolódik. Ez az ambivalencia, a termékenység és a halál kettőssége határozza 

meg tematikusan a novellát is. Batman legtöbbet használt megnevezése, a 

Denevérember ugyancsak a halállal kapcsolódik össze, elvégre a denevér a populáris 

kultúra 19. században kialakult hagyománya szerint alapvetően a vámpírokkal, az 

arisztokrata élőholtakkal áll kapcsolatban. Éppen ezért a Brúsz által használt 

Denevérember megnevezés is „termékeny” lehet a szöveg szempontjából, hiszen 

Brúsz jelenléte a várandósokból vérzést vált ki, bizonyos értelemben „vámpírszerű” 

hatással bír. A novella tehát a Batman megjelenéséhez kapcsolódó és a 

Denevéremberhez kapcsolódó lehetséges asszociációkat színre viszi Brúsz figurája 

által. 

 

3.4. Brúsz és feloldás 

Brúsz számára a doktor világít rá, hogy vetéléseket okoz. Az ezzel kapcsolatos 

eszmefuttatásokból válik láthatóvá, hogy ez a naiv karakter nem akar rosszat tenni: 

„miattam nem lesz kisbabája a lányoknak és a nőknek, és hogy kijön belőlük a 

csöpp-csöpp-csöpp, mert olyan vagyok, mint a gonosz apaegér, pedig én egyáltalán 

nem akarok gonosz apaegér lenni, hanem jó”.176 A probléma megoldására a „mit 

tenne Batman?” kérdést teszi fel magának, amelynek során már nem a szuperhős 

identitásából próbálja a sajátját megteremteni, hanem Batman identitását alakítja át, 

hogy tudat alatt legitimálja a tettét: 

 

„[…] azon gondolkodtam, hogy mit csinálna a Denevérember, hogyha 

tudná, hogy ő is olyan mint az oroszlán vagy a lemmingek vagy a gonosz 

apaegér, és én ezen gondolkoztam egész éjszaka meg még reggel is […] 

Nem mondta el nekem a Doktor Úr, hogy mit csinál az apaegér a csöpp-

csöpp-csöpp után, pedig biztosan csinál még valamit, mert ha nem 

csinálna, akkor egyszer elfogynának az összes egerek, ugye. De nem 

fogynak el. […] én ma kifogok menni a nagyon nagy Telepre, és 

találkozok a lányokkal és a nőkkel, és ha elindulna belőlük a csöpp-

csöpp-csöpp, akkor csinálok velük együttlevést és rakok a hasukba másik 

kistestvért, hogy ne legyenek ettől olyan szomorúak, és ne legyen az, 

hogy sehol nincsen kistestvér […] és tényleg olyan leszek, mint a 

Denevérember, aki segít mindenhol, ahol csak tud, akkor is, ha nem 

akarják, hogy segítsen, mert a végén úgyis mindig csak az van, hogy neki 

lesz igaza.”177 

 

 
176 Sepsi: Brúsz. 170. 
177 Uo. 170–171. 



83 

 

A probléma megoldása során Brúsz a saját szexualitására is rátalál, de az általa 

megkonstruált lehetőséget jó cselekedetnek, a segítség megnyilvánulásának tartja. 

Nemcsak az általa Batman figurájához kötött cselekvési lehetőség segítségével 

értelmezi a helyzetet, hanem az árvaházban eltöltött idő alatt az „együttlevéseket” is 

megfigyeli, amit ebben a helyzetben megoldásként idéz fel. Ennek nem egyedül a 

novella zárlata miatt van fontos szerepe, hanem Brúsz fejlődése szempontjából is, 

hiszen az identitását nemcsak Batman felől határozza meg, elvégre a „Nagyfiúkhoz” 

és a „Nagylányokhoz” képest pozícionálja magát kisfiúnak. Az elkülönítés Brúsz 

megítélése szerint a szexualitáshoz kapcsolódik, így azzal, hogy megszületett a 

fejében az „együttlevés” gondolata, egyenrangúvá tette magát az idősebb társaival. 

Brúsz tehát próbál felnőni ahhoz a szerephez, amelyet a katonaság osztott rá, ez 

pedig hangsúlyosan „a férfi” pozíciója, amelyet a munkán keresztül definiál. A 

szöveg zárlata azért válik érdekessé, mert a fiú újabb szerepkörbe helyezi magát a 

korábbi kettőhöz képest. 

A novella végén Brúsz traumája is előkerül. Itt manifesztálódik a testvér utáni 

vágy, aki a Brúsz-effektus miatt nem született meg: „Mert, ha nincsen az embernek 

kistestvére, akkor ne legyen rest, és csináljon magának, mint egy igazi férfi”.178 

Batmannel ellentétben Brúsz nem az emberek megsegítése által szublimálja a 

traumáját (annak ellenére, hogy ekként éli meg és interpretálja önmagának), hanem 

saját leendő gyerekeire tekint testvérként, amely ismét az elbeszélő tudatlanságát 

sugallja, elvégre a családi viszonyok terén nem rendelkezik teljes körű ismerettel. 

 

3.5. Poszthumanizmus 

Miért állítható, hogy mindez szorosan kapcsolódik a poszthumanizmushoz? A 

legkézenfekvőbb értelmezés a szuperhőspozícióhoz kötődik. Mint az Irha és bőr 

értelmezése során rámutattam, a poszthumanizmus a dualitások lebontására, a 

Latour-féle Nagy Választóvonal elmosására irányul, vagyis a kultúra által kitermelt 

bináris oppozíciókat függeszti fel: természet/kultúra, férfi/nő, ember/állat, 

ember/növény. A poszthumán megkérdőjelezi a humanizmus Ember-fogalmát és 

kitüntetett pozícióját, új relációkba helyezve azt. A határvonalak elmosása és a 

kategorizálás ellehetetlenítése kijelöl egy harmadik, köztes utat, amely a hibridek 

létrejöttének kedvez. A szuperhős maga is hibrid, hiszen az isteni és az emberi 

 
178 Uo. 171. 



84 

 

pozíció között helyezkedik el, vagyis a Nagy Választóvonal leomlásának 

megtestesülése az emberfeletti erejével vagy a protetikus testével. 

Batman valójában a technika és Bruce Wayne, az Ember találkozása. Mint Mark 

Fisher írja, a Batman névnek vannak olyan sugallatai, amelyek az állattá-leendésre 

utalnak.179 Árnyalva az Irha és bőr kapcsán már használt fogalmat, a leendés 

egyfajta sokaság, nem pedig hasonlóság, hiányzik belőle az ember vagy az állat közti 

hierarchia felállítása, hiszen rizomatikus elvet követ. A leendés a poszthumanizmus 

szempontjából azért is fontos fogalom, mert éppen a hierarchiákat és a klasszifikációt 

mossa el, és helyette a köztesre, a liminálisra irányul. Vagyis a leendésben, bár jelen 

lehet az ember, mégsem válik megkülönböztetetté ahhoz képest (az állathoz), amely 

irányába alakul. Mint Horváth Nóra összefoglalja, a leendés  

 

„[ö]rökös szétszóratás, elkalandozás, szétdarabolódás. A fragment 

kifejezetten a rétegzettség és hierarchikus szerveződés tagadása. Deleuze 

és Guattari közösen írt műveiben a plateaus/fennsík a Mille plateaux-ban 

a hierarchikus relációval szemben azt fejezi ki, ami a dolgok között 

mozog, ami az ÉS logikáját képviseli, hatálytalanítja a kezdetek és végek 

fogalmait. A dolgok közötti, egy lokalizálhatatlan reláció, akár azt is 

mondhatnánk, hogy az átjárhatóság megtestesülése. A plateau 

rizómatikus struktúra, mely egyik pontot összeköti a másikkal. A rizóma 

a plateau strukturáló elve, mely sem az egyre, sem valami összetettre 

nem vezethető vissza. Nem egységekből áll, hanem dimenziókból, 

mozgásban lévő irányzatokból. Nincs eleje, sem vége, hanem maga a 

közép, melyből túlcsordul és kiáramlik.”180 

 

Batman denevérré-leendése a szuperhősruha felöltésével kezdődik. A maszk maga 

is az állattá-leendést biztosítja, arculatosítja a fejet és a testet, az arc absztrakciójává 

válik, és az arc embertelensége jelenik meg a maszkon keresztül.181 Batman maszkja 

a denevér arculatát írja a testre. A szuperhős a denevérhez hasonlóan a sötétben, 

szinte a környezetbe olvadva mozog, míg rejtőzködése során a búvóhelyére, vagyis a 

barlangjába vonul vissza. A „kártevőírtás” is a leendés irányába mutat, hiszen a 

denevérek rovarokkal táplálkoznak, míg Batman bűnözőket üldöz. Ahogyan Batman 

esetében az ember és a denevér közti átjárhatóság valósul meg az állattá-leendés 

révén, úgy Brúszt az ember és az egér közti határok feloldódása határozza meg. A 

 
179 Fisher, Mark: Gothic Oedipus: Subjectivity and Capitalism in Christopher Nolan’s Batman 

Begins. ImageTexT, 2006/2. URL: https://imagetextjournal.com/gothic-oedipus-subjectivity-and-

capitalism-in-christopher-nolans-batman-begins/ 
180 Horváth Nóra: Az átjárhatóság fogalmának jelentésrétegei Frenák Pál művészetében. Közösségi 

Kapcsolódások, 2021/1-2. 117–124. 
181 Deleuze – Guattari: A Thousand Plateaus. 181. 

https://imagetextjournal.com/gothic-oedipus-subjectivity-and-capitalism-in-christopher-nolans-batman-begins/
https://imagetextjournal.com/gothic-oedipus-subjectivity-and-capitalism-in-christopher-nolans-batman-begins/


85 

 

leendés hozza létre azt a köztes, hibrid pozíciót, amely szuperhőssé vagy éppen 

antihőssé teszi ezeket a figurákat. Túlcsordulnak a társadalmi normákon és 

struktúrákon, kisiklanak a rendszer alól – Batman az önbíráskodás révén, Brúsz a 

saját közösség megteremtésének szándéka által. Brúsz egérré-leendése több szinten 

jelenik meg. Már a novella elejétől kezdve az ember és az egér közti átjárhatóság 

jellemzi: a bezártsága, a teljesítőképességének egészségügyi ellenőrzése és az 

akaratának megvonása egyszerre teszi elnyomott emberré és kísérleti egérré. A 

novella tehát Brúszra és a helyzetére nézve leképzi azokat a helyzeteket és 

értelmezési lehetőségeket, amelyek Batmant jellemzik. Eközben különbséget is 

teremt a két figura között, amelyet az is jelez, hogy Bruce-nak a denevér, míg Brúsz 

esetében az egér válik a figurát tükröző állattá. Az, hogy két különböző állat 

kapcsolódik hozzájuk, még ha a nevük bizonyos változataiban akad is hasonlóság 

(bőregér és egér), ugyancsak arra világít rá, hogy Brúsz sosem fog tudni olyanná 

válni, mint Batmant, még ha a példaképeként is tekint a feketeköpenyes hősre. 

Az egérré-leendés a gondolkodásában is tükröződik, hiszen az elbeszélő számára 

a sokaság, a testvériség és a közösség válik a társadalom meghatározó formájává. A 

társadalmi ideáját rávetíti az egerekre is: „[…] az egérkék szeretnek sokan lenni, 

legalább annyira, mint a sajtot, és akkor örülnek a legjobban, amikor teli van velük a 

lyuk. Az egerek nagyon szívesen odaadják a kistestvérüknek a mindennek a felét, 

meg még többet is, ha kell”.182 Amikor Brúsz a rossz apaegérről beszél, akkor 

ugyancsak az emberi „apa” fogalma és az egérség ötvöződik azáltal, hogy jó 

„apaegér”, vagyis domináns hím akar lenni, hogy ne történjék újabb vetélés a 

„családjában”. Vagyis ahogyan Brúsz animalizálódik, egérszerű tulajdonságokkal 

bír, és így nem illeszkedik az Ember kategóriájába. Ezzel együtt a fiú fejében az 

egerek antropomorfizálódnak, és a humán közösségi normák szerint viselkednek. A 

Brúsz az Irha és bőrrel ellentétben egyáltalán nem köti testi jegyekhez a 

hibridizációt. Az az elsődleges probléma, amely a fajzatokat jellemzi, vagyis hogy a 

testüket látva stigmatizálódnak az Ember fogalmával szemben, így állati és emberi 

viselkedésük mellett a társadalmi előítéletekkel is meg kell küzdeniük. A Brúszban 

azonban egyedül a viselkedéshez és az emberi tekintet elől rejtett biokémiai 

reakciókhoz kapcsolódik. 

 
182 Sepsi: Brúsz. 167. 



86 

 

A novella zárlatában (a korábban hosszabban idézett részletben) Brúsz 

gondolkodása is a köztes irányába fordul. Egyszerre van benne jelen az emberek 

család fogalma, a szomorú nők iránti empátia és az egerek evolúciós és biológiai 

ösztöne, amely arra irányul, hogy a legerősebb hím továbbörökítse a génjeit. Brúsz 

nem tisztán emberi vagy egérszerű, hanem egyszerre képviseli ezt a két minőséget; 

az utánzás nem szimuláció nála, hanem a gyermek tanulási folyamata, amikor 

elsajátítja a faj viselkedését. Brúsz az emberektől, az árvaházi tapasztalatokból és a 

Batman-képregényekből is tanul. 

Brúsz leendése nemcsak abban az értelemben szétszóródás és multiplikáció, hogy 

az egérré-leendés jellemzi. Egyrészt, saját családot szeretne létrehozni, és ezzel 

megsokszorozni magát, hogy társakra leljen. Másrészt abban, ahogyan a nyelv 

működteti a „Bruce” és az „egér” kifejezést a novellában, hiszen a szereplő leendése 

valójában kiterjed a két motívum jelentésrétegeire, szétszóródik a szemantikai 

irányvonalak között. A leendés, vagyis a rizomatikus szétterjedés centruma az 

elbeszélő, aki egyszerre egérszerű, kísérleti állat, „szuperhős”, illetve a képregény 

médiuma által konstruált szubjektum. Vagyis Brúszra a szuperhőssé válás is 

jellemző, ezt az alakulást is értelmezhetjük leendésként, ahol az ember-egér 

hibriditással bíró fiú a leendés lezáratlanságának megfelelően újabb irányba mozdul 

el. 

 

3.6. Evolúció? 

„Az alapvető állítás az, hogy mindig is poszthumánok voltunk, vagyis mindig mások, 

mint a humanizmus által felvetett emberkép” – írja Jonathan Culler. A fin de siècle 

által megkérdőjelezett emberkép is rengeteg ponton összeér a kortárs ember- és 

testképpel. Mint Kelly Hurley írja, a korabeli tudományos felfedezések (többek 

között a protoplazma megismerése) új nézőpontot kínáltak az Ember 

meghatározására és az elbizonytalanodott humanizmus Emberképére. Mint korábban 

jeleztem, a darwini evolúcióelmélet felforgatta a századforduló irodalmának 

testábrázolását, és azon belül is a szörnyfigura révén a kanonikus testképet, hiszen az 

ember és az állat elhatárolása feloldódni látszott, helyette a származástanra irányult a 

figyelem. Azt az elképzelést, amely szerint az Ember Isten legfőbb teremténye, 

átkeretezte a genealógia és a vallás. Eszerint az evolúció Isten akarata, olyan 

teleologikus folyamat, amelynek végső célja az Ember, a biológiai szelekció pedig a 



87 

 

Gondviselés eredménye. A korszak tudományos vizsgálatai láthatóvá tették az 

egyedfejlődés folyamatát, illetve az embrionális növekedés evolúciós lépcsőfokait. A 

protoplazma és az evolúció felfedezésének hatására a korábban zártnak és 

sérthetetlennek tartott testkép megrendült, vagyis az ember már nem az állandóságot 

képviselte. Ezek hatására megjelentek olyan új elméletek, amelyek az embert 

metamorfózisban levő entitásként látták. A változás két lehetséges irányát jelölték ki, 

az egyik szerint tovább tökéletesedhet, a másik szerint pedig vissza is fejlődhet. A 

korabeli félelmek közt megtalálható az emberben lakó bestia kitörése is.183 

A Brúsz szempontjából két párhuzamot érdemes kiemelni a fin de siècle 

világnézetével. Mint arra a Scott Jeffreytől származó idézet is utal, napjainkban 

ugyancsak a tudomány fejlődése járul hozzá a testkép átalakulásához, a poszthumán 

víziókhoz. Nem véletlen, hogy Brúsz képessége is az egészségügyi ellátás révén, egy 

osztálynyi várandós elvetélése miatt válik láthatóvá. Brúsz teste szinte géppé válik, 

fegyverré a hatalom kezében, így a novellában nem a környezetétől független 

létezőként jelenik meg, hanem mint a technikai és a környezeti feltételek 

kiterjesztése, a szelekció eszköze. Emellett az ember átalakulásának lehetősége, 

amely a gótika során az evolúcióval kapcsolódott össze, a poszthumánban (Deleuze 

és Guattari leendés-fogalma felől megközelítve) a neoevolucionizmushoz kötődik, 

amelyben a változás nem genealogikus módon megy végbe, hanem heterogén, 

rizomatikus módon valósul meg a különböző populációk között. Eszerint nem az a 

hangsúlyos, hogy melyik fajnak melyik másik faj az őse, hanem az, hogy az evolúció 

során az egymásra utaltság milyen közös fejlődéseket és átjárhatóságokat hozott 

létre. Például hogyan emlékeztet az orchidea a darázsra és a darázs az orchideára a 

túlélés érdekében,184 hiszen a növény hasonlósága vonzza a hím darazsat, aki így 

segíti a beporzást. Ez a rizomatikus, nem evolúciós elven működő átalakulás jellemzi 

Brúszt is, aki az ember fogalmát kérdőjelezi meg az egérré-leendésével (a fin de 

siècle fogalmaival élve: degeneráció vagy továbbfejlődés jellemzi). 

 

3.7. Biopolitika és társadalmi formák 

A poszthumán olvasat arra a kérdésre is választ adhat, hogy „[l]éteznek[-e] az emberi 

tartományon kívüli társadalmi formák?”.185 A poszthumanizmus változatai szerzői 

 
183 Hurley: The Gothic Body. 56–57. 
184 Deleuze – Guattari: A Thousand Plateaus. 238–239. 
185 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 150. 



88 

 

szerint igen, léteznek, és a biopolitika kiterjesztett fogalmán keresztül mutatnak rá 

arra, hogy például a papírdarazsakra is jellemző a társadalmiság, a dominancia és a 

hierarchia. A darazsak esetében a kommunikáció is a biopolitikát szolgálja: verbális 

közlés híján a darazsak jelzései, arcpigmentjei és erőpróbái jelzik a társadalmon 

belüli hierarchikus pozíciókat.186 

A társadalmi formák vizsgálatában fontos tanulsággal bírnak John B. Calhoun 

rágcsálókkal végzett kísérletei. A kutató 1962-es cikkében bemutatta a norvég 

patkányokkal folytatott kísérletét: zárt terekben lényegében városokat hozott létre, 

ahol biztosította az élelmet, a betegségektől való védettséget, és nem kizárta a 

ragadozókat. A biztonság és a stabilitás ellenére Calhoun mégis azt tapasztalta, hogy 

bizonyos népességi szint fölött deviáns viselkedések alakultak ki az állatoknál: 

kannibalizmus, pán-, a- és homoszexualitás, az anyák nem gondozták a kicsinyeiket, 

vagy kivonták magukat a párosodás alól. Továbbá a hímek egy része harcolt 

egymással, amely a hierarchia kialakítását szolgálta, míg mások visszavonultak a 

státuszért folytatott küzdelem elől.187 Calhoun 1973-ban publikálta az egerekkel 

folytatott hasonló kísérletét, a tapasztalatait pedig a Bibliából származó, 

apokaliptikus idézetekkel adta közre. Mint írta, egy utópikus helyet hozott létre az 

egereknek, ahonnan kiiktatta azokat a természetes körülményeket és feltételeket, 

amelyek a népesség csökkentésében szerepet játszhatnak (mint emigráció, időjárás, 

élelmiszer-hozzáférés, betegség vagy ragadozók). Ennek hatására egy ideig nőtt a 

populáció (túlnépesedtek), majd lassult, végül megállt. A területtel bíró egerek 

folyamatosan harcoltak, hogy védjék a territóriumot, így a nőstényekre kevesebb 

figyelmet fordítottak. A kiszorult hímek az etetők körül gyűltek össze, és itt 

viaskodtak a többi hímmel. Az egereknél is jellemző volt az elszigetelődés, a 

társadalmi szerveződésük összeomlott a túlnépesedés, majd a populáció 

stagnálásának hatására. Calhoun úgy gondolta, hogy az utódgondozás hiánya és a 

territórium nem megfelelő védelme a társadalmi összeomlás jele.188 Az „egérutópia” 

eredményeit a későbbiekben gyakran interpretálták az emberi faj apokaliptikus 

jövőjeként, amely a túlnépesedés és az urbanizáció miatt fog bekövetkezni. A nézetet 

több kritika is érte, melyek szerint az egerek viselkedése nem feleltethető meg az 

 
186 Bővebben: uo. 150–169. 
187 Calhoun, John B.: Population Density and Social Pathology. Scientific American, 1962/2. 139–

148. 
188 Calhoun, John B.: Death Squared: The Explosive Growth and Demise of a Mouse Population. 

Proceedings of the Royal Society of Medicine, 1973/66.1P2. 80–88. 



89 

 

emberi pszichének, és a kísérletek nem támasztják alá, hogy hasonló körülmények 

közt a Homo Sapiens is hasonlóan reagálna. 

Ami miatt mégis fontos a papírdarazsak biopolitikája és az egérutópia, az Brúsz 

Bruce-hatásával és a katonaság által reprezentált hatalmi rendszerrel kapcsolódik 

össze, hiszen rámutat arra, hogy azok a struktúrák, amelyeket az emberi 

társadalomhoz kapcsolunk, nem csupán az emberek sajátja. A hierarchia és a hatalom 

által szabályozott társadalmi rétegzettség, amely akár a saját fajtársak megtámadása 

és megsebzésé is lehet, nem csupán az állati társadalmak sajátja, hanem az emberi 

populáció is sok tekintetben hasonlóságot mutat velük. A biopolitika fogalma éppen 

arra mutat rá, hogy az életet a hatalom minden tekintetben uralja. A terminust 

Foucault vezette be, és elgondolása szerint „»bio-politikának« kellene neveznünk 

mindazt, ami a világosan kimutatott számítások birodalmába vonja az életet meg 

annak mechanizmusait, és ami a hatalmat (valamint azt a tudást, amellyel a hatalom 

rendelkezik) az emberélet átalakításának hatóerejévé változtatja; ami korántsem 

jelenti azt, hogy az élet teljes egészében részévé lett a gondját viselő, a felette 

uralkodó technikáknak, hiszen minduntalan kicsúszik ellenőrzésük alól”.189 A 

biopolitika szorosan kapcsolódik a tőkefelhalmozáshoz, a kapitalizmushoz, a hatalmi 

központosításhoz, a bürokráciához és a fegyelmező intézmények létrejöttéhez. A 

biopolitika célja nem egyszerűen az, hogy életről és halálról döntsön vagy öljön, 

hanem az, „hogy minden ízében megszállja az életet”.190 A biopolitikán nyugvó 

hatalom nem kontrollálja a halált, de a halálozást a felügyelete alá vonja.191 A 

biopolitika logikája szerint „jogos megölni azokat, akik biológiai veszélyt jelentenek 

a többiek számára”,192 ami azt is jelzi, hogy „a genocídium minden modern hatalom 

álma, de nem azért, mert visszakanyarodtunk a gyilkosság régi jogához, hanem mert 

a hatalom az élet szintjén helyezkedik el, mert a hatalmat az élet szintjén 

gyakorolják”.193 Vagyis a biopolitika felől, amennyiben a hatalom felügyelete alá 

tartozó életeket más életek fenyegetik, a gyilkosság megengedett mások életének 

védelmében.  

Mit is jelent mindez a Brúsz kontextusában? A narrátor miatt szűk információval 

bírunk a novella világának társadalmi felépítésről. Tudott, hogy vannak Telepek, 

 
189 Foucault: Bio-politika és bio-hatalom. 127. 
190 Foucault: „Society Must Be Defended. 122–123. 
191 Uo. 248. 
192 Foucault: Bio-politika és bio-hatalom. 121. 
193 Uo. 120-121. 



90 

 

ahol születésszabályozás történik a katonai alakulat hatására. Az is érzékelhető, hogy 

bizonyos társadalmi csoportokat elkülönítenek a társadalmon belül, amelyből csupán 

a szegények és a gazdagok ellentéte ismert. Látható az is, hogy a (katonai) hatalom 

által az élet feletti uralom úgy valósul meg, hogy a mortalitást növelik, a cselekvésük 

célja a születésszabályozás. Az életet a novellában is a biopolitika uralja a 

számítások és a számszerűsítés révén, hiszen a vetélés csupán statisztikai adattá 

válik. A katonai hatalom lényegében népirtást követ el Brúsz erején keresztül, az 

életet pedig a Telepekre épülő irányítás és az azon belül megjelenő árvaházi, kórházi 

és más intézményi rendszerek által vonják még szorosabb ellenőrzés alá. 

A Telepek olyanok, akár egy zárt kísérleti terület, mint Calhoun egérutópiája. A 

territóriumra új hím (Brúsz) érkezik, akinek hatására a várandósok elvetélnek. Ebben 

a mozzanatban felfedezhető a Bruce-hatásnak az az ismertetőjegye, amely szerint a 

vetélés az új, az életképes és a várhatóan jobb genetikai állománnyal bíró hím 

hatására következik be, vagyis a territóriumot megsértő egyednek születnek utódai. 

Az első Telepen még nem sejtik, hogy Brúsz miatt megszakad a várandósság, viszont 

a második Telepen már megjelenik a lakók részéről a terület és a magzatok védelme, 

tehát nem engedik be az új hímet a területükre, a szélére szorítják. A harmadik, 

távolabbi Telep felé tartva, a novella végén Brúszban megfogalmazódik az igény, 

hogy a vetélések után ő maga nemzzen gyerekeket, hogy legyenek „testvérei”, 

akikkel „osztozkodhat”, vagyis egy új, testvériségen alapuló közösséget szándékozik 

létrehozni. A Telepeken elmosódik a határ az emberi és az egértársadalom között, és 

ebben a köztességben ugyancsak ott rejlik a poszthumanizmus. 

„Igaz, manapság egyre inkább azt érezzük, gépeink irányítanak minket legalább 

annyira, mint amennyire mi irányítjuk őket […]. Valójában a poszthumán elmélet az 

irányító és irányított struktúrájára kérdez rá”194 – Culler poszthumán meghatározását 

látjuk a Brúszban is. A katonaság által gyakorolt biopolitikának Brúsz az eszköze, a 

köznyelv „vetélőgépnek” nevezi, amely kiborg jelleget kölcsönöz a figurának. 

Ébredését (mely során részben érzékeli, hogy eszköz) elfedi az empátia és a trauma; 

rárakódik a család hiánya. Mint A poszthumanizmus változataiban a szerzők 

kiemelik, a biopolitika egyfajta (ön)programozást is jelent, amely a népességet 

masszává alakítja, és bizonyos területekre lokalizálja a halált.195 A gépi metafora és 

 
194 Culler, Jonathan: Irodalomelmélet. Nagyon rövid bevezetés. Ford. Füzi Péter – Pikó András 

Gáspár. Balatonfüred, Tempevölgy, 2022. 149. 
195 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 154-155. 



91 

 

Brúsz gépi jellege között az a hasonlóság, hogy mindkettőhöz a biopolitikát jellemző 

tervezés és számszerűsítés kapcsolódik, hiszen a fiú előre meghatározott céllal egy 

évet tölt egy Telepen, amely miatt előreprogramozott szerkezetnek tűnik. Brúsz a 

harmadik Telepen ezt akarja megbontani, hiszen a korábban meghatározott feladat 

helyett, miszerint „segítsen”, a szereplő már nem a hatalom biopolitikai eszközeként 

jelenik meg, hanem saját biopolitikát fogalmaz meg. Felfogása szerint segít a 

közösségben, hogy gyermekek szülessenek, vagyis éppen a katonai biopolitikai 

eljárásokat lehetetleníti el azzal, hogy saját leendésének lehetőségével akar élni. 

Brúsz úgy szökik meg a biopolitika nyomása és ellenőrzése alól, akár a 

papírdarazsak, akiknek egyes egyedei több fészek közt ingáznak, és akiknél „a saját 

kolóniától való elszakadás egyfajta önfelszabadítási mód, a politikai szubverzió egy 

konkrét formája, amely a darázs-biohatalomból való kilépést is jelenti”,196 hiszen a 

katonai közösségtől eltávolodva saját közösséget akar teremteni. Brúsz már nem a 

gyilkosság eszköze vagy fegyvere, hiszen a közösségteremtés igényével kilépne az 

irányított pozícióból, és ő maga válna irányítóvá, egy közösség alapítóatyjává és 

testvérek nemzőjévé. Erőszak helyett testvériséget hirdet, halál helyett életet. 

 

3.8. Ödipális rétegek 

Mark Fisher a Batman: Kezdődik!-kel (2005)197 kapcsolatban megjegyzi, hogy a film 

„újra összekapcsolja az állattá-leendést az ödipuszi történettel, mivel Bruce 

denevérektől való félelme részben szülei halálának okaként jelenik meg. Bruce az 

operában van, amikor a színpadon lévő denevérszerű alakok látványa arra készteti, 

hogy addig nyaggassa szüleit, amíg azok el nem hagyják a színházat, és meg nem 

ölik őket”.198 Ha Sepsi novellájának elbeszélői szóhasználatában közelebbről 

tekintünk az „apa” és „testvér” szavakra, akkor az Oidipusz-történet nyomait 

fedezhetjük fel, hiszen Brúsz is egyszerre akar apa és főleg testvér lenni. A novella 

egy korábbi pontján ugyancsak felidéződik Oidipusz, hiszen Brúsz bokáját baleset 

éri, és a hatalom a sérülésből fakadó kórházi ellátás miatt figyel fel a képességére. A 

Bruce-effektust is megközelíthetjük ödipális szempontból. Ebben az esetben a hím 

nem más egércsalád egyedeit termékenyíti meg, hanem saját kolóniáján belül válik 

dominánssá, így a genetikailag szoros rokonságban álló társaival nemz utódot, amely 

 
196 Uo. 168. 
197 Batman: Kezdődik! (Batman Begins. Christopher Nolan, 2005) 
198 Fisher: Gothic Oedipus: Subjectivity and Capitalism in Christopher Nolan’s Batman Begins. 



92 

 

beltenyészet kialakulásához vezet; nem lesz genetikai variabilitás, amennyiben más 

területek hímei nem jelennek meg. Ez genetikai „romláshoz”, „degradációhoz” 

vezethet.199 Másodszor, Brúsz anyja a fiú által előidézett vetélés következtében hal 

meg, vagyis a fiú képessége a saját testvér nemzésének lehetőségét készítette elő. 

Apja halálát az anya és a magzat halálából fakadó szomorúsághoz köti, tehát arra utal 

az elbeszélő, hogy közvetetten ő maga okozta az apja halálát. Másrészt Brúsz 

esetében a nők mind potenciális anyák, és nem tesz különbséget aközött, hogy a saját 

anyjáról van-e szó, hanem traumájából fakadóan a vérszerinti anyja szerepét 

projektálja a nőkre, így szimbolikusan az ő potenciális megtermékenyítése által 

válhat apává és testvérré. További rétege az Ödipusz-komplexusnak, hogy a 

Parancsnok apafiguraként értelmezhető. Azzal, hogy Brúsz nemcsak a vetélésben 

segíti a katonát, hanem saját gyermeket akar nemzeni, ugyancsak ödipális helyzet jön 

létre: a „régi, öreg apa” helyét át akarja venni a közösség irányítása során, vagyis 

Brúsz túllép az apafigurán és egyúttal a hozzá kötődő biopolitikai rendszeren is. 

Az Ödipusz-komplexusban rejlő tabu megszegése felborítja a genealógiát és a 

családfát, vagyis a főgyökérszerű struktúra helyett (amely a nyugati gondolkodást 

jellemzi) a szétszóródást, a mellérendelést és a rizomatikusságot testesíti meg azzal, 

hogy a hagyományos kategóriákat és normákat eltörli, és az ember- és 

egértársadalom között teremt kapcsolatot. Calhoun kísérlete és Sepsi novellája 

ugyanazt a helyzetet jeleníti meg. A poszthumanizmus változatai érvelésének teret 

adva, miszerint a biopolitika nem az emberi társadalom sajátja, hanem az élet minden 

területének irányítása a célja, akkor az egérutópiáról elmondható, hogy a kísérlet 

esetében is jelen van a biopolitika, viszont fajközi jelleggel, ahol az ember által 

gyakorolt biopolitika jelenik meg az egerek életében, hiszen az élet védelméért 

kiküszöböli azokat a korábban is említett külső tényezőket, amelyek a populációt 

csökkentenék, és ugyancsak a számszerűsítés a meghatározó. A Sepsi novellájában 

megjelenő Telepek lényegében ezt az egérvárost idézik fel, ahol a biopolitika 

ugyancsak szabályozza az emberek életét, és ahogyan az egérvárosban a deviáns 

viselkedés uralkodik el a bezártság és a nem megfelelő körülmények miatt (amely a 

mentális állapothoz és népességhez kötődik), úgy a novellában a szegénység, az 

elnyomás és a sérültek kizsákmányolásának következtében jelenik meg a deviancia. 

 
199 Brúsz is egy Telepről származik, és ha követjük a fin de siècle korábban felvázolt érvelését, 

akkor olvasóként az a lehetőség is felmerülhet, hogy Brúsz képessége a zárt közösségek genetikai 

állandóságából fakadhat, amennyiben nemcsak emberi lehetőségeit, de visszafejlett értelmét is 

degradációként olvassuk. 



93 

 

A Brúsz azt mutatja meg, hogy a nyíltan totalitárius rendszer biopolitikája hogyan 

alakul át a kizsákmányolás hatására, várhatóan hogyan jön létre egy újabb totalitárius 

biopolitikára épülő közösség, amelynek hatalmi központja a Bruce-hatás 

következtében Brúsznál nyugszik. 

 

3.9. Átkeretezés: humor 

A novella humorossá válik az elbeszélő nyelvi rontásai révén. A feromonok helyett 

használt mormonok kifejezés a biológiai szaknyelv idegenszerűségére hívja fel a 

figyelmet, a fiú azonban olyan szót használ, amely ugyancsak értelmes. A mormon 

kifejezés a szöveg zárlatával is összecsenghet, hiszen a mormon vallás ugyancsak a 

közösségiség elvén alapul, ahogyan a Brúsz által elképzelt új társadalom is. Másrészt 

a Brúsz-effektus helyett a Brúsz-prefektus kifejezést használja. A prefektus szónak 

több jelentése is van: a tanulók egy csoportját felügyelő személy; kiterjedtebb 

közigazgatási egység felügyelője és tisztviselője; missziós területet vezető katolikus 

egyházi személy; városi vagy testőrségi elöljáró az ókori Rómában.200 Vagyis a 

Bruce-effektus kifejezés torzításába beleíródik az a közösségi-társadalmi felügyelői 

és vezetői szerep, amelyre a novella végén a fiú elkezd vágyni. 

A humor forrásává válik Brúsz szinte gyermeki és naiv narrációja, amely 

jóindulattal értelmez minden mondatot és cselekvést, illetve hiányzik belőle a rossz 

vagy az ártó felismerése. Ezzel egyúttal fel is bontja a jó és a rossz dichotómiáját, 

hiszen a katona, aki a Telepekre küldi őt, a fiú szemszögéből nem válik egyértelműen 

gonosz figurává, miközben olvasóként Brúsz narrációja ellenére is negatív kép alakul 

ki a férfiról. A novella nyelvi megszerkesztettsége azt is a háttérbe szorítja, hogy a 

társadalom nézőpontjából Brúsz maga is antihős. Az olvasó könnyedén empatizál a 

magányos és árva fiúval, miközben a vetélések előidézése fel is függeszti az 

együttérzés lehetőségét. 

A Brúsz egy genezistörténet, amely a szuperhősökről szóló narratívák fontos 

része. A családhoz és a társadalomhoz kapcsolódó törések, élmények és traumák 

meghatározzák a hős cselekedeteinek és vágyainak mozgatórugóit. Brúsz azonban, 

még ha Batmanre is tekint példaképként, nem szuper-, hanem antihős. A család 

 
200 Bárczi Géza et al. (szerk.): A magyar nyelv értelmező szótára. „prefektus”. URL: 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-

1BE8B/p-44572/prefektus-465B7/  

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/p-44572/prefektus-465B7/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/p-44572/prefektus-465B7/


94 

 

elvesztése és a magány válik azzá a formálóerővé, amely Brúsz döntéseit 

meghatározza.  

A szuperhőstörténetek mellett a novella akár állatmeseként is értelmezhető, 

pontosabban szatirikus állatmeseként. Mint az Irha és bőr vonatkozásában 

említettem, az állatmesék allegorikusan jelenítenek meg tanulságos történeteket. A 

Brúszban a központi állat (nem meglepő módon) az egér, amely szimbolikusan több 

dolgot is jelenthet: „termékenység, sorscsapás, jövendölés, paráznaság, kicsinység, 

jelentéktelenség, kár, károkozás, találékonyság, kapzsiság, becsmérlés, kiválasztás, 

ízlelés, falánkság, mulandóság, éhínség, félénkség.”201 Többnyire Brúszra is igazak 

az egérhez kapcsolódó jelentések: kicsinysége és (látszólagos) jelentéktelensége 

ragadható meg abban a kiszolgáltatott helyzetben, hogy nem képes felmérni, a 

katonaság kihasználja őt. A Bruce-hatás miatt a Telep lakói szempontjából a 

sorscsapás, a károkozás és a kártékonyság is szorosan összekapcsolódik a fiúval, 

akárcsak a múlandóság. A félénkség látszólag a fiú egyik jellemvonása, azonban 

amikor az árvaházban meglesi az idősebb fiúkat és lányokat, ez a tulajdonsága a 

háttérbe szorul a találékonysággal és az önzéssel szemben.202 Sőt, amikor a novella 

végén úgy dönt, saját testvériséget hoz létre, éppen a félénkség ellentéte jellemző a 

viselkedésére. A szaporodás a történetben szorosan összekapcsolódik a 

mulandósággal, hiszen a fiú termékenysége idézi elő a vetélést. Éppen ezért a Brúsz 

az állatmesék hagyományával is párbeszédbe lép, ahol az egérhez kapcsolódó 

szimbolikus jelentéstársítás a fiú alakjára is rávetül. Azonban a nyelvi megformáltság 

és a szöveg narratív-retorikai felépítése groteszkké és szatirikussá teszi a szöveget, 

ahogyan az is, hogy Brúsz valójában képtelen felnőni a szuperhősszerephez, és nem 

látja át, valójában milyen hatást gyakorol a közösségre. 

A szatíra Mihail Bahtyin értelmezésében szorosan összekapcsolódik a népi 

nevetéssel, a szatírát pedig a teoretikus az irodalmi nyelvet és a műfaji hagyományt 

megújító eszközként írja le, amely szembe helyezkedik a valósággal, ellenszenvvel 

viseltet iránta, annak képi tagadását nyújtja.203 A képi tagadás két formában lehet 

jelen Bahtyin szerint: vagy „a tagadás tárgyát alkotó jelenséget gúnyolják”, vagy „az 

elutasítandó jelenséget visszataszítónak, rossznak, undort és felháborodást keltőnek 

 
201 Vígh: Állatszimbólumtár. 77 
202 Itt az önzés abban az értelemben kapzsiság, hogy Brúsz növelni és birtokolni akarja társadalmi 

kapcsolatait és rokonságát, amelynek érvényesítése nem kölcsönös beleegyezésen alapul, elvégre a fiú 

csupán a saját vágyai szerint cselekszik. 
203 Bahtyin, Mihail: François Rabelais művészete, a középkor és a reneszánsz népi kultúrája. Ford. 

Könczöl Csaba – Ranicsák Réka. Osiris, 2002. 527–8.  



95 

 

ábrázolják.”204 Török Ervin finomítja Bahtyin irónia megközelítését, úgy gondolja, 

„nem lehetséges és nem is szükséges olyan nyelvi és antropológiai platformot találni, 

amely a szatirikus megnyilvánulások valamennyi formáját egyaránt tartalmi 

értelemben magyarázza.”205 Török a szatírát mint eseményszerűt és mint destrukciót 

értelmezi. Eseményszerű abban az értelemben, hogy rámutat a diszkurzusok átmeneti 

és esetleges jellegére. És éppen ezért destrukció is, hiszen „a reprezentáció 

szolgálatába állított destrukciós gyakorlat, amelynek hatása és hatásossága abban áll, 

hogy a jelentésadás feltételeit bontja le”.206 A szerző azt is hozzáteszi, hogy a szatíra 

nyilvános diszkurzív aktusként egyfajta lövedéknek tekinthető, amely az anonim 

hallgatóságon keresztül, közvetetten igyekszik elérni a célját. Azonban a befogadók 

névtelensége pontatlanná teszi a célzást, így az üzenet éppen ahhoz nem ér el, akinek 

szánják.”207 

A Brúsz esetében éppen a rontott nyelv, a szakterminusok elferdítése válik a 

destrukció egyik eszközévé. A leghangsúlyosabb, fentebb említett nyelvi rontások 

során, amelyek a biológiában bevett kifejezésekre irányulnak, Brúsz olyan szavakat 

használ, amelyek éppen a közösségiséget, a vezetői szerepet fejezik ki, vagyis 

valamiképpen a novella végén kirajzolódó testvériség és vezető vízióval mutatnak 

rokonságot. A destrukciók másik eszköze az, ahogyan a gyermeki nézőpontot 

képviselő fiú felnőttszerepbe próbál helyezkedni, egyszerre apává és testvérré válva, 

amely az életszakaszokhoz kapcsolódó szerepmodelleket kérdőjelezi meg, hiszen 

Brúsz saját nézőpontjával, világfelfogásával elképzelhetetlen apaként vagy 

vezetőként. 

A novella azonban a képregények tematizálásával a műfaji hagyományra is 

reflektál. A szöveg 2019-es megjelenése idején a mozikat épp a képregényes 

szuperhősök eredettörténetét és harcait (sematikusan) bemutató filmdömping 

határozta meg. A Brúsz a jó-rossz dichotómiákban gondolkozó filmek 

de(kon)strukciója is: olyan antihőst mutat fel, akivel az olvasó képes empatizálni, 

miközben a gyermeki nyelven keresztül a szerző mégis idézőjelbe teszi az elbeszélés 

történéseit. A szuperhős történekhez való viszony, mint azt korábban kifejtettem, az 

elbeszélésben is fontos szerepet kap, a lebontás vagy a kritikai attitűd pedig 

tematikusan is leképződik, hiszen Brúsz először koszos, használt, szemétté vált 

 
204 Uo. 547–8. 
205 Török Ervin: A szatíra diskurzusai a modernitásban. Szeged, Pompeji, 2014. 14. 
206 Uo. 19–20. 
207 Uo. 18. 



96 

 

példányokon keresztül találkozik a Batmanről szóló képkockákkal, vagyis jelzi, hogy 

az eredeti történet, mítosz sérülten kerül Brúsz (és a befogadó) elé. Ahogyan „trash”-

sé válik a képregény a novellában, a Brúsz a trash esztétikával is párbeszédbe lép, 

éppen a viszonylag egyszerű történet töredezett, stilárisan hibás nyelvhasználaton 

keresztül. 

A narratíva az állatmesék hagyományát is kikezdi abban az értelemben, hogy míg 

az állatmesék animális szereplői emberi tulajdonságokat kapnak és parabolisztikus 

szereppel bírnak, addig a Brúsz nem antropomorfizálja az egereket, hanem fordítva: 

ő maga animalizálódik. 

 

3.10. Brúsz: konklúzió 

Sepsi novellája a szuperhősléten keresztül az állattól való elhatárolódást kérdőjelezi 

meg azáltal, hogy olyan világot teremt, amelyben látszólag emberek szerepelnek, de 

a társadalom felépítése és működése az egértársadalomhoz hasonló. A Brúsz 

bemutatja, hogy az egymástól távolinak tűnő emberi és állati társadalom és 

hierarchia valójában több közös ponton osztozik. Ennek az összeérésnek a 

legláthatóbb megnyilvánulása Brúsz alakja, akinek egérré-leendése azt a poszthumán 

helyzetet jeleníti meg, ahol a kultúra és a természet közti határ leomlik és összeolvad, 

hiszen az emberi kultúra (a fiktív szuperhős mint identifikációs bázis) és az egerek 

biológiai tulajdonságának ötvözete (a Bruce-effektus) egyaránt jellemzi, ezáltal 

kicsúszik a kategorizálás alól. 

Ahogyan Brúsz identitása „túlcsordul” az emberin, az állatin és a szuperhősökén, 

úgy a novella nyelve ugyancsak a rizomatikus struktúrát követi a motívumok 

szétnyílásával és összekapcsolódásával. A motívumok áthelyeződése és folyamatos 

transzformációja úgy alakul át, ahogyan Brúsz hatására a biohatalom is megváltozni 

látszik. Az elnyomó struktúra olyan szerkezetté válhat, amely látszólag a testvériség 

és az egyenlőség elvén működik, viszont ugyanúgy az ödipális-elv mentén 

szerveződik: míg a katonaállamban szimbolikus az apafigura, Brúsz víziójában 

nagyon is valós. Brúsz saját képességére hagyatkozva és traumájából merítve 

megteremti a saját „egérutópiájának” elképzelését: azt a társadalmat, amelyben 

egyszerre léphet fel hősként, emberként, apaként és testvérként, illetve egérként, 

holott valójában a genetikai sokszínűség hiánya miatt valószínűleg egy belterjes, 

degenerált társadalom jöhetne létre. 



97 

 

A novella nyelvezete, illetve műfaji hagyományhoz való viszonya felerősíti a 

Brúsz figurája és tervei közötti ambivalenciát, és a nyelvi humoron keresztül 

idézőjelbe is teszi a fiú által elképzelt utópiát, azt az érzetet keltve, hogy Brúsz 

terveit nem érdemes komolyan venni, gyermeki képzelgések. Azonban a novellában 

éppen a „felnőtt, gondoskodó” hatalmat megtestesítő katonaság kontrolljával 

helyezkedik szembe (öntudatlanul) a fiú, jelezve, hogy a kisebbnek, jelentéktelennek 

elképzelt, kontrollálható szereplő akár véletlenül is rombolhatja az uralkodó 

nézőpontot. Ebben a közvetett destrukcióban pedig éppen az a „támadás” ismerhető 

el, amelyet Török Ervin a szatíra sajátos eljárásaként ír le, vagyis, hogy a Brúsz által 

érzett magányosság vagy a család hiánya éppen azokhoz nem ér el, akik a 

biopolitikát érvényre juttatják. 

4. Hibrid állatok: összegzés 

Az ember és az állat sok tekintetben hasonlít egymásra: mozognak, végtagjaik 

vannak, többnyire rendelkeznek látó-, szagló-, halló- és szájszervvel, illetve 

reagálnak a környezet történéseire. Az Ember azonban mégis a különbséget keresi. 

Az állat hosszú időn keresztül szolgált az emberi tulajdonságok jelképeiként, így a 

másság szimbólumaként funkcionált a kultúrtörténetben. Az állatok értelemzésében 

az animal studies új irányt kínál fel, hiszen nem az állatok jelképszerűsége válik 

hangsúlyossá, hanem az önálló létmódjuk.  

Az új szemlélet megjelenhet abban, ahogyan az ember és az állat közötti 

interakciók alakulnak, mint például a cellofoidák és a gondozóik esetében: a 

gondoskodás, a szinte szülő-gyermek viszony mellett az állat megértésének korlátai 

is hangsúlyossá válnak, a furcsa és érthetetlen fizikumuk pedig félelmetessé teszi 

őket. A változás testet ölthet úgyis, hogy az ember kitüntetett pozíciója elveszik, 

megrendül az Ember fogalma, és bizonyos események következtében már nem tud 

kiemelkedni az állati világból: a fajzatok tökéletes átváltozásának lehetősége éppen 

ezt a félelmet teszi láthatóvá, az Ember eltűnik a többi élőlény között, már nem 

uralkodik és nem irányíthat a saját érdekei szerint. Az Odakint sötétebb-bel és az 

Irha és bőrrel szemben Brúsz már nem a kívülről jövő fenyegetés lehetőségét 

fogalmazza meg, hanem az Ember és az állat közti határok elmosódását. Nem 

kategóriákban gondolkozik, ahol olyan harmadik út jelenik meg, amely a korábbi 

kategóriák helyet kínál újat – hiszen az Irha és bőrben azáltal, hogy a fajzatok 

elkezdik meglelni helyüket, már nem a határsértés jellemzi őket, hanem új, átmeneti 



98 

 

kategória szilárdul meg –, hiszen a beilleszkedés igényét nem az Ember pozíciójának 

betöltése hajtja, hanem a társas lét utáni vágy, a falkaösztön, amely bizonyos állati 

fajokra és az emberekre igaz. 

Mindhárom szöveg rámutat arra, hogy a humán és az animális jegyek között 

egyszerre vannak megfelelések és különbségek, a természet és a kultúra gyakran 

párhuzamba állíthatók egymással, mint a mimikri és a színház esetében. A 

különbségek, amelyek idegenséget és ezért félelmet generálnak, a megismeréssel és a 

másik elfogadásával csökkennek. A szövegek belső fiktív történetei, illetve 

kulturális, mitikus és vallási utalásai rámutatnak arra, hogy már mindig konstruált az 

állat és az Ember fogalma is, amelyek a több ezer éves kulturális hagyományra 

vezethetők vissza. És éppen ez a kulturális hagyomány az Ember és az állat közti 

különbség fenntartásának egyik legfőbb eszköze: az állat nem képes a beszédre, nem 

ír és nem olvas, így nem részesül az Emberből, nem válhat Emberé ezek elsajátítása 

nélkül. Az Odakint sötétebb, az Irha és bőr és a Brúsz azonban arra világít rá, hogy 

az állatok hasonlóan reagálnak, mint az emberek akkor, ha félnek vagy ha a 

vágyaikat és szükségleteiket elégítik ki, ezért az Ember magára ismerhet az állatban. 

Az Ember és élővilág közötti kapcsolat igazi szakadéka ott húzódhat, ahol nem 

tükröződnek az emberi reakcióik, viselkedés vagy mozdulatok, ahol nem érkezik a 

hang vagy a mozgás által visszacsatolás a környezetből: a kommunikáció teljes 

hiánya nem az Ember és állat között húzódik, hanem az Ember és növényvilág 

között.  



99 

 

IV. Láthatatlan fenyegetés: a növények 
és a gombák országa 

 

„A bomlásból új élet születik, 

mert a föld táplál minden életet, 

ezért az élet is táplálja a földet. 

A mélynek deleje van.”208 

 

1. Bevezetés 

„Elfelejtettük, hogy a gomba holt anyagon él, dögökön, korhadékon, a legyengült 

ember bőrén… és mi vakon tápláltuk.”209 – állítja az egyik szereplő Sepsi László 

2021-ben megjelent regényében, a Termőtestekben. A kiragadott mondat nem 

egyszerűen arra mutat rá, hogy a gombákkal kapcsolatos tudás elveszett, hanem arra, 

hogy az ember megfeledkezett a természetről, az élővilágról. Az idézet megjeleníti 

azt az antropocentrikus nézőpontot, amely nincs tekintettel a biológiai 

hálózatosságra, és az Embert kiemelt pozícióba helyezi más élőlényekkel szemben. 

Magában foglalja azt a felismerést is, hogy az ökológiai rendszer hatással van az 

emberre, azonban nem képes lebontani az antropocentrikus nézőpontot, hiszen a 

megfogalmazásban megbúvó sugallat, miszerint az ember a gomba, tehát a természet 

áldozata, csak megszilárdítja azt a „vonalat”, amelyet az ember önmaga és a 

természet között húz. 

Matthew Hall szavaival élve, a „nyugati civilizáció és az emberi létről alkotott 

modern elképzelésünk alapja a természet rendjének, az emberek által felállított 

hierarchiának a koncepciója.”210 Ha a természettel kapcsolatban az ember által 

(kulturálisan) kialakított hierarchiára gondolunk, akkor eszerint a csúcson az ember 

helyezkedik el, alatta az állatok (amelyen belül a ragadozók nagyobb tiszteletnek 

örvendenek, mint a növényevők), végül közel egy szintre pozicionálódnak a 

növények, a gombák és az élettelen természeti képződmények. Ez a kulturálisan 

megszilárdult képzet két kérdést vethet fel. Az első: mi a probléma a hierarchikus 

 
208 Moskát: Horgonyhely. 375. 
209 Sepsi: Termőtestek. 172. 
210 Hall, Matthew: The Sense of the Monster Plant. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous 

Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 

2016. 247. 



100 

 

megközelítéssel? A második: miért rendelkeznek hasonló minőséggel a növények, a 

gombák és az élettelen tereptárgyak? 

Az első kérdésre a válasz a hierarchikus elrendezés vizualizációja felől ragadható 

meg. Azért problematikusak ezek az ábrázolások, mert olyan lineáris modellt 

mutatnak be, ahol csupán az egyes szintek között alakulhat ki lefelé vagy felfelé 

irányuló kapcsolat, vagyis valójában éppen azt a biológiai hálózatosságot vetik el, 

amely a természetet jellemzi. A hierarchia egyetlen útvonalat és kapcsolódási 

lehetőséget biztosít, hiszen homogenizál, nem vet számot a biodiverzitással, illetve 

az élők viszonyának és interakciójának sokféleségével és szerteágazóságával, azaz a 

hierarchia linearitása a hálózatban rejlő utak számát redukálja. Mint Camilo 

Jaramillo kifejti,  

 

„[a] rendszerező tekintet kiválasztotta, rendszerezte, tagolta, 

tanulmányozta, megnevezte, összegyűjtötte és kisajátította a természetet 

az európai kapitalista és ipari projektek javára és hasznára. Ily módon a 

természet ismerete és ellenőrzése garantálta a természet erőforrásainak 

birtoklásához és fogyasztásához szükséges hatalmat.”211  

 

A hierarchikus modell tehát azt segíti elő, hogy az ember legitimálja önmagát 

mint a természetet (állatot, növényt, természeti kincseket) szabadon fel- és 

kihasználó lényt. 

A második kérdésre a természet, szűkebb értelemben a növények passzívként való 

elképzelése adhat választ. Az emberek 

 

„[v]aksága részben abból fakad, hogy a modern nyugati kultúra azt az 

elképzelést sulykolja, hogy az ember uralkodik egy különálló és 

tudományosan kategorizált növényvilág felett. A kutatók, akik a 

hétköznapi életükben függetlenek a növényekkel való közvetlen 

kapcsolattól, nem is gondolják, hogy a növények hatással lehetnek a 

biztonságukra. Simon Estok szerint az emberek korlátoltsága, hogy a 

növényeket cselekvőként képzeljék el, az ipari forradalom idején 

kezdődött, amikor a filozófusok a természetet irányítandó tárgyként 

definiálták újra, »arra kényszerítve, hogy az egyre inkább haszonelvű 

kapitalista gazdaság szolgálatában termékeket köpjön ki«, nem pedig 

 
211 Jaramillo, Camillo: Green Hells: Monstrous Vegetations in Twentieth-Century Representations 

of Amazonia. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. 

Dawn Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 92–93. 



101 

 

»egy organikus közösségben részt vevő szubjektumként és 

organizmusként« látták.”212  

 

Eszerint a gazdasági átalakulás következtében a növényeket az emberi társadalom 

tárgyiasította azért, hogy kizsákmányolja, és a tárgyiasításuk éppen a cselekvés és a 

mozgás hiányára vezethető vissza. Mint Matthew Hall megjegyzi, „[s]ok pogány 

kultúra számára a növények mindenekelőtt személyhez hasonló tulajdonságokkal 

rendelkező, az emberekkel rokoni kapcsolatban álló lények voltak.”213, tehát a 

tárgyiasítás az ipari forradalommal éleződött ki, de a kereszténység megjelenése és 

elterjedése is átalakította a természethez, szűkebb értelemben véve a nem aktorként 

elképzelhető élővilághoz való viszonyunkat. Röviden, a növények (és így a gombák) 

deszubjektivizációja abból fakad, hogy a mozgás hiánya miatt az Ember nem képes 

cselekvőképesnek tekinteni őket, mert „amikor növényeket nézünk, csak valami 

olyasmit látunk, amit azért hoztak létre, hogy minket szolgáljon.”214 

A korábban idézett Termőtestek című regény éppen ennek a hierarchiának a 

lebontásaként értelmezhető, ahogyan Moskát Anita Horgonyhely és Kleinheincz 

Csilla Alvilági szövedék című könyve is. A fejezetben elsőként arra fókuszálok, hogy 

az élettelennek elképzelt növények és gombák (és mindezzel összekapcsolódva a 

talaj), hogyan reprezentálódnak olyan szövegekben, amelyekben a növény alteritása 

nem a cselekmény központi kérdése, mégis kiemelt szerephez jut a mű tetőpontjában 

vagy végkifejletében (Sepsi László Pinkyjében és Veres Attila Odakint 

sötétebbjében). Majd olyan szövegekre térek ki, amelyekben a növény mássága a 

kezdetektől meghatározza az elbeszélés világának működését, miközben az 

értelemzések érdekében ismertetem a plant studies és az ökofeminizmus főbb 

állításait is.215 Az elemzésemben Veres Attila Visszatérés az éjféli iskolába 

novellájára és Moskát Horgonyhely című regényére összpontosítok. Utóbbit korábbi 

tanulmányokban ökofeminista regényként interpretáltam, a fejezetben pedig 

összefoglalom a korábbi olvasatom, majd kiegészítem a növény-ember kapcsolat, 

illetve a szereplők szelektív percepciójának bemutatásával. Harmadik értelmezői 

 
212 Williams, Jericho: An Inscrutable Malice: The Silencing of Humanity in The Ruins and The 

Happening. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn 

Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 231. 
213 Hall: The Sense of the Monster Plant. 247. 
214 Keetley: Introduction: Six Theses on Plant Horror; or, Why Are Plants Horrifying?. 20. 
215 Kleinheincz Csilla Ólomerdő-regényekről, illetve Gaura Ágnes Túlontúl című regényét Rusvai 

Mónika értelmezi a plant studies elméleti keretében. (Ld. Rusvai Mónika: Vissza a rengetegbe. 

Ember–növény-kapcsolatok a kortárs ifjúsági fantasy-irodalomban. Mesecentrum, 2020.12.14. URL: 

https://mesecentrum.hu/esszektanulmanyok/vissza-a-rengetegbe.html) 

https://mesecentrum.hu/esszektanulmanyok/vissza-a-rengetegbe.html


102 

 

csomópontként Sepsi László Termőtestek című regényében rámutatok, hogy az 

antropocentrikus szemlélet hogyan oldódik fel. Az értelmezés során elsősorban a 

regény narrációjára és nyelvi rétegeire fókuszálok, illetve azokra az ökológiai és 

biológiai ismeretekre, amelyek egyrészt strukturálják a regényt, másrészt működésük 

hasonlóságot mutat a posztstrukturalista szöveg ideájával. A növényi vagy 

gombaszövedék, illetve a szöveg (vagyis a természet és a kultúra) 

összekapcsolódásának egy újabb, alternatív példájaként mutatom be Kleinheincz 

Csilla Alvilági szövedék című regényét, ahol a gomba sokasodását a gazdaságot 

jellemző gyarapodással állítom párhuzamba. 

 

1.2. Növények a magyar fantasztikus irodalomban 

1.2.1. Növény az egész világ: Odakint sötétebb 

A korábban az állatok ábrázolásának szempontjából elemzett Odakint sötétebb 

növényként metaforizálja a világot. Ez az elképzelés a regény második felében kerül 

előtérbe, amikoris elkezd kirajzolódni a történetből, hogy a cellofoidák miként 

kerültek a világba. A cellofoidák egyfajta védelmi rendszerként funkcionálnak, akik 

a teljes létezést fenyegető entitás ellen akarják megvédeni a növényként elképzelt 

univerzum egy apró szegletét. A kocsmában folyó, soha véget nem érő 

kártyajátékban pedig egy metafizikai entitás őrzi meg az eszenciája maradékát, hogy 

átadja Gábornak a világ pusztulásáról szóló tudást, és megmutassa neki, a nemlét 

fenyegeti a világot. A regény végén, bár teljesen elpusztul a világ, Gábor egy újat 

teremt, amelynek végül az istenévé is válik. 

A főszereplő, Gábor beszélget a kártyajátékban megőrződött, istenné vált lénnyel, 

aki bölényként jelenik meg előtte. Ez az entitás mutatja meg neki egy vizualizáción 

keresztül a létezés felépülését, a képi reprezentáció pedig növény formájában ölt 

testet. A bölény olyan hierarchikus rendszerként mutatja be a létezést, amelynek 

felső részein a legfejlettebb létformák találhatók, míg egyre lejjebb haladva 

alacsonyabb fejlettségű lények élek és világok léteznek:  

 

„[…] a gyökerek a legalapvetőbb létformák. Minél feljebb haladtam a 

létezés testén, annál komplexebb lett az élet. Az egyik ér a gyökerek 

közelében még egy bolygóként keringett, forró tűzhalomként, hogy 

feljebb már iszonyatos méretű állatok öljék egymást, ugyanabból az 

anyagból gyúrva. Még feljebb gigászi városok magasodtak már az 



103 

 

esőerdők fölé, száz és száz nép élt szorosan egymás mellett. […] majd 

ezer éveket ugrottam, […] a civilizáció eldobta magától a húst, saját 

testüket gépekre cserélték, míg el nem érték az állapotot, ahol már nincs 

szükség fizikai testre, csak a tudatra. Ez volt az ér legfelső pontja a 

növény tetején, ahol minden, ami a gyökérből indult, végül egy pontba 

tér vissza.”216 

 

Nem új gondolat, hogy a növény az egymás mellett létező világok 

összeköttetésének szimbóluma, hiszen a különböző archaikus világnézetek gyakran 

faként képzelték el az emberi és a misztikus szférák kapcsolatát.217 A fent és a lent 

viszonya, mint a hierarchia jelölője, ugyancsak régi képzet, hiszen ennek a 

gondolkodásnak a nyomai fedezhetők fel például az ókori görög vallásban is, elvégre 

úgy tartották, az istenek az Olimposz tetején lakoznak. Az Odakint sötétebb 

elgondolása szerint „[a] mi szingularitásunk, a mi galaxisunk, a mi naprendszerünk, a 

mi bolygónk valahol a szár alján egy mellékág, egy felesleges kinövés, amit, ha 

lenne kertész, gondolkodás nélkül levágna egy metszőollóval.”218 A kertészkedés 

motívuma is a növényjelleget hangsúlyozza, és közben egyaránt magában hordozza 

az ember (vagy más felsőbb hatalom) általi gondoskodásnak és a természet 

megregulázásának jelentését is. A növény-metafora szerint az élőlényt kívülről 

támadás érte, amely a felső szintektől az alsóbbak felé terjed. A támadás nem 

egyszerűen sebzésként jelenik meg a szövegben, hanem olyan betegségként, amely 

sebeket hoz létre a szöveten, és amely miatt bizonyos növényi szinteken kvázi 

apoptózis, vagyis programozott sejthalál megy végbe. A terjedő fertőzés lassú 

haldoklást okoz, amely az ökológiai válság allegóriájaként interpretálható. A 

főszereplő mégis azt teszi hangsúlyossá, hogy a pusztulás még nem ért el minden 

(növényi) szintet: 

 

„[…] Újra a kinövésre figyeltem, a felesleges szárkezdeményre. Apró, 

fehér sejtek dolgoztak, közelebb mozdulva értettem meg, hogy 

fűrészelik. 

Leválasztják a rothadó testről. 

 
216 Veres: Odakint sötétebb. 197. 
217 Mint Demény István Pál is hangsúlyozza tanulmánya felütésében, „[a] világfa az emberiség 

legszebb, legkomplexebb, legalapvetőbb mitikus elképzelései közé tartozik. Ha esetleg nem is az 

»egyik legősibb« de a neolitikumig mindenesetre visszamegy. A világfának olyan sok változata ismert 

Eurázsia- és Amerika-szerte, (sőt úgy látszik, Afrikában és másutt is), hogy a kutató zavarba jön, 

egyáltalán honnan is kezdje a vizsgálatot.” (Demény István Pál: Világfa. Honismeret, 1994/4. 30. 

URL: https://epa.oszk.hu/03000/03018/00116/pdf/EPA03018_honismeret_1994_04_030-036.pdf)  
218 Veres: Odakint sötétebb. 197–198. 

https://epa.oszk.hu/03000/03018/00116/pdf/EPA03018_honismeret_1994_04_030-036.pdf


104 

 

Pillanatokkal azelőtt, hogy a pusztulás elérte volna a kinövést, az 

levált a növényről, a fehér sejtek egy része a seben maradt, betapasztva 

azt, más része eltűnt a leszakadt részben. 

Ezek a fehér sejtek, a világnövény utolsó pillanatban bevetett 

immunsejtjei, már tisztán láttam – ők voltak a cellofoidák, a sebhely 

pedig a megye.”219 

 

Az amputáció a beteg és az egészséges részek elválasztását segíti elő, vagyis a 

betegség terjedésének megállítása a cél. A leírások már a regény kezdetétől kezdve 

beemelik a seb és a rák motívumát: „A vörös hajú nő ideges macska módjára 

megnyalta a szája szélét. Az ajkán nagyon kicsi anyajegy húzta meg magát, várva a 

napot, amikor elrákosodhat.”220, illetve „Vagy talán a szörnyeteggé válás lehetősége 

végig ott szunnyadt benne, és ez a pillanat kellett hozzá, hogy mint a rák, 

elburjánozzon.”221 Ahogy a regény korábbi elemzése során is jeleztem, a regényben 

többször is tematizálódik, hogy a cellofoidákból nyert kristálytejről úgy tartják, 

gyógyítja a rákot, vagyis az immunrendszer helyreállításának és megóvásának 

képességét tulajdonítják neki, viszont az anyagban található cellofoida szövetek az 

Eseményterületen kívül bomlásnak indulnak, amely miatt megromlik a tej. Mint az 

idézet jelzi, a világnövény vonatkozásában ezek az állatok immunsejtekként 

viselkednek, és éppen a globális leépülést igyekeznek megállítani (ahogy pedig az 

állatok fogynak, úgy csökken a megmaradó, egészséges világ). „Az ökológiai 

szakirodalomban a rák gyakran szerepel a természetromboló kultúra hasonlítójaként, 

például az urbanizáció metaforájaként, amikor »a nagyváros szó szerint elnyelni 

látszik a mezőgazdasági és természeti világot, s a terjeszkedő metropoliszok 

bekebelezik a szomszédos falvakat és kisvárosokat.«”222 A cellofoidák mégsem 

tudják megállítani a rák terjedését vagy a hegesedést elősegíteni, és ebben az 

értelemben a leválasztás szinte felesleges, hiszen 

 

„A világ haldoklik. Pontosítok, már régen hallott, csak még nem vettétek 

észre. Nem a ti hibátok. Abból a megfigyelési pontból, amiben léteztek, 

nem lett volna lehetséges. A pusztulás a létezés más síkjaiban és idejében 

kezdődött, de csak a ti időtök szerinti mostban ért ide. […] Ti 

gyakorlatilag szövetek vagytok, amik nem vették észre, hogy meghalt a 

test.”223 

 
219 Uo. 198. 
220 Uo. 54. 
221 Uo. 58. 
222 Hódosy: Klímaszörnyek. 315. 
223 Veres: Odakint sötétebb. 193. 



105 

 

 

A növény vizualizációja tehát a testen belüli test képét idézi fel. Ami a növény 

sejtjének tűnik (egy személy), az az emberi percepció számára önálló szervezetnek 

minősül. A növény-vízió azt is láthatóvá teszi, hogy egy rendszerben nem stabil az 

anyagok helyzete, hanem mobilisak, ciklikus mozgásban vannak. Éppen ez a (jól 

ismert) gondolat válik a regény végkifejletének alapjává is. A zárlat az ökológiai 

körforgást hangsúlyozza azáltal, hogy a világ totális pusztulása során az utolsó 

fennmaradó anyagokból, a materiális és immateriális objektumok (egy test és egy 

lélek) összekapcsolódásából jön létre az új világ. A főszereplő, Gábor szerelmének a 

lelke és a nemlét testbe kényszerített realizációjának összeolvadásából nyílik meg a 

kapu, amelyen az istenné vált Gábor áthaladhat, és elkezdheti megformálni az új 

világot. Ezt az eseményt vetíti előre a regény két szakaszának címe: „I. Csontjaiból 

térkép”; „II. Lelkéből iránytű”. Az élettelen anyag az élő anyag alapjává válik, és 

Gábort éppen a növény-vízió tanítja meg a szervetlenből szerves anyaggá válásra, 

vagyis a növény a fraktáljelleg reprezentációja, a mikro és makro szinten végbemenő 

ciklikus pusztulás és megújulás közvetítője. 

 

1.2.2. Az én elvesztése: Pinky 

Sepsi László Pinky című regénye egy többnyire urbánus környezetben játszódó, 

krimi és noir motívumokból merítő fantasy. A főszereplő (Jynx) öccsét és szeretőjét 

meggyilkolják, így a férfi a tündértársával, Wendyvel nyomozni kezd a tettes után. A 

tündérlány korábban azért érkezett a városba, hogy megtalálja az eltűnt testvéreit. A 

két, néhány év különbséggel zajló keresés során Jynx az egyéni bizonytalanságát egy 

pinky nevű itallal kompenzálja, hiszen a pinky ideiglenesen átformálja a 

személyiséget.224 A rózsaszínes folyadékot Mr. Pinky forgalmazza, aki azonban 

érintett Jynx testvérének meggyilkolásában és Wendy testvéreinek eltűnésében. A 

tényleges tettes a férfit mozgató, bosszúálló figura, aki Wendy testvéreit felhasználva 

tündértenyészetet nyit, és az apró lényekből készíti az italt. Varga Betti úgy 

summázza a regényt, mint amelynek a  

 

 
224 A főszereplő addikciójának ábrázolásáról Fekete I. Alfonz írt elemzést (ld. Fekete I. Alfonz: Az 

addikció retorikája az Én és a Mi identitásképzésekor Sepsi László Pinky és Dóka Péter Fekete Eső 

című regényében. Híd, 2018/9. 87–96.). 



106 

 

„kulcsproblémája a másság mind az identitások megélése, elfogadása, 

mind azok különbsége, elkülönböződése szintjén. A másság iránti 

vágyakozást egy különös drog szolgálja ki, míg a másságtól való 

félelmet, szorongást a város berendezkedése. A kettőt egyszerre 

vizsgálhatjuk szinte laboratóriumi körülmények között Jynx és Wendy 

kapcsolatában.”225 

 

A másság nem csupán abban jelenik meg, hogy Jynx folyamatosan arra vágyik, 

hogy valaki más legyen, hanem a városi és a természetes élőközösség tekintetében is: 

a tündérek lakhelye a városi közeg ellenpólusaként jelenik meg a regény végén. A 

regény szerint a tündérek eredetileg „évezredekig az erdőkben laktak, most meg 

beszorultak egy rezervátumba. Ami gyakorlatilag nem több egy félreeső parknál a 

város szélén. Ennyi erővel a Nádasba is küldhettük volna őket.”226 A tündérek a 

kultúrtörténetben a természet és a természetközeliség szimbólumai, gyakran 

tekintenek rájuk a fák, a vizek, az időjárás, illetve más természeti jelenségek 

megtestesüléseként.227 A regényben felismerhető az az évszázadok során kialakult 

kép, amely a természethez köti őket, hiszen az emberi (pusztító) társadalommal és 

kultúrával szembehelyezkedő, a növényekhez és így a természethez kötődő 

figurákként jelennek meg – erre utal a regény egyik központi jelenete is, ahol a 

növények irányításával megvédik a saját területüket a behatolóktól. 

Ugyancsak a tündérek természethez fűződő viszonya jelenik meg abban, hogy a 

Pinkyben rovarjellegű tulajdonságokkal rendelkeznek228 – repülnek, lárvákkal 

szaporodnak, csápjaik vannak és kaptárjellegű társdalomban élnek. Sepsi regényében 

az elnyomásuk jelenik meg a gettósításuk és a testük kizsákmányolása által, hiszen a 

pinkyt a tündérek testének pépesítése által hozzák létre. A pinky elfogyasztása úgy 

formálja az identitást, ahogyan a tündérpor, elvégre csupán ideiglenes változást 

indukál.229 Mint az ital szlogenje jelzi: „MÁS EMBER LESZEL”.230 Szabó István 

Zoltán azt írta a regényről a Próza Nostra weboldalán, hogy  

 
225 Varga Betti: A teremtett káosz és a Pinky (Sepsi László: Pinky). Eső, 2016/2. URL: 

https://www.esolap.hu/archive/73/1747.html 
226 Sepsi: Pinky. 14. 
227 Hirschman, Kris: Elves and Fairies. ReferencePoint, 2013. 10. 
228 A Pinky bizonyos epizódjainak értelmezéseit árnyalhatja az ökofeminista olvasat, hiszen éppen 

arra mutat rá, hogy a tündérek matriarchális társadalmának kizsákmányolása hasonlóságot mutat a 

természet kizsákmányolásával, amelyet hosszú időn keresztül nőies jelleggel ruházott fel a kulturális 

képzelet. (Bővebben: Borbíró Aletta: Biofantasy: Moskát Anita Horgonyhely című regényének 

ökofeminista értelmezése I. Opus, 2019/5. 72.) 
229 A magyar fantasztikus irodalomban egyre nagyobb számban kerül előtérbe az evés motívuma, 

amely összekapcsolódik a metamorfózis és a transzformáció kérdésével. Például Veres Attila A 

valóság helyreállítása (Agave, 2022.) kötetében a Tranzisztor című novellában a gyári munkások egy 

https://www.esolap.hu/archive/73/1747.html


107 

 

 

„[a] pinky különös, narancsos ízű rövidital, melyben húsos rostok 

úszkálnak. A receptje éppen olyan titkos, mint a Coca-Coláé. Az ital 

feltalálóját nemes egyszerűséggel Mr. Pinkyként ismerik. […] A pinky 

nem hasonlít az alkoholhoz vagy más kábítószerekhez. A pinkytől más 

ember leszel. A hatása alatt te lehetsz a társaság középpontja, akkor is ha 

egyébként egy viccet sem tudsz normálisan elmondani. Ha gyáva vagy, a 

pinkytől bátor leszel.”231 

 

A pinky hatásmechanizmusa összecseng Francis Fukuyama azon állításával, 

miszerint „a kortárs biotechnológia által támasztott legkomolyabb veszély az a 

lehetőség, hogy megváltoztatja az emberi természetet, és ezáltal a történelem ’poszt-

humán’ korszakában találjuk magunkat”.232 Az ital megalkotásának módja mégsem a 

technológiában rejlő lehetőségeket helyezi előtérbe, hanem azt, ahogy a technológia 

a természet kapitalista kizsákmányolása és pusztítása által létezik.233 Ez tükröződik 

abban, hogy Mr. Pinky234 tündértenyészetet hoz létre, hogy biztosítsa az ital 

előállításának folyamatosságát és így üzleti sikerének feltételét. A vállalkozó célja 

egyrészt az, hogy felszámolja a tündérek lakhelyét, a peremvidéket, és ezáltal 

további alapanyaghoz jusson, másrészt, hogy eltörölje a tündéreket. 

A tündérek ligeténél Mr. Pinky 

 

„a föld felett lóg a tiszafák ágai között […] A szúrós indák nagyrészt 

leszaggatták róla a ruhát: megőszült szeméremszőrzetét világoszöld 

hajtások járják át, szakállában virágok nyíltak, puha hasában hol 

felbukkan, hol eltűnik egy vastagabb inda, mint valami játékos tengeri 

kígyó. Ha az ember eléggé figyel, látni lehet, ahogy a növények lassan, 

 
sárszerű anyagot esznek, amelyet a testük egy drága anyaggá, ún. kékséggé alakít át. A novella a 

kapitalista termelés kritikájaként olvasható, a munkásuk szinte gépekké válnak, megszűnnek 

szubjektumok lenni (bővebben: Borbíró Aletta: Termelőtestek: Veres Attila a „Tranzisztor” című 

novellájának értelmezése. TNTeF, 2024/1. 125–142.). Veres regényében, az Odakint sötétebb-ben az 

emberevés motívuma jelenik meg, amely a Pinkyhez hasonlóan az identitás transzformációját helyezi 

előtérbe. Veres egyik novellájában, a Borostyánkomplexben a borkóstolók világa jelenik meg, az 

elfogyasztott nedűk pedig átélhetővé teszik más emberek emlékeit (Veres Attila: Borostyánkomplex. 

In Éjféli iskolák. Uő. Agave, 2018. 146–186.). Megemlíthető továbbá Moskát Anita Horgonyhely és 

Sepsi László Termőtestek című regénye is, amelyekre a fejezetben részletesen kitérek. 
230 Sepsi: Pinky. 8. 
231 Szabó István Zoltán (stv): Noir rózsaszínben (Sepsi László – Pinky). Próza Nostra, 2016.12.10. 

URL: http://www.prozanostra.com/iras/noir-rozsaszinben-sepsi-laszlo-pinky 
232 Fukuyama, Francis: Poszthumán jövendőnk. Budapest, Európa Kiadó, 2003. 14. 
233 Nem csupán az ital termelési módja mutat párhuzamot a kapitalizmussal, hanem a mássá válás 

lehetősége is: a fogyasztás és a termékek vásárlása szorosan összekapcsolódik az identifikációval. Egy 

termék fogyasztása vagy birtoklása az adott termék márkaüzenetét és társadalmi megítélését is 

hordozza, amelyet a vásárló próbál megszerezni a termék által, tehát az, hogy mit „fogyaszt”, jelzi az 

identifikációs vágyat is. Az ital tehát a kapitalista termékek metaforája is. 
234 A regény végén kiderül, hogy Pinky valójában egy színész, akit arra felbéreltek, hogy legyen a 

termék arca, illetve játssza el, hogy ő az ital feltalálója. 

http://www.prozanostra.com/iras/noir-rozsaszinben-sepsi-laszlo-pinky


108 

 

észrevétlenül mozognak a bőre alatt, dudorokat feszítenek, lüktetnek, 

akár egy-egy elakadt lélegzetvétel, kúsznak a fény felé, mint a giliszták 

zivatar idején.”235 

 

Az idézett epizódot követve a tündérek az üzletemberben tekergőző indák révén 

beszélnek a regény főhősével. A természet bosszút áll a kizsákmányolón, és közben 

színre viszi az ember és a nem-emberi kommunikációjának nehézségét, a közös 

nyelv és a beszéd hiányát. Pinky teste a tündérek és ezáltal a természet médiumává 

válik, hangot ad a természetnek, amely átfonja a férfi testét. A növény áthidalja a 

természet másikként való felszámolását azzal, hogy hibridizálja Pinky testét, és sem 

a hallgató természet, sem a beszélő humán kategóriájába nem illeszkedik. A 

növényekhez hasonlóan passzívvá és helyhez kötötté válik, vagyis az indák saját 

másságukkal szövik át a férfit, a bábjukká válik, önmagukhoz hasonlóvá teszik – 

akár az ember a természetet. A Pinky kis szelete fókuszál nyíltan a természet 

bemutatására és az ökológiai témákra, de a regény tekintélyes hányada azt a 

technikai-városi miliőt mutatja be, amely a természet átalakításával, határok közé 

szorításával és kizsákmányolásával jött létre.  

A Pinkyben az a növényekre (és természetre) irányuló tárgyiasítás nyilvánul meg, 

amely az ipari forradalom idején kezdődött, és amely a kizsákmányolás és a haszon 

érdekében átalakította a növényekhez való viszonyt. Ugyancsak ezt szimbolizálja, 

hogy a tündérek hosszú időn keresztül a természet(i jelenségek) metaforáiként 

jelentek meg a kultúrában, a regényben viszont tárggyá, termékké és táplálékká 

válnak. 

 

1.3. Plant studies 

A növények a spekulatív fikcióban gyakran horrorisztikusan jelennek meg, az 

idegenségük a cellofoidákhoz hasonlóan félelmet generál. Elég csak a hazai irodalmi 

piacra gondolni, ahol Moskát Anita Horgonyhely című regénye éppen a föld alatti, az 

ember számára láthatatlan növényi élet fenyegető voltát mutatja be. A föld alatt 

növekvő gumók korlátozzák az emberek mozgásterét, olyan horgonyhelyként 

szolgálnak, ahol az emberek a születési helyüktől kétezer lépésre távolodhatnak el, 

kivéve a várandós nők, akik szabadon beutazhatják a világot.  

 
235 Sepsi: Pinky. 335–6. 



109 

 

A növényeket az emberek hosszú időn keresztül elnyomták,236 a spekulatív fikció 

műfajai pedig gyakran éppen az elnyomó és az elnyomott hierarchiáját fordítják meg. 

A kizsákmányolt és erőforrásként kezelt növény hirtelen olyan pozícióba kerül 

ezekben a narratívákban, amely tükörképévé válik az emberi cselekvésnek. De mi 

lehet a növényekkel szemben érzett félelem alapja?  

Az egyik forrására Dawn Keetley világít rá, aki szerint a növények a halandóságot 

testesítik meg:  

 

„A legtöbb faj gyakran viszonylag rövid ideig tartó ciklusokban virágzik 

és pusztul el, állandóan emlékeztetve arra, hogy míg az élet (általában 

véve) megújul, mi (konkrétan) meghalunk. [...] És bár az emberek 

időnként a ragadozó állatok táplálékává válhatnak, mindannyian, akár a 

földbe temetve, akár a földön szétszóródva, a növények táplálékává 

válunk. Hamuból hamu lesz. Húsból táplálék.”237 

 

Éppen a mortalitás, a természet rendjébe való besimulás teszi idegenné a 

növényeket, hiszen ezzel szemben az embert a halál legyőzése, és így a természet 

rendjéből való kiszakadás igénye vezérli. Keetley Jeffrey Jerome Cohen Monster 

Culture (Seven Theses) című, a szörnyek kulturális értelmezésére fókuszáló 

tanulmányát veszi alapul, amikor megfogalmazza, miből fakad a növény (kulturális) 

idegensége. Egyik tézise szerint a növények abszolút alteritást testesítenek meg 

abban az értelemben, hogy az ember érzékelésének határán, és valójában azon is túl 

helyezkednek el. Az emberek viszonylag régen felfedezték a rokonságot az 

állatokkal, viszont a növényekhez fűződő kapcsolatuk csak az utóbbi időben került 

(ismét238) az érdeklődés középpontjába,239 holott „[a] növények mint ágensek, mint 

tudatos alanyok különösen kísértetiesek, mert már ott vannak, mint háttér vagy 

díszlet, mint eszköz és élelem, menedék és ruházat.”240 

Keetley kiemeli, hogy a növények valójában idegenek, egyszerre ismerősek és 

ismeretlenek, amely miatt „könnyen szörnyekké válnak, mert ők az abszolút 

 
236 Keetley: Introduction. 19. 
237 Uo. 1. 
238 A növényekkel való rokonság a természetközeli, pogány kultúrákra jellemző világnézet. (Ld. 

Hall, Matthew: Plants as Persons. A Philosophical Botany. New York, Suny Press, 2011. 100.) 
239 Keetley: Introduction. 6. 
240 Anderson, Jill E.: The Revenge of the Lawn: The Awful Agency of Uncontained Plant Life in 

Ward Moore’s Greener Than You Think and Thomas Disch’s The Genocides. In Plant Horror. 

Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. 

London, Palgrave Macmillan, 2016. 133. 



110 

 

»másik«.”241 A szörnyet a klasszifikálás nehézsége felől határozza meg, hiszen 

áthágják a kategóriákat.242 Mint Bruno Latour is megfogalmazza, a nyugati 

gondolkodás számára a tisztaság, a kategorizálhatóság kifejezetten fontos, a 

hibriditás pedig éppen a köztest, a nem tisztát, a kategóriákat számolja fel, vagyis a 

bináris oppozíciókat bontja le.243 A növényhorror is felemészti a kategóriákat, a 

növény felismerhetetlenné, „dologgá” válik.244 

Keetley hozzáteszi, hogy a növények az ember vakfoltjainak tekinthetők, hiszen 

háttérként szolgálnak az élethez: az evolúció során úgy fejlődött a tekintetünk, hogy 

az állatokra felfigyeljünk, viszont a növényekre nem, hiszen nem mozognak és nem 

vadásznak ránk. Az egyedfejlődés során az emberi tekintet a potenciális veszélyre 

kondicionálódott, és a fenyegetés lehetőségét a mozgással hozza összefüggésbe. A 

növényvakság [plant blindness] fogalmával leírható az a viszonyulás, amely a 

növényt megfosztja attól a lehetőségtől, hogy fenyegetőnek minősüljön és 

megakadjon rajta a tekintet.245 Oswald Spengler Ember és gép című, eredetileg 1931-

ben megjelent filozófiai munkája, bár mára több tekintetben megkérdőjelezhető, 

mégis tükrözi azt a hagyományt, amely szintén elveti a növények veszélyességének 

gondolatát akkor, amikor olyan háttérként határozza meg a növényvilágot, amely 

díszletként funkcionál az állatok számára:  

 

„A növény él, bár csak a szó korlátolt értelmében. Valójában körülötte, 

vagy benne van az élet. »Lélegzik«, »táplálkozik«, »sokasodik«, de csak 

színtere az eseményeknek. Egységet alkot a környező természet 

»hasonlóival«, a nappal, az éjszakával, a napsugárral, a talaj erjedésével, 

úgyhogy maga sem akarni, sem választani nem tud. Vele és benne 

történik minden. Nem ő keresi ki helyét, táplálékát, párját, mellyel az 

utódait létrehozza. Nem ő mozog, hanem őt mozgatja a szél, a meleg, a 

fény.”246 

 

Az a hierarchia, amely az ember, az állat, a növények vagy gombák és élettelen 

természeti képződmények, illetve jelenségek közti kapcsolatot határozza meg, itt új 

színezetet kap. Spengler még a természeti jelenségeket is aktívabbnak és 

 
241 Keetley: Introduction. 7. 
242 Cohen, Jeffrey Jerome: Monster Culture (Seven Thesis). In Monster Theory. Szerk. Jeffrey 

Jerome Cohen. Minneapolis – London, University Of Minnesota Press, 1992. 6. 
243 Latour: Sohasem voltunk modernek. 27, 90, 98. 
244 Keetley: Introduction. 8. 
245 Keetley: Introduction. 10. 
246 Spengler, Oswald: Ember és gép. Ford. Mátray Sándor. Budapest, Pannon Alapítvány, 2001. 

30–31. 



111 

 

cselekvőbbnek látja a növényeknél, elvégre a gondolkodó a mozgásformák alapján 

osztályoz, és a szél, az eső vagy a nap tevékenyebbnek tűnik, mint a növények 

növekedése. Holott a „növények, állatok és emberek közös, alapvető tulajdonsága a 

növekedés”.247 

A technika fejlődésével együtt napjainkra mintha csökkenne a növényvakság és a 

növények figyelmen kívül hagyása. Füzi Izabella szavaival élve, „[a] mozgókép mint 

újfajta képtípus megjelenése sajátos tekintetet hozott létre, a térben és az időben 

mozgó tekintetet. Ennek technikai feltétele akkor jött létre, amikor az optikai játékok 

feltalálásával lehetővé vált a mozgás vizuális módon történő szegmentálása.”248 A 

fotográfia és főleg a film megjelenése olyan új látásmódot hozott magával, amely a 

környezet újraértékelésére és újramegértésére sarkallta az embereket. A lassítás és a 

gyorsítás lehetősége az ember számára is érzékelhetővé és bemutathatóvá tette a 

növényi időt, míg a mikroszkopikus felvételek és a zoom a növények életét és 

aktivitását tette láthatóvá. A technika fejlődése új tekintetet és új nézőpontot adott az 

embereknek:  

 

„Egyértelmű tehát, hogy más természet tárul fel a kamera[,] illetve a 

szem előtt. Főként azáltal más, hogy az ember révén tudattal átszőtt tér 

helyébe egy öntudatlanul átszőtt tér lép. […] Itt avatkozik be a kamera a 

maga segédeszközeivel: a buktatással és az emeléssel, a megszakítással 

és izolálással, a folyamat megnyújtásával és sűrítésével, a kicsinyítéssel 

és nagyítással. Az optikai tudattalanról csak rajta keresztül szerzünk 

ismereteket, ahogyan az ösztönös tudattalanról a pszichoanalízis 

segítségével.”249 

 

A növények „felfedezése” egyre erősebben beszivárog a spekulatív fikcióba is, 

elvégre az új tekintet által láthatóvá vált növényi élet működését gondolják újra a 

zsánerszövegek narratívái. Arra a súrlódásra és az ebből fakadó idegenségre és 

másságra építenek, amely a növényi és az emberi idő között feszül. A növények 

gyorsan terjednek,250 befonnak mindent, az emberek számára mégis kevésbé 

észlelhető a növekedésük, így a fikció felgyorsítja a folyamatot. Mozgásuk láthatóvá 

 
247 Szűcs Kinga: Amit a növényektől tanulhatunk – a növényi létforma és tapasztalati világunk. 

Korunk, 2018/1. 28. 
248 Füzi Izabella: Néző és közönség − Mozitörténeti vázlat. Apertúra, 2018. tavasz. URL: 

https://www.apertura.hu/2018/tavasz/fuzi-nezo-es-kozonseg-mozitorteneti-vazlat/ 
249 Benjamin, Walter: A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korszakában. Ford. Barlay 

László. In Uő. Kommentár és prófécia. Budapest, Gondolat, 1969. URL: 

http://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mediatar/hipertext_hipermedia/benj

amin_tek.html – Saját betoldás. 
250 Keetley: Introduction. 13. 

https://www.apertura.hu/2018/tavasz/fuzi-nezo-es-kozonseg-mozitorteneti-vazlat/
http://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mediatar/hipertext_hipermedia/benjamin_tek.html
http://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mediatar/hipertext_hipermedia/benjamin_tek.html


112 

 

és tapasztalhatóvá válik, amely félelmet generál, az elnyomott és a láthatatlan másik 

már nem egyszerűen az élet háttere, hanem aktorrá és veszélyessé válik. A növény 

beszövi az ember által létrehozott építményeket,251 vagyis a terjedése eltakarja a 

fiktív elbeszélésekben az ember nyomait. Egyrészt láthatatlanná teszi az embert és a 

hatását a világban, másrészt „szó szerint elfogyasztja”, kolonizálja és felemészti a 

testét.252 

A növények gyors terjedése és szaporodása megkérdőjelezi az emberi szexualitást 

azáltal, hogy hiányzik a minden esetben körülhatárolható biológiai nem bináris 

oppozíciója. A szuperreproduktivitásuk ugyancsak az idegenségüket fokozza, hiszen 

ez egy olyan „elkötelezettség” a szaporodás felé, amely a faj egyedeinek fejlődésére 

és a mindent felemésztő növekedésre irányul.253 Keetley érvelése szerint 

 

 „[a] növény ráadásul többszörösen szörnyeteg: elfoglalja az embereket, 

belülről kifelé terjed, egyfajta növényi zombivá változtatva őket; 

nemcsak az egész emberi testet, hanem – ha a testet feldarabolják – 

különálló testrészeket is megelevenít; és úgy tűnik, hogy kollektívaként 

működik, a növényi szörny különböző új inkarnációi mind egy közös 

tudat részei.”254  

 

A növényi lét elválaszthatatlan a környezetétől, helyhez kötött, nem beszél, és 

ezért látszólag nem-identitás jellemzi.255 Az utóbbi idők kutatási eredményei és a 

növényvilágról szóló dokumentumfilmek azonban azt hangsúlyozzák, hogy a 

növények, különösen a fák, nem egymástól függetlenül léteznek az erdőben, hanem a 

gyökérzetük és a gyökérzetet összekötő gombák révén kapcsolatban állnak 

egymással, kommunikálnak.256 Olyan hálózat részei, amelyben az egyes létezők 

folyamatosan érintkeznek, így az erdő egyetlen élő szervezetként képzelhető el.  

A növények idegensége és elnyomása, vagyis az abszolút másságuk abból fakad, 

hogy az emberekkel nincs közös kommunikációs csatornájuk. Az állatok testtartása 

és a grimaszuk jelzésértékkel bír, akárcsak a hangadásaik (például a nyüszítés, az 

ugatás, a dorombolás vagy a lihegés). Ezzel szemben a növények némák az emberi 

 
251 Uo. 14. 
252 Uo. 15. 
253 Uo. 
254 Uo. 23. 
255 Marder, Michael: Plant-Thiniking. A Philosophy of Vegetal Life. New York, Columbia 

University Press, 2013. 162. 
256 Ludmerszki: Fák és gombák együttélése.  



113 

 

érzékelés határain belül, „a növényi »beszéd« általában láthatatlan marad az emberi 

megfigyelők számára”,257 elvégre 

 

„a növény folyamatos párbeszédben áll a környezetével. A növényi 

kommunikáció kutatása hatalmas léptekkel haladt előre az elmúlt szűk 

évtizedben, számos, eddig nem ismert, a növényekről alkotott képünket 

alapvetően átrajzoló viselkedésformára derült fény. A növények fajközi 

kommunikációja ezek között is kitüntetett terület. Erre a párbeszédre 

jellemző, hogy nem feltétele az egy fajhoz tartozás, de talán ennél is 

fontosabb, hogy úgy tűnik, az egyes növények által kibocsátott jelzések 

nem feltétlenül és nem közvetlenül a jel kibocsátójának érdekeit 

szolgálják. A levegőben és a földben átadott jelzések rendszerint a 

befogadó ellenálló képességét növelik, a kibocsátónak nem származik 

belőle látható előnye.”258 

 

A spekulatív fikcióban  

 

„[a] beszélő növényekkel kapcsolatban az a fontos, hogy a beszéd során a 

vágy teremtményeivé válnak; mint ilyenek, felvetik a »Mit akarnak a 

növények?« kérdést. Ez a kérdés, ahogyan az emberek felteszik, 

létrehozza a növényhorrort azáltal, hogy képtelenek vagyunk válaszolni 

rá.”259 

 

Mindez azt sejteti, hogy a társadalom a növény ágenciájának hiányát nem pusztán 

a mozdulatlanságban, hanem az akarat hiányában is látja. Ezt a deficitet az ember 

konstruálja meg a növényekkel való kommunikáció és a közös nyelv hiányában, így 

verbalizáció nélkül a „Mit akarnak a növények?” kérdés megválaszolhatatlan marad, 

bár a fantasztikum mégis kísérletet tesz a felfejtésére, ahogyan azt a következő 

fejezetekben elemzett szövegek is jelzik. 

 

 
257 Matthews, Graham J.: What We Think About When We Think About Triffids: The Monstrous 

Vegetal in Post-war British Science Fiction. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in 

Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 125. 
258 Szűcs: Amit a növényektől tanulhatunk. 28. 
259 Farnell, Gary: What Do Plants Want?. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal 

in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 180. 



114 

 

1.4. Gender, természet és ökofeminizmus: a Visszatérés az éjféli 

iskolába és a Horgonyhely 

Veres Attila Éjféli iskolák című novelláskötetében az egyik szöveg „vezérmotívuma 

az élet és halál oppozíciója”:260 a Visszatérés az éjféli iskolába történetet látszólag 

valóban az élet-halál ellentéte strukturálja, a szorosabb olvasat azonban láthatóvá 

teszi, hogy a puszta szembeállításnál komplexebb viszonyra épül. Az elbeszélést 

inkább az anyagok körforgása szervezi, amelyet már a rezignált narrátori hang is 

érzékeltet, hiszen az életet és a halált természetesnek tartja. Hasonló mentalitás 

jellemzi az egyik szereplő elhunyt édesapját, aki úgy gondolta, az élet és a halál 

olyanok, mint a nappal és az éjszaka: egymást váltó iskolák, amelyek felkészítenek a 

következő fázisba való átlépésre.  

A Visszatérés az éjféli iskolába egy faluban játszódik, ahol a halottak olykor 

felkelnek a sírjukból, mert vissza akarnak térni a szeretteikhez. A közösség azonban 

útjukat állja: elfogják a halottat, kocsonyásítják, hogy tavasszal a földbe szántsák. 

Ennek hatására a talaj különös terményekkel ajándékozza meg a helyieket. 

 

„Azért szántunk, hogy bedolgozzuk az időközben elhunyt, visszatért és 

kocsonyásított holttesteket. A hit vagy tapasztalat az, hogy a 

visszatérőket a föld adja, mert őket szeretné magáévá tenni. A halottakat 

vendégül látja, míg a testük porrá nem lesz a koporsóban, de soha nem 

kerül velük olyan intim viszonyba, mint amikor a kocsonyásított 

szöveteket bedolgozza a szántó a talajba. Az több mint vendégül látás, az 

egyesülés. A hit az, hogy enélkül is ad a föld terményt, de nem annyit, és 

nem olyan minőségűt, mint szántással. Egyszóval az elmúlt évszázadok 

számtalan halottja nemcsak hogy a földben nyugszik, de maga a föld. 

Végül ott van maga a termény.”261 

 

A dinnyeszerű termésekben furcsa magok találhatók, amelyek az Irha és bőr 

átalakuló állataihoz hasonlóan az evolúció egy-egy fázisát tükrözik valamiképpen: 

lábasak (pókok), fogasak (rókák és farkasok), illetve álmodók (emberek). A helyiek 

feldolgozzák a terményeket, majd árusítják a termékeket, hiszen a növényben rejlő 

állati és emberi jellegű magok is tárgyakként, puszta alapanyagként jelennek meg. A 

növények veszélyessége az idegenségükből fakad, és abból, hogy a benne található 

magok felébredhetnek, animális vonásaik vannak. Az eszmélés következtében 

 
260 Tárkányi Ádám: Gótikus irodalmi hagyomány a kortárs magyar irodalomban. In XXVI. Tavaszi 

szél konferencia (I. kötet). Szerk. Molnár Dániel és Molnár Dóra. Budapest, DOSZ, 2023. 211. 
261 Veres Attila: Visszatérés az éjféli iskolába. 202. 



115 

 

megszűnnek tárgyak lenni, élni kezdenek, így az emberek épségét fenyegetik. A 

növények másságának forrása, hogy kísértetiesen emlékeztetnek egy magzatra: „A 

termény tapintásra nagyon hasonló az emberi bőrhöz, csak egy kicsit puhább.”262; 

„Egy fehér zacskóban van [a lábastermény pókja], mely nedves, de érintésre könnyen 

szakad. A pók a lábait szorosan teste köré fonja, és egy köldökzsinórhoz hasonló 

fonál kapcsolja a termény gyökeréhez.”263 Már a halottak beszántása is a talaj 

megtermékenyítését hangsúlyozza: a szántás-vetés hagyományosan a férfiak 

munkája, akik megművelik és behintik a talajt, hogy termést hozzon. A nők 

megtermékenyítésének kulturális metaforái is a mezőgazdasággal kapcsolódnak 

össze, hiszen a nő méhe válik a termőtalajjá, amelyet a férfi magja megtermékenyít, 

hogy aztán megszülessen a gyermek (a méh gyümölcse). A novellában azonban, 

ahogyan a földbe születés és a halál összeér a talajba ásott gödör által, úgy a 

megtermékenyülés és a halál is egymásba fonódik. 

A növényből élővé (emberré) válás metaforikusan tehát már abban a retorikai 

konvencióban is megjelenik, amely összeköti a várandósságot a növény termésének 

érésével. Veres novellájában (ebben az értelemben legalábbis) a metaforikusság 

háttérbe szorul, és a növény veszélyessége az emberi és az animális jegyek 

összefonódásából, a már ismert kategóriák felforgatásából fakad – a magok az álom 

passzivitását levetve aktívvá válnak, mozognak. Emellett kapcsolat áll fenn a 

növények és a visszatérő holtak között is. Bár a növényekre passzív, mozdulatlan és 

tárgyjellegű létezőként szokás tekinteni, a novellában mégsem ez kerül előtérbe az 

animális és a humán jellegű magok miatt, amelyek képesek felébredni, és ezáltal 

mozogni is. A halottakból létrejövő termények az aktivitás lehetőségét hordozzák, 

ezáltal nem egyszerűen tárgyakként jelennek meg, hanem esélyként az életre. A 

visszatérők, a zombik a halott, tárgyszerű test mozgása által válnak élővé, ugyancsak 

átmentet képezve a tárgynak és az élőnek tekintett kategóriája között. A halottak és a 

termények is a mozdulatlanságukat megtörve, élőként válnak veszélyessé, 

veszélyeztetve ezzel a család és a közösség integritását, megbontva ezzel a rendet. A 

falubeliek feldolgozzák és hasznosítják mind a növényeket, mind a visszatérőket, 

ezáltal instrumentalizálva őket. Egyúttal megteremtik az élet és a halál újabb 

párhuzamát, hasonlóan a sírgödörhöz, amely egyszerre a születés és az eltemetés 

helye. 

 
262 Veres: Visszatérés az éjféli iskolába. 204. 
263 Uo. 205. – Saját betoldás. 



116 

 

A körforgás másik aspektusa a születés és a halál földhöz kötődő viszonyában 

jelenik meg. A novella felütése is ezt viszi színre:  

 

„Olyan faluban élek, ahol a nők gyakran szülnek gödörbe. Ismerek 

egy asszonyt, aki büszkén vallja, hogy mindhárom gyerekét a 

szántóföldön tolta ki magából. A hagyományokat ápoló családok kiviszik 

az anyát a földekre, ásnak egy gödröt, majd hagyják, a nő hadd nyomja ki 

a gyereket, akit aztán kiemelnek a mocsokból, és lefürdetnek, a gödröt 

pedig, annak tartalmával együtt, betemetik. 

Ha a csecsemő nem sír fel, akkor azt is elhantolják. Egy helyre megy. 

[…] 

Azért születünk a földbe, mert ezzel tiszteljük meg. Végül is a föld tart 

el minket. Bár nem kérdeztem, de amennyire tudom, én is egy ilyen 

gödörbe estem bele anyám lába közül, és oda fogok ismét zuhanni, ha 

végre meghaltam, így megy ez errefelé.”264 

 

Majd nem sokkal később megjegyzi a narrátor a halálból visszatérőkre utalva, 

hogy „Itt előfordul, hogy kétszer születik meg az ember a földből, már akiben 

megvan a hajlam.”265 Vagyis már a novella elején világossá válik, hogy a születés 

szoros kapcsolatban áll a földdel, a termények magzati jellege pedig még 

hangsúlyosabbá teszi ezt az analógiát. A zárlat ugyancsak a nő (szülő) és a talaj 

kapcsolatát helyezi előtérbe. A narrátor gyerekkori barátja az élők iskolájából a 

holtak iskolájába szeretne átlépni, hogy ismét a szüleivel lehessen. Hogy elérje a 

célját, élve eltemetteti magát, hátha a másik iskola „tanulójaként” születhet meg. 

Ebben a tekintetben a visszatérőkhöz válik hasonlatossá: a fiú a szüleihez akar 

átlépni a nappali iskolából az éjszakaiba, míg a zombik az éjszakaiból a nappaliba, 

hogy ismét a családjukkal legyenek. A két iskola közti ingázás az anyagkörforgását 

idézi fel, az új formában való visszatérést és a bomlást. A rekurzivitás és a 

ciklikusság feloldja a látszólagos dichotómiák közti különbséget, melynek 

leghangsúlyosabb vetülete az élet és a halál közti határ elmosása, valamint a nőiség 

és a föld termékenységének összekapcsolódása: a szülő utáni vágy és a földbe való 

visszatérés képzete, illetve az emberi élet és a termények növekedésének 

ciklikussága analógiát teremt a szövegben a nőiség és a föld között. Veres 

novellájában a kulturális asszociációk a család és az árvaság kérdésével 

kapcsolódnak össze, hasonlóan Moskát Anita Horgonyhely című regényéhez. Moskát 

írása azonban nem egyszerűen a nőiség és a talaj közti kapcsolatra és a család 

 
264 Uo. 193. 
265 Uo. 193. 



117 

 

működésére épít, hanem feminista kritikát is megfogalmaz, ezáltal ökofeminista 

regényként értelmezhető. 

Mielőtt ezt az állítást bizonyítanám, szükségszerű feltenni a kérdést, mi is az 

ökofeminizmus? A nőiség és a termőföld közötti kapcsolat a kultúra egyik régi 

toposza, a patriarchális társadalomban pedig a természet és a nőiség nem csupán 

szimbolikus kapcsolatban állnak egymással, hanem a talajról és a nőről való elnyomó 

és kizsákmányoló beszéd retorikája is hasonló nyelvi képekre épít. Az erre irányuló 

kritikai diskurzus az ökofeminizmus, amely „a feminizmus és a környezeti etika egy 

változata”.266 Karen J. Warren úgy gondolja, hogy „fontos történelmi, tapasztalati, 

szimbolikus és elméleti kapcsolat van a nők feletti uralom és a természet feletti 

uralom között”.267 Meglátását arra a fogalmi rendszerre vezeti vissza, amely 

hierarchiában gondolkodik, tehát arra az elnyomó retorikára, amely a nőről és a 

természetről hasonló módon vélekedik.  

Bart H. Welling az ökopornó definiálása és hatásmechanizmusának bemutatása 

során éppen e retorika esszenciáját ragadja meg:  

 

„Az ökopornográfia olyan kortárs vizuális diskurzus, amely a tájak és a 

nem emberi állatok erősen idealizált, antropomorfizált látványára épül. 

Miközben ezeket a képeket gyakran úgy állítják össze vagy manipulálják, 

hogy hangsúlyozzák alanyaiknak az emberi testhez és az emberi 

társadalmi és hatalmi struktúrákhoz (mint például a nukleáris család, a 

patriarchátus és a nemzetállam) való rejtett hasonlóságát, a képek 

igyekeznek elrejteni mind az emberek általi létrehozásuk anyagi 

körülményeit, mind pedig azt, hogy az ember milyen hatással lehetett az 

ábrázolt tájformákra és állatokra.”268  

 

A táj antropomorfizálása nem új jelenség. Azonban az ökopornó, amelyről a 

teoretikus ír, azt a gazdasági és társadalmi analógiát teszi láthatóvá, amely a 

szexualizált, látványnak kitett női test és a kizsákmányolható, a tekintet által 

gyarmatosított és esztétizált táj között fedezhető fel. A nő és természet 

reprezentációja közti párhuzam érzékeltetése érdekében Welling hozzáteszi, hogy  

 

„[a]z ökopornó hatásai kétségtelenül kevésbé katasztrofálisak, mint a 

»föld mint nő« eszme korábbi változataié, de itt inkább fokozati, mint 

 
266 Warren: Az ökológiai feminizmus ereje és ígérete. 272. 
267 Uo. 272. 
268 Welling, Bart H.: Ökopornó: A nem-emberi megjelenítésének korlátairól. Ford. Borbíró Aletta. 

Apertúra, 2022. ősz. URL: https://www.apertura.hu/2022/osz/welling-okoporno-a-nem-emberi-

megjelenitesenek-korlatairol/ 

https://www.apertura.hu/2022/osz/welling-okoporno-a-nem-emberi-megjelenitesenek-korlatairol/
https://www.apertura.hu/2022/osz/welling-okoporno-a-nem-emberi-megjelenitesenek-korlatairol/


118 

 

jellegbeli különbségekről van szó; a reprezentáció mélystruktúrái 

ugyanazok. És, ami döntő fontosságú, ezek tükrözik azokat a 

struktúrákat, amelyek révén a hagyományos pornográfia a női testet és a 

női szexualitást a kizsákmányolható vagy háziasítható természettel (cica, 

csibe, cicamica, szuka) kapcsolja össze, és mindent, ami férfi, a nem 

természetes, természetátalakító kultúrával azonosít.”269  

 

Az a kizsákmányolhatóság és instrumentalizálás, amely a nőket jellemzi a 

háziasított, gyakran lenézett állatokkal való párhuzam révén, rámutat azokra a 

hasonló retorikákra és asszociációkra, amelyek a patriarchális kultúrát jellemzik. 

Mint Karen J. Warren kiemeli, „[a]z elnyomó fogalmi rendszer, ha patriarchális, 

akkor a nők feletti férfiuralmat magyarázza, igazolja és tartja fenn.”270 Tágabb 

értelemben az elnyomó fogalmi rendszerek az uralkodó csoport kivételezett 

pozíciójának stabilizálására törekednek, vagyis a retorikájuk és az érvelésük olyan 

módon épül fel, amely segítségével a háttérbe szoríthatók a kisebbségben lévő 

csoportok. Szubalternné teszi őket. Ha pedig az ökofeminizmus a nők és a természet 

közötti szimbolikus és hatalmi kapcsolatra világít rá, akkor az elnyomó patriarchális 

fogalmi rendszer nem csupán a női kizsákmányolást „legalizálja”, hanem azoknak a 

csoportoknak az elnyomását és kizsigerelését is (mint a természet), amelyek kívül 

esnek az Ember fogalmán (vagyis nem nyugati fehér férfi).  

Az elnyomó retorikák gyakran eszencialista megállapításokra épülnek. Sherry B. 

Ortner rámutat, hogy éppen ilyen álláspont az, amely szerint a nő csupán a 

reprodukcióval kapcsolódik össze. A képzet abból a Veres novelláját is meghatározó 

képzetből fakad, hogy a nő a saját testéből képes „alkotni” és „teremteni”, így a 

férfihoz képest közelebb áll, jobban hasonlít a természethez és a termőföldhöz. A női 

teremtéssel szemben a férfié mesterséges, és ezzel a kultúrához kapcsolódó 

feladatokat látja el, időtálló dolgokat hoz létre.271 Ortner álláspontját támogatja Erich 

Fromm azon nézete is, amely szerint, a korai mezőgazdaságban az anya kitüntetett 

szereppel bírt az élet megteremtése során.272 Julia Kristeva az idő segítségével ad 

magyarázatot arra, hogy a nő miért asszociálódik a természettel:  

 

 
269 Uo. 
270 Warren: Az ökológiai feminizmus ereje és ígérete. 274. 
271 Ortner, Sherry B.: Nő és férfi, avagy természet és kultúra?. In Antropológiai irányzatok a 

második világháború után. Szerk. Biczó Gábor. Debrecen, Csokonai, 2003. 195–203. 
272 Fromm, Erich: The Anatomy of Human Destructiveness. New York – Chicago – San Fransisco, 

Holt, Rinehart and Winston, 1973. 155. 



119 

 

„Ami az időt illeti, azt a feminin szubjektivitás egy sajátságos 

mértékrendszerrel látja el, amely főként az ismétlést és az 

örökkévalóságot tartja meg a civilizációk és története során megismert 

számos időmodalitás körül. Egyik részről: ciklusok, terhesség, egy olyan 

biológiai ritmus örök visszatérése, amely megegyezik a természet 

ritmusával”.273 

 

Az Ortner által is bemutatott eszencialista álláspont a nyelvben is megőrződik, 

elég a magyar anyaföld vagy anyatermészet kifejezésekre gondolni. Ezek a kérdések 

jelennek meg Carolyn Merchant Earthcare: Woman and Environment című 

munkájában is. A teoretikus bemutatja, hogy a görög Gaia, a keresztény 

hagyományból Éva, illetve az egyiptomi kultúra nőképe hogyan kapcsolódik össze a 

természettel. Gaia a káoszból hozta létre a földet, és így egyszerre szimbolizálja a 

feminista és az ökológiai mozgalmakat, míg a tudományos világban olyan elméletet 

jelképez, amely a bolygót élő organizmusként vizionálja.274 A természetet sokáig 

gondoskodó anyaként képzelték el, így a nőiség történelme összekapcsolódik a 

természet és az ökológiai változások történetével. Úgy gondolták, a természet egy 

kedves és gondoskodó nőnemű lény, aki biztosítja az emberiség szükségleteit.275 Ez 

azt sugallja, hogy „jó nő”-nek minősül a természet, ha kizsákmányolható és 

elnyomható. Ezzel párhuzamosan élt egy olyan kép is a természetről, amely a 

viharok és a természeti erőkből fakadó káosz, az erőszak és a veszély miatt a vad és 

kontrollálatlan nővel állította párhuzamba. Ez az elgondolás a tudományos 

forradalmakkal közel egyidőben kezdett a háttérbe szorulni, helyette az organikus és 

a mechanisztikus világnézetek kerültek előtérbe.276  

A Visszatérés az éjféli iskolába éppen ezeket az eszencialista nézőpontokat 

mutatja fel: a természet és a nő ciklikus idejét helyezi előtérbe, amikor a föld 

termékenységét és az emberek születését állítja párhuzamba, azonban mivel a férfi és 

a női nemi szerepekre irányuló kritika helyett a család, az elszakadás és a hiány 

kérdése kerül előtérbe, így a felnőtté válás sikeressége vagy éppen sikertelensége 

válik hangsúlyossá. Moskát Anita már említett Horgonyhely című regényét egy 

korábbi tanulmányomban ökofeminista regényként értelmeztem, hiszen nem csupán 

 
273 Kristeva, Julia: A nők ideje. Ford. Farkas Anikó. In Testes könyv II. Szerk. Kis Attila Atilla – 

Kovács Sándor S. K. – Odorics Ferenc. Szeged, Ictus és JATE Irodalomelmélet Csoport, 1997. 331. 
274 Merchant, Carolyn: Earthcare. Woman and the Environment. New York, Routledge, 1995. xvi. 
275 Uo. 76–77. 
276 Ugyanez az elv látható abban a hosszú ideig élő gyakorlatban, amely a hurrikánokat női 

nevekkel illette, elvégre a természet vadsága, pusztítóereje és zabolázatlansága és az irányíthatatlan nő 

között párhuzamot láttak. 



120 

 

megrajzolja a hasonlóságot a nő és a talaj között, hanem a társadalmi felépítéssel és a 

gazdasági működéssel kapcsolatos kritikát is megfogalmaz. A fejezetben bemutatom 

és kiegészítem ezt az olvasatot néhány részlettel, illetve a növényi lét értelmezésével: 

a növény láthatatlanságával, a beszéd hiányával, illetve a növény szaporodásával, 

ezáltal pedig komplexebb képet nyújtva a regényről. 

A Horgonyhelyben egyedül a várandós nők képesek az utazásra, a többi ember a 

születési helyétől nagyjából kétezer lépést tehet meg. A determináltság matriarchális 

társadalmat hoz létre, ahol a férfiak értéktelenek, akár a meddő vagy kiöregedett nők. 

A települések közti gazdasági, kereskedelmi kapcsolatot a várandós nők tartják fent, 

illetve azok a helyhez kötött férfiak és nők, akik hajón születtek, hiszen ekkor a hajó 

válik a horgonyhelyükké. A kihasználható területek szűkössége miatt a legtöbb 

területen csak haszonnövényeket nevelnek, és csupán azokon a helyeken 

termesztenek díszként funkcionáló virágokat, ahol földmágusok is élnek. A földevés 

a mágia alapja: a termés érését serkenti. A földevést a nők szabályozzák, a saját 

privilégiumukként tekintenek rá, éppen ezért a férfiak számára tiltott. A 

társadalomban a hatalom legfőbb birtokosai a földevő, termékeny nők. A történet 

fokozatosan felfedi, hogy valójában nem is a nők uralkodnak, hanem a föld mélyén 

élő gumók: helyhez kötik az embereket, a céljuk pedig az, hogy a népesség 

növekedésével több tápanyaghoz (a halott emberek gondolataihoz, érzéseihez) 

jussanak. A gumók számára a várandós nők csupán eszközök, és a vándorlással 

motiválják őket, hogy teherbe essenek. 

A helyhez kötés két történelmi időszak társadalmi működését idézheti fel. A 

feudalizmus korszakát és a jobbágyok röghöz kötését idézi fel a regény a 

horgonyhelyekkel. Ebben az esetben a föld földesúrként és az emberek 

jobbágyakként interpretálhatók. A másik értelmezési lehetőség a viktoriánus korszak 

nőképéhez kapcsolható, hiszen a 19. századi patriarchális berendezkedésű Angliában 

az ideális nő a szüzességet, a szenvedélytelenséget és a hűséget testesítette meg, míg 

a társadalmi szerepe az anyaságra és a gyermeknevelésre korlátozódott. A nőket az 

„otthon angyalá”-nak nevezték, amely bezárt helyzetükre utalt – az aranykalitka 

kifejezés ugyancsak ezt érzékelteti.277 A Horgonyhely alaphelyzete szerint az 

aranykalitka-helyzet megfordul, és a férfiak egy szűk tér rabjai. A regény zárlata 

viszont éppen a 19. század aranykalitkáját eleveníti fel: a férfiak és a nők utazási 

 
277 Lafferton Emese: A bukott nő a viktoriánus képzeletvilágban. Rubicon, 1998/7. URL: 

http://www.rubicon.hu/magyar/oldalak/a_bukott_no_a_viktorianus_kepzeletvilagban. 

http://www.rubicon.hu/magyar/oldalak/a_bukott_no_a_viktorianus_kepzeletvilagban


121 

 

képessége átalakul, a férfiak szabadon mozoghatnak, viszont a nők (függetlenül attól, 

hogy várandósok-e) mozgástere három lépésre csökken. Ez a matriarchátus 

megszűnését eredményezi, egy patriarchális rendszer kezd kiépülni, ahol a nők a 

férfiak gondoskodására szorulnak. 

Moskát későbbi regényéhez, az Irha és bőrhöz hasonlóan itt is három szereplő 

kerül az elbeszélés előterébe: Vazil egy hajón született, így a hajó a horgonyhelye; 

akárcsak a lányának, Helgának; a földevő Lars pedig Helga gyermekének az apja. 

Ahhoz, hogy Helga kitörjön apja őrizete alól, teherbe kell esnie, és ebben Lars siet a 

segítségére. A várandósság következtében Helga elhagyhatja apja hajóját, és éppen 

abba a városba, majd anyaházba érkezik, ahol Vazil szerelme él. Az anyaház 

vezetője nagy figyelmet fordít a lányra, mert érzi, egy földevő férfitól esett teherbe. 

Lars és Vazil is a városba utazik, melynek határában kiásnak egy gumót, és 

elkezdenek kísérletezni vele. A regény végén kiderül, hogy a gumók születése annak 

köszönhető, hogy a földevő férfiak a mágiájukat is használva termékenyítik meg a 

nőket. Lars, Vazil és Helga végül átalakítja a társadalmi rendszert: Helga megszüli a 

gumót, és éppen ezzel a gumóval fordítják meg a vándorláshoz való hozzáférést a két 

nem között. 

A Biofantasy… II. című tanulmányban a víz és föld kapcsolatát az engedelmes és 

vad nő dichotómiája mentén értelmeztem:  

 

„A patriarchális kultúra szemszögéből a föld a negatív, engedetlen nővel 

állítható párhuzamba, amely korlátozza a férfiak – jelen esetben szó 

szerint – mozgásterét. Ennek ellenpontja is megjelenik a regényben, bár 

kevésbé hangsúlyosan. A víz testesíti meg az »ideális«, engedelmes 

nőhöz tartozó asszociációkat.”278  

 

A víz hagyományosan az élet forrása, illetve a magzatvízzel és a születéssel 

összekapcsolódó elem, míg a hajózás kontextusában gyakran a szeszélyes és vágyott 

nőként írják le az óceánt és a tengert. Ezek a kulturális asszociációk ugyancsak 

újraíródnak a regényben: a hajósok szinte tiltják a vízen való szülést, a szeszélyes és 

kiszámíthatatlan nő helyett pedig éppen a kiszámítható szabadság jelképévé válik, 

ahol a nők nem rendelkeznek a vándorlás privilégiumával a férfiakhoz képest.  

A Braidotti által használt Ember-fogalom ugyancsak újragondolható a regény 

társadalmi szerkezete és értékrendje alapján. Ha az alapvetően patriarchális 

 
278 Borbíró Aletta: Biofantasy II. 74. – Betoldás az eredeti szövegben. 



122 

 

berendezkedésű társadalomban az egészséges, fehér, értelmiségi, nyugati férfi tölti 

be ezt az ideológiai pozíciót, akkor a Horgonyhely matriarchális társadalmában azok 

minősülnek Embernek, akik termékeny, földevő, városi nők. A regény végére 

átalakuló társadalmi berendezkedés az Ember fogalmát is újraírja, és éppen a 

Braidotti által körülhatárolt terminus válik az Ember fogalmává. Lars pedig szabadon 

utazó férfiként azon dolgozik, hogy ez a fogalom kiterjeszthetővé váljon, és férfiak 

és nők, meddő és termékeny személyek is az Ember fogalmába tartozzanak. 

A regény befejezésére megszűnik a föld kultikus tisztelete, helyette a víz felé 

fordulnak az emberek, a táplálékukat is innen nyerik. Mint említettem, ez a változás 

nem az egyenlőséget hozza el, hiszen a föld és a víz hierarchizálása a társadalom alá- 

és fölérendeltségében, pontosabban a kiszolgáltatott és lehetőséggel bíró csoportok 

elkülönülésében ölt testet. „A föld azért uralkodott felettük, mert ők is földből 

épültek fel, eggyé váltak vele, amikor ettek a javaiból.”279 A víz felmagasztalása 

olyan új szabályokat teremt, amely összefonódik a férfiak felszabadulásával és a nők 

új helyhez kötöttségével, vagyis az aranykalitka helyzetet teremti meg. A férfiak 

gondoskodnak a nőkről, és a vízi tápanyagok révén idővel elérhetik (legalábbis ez 

Vazil meglátása), hogy a nők is felszabaduljanak. Vagyis annyiban más ez a 

társadalom, hogy emancipatorikus törekvéseik vannak arra, hogy ne csupán az egyik 

nem rendelkezzen privilégiumokkal, hanem mindkettő számára hasonló feltételek 

teremtsen meg. 

A víz és föld minőségi ellentéte nem csupán a nők viselkedésében érhető tetten, 

hanem abban is, ahogyan Vazil és Lars teste reagál az egyikre és a másikra. Vazil 

hajón született, ez a horgonyhelye, így a szárazföldön ő is megbetegszik a 

horgonyhelyének hatótávolságán kívül. Lars ezzel szemben földevő férfiként a 

talajhoz kötődik, így a hajózás émelygést vált ki belőle (hiszen a földmágia képessé 

teszi arra, hogy vándoroljon, amelynek az az ára, hogy a földleprának nevezett, a 

mágia által előidézett betegség gyorsabban terjed): „Kiegészítették egymást: Lars a 

vízen émelygett, Vazil a talaj közelségétől betegedett meg”.280  

A kettőjük közti különbség a mentalitásukban is megragadható. Vazil a regény 

döntő többségében rossz véleménnyel van a méhvel bíró nőkről, elveti az 

egyenlőséget, a kéziratában a férfiuralmat hangsúlyozza, hiszen úgy gondolja, a férfi 

 
279 Moskát: Horgonyhely. 430. 
280 Uo. 178. 



123 

 

a nő „vándorlása eszközét tartja ágyékában.”281 A regény végén mégis a nemek közti 

egyenlőséget, vagyis a mindenki számára elérhető utazást szeretné lehetővé tenni. 

Ezzel szemben Lars az egyenlőséget hirdeti, viszont amikor lehetőséget kap a 

változtatásra, végül azt éri el, hogy a férfiak felszabadulnak, de a nők mozgástere 

radikálisan csökken a férfiak korábbi lehetőségeihez képest. 

Az ökofeminizmussal összefüggésben említett, Gaia istennő nevével fémjelzett 

ökológiai mozgalom James Lovelock nevéhez kötődik. Mint Lovelock írja, ha „Gaia 

valóban létezik, akkor mi és minden más élőlény egy hatalmas lény részei és társai 

vagyunk, és ez az élőlény a maga teljességében képes bolygónkat az élet számára 

megfelelő és kellemes lakóhelyként fenntartani.”282 Eszerint minden létező 

kapcsolatban áll egymással, egyetlen szervezet különböző szervei és szövetei, így az 

egész test, vagyis Gaia, a bolygónk csak akkor lehet egészséges, ha szervezetének 

minden része ép és kölcsönhatásban marad. A Horgonyhelyben az egységes 

szervezet képe megbomlik, hiszen a föld és a víz külön rendszernek tűnik – arra a 

regény nem tér ki, hogy hosszú távon valóban különválaszthatók-e vagy ez csupán 

Vazil ideája, aki tudósként sem mindig a megfelelő helyen keresi a válaszokat.283 

Viszont a Gaia-modell által reprezentált biológiai hálózatosság a földevők révén 

megjelenik. A földdel való azonosulásuk rámutat az élővilág összekapcsoltságára, 

hiszen ezek a mágusok pontosan azokat a kapcsolatokat érzékelik (és ezekre az 

összeköttetésekre képesek hatni), amelyek révén a gumó magához láncolja az 

embereket. Ez pedig a tápanyagkörforgása. Ugyancsak a hálózatosság tematizálódik 

akkor, amikor Helgában a terhesség hatására feléled a vándorlás képessége, hiszen 

különböző utakat kezd érzékelni. A centrum, vagyis a horgonyhely által 

meghatározott mozgás helyett, a decentralizált, szabad utazás lehetősége nyílik meg: 

„Ahogy Helga jobban megfigyelte a küszöb fölött és a kredencen megülő 

világosságot, szálakat fedezett fel benne. Minta nem is fény, hanem világító pókháló 

volna.”, és mint a lány korábbi mostohaanyja fogalmaz, a vándorlás 

  

„Olyan… Mintha ösvényeket éreznél.  

Ösvényeket? 

 
281 Uo. 32. 
282 Lovelock, James E.: Gaia: A földi élet egy új nézőpontból. Ford. ifj. Árkos Antal. Budapest, 

Göncöl, 1987. 9. 
283 Vazilnak több felesége is volt, különböző kísérleteket és méréseket végzett rajtuk azért, hogy 

ráleljen a vándorlás okára. Arra nem gondolt, hogy nem a női testben történik a változás, hanem egy 

külső, a föld alatt növekvő, és éppen ezért láthatatlan entitás gyakorol kontrollt az emberi test felett. 



124 

 

Utakat, amin elmehetsz.”284 

 

Majd a mozgás határainak eufórikus tesztelése során a lány úgy gondolja, hogy 

„Ezek nem lehetnek ösvények, mert az ösvényeket előtte már kitaposták.”285 Vagyis 

a szabad akarat, a világ felfedezésnek és megismerésének lehetőségei válnak 

lehetségessé. 

A várandósság előtt Helga menekülne apjától, any(j)a hiánya lázadásra készteti, 

magányosnak érzi magát, igényelné a gondoskodást, otthonosságot és az érzelmeken 

alapuló kapcsolódást. Vazil kevéssé figyel a lányra, csupán az alkohol bódulata és az 

írás segíti a kommunikációban. Helga, hogy biztosítsa az érzelmi igényeit, elképzel 

magának egy sellőfigurát, Mermát, elvégre a lány azzal szembesül, hogy az apja csak 

kutatóprojektként tekint a nőkre, miközben azt keresi, mi teszi lehetővé a vándorlást. 

Merma a lány vágyainak és gondolkodásának megfelelően folyamatosan változik, 

bizonyos esetekben anyafiguraként kíséri a lányt. A fiktív sellő megteremtése és a 

Vazillal való problematikus viszony a szülő-gyerek konfliktusokra mutat rá. 

 

„Mivel Vazil fiúnak próbálja (vagy legalábbis nem nőnek) nevelni 

Helgát, így a lány lázadás előtti karakterének problémája egy fordított 

Ödipusz-komplexus felől is értelmezhető (ami nem is annyira meglepő, 

ha a »szokványos« Ödipusz-komplexust a patriarchális rendszer 

jellegzetes tüneteként tartjuk számon). Helga fenyegetőnek érzi apja 

jelenlétét, elvégre minden alkalommal megakadályozza, hogy az anyával 

lehessen, így el kell őt távolítania. […] A lány egy képzeletbeli nőalakot 

teremt magának, akit sellőként nevez meg, bár lábai vannak. Ez a lény, 

Merma, válik az anyahelyettesévé, illetve a lány cselekvésre buzdító 

énjévé.”286  

 

A sellő – vagyis Helga egyik tiltottként megélt gondolat – arra bíztatja a lányt, hogy 

essen teherbe, hiszen így maga mögött hagyhatja a hajót, melynek berendezési 

tárgyaihoz különböző traumák fűzik Helgát, és ezzel együtt apjától is 

megszabadulhat. Merma a szökés során is támogatja a lányt. Akkor tűnik el hosszabb 

időre, amikor Helga az anyaházba kerül, és találkozik egy olyan személlyel (Vazil 

szerelmével, aki miatt a kutatásokat végzi), aki gondoskodik róla. Vagyis Merma 

elsősorban akkor kerül a felszínre a lány elmélyéből, amikor Helga veszélyben érzi 

magát vagy bizonytalan. 

 
284 Moskát: Horgonyhely. 165. – Kiemelés az eredetiben. 
285 Uo. 166. 
286 Borbíró: Biofantasy II. 79. 



125 

 

A mondákban a sellő uszonyos és víz alatt élő lény (hal-ember hibrid), a 

regényben mégis lába van. A Horgonyhelyben a reprezentáció megváltozása a 

patriarchális és a matriarchális társadalom különbsége felől értelmezhető. Ahogyan 

az Ödipusz-komplexus fordítva jelenik meg, úgy a sellő is. A patriarchális kultúrában 

a sellő a preszexuális állapotot jelöli, amelynek jelképe az uszony, a pszichoanalízis 

felől olvasva pedig a fallikus és a kasztráció előtti állapotot ábrázolja.287 A sellő 

egyszerre szexualizált és undort keltő a halfarok miatt, viszont a regényben a 

motívum megváltozik: ha a patriarchális kultúrában a nem aktív szexualitás jelképe, 

akkor a matriarchálisban éppen a termékenység, az anyaság és a nemiség 

szimbólumává válik. A regényben a halfarok helyett Merma felsőteste halszerű. Az 

uszony hiánya, vagyis a lábak jelenléte, a szexualitás lehetőségét hordozza, azonban 

a felsőtest a pikkelyekhez kötődő undor miatt éppen a távolságtartást jelzi. Mivel 

Merma egy Helga által teremtett fiktív figura, a lány ambivalens viszonyát jelzi a 

szexualitáshoz: biológiailag érett, szociálisan viszont nem, anyafigurákból, valamint 

apja hajójának (halfarkú) sellődísze alapján építi fel a kinézetét.  

Miért is fontos mindez ökológiai, pontosabban ökofeminista szempontból? A 

Horgonyhelyben a nők taszító jellegét gyakran a hal motívuma által jellemzik a 

férfiak: „Selma redős combjai között halszagú volt az árok.”288; „Talán halszaga 

volt.”289 – állítja Vazil Helga anyjáról; „Nem láttál elég asszonyt? Olyan a lógó 

mellük, mint a döglött halak.”290. Éppen a megvetett, nem szeretett, zsarnok nőket 

jellemzi Lars és Vazil a hal negatív tulajdonságai által, amely vagy a szagukból 

fakad, vagy a halott és csúszós jellegükből, tehát éppen a szexualitás és a vonzalom 

ellentétének jelentését konstruálják meg. Mindez paradoxonnak tűnik elsőre, hiszen 

azt állítottam, hogy a víz és így a vízi világ az engedelmes nő jelképe. Közelebbről 

megvizsgálva pedig éppen az uralom és a férfiak önrendelkezésének hiánya ölt testet 

ezekben a mondatokban. A nem birtokolható és nem elnyomható úgy kerül 

jellemzésre a birtokolni vágyott és az ideális jellemzőjével, hogy negatív előjelet kap, 

és így tompul a hatalom gyakorlásának hiánya, a matriarchális rend (látszólagos) 

megbonthatatlanságát teszi hangsúlyossá – nem meglepő, hogy éppen a regény elején 

 
287 Tseelon, Efrat: The Little Mermaid: An icon of woman’s condition in patriarchy, and the 

human condition of castration. The International Journal of Psychoanalysis, 1995/5. 3. URL: 

https://www.researchgate.net/publication/14281295_The_Little_Mermaid_An_icon_of_woman%27s_

condition_in_patriarchy_and_the_human_condition_of_castration 
288 Moskát: Horgonyhely. 23. 
289 Uo. 29. 
290 Uo. 31. 



126 

 

olvasható több ilyen jellemzés, a felszabadulás és a változás lehetőségének 

reményével szelídebbnek tűnik a víz. Másrészt pedig tükröződik benne az a korábban 

az ökopornóval kapcsolatban idézett kulturális gyakorlat, amikoris a szexualizált és 

kontroll alatt tartott nőket domesztikált állatok révén jellemzik: a regényben a férfiak 

nem kontrollálják a nőket, így nem is a háziasított állatok által minősítik őket. 

Merma az anyai vonások miatt a gondoskodás jelképévé válik azokkal a nőkkel 

szemben, akiket az utazás jobban vonz, mint a gyermeknevelés. Merma nem csupán 

a Helga képzelőerejéből fakadó gondoskodó anyai tulajdonságokkal bír, hanem 

éppen azért, mert a lány fejéből pattant ki, mindig a gyermek „őrzője” és ösztöne is. 

A kitalált sellő olyan hibriddé válik, amely egy köztes, harmadik utat testesít meg az 

elnyomó és az elnyomott nő között. Mivel Helga személyiségének és vágyainak 

kivetülése, így a lányban formálódik igény arra az új női szerepre, ahol az egyén a 

saját érdekeit nem mások elnyomása révén érvényesíti, és amelyben ő maga sem 

alárendelt. 

Miközben Vazil azon dolgozik, hogy a méhétől megfosztott szerelme érdekében 

megtalálja a vándorlás okát, csupán a láthatóra fókuszál, a női testre,291 és nem jut 

eszébe, hogy a föld, pontosabban a föld alatt rejlő gumók korlátozzák az embereket 

azért, hogy a saját jólétüket biztosítsák. Mivel a föld és a növények nem mozognak, 

hanem passzívak, így Vazil nem gondol rájuk veszélyként, vakká válik a gumóra is. 

A férfit jellemző növényvakságot Lars töri meg, amikor megmutatja neki az egyik 

kiásott gumót a földméhében. „A halál, akár az anyaméh, sötét és földszagú.”292 – 

olvasható Lars egyik gondolatfolyamának részleteként. Ez a mondat éppen a regény 

ökofeminista olvasatát erősíti: a nő méhe a termékenység révén a talajjal 

asszociálódik, a halál pedig éppen arra a körforgásra mutat rá, amely az élő és 

élettelen anyagra, a születésre és a halál utáni lebomlásra utal. 

A gumó megtestesíti azt a passzív és szótlan entitást, ahogyan a kultúránk 

elképzeli a növényeket. Lars célja az, hogy áthidalja az emberi nyelv hiányát, hiszen 

földevő férfiként képes látni a „föld szemén” keresztül, vagyis ha ez az érzékszervi 

azonosulás (ami akár földdé-leendésként is értelmezhető) megtörténik, akkor a 

 
291 Vazil tudományos módszereket alkalmaz arra, hogy felfedje a vándorlás okát. Mér, kísérletezik, 

és ezzel adatok sorává redukálja a női testet: „A tudományos kísérletek mint a »női« természet 

titkainak felfedésére irányuló próbálkozások magukon viselik a nőiség tárggyá redukálásának retorikai 

jeleit” (Hódosy Annamária: Biomozi. Szeged, Tiszatáj, 2018. 195.). Amikor Larstól megtudja, hogy a 

gumókkal függ össze a vándorlás, akkor azokat hasonló módon vizsgálja. A megoldás, vagyis a 

vándorlás szabályainak újraírása éppen azáltal valósul meg, hogy nem tárgyiasítják a gumókat. 
292 Moskát: Horgonyhely. 122. 



127 

 

kommunikáció is lehetséges. Lars a föld felemésztése által fér hozzá a föld 

„tekintetéhez”, a gumóval folytatott kommunikáció pedig a gumó nyúlványainak az 

emberi testbe való behatolásával jöhet létre. A gumó szavak helyett képekkel fejezi 

ki magát, így a hierarchia csúcsán nem a beszélő létező (az ember) áll, hanem a 

gumó, és így éppen a logocentrikus szemlélet lebontása nyilvánul meg a gumó által.  

A kapcsolat során Lars és a gumó feltárják egymásnak a múltjuk egyes részleteit, 

majd Vazil is kommunikálni kezd a földalatti lénnyel. Mint kiderül, a gumó azért 

kötötte helyhez az embereket, hogy ne költözzenek el a tápanyagul szolgáló 

élőlények. A helyhez kötés és a mozgás hiánya viszont nem teszi lehetővé a tápanyag 

mennyiségének növekedését, így a gyarapodás érdekében a várandós nők 

kedvezményt kaptak a vándorlással. Ahogyan „[a] totalitárius rendszerekben – vagy 

bármilyen szigorúan hierarchikus társadalomban – az uralkodó osztály monopolizálja 

az értékes dolgokat”,293 úgy a talaj alatt élő, láthatatlanul fenyegető és hatalommal 

bíró gumó éppen ezt a monopolhelyzetet teremti meg, amikor lehorgonyozza az 

embereket. Mint a Biofantasy… II.-ben olvasható,  

 

„A helyhezkötéssel és a szaporodás ösztönzésével a gumók stratégiája a 

kapitalista gazdasági növekedés logikájának azt a térnyerését 

ellensúlyozza, ami az emberi világban megfigyelhető: a mágusok 

hatására nem a természet rendje szerint nőnek a növények, hanem a 

fejlődés szolgálatába állítva; minél több ember etetése céljából serkentik 

a termések érésének idejét. A gumó dinamikusan növekszik ebben a 

rendszerben, viszont az emberek az ehhez hasonló képességért nagy árat 

fizetnek.”294  

 

A gumó olyan kedvezményezett helyzetet teremt azzal, hogy egy szűk, privilegizált 

csoport utazhat, amely a társadalom többi számára is vágyálommá válik. Az egyének 

cselekedeteit pedig éppen az a vágy határozza meg, hogy utazhassanak, ezáltal pedig 

gyarapodhassanak, és jobban élhessenek. Ahogyan növekszik az emberek között 

azok száma, akik élhetnek az utazás képességével, úgy nő a gumó számára a 

„tápanyag” mennyisége. Vagyis a helyhez kötés célja, hogy ösztönözze a nőket a 

kitörésre, és növelje a „termelékenységüket”. 

A regényben a természet tehát nem kizsákmányoltként jelenik meg. Ellenkezőleg, 

a természet a kizsákmányoló és az elnyomó, és éppen a kapitalista logika határozza 

 
293 Atwood, Margaret: Bevezetés. Ford. Nádor Zsófia. In A Szolgálólány meséje. Uő. Budapest, 

Jelenkor, 2018. 9. 
294 Borbíró: Biofantasy II. 76. 



128 

 

meg a törekvéseit és a működését. A kapitalizmus a fogyasztás és a növekedés elvén 

alapul az egyensúlyra való törekvés helyett, és kialakulása történetileg többek között 

éppen a mobilitás, az utazás lehetőségének növekedése révén lendülhetett fel, hiszen 

a gyorsabb és növekvő utazás kitágította a korábban egymástól elszigetelt vagy csak 

laza kapcsolatban álló területek érintkezési lehetőségeit, amely pedig a kereskedelem 

növekedését eredményezte. Mindez igényt teremtett a további nyersanyagokra és 

árukra, vagyis intenzívebb termelést és a természet kizsákmányolásának fokozódását 

okozta. 

A Horgonyhelyben nem egyetlen gumó létezik, lefedik a szárazföldi területeket a 

hosszú, több méteres nyúlványaikkal. A regény egyik legmegrázóbb és -

horrorisztikusabb jelenete a gumók szaporodásához kötődik: azok a nők, akik 

földevő férfitól esnek teherbe, nem emberi gyermeket szülnek, hanem gumót. A 

szülés után a nők meddővé válnak, viszont többé nem lesznek helyhez kötve. Vagyis 

a növények alapvetően nemtelennek elgondolt szaporodása itt pontosan az emberi 

szaporodásnak megfelelően történik, amely éppen az ember és más élők 

kapcsolatára, közös gyökerére és rokonságára mutat rá. 

A Horgonyhely bemutatja, hogy a természet és az ember nem függetlenek 

egymástól, az ökofeminista interpretáció pedig még hangsúlyosabbá teszi, hogy a 

természethez való viszonyulás és a társadalom felépítése nem függetleníthetők 

egymástól. A növénylét felőli olvasat ezt a komplex viszonyt tovább árnyalja, hiszen 

segít abban, hogy az egyszerű dichotómiák felállítása helyett a másságot képviselő 

entitás megérthetővé és megismerhetővé váljon. Helga, Vazil és Lars vágyai és 

cselekedetei láthatóvá teszik a kizsákmányoló és elnyomó struktúrákat, és ahogyan 

ők maguk felfedezik a korábban rejtett működési mechanizmusokat a gumók 

megismerésével egyidőben, úgy a világ és a világhoz való viszonyuk is átalakul. 

 

1.5. Gombafonalak hálójában: Termőtestek  

1.5.1. Gombák 

„Bár a gombák technikailag nem tartoznak a növényvilághoz, a közfelfogásban (mint 

egy másik fajta »növény« – amely szintén nem érző, nem állat), valamint a népszerű 



129 

 

filmek botanikai diskurzusaiban mindenképpen a növényekhez kapcsolódnak.”295 – 

írja Adam Knee Vegetable Discourses in the 1950s US Science Fiction Film című 

tanulmányának egyik lábjegyzetében. Éppen a közfelfogás által rajzolt párhuzam 

teszi lehetővé, hogy a plant studies elméleti kerete táptalajt biztosítson ahhoz, hogy 

az emberek gombákhoz fűződő viszonya, illetve a növény- vagy a gombahorror 

működési mechanizmusa felfejthetővé váljon. Azok a kulturális félelmek, amelyeket 

a plant studies láthatóvá tesz, a gombákra is igazak, legyen szó a 

szuperreproduktivitásról, a passzivitásról vagy a nyelv hiányáról. Mégis, a növények 

mortalitásához képest a gomba félelmetesebb, hiszen nem egyszerűen keletkezik és 

elpusztul, hanem gyakran magát az elmúlást teszi láthatóvá. Elég a rothadó és 

penészedő gyümölcsökre vagy a korhadó fákra gondolnunk, amelyeket a gomba 

lebont. „Az állat és növényfajokon kívül az erdei életközösségekben kulcsszerepük 

van a gombáknak is, melyek a lehullott levéltömeg és az elpusztult fák lebontását 

végzik, minek következtében a lebontott anyagok nagyrészt visszakerülnek a 

természetes körforgásba.”296 Azzal, hogy a gomba szerves anyagokon növekszik, 

veszélyesebbnek tűnik, mint a növények, hiszen az emberi test is szerves anyagokból 

épül fel, így a gomba arra a halandóságra mutat rá, hogy az ember a gomba 

tápanyagává válhat, ezáltal pedig a test sérthetetlenségének és szilárd határainak 

képzetét rombolja le – Sepsi Termőtestek című regénye többek között erre a 

tulajdonságukra épül. 

A gomba kifejezést a köznyelv a földfelszín felett látható tönkre és kalapra 

használja, vagyis a termőtestre szűkült a jelentése, holott a gomba nagyobb részét a 

föld alatt futó gombafonalak (hifa) alkotják. A látható termőtestek a gombafonalak 

sűrűbb, földfelszín felett megjelenő részei. A gomba egyrészt a föld alatti fonalak 

segítségével képes tenyészni, másrészt pedig a spórák által a termőtest biztosítja a 

fajfenntartást. A spórás szaporodás során a gomba a levegőt használja transzfer 

közegként, hiszen a légmozgás által új tápfelületet találhat magának a 

szaporítósejt.297  

 
295 Knee, Adam: Vegetable Discourses in the 1950s US Science Fiction Film. In Plant Horror. 

Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. 

London, Palgrave Macmillan, 2016. 159. 
296 Krüzselyi Dániel – Ujszegi János: Hamvában is hasznos – Gombák és a holtfa kapcsolata. Élet 

és Tudomány, 2016. 12. 21. URL: https://eletestudomany.hu/hamvaban-is-hasznos-gombak-es-a-

holtfa-kapcsolata/ 
297 Uo. 

https://eletestudomany.hu/hamvaban-is-hasznos-gombak-es-a-holtfa-kapcsolata/
https://eletestudomany.hu/hamvaban-is-hasznos-gombak-es-a-holtfa-kapcsolata/


130 

 

Az erdők fái közti kommunikációs (vagyis anyagátviteli kapcsolatot) a gombák 

hozzák létre úgy, hogy a fák gyökereivel szimbiotikus kapcsolatot, úgynevezett 

mikorrhizát alkotnak. Ennek a viszonynak a mikológusok által használt rövidítése 

megegyezik a web (www, vagyis world wide web) rövidítésével, és ugyancsak a 

hálózatosságra utal: wood wide web.298 Tehát nem egyszerűen arról van szó, hogy a 

növények és a gombák között vagy esetében nincs kommunikáció, hanem arról, hogy 

mindez az emberi tekintet elől rejtve, a föld alatt és kis méretű sejteken keresztül, 

molekulák segítésével úgy zajlik, hogy nincs az ember számára önmagában 

érzékelhető audiovizuális megnyilvánulása. Ha a „Mit akarnak a növények?” kérdést 

átalakítjuk a gombákra vonatkoztatva, akkor a gomba esetében is a verbalizáció 

hiányából fakadóan nem válik megismerhetővé a gomba akarata. Mégsem tehető 

láthatatlanná az élővilág tekintélyes hányada azért, mert az antropocentrikus 

nézőpont gátat szab a megértésben. Tehát: mit akarnak a gombák? A Termőtestek 

szerint két dolgot: (túl)élni és szaporodni. 

 

1.5.2. Termőtestek: a gomba idegensége és ismerőssége 

A Termőtestek cselekménye a szó szerint gombákra épülő Höksring nevű fiktív 

városban játszódik. Ez igaz gazdasági szempontból, elvégre a helyi maffia próbálja 

megszerezni a hallucinogén anyag feletti kizárólagos felügyeletet, és környezeti 

értelemben is, hiszen a város házait és falait a gombafonalak alkotják. Az értelmezés 

során főként az utóbbira, a regény ökológiai és ökofilozófiai rétegeire fókuszálok. 

 

A Termőtestek ökofilozófiai, test- és biohorror jellemzői a gombával mint 

várossal és mint élő, növekvő, fenyegető és kiterjedt organizmussal kapcsolódnak 

össze. A történet szerint egy járvány üti fel a fejét Höksringben, amely élve 

felemészti az embereket. A járványt a gomba spórái okozzák, miközben a 

gombafonalak mindenhol máshol is megtalálhatók: az ablakkeretben, a könyvek 

lapjai közt, az emberek tüdejében, vagyis az egész várost behálózzák. „Ha felhajtjuk 

a szőnyeget, ott feketéllik alatta. Néha felüti a fejét a Gödörnél, máskor kinő a 

házfalból, két kézzel kell letörni, és még úgy is benne marad a töve.”299 A regényt 

átható feszültség abból fakad, hogy a gomba kikerülhetetlen: a járvány „kórokozója” 

a spórája, eközben pedig felemészti a város lakóit a saját szaporodása érdekében. 

 
298 Ludmerszki: Fák és gombák együttélése. 
299 Sepsi: Termőtestek. 411–412. 



131 

 

Csupán a főbb történetszálakat kiemelve is hangsúlyossá válik, hogy a gomba 

különböző jelentésekkel bír a szövegben. Egyrészt heterotróf természeti létező, 

amely rendszertanilag se nem állat, se nem növény. Emellett megjelenik épületként, 

sőt, ő maga a város, amely a mindent átfonó gombafonalak révén jön létre. Eközben 

a gomba étel szereppel is bír, de a tápcsatornához kapcsolódik egy másik megjelenési 

formája, amikor tudatmódosító hatása van. A heterotróf tulajdonsága miatt nem 

csupán a tárgyakat fonja be, hanem a spórák révén megtelepszik az élőszervezeteken 

és szervezetekben, így betegség és járvány jelentéssel is bír. 

Kisebb hangsúlyt kap az a jelentésmező, amelyben a gomba a kultikus és vallási 

tisztelet tárgya. Az egyik szereplő, Gris Noplur filozofálása során a gomba azon 

kultúrtörténeti aspektusa válik hangsúlyossá a profán megfogalmazás ellenére, amely 

az elfogyasztásával létrejövő más tudatállapotot a sámánizmusra (vagyis a 

spirituálisra) vezeti vissza:  

 

„Volt egy kedvenc sztorija erről, hogy a sámánok valahol a tajgán 

egymás pisáját isszák azután, hogy belaktak légyölő galócából, mert 

ilyenkor az összes hatóanyag a vizeletben koncentrálódik. Aranyszínű és 

csodás álmokat hoz, tessék, ez az ambrózia, egy begombázott sámán 

pisája, ahogy gőzölög a fagyban.”300  

 

Ugyancsak Gris figurájához kapcsolódik a gomba többi szakrális megjelenése, 

hiszen istenként tekint a gombára és magára Höksringre, erre utal a szavajárásának 

számító mondat is: „Nélkületek semmik vagyunk.”301 

A gomba hálózatos, a linearitást lebontó és kategóriákat áthágó élőlényként nem 

egyszerűen a regény központi motívuma biológiai és kulturális értelemben, hanem a 

regény strukturális és mondatszerkezeti felépítésének logikáját is meghatározza. 

Ahogyan a gomba növényi és állati jegyekkel is bír, és emiatt hibriditást képvisel, 

úgy a Termőtestekre is a kategóriák elmosása jellemző. Ez azt jelenti, hogy a műfaji 

kevertségtől kezdve az asszociatív logika által szervezett történetmesélésen keresztül 

egészen a mondatok tartalmi szerkesztésével bezáróan a kategóriák fellazításának 

eltérő módozatai figyelhetők meg. A továbbiakban ezeket a rétegeket mutatom be. 

 

 
300 Uo. 160. 
301 Uo. 26. 



132 

 

1.5.3. Műfajiság 

Sepsi korábbi műveire is jellemző a szépirodalmi és zsánerirodalmi kötődés, illetve a 

műfajok keveredése – például a Pinky című regénye noir és (dark) fantasy. A 

Termőtestek esetében is sokszínűség figyelhető meg, és emiatt a hazai trendekbe is 

besimul a regény, hiszen az ökológiai és a biológiai témák több, a spekulatív fikció 

területén alkotó szerző regényének központi motívumai. 

Sepsi regénye a gengszternarratívát ötvözi a weird irodalomra jellemző horror, 

sci-fi és fantasy elemekkel. A horror hatásmechanizmusa elsősorban az emberi testek 

reprezentációjában rejlik, a regény leírásai felnyitják a testet, megbontják az épségét 

és az egészségét, hiszen  

 

„a test mindig szivárog, sosem tökéletes, ráadásul múlandó. A 

»testhorror« elmélete pontosan erre épít. Amikor nem pusztán utalnak rá, 

hanem közvetlenül meg is jelenítik a halált és a pusztulást, a horrorfilmek 

»a saját testünktől való félelmeinket próbálják kiaknázni«, a »hús« feletti 

irányítás lehetetlensége miatti pánikra játszanak rá.”302  

 

A Termőtestekben az emberi test a gomba idegenségének mediátorává is válik, 

hiszen éppen az ideális, a zárt és az egészséges test képét bontja fel, amikor a még 

élő szervezeten kezdenek kinövésként megjelenni a gombakalapok. A gomba azáltal, 

hogy megtelepszik a testen, éppen a múlandóságára és a sebezhetőségére mutat rá, a 

mi (emberiség) és a másik (gomba) összeérése az előtérbe helyezi a pusztulást, és 

megvonja a hús feletti kontroll lehetőségét az emberektől. 

A testhorror azonban nemcsak a gomba parazitikus működésével kapcsolódik 

össze, hanem a gengsztertoposz meghatározó jelenlétével is. A bandaharcok és a 

gyilkosságok során a sérült testekről részletes, hosszú sorok szólnak, amelyek a 

különböző sebződések érzékletes leírására irányulnak, hangsúlyt fektetve a 

testnedvek láthatóvá válására, amely ugyancsak lehetetlenné teszi a test zárt 

rendszerként való elképzelését. Már a regény nyitása is a test pusztulását mutatja be, 

azt, hogy egy robbanás hatására, hogyan tűnik el valaki, milyen apró nyomok 

maradnak utána a világban.  

A biohorror a gombák által kerül előtérbe, hiszen a természet a társadalom 

számára fenyegető entitássá válik azáltal, hogy az embert pusztán tápanyagként 

 
302 Hódosy: Klímaszörnyek. 194. 



133 

 

használja (hiszen az csupán „langyos trágya és nyirkos termőföld”303). A regényt 

jellemző ökofilozófia az ember, a gomba és a város közötti kapcsolatban érhető 

tetten, hiszen az élőlényeket nem egyszerűen a természet részeként kezeli, hanem 

számol azzal a kulturális és infrastrukturális környezettel, amelyet az urbanizáció 

megteremtett: „Höksring alapját a gombák adták, ezért jöttek ide mindenféle népek 

messzi vidékekről, tönkökből épültek a házak oldalai, és kalapból a tetejük. Nem 

pusztíthat ki valamit a városból, ami a leglényegéhez tartozik.”304 

A horror tehát alapvetően két dologra vezethető vissza: a test felbomlására és a 

határainak eltűnésére, illetve egy külső, fenyegető entitásra, amelynek akarata és 

vágyai nem ismerhetők meg, így ez a másik nem szelídíthető meg, és nem is 

domesztikálható. Vagyis a horror és a félelem felkeltése éppen abból az idegenségből 

és episztemológiai kihívásból fakad, amely például az Odakint sötétebb cellofoidáit 

is fenyegetővé teheti a regény szereplői szemében. Azonban míg a cellofoidák nem 

veszélyeztetik a test határait, és a kedveskedő gesztusaik, a játékosságuk és a testük 

felépítése miatt barátságosabbnak és megszelídíthetőbbnek tűnnek, addig az arctalan, 

masszajellegű, testbe furakodó gomba veszélyes arra, amit az Ember fogalma 

magába foglal. A gomba horrorisztikussága az aktivitásból fakad, azonban mégsem 

antropomorfizálható könnyedén, nehezen állíthatók fel olyan analógiák a 

viselkedésére, amelyek az emberi cselekvések mozgatórugói. Adódik a kérdés: 

felszámolható-e a gomba idegensége? Mivel rivális entitásként az emberi testet és 

létezést fenyegeti, ezért szembe kell szálni vele, és legyőzni? Esetleg elképzelhető 

egy kompromisszumokra épülő társulás a két létező között? A fejezet következő 

szakaszaiban sorra veszem azokat a reprezentációkat és viszonyrendszereket, 

amelyek révén kirajzolódik, hogy a megismerés hatására miként alakul át a gomba 

szörnyszerű ábrázolása. 

 

1.5.4. Cím 

A Termőtestek cím elsősorban a gomba termőtestére utal, így kijelöli a regény 

központi motívumát, viszont úgy, hogy a gomba csupán látható részére, vagyis a 

tönkre és a kalapra fókuszál. Ez a megjelenési forma a spórák által létrejövő 

szaporodást teszi lehetővé, vagyis a termőtest azokat a szaporítósejteket tárolja és 

engedi a világba, amelyek különböző felületeken és az emberi szervezetben 

 
303 Sepsi: Termőtestek. 480. 
304 Uo. 533. 



134 

 

telepednek meg. Ebben az értelemben a cím már előre utal annak a járványnak a 

forrására, amelyet a spórák okoznak, és amely felemészti az emberek testét.  

A gomba a város állandó jelzője, először a gombakereskedelemre épülő 

településként jelenik meg, majd fokozatosan válik láthatóvá, hogy a hely egy 

gombatelep. Vagyis a városhoz tartozó gomba kifejezés először főként a 

termőtesthez kötődő hétköznapi és kulturális asszociációkra épít, majd fokozatosan 

tolódik el a gomba biológiai fogalma felé. Azáltal, hogy a cím a gomba látható 

részére irányítja a figyelmet, valamiféle hiányt is kijelöl, a láthatatlanra és a mélyben 

meghúzódóra utal. A Termőtestek cím ebben az értelemben a regény világának 

mélystrukturális felépítésére is rávilágít azáltal, hogy a látható és a láthatatlan, illetve 

a felszín és a mélység ellentéteivel játszik. Ezeket a bináris oppozíciókat a regény 

feloldja, elvégre a gomba nem csak a föld felszínén és nem csak a föld alatt van 

jelen, továbbá nem pusztán látható és nem csupán láthatatlan, hanem egyszerre van 

jelen mindenhol. A Termőtestekben az emberek akkor kezdik valóban észrevenni a 

gombát, amikor az túllép a fogyasztási cikken (már nem tárgy), és fenyegető 

entitásként jelenik meg – cselekvővé válik. Ebben az értelemben a cím a növény-, 

vagy helyesebben, gombavakságra utal. 

A cím másik értelmezési lehetősége a gomba heterotróf, vagyis szerves anyagokat 

lebontó tulajdonságából fakad: „a járványszerű megbetegedések következtében az 

élő és halott állatokon és embereken gombák nőnek, amely miatt olyan, mintha a 

testek termelnék a gombákat.”305 Ebben a keretben a cím arra a megfordított 

pozícióra mutat rá, amely az ember és a növény/gomba között húzódik a 

kultúránkban, tehát a kizsákmányolásra és a tárgyiasításra, hiszen a regényben az 

emberi test válik deszubjektivizálttá és a gomba által kiszipolyozhatóvá és 

felemészthetővé:  

 

„[…] a pánikba esett alig fél tucatnyi munkás mind a főbejárat előtti 

betonplaccon gyűlt össze, és azt figyelték tátott szájjal, ahogy egyik 

kollégájuk és valamikori barátjuk merev mozdulatokkal mászik a 

tűzlétrán, mint akit a veszettség utolsó görcsei kínoznak, majd a tetőre 

érve a kémény felé veszi az irányt, hogy azon koalaként felkapaszkodva 

megdermedjen a telep legmagasabb pontján, száját néma üvöltésre tátsa, 

hogy abból liánszerű fehér gombatestek tekeregjenek elő, gerince mentén 

tülekedő apró kalapoktól púposodjon munkásinge, ahogy a hús 

megkönnyebbült szakadásával megtette az egyetlen dolgot, amit ember 

 
305 Borbíró Aletta: Langyos trágya és nyirkos termőföld. Tiszatáj, 2022/9. 101. 



135 

 

egy gombáért megtehet, és közelebb juttatta a szélhez és az 

égbolthoz.”306 

 

A Termőtestek cím ebben a keretben a kapitalista gazdasági logikára mutat rá: a 

cél a folyamatos (és emiatt fenntarthatatlan) növekedés és terjeszkedés, a 

szuperreproduktivitás.307 Többek között ebből is fakad a gomba fenyegető és 

félelmetes ábrázolása, hiszen az alapvetően egymással szembenállóként elképzelt 

természet és kapitalista gazdasági berendezkedés itt nem válik egymástól. Sőt, mint a 

későbbiekben kitérek rá, a gomba éppen a sokat kritizált kapitalizmus logikája 

szerint működik. 

 

1.5.5. Elbeszélés 

A regény fejezetekre oszlik, amelyek címe egy-egy szereplőnek vagy a városnak a 

nevét viselik annak ellenére, hogy nem csupán a fejezet címadójához szorosan 

kötődő eseményeket mutatják be. Mégis, a regény végére minden motívum és 

történetszál összekapcsolódik, és egy, a gombafonalak hálózatához hasonló szövedék 

jön létre. Ebben az értelemben az, hogy a fejezetek címe kijelöl egy központi alakot, 

de a történetvezetés mégsem csak a szereplőre fókuszál, arra világít rá, hogy a 

történet megképez ideiglenes centrumokat, de valójában egy hierarchiákat nélkülöző 

történetről beszélhetünk abban az értelemben, hogy nincs egyetlen valódi főszereplő, 

mert mindannyian (a várossal együtt) azonos funkcióval bírnak. Sőt, mivel a gomba 

mindenben, az emberek testében is ott van, így a regény narrációja a hifa mintájára 

szerveződik, és a gomba egy-egy „termőteste” (egy-egy személy vagy a város) válik 

a narráció középpontjává. A narráció felépítésének tükrében a Termőtestek cím nem 

egyszerűen egy fordított, de gazdasági alapú helyzetre utalhat, hanem arra, hogy 

maga az ember is egy gomba, és amíg él, éppen a gomba látható részeként 

funkcionál, vagyis termőtestként. A szereplők érzik a várossal és a gombával való 

összetartozásukat: „Mert Höksring a gombák városa, és Höksring az emberek városa. 

Tartozik nekünk, és mi is tartozunk neki […]”.308 Mint a növényhorror ismertetése 

 
306 Sepsi: Termőtestek. 588.  
307 Bizonyos gombafajok megszállják a hangyákat, és szinte zombivá teszik a gazdatestet, hogy a 

saját reproduktivitásukat növeljék. A fejlődésük utolsó ciklusában a hangya élettelen testéből 

termőtesteket növesztenek. Ld. Molnár Csaba: Zombihangyák testéből előtörő parazita gombák az év 

horrortudományi képein. index.hu, 2019. 11. 06. URL: 

https://index.hu/techtud/2019/11/06/hangya_zombihangya_parazita_gomba_gombafertozes_fotok_ke

pek/  
308 Sepsi: Termőtestek. 575. 

https://index.hu/techtud/2019/11/06/hangya_zombihangya_parazita_gomba_gombafertozes_fotok_kepek/
https://index.hu/techtud/2019/11/06/hangya_zombihangya_parazita_gomba_gombafertozes_fotok_kepek/


136 

 

során kitértem rá, a növény vagy gomba által megszállt testek nem individualizáltak, 

hanem ugyanannak az egy entitásnak a részei. Az egyes szereplők a történet 

ideiglenes centrumaiként tehát éppen a gombahálózat egy apró szeletét teszik 

láthatóvá. 

A regény narrációja – amellett, hogy elveti az egyetlen központi szereplő 

kijelölését – rendkívül fragmentált, hiszen olykor egyik bekezdésről a másikra, kis 

átvezetéssel, függő beszéd jelenik meg vagy több oldalas képregény szinopszis 

olvasható:  

 

„Inkább levett egy képregényt a mellette magasodó halomról […]. 

Belelapozott, átfutotta az előző füzetek tartalmát összefoglaló első oldalt: 

a Nefilimek belekeveredtek a Fungi bolygón élő Fungus Császárság és a 

szintetikus majomféleségekből álló Menschek viszálykodásába. […]”.309  

 

A narrációt sokszor az asszociációk és az anekdoták vezetik, így a szereplők 

cselekvése gyakran másodlagossá válik a leírásokhoz képest, szinte növényi 

passzivitással bírnak. A szöveg abban az értelemben felbontja az ok-okozati 

kapcsolatot, hogy az elsődleges fókusza nem a cselekmény lineáris haladása, hanem 

a szétterjedés, a hifa által befont helyek és személyek közötti mozgás és 

horizontváltás lehetőségnek bemutatása – eközben a retrospektív elemekkel együtt 

egy klasszikus történet is kibomlik, ami a helyi családok bukását mutatja be.310 

Mindez azt is jelenti, hogy a narráció kibillenti az antropocentrikus nézőpontot, és a 

lineáris ok-okozati történetvezetés helyett a gombafonalak hálózatosságát, a mindent 

mindennel összekötő elbeszélést követi. A cselekvés helyett a statikus epizódok 

határozzák meg a szöveget, az ágencia helyett szinte mozdulatlanság, a történés 

hiánya vagy lassú folyása dominál (néhány akciójelenettől eltekintve). Azaz a 

narráció a növényekhez hasonlóan „passzívvá” válik, így az olvasás aktusa a 

gombákra és a növényekre irányuló vakság leküzdéseként értelmezhető, felismerve 

azt, hogy a gomba nem csupán díszlet a regény világában. 

 
309 Uo. 179. 
310 A regény értelmezése, narratív felépítése során fontos kapcsolódási pont lehet a Trónok harca, 

hiszen a több szereplő együttes mozgatása, a hatalmi harcok, a háttérben meghúzódó nagyobb 

fenyegetés tükrözik a széria logikáját. Fontos különbségük azonban, hogy míg a Trónok harca 

humanoid lényeket mutat be, addig Sepsi regényének fenyegető entitása nélkülözi a humán jelleget. 



137 

 

A regény narrációjának jellemzése során a gombafonal és a háló metaforája is 

helytálló.311 A gombafonal szerveződési elvét követő elbeszélés hasonlóan működik 

és hasonló struktúrát mutat, mint a Derrida által a szövegre használt szőttes és háló 

metafora. Hódosy Annamária éppen amellett érvel, hogy a posztstrukturalista 

nyelvfilozófia és szövegfelfogás háló, hálózat vagy szőttes metaforája emlékeztet a 

természetet jellemző biológiai hálózatossághoz:  

 

„A történetmondás például elbeszélőt és tárgyat feltételez, a materiális 

ökokritika cselekvésmegoszlás-elmélete szerint viszont »az alanyok 

összemosódnak a tárgyakkal, és a történelmi cselekvőképesség 

megoszlik az entitások sokasága között: emberek, rovarok, mikrobák, 

fák, talajvíz és vegyi anyagok között. Többé már nem olyan könnyű 

elválasztani az emberi és a nem emberi világot«, ezzel együtt pedig az 

alanyt és a tárgyat sem.”312  

 

Phytographia című esszéjében hasonló analógiát ír le Patrícia Vieira is, aki 

Derrida szövegfelfogását továbbgondolva azt írja, hogy ahogyan a növények 

magvainak terjesztése gyakran közvetve valósul meg az állatok és a természeti 

elemek révén, úgy az írás is olykor „kerülőutakon” keresztül terjed.313 A 

posztstrukturalista nyelvfilozófia szerzői 

 

„nem csupán azt állítják, hogy a szöveg a »történet« által 

megragadhatatlan, hanem azt, hogy valójában maga a »történet« is 

éppoly absztrakció, mint az emberi faj protagonistaként való elgondolása. 

Az értelmezés során minden történet linearitása szétesik: mindig már 

különböző szálak egymásba bonyolódó, egymást ellehetetlenítő és végső 

soron kifejthetetlen szövedékének mutatkozik.”314  

 

A Termőtestek esetében sem korlátozódik az értelmezésre a linearitás széthullása, 

hanem maga a szöveg is már a posztstrukturalista megközelítések mentén 

szerveződik, látványosan színre viszi ezt a szemléletet, és közben a hierarchia 

 
311 A humán és nonhumán hálózatosság közti kapcsolat nem csupán a Termőtestekben fontos, 

hiszen Federmayer Éva az önéletírás területén mutat rá hasonló jelenségre. Jelzi azt a tendenciát, hogy 

a korábban láthatatlan, kevés figyelmet kapó növényi lét fokozatosan egyre nagyobb figyelmet kap, és 

a természet és ember közti analógiák és szimbolikus párhuzamok egyre erőteljesebben jelennek meg. 

(Ld. Federmayer Éva: A női emlékezés mikorrhizás hálózata Suzanne Simard A bölcs erdő titkai 

(2021) című memoárjában. TNTeF, 2023/2. 52–74.) 
312 Hódosy: Veganstrukció. 
313 Viera, Patrícia: Phytographia: Literature as Plant Writing. In The Language of Plants. Science, 

Philosophy, Literature. Szerk. Monica Gagliano, John C. Ryan és Patrícia Vieira. Minneapolis – 

London, University of Minnesota Press, 2015. 224. 
314 Hódosy, Veganstrukció. 



138 

 

elvetésével, illetve a centrumok ideiglenes kijelölésével olyan látszatot és 

jelentésáramlást valósít meg, amilyen az erdő fái között alakul ki. A Termőtestekben 

működő hifajellegű elbeszélés a posztstrukturalista nyelvfilozófia „megtestesülése”. 

Ezt a hálózatos, gombafonalszerű motívumépítkezést a regény 

mondatszerkesztésében megjelenő, és a következő alfejezetben elemzett motivikus 

egymásraíródások és szétnyílások illusztrálják igazán. 

A derridai háló-metafora mellett fontos megemlíteni egy másik, a 

posztstrukturalista gondolkodás számára fontos szövegmetaforát, a rizómát. Gilles 

Deleuze és Félix Guattari az A Thousand Plateaus című kötetük nyitószövegében (a 

részlet magyarul Rizóma címmel jelent meg) amellett érvelnek, hogy a rizóma annak 

a gondolkodásnak a metaforája, amely elveti a nyugatra jellemző faszerű 

gondolkodást, vagyis a háttérbe szorítja a genealógiát és a hierarchikus struktúrákat, 

és helyette egy középpont nélküli, különböző jelrendszereket játékba hozó, heterogén 

kapcsolódásokra épülő gondolkodást hoz létre. A szerzőpáros szembeállítja a rizómát 

a fa- és a karógyökér, illetve a mellékgyökérzet képével, amelyek centralizáltak, 

hierarchikusak és „kettős osztódással haladnak előre”,315 így növekedésük iránya és 

alakja meghatározott:  

 

„A fa jellegű rendszerek hierarchikusak, jelentő és szubjektivációs 

középponttal rendelkeznek, s a központi automaták olyanok, mint a 

szervezett emlékezet. De a kapcsolódó modellekben bizonyos elem 

információkat csak egy felette álló egységtől kap, míg a szubjektív 

felhasználást az előre kiépített viszonyok függvénye biztosítja.”316  

 

A rizóma ezzel szemben gumószerű, „bárhol megszakítható, bárhol megtörhető, 

hiszen vonalai mentén újból lesz”.317 Bár a rizómában vannak fa jellegű 

csomópontok, „a fákkal vagy azok gyökereivel ellentétben a rizóma bármely pontján 

képes bármely más ponttal összekapcsolódni, vonásai nem szükségszerűen azonos 

természetű vonásokra utalnak, igen eltérő jelviszonyokat hoz működésbe, sőt nem-jel 

állapotokat is”.318 Röviden, a rizóma ugyancsak annak a posztszemiotikai 

megközelítésnek a metaforája, amely a derridai posztstrukturalista szövegelképzelést 

is jellemzi – vagy, ahogy Derrida írja Rousseau Vallomásokjáról:  

 
315 Deleuze – Guattari: Rizóma. 
316 Ua. 
317 Ua. 
318 Ua. 



139 

 

 

„Egyetlen ambíciónk arra irányul, hogy a szöveg jelentését megóvjuk, 

amit a kívánt olvasásmód nem szűkíthet majd le egy írott szöveg 

ökonómiájára, hiszen más szövegeken keresztül utalunk vissza egyetlen 

elemre, amelyet egy nyelv egészének működése szabályoz. […] ha az 

érdeklődésünk körébe tartozó szövegek bármit is akarnak mondani, akkor 

az nem más, mint írásnak és létnek egyazon anyagban és szövegben való 

összekapcsolása és összetartozása. Az »egyazon« itt szupplementumot 

jelent, más szóval elkülönböződést.”319 

 

Hódosy továbbá amellett is érvel, hogy  

 

„a »hagyományos« nyelvfelfogás, a »logocentrizmus« derridai kritikája 

pontosan annak az értelemközpontú, antropocentrikus elképzelésnek az 

önkényes jellegét és kártékony voltát hangsúlyozza, amelyet az ökológia 

történetében is a kizsákmányoláshoz való hozzájárulás egy jelentős 

tényezőjeként értékelnek.”320 

 

Az ember tehát a saját uralkodó pozícióját úgy igyekszik megszilárdítani a 

világban, hogy a nyelvhasználatnak még a lehetőségét is megvonja más élőlényektől. 

Az emberi nyelvhasználat a felsőbbrendűség jelölőjévé válik, mint azt a regényben 

feltűnő, kutató szereplő is reprezentálja. A város történetéhez kapcsolódó epizódban 

a tudós látszólag meg akarja érteni a gombákat és Höksringet:  

 

„Kifúrta a gombafejeket, és beléjük dugta a faszát, konkrétan meg 

akarta termékenyíteni őket. Lesznek kis gombagyerekek, gomba-August 

keverékek… […]  

Mert rájött, hogy még ha ki is lyukasztja őket, akkor sem tud beszélni 

velük. Nincs közös nyelv, nincs közös semmi. De ha születik egy ilyen 

izé… egy ilyen gombgust… azzal már beszélhet. Biztos úgy képzelte, 

hogy olyan lesz, mint egy igazi csecsemő, csak spórát fingik. De hát 

nyilván nem sikerült neki.”321  

 

Viszont, mint egy másik szereplő később kifejti és láthatóvá teszi, a gombák 

megtermékenyítésére irányuló kísérlet nem a közös nyelv és a fajok közti 

átjárhatóság lehetőségének megteremtésére irányult, hanem a gomba feletti uralkodás 

volt a célja: „[…] Gris megértette, hogy Abel Ergot tévedett. August nem azért 

 
319 Derrida, Jacques: Grammatológia. Ford. Marsó Paula. Budapest, Typotex, 2014. 172. 
320 Hódosy: Veganstrukció. 
321 Sepsi: Termőtestek. 390–391. 



140 

 

kefélte Höksring gombáit, mert beszélni akart velük, vagy gyereket akart tőlük. 

Hanem azért, mert uralkodni akart felettük.”322 

A gomba „megtermékenyítésére” tett kísérletet leíró jelenetben a gomba nőies, 

holott a plant studies szerint éppen az emberi szexualitást és a nemek binaritását 

fordítják ki a növények és a gombák. Ezzel szemben a történet jelenében egy másik 

szereplő, Déniel nem fajközi szexuális erőszak révén próbál egyesülni, hanem a 

gombafonalak teljesen befonják a testét, elkezdik lebontani, miközben a tudata a 

város, vagyis a gomba tudatának része lesz. A narráció ezen a ponton hangsúlyozza, 

hogy Déniel csatlakozik a gombaszövedékhez, a kollektív tudatba: 

 

„Déniel Ergot éppúgy képtelen volt tapintásra és érzékelésre, mint a 

füzetlapokon újra meg újra ugyanazon melodramatikus gyötrelmektől 

szenvedő főhős, égési sérülései éppúgy csupán távoli emlékek, mint 

minden kép és történetfoszlány, amelyek felmerültek sejtjeire széthulló 

tudatában, viszont ami gyógyulásnak tűnt, nem visszatérés volt egy 

korábbi egészhez, hanem pusztán a fájdalom hiánya. Beteg voltam, de 

meggyógyultam, ám gyógyultan én már nem én vagyok. Ami a város fölé 

emelkedett, nem Déniel Ergot volt. Ami a város alatt tehetetlenül hagyta, 

hogy Höksring gombáinak fonalai átszőjék, bekebelezzék, magukba 

építsék, tápanyagnak használják, az nem Déniel Ergot volt. 

Beteg voltam, de meggyógyultam. 

Höksring is volt beteg. 

[…] Sokaságot érzékelt, és megfoghatatlanságot, a mindenütt 

jelenvalóság tapasztalatát, amelyet nem fenyegetnek betegségek, vagy ha 

mégis, a veszteség észrevehetetlen.”323 

 

Mindez nem meglepő, hiszen a növényhorror gyakran él azzal a narratív 

fordulattal, hogy a szereplőik egy ponton felismerik a nonhumánban az embert. Ezek 

az elbeszélések a növényi akaratot [plant will] úgy mutatják be, mint ami túl van a 

racionális vagy az öntudatos én birodalmán és uralmán.324 Ez ugyanúgy érvényes a 

gombára is. Azáltal, hogy a szaporodása kerül előtérbe, és hosszú oldalak szólnak 

arról, hogy az érzelmek, a halál és azok a tulajdonságok, amelyeket alapvetően 

humánnak gondolunk el, nem jellemzők a gombára, a humánnak nyilvánított hiánya 

jelenik meg: 

 

„A konídiumok vakok: túlélésüket a levegő nedvességtartalma, az 

elérhető tápanyagok és a szerencsés széljárás biztosítja, nem szorulnak 

 
322 Uo. 407. 
323 Uo. 572, 574. 
324 Keetley: Introduction. 17–19. 



141 

 

rá, hogy lássák, mi zajlik körülöttük, ahogy az észlelés általunk ismert 

további formáiban sem részesülnek. […] 

Nem ismerik az időt, ezért nem ismerik a várakozást sem […]. Nem 

ismerik a távolságot […]. 

Nem csupán azért nem beszélnek, mert nincs szájuk: mondandójuk 

sem akad, szimbiotikus kapcsolatuk egymással és az őket körülvevő 

élőlényekkel nem szorul rá, hogy a közelség illúzióját szavakon keresztül 

teremtse meg, és mivel az emlékezet is hiányzik belőlük, meggyónniuk 

sincs mit a másiknak. A szótlan birodalom nem közlésekre épül, hanem 

reflexszerű összekapcsolódásokra, amelyek a próba-szerencse elvén 

működnek […].”325 

 

Az elbeszélés és karakterábrázolás hálózatjellegű szerveződése ugyancsak az 

antropocentrikus nézőpontot veti el, és helyette a határokat elmosó, kategóriákat 

felszámoló poszthumán nézőpontot testesíti meg, ahol a természetbeli hálózatosság 

leképződése a posztstrukturalista szöveg ideával mutat kapcsolatot, vagyis a 

természet és a kultúra szembeállítása helyett a természetkultúrát hozza létre.326 Mint 

A poszthumanizmus változataiban olvasható, „a poszthumanizmus minden formája 

kritizálja az élet és a valóság felfogásának emberközpontú (antropocentrikus) 

módjait”,327 a Termőtestek pedig nemcsak a történet szintjén jut el egy olyan 

vízióhoz, amely a gomba és ember binaritására épülő konfliktust és az 

antropocentrikus nézőpontot oldja fel azáltal, hogy egy olyan atkáról ír, amely a 

gomba testét pusztítja, és amely a túlélés érdekében szaporodásra és védekezésre 

kényszeríti a gombát,328 hanem az elbeszélés módjában is kísérletet tesz az 

emberközpontú nézőpont alternatívájára. 

 

1.5.6. Nyelvi párhuzamok 

A regény mondatszerkesztése gyakran tartalmaz hasonlatokat, amelyek tematikusan 

elrendezhetők a város és épület; a betegség; a test; az étel jelentésmezők közt. A 

mondatok felépítése folyamatos átjárhatóságot és egymásra írhatóságot biztosít a 

motívumok jelentései által – hasonlóan a Brúsz motívumhálójához. Például a „már 

nemcsak vér bugyogott a bemeneti nyílás körül, hanem a gége egész alsó része 

egyetlen felszakadt meggyes pitére emlékeztető habarccsá vált”329 mondatrész a test, 

 
325 Sepsi: Termőtestek. 619–620. 
326 Hódosy: Veganstrukció. 
327 Horváth – Lovász – Nemes: A poszthumanizmus változatai. 11. 
328 Azzal, hogy Sepsi a gomba és az emberek viszonyába beléptet egy harmadik típusú élőlényt, az 

atkát, jelzi, hogy a gomba sem mindenható, hanem a természet hálózatának egy része. 
329 Sepsi: Termőtestek. 143. 



142 

 

az étel és az épület jelentésmezőinek elemeit vetíti egymásra, míg a „Höksring 

levegője pállott, akár egy alzheimeres vénség pelenkájába szorult harmadnapos fing 

[...]”330 a betegség (vagy beteg test) és a város képeit vegyíti.  

A narrációban megjelenő négy legfőbb téma valamilyen formában kötődik a 

gombához: az épület és város Höksring miatt; a betegség az embereket lebontó 

gombák révén; a test a gomba táptalajaként kapcsolódik; az étel pedig az 

elfogyaszthatóság (egyszerre tápanyag és drog) szempontjából. Vagyis a regény 

mondatszerkesztése a gomba hálózatos és konnexiós szerepét tükrözi. Hiszen  

 

„[a] spórák, sőt maguk a gombafonalak is hihetetlen körülmények között 

képesek életben maradni. Beszívják magukat az anyagba, és ott várnak a 

megfelelő pillanatra, tíz-húsz éven keresztül. […] De ki tudja, talán nem 

is a földben vagy az épületekben vannak Höksring gombái, hanem az 

emberekben… és bárhova bújunk, úgyis jönnének velünk.”331  

 

A spórák és a gombafonalak már a regény kezdetén mindenhol jelen vannak, és az 

olvasás előrehaladásával a szövegháló egyre nagyobb ismeretével láthatóvá válnak a 

motívumok közti szálak. A kezdetben széttartónak és szeparáltnak tűnő 

jelentéselemek összekapcsolódnak egymással, így az értelmezési útvonalak 

szaporodnak és nőnek, akár a gomba. A mondatok motívumai és az egymáshoz való 

viszonyuk ugyancsak a tiszta kategóriákat bontják le, leomlasztják az elválasztó 

vonalakat, felszámolják az antropocentrikus nézőpontot, egyenlővé teszik az 

élőlényeket, sőt még a tárgyakat, élettelen létezőket is kivonják a hierarchia alól. 

 

1.5.7. OOO, lapos ontológia és hiperobjektum 

„Ahhoz, hogy objektumorientált filozófusok legyünk, annyit kell tennünk, mint 

elismerni azt, hogy az univerzum különböző nagyságú egyedi entitásokból áll” – írja 

Graham Harman filozófus, az objektumorientált ontológia (OOO) kifejezés 

megalkotója.332 Harman szerint akár a világban, akár az elmében létezik egy 

egységes entitás, az objektumnak tekinthető.333 Kiegészítve a bevezetőben írtakat, a 

filozófus két OOO-alapelvet fogalmaz meg: 

 

 
330 Uo. 81. 
331 Uo. 603–604. 
332 Harman, Graham: Rövid SR/OOO-bevezető. Ford. Lovász Ádám. EX Symposion, 2018 (99). 3. 
333 Harman: Hetvenhat tézis az objektumorientált filozófiáról. 4. 



143 

 

„1. a különböző nagyságrendű egyedi létezők (nemcsak a legapróbb 

kvarkok és elektronok) alkotják a kozmosz anyagát. 

2. Ezen entitások nem redukálhatók a relációikra vagy akár a relációik 

összességére. Az objektumok visszahúzódnak a saját 

viszonyaikból.”334 

 

Tehát az objektumorientált ontológia szerint az objektumokat nem az határozza 

meg, hogy milyen vagy van-e bármilyen relációjuk más objektumokhoz viszonyítva, 

hiszen  

 

„a létezők az emberi szubjektív hozzáféréstől függetlenül léteznek, és 

viszonyaik (egymáshoz vagy az emberi szubjektumhoz, amely itt már 

egy szinten van a többi létezővel) sosem merítik ki létüket. A tárgyak 

[…] mindig többek a relációiknál, ellentétben a cselekvő-hálózat elmélet 

állításával, ahol csakis annyiban léteznek, amennyiben cselekednek.”335 

 

Harman szerint az objektumokhoz való hozzáférésünk mindig korlátozott. Sosem 

szembesülünk magával a valósággal és a teljes lényegükkel, elvégre az észleleteink 

nem jutnak el a dolgok szubsztanciájáig, „felfejthetetlen többletet” alkotnak 

függetlenül attól, hogy élőlényekről vagy tárgyakról beszélünk. A viszonyok éppen 

ezért az objektum szűkebb valóságát mutatják meg: „Minden reláció a dolgokat 

karikatúrává redukálja. Az észlelés és a praxis számomra való létté fokozza le 

azokat, a kauzális események tekintetében pedig azzá, amit a dolgok egymást [sic!] 

számára jelentenek.”336  

Hogyan is kapcsolódik mindez a Termőtestekhez? Mint a korábbi alfejezetben 

jeleztem, a gombának különböző realizációi vannak a regényben: étel, drog, 

betegség, biológiai faj, város, valamiféle tudattal bíró (isteni) entitás. Ezek a 

jelentések a gombának mint objektumnak egy-egy többletét mutatják meg attól 

függően, milyen más objektumhoz és hogyan kapcsolódnak, milyen horizontból 

látható. Az egyes relációk tehát a gomba valóságának rétegeit mélyítik, de 

objektumként mégis megismerhetetlen marad. Az egyes megjelenései csak részképet 

festenek róla, inkább a kauzális események és az objektumok viszonya határozza 

meg a megismerhetőségét. Például a maffiacsaládok tagjai által a gazdasági értéke, a 

tudatmódosító tulajdonsága domborodik ki, míg a peremvidéken élő szegény 

 
334 Harman: Rövid SR/OOO-bevezető. 3. 
335 Horváth Gideon – Süveges Rita – Zilahi Anna (szerk.): extrodæsia. Enciklopédia egy 

emberközpontúságot meghaladó világhoz. Budapest, Typotex, 2019. 41. 
336 Harman: Hetvenhat tézis az objektumorientált filozófiáról. 4. – Saját betoldás. 



144 

 

társadalmi réteg számára a gomba maga a betegség, a járvány. A gomba 

objektumként az emberi megismerés korlátaira világít rá: az ember a saját 

percepciója mentén tekinti valósnak a gombát, és a gomba lényegi, más elemeit nem 

ismeri. A megismerés folyamata ebben az értelemben az antropocentrikus 

nézőpontot testesíti meg, hiszen a gomba többnyire a szereplők humán horizontjából, 

már valamilyen értelmezésen keresztül hozzáférhető. Tematikusan sem az ember és a 

gomba közötti egyenlőség jelenik meg, főleg a hierarchia és a dominanciaharc 

jellemzi a viszonyukat. Ezzel szemben a regény struktúrája, világépítése, narrációs és 

nyelvi megoldásai inkább egy hierarchiától mentes (vagy legalábbis a legkisebb 

hierarchiára törekvő), „laposabb” viszonyrendszert építenek fel a regény zárlatára. 

Az OOO szemlélethez szorosan kapcsolódik az úgynevezett lapos ontológia [flat 

ontology]: 

 

„A lapos ontológia olyan valóságelméletet jelöl, amely a kutyáknak, 

fáknak, gyáraknak és kormányoknak ugyanazt az ontológiai státuszt 

tulajdonítja, mint a protonoknak vagy az emberi elmének. Mindezen 

entitásoknak van egy olyan valósága, amely nem redukálható le teljesen a 

darabjaikra. A tudomány azonban nincs jól felkészülve arra, hogy lapos 

ontológiát alkosson, mivel a tudomány küldetése általában az, hogy a 

nagyobbat a kisebbel, a mesterségeset pedig a természetessel 

magyarázza.”337 

 

A Termőtestek szereplői éppen a tudományos megközelítés felől, illetve más 

objektumokhoz képest értelmezik és helyezik el a gombát a világban. A kísérletek és 

a tudományos megismerés uralmi törekvéseknek tekinthetők, ahogyan az a gomba-

ember hibrid létrehozására irányuló idézetben is kirajzolódott. A regény 

történetszövése és -felépítése mégis inkább a lapos ontológia kereteibe illeszkedve 

mutatja be Höksring történetét. A narráció érdekében centrumokat képez, viszont 

nem jelöl ki egyetlen központi szereplőt.  

A lapos ontológia áthatja a regény nyelvi működését. A hasonlatok és az 

egymásraíródások felszámolják a különböző objektumok közötti hierarchikus 

viszonyokat, ontológiai értelemben ugyanolyan létezőkként írják le őket. A létezők 

nem izoláltak, és mint többször említettem, bizonyos szócsoportokba sorolhatók a 

hasonlító és a hasonlított objektumok, amelyeket összekapcsol a gomba motívuma, 

annak eltérő és transzformálódó realizációinak tekinthetők az egyes csoportokhoz 

 
337 Harman, Graham: An outline of object-oriented philosophy. Science Progress, 2013/2. 190. 



145 

 

társítható jelentések. Vagyis a gomba centrumot képez a jelentéshálóban, olyan 

kezdetleges gócpont, amely hiperlinkként vagy (erdei szerepéhez hasonlóan) 

mediátorként funkcionál az újabb jelentésrétegek között. A regény 

motívumhálózatának épülése és szétterjedése olyan, mint Höksring létrejötte: a 

gomba köré szerveződnek az egyes elemek, amelyek szöveggé/várossá válhatnak: 

 

„Mire van szükség ahhoz, hogy néhány rönkházból és a benne élő 

családból az erdő szélén város váljék? Még több ember és még több 

épület, egy temető, ahová visszajárhatnak emlékezni a halottaikra, egy 

templom, ahol elfeledhetik a nehéz munkával töltött napok minden 

nyűgét és baját, egy vezető, aki ismeri az ország törvényeit, és markos 

legények, akik segítenek betartani őket, hivatalnokok, orvosok, tanárok, 

molnárok, pékek, ácsok és bolondok, vargák, esztergályosok, mesterek, 

tanoncok, mészárosok, borbélyok és bordélyok, fazekasok, kalmárok, 

révészek, szűcsök, takácsok, ötvösök és örömlányok, tímárok és tolvajok 

és valami, ami összetartja mindezt, a gombafonalak sűrűje a felszín alatt, 

amely összehangolja a részeket, és nem hagyja, hogy a különböző 

akaratok, szándékok, vágyak, érzelmek és ősztőnők szétfeszítsék belülről 

a masinériát.”338 

 

A szétterjedésben és eltérő realizációkban a gomba nem létezik egészként, 

befogadhatatlan és megismerhetetlen, éppen ezért hiperobjektumnak tekinthető. A 

hiperobjektum fogalmát az ugyancsak objektumorientált filozófiával foglalkozó 

Timothy Morton alkotta meg, és olyan dolgokra használja ezt a terminust, amelyek 

az emberhez képest tömegesen oszlanak el a térben és időben. Morton szerint egy 

fekete lyuk, a bioszféra vagy a Földön található nukleáris anyagok összessége is 

hiperobjektum.339 Leírása szerint ezek az objektumok viszkózusak, mert 

„hozzátapadnak” azokhoz az élőlényekhez, amelyek valamilyen kapcsolatba 

kerülnek velük. Nem lokálisak, hiszen akármilyen helyi megnyilvánulásuk ellenére 

sem érzékelhető a teljes hiperobjektum. Időbeliségük ugyancsak eltér a humán 

léptéktől: mivel nagy dimenziós fázistérben helyezkednek el, így az emberek 

számára hosszú időn keresztül láthatatlanok. A hiperobjektumok hatása interobjektív 

módon bomlik ki, ami azt jelenti, hogy az objektumok közötti kölcsönhatás által 

válnak a térben észlelhetővé.340 Ha a hiperobjektum ezen tulajdonságait összevetjük 

azzal, hogy a Termőtestekben miként jelenik meg a gomba, akkor ezen jellemzők 

igazak rá. Ahogy az OOO kapcsán jeleztem, a gombának mindig csak egy része 

 
338 Sepsi: Termőtestek. 239. 
339 Morton: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the End of the World. 1. 
340 Uo. 



146 

 

hozzáférhető, viszkozitásuk hiperobjektumként pedig szó szerinti tapadást jelent, 

elvégre az emberek testére és testében telepednek meg a spórák és a gombafonalak. 

A regény is hangsúlyozza a más időbeliséget: „Nem ismerik az időt, ezért nem 

ismerik a várakozást sem: számukra nincs jelentősége, hogy három év vagy három 

évszázad múlva találnak megfelelő helyre.”341 A föld alatt, rejtetten meghúzódó 

gombafonalak és a szabad szemmel észrevehetetlen spórák mind a gomba 

láthatatlanságát jelzik. Akkor sem észlelhető egészében, amikor egyre láthatóbbá 

válik a jelenléte. A gomba hiperobjektumként való kibomlása két kölcsönhatásra 

vezethető vissza. Az egyik a gombát pusztító atka feltűnése, amely a gombát 

védekezésre, túlélésre és így szaporodásra készteti, a másik pedig az emberekkel való 

kontaktus, amely eleinte a tudatmódosító hatására, majd a gomba szaporodása által 

alakul ki. 

Hódosy azon meglátása mellett, amely szerint a növényi (biológiai) hálózat a 

posztstrukturalista szövegideával izomorf, más párhuzam is felfedezhető a szöveg és 

a növényi- vagy gombaszövedék közt, ez pedig éppen a hiperobjektum 

tulajdonságaiban rejlik.342 Morton egyik sokat idézett mondata a versekre (tágabb 

értelemben az irodalomra) vonatkozik, viszont mégis továbblépést biztosít a kultúra 

és a természet viszonyáról való gondolkodáshoz: „A hiperobjektum Földről szóló 

versek vagyunk.” [„We are poems about the hyperobject Earth.”].343 Ez az állítás a 

bolygót hiperobjektumként nevezi meg, és az embert olyan alkotásként aposztrofálja, 

amely a világ (művi) lenyomata. Morton állítását poetikussága miatt citálják, viszont 

az eredeti szövegkontextusban arra utal ez a mondat, hogy az emberi szervezet 

tükrözi a bolygó összetételét és működését: 

 

„Bizonyos értelemben sejthető, hogy az emberi egók a hiperobjektumok 

nyomaival lesznek tele. Mindannyiunkat megégetnek az ultraibolya 

sugarak. Mindannyian nagyjából ugyanolyan arányban tartalmazunk 

vizet, mint a Föld, és ugyanolyan arányban sós vizet, mint az óceánok. A 

hiperobjektum Földről szóló versek vagyunk.”344 

 

A rész-egész viszonyt és a hasonlóságot hangsúlyozó elképzelés felidézheti azt a 

keresztény állítást, mely szerint Isten az Embert a saját képére teremtette. Morton 

 
341 Sepsi: Termőtestek. 619. 
342 Ezt a fajta hálózatosságot Morton interobejtkivitásnak nevezi: „[…] mindenféle entitás 

összekapcsolódik egy interobjektív rendszerben, amelyet máshol hálónak nevezek.” (Morton: 

Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the End of the World. 83.) 
343 Uo 51. 
344 Uo. 



147 

 

hiperobjektum elméletének kontextusában pedig Isten mint absztrakció 

hiperobjektumnak tekinthető.345 

A már bemutatott szöveg (vagy a Rizómában a könyv) és természet közti 

metaforikus viszony kiegészíthető egy harmadik elemmel, Istennel a „természet 

könyve” metafora által. Labádi Gergely összegzi, hogy a természet könyve toposz 

Szent Ágostonnál és a középkori értelmezésében azt jelentette, hogy a természet 

könyve bárki számára olvasható, míg a kora újkori metaforában (a 

természettudományok fellendüléséből adódóan) már csupán a beavatott, tanult 

tekintet számára bír jelentéssel.346 A keresztény hagyományban a metafora azon az 

elképzelésen alapult, hogy Isten két könyvet írt, a Bibliát, valamint a természetet: „a 

természet isteni autoritással bír, azaz kísérletekkel, megfigyelésekkel történő 

tanulmányozása [a kora újkorban] éppen ezért nem más, mint Isten »eszes« 

imádása.”347 A természet könyve toposz tehát a természet és a szöveg között von 

párhuzamot, a természet megismerése pedig olyan, akár a könyv olvasása. A 

természet értelmezése a Biblia értelmezéséhez hasonlóan Isten (akaratának) 

megismeréséhez enged közelebb. Ehhez a középkori, többek között Szent 

Ágostonhoz kötődő metaforához a Termőtestek is kapcsolódik. Az első, „Jerikó” 

című fejezet paratextuális eleme egy mottó, amely a regény egyik fiktív könyvéből, a 

Vallomásokból származik, a szerzője pedig August a Höksringet alapító Ergot család 

tagja. A fejezet mottója tehát utalás Szent Ágoston Vallomásokjára mind a szerző, 

mind a cím révén. 

A gomba és isten párhuzama hiperobjektumként Gris Noplur figuráján keresztül 

ragadható meg. Számára nem egyszerűen analóg a két dolog, hanem a gomba magát 

istent jelenti, és a prófétájaként gondol magára. Gris szentként tekint a gombára, és 

közben a hozzáférés korlátait is hangsúlyozza, amely rímel Smid Róbert gondolatára, 

miszerint „a megismerhetetlenség és az idealizálás kéz a kézben járnak a 

természetről való gondolkodásunkban”.348 Ez az idealizálás ebben az esetben 

szakrális jelentést is kap, éppen a megismerés nehézsége miatt. Gris számára a 

gombához való közeledés az istenhez való közeledéssel analóg, megismerni az 

 
345 William Thomas ugyancsak ezt a kérdést feszegeti, amikor bejegyzésében a hiperobjektum 

egyes, Morton által részletesen kifejtett jellemzőit tekinti át úgy, hogy rámutat azokra a 

párhuzamokra, amelyek Istenhez fűződően kialakultak. (Ld. Thomas, William: Is God a 

Hyperobject?. URL: http://willthomasonline.net/god/is-god-a-hyperobject.html) 
346 Labádi Gergely: A természet könyvét olvasni. A megértés metaforái a 18-19. század 

fordulóján. Korall, 2011/12, 83. 
347 Uo. 83. 
348 Smid Róbert: Az ökokritika dilemmái. 16. 



148 

 

egyiket pedig annyit tesz, mint a természet könyve toposzához hasonlóan 

mindkettőhöz közel lenni. A gomba vallásos tiszteletébe Abel Ergot vezette be Grist: 

 

„Ha Höksring egy isten – kérdezte egyszer [Gris] Abeltől, elhallgatva 

az epifánia hiányát –, akkor áldoznunk is kell neki? 

 Áldozunk. Most is azt csináljuk. És még mennyi, de mennyi módja 

van! Minden földbe eresztett koporsó, minden kemencébe tolt holttest 

neki hozott áldozat. Minden, ami elpusztul, porrá omlik, majd részeiből 

új életre kelt, Höksring nevét dicséri.”349  

 

Ez a párbeszéd a Psylocibe höksringi gombafaj fogyasztása közben hangzik el, 

vagyis a (már idézett) gombafogyasztás és sámánizmus kultúrtörténeti párhuzama 

továbbépül ebben a jelenetben. Míg a sámánra fókuszáló megnyilvánulásban350 az 

anyag körforgása a hangsúlyos, addig az áldozatról szóló idézetben két vallási 

aspektus nyomai láthatók. Az egyik a természetvallások animisztikus szemléletét 

tükrözi: a természetközeli népek úgy tekintenek az őket körülvevő világra, mint 

amelynek tárgyaiban vagy lényeiben istenek vagy ősök szelleme él.351 Vagyis a 

világot megszemélyesítik, lélekkel ruházzák fel, tehát antropomorfizálják. Mortonnál 

az animizmus fogalma a nonhumán létezők irányába tanúsított tudatosság és 

figyelem megnyilvánulása, amelynek árnyalására az animizmus [animism] kifejezést 

vezeti be.352 Az idézetben szereplő áldozathozatal is összekapcsolható az 

animizmussal, hiszen az élők vagy élőkként elképzelt létezők számára mutatták be 

ezeket a rítusokat, hogy megerősítsék a kapcsolatot az isten és ember között. Az 

antropológusok többféle áldozást különböztetnek meg, például a halálhoz kötődő a 

véres áldozatok közé tartozik. A primitív népek életében „a feláldozott állat lelke 

közvetít emberi és transzcendens világ között”,353 tehát az isteni és az emberi szint 

közti érintkezés stabilitására szolgál. A Termőtestekben az isteni nem csupán 

transzcendens, egy másik síkon létezőként számontartott entitás, hanem ez az „isten” 

körbeveszi Höksring lakóit, így a kapcsolat biztosítása az anyagkörforgásban jelenik 

meg. Mint Matthew Hall kifejti, a pogány, animisztikus kultúrák többségében a halál 

nem a befejezés egy formája, inkább olyan transzformáció, amely lehetőséget 

 
349 Sepsi: Termőtestek. 405.  
350 „[…] valahol a tajgán egymás pisáját isszák azután, hogy belaktak légyölő galócából, mert 

ilyenkor az összes hatóanyag a vizeletben koncentrálódik.” (Uo. 160.) 
351 Nagy: A fantasztikum variációs lehetőségei a mai népmesében. 320–321. 
352 Morton, Timothy: Dark Ecology. For a Logic of Future Coexistence. New York, Columbia 

University Press, 2016. 94, 137. 
353 Nagy Zoltán: Az obi-ugor véres áldozatok modellje – összehasonlító elemzés. In Sors, áldozat, 

divináció. Szerk. Pócs Éva. Budapest, Janus/Osiris, 2001. 17. 



149 

 

biztosít arra, hogy a létezés egy adott állapotából egy másikba léphessen át az 

egyén.354 Ez az elképzelés ismerhető fel a Visszatérés az éjféli iskolába című 

novellában is, amikor az életet és halált egymást váltó iskolaként képzeli el az egyik 

szereplő. A Termőtestekben pedig Gris éppen ezt a fázisváltást sürgeti,355 amikor 

nővére holttestével együtt az Ergot család pincéjébe megy, és Dénielhez hasonlóan 

feloldódik a gombaszövetben. 

A fenti idézet továbbá a keresztény porból lettünk, porrá leszünk frázist is játékba 

lépteti. A Termőtestek több mikrotörténete felidézi a Biblia egyes részeit.356 Mégis 

egyet emelek ki, amely éppen az áldozat, a megváltás és az átalakulás motívumaira 

épül: Jézus történetére. Gris testvére, Nesseria egy fejlövés következtében életét 

veszti, a férfi pedig végig cipeli a városon a nővére testét (mintha ez lenne a 

keresztje), egészen az Ergot család pincéjéig. A pincét gombák fonták be, itt van 

Déniel Ergot gombává vált testének maradványa is, csupán a szövedék alakja 

emlékeztet emberre. Gris lefekszik, itt marad nővére testével, feláldozza magát. Míg 

Jézus a halál után feltámad, és megváltja az embereket, Gris esetében a feltámadás a 

gombafonalak szövedékébe való belépés által, gombává és ezáltal istenivé válással 

történik meg, vagyis a feltámadás az anyagkörforgásban, az új életformában érhető 

tetten. A gomba legyőzése, domesztikálása vagy megtisztítása helyett elfogadja az 

entitást, vagyis magát a természetet. Gris számára reményként sem létezik a túlélés 

és a korábbi élet visszaállítása, így a halál révén megtöri azt az erőszakláncolatot, 

amelynek már a regény kezdetétől részese volt, és amely a leghangsúlyosabban 

éppen abban ragadható meg, amikor átlövik az arcát, és amikor a nővérét fejen lövik. 

A Grist ért találat előre vetíti a sorsát, hiszen a seb ellehetetleníti a beszédet, így 

némává válik, akár a gombák. 

A beletörődés nyilvánul meg abban is, ahogyan egy fiktív publikáció („Höksring, 

38. szám”) zárja a regényt: „És irigyeik, akik testükbe fogadhatják őket, de eggyé 

 
354 Hall: Plants as Persons, 114. 
355 A természetközeli kultúrákban jellemző, hogy a rítusok során a halálhoz kötődő performatív és 

szimbolikus elemek az újjászületéshez, az új életszakasz elkezdéséhez kapcsolódnak. Vagyis az ember 

és a természet életében a halál olyan szimbolikus szerepet tölt be, amely a különböző szakaszok közti 

átmenetet teszi lehetővé. Ezt mutatja be részletesen Victor Turner A rituális folyamat című kötetében 

(Turner, Victor: A rituális folyamat: struktúra és antistruktúra: a Rochesteri Egyetemen (Rochester, 

New York) 1966-ban tartott Lewis Henry Morgan-előadások. Budapest, Osiris, 2002.). A rítus, a 

halál, az animizmus és az új életszakasz kérdésére a következő fejezetben térek ki, Kleinheincz Csilla 

Ólomerdő-trilógiájának értelmezése során. 
356 Ilyen például Káin és Ábel története, hiszen a testvérgyilkosság meghatározó a város 

alapításának mítoszában. 



150 

 

nem válhatnak velük, szótlanul nézték röptüket.”357 Az utolsó oldalak a gomba 

szaporodásáról szólnak, arról, miben más, mint az ember (a konídiumok vakok, nincs 

időérzékük, nem képesek a beszédre, nem ismerik a gyászt, nem félnek a haláltól). A 

spórákról tisztelettel és szinte áhítattal ír a cikk két szerzője, vagyis a megbékélés, az 

elfogadás és a természet iránti tisztelet határozza meg a szöveget, amelynek utolsó 

sora a hallállal összefonódó megkönnyebbülést mutatja be. A Termőtestek zárlata 

nem az ember „győzelme”, hiszen a természet leigázása és uralása helyett a 

természeti erőknek való kitettséget fogalmazza meg, miközben a patetikus, a gombát 

felmagasztaló retorika a háttérbe szorítja a regényt addig jellemző abjekt 

tapasztalatot.  

Mint az Irha és bőr értelmezése során kifejtettem, az abjekt szorosan 

összekapcsolódik a test felbomlásával, a testnedvekkel, illetve a test működésével. A 

testhorror az abjekt tapasztalatra épít, ezáltal pedig az átmenetiséget és a 

kétértelműséget helyezi előtérbe, elvégre a test ilyen ábrázolása áthágja az egymástól 

elválasztható kategóriákat. A kétértelműség és a transzgresszió miatt értelmezi úgy 

az abjektre építő horrort Kérchy Vera, mint ami a logocentrizmus kritikáját 

nyújtja.358 A gomba nyelvtelen identitásként éppen azt a struktúrát számolja fel, 

amely szerint az Ember uralja Höksring városát, hiszen a terjedés által megfordítja a 

hierarchikus viszonyt. A kommunikáció nem a nyelven keresztül valósul meg, 

hanem a fizikai érintkezésen alapul, hiszen amikor a gombát megeszik vagy az 

megtelepszik a testükön, az emberek rácsatlakoznak a gomba hálózatára, és közelebb 

kerülnek az entitáshoz, azonban sosem érik el annak lényegét, csupán részlegesen 

térképezhetik fel a szubsztanciáját.  

A regény nyelvezete ugyancsak az Ember kritikájaként olvasható. Ahogy a fejezet 

során beemelt idézetek is szemléltetik, különböző nyelvi-stiláris elemek jellemzik a 

regényt a patetikusságtól a humoron át egészen a trágár megfogalmazásokig. 

Amennyiben az Ember az értelmiségi pozícióját foglalja el, illetve a tisztaság és a 

műveltség jellemzi, úgy a Termőtestek sokszínű, heterogén nyelvezete ezt az Ember 

fogalommal összekapcsolható nyelvi eszményt hívja ki. A trágár és nyers 

megfogalmazások az Ember ideája felől szemlélve alantasnak, durvának tűnnek, és a 

nyelvi eszmény felbomlásával fenyegetnek, hasonlón, mint az abjekt test 

tapasztalata. A humor ugyancsak a kétértelműséget szolgálja, hiszen felszámolja az 

 
357 Sepsi: Termőtestek. 622. 
358 Kérchy Vera: Az iszonytató nőies dekonstrukciója a poszt-horrorban. Imágó, 2024/2. 102. 



151 

 

egyetlen és tiszta jelentés lehetőségét. Az Ember ideájához a zárt és a sértetlen test 

legalább annyira hozzátartozik, mint a nyelv birtoklása. A trágár nyelvhasználat 

azonban deviáns és felforgató erejű, vagyis a homogenizálásra törekvő Ember és 

logocentrizmusa kritikájává válik a regény stiláris heterogenitása és az abjekt testek 

reprezentációja. 

 

1.5.8. Termőtestek: konklúzió 

Összegezve, a Termőtestek a történetével, a narrációjával és a nyelvi 

megformáltságával olyan kihívást intéz az antropocentrikus nézőpontra jellemző 

centrális, hierarchikus logika ellen, amely a természet és a kultúra közti binaritás 

hibridizációjával fellazítja az emberi nézőpont kitüntetettségét. A biológiai 

hálózatosság és a posztstrukturalista szöveg ideáinak párhuzama a regény témájában, 

a nyelvi megszerkesztettségében és a fejezetek fókuszának kezelésében olyan kevert 

szöveget eredményez, amelynek középpontjában a természetkultúra áll. A gomba 

azzal, hogy mindenhol jelen van (a regény világában és a szöveg struktúrájának 

logikájában), befonja az embert és a kultúráját is, éppen azt sugallja, hogy a biológiai 

hálózatosságból az ember nem menekülhet hosszú távon, nem képes a természet 

uralkodójává válni, vagyis azt a hierarchikus és lineáris modellt kérdőjelezi meg, 

ahogyan az ember az élővilágot szemléli. 

A gomba láthatatlansága egészen addig meghatározó, amíg nem kezd szaporodni, 

és ezzel együtt a szöveg nem helyez nagyobb fókuszt a jelenlétére. Vagyis a gomba 

és a gombához kapcsolódó motívumoknak a szaporodása befonja az antropocentrikus 

nézőpontot, és mind a szereplők, mind az olvasó esetében felszámolja a 

növényi/gomba vakságot. Az új nézőpont éppen a gomba OOO és hiperobjektum 

jellegét hangsúlyozza a lapos ontológia jegyében. A gomba, a természet és Isten 

motívumának összekapcsolódása, és hiperobjektumként való értelmezésük éppen az 

emberi percepció részlegességére hívja fel a figyelmet. A regény zárlata és Gris 

részéről a halál elfogadása a véggel való megbékélést mutatja be, hiszen az ismert 

világ megszűnik, Höksringet már nem a maffiacsaládok, hanem a gomba uralja. Az 

emberek a gomba tápanyagává válnak, az anyag körforgásának részei lesznek, így a 

korábban tiszta kategóriák szerint elképzelt világ helyett hibridek jönnek létre: 

termőtestté váló emberek, akik ugyancsak a természet részei. Mindez a centrális 

gondolkodás alternatívájaként értelmezhető, ezek a fogalmak éppen arra mutatnak rá, 



152 

 

hogy a Termőtestek újrarendezi a csupán hierarchikus, csomópontokhoz és 

kategóriákhoz kötődő (fa típusú) szemléletet, és helyette egy olyan lehetséges 

poszthumán víziót kínál, amely dialógust folytat az antropocentrikus gondolkodással. 

A gomba horrorisztikus ábrázolása (mind a fitoszemiotikai megközelítés, mind az 

OOO felőli olvasata) azt teszi láthatóvá, hogy a gomba idegensége és 

horrorisztikussága relatív, attól függ, melyik szereplőhöz kapcsolódóan bukkan fel, 

illetve ennek a karakternek milyen viszonya van a kiterjedt entitáshoz. Az Ergot-

család többsége gombakereskedőként instrumentalizálta; Gris egy felsőbbrendű és 

csodálnivaló lénynek látta; a tudós számára megfejtendő talány, valami, amit 

domesztikálni kell; Déniel számára gyógyító és megmentő; a szegények számára, 

akik megbetegedtek tőle, átok. A hallucinogén anyagok elfogyasztása, a gombával 

való szándékos összeolvadás nem szörnyként és ellenségként láttatja a gombát, 

hanem pozitív és vágyott dologként, hiszen az egyesülés ebben az esetben lebontja a 

mi/én és a másik közötti határt, hidat képez, és ezáltal már nem fenyegető, távoli 

entitás, hiszen a kommunikációs csatorna is megnyílik a szer fogyasztója és a gomba 

között. 

 

1.6. A sötét és a világos versenye: Alvilági szövedék 

Kleinheincz Csilla 2023-as regénye, az Alvilági szövedék két zárt közösséget mutat 

be. Az egyik (Cseregő) elveti a technika vívmányait, igyekszik a Nagy Kertészek 

tanítását követve művelni a földet – nem kizsákmányolni, hanem együtt élni vele a 

hosszú távú hozam reményében. A közösség megőrzi a hagyományokat az orális 

kultúra révén (csak kevesen képesek írni), a falusiak szigorú, merev szabályrendszer 

szerint élnek, kevés technikai vívmányt vesznek át a másik közösségtől, Kísértóból.  

Kísértó Cseregővel szemben nem a Nagy Kertészek, hanem Mikosz isten tanítását 

követi. Ez a közösség kihasználja a technika vívmányait, amelyek elkészítésének 

módját Mikosz nyilvánítja ki a megistenülések során. Mikosz eszenciáját a neve is 

tükrözi, hiszen a mikológia a gombatan, az isten pedig éppen a gomba jellemvonásait 

hordozza magán. Mikosz nem egyszerűen transzcendens entitás, hanem ott él hívei 

testében. A megistenülés pedig az a folyamat, amikor Mikosz kitör a hívei 

alaktalanná és torzzá váló testéből, kiszabadulnak a spórái, és újabb embereket 

fertőznek meg:  

 



153 

 

„Ruháik leszakadtak róluk, ahogy óriásira dagadva egymásba 

olvadtak, és a bőrük alól előtüremkedő, barnásszürke szálak vastag 

barnásszürke szálak vastag kötegekké összeállva csévélték őket körbe, 

mintha az isten így tartaná össze azt, ami nélküle szétfolyna. […] 

Felpüffedő, fényesen feszülő hólyagok türemkedtek ki az istenszálak 

hálójának résein, akár a buborékok, és a hatalmas, csaknem házmagassá 

dagadt test mozgás közben lüktetett. Bőrén rések nyíltak és csukódtak, és 

amint megállapodott a tér szélén, mintha annyira ereje sem volna, hogy 

eljusson a közepéig, a tömegre hirtelen csend zuhant. […] 

A lény szájai kinyíltak, és meg-megszakadó motyogás tört fel belőlük 

– mi túl messze voltunk, hogy megértsük, de az előrefurakodó írnokok 

buzgón jegyzeteltek, miközben a tömeg tagjai némán tolakodtak, hogy 

megérinthessék Mikoszt. 

Nem bírtam levenni a tekintetem a hatalmas, felziháló húskupacról, 

amelyet teljesen beszőttek az istenfonalak, és itt-ott bunkós göbökké 

álltak össze. A bőr alatt is szürke szálak mozogtak, kitüremkedtek, újabb 

réseket szakítottak fel, de alig szivárgott ki a vörös vér – a nagyját 

Mikosz itta be. 

Az írnokok hátrahúzódtak, az isten elhallgatott, és akkor újra 

feltámadt a moraj, majd a dobogás, és a tömeg újból nyüzsögni kezdett. 

Mikosz megremegett, és felhasadt az oldala, feltárva a vörös üreget és 

benne a rózsaszínű csontokat, amelyek egykor talán bordák lehettek. 

Barna, gumószerű termőtestek és gyulladtan duzzadó belső szervek 

keveredtek össze, és türemkedtek elő a levegőre. […] 

A bátyám kettészakadó teste jelent meg előttem, ahogy Mikosz 

termőüregét bámultam, és a gumókat, amelyek óriásira duzzadva egyszer 

csak kifakadtak, szürke felhőt szabadítva el.”359 

 

Mikosz nem egyetlen testtel bíró isten, hanem ott van mindenkiben, akin látható a 

szürkés jele: ezek a személyek gazdatestté válnak, és az isten terjedését teszik 

lehetővé. Vagyis Mikosz hálózatossága válik hangsúlyossá, a híveit pedig a 

deszubjektivizáció iránti vágy jellemzi, amely az istenben, az egymásban és a 

halálban való feloldódásban nyilvánul meg. A halál Mikosz számára az új élet 

kezdete. Új élet abban az értelemben, hogy Mikosz fizikailag terjed, a regény szerint 

úgy, akár a járvány (tehát hasonló a Termőtestek gombájához), vagyis a 

kórokozókhoz társított szaporodás jellemzi. A fenti idézet kelései is a testen 

eluralkodó betegség képzetét kelti fel. És új élet abban az értelemben is, hogy a 

megistenülés az ideológiák terjedésének a metaforája,360 így az új elköteleződés az 

isten mellett új életszemléletet jelent. A Mikosz-hit úgy terjed, ahogyan a növények a 

magvaikat és a gombák a spóráikat szétszórják. Mindez felidézheti a magvető-

 
359 Kleinheincz: Alvilági szövedék. 32–33. 
360 A megistenülés a prédikációk működését idézi fel, Mikosz kinyilatkoztatott szavai olyanok, 

akár a termékeny magvak, új technikák jönnek létre általa. 



154 

 

példázatot, amelynek értelmezési lehetőségeiről Fogarasi György értekezik. 

Meglátása szerint Máté evangéliumában  

 

„a közbülső szakasz teszi a parabolát önmagát allegorizáló 

metaparabolává, nemcsak általában a keresztény tanoknak, hanem 

magának a tanítási szituációnak, a parabolákban való beszédnek, így a 

jelenlegi parabolának is a parabolájává, és biztosítja kitüntetett helyét a 

példabeszédek között (első helyen szerepel e beszédek sorozatában).”361  

 

A magok szórásának képe a beszéd általi terjedés példázataként olvasható, vagyis 

éppen a tudás és Mikosz együttes disszeminációja362 látható a megistenülésekben. 

Ebben a terjedésben a logocentrizmus fontos szerepet kap, elvégre Mikosz 

ideológiája és a technológiáról szóló tanítások is a nyelven keresztül terjednek. 

Az Alvilági szövedékben a cseregőiek nézőpontjából a betegség burjánzása 

összekapcsolódik a technikai fejlődéssel, hiszen a fertőzéssel egyidőben adja át a 

Mikosz által megszállt ember a tudást, amelyet az írnokok rögzítenek és megőriznek 

az utókornak. Cseregő igyekszik elhatárolódni a fertőzéstől, a technikai 

vívmányoktól és magától az írástól. Viszont a kísértóiak szempontjából a haladást és 

jólétet szimbolizálja Mikosz, hiszen amikor az általa megszállt emberek nem 

betegszenek meg, akkor azoknak az orvosi vívmányoknak a metaforájává válik, 

amelyek az immunrendszert erősítik.363 Kísértóban fontos az íráson keresztüli 

hagyományozódás, vagyis az írás ugyancsak technikai vívmányként jelenik meg, a 

terjedés lehetőségének szélesedését biztosítja. Vagyis Kísértó mozgatórugója a 

logocentrikus kultúra, az idealizált Ember (Mikosz prófétája) szavai szerint épül fel. 

A gomba (Mikosz miatt) az Alvilági szövedékben is hiperobjektum. Viszkózus, 

hozzátapad az emberek testéhez. Nem lokális, hiszen mindig máshol, más személyek 

által bukkan fel, és ebben a tekintetben interobjektív is, hiszen az emberi test és az 

isten egy részének érintkezéséhez kötődik a megnyilvánulása. Mikosz hívei boldogan 

oldódnak fel a halálban, hogy eggyé váljanak a lénnyel, énjük elvesztése pedig 

megkönnyebbülést tükröz. A Mikosz általi fertőzés a testen stigmaként tűnik fel: 

 
361 Fogarasi György: Az adomány mint zsákmány: Máté és Marx a pénzmagról. In Kapitalizmus és 

irodalomtörténet. Szerk. András Csaba és Hites Sándor. Budapest, Reciti, 2022. 6. 
362 Maga a disseminatio kifejezés is egyszerre őrzi a magvetés és vetés jelentést, illetve a terjesztést 

és a széles körben ismertetést (ld. Dr. Finály Henrik (összeáll.): A latin nyelv szótára. Budapest, 

Franklin Társulat, 1884. URL: https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-

latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-

9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ). 
363 Mikosz a testben olyan, mint egy védőoltás, megóv más betegségektől. 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ


155 

 

Kísértó éljenzi a sötét színű elváltozást, míg Cseregő a kosszal és a tisztátalansággal 

köti össze. Vagyis Kísértó mintha éppen a koszban és szennyben való megmaradást, 

míg Cseregő a már többször idézett, Bruno Latour-féle tisztaságot és természettől 

való elkülönülést testesítené meg.364 Az összeütköző, egymással ellentétes ideológiák 

az egymáshoz kapcsolt megnevezésekben is megjelennek. Mint a narrátor, a cseregői 

Gerle fogalmaz:  

 

„Aztán ott voltak a finom lökdösések, a véletlenül leejtett pénzkarika, 

hogy hajolgatnunk kelljen, a félhangosan elmormolt »istentagadók« és 

»szennyimádók«. A kísértóiak szemében mi voltunk mocskosak, hiába 

neveztük magunkat Tisztáknak. Mi voltunk az eltévelyedettek, csak mert 

megőriztük a testünket – és a lelkünket – magunknak.”365  

 

A Mikosszal való kommunikáció lehetetlen a megistenülések hiányában, hiszen 

az isten a Pinky tündérliget-jelenetéhez hasonlóan az emberi testet használja arra, 

hogy beszéljen, viszont ebben az esetben is egyirányú a közlés. Mikosz csupán akkor 

reagál az emberekre, amikor az egyik megistenülés során végeznek az átalakuláson 

átmenő hívével, és ezt követően vigyázni kezd magára, hiszen a hálózatosság révén 

érzi a fenyegetést, és reagál rá. 

Már a két város jellemzői is rávilágítanak, hogy a regény világát a bináris 

oppozíciók szervezik, így ha Mikosz mint „szürke” hálózatos entitás jelenik meg, 

akkor szükségszerűen Cseregőhöz is kötődik egy, amelyet viszont fehér szálak 

jellemeznek. A regény főszereplője egy Gerle nevű lány, akinek súlyos fejsérülése 

lesz, és azt gondolja, azért élte túl, mert Mikosz megszállta a testét. Éppen ezért el 

kell hagynia Cseregőt, amely Mikoszt minden formában kizárja a faluból. Mint 

kiderül, a lányt nem Mikosz, hanem egy hasonlóan felépülő entitás, az Alvilág szállta 

meg. Ugyancsak gombajellegű, viszont a föld bioszféráját összekötő micéliumoknak 

feleltethető meg. Az Alvilág Mikoszhoz hasonlóan úgy képes a kommunikációra, ha 

beköltözik az emberekbe, viszont Mikosszal ellentétben nem tanít, hanem tanul; nem 

elnyom és uralkodik, mint a kísértóiak istene, hanem próbál együttműködni Gerlével. 

A két entitás tehát nem képes a kommunikációra a gazdatestek nélkül. Míg Mikosz a 

 
364 Ennek az egyik leghangsúlyosabb megjelenése, amikor néhány cseregői Kísértóba megy 

kereskedni. Testüket tetőtől talpig beöltöztetik, a visszaérkezésükkor pedig még a falu kapuinak 

átlépése előtt egy kék, fertőtlenítő folyadékkal tisztítják meg magukat Mikosz magvaitól. 
365 Kleinheincz: Alvilági szövedék. 13. 



156 

 

parazitikus együttélést képviseli, addig az Alvilág szimbiotikus kapcsolatra 

törekszik. 

A két istenség és a két település egymáshoz való viszonyát alapvetően a bináris 

logika szervezi. A két entitást a kommunikációjuk módja azonban összekapcsolja, és 

mindkettő a logocentrizmus képviselőjévé válik. A két városnak a látszólagos 

kontraszt ellenére ugyancsak akad közös vonása, ami szintén a logocentrizmusra 

vezethető vissza, egyedül a nyelvi eszményükben van különbség. Kísértó az írással 

őrzi meg a tudást, míg Cseregő dalokon keresztül, szóban hagyományoz át. A két 

város valódi különbsége abban ragadható meg, hogy Kísértó célja a növekedés, 

Cseregőé pedig a meglévő rendszer stabil fenntartása. 

Ahogyan a növényhorror felgyorsítja és láthatóbbá teszi a szuperreproduktivitást, 

úgy Mikosz sporadikus szaporodása is látványossággá válik az istennéválás által. Az 

Alvilági szövedékben a fehér és sötét entitás közt kompetitív viszony alakul ki, amely 

abban is megjelenik, hogy csak az egyikük maradhat fent. Mikosz célja a teljes 

megsemmisítés, míg az Alvilág szeretné integrálni Mikoszt a bolygó ökológiai 

működésébe. Gerle segítségével az Alvilág új stratégiát tanul, amely által képes arra, 

hogy Mikoszt a földi ökoszisztémához „szelídítse”: „Legyőztünk egy istent, mondtam 

az Alvilágnak, de ő csak egyetlen lassú, helyeslő gondolattal válaszolt, mely lustán 

végigcsorgott a földmélyi gyökerek mentén. Már nem követelt tőlem semmit – már 

mind a szövedékéhez tartoztunk.”366 Vagyis az Alvilág győzelme a fejlődés, az 

evolúció által lehetséges, konkrétan a Brúsz esetében már korábban ismertetett, 

Deleuze és Guattari nevéhez kötődő neoevolúció révén: nem genealogikus adaptáció 

megy végbe, hanem a fajok közt megvalósuló, közös előnyök kihasználására épülő 

együttfejlődés. Nem csupán Mikosz, de az Alvilág is centralizál abban az 

értelemben, hogy bekebelez mindent, ami nem része, birtokolni kezdi, de ebben a 

birtoklásban mégis összhangra törekszik. 

A terjedést Mikoszhoz hasonlóan éri el, akárcsak a Horgonyhelyben a gumó és a 

Termőtestekben a gomba: az emberek életének rovására, a haláluk által képesek 

terjeszkedni és szaporodni. Éppen ezért nem csupán a Brúsz elemzése során 

bemutatott biopolitika jellemzi ezeket a szövegeket, hanem a nekropolitika 

[necropolitics] is. Achille Mbembe a fogalom meghatározása során a foucault-i 

biopolitika fogalmából indul ki. Érvelése szerint a nekropolitikai hatalom az élet és a 

 
366 Uo. 484. – Kiemelés az eredetiben. 



157 

 

halál között fordított működést feltétez, amely értelmében az élet a halál 

médiumának tekinthető. Mozgatórugójaként a rasszizmust nevezi meg, amennyiben 

az összefonódik a szervezett pusztítással és az áldozati gazdasággal, amely 

megköveteli az élet árának olcsóbbá tételét és a veszteségekhez való hozzászokást. 

Mindez nem csupán a különbözőségről szól, hanem az elkülönülésről és a 

szétválasztásról is.367 A Horgonyhelyben az élet a halál szolgája, a születés 

ösztönzése a halottak számát, és így a gumó tápanyaghozzáférését növeli. A 

Termőtestekben kevésbé hangsúlyos az emberi születés, helyette a halál, a szerves 

anyag lebontása válik fontossá. A nekropolitikát jellemző elkülönítés a Pinky 

tündéreinek esetében is előtérbe kerül: azért tenyésztik a tündéreket, hogy pinkyt 

lehessen készíteni a testükből. Az Alvilági szövedékben a veszteséghez való 

hozzászokás a halál szakrális mozzanattal való összekapcsolásában érhető tetten, az 

emberi élet Mikosz fennmaradásának kulcsa. Mindegyik szöveg esetében a hatalmat 

birtokló részéről a másságot képviselők halála a cél, és ezáltal válik az élet egy 

intermezzová, a halál médiumává. 

A nekropolitika másik jellemzője, hogy felbontja a klasszikus áldozat és hóhér 

struktúrát, az állandó szerepek helyett a felcserélődésük lehetőségét hordozza 

magában, körforgás jön létre közöttük. Ez azt jelenti, hogy eltűnik a bűntudat, a 

megbánás és nincs jóvátétel. A nekropolitika szerint az áldozatok már nem csupán 

elszenvedői a sérelemnek, hanem a kínzók bűntudatát is átveszik, vagyis helyettük 

vezekelnek. Éppen ezért válhatnak a korábbi áldozatok hóhérra.368 A nekropolitika 

ezen aspektusa abban a jelenetben a leghangsúlyosabb, ahol Gerle az Alvilág 

segítségével megakadályoz egy megistenülést. A hívek keresik a bűnöst, aki az 

addigi „hóhér” (vagyis Mikosz) kivégzője lett. Az embereknek bűntudatuk támad az 

isten megsérülése miatt, holott Mikosz a szaporodásával éppen ölni készült.  

Mbembe azt is állítja, hogy a kortárs világ fegyverei révén nagy tömegek 

pusztíthatók el, ezáltal pedig halál-világok jönnek létre, amelyek a társadalmi lét 

olyan új formái, amelyben a tömegek az élő halál [living death] állapotában 

léteznek.369 Ebben az értelemben a nekropolitika zombifikációként is értelmezhető, 

 
367 Mbembe: Necropolitics. 38. 
368 Uo. 39. 
369 Uo. 92. 



158 

 

hiszen a zombi az élet és a halál határmezsgyéjén elhelyezkedő szörnyalak.370 Ez az 

állapot pedig egyszerre jellemzi a Termőtestek szereplőit371 és az Alvilági 

szövedékben Kísértó lakóit, hiszen a spórával való fertőzöttség a halál-világot teremti 

meg.  

Ezen a ponton fontos Fogarasi egy másik észrevételét hangsúlyozni a megvető és 

a talentumok parabolájával kapcsolatban: „A két parabola a mezőgazdaság és a 

pénzgazdálkodás köréből veszi képvilágát, de ez a két képzetkör valójában szoros 

kapcsolatban is áll: a mag és annak szaporodása elemi szerepet játszik abban, hogy 

egyáltalán elgondolhassuk a pénzt és annak sokasodását.”372 Vagyis a vetés nem 

csupán a növény szaporításaként és a tudás vagy ideológia terjedéseként 

értelmezhető, hanem kapitalizációként is. Az Alvilági szövedékben Gerle és az 

Alvilág között egyszerű kereskedelem, win-win helyzet alakul ki, majd a regény 

végén az egész társadalom és az Alvilág között jön létre a kölcsönös nyereség: 

megvalósul az anyag körforgása, egyensúlyi helyzet teremtődik. Mikosz ezzel 

szemben megbontja a körforgást, csupán annyit ad, amennyi ahhoz szükséges, hogy 

a hívei elkötelezettek maradjanak (a betegségtől való óvás), így az állománya 

növelésére törekszik a halál minimalizálása által. A halál az új élet születésének 

eszközeként csupán Mikosz életét szolgálhatja, tehát éppen az a kapitalista szemlélet 

(a sokszorozódás) uralja az isten magjainak szétszóródását, amelyre Fogarasi utal, és 

mindez éppen a nekropolitika megvalósulása, hiszen az Alvilág fenntartható 

szemléletével szemben Mikosz határok nélkül növekednek. 

Röviden, az Alvilági szövedék tematikusan sok szempontból érintkezik a 

Termőtestekkel és a Horgonyhellyel, azonban a másik (Mikosz és az Alvilág) 

ábrázolása nem törekszik új horizont bemutatására. A bináris oppozíciók mentén 

szerveződő világában az ellentét feloldódik a világosságot, a pozitívat jelképező és 

egyensúlyra törekvő természetmodell győzelmével. Azonban ez a természeti modell 

 
370 Mint Hódosy Annamária írja a zombiról, „A filmekben az átváltozást jó ideje nem varázslat, 

hanem valamilyen véletlenül vagy épp szándékosan okozott járvány váltja ki” (Hódosy: 

Klímaszörnyek. 157.). 
371 Ld. „Ennek talán az az oka, hogy a Termőtestek figurái már akkor halottak, amikor belépünk a 

regénybe: élve rohasztják el őket a gombák, megmerevedett rendszertant követnek a 

gombakereskedelemben, és a helyi bordély, a Babaház látogatásával. Éppen ez a(z élő)halott állapot 

teszi kétségessé potens viselkedésüket, így a regény maffia és bűnügyi történetszála szinte 

parodisztikusan hat, kisszerűvé válik Höksring és a gombák titkához képest. A mortalitás a regény 

mozgatórugója, hiszen a szereplők a túlélés és hatalom érdekében leszámolnak egymással, és közben 

»a város és a gomba ugyanazokból a holt anyagokból gyarapszik«.” (Borbíró: Langyos trágya és 

nyirkos termőföld. 102.) 
372 Fogarasi: Az adomány mint zsákmány. 84–85. 



159 

 

nagyon is a logocentrikus gondolkodás megtestesülése, hiszen a tanulása révén az 

Alvilág közelebb kerül annak az Embernek az ideájához, aki gondoskodik a 

természetről és megóvja a környezetét, ezáltal pedig rejtetten, de hierarchiát hoz 

létre. 

 

1.7. Láthatatlan veszély: összegzés 

Bár az állatok is a másikat testesítik meg, azonban az ember könnyebben azonosul 

velük, mint a növényekkel vagy a gombákkal, hiszen látja azokat a reakciókat és testi 

jegyeket, amelyekben képes valamiképpen felismerni önmagát és ezáltal képes 

empatikussá válni. A növények ezzel szemben a totális idegenség szimbólumai, 

hiszen hiányoznak azok az ismertetőjegyek, amelyek miatt az ember élőként 

tekintene rájuk: más idő, testfelépítés és kommunikáció jellemzi őket, amely 

megnehezíti a kapcsolódást. A fantasztikus irodalom ezeket a jegyeket 

kihangsúlyozza, felnagyítja és láthatóvá teszi, így az alapvetően csupán háttérként 

elképzelt növények aktívvá és cselekvővé válnak, ezáltal pedig fenyegetést 

jelentenek. A fejezetben megmutatott ember-növény viszonyok változatosak, 

azonban a növény gyakran belép a humán testekbe, hogy irányítsa, és a 

szaporodásához felhasználja: a Pinkyben indák által, a Horgonyhelyben a földből 

származó tápanyagok részecskéi által, a Termőtestekben és az Alvilági szövedékben 

pedig a gombafonalakkal.  

A növény-ember kapcsolatok lehetnek fraktálisak, rámutatva a nagyobb 

törvényszerűségek logikájára kicsiben (mint az Odakint sötétebb-ben), 

összekapcsolódhatnak a társadalmi nemekhez társított hagyományos 

tulajdonságokkal, mint a Visszatérés az éjféli iskolába vagy a Horgonyhely esetében. 

Sőt, a társadalmi csoportok elnyomását és a kizsákmányolását is láthatóvá tehetik, 

mint például a Pinkyben vagy a Horgonyhelyben, miközben a betegség képét is 

megeleveníthetik a felek közötti megbomlott viszonnyal, mint a Termőtestekben 

vagy az Alvilági szövedékben. Minden esetben igaz azonban, hogy a növény és a 

gomba olyan láthatatlan fenyegetést jelent, amelynek következményeivel az Ember 

egészen addig a pontig nem képes számolni, amíg a növény nem válik láthatóvá és 

nem válik nyíltan fenyegetővé. Amikor a passzívnak elképzelt és háttérbe szorított 

entitások az előtérbe kerülnek, akkor rámutatnak a biológiai hálózatosságra és a 



160 

 

megismerhetetlenségükre, miközben az emberi nyelv híján a logocentrizmus 

kritikáját is nyújtják. 

Ebben az esetben a növény és a gomba éppen annak az emberi kultúrának a 

jelképévé válik, a fogyasztói társadalomé és a kapitalizmusé, amely eredendően 

kizsákmányolja a természetet. A fantasztikus irodalomban a növények és a gombák a 

logikájukban és működésükben is tükrözik ezt a társadalmi berendezkedést, hiszen az 

egyensúly nélküli növekedés jellemzi ezeket az entitásokat. A növényhorror eközben 

rámutat az anyagáramlás fontosságára, arra, hogy az emberi test is materiális létező, 

és éppen ezért nem szakadhat ki a ciklikusságból és a hálózatból, cselekedetei 

kölcsönhatásban vannak a természet változásával: ahogyan Höksring gombája 

beteggé válik, úgy az emberek is. Vagyis a humán és a nonhumán létezők közötti 

kölcsönhatás révén egy olyan új animisztikus (Morton fogalmát használva: 

animisztikus) horizont bomlik ki, amely a posztantropocentrikus szemléletre 

törekszik, és kritikával fordul az elszeparált létezés ideológiája és a logocentrizmus 

felé. 

 

  



161 

 

V. Beteg test, beteg környezet 
 

1. Visszatérő folklór: Bevezetés 

Széplaky Gerda szerint a görög-keresztény kultúra alapja az áldozati hierarchia:  

 

„az ember a létezők közötti hierarchia csúcsán foglal helyet, ami 

mindenekelőtt abból az üdvtörténeti narratívából nyeri létjogosultságát, 

mely kinyilatkoztatja, hogy az ember nem puszta élőlény, aki a tünékeny 

átmenettel együtt állat módjára elpusztul, hanem Isten gyermeke, s a 

benne lévő lélekrész számára örökkévalóságot garantál és kitüntetetté 

teszi őt.”373  

 

A korábbi fejezetekben már bemutattam, hogy a természetre és az embert körülvevő 

világra irányuló figyelem új helyzeteket teremt a keresztény kultúrkör történeteinek 

újragondolásával, és sokszor éppen az embernek tulajdonított kiemelt pozíciót 

kérdőjelezi meg. Vagyis ezen kulturális történetek szerepe módosul a fantasztikus 

irodalomban, az ember már nem egyedülálló vagy kitüntetett. Például az Irha és 

bőrben, bár az emberi hübrisz teremti a fajzatokat, azonban a fajzatok kultúrája 

inkorporálja a sapiensek üdvtörténeti narratíváját, és a Feketebárány létrehozza a 

saját nyáját, ezzel a szekta vezetőjévé és vallási figurájává transzformálva magát – 

tanítani akar, akár Jézus. A történet torz, keresztre feszített krisztusi figuraként 

mutatja be Theodort, viszont körbehordozása nem csupán Jézus passióját idézi fel, 

hanem kapcsolatot teremt az archaikus kultúrával a totemisztikus kiállítás révén. A 

Termőtestekben Gris feltámadása nem az embereket váltja meg, nem a humán 

entitásokért megy végbe, hanem a gomba és a természet részévé válik, a gomba 

fennmaradását szolgálja az önként vállalt halállal. A Horgonyhely, az Odakint 

sötétebb, a Pinky és az Alvilági szövedék ugyancsak beilleszthető abba a tendenciába, 

hogy a krisztusi narratíva, a halál és a feltámadás már nem csupán az emberekért, 

vagy nem magukkal az emberekkel történik. Az ökológiai narratívák az üdvtörténet 

újraírásával tükröt tart a görög-keresztény kultúra áldozati hierarchiájának, így már 

nem csupán az ember válik Isten gyermekévé – hiszen az isteni entitás gyakran maga 

is a természet része.  

 
373 Széplaky: Sem isten, sem állat. 9. 



162 

 

Annak ellenére, hogy a halállal és a feltámadással kapcsolatban már érintettem a 

lélek kérdését, a korábban elemzett szövegek közül a lélekkel nyíltan csupán az 

Odakint sötétebb foglalkozik. A regény végén az új világ egyik alkotóelemévé válik, 

vagyis nem az embereké, nem egy kiemelt csoporté, hanem az egész új világ 

alkotóeleme. A lélek és a természet kerül előtérbe Kleinheincz Csilla Ólomerdő-

trilógiájában is. Bár látszólag a történet ezen két vetülete kevéssé érintkezik 

egymással, mégis azt gondolom, szorosan összekapcsolódnak, és ezt nagyrészt a 

történet népmesékre épülő világa teremti meg az animisztikus szemlélettel. 

 

1.1. Népi kultúra, szimbólumok változása és betegség 

„A mesék és hiedelmek közötti összefüggések abból is adódnak, hogy a 

mese- és hitvilág, különösen a magyar folklórban, állandó és kölcsönös 

hatással van egymásra. Érthető tehát, hogy például a túlvilágról, a 

többrétegű világokról szóló elképzelések, továbbá a halál, ördög, kísértet, 

táltos, a természetfeletti erővel rendelkező hősök, a mágikus eljárások, az 

állattá változások, a halálból való életre kelés stb. mind a mesékben, 

mind a hiedelmekben azonos szemléletet, felfogást tükröz.”374  

 

A népi kultúrában a mesemondók egyszerre archiválták az orális kultúrában élő 

történeteket, és közben változatokat hoztak létre, hozzáadtak vagy elvettek elemeket. 

A mesék lejegyzése kialakította azokat a végleges formákat, amelyekhez ma 

hozzáférünk, tehát az írásbeliség felszámolta a további változatok születését.375 A 

variációk nem csupán a mesemondók egyéni kézjegyének nyomhagyására 

vezethetők vissza, hiszen  

 

„[a] valóságos élet maga is teremt új, markáns alakokat, amelyek 

kiszorítják a mesehősöket: hat a mindenkori történelmi helyzet, a 

szomszéd népek eposzvilága, az írásbeliség, a vallás, mind a keresztény, 

mind pedig a hiedelemvilág. A mese legmélyebb rétegei tovább őrzik a 

legősibb pogány életforma, az ősi szokások és szertartások nyomait. A 

mese fokozatos metamorfózison megy keresztül.”376  

 

 
374 Paládi-Kovács Attila (szerk.): Népköltészet. Magyar Néprajz, V. Budapest, Akadémiai Kiadó, 

1988. URL: http://mek.niif.hu/02100/02152/html/05/19.html  
375 Bálint Péter: Meseértés és értelmezés. A Kárpát-medencei népmesehagyomány hermeneutikai 

vizsgálata. Hajdúböszörmény, Didakt, 2013. 32. 
376 Propp: A mese morfológiája. 126. 

http://mek.niif.hu/02100/02152/html/05/19.html


163 

 

Nagy Olga szerint a mesei fantasztikum a valóság- és a fantáziaelmek keveredéséből 

születik, és ez a folyamatos változás „az ősi állagot veszélyezteti”, ezáltal pedig „a 

valóságos felé hajlítja a mesei világképet”.377  

Ezek a változások nehezen követhetők vagy rekonstruálhatók a mesék 

változatainak rögzítése nélkül, viszont Magyarországon viszonylag későn indult el a 

lejegyzés, így a 18. századig szájhagyomány útján fentmaradt motívumok maradtak 

csak fent. A folklór a népi tudás őrzője, viszont mivel „távolodunk az orális kultúrára 

épülő népek életmódjának, hagyományának, szokásrendjének és »világképének« 

ismeretétől”,378 így azok a szimbólumok és motívumok, amelyek a tudást őrizték, 

egyre nehezebben érthetők a ma emberének. 

Az az „ősi állag”, amelyre Nagy Olga utal, az animisztikus világértelmezéssel áll 

kapcsolatban, amikor is az emberek hite szerint a növények, az állatok és a kövek is 

lélekkel bírnak – a történetekben ezeket értelmezzük csodás elemként,379 

szimbólumként vagy allegorikus figuraként. A kereszténység megjelenése ugyancsak 

hatott az „ősi állag”-ra, az animisztikus jegyek vagy a háttérbe szorultak, vagy pedig 

a kereszténység integrálta ezeket a képzeteket.  

Az alábbi idézetben a betegségek megszemélyesítése, történetté alakítása, illetve a 

jelentésük átalakulása kerül előtérbe: 

 

„Az allegorikus, elképzelt alakok közül legismertebbek a perszonifikált 

betegségek. Az ősi betegségdémonokban való hit nem szűnt meg a 

kereszténység elterjedésével. A középkori felfogás szerint a kolerát 

például a »fekete lovas« terjeszti, aki hegyen-völgyön, településeken 

keresztül vágtatva, nyilaival lövöldözte be az emberekbe a betegséget. A 

16. században a pestist bűneink miatt ránk mért istenverésnek írják, 

amelyet az Isten szerteszét küldött. A különböző betegségdémonokat a 

keresztény vallásban az ördög egyesíti. Az ördög belebújik az emberbe 

(szólás: »Az ördög bújjon beléd!«), azért, hogy betegséget (főleg 

epilepsziát vagy őrültséget) okozzon. A középkorban az ördögűzés 

(exorcizmus) egyházi eljárás volt. A betegségdémonok a magyarságnál 

hiedelemmondákból ismertek.”380 

 

 

A betegségdémonok a ma fellelhető magyar népmesékben kevéssé jelennek meg, 

helyette az ördög és a halál megszemélyesítése dominál. Bizonyos kutatások arra 

 
377 Nagy: A fantasztikum variációs lehetőségei a mai népmesében. 321. 
378 Bálint: Meseértés és értelmezés csapdái. 15. 
379 Nagy: A fantasztikum variációs lehetőségei a mai népmesében. 320–329. 
380 Paládi-Kovács: Népköltészet. Magyar Néprajz, V. 



164 

 

mutatnak rá, hogy az egész Kárpát-medencében jelen voltak ezek a mesék, azonban 

ma már csak Erdélyhez kötődő adatok maradtak fent.381 A motívumok eltűnése abból 

fakadhat, hogy a generációról generációra öröklődött tudás bizonyos elemei a 

gazdasági, a kulturális, a társadalmi vagy a környezeti változások miatt már nem 

bírtak informatív értékkel, így a fentartandó tudásból kikoptak az ökonomikusság 

jegyében. Például Ipolyi Arnold kutatásai szerint a magyar folklórban a fene az ártó 

szellem megszemélyesítése volt,382 míg például a mirigy a pestis és a döghalálé,383 

viszont ezek a jelentések ma már kevéssé élnek a köztudatban.  

A betegség motívumai, szimbolikus megjelenítése tehát folyamatosan változik, 

koronként más betegség válik központi problémává, azonban a test minden esetben 

összekapcsolódik vele egyrészt a materialitása és az abból fakadó végesség miatt, 

másrészt azért, mert „[a] test egy olyan modell, amely bármely behatárolt rendszert 

jelölhet. Határai bármilyen fenyegetett vagy bizonytalan határt képviselhetnek. A test 

összetett struktúra. Különböző részeinek funkciói és azok kapcsolata más összetett 

struktúrák szimbólumainak forrása.”384 A test nem csupán a betegség tüneteit 

hordozza, amely az orvos nyomozása során diagnózissá válik, hanem éppen az 

összetettsége miatt a kultúra jelképévé is válik, megjeleníti azokat az ideákat és 

devianciákat, amelyek az adott korszakot meghatározzák. A test a pestis és a fene 

kórképei mellett szimbolikusan a különböző mentális és lelki problémákat is 

megjelenítheti.  

 

„Ha a betegséget nem egyéni problémának, hanem a beteg környezetét, 

sőt összességében a társadalom egészét zavaró jelenségnek tekintjük, 

érthetővé válik, hogy a betegség összemosódik a deviancia fogalmával, 

ami nemcsak a betegekhez való viszonyban s így a betegszerepben 

jelenik meg, de a gyógyító tevékenység társadalmi kontrollfunkciójában, 

a nemkívánatos magatartásformák orvosi kezelésében is. Legláthatóbban 

talán a fogyatékosság esetében fonódik össze az egyéni és a társadalmi, 

hiszen az egyéni képesség valamilyen sérülése társadalmi közegben válik 

korlátozottsággá, mind az adott képességre vonatkozó társadalmi igényt 

(pl. diszlexia), mind a környezeti feltételeket tekintve (pl. 

mozgáskorlátozottság).”385 

 
381 Magyar Zoltán: Bestiarium Hungaricum. Csodás lények és teremtmények a magyar 

néphagyományban. Budapest, Cser, 2023. 117. 
382 Ipolyi Arnold: Magyar Mythologia. Pest, Heckernast Gusztáv, 1854. 29–30. 
383 Uo. 33. 
384 Douglas, Mary: Purity and Danger. An Analysis of the Concepts of Pollution and Taboo. 

London – New York, Routledge, 2001. 116. 
385 Horkai Anita – Nagy Éva – Pálvölgyi Miklós – Vingender István: Egészség és társadalom. 

Akadémiai, 2021. URL: https://mersz.hu/hivatkozas/m816eet_26/#m816eet_26  

https://mersz.hu/hivatkozas/m816eet_26/#m816eet_26


165 

 

 

Vagyis maguk a deviáns testek válnak a betegség jelképévé, eltérésük pedig 

szimbolikus jelentésekkel töltődik fel. A fantasztikum éppen ezeket mutatja meg, 

radikalizálva ezzel a normatív (mi) és a deviáns (ők) testek reprezentációját. Az 

Alvilági szövedék Mikosz által megfertőzött testei a cseregőiek szemében ugyanezt a 

betegséget viszik színre a szürke folttal, míg az Odakint sötétebb-ben a rák-

metaforák és a fraktális szerkezet kapcsolja össze az emberi test megbetegedését és a 

világ pusztulását. 

A kortárs betegség fogalma már nem csupán a testi, hanem a lelki és a szociális 

jóllétet is magába foglalja.386 Mark Fisher hangsúlyozza E. D. Laing, Foucault, 

Deleuze és Guattari nyomán, hogy „az elmebetegség valójában nem tudományos, 

hanem politikai kategória.”387 Neologizmusa (amely a pestis járvány jellegét, és így a 

középkori járványokkal való párhuzamot hangsúlyozza), a mentálpestis arra a 

jelenségre utal, hogy egyre több fiatal küzd pszichés szorongással, amely a 

kapitalizmus tünete.388 Fisher mindezt kiegészíti azzal, hogy „az egészségügy 

egyszerűen privatizálja a mentális problémákat, azt állítva, hogy azokat minden 

esetben az egyén idegrendszerének kémiai egyensúlyhiánya és/vagy családi háttere 

okozza”, hiszen a kapitalista rendszer nem fogja felfedni önnön struktúrájának azokat 

a területeit, amelyek kiváltották a problémát.389  

 

1.2. A betegség mint tükörkép 

Mint a Horgonyhely értelmezése során jeleztem, a Földet gyakran zárt rendszerként 

vagy szervezetként képzelik el. Erre utal a Gaia-modell is, amely az ökoszisztéma 

egyensúlyát érzékelteti az antropomorfizáció révén. Vagyis ha a test egy része 

megsérül vagy megbetegszik, akkor az kihat a szervezet egészére. Ezen az elven 

alapul az is, ahogyan Lars szeretné átkódolni a helyhez kötést, hiszen igyekszik 

fokozatosan kiszorítani a talajból származó „mérgező” récsecskéket a 

tápanyagkörforgásából, hogy a vízi élelemmel elérje a szabadságot, és 

„egészségessé” tegye a társadalmat. 

 
386 Pikó Bettina: Lelki egészség a modern társadalomban. Akadémiai, 2020. URL: 

https://doi.org/10.1556/9789634544623 
387 Fisher, Mark: Kapitalista realizmus. Nincs alternatíva?. Budapest, Napvilág, 2020. 40. 
388 Uo. 41. 
389 Uo. 44. 

https://doi.org/10.1556/9789634544623


166 

 

Ismét az Odakint sötétebb példájával élve: a világ növényként való elképzelése 

ugyancsak élő szervezetként vizionálja a világot. Mint a regény rámutat, ha a növény 

felső része megbetegszik, akkor lehet, hogy az alsóbb részek egy ideig nem érzékelik 

a problémát, azonban előbb-utóbb hozzájuk is elér a fertőzés. A világ 

megbetegedése, vagyis az egyensúlyi helyzetének a megbomlása, az egyénre is 

hatást gyakorol, elvégre befolyásolja az élete hosszát és minőségét. 

Höksring maga a gomba a Termőtestekben, és mint korábban jeleztem, a gomba, 

vagyis a város megbetegszik egy atka támadásának hatására. Erre reagálva a gomba 

védekezni kezd, mégpedig úgy, hogy igyekszik szaporodni, amivel megnövelheti a 

túlélési lehetőségét. A reprodukciónak azonban ára van, nyersanyagra van szüksége: 

az emberek, az állatok vagy a könyvek éppen megfelelnek erre a célra. Amikor a 

gomba megtelepszik az emberi és az állati testekben, lényegében megbetegíti a 

szervezetet, tehát a gomba/környezet atkafertőzése azt eredményezi, hogy a rendszer 

más elemei, mint például az emberek, megbetegszenek. 

Egy új szövegpéldával élve, a természet és az emberi test közötti kapcsolatot 

ragadja meg Moskát Anita Rügyeid című sci-fi novellája. A Rügyeid arra az 

ökológiai vízióra reagál, amely a tiszta és belélegezhető levegő mennyiségének 

csökkenését jósolja. Moskát novellája egy vizuális és egy ok-okozati analógiára épít. 

Arra, hogy a szén-dioxidot oxigénné alakító fák törzse és lombozata az oxigént 

felvevő és szén-dioxiddá alakító tüdő légcsövére, hörgőire és léghólyagjaira 

emlékeztet. A novella már a tüdő és a fa analógiájának megjelenése előtt megteremti 

az emberi test és a növény közötti hasonlóságot: „Egyszer, amíg a katonák nem 

figyeltek, még egy levelet is lecsípett, a kezedbe nyomta. Sima tapintása volt, mint az 

emberi bőrnek. Láttad rajta a pórusokat, mielőtt hersenve szétroppantottad a húsát, és 

a zöld vér bekente a körmödet.”390 A történet két szereplője egy anya és a gyereke, az 

egyes számú, második személyű elbeszélés címzettje pedig a gyermek. Az anya 

szeretné, ha a fákat nem csupán üvegházakban tartanák, hanem szabadon nevelnék, 

azonban mint a gyerek rávilágít, ez lehetetlen, elvégre a kinti por és kátrány miatt a 

növények elpusztulnának.  

A Rügyeid első utalása a fa és a tüdő közötti analógiára ahhoz kapcsolódik, hogy a 

gyerek az anya munkahelyén, a tüdőgondozóban rajzol, és az alábbi módon írja körül 

a narrátor a helyzetet: „Rajzolgatni is szoktál, hogy jobbra kedvre derítsd anyádat: a 

 
390 Moskát Anita: Rügyeid. In A hazugság tézisei. Uő. Budapest, GABO, 2022. 55. 



167 

 

lefelé növő fákat szereti a legjobban, amelyek törzse az égből ered, koronájuk alatt 

terebélyesedik ki, lombjuk tintakék.”391 A novella nem egyszerűen a tüdő és a fa 

alaki hasonlóságára épít, hanem a kettő közötti betegségen alapuló kapcsolatra. A 

fákat elzárják, ahogyan a tüdő is csak szűrőmaszkon keresztül jut tiszta levegőhöz. 

Az olyan megfogalmazások, mint „leszüreteli a beutalókat”,392 „Két sorban ülnek [a 

betegek] a műanyag székeken, mint az ágyásokban”393, „mintha valami növekedne a 

torkukban, kaparná magát kifelé”394 vagy „figyeled a mellkasukat a géphez préselő 

embereket, mint a gyümölcs súlya alatt megroppant fákat”395 megteremtik a két élő 

szervezet kapcsolatát. A novella vége azzal zárul, hogy a fák magja az emberek 

szervezetébe kerül, és a tüdejükben növekedni kezdenek a növények, fordított fává 

válva. Azonban a fa növekedése ebben az értelemben a tüdőbetegség, a rák képét is 

felidézi, hiszen a betegség burjánzása és a növény fejlődése is egyre nagyobb teret 

tölt be a tüdőben, mindkettőt a röntgenfelvételek tehetik láthatóvá. Az „A legszebb 

dolog, amit ember tehet, hogy a húsából táplál egy fát.” mondat ugyancsak 

kétértelmű, hiszen amennyiben a fa az egyénben növekszik, akkor az életében 

táplálja a növényt. Míg ha a betegség eufemizálása a fa növekedése, ebben az 

esetben az anyagkörforgásának logikájából adódóan a holttest válik a növény 

tápanyagává. Ebben az értelemben az anya gondozáshoz kapcsolódó munkája is 

kétértelmű, hiszen a tüdőbetegekkel és a fákkal is foglalkozik, vagyis a betegeket és 

a növényeket is gondozza. A Rügyeidben tehát az ember növényi vonásokkal 

rendelkezik, míg a növény antropomorfizálódik az alaki hasonlóság és a betegségen 

alapuló analógia révén. A novella így rávilágít arra a már korábban is többször 

bemutatott rendszerre, amely az élőlények és a környezet állapotának kölcsönhatását 

teszi láthatóvá. 

Három korábban már idézett elméletre utalnék röviden – az animizmusra, a Gaia-

modellre és az ökopornóra. Az animisztikus gondolkodás nyomait a folklór megőrzi 

és a fantasztikus irodalom pedig felhasználja. Az animizmus lélekkel ruházza fel a 

környezetet, ezáltal élővé teszi azt, megszemélyesíti. A Gaia-elmélet egyetlen 

szervezetként tekint a bolygóra, és olyan hatalmas élőlényként képzeli el, amiben az 

élőlények és az élettelen létezők csupán együtt képesek megteremteni az egyensúlyt 

 
391 Uo. 56. 
392 Uo. 
393 Uo. 
394 Uo. 
395 Uo. 57. 



168 

 

és a szervezet működését. Welling ökopornó fogalma a természet 

antropomorfizálására hívja fel a figyelmet, vagyis élővé teszi, akárcsak az animizmus 

és a Gaia-elmélet. Az ökopornó a Gaia-modellhez hasonlóan általában nőként 

mutatja be a természetet, azonban nem a rendszerszemlélet jellemzi, hanem a 

természet birtoklása, kisajátítása és újrakeretezése a gyarmatosító tekintet által. A 

három megközelítésben az a közös, hogy valamiképpen az Embert vagy az emberit 

vetíti a természetre, ezáltal pedig a természethez való viszonyulás különböző 

aspektusait fogalmazzák meg. Vagyis a felsorolt elméletek és modellek egyrészt azt 

segítik elő, hogy az Ember ne csak az állatokban ismerhessen magára, hanem a 

növényekben vagy a hiperobjektumnak tekinthető természetben is, másrészt pedig a 

biológiai hálózatosságra és az összekapcsoltságra hívják fel a figyelmet. A fejezetben 

idézett, korábban értelmezett szövegek, illetve a Rügyeid is éppen ezeknek az 

elméleteknek egy-egy példáját kínálják, felnagyítva az ember és a természet közötti 

kapcsolatokat, analógiákat és érintkezési lehetőségeket. 

Ugyancsak a természet antropomorfizáló szemlélete, illetve a környezet és az 

emberi test kölcsönös sérülése strukturálja Kleinheincz Csilla Ólomerdő-

trilógiájának történetét. A széria a népmesei elemekkel a mentális betegségekre 

világít rá, konkrétan azokra az eseményekre, amelyek egy-egy család életére hatást 

gyakorolnak, és amelyek aztán formálják a világot. A folklórt meghatározó 

animisztikus világábrázolás miatt nem csupán az emberi kapcsolatokat allegorizálja a 

regénysorozat, hanem a természethez való viszonyt is. A fejezetben azt mutatom be, 

hogy a népmesei elemek és az elbeszélés költői képei hogyan mutatnak rá a világ 

szabályszerűségeiből következő determinációra, és hogy ez milyen betegségekkel 

fonódik össze, miként válik a test a mentális problémák jelképévé, és ez hogyan 

tükröződik, pontosabban projektálódik a természetábrázolásban. Az elemzés első 

szakaszában hosszabban kitérek a trauma, a sérülés és a test kérdésére, majd az 

elemzés második felében összekapcsolom a betegség kérdését az animizmus és az 

ökogótika fogalma révén a természettel. Az értelmezés során nem célom minden 

folklórelem vagy népmesei motívum elhelyezése a magyar hagyománytörténetben, 

csupán a legismertebb, illetve az értelmezési irány szempontjából fontos 

intertextusokat emelem ki.  

 



169 

 

2. Büntetés és fogyatékosság az Ólomerdő-trilógiában 

Ahogy Tóth Zoltán János írja a szuperhősképregényekkel kapcsolatban, „a 

»fogyatékkal élő« szuperhősök korát éljük.”396 Bár Kleinheincz Csilla Ólomerdő-

trilógiája nem képregény, mégis hasonló narratíva jellemzi a hős háttértörténetének 

és a heroikus cselekedetek motivációjának tekintetében. A szuperhőstörténetek arra a 

narratív sémára építenek, amelyet Northrop Frye a románc struktúrájának nevez, és 

amelynek középpontjában a kaland révén a keresés áll.397 Egyúttal népmesei 

gyökerekkel is bírnak, hiszen mint a Brúszról szóló egységben írtam, a szuperhősök, 

hősök az archaikus és folklór kultúrák modernizált és urbanizált hősei. Kleinheincz 

szereplőit is a hősi cselekedetek határozzák meg, egyszerre bírnak 

többletképességgel és korlátokkal, eközben pedig keresik önmagukat és a helyüket a 

világukban. A szereplők életútja, motivációik, lelki és testi sérüléseik az 

Ólomerdőben (2014) kezdenek kibomlani, az Üveghegy (2014) című második 

kötetben folytatódnak, és az Ezüstkézben (2019) zárulnak le. 

Az Ólomerdő-trilógia egy fiatal lány, Emese történetét meséli el: a részben 

emberi, tündér- és sárkányvérrel is bíró kamasz a tündér származású édesanyja, Lóna 

keresésére indul, így jut el Héterdőbe. Bár sikerül megtörni az anyját hattyúvá 

változtató átkot, hiszen az apja és egy fekete lovas, Rabonbán segítségével legyőzi 

Lóna mostoháját. Az apja, István nem éli túl a kalandot. Ahogy Emese idősödik, 

küzd a gyásszal, viszont egyre jobban megismeri az emberi világot és Szépországot, 

vagyis a tündérek otthonát is. A lány egyszerre keresi önmagát, próbálja 

összeilleszteni csonka családját, mindeközben pedig igyekszik megmenteni a világot 

egy disznóból sárkánnyá alakult lénytől, Ártánytól. A trilógia a magyar népmesékből 

emel át motívumokat, egyes szereplők háttértörténetében pedig felismerhető egy-egy 

magyar népmese vagy monda motívuma. Emese anyja, Lóna figurája például a 

Tündérszép Ilona-történetet idézi fel, míg a Rabonbán nevű hős életútja a Fehérlófia 

című mese elemeire épít. Emese apjának a Rengetegbe tévedés Hunor és Magor 

szarvasüldözését eleveníti fel.  

A trilógia második kötetétől, az Üveghegytől kezdve a történet központi, a 

szereplők által is felvetett kérdései közé tartozik, hogy ki lesz az a hős, aki megmenti 

a világot; mitől lesz hős a hős; ki lesz az a személy, aki a trilógia világában is 

 
396 Tóth: Istenek alkonya. 34. 
397 Frye, Northrop: A nyár müthosza: a románc. Határ, 1993/1–2. 129. 



170 

 

keringő meséket valósággá teszi. Kleinheincz trilógiája rámutat, hogy nem csupán a 

görög hérosz-kultuszban lelhetők fel olyan ismert alakok, akik a hősszerep előképei 

lehetnek, hanem a magyar folklórban is akadnak ilyen szereplők. Az egyik a 

garabonciás, a másik a táltos. A garabonciás  

 

„foggal vagy több foggal születik. Rongyos köpenyben, kezében 

könyvvel kopogtat be a házakba: tejet vagy tojást kér; sok nem kell neki, 

de nem szabad kimérni. […] Büntetésül vihart, jégverést okoz vagy 

könyvéből „kiolvassa” a sárkányt és azon lovagol a falu fölött. A sárkány 

hosszú farka lesöpri a házak tetejét, a fákat pedig tövestől kicsavarja. […] 

A garabonciás 13 iskolát végez, így bűvös könyvhöz jut. Bűvös könyve 

segítségével a levegőbe tud emelkedni. Sárkány húsából tesz a nyelve 

alá, akkor nem érzi a nap közelében a hőséget.”398 

  

Vagyis a garabonciáshoz társított képzetek a mágiával, a sárkányokkal és így a 

széllel, illetve a viharral fonódnak össze. A második kötetben ilyen típusú figura 

Firene, Emese tündér- és sárkányvérű nagynénjének udvarlója. A férfi felébreszti a 

két alvó sárkánytestvért, Hajnalt és Éjfélt, akik megküzdenek egymással, és 

amelynek során véletlenül kiszabadítják a disznóból átalakult első sárkányt, Ártányt. 

A garabonciásszerű szereplő így antihőssé válik.  

A hagyomány szerint a táltos ugyancsak több testrésszel születik, és a szimbolikus 

halál révén nyer beavatást a tudásba: 

 

„A táltos fölösleges csonttal születik: rendszerint foggal, vagy dupla 

fogsorral, hat ujjal. Ezt a tényt születésekor titokban kell tartani. Ha a 

fogat ilyenkor kiveszik, vagy a titkot elárulják, a gyerek nem lehet 

később táltossá, vagy meghal. Sok adat szerint születése után rögtön 

megszólal; szüleinek ezt a tényt is titokban kell tartaniuk. 

A leendő táltos beteg, megkínozzák. Néhány adat arra vall, hogy 

természetfeletti lények kényszerítik, hogy vállalja a táltosságot. Ha 

vonakodik, megbetegítik, nyomorékká teszik. Esetleg elkóborol, 

elhagyott helyeken bolyong, emberkerülő; fél, hogy elviszik.”399 

 

A hiedelemből fentmaradt adatok szerint a táltos egy magasba törő bottal vagy 

hirtelen növekvő növénnyel rendelkezik, amelyre állva vagy amelyen felfelé haladva 

 
398 Ortutay Gyula (szerk.): Magyar Néprajzi Lexikon. Budapest, Akadémiai. URL: 

https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/2-592.html  
399 Paládi-Kovács Attila (szerk.): Népszokás, néphit, Népi vallásosság. Magyar néprajz, VII. 

Budapest, Akadémiai. URL: https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-

magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-

B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/  

https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/2-592.html
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/


171 

 

a halottakkal tud beszélni, képes lesz jósolni, fel tudja tárni az eltűnt állatok és az 

ellopott tárgyak helyét.400 Ipolyi szerint a táltos kifejezés egyszerre utalhat emberre 

és lóra. Azt is hangsúlyozza, hogy a táltos születik, és csupán tanulással senki nem 

válik azzá. A hiedelmek szerint a táltos girhes és sovány paripát választ, aki a 

tulajdonában ismét egészségessé válik.401 A regényben a táltosszerep és a ló 

„birtoklása” több karakterre is igaz. Emese az Ólomerdő végén a lóvá változtatott 

apja hátán menekül el a gonosz Rapsonné elől. Rabonbánt a hős szerepébe 

kényszeríti a mostohaanyja, viszont fiatalon a birtokába kerül egy gebe ló, Holdas, 

akihez átka ellenére is évek múlva is kötődik. Rabonbán „eredettörténetében” 

megjelenik mellékszereplőként egy fiatal fiú, Lófia, aki lóalakú testvérével együtt 

próbálja megmenteni az óriástól Árgyélus király lányát. Mindhárom szereplő, 

Emese, Rabonbán és Lófia is potenciális hősök, Emese és Lófia is Rabonbán 

különböző életszakaszának tükörképei. Míg Lófia Rabonbán bukásával kapcsolódik 

össze (és ebben a tekintetben a Fehérlófia mese szereplőjének egyes jellemzői és 

epizódjai Rabonbánhoz, míg mások Lófiához kötődve jelennek meg), addig Emese a 

tenni akaró és küzdő, a bukásból visszatérő hősként kapcsolódik a férfihoz. Mind 

Emese, mind Rabonbán utaznak az égbe nyúló növényen és szellemekkel kerülnek 

kapcsolatba, vagyis mindhárman rendelkeznek a táltost jellemző vonásokkal. 

Tóth Zoltán János szuperhősökre vonatkozó állítása azért is helytálló az 

Ólomerdő-esetében, mert szinte minden cselekvő szereplőre jellemző, hogy 

valamiféle többlet képességgel vagy fogyatékossággal él. Mint Tóth írja, 

 

„[a] psziché, ha valamely traumának vagy más természetű gátlásnak 

betudhatóan nem tud beteljesüléshez jutni, kerülőutakat, (akár a protézis 

értelmében vett) túlkompenzáló pótlásokat választ. Batman bűnösnek 

érzi magát szülei halálában, ezért minden erejét arra használja, hogy 

bűnözőket fogjon el.”402 

 

A hőssé válás lehetősége, amely az eredettörténetben gyökerezik, a társadalmi 

normáktól való (többletet jelentő) eltérés által jön létre. A főszereplő, Emese 

szublimálja a traumáit: először azt, hogy az anyja elhagyja a családot, majd az apja 

halálát és a feltámasztásának körülményeit, végül pedig a saját halálát és 

feltámadását. Ezek a traumák láncolatot alkotnak: amint Emese próbál feloldani 

 
400 Uo.  
401 Ipolyi: Magyar Mythologia. 449. 
402 Tóth: Istenek alkonya. 35. 



172 

 

egyet, újabb nehézséggel és gáttal találkozik. Ez az önsorsrontó séma jellemzi a 

regény többi szereplőjét is, és éppen ezek azok a tapasztalatok, amelyek az egyénről 

idővel a közösségre és a közösségi felelősségvállalásra helyezik át a hangsúlyt. A 

világot megmentő, megjövendölt hős szerepe két karakterre is illik: Emesére és 

Rabonbánra. Mindkettőjük esetében hangsúlyos a test fogyatékossága, Emese 

elveszti a karját, amikor feltámasztja apját, Rabonbántól pedig a szívét veszik el. 

 

2.1. Tér 

Mint Limpár Ildikó megjegyzi a regénnyel kapcsolatban: „Kleinheincz Csilla jól 

tudja: a tündérmesék nem a felhőtlen boldogság történetei, és eredetileg nem is 

gyermekeknek szóltak.”403 A regény szereplői valóban nem boldog, kiegyensúlyozott 

életet élnek, változásra irányuló törekvéseik pedig nem feltétlenül hozzák el a boldog 

véget. Az (ideiglenes) egyensúlyi helyzetek megbomlása minden részben új terek 

megnyílását is magukban hordozzák. Az új helyek az ismeretlent és az idegent 

testesítik meg, a felfedezésük által pedig feloldódik a másságuk is. 

Az első kötet Gödöllőn kezdődik, majd az átmenetet képző Rengetegen keresztül 

Héterdőbe kalauzolja az olvasót: „A Héterdő külön ország volt, az emberi és tündéri 

világ közé ékelve – kevesen lakták, de annál hatalmasabbak.”404 A szereplőknek 

kihívást jelent átlépni egyik világból a másikba, hiszen az egyik az emberek, a másik 

viszont a tündérek és a különböző mesei lények otthona. Ahhoz, hogy a határátlépés 

megvalósuljon, valamilyen hibriditásnak kell érvényesülnie – ez fakadhat biológiai 

tényezőkből. Például Emese emberi, tündér- és sárkányvére miatt képes a világok 

közti mozgásra. A köztesség másik esete a protetikusságon alapul: az egyén 

valamilyen, a másik világból származó eszközt használ. A határon való átkelés tehát 

szörnyszerűséget, hibrid identitást kíván. Mint Jeffrey Jerome Cohen írja, a szörnyek 

 

„zavaró hibridek, melyek külsőleg inkoherens teste ellenáll az arra 

irányuló kísérleteknek, hogy beilleszkedjenek bármilyen szisztematikus 

struktúrába. A szörny tehát veszélyes, a formák között lebegő forma, 

amely azzal fenyeget, hogy szétzúzza a megkülönböztetéseket. 

Közismert, hogy ontológiai liminalitása miatt a szörny a válságos idők 

egyfajta harmadik kifejezéseként jelenik meg, mely problematizálja a 

 
403 Limpár Ildikó: Oldás és kötés. Bárkaonline, 2015.02.20. URL: 

http://www.barkaonline.hu/futtyoges-es-nahatozas/4526-az-olomerd-r-l 
404 Kleinheincz: Ólomerdő. 124. 

http://www.barkaonline.hu/futtyoges-es-nahatozas/4526-az-olomerd-r-l


173 

 

szélsőségek összecsapását – például úgy, mint »az, ami megkérdőjelezi a 

bináris gondolkodást, és válságot vezet be«.”405 

 

Olvasóként nem a szörny kifejezéssel illetnénk az Ólomerdő világai között 

mozogni képes szereplőket, mégis nehezen helyezhetők el a tündér vagy az ember 

kategóriájában. A válságok és a szélsőségek a trilógia zárlatára éppen a köztes 

figurák által oldódnak fel, új rendet teremtenek, ahol az emberi (halandóság) és 

tündéri lét (halhatatlanság) közti választás lehetősége jön létre: a csoportok közti 

átjárás lehetségessé válik. Limpár szerint „[a] szörnyszerűség előfordulása lehetett 

rossz ómen, valami félelmetes jelzése, vagy épp ellenkezőleg, a csodálatos 

előhírnöke”,406 ez azonban minden esetben magával hozza a fennálló rend 

megbontásának szükségszerűségét, ami pedig a trilógia egyik központi 

momentumára is utal: az ismert világ széttörik, újra össze kell rakni. 

A hibriditás nem csak abban ragadható meg, hogy az emberi és a tündéri világ 

közti mozgás biztosítottá válik, hanem a regények térábrázolása is két pólus és a 

köztük lévő átmenet mentén strukturálódik. Az egyik pólus az emberek világa, a 

másik Szépország, ahol a tündérek élnek. A kettő között található a Rengeteg és 

Héterdő, utóbbi hét különböző fémerdő gyűjtőneve. Az első kötet helyszíne is főként 

az erdő, ahogyan erre a cím is utal (Ólomerdő). A Héterdő urai az egyes fémerdőkből 

nyerik erejüket, ők maguk is hibrid lények: vagy sárkányok – azaz halálból 

visszahozott élőlények –, vagy azok leszármazottai. 

Héterdő és a hibriditás viszonya abban nyilvánul meg, hogy a társadalomból 

kiutasítottak helyévé válik. Mint Rusvai Mónika írja a fantasztikus irodalom erdőiről, 

ott „élnek a rettenetes ragadozók, a szörnyek, ott húzza meg magát a boszorkány, a 

törvényen kívüli. Az erdő a veszély tere a civilizáció nyújtotta biztonsággal szemben. 

Ezekben az esetekben az erdőt mint teret a benne elhelyezett lényekkel 

azonosítjuk.”407 Ez azt is jelenti, hogy a határsértő hibridek által maga az erdő is 

hibrid térré válik, egy kettősidentitású, köztes hellyé. Összeköti és el is választja az 

emberek és a tündérek világát, miközben nyugalmával otthont ad a kitaszítottaknak. 

Ilyenek az erdők urai is: Lóna, akinek apja sárkány volt, anyja tündér; mostoha 

testvérének felmenői Lónáéhoz hasonlók; Rabonbán az anyja részéről sárkányvérrel, 

 
405 Cohen: Monster Culture. 6. 
406 Limpár Ildikó: Szörnyek a mesékben. Mesecentrum, 2021.01.25. URL: 

https://igyic.hu/esszektanulmanyok/szornyek-a-mesekben.html  
407 Rusvai: Vissza a rengetegbe. 

https://igyic.hu/esszektanulmanyok/szornyek-a-mesekben.html


174 

 

apjáéról embervérrel bír. Két erdő egy-egy alvó sárkányhoz, Éjfélhez és Hajnalhoz 

tartozik, akik a sárkánylét miatt tekinthetők hibrideknek, elvégre a sárkányok 

feltámasztott halottak. 

Sátor Veronika szerint, 

 

„[m]ár maga az erdő ősrégi szimbólum, mely utalhat egyfajta beavatásra, 

de veszélyre is, gyakran valamilyen határt szimbolizál, nemcsak a 

mesékben és a fantasyben, hanem az egyes vallások és népek 

hiedelemvilágában is. A fantasyben az erdő tipikus térnek számít, s 

magában foglalja az újjászületés gondolatát és az elvesztés/eltévedés 

motívumát egyaránt.”408 

 

Ezt az újjászületést láthatjuk a sárkányok esetében. Nem véletlen, hogy a hét erdőből 

fakadó mágiához csak a sárkányvérrel is bírók férnek hozzá. A sárkányokat az 

elhunytak szerettei teremtik meg egy rítus által, a feléledők viszont elvesztik a 

szívüket, amely miatt nincsenek érzelmeik, csupán emlékekkel rendelkeznek. 

Amikor feltámadnak, eluralkodik rajtuk az éhség, amely azokra a személyekre 

irányul, akiket élőként szerettek. A sárkányok felfalják őket, tehát eltörlik azokat a 

világból, akik az előző életükhöz horgonyt jelentenek, magukba olvasztják őket. A 

sárkányok így bekebelezik és elzárják a múltjukat, amivel eltörlik a korábbi életük 

kötelékeit. A szívük, tehát az érzések hiányának pótlásaként értelmezhető ez a falási 

roham. 

Héterdő a heterotópia fogalma felől is értelmezhető. Foucault azt állítja, hogy 

napjainkban „a szerkezeti hely lépett a kiterjedés örökébe”, ami annyit tesz, hogy a 

helyet nem egy-egy elem vagy pont közötti viszony határozza meg. Ez abból fakad, 

hogy a terek különböző minőségekkel bírnak.409 Mint Foucault fogalmaz, 

 

„e szerkezei helyek közül csupán az a néhány érdekel, amelynek megvan 

az a különös tulajdonsága, hogy kapcsolatban áll az összes többivel, ám 

olyan módon, hogy eközben felfüggeszti, közömbösíti vagy a visszájára 

fordítja az általa megjelölt, visszavert vagy visszatükrözött 

kapcsolatokat.”410 

 

 
408 Sátor Veronika: Műfaji hagyományok kereszteződése Kleinheincz Csilla műveiben. Partitúra, 

2016/2. 75–76. 
409 Foucault: Eltérő terek. 148. 
410 Uo. 149. 



175 

 

A Héterdő az emberi és a tündéri világ mozgalmasságát fordítja ki: szinte statikus, 

kevés élettel bíró hely, ahol a mágia erősebb, mint az emberek vagy a Rengeteg 

világában, ráadásul erős kapcsolatban van a saját lakóival. 

 

„[L]éteznek, feltehetően minden kultúrában, minden civilizációban, azok 

a reális, tényleges, a társadalmi intézményrendszeren belül kialakított 

helyek, amelyek egyfajta ellen-szerkezeti helyként, megvalósult 

utópiaként reprezentálják, kétségek elé állítják, kiforgatják a kultúra 

belsejében fellelhető valódi szerkezeti helyeket; azok a helyek, amelyek 

külsőek minden helyhez képest, mégis tökéletesen lokalizálhatók.”411 

 

Ezeket a helyeket nevezi Foucault heterotópiának. A regény világában a Rengeteg 

azok számára lokalizálható, akik hibriditással bírnak. Maga az erdő Gödöllő 

környékén koncentrálódik, viszont, mint az Emese bécsi kirándulása során kiderül, a 

növekvő távolságból egyre nehezebb érzékelni, vagyis az erdő elérhetőségének 

vannak határai. A hibriditással való összefüggése révén a Rengeteg (mint 

heterotópia) kiforgatja a kultúrát a tisztaság iránti igény felszámolásával. Foucault a 

heterotópiát a tükörhöz hasonlítja, amely egy hely nélküli hely, egyszerre van és 

nincs: „A tükörben ott látom magam, ahol nem vagyok”.412 Ez összhangban van 

azzal, ahogyan a Rengeteg megjelenik, elvégre először egymásra vetülnek Gödöllő 

és az erdő fái, mindkét tér egyszerre érzékelhető. A tükör metaforájának használata 

arra is rámutat, hogy a heterotópiák, ezek az ellenszerkezeti helyek, valamiképpen a 

kultúra tükörképét mutatják fel, az elnyomottat, a deviánst és a nem normatívat 

foglalják magukban. Foucault szerint heterotópia a kórház, az elmegyógyintézet, a 

menedékház vagy a börtön, tehát azok a terek, amelyekben a társadalomból 

kirekesztett jelenik meg. Az Ólomerdő-trilógiában a Rengetegből elérhető Héterdő 

azok helyévé válik, akik hibriditásukból fakadóan nem tartoznak szervesen sem a 

tündérek, sem az emberek közé.  

Héterdőben a kiutasítottak gyakran nem egyszerűen hibridek, és ezáltal az Ember 

vagy jelen esetben a Tündér fogalmából kiszoruló egyének, hanem gyakran 

animalizálódnak is. Emese anyja, Lóna például képes hattyúvá változni. Amikor 

pedig elátkozzák, akkor a hattyú alakjában kell élnie. Az átok többek között arra 

vezethető vissza, hogy nem tartja meg az ígéretét, tehát felbontja a nyelv és a beszéd 

egyértelmű jelentését, ezáltal pedig megingatja a logocentrikus rendet. Firene, Lóna 

 
411 Uo. 
412 Foucault: Eltérő terek. 150. 



176 

 

mostohatestvére Lóna átka miatt kényszerül hollóalakba, és ennek oka ismét az adott 

szó megszegésére vezethető vissza. Hiszen a két testvér között konfliktus alakul ki 

Emese apja, István miatt. A férfi fiatalon áttévedt a Rengetegbe, ahol találkozott 

Firenével, akinek megígérte, hogy örökre vele marad. Azonban, amikor a lány egy 

rövid időre magára hagyta a férfit, akkor István megismerkedett Lónával, és végül 

vele szökött meg az emberek világába. Firene számára ez az esemény traumatikus, 

hiszen tündérként nem szegheti meg az ígéreteit az emberi származású Istvánnal 

szemben. Amikor Firene számonkéri Lónát a „tolvajlásért”, Lóna elátkozza a lányt. 

Amikor a hattyútündér visszatér az emberek világából, bosszúból őt is elátkozza 

Firene anyja. Tehát mindkét nő esetében a logocentrizmus, a nyelv kitüntetett 

szerepének kibillentésére vezethető vissza az az átok, amely állati alakba kényszeríti 

őket. Az átkok feloldásával képesek azonban szabadon váltani az emberi és az állati 

alak között, de hibrid vérük miatt továbbra is Ember/Tündér alattinak minősülnek. 

A sárkányok számára sem okoz kihívást a metamorfózis, a társadalmilag félelmet 

generáló és érzelemmentes lények ugyancsak a peremre szorulnak, deviáns figurák. 

Már az önkéntes alakváltó képessége is az Ember ideájának veszélyét jelzi, hiszen 

instabillá teszik a testhatárokat. István sem csupán emberként járja az erdőt, hiszen 

amikor a lányát keresi, Lóna mostohája táltossá változtatja. Animális alakja 

ugyancsak a logocentrikus rend megbomlására vezethető vissza, hiszen varázsige 

hatására alakul át. A férfi sárkányként, Kőként tér vissza a halálból, így bár ismét él, 

de képes lesz az alakváltásra, és áthágja az Ember létezésének szabályait. A 

sárkányok nevei is eltérnek az emberi nevektől, gyakran egy-egy természeti 

jelenséghez vagy létezőhöz kapcsolódnak: Hajnal, Éjfél, Kő vagy Ártány. Vagyis a 

trilógiában az erdő nem csupán szimbolikus-rituális értelemben válik köztes térré és 

a kitaszítottak helyévé, hanem az Ember fogalmából kiszoruló, deviáns figurák 

maguk is gyakran animális formát öltenek, ami azt jelzi, hogy az Ember fogalmából 

kiszoruló létezők nem a kultúrához kapcsolódnak, hanem a természethez állnak 

közelebb az élőlények láncolatában. 

A hibriditáson túl különböző csonkaságok, betegségek, mentális problémák és 

lelki traumák jellemzik az erdő lakóit, vagyis a Héterdő a nem normatív, a határsértő, 

a beteg, a fogyatékos és az ezekből fakadóan deviáns személyek, illetve lények 

gyűjtőhelyévé válik, így az erdőlakók zárványként különülnek el a társadalom 

„egészséges” testében. Nem meglepő, hogy a nem normatív családmodellek és a 

traumatikus családtapasztalatok is ehhez a térhez kötik a szereplőket. 



177 

 

A deviancia gyakran betegségként jelenik meg a kultúrában, olyan dologként, 

amit kontroll alatt kell tartani és/vagy ki kell javítani. Susan Sontag A betegség mint 

metafora című írását egy metaforával nyitja meg: 

 

„A betegség az élet sötét oldala, a kínosabbik, a terhesebb 

állampolgárság. Ugyanis minden ember kettős állampolgársággal 

születik, egyaránt polgára az egészség és a betegség birodalmának. Bár 

mindannyian szívesebben használjuk az egészség útlevelét, előbb-utóbb, 

hogy ha rövid időre is, de átlépjük a másik királyság állampolgárának 

szerepébe.”413 

 

Sontag kötetében a betegség és az egészség viszonyának felvezetése térbeli 

szeparáción alapul. Ebben a tekintetben az Ólomerdő-trilógia is éppen ezt az 

elkülönítést hajtja végre, hiszen abba a térbe helyezi a betegnek és sérültnek 

minősülő testeket, amely az olvasó számára (nép)mesei birodalomként nyilvánul 

meg. Mint a bevezetésben érintettem, a népmesék a tudás őrzői voltak, és 

szimbólumokon keresztül rögzítették a közösség ismereteit. A regényben pedig a 

testi problémák és a betegségek a különböző pszichés traumák és töréspontok 

szimbolikus leképződéseiként interpretálhatók. A betegség metaforizálása, költői 

képekkel való felruházása vagy a betegség mint metafora és költői kép használata 

nem idegen a kultúrától, hiszen Sontag éppen azt mutatja be idézett művében, hogy 

milyen átvitt értelmű és metaforikus módokon írták le a rákot és a tuberkulózist a 

történelem során. A trilógiában a testi fogyatékosság a családi traumákat 

reprezentálja és metaforizálja. 

A tündérekhez kötődő világnak van egy fontos működési szabálya: az egyensúly 

fenntartása.414 Az egyén szabály- vagy ígéretszegése visszahat rá attól függően, 

mennyire komoly az átlépett norma. Egy átok például újabb átkokat von maga után: 

Lóna megátkozta a mostohatestvérét, akit ezért a lány anyja átkozott meg. Vagy az 

elhunyt hozzátartozók feltámasztása az egyén halálát eredményezi, hiszen a 

sárkányként visszatért személy felfalja őt. A trilógiában az ígérettétel egyenlő a 

 
413 Sontag, Susan: A betegség mint metafora. Ford. Lugosi László. Európa, 1983. 5. 
414 Az egyensúly megbontása és a kiegyenlítődés szempontjából a trilógia társszövegének 

tekinthető Moskát Anita kisregénye, a Szerződési szabadság. Eszerint az emberek képesek 

szerződésekkel befolyásolni adott területek földrajzi és éghajlati jellemzőit, ha a tudomány ismeri 

hozzá a megfelelő képleteket. Ha valahol csökkentenének valamit, akkor egy másik területen ugyanazt 

a dolgot ugyanabban a mértékben növelni kell az egyensúly jegyében – ez lehet a nyomás, ásványi 

anyagok vagy esős napok száma. (Ld. Moskát Anita: Szerződési szabadság. In A hazugság tézisei. Uő. 

Budapest, GABO, 2002. 199–391.). 



178 

 

cselekvéssel, austeni értelemben performatívumok,415 így például Emesének meg 

kell keresnie Rabonbán szívét, hiszen az Ólomerdő végén megígéri a férfinak, hogy 

segít neki megtalálni. Ha nem tenné meg idővel, akkor testi büntetésre számíthatna, 

amely akár a halálát is okozhatná. Az ígéretek működése a beszéd és a nyelv által 

uralt világra mutat rá, hiszen a tündérek világa a logocentrizmuson alapul. 

Nem csupán az ígéretek, hanem az átkok is performatívumként működnek. Az 

átkok feloldása és az ígéretek felülírása, tehát a sors befolyásolása miatt lépnek 

kapcsolatba a szereplők a végzetnőkkel, akik az Üveghegyen laknak, és a sorsfolyó 

hajszálakból álló hullámait felügyelik. A három nő vigyáz a világ rendjére, a 

moirákhoz hasonló figurák, akik látják a lehetséges jövőket. Az Üveghegy 

sértetlensége szimbólum: amíg egész, a világ sem törik ketté, viszont abban a 

pillanatban, ahogy megreped, és kiszabadul Ártány, aki valamikor régen kidöntötte a 

világfát, a rend megbomlik. Másrészt az Üveghegy egyfajra határ a hibrid 

sárkányfattyak és Héterdő, illetve a tündérek tényleges élettere között. Harmadrészt, 

mivel a jósolni képes végzetnők otthona, akik a szó révén közvetítik a jövőt, az 

Üveghegy megsérülése a performatívumok megszegéséhez hasonlóan a 

logocentrizmust veszélyezteti. 

 

2.2. Család 

A Kleinheincz trilógiájában megjelenő kérdések főként a fiatalok, a kamaszok 

problémáit érintik Emese útján keresztül. Mint Limpár Ildikó írja a Szörnyek a 

mesékben című szövegében: 

 

„A sehova sem tökéletesen tartozás, a két világ közti hiátusban létezés 

állapota ez, melyet a két világ közti átjárás ijesztővé, szörnyűségessé 

tesz. Az új félelmek, új vágyak időszakának megfelelően a szörnyeket 

felvonultató YA-művek416 egy jelentős része a felnőtté válás folyamatára 

fókuszál, és előtérbe helyezi a korosztály-specifikus szorongásokat és 

vágyakat.”417 

 

Kleinheincz trilógiája a családhoz való kötődés fokozatos átalakulását, a 

függetlenedést és az útkeresést mutatja be. Emese például sokáig csak az apjával élt, 

mert a tündér édesanyját fogságban tartotta Lóna mostohája, Rapsonné. Az első 

 
415 Ld. Austin, John L.: Tetten ért szavak. A Harvard Egyetemen 1955-ben tartott William James 

előadások. Budapest, Hermész könyvek, 1990. 33–34. 
416 Az ifjúsági irodalomra gyakran hivatkoznak young adult irodalomként is, röviden YA-ként. 
417 Limpár: Szörnyek a mesékben.  



179 

 

kötet, az Ólomerdő arra fókuszál, hogy Emese miként menti meg az anyját a 

tündérek világában, a második rész ezzel szemben az Ólomerdő végén meggyilkolt 

apa elvesztésének gyászát, illetve Emese és Lóna újbóli megismerkedését állítja a 

középpontba amellett, hogy Emese számára problémát jelent a tündér- és az 

embervilág közötti egyensúlyozás. 

A kötetek olvasói és a szakmai recepciója főként a népmesei elemekre fókuszál, 

arra, hogy Kleinheincz hogyan használja és dolgozza be a mesei elemeket és 

narratívákat a regényekbe, mindez pedig miként kapcsolódik össze a főszereplő, 

Emese életével: hogyan válik belőle hős; illetve arra, hogy az egyes szereplők melyik 

ismert mesei karakternek feleltethetők meg. Limpár azonban érdekesebb kérdésre 

irányítja a figyelmet, amikor azt írja, „[e]z a mese [a trilógia] ugyanis kőkemény 

valóság, mely metaforikus eszközöket használva fordítja le a mai családi drámát a 

mese nyelvezetére.”418 Az idézetben Limpár arra utal, hogy mindhárom regényt a 

családi viszonyok és a szereplők rokonságának dinamikái határozzák meg. Az 

Odaértett olvasó néven publikáló blogger recenziója ugyancsak ezt a narratívszálat 

emeli ki, viszont olyan kulcsszavakat is használ, amelyek újabb, a trilógiát 

meghatározó problémára mutatnak rá: 

 

„Az Emese történetét elmesélő trilógiát alapvetően családtörténetként 

jelölték meg, és a szerző is beszélt arról, hogy szerinte a fantasy 

világokban gyakran alulértékelt és/vagy indokolatlanul hiányos a főhősök 

szüleinek, felmenőinek csoportja, mintha ez nem is volna fontos, vagy 

egyszerűen csak könnyebb lenne úgy felépíteni és előtérben tartani, 

titokzatossá és eleve beteggé vagy sérültté tenni egy figurát, hogy ezt 

nem részletezi, nem bontja ki a szöveg. Ha mégis felbukkannak a 

rokonok, akkor nagyon hamar kikopnak a szövegekből, mert a 

családtagokkal, főleg a szülőkkel való viszony általában statikus: 

feloldatlanul, megoldatlanul ellenséges, konfliktusokkal terhelt és az is 

marad, és/vagy a családtagok nem vesznek részt a küzdelmekben.”419 

 

Az Odaértett olvasó értelmezésében az válik hangsúlyossá, hogy más fantasykkel 

szemben a családon belüli dinamikák végig meghatározzák Emese hőssé válásának 

történetét, nem csupán háttértörténetet biztosítanak a lány kiválasztott szerepének. A 

trilógiában nem csupán Emese esetében emelhetők ki a családi kötelékek, elvégre a 

 
418 Limpár: Oldás és kötés.  
419 Odaértett olvasó: Identitásrajz fekete tussal I. (Ólomerdő, Üveghegy, Ezüstkéz). Odaértett 

olvasó, 2020.05.24. URL: https://odaertettolvaso.hu/2020/05/24/identitasrajz-fekete-tussal-i-

olomerdo-uveghegy-ezustkez/  

https://odaertettolvaso.hu/2020/05/24/identitasrajz-fekete-tussal-i-olomerdo-uveghegy-ezustkez/
https://odaertettolvaso.hu/2020/05/24/identitasrajz-fekete-tussal-i-olomerdo-uveghegy-ezustkez/


180 

 

többi szereplő motivációját és problémáit is meghatározzák a gyerekként tapasztalt 

minták. A másik elem, amira az idézet rávilágít, hogy a betegség és a sérültség a 

szöveg szervezőereje. Mindez nem meglepő, hiszen a (szuper)hősök útnak indulása 

gyakran éppen valamilyen trauma hatására történik. Meglátásom szerint a 

kamaszodás és a felnövés egyéni tapasztalata mellett legalább annyira fontos, ha nem 

erőteljesebb konfliktus a regényben, a családi viszonyok, illetve az egészség és a 

csonkaság, a képesség és a képtelenség kérdése, hiszen az egyéni és családi 

történetek is a teljes, a részleges és a hiányos struktúrája mentén szerveződnek. A 

trilógia úgy rendezi el a népmesei elemeket és motívumokat, hogy az 

újraértelmezésük a betegség tapasztalatának és fogalmának kortárs használatára 

irányítja a figyelmet. Ugyanis a regényben megjelenő fogyatékosságok nem a test 

véletlenszerű sérüléseiből fakadnak, hanem a családi és az egyéni traumák ráíródásai 

a testre: a betegség mentális, érzelmi és lelki problémaként értelmezhető az 

Ólomerdő-sorozatban. 

A trauma kifejezés a köznyelvben a múltban megélt, megrázó tapasztalatokra 

adott negatív érzelmi reakciót jelenti. A kifejezés eredetileg görög eredetű, és sebet 

vagy sérülést jelent.420 Vagyis a köznyelvi jelentése a fizikai sérülés mintájára 

sebként képzeli el ezeket a behatásokat. Az Ólomerdő-trilógiában a szereplőket ért 

traumák fizikai leképződést kapnak, Emese például feltámasztja a halott apját, aki 

sárkányként tér vissza. Mivel a feltámadt halottak felfalják azokat, akiket életükben 

szerettek, így az apa próbálja megenni Emesét, végül azonban csak a lány karját 

harapja le, mert Lóna elveszi a sárkány emlékeit. Mivel a férfi nem emlékszik a 

gyermekére, így nem emlékszik az iránta érzett szeretetre sem, ezért életben hagyja. 

Emese tehát hiába hozza vissza az apját, mégis elveszíti őt, amelynek jelképe és 

büntetése a kéz elvesztése. A test ezzel éppen azt a csonkaságot és sebzettséget 

reprezentálja, amely Emese családjára is igaz: „Nem a csonkasága jellemzi, hanem a 

csonkasága keletkezéstörténete […] és az, hogy megtanult bal kézzel rajzolni, cipőt 

fűzni, tehát önálló lenni.”421 

Mint Ureczky Eszter írja, „[a] ragályos testek hordozta kulturális üzenetek 

ugyanis mintha elválaszthatatlanok lennének a társadalmi margók antropológiai 

jelentőségétől, valamint az elfojtás és a projekció pszichológiai 

 
420 Tótfalusi István: Magyar etimológiai szótár. „trauma”. 
421 Odaértett olvasó: Identitásrajz fekete tussal II. (Ólomerdő, Üveghegy, Ezüstkéz). Odaértett 

olvasó, 2020.05.27. URL: https://odaertettolvaso.hu/2020/05/27/identitasrajz-fekete-tussal-ii-

olomerdo-uveghegy-ezustkez/ 



181 

 

mechanizmusaitól.”422 Ureczky megállapítása nem csupán a ragályos, hanem 

minden, a normatívtól eltérő testre igaz, hiszen a normatívtól való eltérés devianciája 

beteg(es)nek minősül. Az elfojtás és a projekció kérdése meghatározza a testek 

megítélését, elvégre amellett, hogy a testek marginalizálttá válnak, rájuk vetülnek 

azok a problémák és félelmek, amelyekkel nem néz szembe a többségi, normatív 

társadalom. 

A regény folyamatosan újraírja a normatív fogalmát. Először az emberi világ 

tűnik normatívnak és biztonságosnak, majd a második kötetben már a Héterdő 

korábban határsértő lényei sem minősülnek deviánsnak vagy idegennek. Ezt 

követően Tündérország lesz először különös, hogy aztán a túlvilági utazáshoz képest 

ugyancsak normatív térré váljon. Vagyis a normativitás és az ismerősség 

viszonyfogalmak, az ismeretlenebb pedig szabályszegőbbnek tűnik. Egy konkrét 

jeleneten keresztül is megragadható ez a kérdés. Az Ember, vagyis a nem hibrid lény 

jelképezi a normát. Amikor István, Emese apja át akar kelni a Rengetegen, hogy 

megtalálja a feleségét, képtelen rá, hiszen nincs benne tündérvér, így az erdő 

kiutasítja. Az, hogy egyáltalán képes megtalálni a Rengeteg határát, az erdő 

normájához való igazodás által lehetséges, protézis általi hibridizációval: 

tündérfelesége hattyútollával és hajával próbál átlépni. Vagyis a Héterdő 

szempontjából István deviáns testnek minősül, aki nem rendelkezik tündérvérrel. 

Éppen ezért szimbolikus az átkelése: a hibrid Rabonbán köpenye alá bújva válik 

képessé az áthaladásra, vagyis mássága (amely hasonlóan az Irha és bőrhöz, a testre 

vezethető vissza) akkor oldódik fel, amikor rejtetté válik, a teste nem látható. 

 

2.3. Tündérek és sárkányok 

Emese édesanyja, Lóna egy tündér és egy sárkány lánya. A nő alakjában fellelhető a 

Tündér Ilona-történet hatása, hiszen egy ruha segítségével képes hattyúvá változni, 

ezt pedig a regényben István ellopja, így magához láncolja a nőt. Lóna sárkányvére 

abban mutatkozik meg, hogy uralkodik Héterdő bizonyos erdei felett, az ereje 

nagysága a birtokolt erdők számától függ. Mind a tündérek, mind a sárkányok 

központi figurái a regénynek, így az egyes szereplők elemzése előtt röviden 

bemutatom, hogy a kultúránkban milyen hagyományok kötődnek ezek a lényekhez, 

és hogy ehhez képest miként jelennek meg a trilógiában. 

 
422 Ureczky Eszter: Kultúra és kontamináció. A járvány metaforái és biopolitikája kortárs 

regényekben. Budapest, I.T.E.M. Alapítvány / Kijárat, 2021. 11. 



182 

 

A Pinky elemzése során már röviden kitértem a tündérekre, amelyeket 

természetközeli lényekként értelmeztem. Ipolyi Arnold gyűjtése és munkája szerint a 

tündérek lehetnek jók vagy rosszak, ám ha előbbiek, akkor alakjuk szorosan 

összekapcsolódik a boldogsággal, a tündérhonnal, amelyek aranylétként és -honként 

értelmezhetők.423 Pozitív asszociációjuk a természet szépségével és bőségével 

fonódik össze, illetve a gondtalan élettel. Éppen ezért a különböző erdők, mint a réz, 

az ezüst vagy az arany,424 ugyancsak a boldogság és a bőség, vagyis a romanticizált 

természet képeként élnek a köztudatban. Azonban az Ólomerdő különböző erdei 

szinte néptelenek, így nem a boldogság vagy a bőség szimbólumai, és bár szépségük 

megmarad, a veszélyességük hangsúlyos: „Megérintette az egyik ágat [az 

ezüsterdőben]. Hűvösnek, enyhén érdesnek érezte, valahol a fém és fakéreg tapintása 

között. A levelek ruganyosak, hidegek voltak, de az élük vágott, mintha apró 

borotvapengéket aggattak volna a gallyakra.”425 A tündérek természettel való 

asszociációja annyiban megmarad a regényben, hogy lakhelyük gyakran az erdő 

(nem minden tündérnek), összeköttetésben vannak a természettel, képesek alakot 

váltani és mágiát használni. Mint Rusvai Mónika írja Gaura Ágnes Túlontúl426 című 

regényéről és az Ólomerdőről: „Mindkét történetben a tündérek szorosabban 

kapcsolódnak a természethez, különös tekintettel a növényekre, és ez a kapcsolódás 

az egyik alapja az embertől való különbözőségüknek. A tündérek nem csupán 

formálják természetes környezetüket, környezetük is formálja őket.”427 

Northrop Frye a sárkány alakját az öreg és terméketlen király figurájával 

azonosítja, a király pedig annak a földnek a szimbóluma, amely felett uralkodik, így 

a sárkány összekapcsolódik a terméketlen és kietlen föld képével: a terméketlen, öreg 

uralkodó már nem képes felvirágoztatni az országát. Eközben a sárkány őrző figura 

is, vigyáz a kincseire.428 A trilógia sárkányai alakváltók, képesek emberi és 

hüllőszerű alakot felvenni. Mivel a feltámadás után felfalják azokat, akiket életükben 

szerettek, így magányra vannak ítélve. Frye a sárkány által szimbolizált földet a 

paradicsom ellentéteként, elbukott világként értelmezi. A trilógia sárkányainak 

 
423 Ipoly: Magyar Mythologia. 60. 
424 Az erdőket és a tündérföldet Ipolyi Erdéllyel köti össze, amelyet „tündéries hét vár hona”-ként 

említ (Uo. 62.). A tündérek és az Erdély közötti hagyománnyal, illetve az Ipolyi által említett helyek 

lokalizálhatóságával az Ólomerdő kontextusában a továbbiakban nem foglalkozom, bővebben 

azonban ld. Sátor: Műfaji hagyományok kereszteződése Kleinheincz Csilla műveiben. 75. 
425 Kleinheincz: Ólomerdő. 54 
426 Gaura Ágnes: Túlontúl. Budapest, Delta Vision, 2018. 
427 Rusvai Mónika: Vissza a rengetegbe. 
428 Frye: A nyár müthosza. 131, 135–136. 



183 

 

bukása a saját deviáns és érzelmileg izolált létükből fakad, amely ugyancsak rávetül 

a tájra az erdőkkel való kapcsolatuk révén, hiszen az erdők is kihaltak, csak néhány 

lény fordul meg ott. Paradox módon a szeretet kelti őket életre, és éppen ettől a 

szeretettől vannak elvágva második életükben. Feltámadásuk a messianisztikus-

narratívákkal szemben (és mutatva ezzel Frye bukás-paradicsom ellentétét) nem 

megváltást és a bűnök eltörlését hozza magával, vagyis pozitív új kezdetet, hanem 

romlást és pusztulást. Röviden tehát, mind a tündér, mind a sárkány szimbolikusan 

jelzi azt a földet és környezetet, ami felett uralkodik, és amellyel összeköttetésben 

áll. A csupán sárkányvérrel bírók a pusztulást hozzák magukkal, míg a tündér-

sárkány félvérek statikus terek felett uralkodnak. 

 

2.4. Emese sérülései 

Emese először félig tündérként, félig emberként sérül abban az esetben, amikor nem 

tartja be az ígéreteit – a fájdalom mértéke függ attól, mennyire komoly az ígéret, 

elvégre a kisebb hasfájásoktól egészen a csonttörésig terjedhet a büntetés. Az emberi 

világban ez hátrányt jelent, hiszen azoknak az ígéreteknek is megvan a 

következménye, amelyek be nem tartása a hétköznapi emberek számára semmilyen 

következménnyel nem jár. A tündérvilágban azonban ismerik ezeket a törvényeket, 

így ott nem ennek megfelelően kérnek és tesznek ígéreteket. 

Emese a Rengeteget és az ahhoz kapcsolódó világot az első menstruációja után 

kezdi érzékelni. Egyrészt a felnőtté válás teszi lehetővé az erdővel kialakuló aktív 

kapcsolatát. Ez a mozzanat tükrözi a Victor Turner által az új életszakaszba való 

lépés rítusainak helyszínekre irányuló topológiáját,429 hiszen az erdő az átmenetiség 

jelképe. Másrészt a menstruáció több kultúrában az egészségtelen, a tisztátalan és a 

sebzett testképpel fonódik össze,430 vagyis a lány első vérzése éppen a 

természetközeli népek tisztátalan, egészségtelen elképzelését jeleníti meg, és ez a 

„sérülés” teszi lehetővé, hogy megérezze a Rengeteget. Hiszen az erdő nem csupán 

az átmenetiség jelképe, hanem az elkülönítés helye is, az egészséges és nem 

egészséges szétválasztása által,431 Emese pedig egyre szorosabban kötődik 

Héterdőhöz és ahhoz a világhoz, ami még azon is túl van. Vagyis a menstruáció által 

 
429 Turner: A rituális folyamat. 108–110. 
430 Ortner: Nő és férfi, avagy természet és kultúra?. 198. 
431 Erről ír például Foucault, amikor lepra társadalmi elkülönítését írja le. Ld. Foucault, Michel: A 

rendellenesek. Ford. Berkovits Balázs. Budapest, L’Harmattan, 2020. 55. 



184 

 

Emese közelebb kerül a természethez, és a természetet szimbolizáló tündérekhez, 

életútjának alakulása összefonódik a természettel. 

Emese azért kapcsolódik a tündérek világához, mert az emberi világ otthontalanná 

válik, és a családi fészek sem biztonságos, hiszen a családtagjai fokozatosan 

eltávolodnak a korábbi „otthonától”: Lóna a rengetegbe, apja pedig meghal. Emese 

célja az első kötetben, hogy megtalálja az édesanyját, és hazavigye Gödöllőre, ezzel 

egyesítve a családot. Azonban ez nem sikerül, bár anyja átka megtörik, azonban nem 

marad az emberi világba, apja pedig belehal a kalandba. A Rengeteghez azonban 

egyre szorosabban kötődik a lány, és a korábban fenyegetőnek és idegennek ható 

Héterdő egyre barátságosabbá és biztonságosabbá válik. Az, ahogyan a lány 

feltérképezi a másik világot, párhuzamot mutat azzal, ahogyan a tündéridentitását is 

egyre mélyebben megismeri, vagyis a tündérség és a természetfeletti erdő 

kapcsolatban állnak egymással. 

A tündérek közül többen is képesek a mágiára. Rabonbán például énekkel, Emese 

a rajzolás által képes varázsolni. Az Üveghegyben István feltámasztása során 

azonban a lány azt a karját veszíti el, amellyel rajzolt. Így a sárkánnyá váló apa jelet 

hagy a lányon, amely láthatóvá teszi, hogy a tündérvilág szabályainak hatásai miatt 

hunyt el az apja, és azt is, hogy a Héterdő szabályai szerint nincs ingyen egy-egy 

természetellenes cselekedet. Mint korábban jeleztem, Emese úgy menekül meg az 

apja elől, hogy Lóna elveszi a férfi emlékeit, így megszünteti azt az éhséget, amely a 

sárkányt hajtja a szerettei, tehát a múltja felfalására. Lóna cselekedetének is megvan 

az ára. Ő kapja meg István emlékeit, így a számára furcsa emberi érzelmekkel és 

gondolkodással is együtt kell élnie amellett, hogy a férfi emlékei rámutatnak azok az 

évekre is, amikor a nő nem volt jelen a lánya életében. 

A kéz elvesztése, a hiány, amely a trauma materiális leképződése, Emesét a hős 

útjára tereli akkor, amikor a világ veszélybe kerül. Már az első könyvtől kezdve jelen 

vannak utalások egy bizonyos Ezüstkezű nevű hősre, akiről több történetváltozat él 

(például eltér, hogy férfi vagy nő), vagyis a folklór orális hagyománya képződik le a 

változatok sokféleségében. Emese azonosulni kezd a történetek egy bizonyos 

realizációjának alakjával, amely részben az elvesztett kézből fakad – azt gondolja, ő 

lehet a hős, aki megmentheti a világot. Az utolsó kötetben, az Ezüstkézben egy új, 

ezüst keze lesz a lánynak. Ez az idegen, furcsa anyag azt is jelzi, hogy a korábbi 

trauma valamiképpen oldódik, és Emese fejlődésének és személyiségének a részévé 

válik a múltja. Emese később, a tündérvilágban találkozik a sárkány apjával, aki a Kő 



185 

 

nevet viseli. A férfi nem emlékszik a lányra, így elkezdik újra megismerni egymást. 

A férfi Emesétől és Emese emberi nagynénjétől kap néhány emléket, hogy részben 

visszanyerje korábbi (István-)identitását.432 Emlékeinek teljes helyreállítása azonban 

nem lehetséges, hiszen a kisebb múlttöredékektől is feltámad az étvágya.  

A kar elvesztésén túl a lány másik nagy sérülése az átvágott nyaka. Azonban 

mivel a világrend felborult, és ezért a lelkek nem vándorolnak (a halottak nem 

távoznak a túlvilágra és az újszülöttek nem kapnak lelket), Emese sem hal meg 

egészen. Az élet és a halál közti állapotban Rabonbánnal együtt helyre állítja a világ 

menetét. Amennyiben Emese testének sérülései a családi traumák felől 

értelmezhetők, akkor a nyakseb azt jelzi, hogy a családja nem lesz újra egész és 

összeilleszthető, még akkor sem, ha Kő elfogadja, hogy a lány apja, és még ha a 

sárkány találkozik is Lónával. Ezt erősíti meg a regény vége is, elvégre Kő nem 

Lónával, hanem a mostohatestvérével, Firenével kerül közeli kapcsolatba – bár 

Firene nem egészen abban a férfiban találja meg a társat, akit megismert a 

Rengetegben, és akit nővére elszakított tőle, hanem az új, feltámadt és teljesen a 

mágikus világhoz kapcsolódó Kőben. 

A nyakseb a világmegváltás szempontjából a hősi feltámadás toposzát követi, azt 

a minőségi változást, amely képessé teszi Emesét arra, hogy rendet teremtsen a 

világban. A lány végzetes sérülése abból az önhittségből fakad, amely miatt 

Rabonbán a szívét vesztette el: túl biztosak voltak abban, hogy a világot megmentő 

Ezüstkezűvé válhatnak. A zárlat azonban nem egyetlen Ezüstkezűt ábrázol, hanem a 

két sérült hős közös cselekvése révén alakul ki az új egyensúly. Rabonbán elfoglalja 

Halál helyét, Emese pedig a többi halottal együtt választhat, hogy végleg elmúlnak433 

vagy a körforgás részeként visszatérnek. 

 

2.5. Szívtelen hős: Rabonbán 

Rabonbánra is jellemző, hogy a teste a múltjának, vagyis a mentális problémák és az 

érzelmi traumák kivetülésének felületévé válik. Bár kívülről kevésbé látható a test 

 
432 A veszteség és a kar csonkja közti kapcsolatra a narráció is reflektál, illetve arra, hogy a trauma 

feloldódásával a hiányzó kar is egyre kevésbé korlátozó: „A korábbi veszteségre csak jobb karja 

csonkja emlékezteti. És már az sem fáj olyan nagyon. Ahogyan apja emlékeinek helyét kipótolta a 

sajátjaival és Adélével, úgy vette át jobbja feladatait a balja, és már nem hiányzik annyira.” 

(Kleinheincz: Ezüstkéz. 110) 
433 Az Ezüstkéz egyik konfliktusa, hogy az egyik szarvastündér, Rabonbán nevelt anyjának 

testvére, azt próbálja elérni, hogy a tündérek az újjászületésük után ne emlékezzenek az előző 

életükre. 



186 

 

sérülése, mégis a traumák fizikai tapasztalata válik hangsúlyossá. Rabonbán a 

trilógia első és harmadik részében jut szerephez, a másodikban csak említés szintjén 

kerül elő. Míg az Ólomerdőben a korlátai kerülnek előtérbe, valamint az, hogy 

Emese segítőtársa, addig az Ezüstkéz című zárókötet a Sárkányfi című kisregénnyel 

nyit, amely Rabonbán gyermekkorát tárja fel, továbbá azt a folyamatot, ahogyan a 

hőssé válásra készül. Azok a rossz döntések is itt derülnek ki, amelyek töréspontként 

és idővel traumaként korlátozzák őt. A továbbiakban főként az Ólomerdőre és a 

Sárkányfira fókuszálva értelmezem Rabonbán karakterét. 

Rabonbán Emeséhez hasonlóan hibrid lény: emberi, tündér- és sárkányvér folyik 

az ereiben, így az emberek és a tündérek világában ugyancsak kitaszított. A 

Sárkányfi azzal nyit, hogy Rabonbán gyermekként a meggyilkolt (sárkány)anyja 

teste mellett marad, majd egy Ünige nevű korábbi végzetnő befogadja. Ünige, a 

szarvastündér pótanya helyett inkább beavató figura a fiatal Rabonbán életében, a 

hőssé válásra készíti fel. A történetívet a Fehérlófia motívumai szövik át akár a fiú 

fejlődése tekintetében, akár a vacsorajelenet parafrázisában vagy a királylány 

megmentésében. Rabonbán erőpróbát áll ki, megtanul bánni a varázserejével, egyre 

nő a hősi és a küldetéstudata. Az identitását Ünige szavai formálják: „Láttam a 

világvégét […] Emiatt jöttem el az Üveghegyről, hogy megtaláljalak. Te leszel az, 

aki megment mindannyiunkat. Feladatod van, Rabonbán”.434 A nő nevelése arra 

szolgál, hogy Rabonbán (szuper)hőssé váljon, vagyis hogy egy átlagos személyhez 

képest többleterővel rendelkezzen. Ezt jelezi az is, hogy a nő elveszi korábbi nevét, 

és ő adja neki a Rabonbán nevet, amely a kötet többi beszélőnevéhez hasonlóan a 

bán taggal a vezetéshez kapcsolódó sorsot rejti magában. Nevének jelentése a 

magyar kultúrtörténetben keresendő, „vallási és polgári főnökök”435 megnevezésére 

szolgált, hiszen a rabonbán a „pogány székelyek választott kormányzója, vezére és 

főpapja [volt] a honfoglalás körüli időben”.436 

A fiú karaktere illeszkedik Tóth Zoltán János azon meglátásához, amely szerint a 

fogyatékossággal élő hősök korát éljük. A többleterő fejlesztése mellett Ünige olyan 

mintát közvetít a fiatal fiú számára, amely elfedi az érzelmeket, és így nem 

tapasztalja meg a szülői szeretetet és a biztos családi hátteret. Ez a minta Rabonbán 

 
434 Kleinheincz: Ezüstkéz. 17. 
435 Ipolyi: Magyar Mythologia. 467. (Kiemelés az eredetiben.) 
436 Bárczi Géza et al. (szerk.): A magyar nyelv értelmező szótára. Akadémiai, 

„rabonbán”https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-

szotara-1BE8B/r-46B74/rabonban-46C32/  

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/r-46B74/rabonban-46C32/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/r-46B74/rabonban-46C32/


187 

 

viselkedésének alapjává is válik, hiszen éppen Ünige átka miatt veszti el a szívét. 

Vagyis a szereplő számára a nem egészséges családi közeg olyan traumává válik, 

amelynek megnyilvánulása felnőttként a szív elvesztése, az érezelemmentesség lesz. 

A szív elvesztése tehát egyszerre valós és metaforikus. 

Rabonbán háromszor kap büntetést. Az elsőt Lófia437 cserbenhagyása miatt; a 

másodikat az uralkodói kötelezettségeinek elhanyagolásáért; a harmadikat pedig 

azért, mert az érzelmei vezették. Ez a három büntetés három töréspontként 

értelmezhető, amelyek különböző aspektusokból a hősi bukást szimbolizálják. 

Mindegyik büntetés a többleterejétől vagy az alap képességeitől fosztja meg 

Rabonbánt, fogyatékossá teszik őt. 

A disability studies, vagyis a fogyatékosságtudomány szerint 

 

„[a]zzal, hogy a fogyatékos testek nem képesek reprodukálni a testi 

sérthetetlenség ideális képét, a fogyatékos testeket nem úgy 

pozícionálják, mint akiknek nincs hatalmuk, hanem éppen ellenkezőleg, 

fenyegetést és veszélyt jeleznek, amennyiben aláássák a testek 

stabilitásába és állandóságába vetett hitet.”438 

 

Vagyis a fogyatékos testek a normától való eltéréssel új rendet hoznak létre, és éppen 

a normatívtól való eltérésük miatt deviánsnak, másnak minősülnek, így a társadalom 

egészséges (normatív) tagjaitól elkülönítésre kerülnek, és valamilyen heterotópiaként 

értelmezhető térben élnek – ez Rabonbán esetében a Héterdő. A fogyatékosság 

stigmatizál és sztereotípiákat hoz létre, Rabonbán cselekedetei pedig olyan 

hiányosságokra mutatnak rá, amelyek ellehetetlenítik, hogy betöltse a hős szerepét. 

Ezek a cselekedetek felszámolják a megírt jövőt látó Ünige terveit, vagyis mivel 

Rabonbán nem képes betölteni a szerepét, a saját sorsát írja felül, így új rendet hoz 

létre. A személyiségében és a tetteiben megjelenő morális és etikai hiányosságok 

fogyatékossá teszik a szereplőt, a különböző büntetések ezeket a jellemzőket erősítik 

fel, szinte stigmává teszik – a regény végére azonban ezek a leckék segítik ahhoz, 

hogy betöltse Halál szerepét, és gondoskodjon a világ rendjéről és a körforgás 

fenntartásáról. 

 
437 A Fehérlófia népmese főszereplője nem feleltethető meg teljesen sem Rabonbánnak, sem 

Lófiának. Mindketten rendelkeznek olyan vonásokkal, amelyek a mesében Fehérlófiát jellemzik. 

Lófia és Rabonbán reprezentációja hasonló Rabonbán és Emese ábrázolásához, hiszen ebben az 

esetben sem dönthető el, hogy végül ki lehet majd az, aki megmenti a világot, ki az, aki hőssé válhat. 
438 Shildrick: Dangerous Discourses of Disability, Subjectivity and Sexuality. 20. 



188 

 

Rabonbán első büntetését Lófia mondja ki. Bár Rabonbán megölte az óriást, 

megmentette a királylányt, de megszegte a szavát, amikor beleavatkozott Lófia és az 

óriás harcába, majd cserbenhagyta Lófiát és a testvérét. Éppen ezért hősként 

megbukik, nem vállalta a felelősséget a tettéért, mert nem tért vissza segíteni (a 

királylány kezét és a hozzá tartozó fele királyságot mégis elnyerte). Lófia átka éppen 

ezekre a tettekre reflektál: „Légy átkozott, Rabonbán! Légy átkozott, és légy őszinte! 

Önző vagy? Hát legyen! Ne segíthess senkinek, csak ha fizet érte, és neked se 

segíthessen senki, a legnagyobb szükség idején sem, csak ha törleszted az árát!”439 

Az átok mindig, amikor segítséget kérnek Rabonbántól, életbe lép. A férfi vagy 

fizetséget kér a segítségért, vagy pedig fizikai tünetek mutatkoznak, amennyiben 

önzetlenül próbál segíteni. Tehát a korábbi hiányossága, a morális és a lelki 

sebzettsége testi betegségek formájában emlékezteti arra, hogy milyen mulasztása 

volt. Ez főként az Ólomerdőben hangsúlyos, ahol Emesét támogatja abban, hogy 

megtalálja a szüleit. Amikor a lány nem ajánl fizetséget, de a férfi igyekszik tenni 

érte, az egyre nagyobb tettek fokozódó testi tüneteket okoznak: „Mintha kést vágtak 

volna a gyomrába, amit minden lépéssel megforgattak benne. […] Nehézkesen 

elindult, válla meggörnyedt – nem tudott kiegyenesedni, mert akárhányszor próbált, 

rögtön beleszaggattak gyomrába a karmok”440. 

Rabonbán a második büntetést a végzetnőktől kapja, mert az elnyert királyságot 

elhagyja a szégyenérzete miatt, és a felszólítás ellenére sem hajlandó visszatérni. A 

büntetést így a felelősségvállalás alól való kibújásért róják ki Rabonbánra. Mivel a 

regényben a varázserő egyik legerősebb forrása a földhöz, a királyságokhoz kötődő 

viszony, Rabonbán a megszerzett hatalommal járó feladattal szegül szembe. Amikor 

megkérdezik a végzetnők, hogy mi a király, Rabonbán uralkodót mond, válaszát 

azonban kijavítják: szolga, hiszen „Minden nagy hatalom szolgaság”.441 A kötelesség 

megszegése, a felelősségvállalás hiánya egy hős esetében fogyatékosságnak minősül, 

ezért a végzetnők megfosztják a varázserejétől: a királyi, azaz a közösség által 

biztosított hatalommal való visszaélés büntetése az egyéni hatalomtól való 

megfosztottság. Nemcsak a királyságból, de az erdőkből fakadó erőt is elveszíti, így 

egyszerre válik gyökértelenné és rendül meg a hősi identitása. Egyúttal az a többlet 

erő is eltűnik, amely hőssé tehette volna. Mégis, éppen az első büntetésnek, a 

 
439 Kleinheincz: Ezüstkéz. 92. 
440 Kleinheincz: Ólomerdő. 254–255. 
441 Kleinheincz: Ezüstkéz. 94. 



189 

 

fizetségnek hála kapja vissza az erejét, a végzetnők ugyanis arra kérik, hozza át 

Emesét a Héterdőbe. Így Rabonbán büntetése az, hogy az új, potenciális hőst 

elindítsa a hőssé válás útján, miközben folyamatosan a saját bukásával442 szembesül. 

A férfi harmadik büntetését Ünige mondja ki: 

 

„Ember vagy, Rabonbán. Varázslat nélküli ember […]. Tudod, a 

legfájdalmasabb az, hogy lehettél volna hős. Még így is. Megszerezted a 

hatalmat, legyőztél egy óriást, egy táltosfiút fölébe kerekedtél, ott volt a 

lehetőség. Tudod, mikor veszítetted el? […] Amikor a szívedre hallgattál 

[…]. Egy hős ezt nem teheti meg. Nem szerethetsz, nem dobhatod oda a 

szívedet az első lánynak, akivel találkozol. […] A szíved! – harsogta. – A 

nyomorult, emberi, korcs szíved!”443 

 

Az érzelmi alapú döntésre hivatkozva Ünige felsérti Rabonbán mellkasát, kiemeli 

és felfalja a szívét. A szív nem csupán biológiai szerv ebben az esetben, hanem 

kulturális szimbólum is, átvitt értelemben az érzések kifejezésére szolgál. A regény 

szétválasztja ezt a két jelentést, hiszen a tündéreknek két szíve van, az egyik a 

biológiai, a másik pedig az érezelemközpont, az én eszenciája. Éppen ezért az 

eluralkodó érzelmek büntetése szó szerint és átvitt értelemben is a szívtelenség. Az 

érzelmesség Ünige számára fogyatékosságot jelent, hiszen a háttérbe szorul miatta a 

kötelesség. A szív elvesztése szimbolizálja Rabonbán minden korábbi cselekedetét, 

és a testre írhatóvá teszi a társadalmi norma szempontjából a különböző 

hiányosságokat. A szívtelenség a hazugságot, a felelőtlenséget és az önzőséget is 

jelképezi, amelyek éppen az első két büntetés okozói.444 A regény nyelvileg is 

hangsúlyozza ezt a fogyatékosságot, hiszen szócsaládokra épít: a szív hiánya miatt 

szívtelen, nem tud szívességeket teljesíteni, vagyis Rabonbánt a szívhez és 

szívtelenséghez kötődő sztereotípiák határozzák meg. 

 

2.6. „Betegség jön, a világ betegsége”: Természet és testmetaforák  

A betegség és a fogyatékosság szempontjából több további szereplő is 

megközelíthető (Firene, Tartód/Firtos, Lóna, István/Kő, sárkányok, Ünige, Hercsók, 

Illangó és a gyermekei), azonban a trilógia teljes elemzése helyett a szereplők által a 

 
442 Az Ezüstkéz későbbi fejezeteiben bomlik ki, hogy a három büntetés taníthatja meg a hősi létre 

Rabonbánt. 
443 Kleinheincz: Ezüstkéz. 97–98. 
444 A sárkányokat is a szív hiánya határozza meg, a trilógiában pedig hangsúlyos, hogy szülőként 

nem tudják a gondoskodást és a szeretetet kifejezni gyermekeik felé. 



190 

 

világ szabályait működtető kulturális logikára és azok kultúrtörténeti kapcsolódásaira 

szeretnék rámutatni. Emesén és Rabonbánon keresztül is megragadható, hogy a 

mentális, az érzelmi és a lelki működések materiálisan leképződnek, a test 

reprezentálja ezeket a problémákat. Esetükben is fontos Margrit Shildrick azon 

meglátása, amelyet az Irha és bőrrel kapcsolatban már idéztem, vagyis az, hogy a 

fogyatékos testek aláássák a testek stabilitásába vetett hitet, és ezáltal a fennálló 

társadalmi rendet is megkérdőjelezik, miközben az egyének a testüket teherként és 

sebezhetőként élik meg.445 Nem csupán a szereplők belső folyamatai kapcsolódnak 

össze a testtel, hanem a természet kiterjedt, befogadhatatlan működésének 

érzékeltetése is testi hasonlatokkal és metaforákkal jelenik meg.  

A kultúránkban nem csupán a testre vetülnek metaforák, hanem maga a test is a 

metaforaképzés eszköze (a család vagy az állam vezetője a fej, a törzs a nép; a szél 

mint a tüdőből kiáramló levegő stb.). A trilógia több olyan megfogalmazást is 

tartalmaz, ahol az emberi test vagy cselekvés és a természet reprezentációja összeér. 

Néhány példa a trilógiából: 

 

„A fák álmosan mocorogtak, mintha az erő, amely addig mozgatta őket, 

az éjszakával együtt kiszállt volna belőlük.”446 

 

„Úgy érezte, az ágkarok lenyúlnak érte, de a fatörzsek csúzba merevedett 

dereka nem hajlik, így nem érik el.”447 

 

„Hátunk mögött összecsapódtak a tüskés ágak, összekulcsolták 

levélujjaikat. Mintha még az erdő állandó susogó-csilingelő neszezése is 

elcsitult volna.”448 

 

„A törzsek már visszahúzódtak, mintha hosszú, fekete torok zárult volna 

össze. Volt valami baljós abban, ahogy a lombok ismét 

összeverődtek.”449  

 

„Amikor a város, mint egy nagy tüdő, visszafojtja lélegzetét, Illangó is 

felfigyel a csendre.”450  

 

„Szélviharként söpör végig az ébredés Héterdőn, óriási tüdő fújja a 

félelmet a sárkányok birodalmára, és a korábban szunnyadó élők most 

rettegéssel a szívükben riadnak fel […].”451 

 
445 Shildrick: Dangerous Discourses of Disability, Subjectivity and Sexuality. 20, 30. 
446 Kleinheincz: Ólomerdő. 174. 
447 Uo. 209. 
448 Kleinheincz: Üveghegy. 37. 
449 Kleinheincz: Ólomerdő. 155. 
450 Kleinheincz: Ezüstkéz. 290. 



191 

 

 

„A gyémánterdő már felébredt, mire odaértem – mondja Lóna 

Firenének.”452 

 

Az emberi test és a természet közti kapcsolat nemcsak metaforikus akkor, amikor 

a hajszálakból álló sorsfolyó előtérbe kerül, hanem szószerintivé válik: „A sziklákról 

színes zuhatagként omlott le a sorsfolyó, beleoldódott a tengerbe, de amikor Emese 

belegázolt a vízbe, hajszálakat érzett a bokájára csavarodni, és undorodva szaladt 

ki.”453 A kiemelt példák nem csupán a nyelv metaforikusságát vagy szimbolikusságát 

jelezhetik, hiszen a fémerdők élnek, cselekednek akár az ember, és ebben az 

értelemben a regény felszámolja a növényvakságot, a fák nem az ember „vakfoltján” 

helyezkednek el. Ez a reprezentáció és megfogalmazás a már többször is említett 

animisztikus gondolkodás felől közelíthető meg, vagyis az ember és a természet 

elemei rokoni kapcsolatban állnak egymással.454 Ahogyan a Termőtestekben a gomba 

összekötötte a különböző entitásokat, úgy a lélek, vagyis a létezés is megteremti 

ezeket a kapcsolatokat a létezők között. A környezet tehát antropomorfizálódik. 

Remek példa Ispiláng és Táliber. Ők ketten olyan állatok, akik az alvó erdők alvó 

sárkányait őrzik. Ahogy felébred Éjfél és Hajnal, Ispiláng és Táliber eltűnnek, hiszen 

összeköttetésben vannak a sárkányokkal. Egy másik példa lehet, hogy Lónának 

Héterdő egyik úrnőjeként, nemtő szolgája van, Kökény, aki A Gyűrűk Ura entjéhez 

hasonló humanoid növény. A beszélő állatok és a nemtők mind az animisztikus 

gondolkodást illusztrálják, ontológiai értelemben ugyanúgy élnek, ahogy a tündérek, 

a sorsuk és a létezésük azonban szorosan összefonódik a talajjal, a földdel, amellyel a 

sárkányfattyak, mint Lóna, Firene vagy Rabonbán ugyancsak szoros kapcsolatban 

állnak. Vagyis ezek a lények a föld uraival is szoros viszonyt ápolnak. Egyfajta 

rokonság alakul ki minden élőlény között, hiszen mindannyian a fémerdőkhöz 

kapcsolódnak. Ha valami bántja és zavarja az erdőket, akkor az mindannyiukra 

hatással van, vagyis nem csupán a nyelv képzi le ezeket a kapcsolatokat, hanem a 

regény történései és szereplői is. 

 
451 Uo. 111. 
452 Uo. 116. 
453 Kleinheincz: Üveghegy. 126–127. 
454 Hall: Plants as Persons. 105. 



192 

 

A kapcsolat okát az Ezüstkéz című kötet válaszolja meg, hiszen az univerzumot 

egy olyan faként jeleníti meg, amely rokonságot mutat az ősi magyar hitvilággal.455 

A trilógia szerint a disznóból átalakult, hatalmas sárkányt, Ártányt „[a]z elnyelt 

mágia megóvta, hatalmasra hizlalta, és rászabadította a világra. Őrjöngésében 

nekitámadt a világfának, és kifordította helyéből.”456 Az emberek és tündérek azért 

kapnak különböző sorsot, mert az embereknek „Nem voltak többé sorsszálaik, 

amiket fonni lehetett volna”457, és ezért kiestek a körforgásból, nem születtek újjá, 

mint a tündérek. A fa kidöntése okozta azt is, hogy az emberek és a tündérek világa 

elvált egymástól, „egyik a fa lombjából, a másik a törzséből lett, gyökerei pedig 

átnyúlnak a halál földjére.”458 Az újjászületés a halál földjével való érintkezés által 

lehetséges, de a lomb, az emberek világa már túl messze van ehhez, így a halálukkal 

egyszerűen örökre kilépnek a körforgásból. Mivel az emberek és a tündérek 

birodalma egymás mellett terül el, így a Rengetegen keresztül lehetséges átlépni 

Héterdőbe, vagyis az egymás mellett elhelyezkedő részek valahogyan kapcsolatban 

maradtak egymással, hiszen ugyanahhoz az entitáshoz, a világfához kapcsolódnak. 

Az univerzum ábrázolása az Ólomerdő-trilógiában tehát hasonló ahhoz, ahogyan 

Veres Attila mutatja be az Odakint sötétebb-ben: a növényi entitás bármilyen 

sérülése, a növény egész testére hatást gyakorol, és így a növényt alkotó világokra is. 

Az Odakint sötétebb-ben a növényi vízióhoz a kertészkedés képe is 

hozzákapcsolódott. Az Odaértett olvasó pedig éppen ezt a motívumot veszi észre a 

trilógia szövegében: 

 

„»Ezüstkezű csírája sokmindenkiben benne lehet«, de nem mindenkinek 

jut feladatául, hogy megtalálja és kifejlessze önmagában. Az identitás 

valami önálló, változatlan, igazi mag, amelyből ez a csíra kifejlődhet: a 

kertészkedés szimbolikája végigvonul a szövegen a szövés-fonás, 

mesélés, élet, élettörténet és még sokminden más szimbolikájával együtt 

és leképezi ezt a bonyolult összefüggésrendszert. 

Emese identitásmagja, amelyből »Ezüstkezű csírája« kifejlődik, annak 

a bizonyítéka, hogy a véletlenek, a tévedések és a hibák is éppen a 

szükségszerű bekövetkezéséhez vezetnek, és ugyanazt a történetet írják, 

ugyanazt a mesét szövik másképpen: Lóna és István házassága, és így 

Emese látszólag hiba eredménye: hiszen Ünige Firenét szánta Istvánnak. 

Csakhogy Lóna és István »a két kertész«, akik a rengeteg tévútnak látszó, 

 
455 Paládi-Kovács: Népköltészet. Magyar Néprajz, V. URL: 

http://mek.niif.hu/02100/02152/html/05/20.html  
456 Kleinheincz: Ezüstkéz. 127. 
457 Uo. 216 
458 Uo. 292–293. 

http://mek.niif.hu/02100/02152/html/05/20.html


193 

 

szintén szükséges megpróbáltatások ellenére is kinevelik ebből a csírából 

Ezüstkezűt.”459 

 

Sok szempontból metaforaként van jelen a kertészkedés és a magból nevelt személy 

a blog szövegében, azonban a kertészkedés és a nevelés Lóna esetében szorosan 

összefonódik egymással. Miután a hattyútündér átka megtörik, és kézbe veszi a 

birodalma irányítását, próbál Emesével kapcsolatot építenil, aki elutasító az anyjával, 

az apját hiányolja. Lóna életében ekkor fontossá válik a kertészkedés, azt a 

gondozási és nevelési munkát végzi el, amelyet a lánya életében a távolléte miatt 

nem tudott. A döntései mégis formálták a lány személyiségét és világnézetét, mint 

arra Emese csonka testével kapcsolatban is kitértem. Vagyis az Odaértett olvasó 

éppen arra a párhuzamra tapint rá, hogy az egyén és a talaj, illetve a növények között 

kapcsolat áll fenn. 

Mint az Odakint sötétebb ugyancsak növényként elképzelt világképével és 

kertész-metaforájával kapcsolatban írtam, a kertészkedés a természet 

megregulázására és irányítására irányul, például a több terméshozam érdekében. 

Azonban Kleinheincz trilógiájában a természet nem feltétlenül megművelésre 

„kínálja fel magát”, hanem részben azt reprezentálja, Emese hogyan viszonyul a 

térhez. Sárkányvérű tündérként otthon kellene éreznie magát a Héterdőben, azonban 

az mégsem otthonos, helyette „kísérteties” marad. Az Ólomerdőben a fémerdők és 

később más ismeretlen terek is megközelíthetők az unheimlich fogalma felől. A 

terminus egyszerre jelent félelmetest, kísértetiest, rémítőt, ijesztőt és 

otthontalanságot. Freud a német heimlich (elsődleges jelentése a titkos) és heimisch 

(hazai, otthonos) kifejezések fosztó képzővel ellátott alakjaként értelmezi.460 Mint 

Hódosy Annamária írja,  

 

„[a]z Unheimliche fogalma, a rémálmokban és egyéb képzelgésekben az 

»elfojtott visszatérését« detektáló elgondolás, nemcsak igen jól 

használható a horrortörténetek elemzésére, de részben horror-

történetekből táplálkozik, és ezek visszatérő elemeire épít, amit a magyar 

„kísérteties” az eredeti kifejezésnél jobban érzékeltet”.461 

 

Hódosy a Klímaszörnyek című munkájában úgy gondolja, hogy a gótikus és az 

ökogótikus narratívák a tudattalanba zárt jelenségeket mutatják meg, mint például a 

 
459 Odaértett olvasó: Identitásrajz fekete tussal I. – Kiemelés az eredetiben. 
460 Freud: A kísérteties. 248–249. 
461 Hódosy: Klímaszörnyek. 109. 



194 

 

társadalmi osztályok, a nemek, a család és a faj viszonyát. Így ezek a történetek a 

múlt „visszatérését” jelenítik meg, hiszen a korábban elfojtott tartalmak hatással 

vannak a jelenre, megrontják azt – az Ólomerdő-trilógiában ezek az elfojtások a 

környezeten keresztül nyilvánulnak meg,462 hiszen „a »kísérteties« az ijesztőnek az a 

fajtája, ami valami régóta ismert, bensőséges dologra vezethető vissza”.463 A mesei 

terek kísértetiessé válnak, hiszen a viselkedésük összefonódik az uralkodójukkal, és 

így a múltjukból fakadó vágyaikkal és jellemzőikkel is. A fémerdők akkor válnak 

barátságossá, amikor Emese is részesedik az erejükből, vagyis összekapcsolódik 

velük. 

Az emlékezés, amely éppen a múlt felidézéséhez kapcsolódó folyamat, több 

szempontból is problematikus a trilógiában. Egyrészt Emese apjának sárkányéletében 

kerül előtérbe, hiszen az emlékek hiányában nem falja fel a szeretteit, vagyis a 

halálának és a feltámadásának traumáját elfedi az emlékek hiánya. A másik eset a 

tündérekkel kapcsolódik össze, akik az újjászületésük után, mivel nem részesülnek a 

feledés vizéből, emlékeznek a korábbi életeikre, amely terhet jelent számukra, ezért 

szeretnének megszabadulni a múlttól: a Rabonbánt nevelő Ünige testvére, Hercsók 

egy kútba dobja az emlékeiket, hogy ne szenvedjenek a korábbi cselekedeteiktől. A 

kút a pszichológiában a tudatalattit szimbolizálja, így az emlékek kútba dobása éppen 

az elnyomott, az elrejtett, a hozzáférhetetlenné és a titokká tett jelképévé válik. 

Hasonló a helyzet Ártánnyal, az első sárkánnyal is, akinek létrejötte egy bűnhöz 

kapcsolódik, az állatott pedig azáltal, hogy elzárják az Üveghegy belsejében, 

(ideiglenes) elfelejtésre ítélik. Az elrejtett múlt tehát a sorozat visszatérő motívuma, a 

rejtettség pedig gyakran valamilyen jól lokalizálható hely vagy dolog. 

Az, hogy a Héterdő már nem fenyegető, hanem biztonságos, otthonos és óvandó, 

éppen az idegenség és a közelmúlt problémáinak legyőzését jelképezi, vagyis az 

elfojtott és a kísérteties valamelyest feloldódik, hiszen a Lónát megátkozó mostoha 

megölésével a fenyegető fémerdők uralkodója halott, a birtokában lévő erdők pedig 

nem tükrözik a továbbiakban az akaratát. A generációkon átívelő problémák azonban 

továbbra is jelen vannak, az Emese előtti nemzedékek tetteinek hatása a lány 

jelenében kerül a felszínre, viszont éppen ezek a cselekedetek alakítják ki az 

identitását, amely fontos szerepet tölt be a világ helyreállításában – vagy utalva a 

 
462 Uo. 26–28. 
463 Freud: A kísérteties. 258. 



195 

 

végzetnők jóslatára, „Betegség jön, a világ betegsége”,464 így hozzájárul a sérült 

világ gyógyulásához. 

Nemcsak a szereplők teste jellemezhető a betegség vagy a fogyatékosság felől, 

hanem a szöveg is gyakran utal a természet bizonyos állapotaira, például az erdőkre 

és az Üveghegyre, ezekkel a trópusokkal: 

 

„Áporodott szag ülte meg a barlangot, százéves levegő és álomtalan alvás 

betegségszaga.”465 

 

„A toronyból látszik az Üveghegy – a sötét üreg a belsejében már nem 

rejt semmit, mégis vonzza a szemet, akár szuvas fogban a lyuk. A 

Rengeteg szívének kettéhasadt tömbjéről úgy csorog le a sorsfolyó 

hajtömege, akár sebből a vér, belevész az óceánba.”466 

 

„Fölnéztem a most már fényes varratnak látszó hasadékra, és elfogott a 

diadal érzése.”467 

 

„[…] hátat fordítottam a szakadéknak. Néma volt és mozdulatlan, egy 

halott testen ejtett seb, amelyből már vér sem szivárog. Nem láttam, nem 

hallottam semmi elevent.”468 

 

A betegséget és a (családi) traumát a test reprezentálja, viszont a test és a 

természet is összekapcsolódik a trópusok által, a fenti idézetekben pedig összeérnek 

a környezet és a seb(zettség) képei. Nem meglepő, hogy a természet is betegként 

jelenik meg, hiszen az ökológiai ébredés következtében elterjedtek az olyan 

metaforikus ábrázolások, amelyek a beteg földet mutatják be, akin az emberek 

kórokozóként élnek, és megbontják az egyensúlyt.469 A trilógia pedig éppen a 

természethez, a világrendjéhez fűződő viszony felborulásáról szól.  

Éppen ezért Kleinheincz regénysorozata felidézi a One Health, azaz az „Egy az 

egészség” koncepciót. A One Health szemlélet hangsúlyossá teszi, hogy az emberek, 

az állatok és a közös környezet egészsége szorosan összekapcsolódik egymással. 

Például a korábban természetes életterek urbanizálása vagy az emberi 

tevékenységből fakadó éghajlatváltozás hatást gyakorol az állatokra, akik új 

élőhelyet keresnek maguknak, és így az emberekkel korábban nem jellemző 

kontaktus alakulhat ki. Zoonózis jöhet létre, vagyis átterjed az állatról az emberre a 

 
464 Kleinheincz: Üveghegy. 288 
465 Uo. 300. 
466 Uo. 382. 
467 Kleinheincz: Ezüstkéz. 76. 
468 Uo. 86. 
469 Hódosy: Klímaszörnyek. 15. 



196 

 

betegség, vagy épp ennek az ellenkezője, az emberek is megfertőzhetik az állatokat – 

éppen ezekre az érintkezésekre világított rá a COVID-19 terjedése is.470 Az 

animisztikus világábrázolás, illetve a test és a természet sérültként és betegként való 

reprezentációja révén a trilógia éppen a One Health koncepcióját teszi 

megragadhatóvá, amelyet a fantasztikus elemek segítségével a szimbolikuson 

keresztül tesz hozzáférhetővé. 

A beteg táj nem egyszerűen a hiányt, valamint a természetet formáló ember, 

sárkány és tündér (vagyis az antropomorf lények) cselekvéseket mutatja be, és nem is 

a komor hangulatot érzékelteti, hanem a narráció több pontján összekapcsolódik a 

természet és a szereplők testének sérültsége. Mindez összefonódik a múltbeli 

cselekvésekkel, amelyek ezeket a változásokat okozták: 

 

„A végzetnők előző nap a világ betegségét emlegették, és mi más a 

meghasadt hegy, mint egy seb, amelyen keresztül a fertőzés beszökött a 

világba? Emese farkasszemet néz ezzel a sebbel. Úgy érzi, dolga van vele 

– valakik réges-régen úgy igazgatták körülötte az eseményeket, hogy ott 

legyen, amikor egy tündér megbolygatja a sorsfolyót, és felszabadítja az 

évszázadok óta szendergő sárkányt, erről szólt a rettegő suttogás […].”471 

 

„[Hercsók] ha azt akarja, soha többet ne kelljen egy zokogó gyerekből 

kiszakítania az elfekélyesedett múltat, akkor az egész világon változtatnia 

kell.”472 

 

„Mert ugyan ez itt a világvége, és Szépország is éppúgy meghasad, 

ahogyan a hegy, ő újra összeforrasztotta a családját.”473 

 

A természet „sebzettsége” tehát párhuzamba állítható a szereplők testének 

sérültségével és traumáival. A természet a múltbeli eseményeket és töréseket mutatja 

be a jelenben, vagyis az elfojtott, az elrejtett és a titkolt múltat. Az animisztikus 

világnézett szerint az ember rokonsági viszonyban áll minden létezővel,474 ami az 

összekapcsoltság miatt hasonló a One Health holisztikus szemléletéhez, így nem 

meglepő, hogy a tündércsaládok cselekedetei az akció-reakció és mérlegelv mentén 

működnek, vagyis hatással vannak a környezet egészségére is. Ebben a tekintetben a 

trilógia emlékeztet a gótikus narratívákra, amelyek az elfojtott múlt visszatérésére 

 
470 Vitrai József: Mi is az „Egy az egészség”?. Egészségfejlesztés, 2021/3. 61, 63.  
471 Kleinheincz: Ezüstkéz. 131. 
472 Uo. 156–157. 
473 Uo. 110. 
474 Hall: Plants as Persons. 100. 



197 

 

épülnek, és amelyek azt ábrázolják, hogy a kultúra mit nem akar beismerni.475 Mint 

Jack Halberstam írja: 

 

„A gótikus fikció a szubjektivitás olyan technológiája, amely deviáns 

szubjektumokat termel, ellentéteseket azzal, ahogyan a normalitást, az 

egészséget, és a tisztaságot szokás érteni. A gótikus tág értelemben véve 

olyan retorikai stílus és narratív struktúra, amely félelmet kelt és vágyat 

ébreszt az olvasóban. Az irodalmi szöveg által keltett félelem 

(ellentétben a mozgóképes textussal) a jelentések szédítő többletéből 

adódik. A gótika bizonyos értelemben egyfajta ornamentális többletre 

utal (gondoljunk a gótikus építészetre: vízköpők és őrült spirálok), olyan 

retorikai extravaganciára, ami egész egyszerűen túlzás.”476 

 

Éppen ez a nyelvi burjánzás látható abban, ahogy az egyes motívumok összeérnek 

és egymásra íródnak (hasonlóan, mint a Brúszban a fiú identitása, a képessége és a 

példaképe vagy a Termőtestekben a gomba különböző változatai). A gótikus jegyek 

nem csupán ebben a nyelvi eszményben, a határmenti és szinte kihalt erdőkben 

játszódó jelenetekben érhetők tetten, hanem az Ólomerdő című kötet első, 2007-es, 

még a Delta Vision kiadónál megjelent változatának borítója is a gótikus 

hagyománnyal lép párbeszédbe. A vizualitás kérdése azért is lehet releváns, mert a 

kötetek fekete-fehér, árnyjátékszerű illusztrációkat tartalmaznak, amelyek az 

átváltozást, az ember/tündér közti interakciókat vagy egy-egy fenyegető jelenetet 

mutatnak be, azonban az írásomban nem térek ki a rajzok értelmezésére vagy 

mélyebb kontextualizálására. 

Mark Fisher úgy gondolja, hogy  

 

„[a] népbetegséggé váló hangulatzavar nem más, mint elfojtott és elzárt 

elégedetlenség; a privatizált mentális zavarok politizálásával ezek az 

önromboló erők végre a valódi ok, a Tőke lerombolására 

irányulhatnának. A mentális zavarok bizonyos formáinak (mint a 

depresszív hedonizmus) terjedése és az ökológiai válság fenyegetése 

egyaránt (ön)korlátozásra szólít fel minket.”477  

 

Fisher tehát párhuzamot von az ökológiai válság és a mentális problémák között, 

és az elfojtott valamilyen formájú előtörésére utal. A gótika ökológiai vizsgálata, az 

ökogótika az utóbbi időben egyre nagyobb fókuszt kap az értelmezésekben. Simon 

 
475 Hódosy: Klímaszörnyek. 27. 
476 Halberstam, Jack: Paraziták és perverzek. Ford. Keresztury Dorka, Máté Zsófia. Helikon, 

2020/2, 169. 
477 Fisher: Kapitalista realizmus. 119. 



198 

 

C. Estok amellett érvel, hogy az ökogótika összekapcsolódik az ökofóbiával,478 ami a 

természeti világgal szemben tanúsított irracionális és alaptalan gyűlölet. Ez abból 

fakad, hogy az ember nem képes kontrollálni a természetet.479 A zöld gondolkodók 

azon retorikája, amikor az anyatermészetet dühösnek nevezik, ugyancsak ökofóbiát 

sugall, hiszen a társadalmi problémákat a természetre vezetik vissza.480 Az 

ökogótikus művekben a természet fiktív ábrázolása által éppen ez a szörnyszerű 

természet elevenedik meg: a természetről szóló legfélelmetesebb elképzeléseket 

ábrázolják, és ezért az ökogótika a humán és a nonhumán kapcsolatát vizsgálja az 

emberi kultúrtörténet szempontjából. Az ökogótikára a teoretikusok nem műfajként, 

hanem inkább elméleti keretként tekintenek, amely a gótikus alkotások ökológiai 

vonatkozásait tárja fel. Bár a természet bosszúja toposz gyakori ezekben a 

szövegekben, nem minden esetben jelenik meg.481 

Az Ólomerdő-trilógiában a gótikára jellemző témák és ábrázolások 

összekapcsolódnak az ökológiai kérdésekkel, és a természet minden esetben éppen 

arra az unheimlich tapasztalatból fakadó kísértetiesre és elnyomottra emlékeztet, 

amellyel a szereplőknek szembe kell nézniük, hogy új egyensúlyt alakítsanak ki. Ez 

egyszerre jelenti a saját életükkel és a hozzájuk kapcsolódó személyek tetteivel való 

leszámolást, illetve a világ működésének feltérképezését, elfogadását, és az azzal 

való együttműködést, hiszen az egyén nem független a környezetétől és a 

természettől. Az animisztikus szemlélet előtérbe helyezése felerősíti, hogy a 

materiális körforgás helyett a metafizikai ciklikusságra épül a trilógia, lélekkel 

ruházza fel a környezetet. Éppen ezért, ha az egyén beteg, akkor a természet is az 

lesz, illetve a természet sebzettsége az egyén épségét is veszélyezteti – mint azt a 

One Health szemlélettel kapcsolatban is írtam. Az összekapcsoltságból fakadó 

félelem jelenik meg a passzív természetben, például: az erdők révén, amikor Emese 

még csak ismerkedik a tündérénjével; az Üveghegy széthasadásával, amely a világfát 

kidöntő Ártány ketrece volt hosszú időn keresztül.  

Mint korábban említettem, Ártányban, a disznóból lett sárkányban éppen az 

elfojtott és eltitkolt múlt természetre projektált kulturális félelme elevenedik meg: a 

világ elpusztul a rossz döntések miatt. Erre világít rá az a mese, amely a sárkány 

 
478 Estok: Theorising the EcoGothic. 42. 
479 Estok, Simon C.: Theorizing in a Space of Ambivalent Openness: Ecocriticism and Ecophobia. 

Interdisciplinary Studies in Literature and Environment, 2009/2. 208. 
480 Uo. 211. 
481 Parker: “Just a Piece of Wood”. 216-218. 



199 

 

születését meséli el: Burkus királynak és a feleségének (szószerint) fényes ikrei 

születtek, azonban a király gyerekkori barátnéját zavarták a csecsemők, így a két 

gyereket a disznók közé vetette, akik megették őket. Az ikrek ragyogását megőrző 

állatot megölték, azonban a királynő, remélve, hogy megmentheti a gyermekeit, 

feltámasztotta az állatot, és létrehozta az első sárkányt. Ez hasonló a Biblia 

bűnbeesés történetéhez: ugyancsak a tiltás megszegése, és így egy ősbűnről szóló 

történet bontakozik ki annak hatásaival együtt. Ártány elrejtése az Üveghegyben a 

bűn elfojtásaként értelmezhető, őstitokként. Ezt szimbolizálja az állatot feltámasztó 

királynő neve is: Titok. Vagyis Ártányban az Ólomerdő-világának ősbűne ölt testet, 

az, amely megbontotta az élet körforgását. 

Éppen ezért Ártány születése annak a szimbolikus pillanatnak tekinthető, amely 

felszámolta az ember és a természet közti egyensúlyt, ezáltal pedig a bestia az 

ökológiai változás szimbólumaként vagy a természet bosszújaként értelmezhető. 

Csillapíthatatlan étvágya, amely a világ felfalására irányul, a kapitalista 

berendezkedés fogyasztói kultúrájának emblémája is lehet a túlfogyasztás, a 

környezet mértéktelen felélése és pusztítása által. Ebben az értelemben Ártány 

elzárása azt jelzi, hogy a múlt egy pontján megbontott egyensúlynak nem azonnal 

érzékelhető a hatása, sokáig szunnyad. Rabonbán és Emese életútját azonban Ártány 

létezése közvetve már azelőtt befolyásolta, hogy kiszabadult volna, hiszen a 

végzetnők úgy formálták a két szereplő életének fonalát, hogy hőssé válhassanak a 

traumáik hatására. Vagyis az ökológiai fenyegetettség és a szereplőket ért behatások 

összekapcsolódnak egymással, és a végzetnők célja, hogy ismét összehangolják az 

emberi életet a természet körforgásával. Ennek szimbóluma, hogy Rabonbán Halállá 

válik, míg Emese feloldódik a felejtés tavában, hogy újjászülethessen. Vagyis azok a 

családi problémák, amelyek a természetre vetülnek, a regényben már eleve a 

természettel való rokonság megbomlásából fakadnak, így a traumák, a test sebződése 

és a természet képeinek egymásra vetülése visszavezethető egy őseseményre, a 

disznó sárkánnyá változtatására, akinek természetes létezését felváltja a 

megalkotottság. Ártány a természettől való elidegenedés jelképévé válik, ökogótikus 

szörnnyé, akinek a létezése az unheimlich tapasztalatával itatja át a világot, 

megfosztja az otthonosság lehetőségétől, és kísértetiessé teszi azt. 

Mindez ismét a logocentrizmusra irányítja a figyelmet. Ebben az esetben a ki nem 

mondott és a rejtett múltbeli bűn, illetve a jövőt befolyásoló, el nem árult 

predesztinációs törekvések is a tudástól való megfosztásként értelmezhetők. A szó, 



200 

 

vagyis a tudás nélkül az Ember/Tündér nem képes megvédeni és megóvni sem a 

környezetét, sem önmagát. A logocentrikus működés hiányában a szereplők nem 

tudják betölteni az Ember/Tündér pozícióját, ezáltal pedig elbuknak a gondoskodó 

kertész szerepében. 

 

3. Összegzés 

Az Ólomerdő-trilógia népmesei világa olyan teret teremt, amely a társadalom 

szemében a nem egész(séges) lények gyűjtőhelyévé válik. A társadalmi normákat, 

elvárásokat és etikát megszegő karakterek, mivel deviánsnak minősülnek a 

társadalom szempontjából, a köztes térhez, a Héterdőhöz kötődnek. Emese és 

Rabonbán a gyerekkorukból és a hőssé válásuk folyamatából olyan töréseket, 

korlátokat és traumákat hordoznak, amelyek behatárolják a cselekedeteiket, és amely 

„sebek” leképződnek fizikai formában. Testi sérüléseik, fájdalmaik és betegségeik a 

belső akadályok kivetülései, szimbolikusan és metaforikusan jelenítik meg azokat a 

nehézségeket, amelyek a társadalmi elvárások fényében hiányossá és fogyatékossá 

teszik őket. Az Ólomerdő-trilógia rávilágít, hogy az egészségesnek minősülő test és 

személy a normatív konstrukciója, és maga a hős a normatívtól való pozitív eltérés 

által jön létre. Amennyiben hősként nem képes teljesíteni ezeket az elvárásokat, 

akkor betegnek, fogyatékosnak és bukottnak minősül, és így sem mások, sem a 

környezet megmentésére nem képes, hiszen egyéni hősként Emese és Rabonbán is 

elbukik. 

A sorozat azonban nem csupán az immateriális sebek testre íródását jeleníti meg a 

népmesei motívumok által, hanem a mesének azt az „ősi állagát” terjeszti ki a 

regényvilágra, amely még az animisztikus jegyeket tartalmazza. A népmesékre és ősi 

hitvilágra épülő világ rávilágít arra, hogy a Termőtestekhez hasonlóan itt is minden 

összekapcsolódik mindennel, azonban míg Sepsi regényében a materiális aspektus a 

fontos, addig Kleinheincz regényeiben a lelki kapcsolódás, illetve a lélek 

újjászületése és halhatatlansága mutatja be a ciklikusságot. A lapos ontológia, 

Morton posztantropocentrikus animizmus fogalma akár itt is applikálható lenne, 

azonban míg a Termőtestek az ember materiális létezésére, a természettel való 

kapcsolatára mutat rá, addig az Ólomerdő-sorozat a múlt, a jelen és a jövő viszonyát 

feszegeti: Hogyan alakítják át a világot a múltbeli cselekvések? Milyen hatása van az 

elhibázott döntéseknek? Az egyéni érdekek, sérülések és döntések hogyan hatnak a 



201 

 

világ egészére, és ezáltal másokra? A humán vagy humanoid test és a természet 

közötti kapcsolatok éppen ezt a kölcsönösséget jelzik: a test és a betegség 

toposzainak összefonódását. Az emberi cselekedetek és a psziché problémái a 

természetre vetülnek, és megjelenítik azokat az elfojtott és elrejtett tartalmakat, 

amelyek tabunak számítanak. A folklór elemek azt a feledésbe merült tudást hozzák 

felszínre, amelyet Morton vagy Graham tematizál OOO-filozófusként: a létezők 

egymásra hatását, a megismerés részlegességét, illetve a létezők hálózatban való 

működését és kölcsönhatásaikat. Az Ólomerdő-trilógia nem a jelenben tárja fel, nem 

az „itt és most” viszonyában mutatja fel az ökológiai kérdésekben hangsúlyos 

kijelentést, miszerint az ember is része a természetnek, hanem azt a folyamatot 

rajzolja meg, amely a természet és az emberi idő között feszül. Azt, hogy a korábbi 

generációk tetteinek következményei a későbbi nemzedékek életében válnak 

kézzelfoghatóvá, így a trilógia nem csupán horizontális perspektívát kínál a 

természet és az ember közötti viszony láthatóvá tételére, hanem az idő és a rokonság 

előtérbe helyezésével vertikális nézőpontot is érvényesít. 

Egyúttal az animisztikus és logocentrikus világfelépítéssel, illetve az egyéni és a 

családi problémák természetre vetülésével az Ólomerdő-trilógia nem egy 

posztantropocentrikus szemléletet kínál fel, hanem az Ember nem-Emberré válásával 

azt mutatja meg, hogy bár az egyén közelebb kerül a természethez az Ember 

ideájától való távolodással, mégsem lesz képes vigyázni rá és gondoskodni róla. A 

logocentrizmus, a nyelv használata ebben az esetben lehetőség egy olyan hierarchia 

megvalósítására, amely nem kizsákmányolja a természetet, hanem a gondoskodást 

segíti elő, a rossz használata pedig pusztító hatással bír. A regény tehát – az Alvilági 

szövedékhez hasonlóan – két élű fegyverként mutatja be az antropocentrikus és a 

logocentrikus gondolkodást, és a humánus viszonyulás és viselkedés etikáját sugallja 

minden létezőhöz. 

 

  



202 

 

VI. Zárszó 
 

Az első fejezetben bemutattattam azokat a kérdésköröket, amelyek köré az írásom 

esettanulmányai szerveződnek: Hogyan jelenik meg az ember és a természet 

egymáshoz való viszonya a fantasztikus irodalomban? Milyen természetszemléletek 

jelennek meg a szövegekben? Hogyan határozza meg a magyar spekulatív fikciót a 

humanizmus/poszthumanizmus, az antropocentrikus/posztantropocentrikus, illetve a 

logocentrikus szemlélet? A fantasztikus irodalmat olyan ernyőfogalomként 

határoztam meg, amely a fikcionalizálás által képes különböző víziókat feltárni az 

említett kérdések esetében. A spekulatív fikciót nem eszképista alkotásokként 

értelmeztem, hanem olyan jelképrendszert alkalmazó narratívákként, amelyek a 

társadalmunkat érintő gazdasági, kulturális és ökológiai problémák összefonódására 

mutatnak rá, miközben alternatív szemléleteket kínálnak a természethez és a 

létezőkhöz való viszonyuláshoz. Az írások merítenek a világunkból, azonban a 

reprezentáció szimbolikus-allegorikus – ez persze nem jelenti azt, hogy nincs 

eszképista olvasat, az is egy lehetőség. A további fejezetekben három, az ember és a 

természet viszonyát tematizáló problémacsoport köré rendezve mutattam be olyan 

értelmezési lehetőségeket, amelyek arra világítanak rá, hogy a fantasztikus irodalom 

nagyon is szoros kapcsolatot ápol a kulturális és gazdasági környezetünkkel – 

amellett, hogy a kulturális hagyomány mintázataival is párbeszédbe lépnek. 

Az Állati identitásokban az állat és az Ember viszonyának három különböző 

reprezentációját kínáló művét vizsgáltam. Az Odakint sötétebb, az Irha és bőr és a 

Brúsz révén megragadható, hogy az Ember számára az állat a jól látható és 

detektálható másikat képviseli, amiben/akiben az ember mégis képes felismerni 

magát, a másság érzete így könnyebben oldódik fel. Az állatok olyanná válnak, mint 

egy új Narcisszusz-mítosz motívumai: az ökológiai problémák árnyékában, a 

naponta megjelenő szorongató cikkekben az állatok a természettel való (új) kapcsolat 

(vélt vagy valós) kialakítására szolgálnak. Az elveszett kapcsolódás és a hasonlóság 

felfedezése segít, hogy az Ember visszataláljon a természethez bűntudatból, 

félelemből vagy a kapcsolódás igénye miatt. Az állat a természet legláthatóbb, 

legkézzelfoghatóbb és legismerősebb másságát jeleníti meg, és éppen a test és a 

reakciók hasonlósága teszi lehetővé, hogy az Ember hamar rokonságra leljen az 

állattal. A beszéd hiánya miatt mégis távoli rokon marad. 



203 

 

Ha az állat a közeli másságot képviseli, akkor a növény és a gomba az abszolút 

másikat testesíti meg. A Láthatatlan fenyegetésben körbejártam, miért idegen a 

növény, és hogyan képződik meg szakadék köztük és az Ember között, hogyan válik 

a kommunikáció hiánya a másság forrásává. A percepcióból fakadó okok mellett 

fontos, hogy a növény eltér a humán testtől: ránézésre sincsenek hasonló szervei, 

nem mozog aktívan, nem fejez ki látható reakciókat az őt ért benyomásokra, és a 

legfontosabb, nem képes a kommunikáció non plus ultrájára, a beszédre. Éppen ezért 

fenyegetőbb és félelmetesebb lehet, hiszen abszolút alteritást képvisel, nem 

hozzáférhetők a céljai, az akarata vagy az igényei: ez teszi a növényhorrort annyira 

vonzóvá, hiszen egy-egy ehhez hasonló kérdést nagyítanak fel ezek a narratívák. 

Bizonyos szövegek azt jelzik (a Pinky, az Odakint sötétebb, a Visszatérés az éjféli 

iskolába vagy a Horgonyhely), hogy a növény mindig hálózatban létezik: nem 

látható minden része, a föld alatt futó gyökerek vagy gombafonalak 

hozzáférhetetlenek, és éppen ezért az ember számára láthatatlan kapcsolatokat és 

kapcsolódásokat fejezik ki. A növény az emberi perspektíva szélesítésének 

szükségességére mutat rá, a holisztikus szemlélet hiányára mind a jelen működése, 

mind a történeti változások vonatkozásában. A Termőtestek és az Alvilági szövedék 

úgy jeleníti meg ezt a folyamatot, hogy minden emberi test veszélyeztetett és kitett a 

természettel szemben. Ezekben a művekben az ipari forradalom hatására tárgyiasított 

növények és gombák szinte szubjektummá válnak azáltal, hogy aktorokká lépnek 

elő, és ezáltal a kapitalizmus logikájának indikátorává válnak, megfordítják a 

tárgyiasító és a tárgyiasított viszonyát: az ember válik olyan tárggyá, amellyel a 

növényvilág terjeszkedése, jóléte és biztonsága garantálhatóvá válik. A 

Termőtestekben az OOO és a lapos ontológia fogalma is éppen ezt a horizontváltást 

érzékelteti, valójában ennek a folyamatnak az elfogadását. 

Az Ólomerdő-trilógia ugyancsak a hálózatosságot tematizálja a természet és a 

humanoid lények közti párhuzamok létesítése által, mindkettő megbetegszik a múlt 

eseményeinek hatására, amely az animisztikus szemlélet két jellemzőjéból fakad. 

Egyrészt a lélekkel és a szellemmel való felruházás és azonosítás élővé teszi a 

nemélőként tekintett létezőket is, és ezzel együtt (mivel a lélek nem pusztul el, 

hanem újjászületik, kapcsolódik) a rokonsági kapcsolatok kerülnek előtérbe. A 

hálózatjelleg miatt az élők hasonló aktorként vannak jelen, ezáltal a világ logikája 

emlékeztet a Termőtestekére, amelyet a lapos ontológia és az OOO jellemez. Ezek 

után adott a kérdés: Poszthumán történet-e az Ólomerdő-trilógia? Tesz-e kísérletet 



204 

 

arra, hogy decentrálja az Embert, mint az eddig elemzett regények és novellák? Nem 

poszthumán, és nem decentrálja az Ember fogalmát, hiszen a logocentrizmus 

határozza meg a trilógia világának működését, miközben antropomorfizál és 

szubjektummá tesz az animisztikus világ és a humanoid lények révén. Ezzel szemben 

a poszthumán és az antropocentrikus szemléletet ütköztető Termőtestekben 

objektummá válik az ember az animizmus jegyében.482 A két regény ábrázolása és 

megközelítése közötti különbség az, hogy az Ólomerdő a gondoskodó és humánus 

Ember képét rajzolja meg, aki képes egyensúlyt teremteni, és a nyelvhasználat, a 

performatív nyelv képessé teszi a felelősségteljes „kertész” munkára. A Termőtestek 

ezzel szemben azt sugallja, hogy az Ember/ember nem irányíthatja és formálhatja a 

természetet a kedve szerint. 

Az elemzett regények a fantasztikum eszköztárával nem egyformán, hanem 

különböző kultúrtörténeti referenciákkal és szemlélettel mutatnak rá és gondolják 

újra azokat a környezethez kapcsolódó kérdéseket, amelyekkel a mindennapjainkban 

szembesülünk. Heterogén víziót kínálnak fel az Ember fogalmára és a természethez 

való viszonyára, amely az Ember és a logocentrikus gondolkodás, illetve a 

hierarchiától mentes struktúrák mellett olyan narratívákat is bemutatnak, amelyek a 

gondoskodó, humánus Ember képét rajzolják meg. Mindegyik szövegre jellemző 

azonban, hogy ütközteti egymással az Ember fogalmát és azokat a létezőket, amelyek 

Ember alattinak minősülnek. A magyar fantasztikus irodalom tehát a tematikus 

hasonlóságok ellenére is sokszínű reprezentációt és gondolkodási útvonalat kínál fel 

a természet ábrázolására.  

 
482 Az animizmus a gyerekek gondolkodását is meghatározza, és bár Emese idősebb annál, hogy az 

animisztikus gondolkodás jellemezze, mégis kiskamasz a trilógia elején. A fiatal elbeszélő, az 

animizmus és az OOO viszonyáról lásd: Borbíró Bíborka: Az objektum magánya (?). Értelmezési 

lehetőségek Kollár Árpád Milyen madár című verseskötetében. Tempevölgy online. URL: 

https://tempevolgy.hu/index.php/online/kutatoterem/borbiro-biborka-az-objektum-maganya  

https://tempevolgy.hu/index.php/online/kutatoterem/borbiro-biborka-az-objektum-maganya


205 

 

Felhasznált irodalmak és alkotások 
 

Primerirodalom 

Gaura Ágnes: Túlontúl. Budapest, Delta Vision, 2018. 

Kleinheincz Csilla: Alvilági szövedék. Budapest, GABO, 2023. 

Kleinheincz Csilla: Ezüstkéz. Budapest, GABO, 2019. 

Kleinheincz Csilla: Ólomerdő. Budapest, GABO, 2014. 

Kleinheincz Csilla: Üveghegy. Budapest, GABO, 2014. 

Moskát Anita: Horgonyhely. Budapest, GABO, 2015. 

Moskát Anita: Irha és bőr. Budapest, GABO, 2019. 

Moskát Anita: Rügyeid. In A hazugság tézisei. Uő. Budapest, GABO, 2022. 55–59. 

Moskát Anita: Szerződési szabadság. In A hazugság tézisei. Uő. GABO, Budapest, 

199–391. 

Schein Gábor: Ó, Rinocérosz. Budapest, Magvető, 2021, 7. 

Sepsi László: Brúsz. In Az év magyar science fiction és fantasynovellái 2018. Szerk. 

Kleinheincz Csilla – Roboz Gábor. Budapest, GABO, 2018, 157–171. 

Sepsi László: Pinky. Budapest, Libri, 2016. 

Sepsi László: Termőtestek. Budapest, Jelenkor, 2021. 

Veres Attila: Borostyánkomplex. In Éjféli iskolák. Uő. Agave, 2018, 146–186 

Veres Attila: Odakint sötétebb. Budapest, Agave, 2017. 

Veres Attila: Visszatérés az éjféli iskolába. In Éjféli iskolák. Uő. Budapest, Agave, 

2018. 193–219. 

 

Irodalomjegyzék 

Adams, Carol J.: The Sexual Politics of Meat. A Feminist-vegetarian Critical Theory. 

New York – London, Continuum, 2010. 

Anderson, Jill E.: The Revenge of the Lawn: The Awful Agency of Uncontained 

Plant Life in Ward Moore’s Greener Than You Think and Thomas 

Disch’s The Genocides. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous 

Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. 

London, Palgrave Macmillan, 2016. 129–144. 



206 

 

Atwood, Margaret: Bevezetés. Ford. Nádor Zsófia. In A Szolgálólány meséje. Uő. 

Budapest, Jelenkor, 2018. 7–16. 

Austin, John L.: Tetten ért szavak. A Harvard Egyetemen 1955-ben tartott William 

James előadások. Budapest, Hermész könyvek, 1990. 

Bahtyin, Mihail: François Rabelais művészete, a középkor és a reneszánsz népi 

kultúrája. Ford. Könczöl Csaba – Ranicsák Réka. Osiris, 2002. 

Bálint Péter: Meseértés és értelmezés. A Kárpát-medencei népmesehagyomány 

hermeneutikai vizsgálata. Hajdúböszörmény, Didakt, 2013. 

Balogh Gergő – Fodor Péter – Pataki Viktor (szerk.): Milyen állat? Az állatok 

irodalmi és nyelvelméleti reprezentációjáról. Debrecen, Alföld 

Alapítvány – Méliusz Juhász Péter Könyvtár, 2020. 

Balogh Gergő: Identitás és differencia között. Kosztolányi Dezső kutyája. In Milyen 

állat? Az állatok irodalmi és nyelvelméleti reprezentációjáról. Szerk. 

Balogh Gergő – Fodor Péter – Pataki Viktor. Debrecen, Alföld 

Alapítvány – Méliusz Juhász Péter Könyvtár, 2020. 176–202. 

Bárány Tibor: Spekulatív fikció, határmunkálatok, műfaji olvasás. Studia Litteraria, 

2022/3–4. 175–197. 

Bárczi Géza et al. (szerk.): A magyar nyelv értelmező szótára. „prefektus”. URL: 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-

nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/p-44572/prefektus-465B7/ 

Bárczi Géza et al. (szerk.): A magyar nyelv értelmező szótára. Akadémiai, 

„rabonbán”. URL: https://www.arcanum.com/hu/online-

kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/r-

46B74/rabonban-46C32/ 

Batavia, Chelsea et al.: The elephant (head) in the room: A criticel look at trophy 

hunting. Consevation Letters, 2018/1. 1–6. URL: 

https://conbio.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1111/conl.12565  

Benczik, Vera – Gubacsi, Beata: Interview with Csilla Kleinheincz. SFRA Review, 

2022/2. URL: https://sfrareview.org/2022/04/14/interview-with-csilla-

kleinheincz/ 

Benczik, Vera – Gubacsi, Beata: Interview with István “Steve” Szabó. Ford. Beata 

Gubacsi. SFRA Review, 2022/2. URL: 

https://sfrareview.org/2022/04/14/interview-with-istvan-steve-szabo/  

Benjamin, Walter: A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korszakában. Ford. 

Barlay László. In Uő. Kommentár és prófécia. Budapest, Gondolat, 1969. 

URL: 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/p-44572/prefektus-465B7/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/p-44572/prefektus-465B7/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/r-46B74/rabonban-46C32/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/r-46B74/rabonban-46C32/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-magyar-nyelv-ertelmezo-szotara-1BE8B/r-46B74/rabonban-46C32/
https://conbio.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1111/conl.12565
https://sfrareview.org/2022/04/14/interview-with-csilla-kleinheincz/
https://sfrareview.org/2022/04/14/interview-with-csilla-kleinheincz/
https://sfrareview.org/2022/04/14/interview-with-istvan-steve-szabo/


207 

 

http://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mediat

ar/hipertext_hipermedia/benjamin_tek.html 

Bényei Tamás: Esendő szörnyeink. In Esendő szörnyeink és más történetek 

(Világirodalmi esszék). Uő. Budapest, József Attila Kör – Pesti Szalon 

Könyvkiadó, 1993, 5–17. 

Bettelheim, Bruno: A mese bűvölete és a bontakozó gyermeki lélek. Ford. Kúnos 

László, Budapest, Gondolat, 1988. 

Bokody Péter: Szerepjáték és fantasy. Holmi, 2002/10. 1299–1307. 

Borbíró Aletta: „Az a csont valójában ugyanaz” – Interjú Moskát Anitával az Irha és 

bőr című kötetéről. Próza Nostra, 2019.04.24. URL: 

http://www.prozanostra.com/iras/az-csont-valojaban-ugyanaz-interju-

moskat-anitaval-az-irha-es-bor-cimu-koteterol  

Borbíró Aletta: Biofantasy: Moskát Anita Horgonyhely című regényének 

ökofeminista értelmezése I. Opus, 2019/5. 61–73. 

Borbíró Aletta: Biofantasy: Moskát Anita Horgonyhely című regényének 

ökofeminista értelmezése II. Opus, 2019/6. 72–84. 

Borbíró Aletta: Ember az állatban, állat a fajzatban (Moskát Anita: Irha és bőr). 

Próza Nostra, 2019.05.15. URL: 

http://www.prozanostra.com/iras/ember-az-allatban-allat-fajzatban-

moskat-anita-irha-es-bor 

Borbíró Aletta: Langyos trágya és nyirkos termőföld. Tiszatáj, 2022/9. 100–103. 

Borbíró Aletta: Termelőtestek: Veres Attila a „Tranzisztor” című novellájának 

értelmezése. TNTeF, 2024/1. 125–142. 

Borbíró Bíborka: Az objektum magánya (?). Értelmezési lehetőségek Kollár Árpád 

Milyen madár című verseskötetében. Tempevölgy online. URL: 

https://tempevolgy.hu/index.php/online/kutatoterem/borbiro-biborka-az-

objektum-maganya 

Bordás Máté: Variációk emberre: Humanizmus–antropocentrizmus–

poszthumanizmus–posztantropocentrizmus: fogalmi relációk a 

poszthumán diskurzus vonatkozásában. Irodalmi Szemle, 2025/6. 34–49. 

Braidotti, Rosi: A poszthumán tudományok felé. Ford. Lovász Ádám. Helikon, 

2018/4. 435–452. 

Bruce, Hilda: An Exteroceptive Block to Pregnancy in the Mouse. Nature, 1959/184. 

105. 

http://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mediatar/hipertext_hipermedia/benjamin_tek.html
http://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mediatar/hipertext_hipermedia/benjamin_tek.html
http://www.prozanostra.com/iras/az-csont-valojaban-ugyanaz-interju-moskat-anitaval-az-irha-es-bor-cimu-koteterol
http://www.prozanostra.com/iras/az-csont-valojaban-ugyanaz-interju-moskat-anitaval-az-irha-es-bor-cimu-koteterol
http://www.prozanostra.com/iras/ember-az-allatban-allat-fajzatban-moskat-anita-irha-es-bor
http://www.prozanostra.com/iras/ember-az-allatban-allat-fajzatban-moskat-anita-irha-es-bor
https://tempevolgy.hu/index.php/online/kutatoterem/borbiro-biborka-az-objektum-maganya
https://tempevolgy.hu/index.php/online/kutatoterem/borbiro-biborka-az-objektum-maganya


208 

 

Burger, Bibi: The nonhuman object in Ama Ata Aidoo's ’Nowhere cool’: a black 

feminist critique of object-oriented ontology. Agenda, 2022/1. URL: 

https://repository.up.ac.za/items/95d8613e-c8e7-4ba7-9a5d-

14fc3ccd0983 

Caillois, Roger – John Shepley: Mimicry and Legendary Psychasthenia. October, 

1984/winter. 16–32. URL: https://doi.org/10.2307/778354  

Calhoun, John B.: Death Squared: The Explosive Growth and Demise of a Mouse 

Population. Proceedings of the Royal Society of Medicine, 1973/66.1P2. 

80–88. 

Calhoun, John B.: Population Density and Social Pathology. Scientific American, 

1962/2. 139–148. 

Carroll, Noel: A horror paradoxona, Ford. Buglya Zsófia. Metropolis, 2006/1. URL: 

https://metropolis.org.hu/a-horror-paradoxona 

Cohen, Jeffrey Jerome: Monster Culture (Seven Thesis). In Monster Theory. Szerk. 

Jeffrey Jerome Cohen. Minneapolis – London, University Of Minnesota 

Press, 1992. 3–25. 

Culler, Jonathan: Irodalomelmélet. Nagyon rövid bevezetés. Ford. Füzi Péter – Pikó 

András Gáspár. Balatonfüred, Tempevölgy, 2022. 

de Castro, Eduadro Viveiros: Cannibal Metaphysics. Szerk. és ford. Peter Skafish. 

University of Minnesota Press, 2014. 70. 

Deleuze, Gilles – Guattari, Félix: A Thousand Plateaus. Ford. Brian Massumi, 

Minneapolis – London, University of Minnesota Press, 1980. 

Deleuze, Gilles – Guattari, Félix: Rizóma. Ford. Gyimesi Tímea. EX Symposion. 

URL: http://www.c3.hu/~exsymposion/HTML/fu/deleuze/foszoveg.htm 

Demény István Pál: Világfa. Honismeret, 1994/4. 30–36. URL: 

https://epa.oszk.hu/03000/03018/00116/pdf/EPA03018_honismeret_199

4_04_030-036.pdf 

Derrida, Jacques: A Kegyetlenség Színháza és a reprezentáció bezáródása. Gondozta 

Ivacs Ágnes. Theatron, 2007/3–4. 23–37. 

Derrida, Jacques: A struktúra, a jel és a játék az embertudományok diszkurzusában. 

Ford. Gyimesi Timea. Helikon, 1994/1–2. 21–35. 

Derrida, Jacques: Grammatológia. Ford. Marsó Paula. Budapest, Typotex, 2014. 

https://repository.up.ac.za/items/95d8613e-c8e7-4ba7-9a5d-14fc3ccd0983
https://repository.up.ac.za/items/95d8613e-c8e7-4ba7-9a5d-14fc3ccd0983
https://doi.org/10.2307/778354
https://metropolis.org.hu/a-horror-paradoxona
http://www.c3.hu/~exsymposion/HTML/fu/deleuze/foszoveg.htm
https://epa.oszk.hu/03000/03018/00116/pdf/EPA03018_honismeret_1994_04_030-036.pdf
https://epa.oszk.hu/03000/03018/00116/pdf/EPA03018_honismeret_1994_04_030-036.pdf


209 

 

Derrida, Jacques: The Animal That Therefore I Am. Ford. David Wills. In The 

Animal That Therefore I Am. Szerk. Marie-Louise Mallet. Fordham 

University Press, New York, 2008. 1–51. 

Douglas, Mary: Purity and Danger. An Analysis of the Concepts of Pollution and 

Taboo. London – New York, Routledge, 2001. 

Dr. Finály Henrik (összeáll.): A latin nyelv szótára. Budapest, Franklin Társulat, 

1884. URL: https://www.arcanum.com/hu/online-

kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-

onis-nn-dissemino-

9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ 

Estélyi-Tala, Nóra – Hortobágyi, Ildikó: ‘Adopt or Adapt’?. In Humán tudományok: 

jövőbe vezető utak. Szerk. Tóth József. Budapest, Akadémiai, 2023. 

URL: 

https://mersz.hu/dokumentum/m1092htjvu__63/#m1092htjvu_61_p1  

Estok, Simon C.: Theorizing in a Space of Ambivalent Openness: Ecocriticism and 

Ecophobia. Interdisciplinary Studies in Literature and Environment, 

2009/2. 203–225. 

Estok, Simon C.: Theorising the EcoGothic. Gothic Nature, 2019/1. 34–53. 

Farnell, Gary: What Do Plants Want?. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous 

Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. 

London, Palgrave Macmillan, 2016. 179–196. 

Federmayer Éva: A női emlékezés mikorrhizás hálózata Suzanne Simard A bölcs 

erdő titkai (2021) című memoárjában. TNTeF, 2023/2. 52–74. 

Fekete I. Alfonz: Az addikció retorikája az Én és a Mi identitásképzésekor Sepsi 

László Pinky és Dóka Péter Fekete Eső című regényében. Híd, 2018/9. 

87–96. 

Fisher, Mark: Gothic Oedipus: Subjectivity and Capitalism in Christopher Nolan’s 

Batman Begins. ImageTexT, 2006/2. URL: 

https://imagetextjournal.com/gothic-oedipus-subjectivity-and-capitalism-

in-christopher-nolans-batman-begins/ 

Fisher, Mark: Kapitalista realizmus. Nincs alternatíva?. Budapest, Napvilág, 2020. 

Fogarasi György: Az adomány mint zsákmány: Máté és Marx a pénzmagról. In 

Kapitalizmus és irodalomtörténet. Szerk. András Csaba és Hites Sándor. 

Budapest, Reciti, 2022. 69–102. 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/LatinNyelvSzotara-a-latin-nyelv-szotara-1/disseminatio-onis-nn-dissemino-9E7A/?list=eyJxdWVyeSI6ICJkaXNzZW1pbmF0aW8ifQ
https://imagetextjournal.com/gothic-oedipus-subjectivity-and-capitalism-in-christopher-nolans-batman-begins/
https://imagetextjournal.com/gothic-oedipus-subjectivity-and-capitalism-in-christopher-nolans-batman-begins/


210 

 

Foucault, Michel: „Society Must Be Defended”. Lectures at the Collège de France, 

1975-1976. Ford. David Macey, New York, Picador, 1997.  

Foucault, Michel: A rendellenesek. Ford. Berkovits Balázs. Budapest, L’Harmattan, 

2020. 

Foucault, Michel: A szavak és a dolgok. Ford. Romhányi Török Gábor. Budapest, 

Osiris, 2000. 

Foucault, Michel: Bio-politika és bio-hatalom. Ford. Ádám Péter. Pompeji, 1992/1. 

118–129. 

Foucault, Michel: Eltérő terek. Ford. Sutyák Tibor. In Nyelv a végtelenhez. Uő. 

Debrecen, Latin Betűk, 1999. 147–156. 

Földes Györgyi: Corpus alienum. Helikon, 2013/3. 163–210. 

Freud, Sigmund: A kísérteties. In Művészeti írások. Uő. Ford.: Bókay Antal – Halasi 

Zoltán – Kertész Imre – Hantos Iván. Filum, Budapest, 2001. 245–282. 

Fromm, Erich: The Anatomy of Human Destructiveness. New York – Chicago – San 

Fransisco, Holt, Rinehart and Winston, 1973. 

Frye, Northrop: A nyár müthosza: a románc. Határ, 1993/1–2. 128–146. 

Fukuyama, Francis: Poszthumán jövendőnk. Budapest, Európa Kiadó, 2003. 

Füzi Izabella: Néző és közönség − Mozitörténeti vázlat. Apertúra, 2018. tavasz. 

URL: https://www.apertura.hu/2018/tavasz/fuzi-nezo-es-kozonseg-

mozitorteneti-vazlat/ 

Galloway, Alexander: A response to Graham Harman’s “Marginalia on Radical 

Thinking”. itself.hu, 2012.06.03. URL: https://itself.blog/2012/06/03/a-

response-to-graham-harmans-marginalia-on-radical-thinking/ 

H. Nagy Péter: A fajzatok eredete (Moskát Anita: Irha és bőr). Alföld, 2019/11. 130–

137. 

H. Nagy Péter: Teremtőerő-trilógia – Moskát Anita regényei III. MA Populáris 

Kultúra Kutatócsoport, 2019. URL: 

https://mapopkult.blog.hu/2019/06/25/teremtoero-

trilogia_moskat_anita_regenyei_iii 

Halberstam, Jack: Paraziták és perverzek. Ford. Keresztury Dorka, Máté Zsófia. 

Helikon, 2020/2. 168–194. 

Hall, Matthew: Plants as Persons. A Philosophical Botany. New York, Suny Press, 

2011. 

https://www.apertura.hu/2018/tavasz/fuzi-nezo-es-kozonseg-mozitorteneti-vazlat/
https://www.apertura.hu/2018/tavasz/fuzi-nezo-es-kozonseg-mozitorteneti-vazlat/
https://itself.blog/2012/06/03/a-response-to-graham-harmans-marginalia-on-radical-thinking/
https://itself.blog/2012/06/03/a-response-to-graham-harmans-marginalia-on-radical-thinking/
https://mapopkult.blog.hu/2019/06/25/teremtoero-trilogia_moskat_anita_regenyei_iii
https://mapopkult.blog.hu/2019/06/25/teremtoero-trilogia_moskat_anita_regenyei_iii


211 

 

Hall, Matthew: The Sense of the Monster Plant. In Plant Horror. Approaches to the 

Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela 

Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 243–256. 

Haraway, Donna J.: When Species Meet. Minneapolis, University of Minnesota 

Press, 2008. 

Harman, Graham: An outline of object-oriented philosophy. Science Progress, 

2013/2. 187–199. 

Harman, Graham: Hetvenhat tézis az objektumorientált filozófiáról. Ford. Lovász 

Ádám. EX Symposion, 2018 (99). 4–9. 

Harman, Graham: Rövid SR/OOO-bevezető. Ford. Lovász Ádám. EX Symposion, 

2018 (99). 1–3. 

Hárs Endre: Az evolúció románca. Érzelmi motiváció Dietmar Dath A fajok eltörlése 

(2008) című regényében. nCOGNITO, 2023/1. 59–77. URL: 

https://ojs.bibl.u-szeged.hu/index.php/ncognito/article/view/44546/43527  

Hirschman, Kris: Elves and Fairies. ReferencePoint, 2013. 

Hódosy Annamária: Biomozi. Szeged, Tiszatáj, 2018. 

Hódosy Annamária: Klímaszörnyek. Szeged, Tiszatáj, 2023. 

Hódosy Annamária: Ökofeminista átváltozások (Metamorfózis Han Kang 

Növényevő, Marie Darrieussecq Malacpúder és William Wharton 

Madárka című regényében). Alföld, 2020/6. 53–71. 

Hódosy Annamária: Veganstrukció, avagy bevezetés a fitoszemiológiába. Apertúra, 

2022. ősz. URL: https://www.apertura.hu/2022/osz/hodosy-

veganstrukcio-avagy-bevezetes-a-fitoszemiologiaba/ 

Horkai Anita – Nagy Éva – Pálvölgyi Miklós – Vingender István: Egészség és 

társadalom. Akadémiai, 2021. URL: 

https://mersz.hu/hivatkozas/m816eet_26/#m816eet_26  

Horváth Gideon – Süveges Rita – Zilahi Anna (szerk.): extrodæsia. Enciklopédia egy 

emberközpontúságot meghaladó világhoz. Budapest, Typotex, 2019. 

Horváth Márk – Lovász Ádám – Nemes Z. Márió: A poszthumanizmus változatai. 

Ember, embertelen és ember utáni. Budapest, PRAE, 2019. 

Horváth Márk: Az antropocén, Az ökológiai válság és a posztantropocentrikus 

természetkulturális viszonyok. Budapest, PRAE, 2021. 

Horváth Nóra: Az átjárhatóság fogalmának jelentésrétegei Frenák Pál művészetében. 

Közösségi Kapcsolódások, 2021/1-2. 117–124. 

https://ojs.bibl.u-szeged.hu/index.php/ncognito/article/view/44546/43527
https://www.apertura.hu/2022/osz/hodosy-veganstrukcio-avagy-bevezetes-a-fitoszemiologiaba/
https://www.apertura.hu/2022/osz/hodosy-veganstrukcio-avagy-bevezetes-a-fitoszemiologiaba/
https://mersz.hu/hivatkozas/m816eet_26/#m816eet_26


212 

 

Howard, Mark: Should we Celebrate or Lament the Pop Culture Endurance of 

Batman, a Violent Vigilante?. Monash University, 2022.03.10. URL: 

https://lens.monash.edu/@politics-society/2022/03/10/1384510/should-

we-celebrate-or-lament-the-pop-culture-endurance-of-batman-a-violent-

vigilante 

Hurley, Kelly: The Gothic Body. Sexuality, materialism, and degeneration at the fin 

de siècle. Cambridge, Cambridge University Press, 2004. 

Ipolyi Arnold: Magyar Mythologia. Pest, Heckernast Gusztáv, 1854. 

Jackson, Rosemary: Fantasy: The Literature of Subversion. London – New York, 

Routledge, 2009, e-book. 

Jaramillo, Camillo: Green Hells: Monstrous Vegetations in Twentieth-Century 

Representations of Amazonia. In Plant Horror. Approaches to the 

Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela 

Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 91–110. 

Jeffrey, Scott: The Posthuman Body in Szuperéről Comics. Human, Superhuman, 

Transhuman, Post/Human. New York, Palgrave Macmillan, 2016. 

Kalmár György: Szimulált szörnyűség: Lady Gaga és Frankenstein. kulter.hu, 2010. 

URL: http://kulter.hu/2011/11/szimulalt-szornyusegek-lady-gaga-es-

frankenstein/ 

Keetley, Dawn: Introduction: Six Theses on Plant Horror; or, Why Are Plants 

Horrifying?. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in 

Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. London, 

Palgrave Macmillan, 2016. 1–31. 

Kérchy Vera: Az iszonytató nőies dekonstrukciója a poszt-horrorban. Imágó, 2024/2. 

101–113. 

Keserű József: Moskát Anita: Irha és bőr. SFmag, 2019.05.14. URL: 

http://sfmag.hu/2019/05/14/moskat-anita-irha-es-bor/ 

Keserű József: Nem őznek való vidék. Moskát Anita: Irha és bőr. Opus, 2019/4. 74–

84. 

Kis Katalin: Abjekció, kísértetiesség, és cinematikus identitásszörnyek – Férfi 

prostituált figurák és maszkulin identitásválságok vizualizálása 

Mundruczó Kornél Nincsen nekem vágyam semmi és Esztergályos 

Károly Férfiakt című filmjében. Imágó, 2014/1. Kiegészítés 2014.10.15. 

https://lens.monash.edu/@politics-society/2022/03/10/1384510/should-we-celebrate-or-lament-the-pop-culture-endurance-of-batman-a-violent-vigilante
https://lens.monash.edu/@politics-society/2022/03/10/1384510/should-we-celebrate-or-lament-the-pop-culture-endurance-of-batman-a-violent-vigilante
https://lens.monash.edu/@politics-society/2022/03/10/1384510/should-we-celebrate-or-lament-the-pop-culture-endurance-of-batman-a-violent-vigilante
http://kulter.hu/2011/11/szimulalt-szornyusegek-lady-gaga-es-frankenstein/
http://kulter.hu/2011/11/szimulalt-szornyusegek-lady-gaga-es-frankenstein/
http://sfmag.hu/2019/05/14/moskat-anita-irha-es-bor/


213 

 

134–150. URL: https://imagobudapest.hu/wp-

content/uploads/2016/11/IB_online_2013_1_pp134-150_Kis_Katalin.pdf 

Knee, Adam: Vegetable Discourses in the 1950s US Science Fiction Film. In Plant 

Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. 

Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 

2016. 145–162. 

Kock, Leon de: Interview With Gayatri Chakravorty Spivak. New Nation Writers 

Conference in South Africa. ARIEL, 1992/3. 29–47. URL: 

https://jan.ucc.nau.edu/~sj6/Spivak%20Interview%20DeKock.pdf  

Kornya Zsolt: A képzelet egy másik világa. Fantasycentrum. URL: 

http://fantasycentrum.hu/old/VEGYES/fantasy.htm. 

Körmendi Attila – Pataky Nóra – Nagy Erzsébet Viktória: Az Alkonyat olvasói 

népszerűsége a pszichostrukturális elemzés tükrében, Könyv, Könyvtár, 

Könyvtáros, 2012/1. 43–50.  

Kristeva, Julia: A nők ideje. Ford. Farkas Anikó. In Testes könyv II. Szerk. Kis Attila 

Atilla – Kovács Sándor S. K. – Odorics Ferenc. Szeged, Ictus és JATE 

Irodalomelmélet Csoport, 1997. 327–356. 

Kristeva, Julia: Powers of Horror. An Essay on Abjection. Ford. Leon S. Roudiez. 

New York, Columbia University Press, 1982. 

Krüzselyi Dániel – Ujszegi János: Hamvában is hasznos – Gombák és a holtfa 

kapcsolata. Élet és Tudomány, 2016. 12. 21. URL: 

https://eletestudomany.hu/hamvaban-is-hasznos-gombak-es-a-holtfa-

kapcsolata/ 

Kuczka Péter: Kötetünk elbeszéléseiről. Galaktika, 1982/1. 126–127. 

Labádi Gergely: A természet könyvét olvasni. A megértés metaforái a 18-19. század 

fordulóján. Korall, 2011/12. 82–106. 

Lacan, Jacques: A tükör-stádium mint az én funkciójának kialakítója, ahogyan ezt a 

pszichoanalitikus tapasztalat feltárja a számunkra. Ford. Erdélyi Ildikó – 

Füzesséry Éva. Thalassa, 1993/2. 5–11. 

Lafferton Emese: A bukott nő a viktoriánus képzeletvilágban. Rubicon, 1998/7, 

URL: 

http://www.rubicon.hu/magyar/oldalak/a_bukott_no_a_viktorianus_kepz

eletvilagban. 

https://jan.ucc.nau.edu/~sj6/Spivak%20Interview%20DeKock.pdf
http://fantasycentrum.hu/old/VEGYES/fantasy.htm
https://eletestudomany.hu/hamvaban-is-hasznos-gombak-es-a-holtfa-kapcsolata/
https://eletestudomany.hu/hamvaban-is-hasznos-gombak-es-a-holtfa-kapcsolata/
http://www.rubicon.hu/magyar/oldalak/a_bukott_no_a_viktorianus_kepzeletvilagban
http://www.rubicon.hu/magyar/oldalak/a_bukott_no_a_viktorianus_kepzeletvilagban


214 

 

Latour, Bruno: Sohasem voltunk modernek. Szimmetrikus antropológiai tanulmány. 

Ford. Gecser Ottó. Budapest, Osiris, 1999. 

Lengyel Péter: Széljegyzetek egy műfajhoz: a fantasy világa. Kulturpart. URL: 

http://kulturpart.hu/2008/07/20/szeljegyzetek_egy_mufajhoz_a_fantasy_

vilaga 

Limpár Ildikó: Oldás és kötés. Bárkaonline, 2015.02.20. URL: 

http://www.barkaonline.hu/futtyoges-es-nahatozas/4526-az-olomerd-r-l 

Limpár Ildikó: Szörnyek a mesékben. Mesecentrum, 2021.01.25. URL: 

https://igyic.hu/esszektanulmanyok/szornyek-a-mesekben.html  

Lovelock, James E.: Gaia: A földi élet egy új nézőpontból. Ford. ifj. Árkos Antal. 

Budapest, Göncöl, 1987.  

Ludmerszki Edit: Fák és gombák együttélése – Az ektomikorrhizás szimbiózis és 

jelentősége. Élet és Tudomány, 2016. 02. 16., URL: 

https://eletestudomany.hu/fak-es-gombak-egyuttelese-az-

ektomikorrhizas-szimbiozis-es-jelentosege/.  

Magyar Zoltán: Bestiarium Hungaricum. Csodás lények és teremtmények a magyar 

néphagyományban. Budapest, Cser, 2023. 

Marder, Michael: Plant-Thiniking. A Philosophy of Vegetal Life. New York, 

Columbia University Press, 2013. 

Matthews, Graham J.: What We Think About When We Think About Triffids: The 

Monstrous Vegetal in Post-war British Science Fiction. In Plant Horror. 

Approaches to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn 

Keetley – Angela Tenga. London, Palgrave Macmillan, 2016. 111–128. 

Mbembe, Achille: Necropolitics. Ford. Steven Corcoran. Durham – London, Duke 

University Press, 2019. 

Merchant, Carolyn: Earthcare. Woman and the Environment. New York, Routledge, 

1995. 

Molnár Csaba: Zombihangyák testéből előtörő parazita gombák az év 

horrortudományi képein. index.hu, 2019. 11. 06. URL: 

https://index.hu/techtud/2019/11/06/hangya_zombihangya_parazita_gom

ba_gombafertozes_fotok_kepek/ 

Morton, Timothy: Dark Ecology. For a Logic of Future Coexistence. New York, 

Columbia University Press, 2016. 

http://kulturpart.hu/2008/07/20/szeljegyzetek_egy_mufajhoz_a_fantasy_vilaga
http://kulturpart.hu/2008/07/20/szeljegyzetek_egy_mufajhoz_a_fantasy_vilaga
http://www.barkaonline.hu/futtyoges-es-nahatozas/4526-az-olomerd-r-l
https://igyic.hu/esszektanulmanyok/szornyek-a-mesekben.html
https://eletestudomany.hu/fak-es-gombak-egyuttelese-az-ektomikorrhizas-szimbiozis-es-jelentosege/
https://eletestudomany.hu/fak-es-gombak-egyuttelese-az-ektomikorrhizas-szimbiozis-es-jelentosege/


215 

 

Morton, Timothy: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the End of the World. 

Minneapolis – London, University of Minnesota Press, 2013. 

Nagy Olga: A fantasztikum variációs lehetőségei a mai népmesében. Korunk, 

1974/2. 320–329. 

Nagy Zoltán: Az obi-ugor véres áldozatok modellje – összehasonlító elemzés. In 

Sors, áldozat, divináció. Szerk. Pócs Éva. Budapest, Janus/Osiris, 2001. 

15–41. 

Nemes Z. Márió: Metamorfózis és technoemésztés. Ovidius és a poszthumán 

elméletek. Ókor, 2017/3. 28–36. 

Nora, Pierre: Emlékezet és történelem között. A helyek problematikája. Ford. K. 

Horváth Zsolt. Múlt és Jövő, 2003/4. 3–16. URL: 

https://multesjovo.hu/wp-content/uploads/aitfiles/f/i/file_3_16.pdf 

Novák Csanád: Novák Csanád utószava. Fantasycentrum. URL: 

http://www.fantasycentrum.hu/old/VEGYES/Novak-Csanad-A-

fantasyrol.pdf. 

Odaértett olvasó: Identitásrajz fekete tussal I. (Ólomerdő, Üveghegy, Ezüstkéz). 

Odaértett olvasó, 2020.05.24. URL: 

https://odaertettolvaso.hu/2020/05/24/identitasrajz-fekete-tussal-i-

olomerdo-uveghegy-ezustkez/ 

Odaértett olvasó: Identitásrajz fekete tussal II. (Ólomerdő, Üveghegy, Ezüstkéz). 

Odaértett olvasó, 2020.05.27. URL: 

https://odaertettolvaso.hu/2020/05/27/identitasrajz-fekete-tussal-ii-

olomerdo-uveghegy-ezustkez/  

Ortner, Sherry B.: Nő és férfi, avagy természet és kultúra?. In Antropológiai 

irányzatok a második világháború után. Szerk. Biczó Gábor. Debrecen, 

Csokonai, 2003. 195–210. 

Ortutay Gyula (szerk.): Magyar Néprajzi Lexikon. Budapest, Akadémiai. URL: 

https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/2-592.html 

Paládi-Kovács Attila (szerk.): Népköltészet. Magyar Néprajz, V. Budapest, 

Akadémiai Kiadó, 1988. URL: 

http://mek.niif.hu/02100/02152/html/05/19.html és 

http://mek.niif.hu/02100/02152/html/05/20.html 

Paládi-Kovács Attila (szerk.): Népszokás, néphit, Népi vallásosság. Magyar néprajz, 

VII. Budapest, Akadémiai. URL: https://www.arcanum.com/hu/online-

https://multesjovo.hu/wp-content/uploads/aitfiles/f/i/file_3_16.pdf
http://www.fantasycentrum.hu/old/VEGYES/Novak-Csanad-A-fantasyrol.pdf
http://www.fantasycentrum.hu/old/VEGYES/Novak-Csanad-A-fantasyrol.pdf
https://odaertettolvaso.hu/2020/05/24/identitasrajz-fekete-tussal-i-olomerdo-uveghegy-ezustkez/
https://odaertettolvaso.hu/2020/05/24/identitasrajz-fekete-tussal-i-olomerdo-uveghegy-ezustkez/
https://odaertettolvaso.hu/2020/05/27/identitasrajz-fekete-tussal-ii-olomerdo-uveghegy-ezustkez/
https://odaertettolvaso.hu/2020/05/27/identitasrajz-fekete-tussal-ii-olomerdo-uveghegy-ezustkez/
https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/2-592.html
http://mek.niif.hu/02100/02152/html/05/20.html
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/


216 

 

kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-

nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-

B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-

B160/taltos-B16F/ 

Parker, Elizabeth: “Just a Piece of Wood”: Jan Švankmajer’s Otesánek and the 

EcoGothic. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous Vegetal in 

Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. London, 

Palgrave Macmillan, 2016. 215–226. 

Pikó Bettina: Lelki egészség a modern társadalomban. Akadémiai, 2020. URL: 

https://doi.org/10.1556/9789634544623 

Pintér Bence: A sötétség ideát van (Veres Attila: Odakint sötétebb). Szépirodalmi 

Figyelő, 2017/5. 120–125. 

Roden, David: Humanizmus, transzhumanizmus és poszthumanizmus. Helikon, 

2018/4. 405–434. 

Propp, Vlagyimir Jakovlevics: A mese morfológiája. Ford. Soproni András. 

Budapest, Gondolat, 1975. 

Rusvai Mónika: Vissza a rengetegbe. Ember–növény-kapcsolatok a kortárs ifjúsági 

fantasy-irodalomban. Mesecentrum, 2020.12.14. URL: 

https://mesecentrum.hu/esszektanulmanyok/vissza-a-rengetegbe.html 

Sátor Veronika: Műfaji hagyományok kereszteződése Kleinheincz Csilla műveiben. 

Partitúra, 2016/2. 73–100. 

Segall, David Matthew: Cosmos, Anthropos, and Theos in Harman, Teilhard, and 

Whitehead. footnotes2plato.com. URL: 

https://footnotes2plato.com/2011/07/12/cosmos-anthropos-and-theos-in-

harman-teilhard-and-whitehead/  

Shildrick, Margrit: Dangerous Discourses of Disability, Subjectivity and Sexuality. 

Palgrave Macmillan, 2009. 

Smid Róbert: Az ökokritika dilemmái. Budapest, Századvég, 2023. 

Smid Róbert: Három epizód a monsztrőzitás irodalomtörténetéből (Shelley, 

Stevenson, Lovecraft). Hungarológiai Közlemények, 2021/3. 21–36. 

Sobchack, Vivian: A fantasztikus film. In Oxford Filmenciklopédia. Szerk. Geoffrey 

Nowell-Smith. Budapest, Glória, 1998. 323–331. 

Sobchack, Vivian: Mittudományos fantasztikum? Egy műfaj hanyatlása a 

technológiai varázslat korában. Ford. Erdei Lilla. Apertúra, 2015. tavasz-

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/MagyarNeprajz-magyar-neprajz-2/vii-nepszokas-nephit-nepi-vallasossag-A33C/nephit-nepi-tudas-AF9E/nephit-B089/termeszetfeletti-kepessegu-emberek-tudosok-es-kozvetitok-B160/taltos-B16F/
https://doi.org/10.1556/9789634544623
https://mesecentrum.hu/esszektanulmanyok/vissza-a-rengetegbe.html
https://footnotes2plato.com/2011/07/12/cosmos-anthropos-and-theos-in-harman-teilhard-and-whitehead/
https://footnotes2plato.com/2011/07/12/cosmos-anthropos-and-theos-in-harman-teilhard-and-whitehead/


217 

 

nyár. URL: https://www.apertura.hu/2015/tavasz-nyar/sobchack-

mittudomanyos-fantasztikum-egy-mufaj-hanyatlasa-a-technologiai-

varazslat-koraban/  

Sodh, Navjot S. – Brook, Berry W. – Bradshaw, Corey J. A.: Causes and 

Consequences of Species Extinctions. In The Princeton Guide to 

Ecology. Szerk. Simon A. Levin. Princeton – Oxford, Princeton 

University Press, 2009. 514–520. 

Sontag, Susan: A betegség mint metafora. Ford. Lugosi László. Európa, 1983. 

Spengler, Oswald: Ember és gép. Ford. Mátray Sándor. Budapest, Pannon 

Alapítvány, 2001. 

Stemler Miklós: A világteremtés poétikája. Prae, 2003/1. 5–13. 

Szabó István Zoltán (stv): Noir rózsaszínben (Sepsi László – Pinky). Próza Nostra, 

2016.12.10. URL: http://www.prozanostra.com/iras/noir-rozsaszinben-

sepsi-laszlo-pinky 

Széplaky Gerda: Sem isten, sem állat. Budapest, PRAE, 2023. 

Szirmai Éva – Tóth Szergej – Újvári Edit (szerk.): Állati jelek, képek és terek. 1-2. 

Jel-Kép-Tér III. Szeged, SZEK-JGYF Kiadó, 2017. 

Sztybel, David: Can the Treatment of Animals and the Holocaust?. Ethics and the 

Environment, 2006/1. 97–132. 

Szűcs Kinga: Amit a növényektől tanulhatunk – a növényi létforma és tapasztalati 

világunk. Korunk, 2018/1. 26–33. 

Tárkányi Ádám: Gótikus irodalmi hagyomány a kortárs magyar irodalomban. In 

XXVI. Tavaszi szél konferencia (I. kötet). Szerk. Molnár Dániel és 

Molnár Dóra. Budapest, DOSZ, 2023. 203–213. 

Thomas, William: Is God a Hyperobject?. URL: http://willthomasonline.net/god/is-

god-a-hyperobject.html 

Tick Péter: A magyar zsáner fantasy története dióhéjban. Roham 3, 2006/ősz. 30. 

Todorov, Tzvetan: Bevezetés a fantasztikus irodalomba. Ford. Gelléri Gábor. 

Budapest, Napvilág Kiadó, 2002. 

Tótfalusi István (szerk.): Magyar etimológiai szótár. „trauma”. URL: 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-

etimologiai-szotar-F14D3/  

Tóth Csaba: A sci-fi politológiája. Budapest, Athenaeum, 2016. 

https://www.apertura.hu/2015/tavasz-nyar/sobchack-mittudomanyos-fantasztikum-egy-mufaj-hanyatlasa-a-technologiai-varazslat-koraban/
https://www.apertura.hu/2015/tavasz-nyar/sobchack-mittudomanyos-fantasztikum-egy-mufaj-hanyatlasa-a-technologiai-varazslat-koraban/
https://www.apertura.hu/2015/tavasz-nyar/sobchack-mittudomanyos-fantasztikum-egy-mufaj-hanyatlasa-a-technologiai-varazslat-koraban/
http://www.prozanostra.com/iras/noir-rozsaszinben-sepsi-laszlo-pinky
http://www.prozanostra.com/iras/noir-rozsaszinben-sepsi-laszlo-pinky
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/


218 

 

Tóth Zoltán János: Hardcore pornófilm a hálózati kultúra korában. Miskolc, 

Szépmesterségek Alapítvány, 2019. 

Tóth Zoltán János: Istenek alkonya. A szuperhősképregény változó paradigmái. 

Korunk, 2011/2. 31–38. 

Török Ervin: A szatíra diskurzusai a modernitásban. Szeged, Pompeji, 2014. 14. 

Tseelon, Efrat: The Little Mermaid: An icon of woman’s condition in patriarchy, and 

the human condition of castration. The International Journal of 

Psychoanalysis, 1995/5. 1017–1030. URL: 

https://www.researchgate.net/publication/14281295_The_Little_Mermai

d_An_icon_of_woman%27s_condition_in_patriarchy_and_the_human_c

ondition_of_castration  

Turner, Victor: A rituális folyamat: struktúra és antistruktúra: a Rochesteri 

Egyetemen (Rochester, New York) 1966-ban tartott Lewis Henry 

Morgan-előadások. Budapest, Osiris, 2002. 

Újvári Edit: Bevezetés. Animalia Regnum: állatok és állatjelek az emberi kultúrák 

világában. In Állati jelképek: Irodalmi és művészettörténeti mozaikok. 

Szerk. Vígh Éva – Bálint Emma – Kérchy Anna – Újvári Edit. Szeged, 

SZTE BTK Animalia Kutatóközpont, 2024. 9–15. 

Ureczky Eszter: Kultúra és kontamináció. A járvány metaforái és biopolitikája 

kortárs regényekben. Budapest, I.T.E.M. Alapítvány / Kijárat, 2021. 

Varga Betti: A teremtett káosz és a Pinky (Sepsi László: Pinky). Eső, 2016/2. URL: 

https://www.esolap.hu/archive/73/1747.html 

Vida Barbara: A kozmikus rettegés magyar csápjai. Intertextualitás, műfajköziség és 

medialitás Veres Attila Odakint sötétebb című regényében. OPUS, 

2018/2. 59–64. 

Viera, Patrícia: Phytographia: Literature as Plant Writing. In The Language of 

Plants. Science, Philosophy, Literature. Szerk. Monica Gagliano, John C. 

Ryan és Patrícia Vieira. Minneapolis – London, University of Minnesota 

Press, 2015. 215–233. 

Vígh Éva (szerk.): Állatszimbólumtár. Balassi, Budapest, 2019. 

Vígh Éva: Állatszimbolika a közép- és újkori Itália irodalmában. Antikvitás és 

reneszánsz könyvek. Szeged, Lazi, 2018. 

Vitrai József: Mi is az „Egy az egészség”?. Egészségfejlesztés, 2021/3. 61–63. 

https://www.researchgate.net/publication/14281295_The_Little_Mermaid_An_icon_of_woman%27s_condition_in_patriarchy_and_the_human_condition_of_castration
https://www.researchgate.net/publication/14281295_The_Little_Mermaid_An_icon_of_woman%27s_condition_in_patriarchy_and_the_human_condition_of_castration
https://www.researchgate.net/publication/14281295_The_Little_Mermaid_An_icon_of_woman%27s_condition_in_patriarchy_and_the_human_condition_of_castration
https://www.esolap.hu/archive/73/1747.html


219 

 

Warren, Karen J.: Az ökológiai feminizmus ereje és ígérete. Ford, Botos Katalin – 

Homok Melinda – Simonyi Borbála. In Környezet és etika. Szerk. Lányi 

András – Jávor Benedek. Budapest, L’Harmattan, 2005. 272–296. 

Welling, Bart H.: Ökopornó: A nem-emberi megjelenítésének korlátairól. Ford. 

Borbíró Aletta. Apertúra, 2022. ősz. URL: 

https://www.apertura.hu/2022/osz/welling-okoporno-a-nem-emberi-

megjelenitesenek-korlatairol/ 

Wendell, Susan: The Rejected Body. Feminist Philosophical Reflections on 

Disability. New York – London, Routledge, 1996. 

Williams, Jericho: An Inscrutable Malice: The Silencing of Humanity in The Ruins 

and The Happening. In Plant Horror. Approaches to the Monstrous 

Vegetal in Fiction and Film. Szerk. Dawn Keetley – Angela Tenga. 

London, Palgrave Macmillan, 2016. 227–242.  

 

Filmográfia 

Agancsosfiú (Sweet Tooth. Toa Fraser – Jim Mickle, 2021–) 

Batman: Kezdődik! (Batman Begins. Christopher Nolan, 2005) 

 

 

 

https://www.apertura.hu/2022/osz/welling-okoporno-a-nem-emberi-megjelenitesenek-korlatairol/
https://www.apertura.hu/2022/osz/welling-okoporno-a-nem-emberi-megjelenitesenek-korlatairol/

