
Szegedi Tudományegyetem 

Bölcsészet- és Társadalomtudományi Kar 

Irodalom- és Kultúratudományi Doktori Iskola 

 

 

 

 

 

 

Tóthová Laura 

 

Paradigmák metszéspontján: Ljudmila Petrusevszkaja 

életművének korai szakasza 

Doktori értekezés 

 

 

 

 

 

Témavezetők: 

Dr. Szabó Tünde, DSc, egyetemi tanár 

Dr. Sarnyai Csaba, PhD, habilitált egyetemi docens 

 

 

 

Szeged 

2025 

  



 2 

 
  



 3 

 TARTALOMJEGYZÉK  

BEVEZETÉS ................................................................................................................ 4 

I Paradigmák metszéspontján I. .............................................................................. 9 

I.1 Szocialista realizmus ................................................................................................. 9 

I.2 Alternatív irodalmi paradigmák............................................................................... 21 

I.2.1 Az ún. csernuha ............................................................................................... 21 

I.2.2 A szoc-art és a moszkvai konceptualizmus ..................................................... 23 

I.3 Posztmodern ............................................................................................................ 29 

I.4 Posztrealizmus és újszentimentalizmus ................................................................... 36 

II Ljudmila Petrusevszkaja ezredforduló előtt született művei .............................. 41 

II.1 Elbeszélések............................................................................................................. 48 

II.1.1 Új Robinsonok, Higiénia ................................................................................. 48 

II.1.2 Halhatatlan szerelem, Szeretlek ....................................................................... 66 

II.2 Mesék....................................................................................................................... 75 

II.2.1 A Petrusevszkaja-mesék .................................................................................. 79 

II.2.2 A Káposztamama és a Fekete kabát ................................................................ 82 

II.2.3 Az apa .............................................................................................................. 88 

II.2.4 Marilena titka .................................................................................................. 90 

EXKURZUS: Meséből mémek ....................................................................................... 96 

II.3 Drámák .................................................................................................................. 104 

II.3.1 Petrusevszkaja Kolombina lakása című drámaciklusa .................................. 111 

III Paradigmák metszéspontján II. ......................................................................... 131 

ÖSSZEGZÉS ............................................................................................................ 141 

Felhasznált irodalom................................................................................................. 148 

 

  



 4 

BEVEZETÉS 
 

 Ljudmila Petrusevszkaja több évtizede meghatározó alakja a kortárs orosz irodalmi 

kánonnak. Ahogy Szőke Katalin is írja, „munkássága voltaképpen két nemzedék, a 

hatvanasok és (Szergej Csuprinyin kifejezésével élve) a ’másik irodalom’, a kilencvenesek 

ütközéspontján helyezkedik el” (SZŐKE 2002: 288). Magyarországon viszont művei 

kevéssé ismertek. Legjelentősebb, Három lány kékben című drámáját egy szovjet 

drámaantológiában 1987-ben adta ki az Európa Könyvkiadó, amit ugyanebben az évben a 

budapesti Katona József színházban Ascher Tamás színpadra is vitt. Ezt követően csupán 

elvétve jelentek meg az írónő műveinek magyar fordításai. 2016-ban látott napvilágot egy 

terjedelmesebb kötet Goretity József fordításában, ami többségében az írónő ún. 

rémtörténeteit tartalmazza (Rémtörténetek. Typotex Kiadó, Budapest, 2016). 

Petrusevszkaja életműve rendkívül gazdag és szerteágazó, és mivel Magyarországon 

mindeddig kevés figyelmet kapott mind az irodalomtudomány, mind pedig a szélesebb 

olvasóközönség részéről, fontosnak tartottam munkásságának részletesebb vizsgálatát és 

elemzését, és kutatásommal szerettem volna hozzájárulni a magyarországi Petrusevszkaja-

kutatás szélesítéséhez. Mivel Petrusevszkaja alkotói pályája során számos művészi 

paradigma volt jelen az orosz irodalmi életben, ezek véleményem szerint kisebb vagy 

nagyobb mértékben befolyásolták Petrusevszkaja írói tevékenységét. Ezért az értekezés – 

mely Petrusevszkaja kisprózáját, drámáit és egyes meséit vizsgálja – középpontjában a 

különféle paradigmák hatása, a művekben érzékelhető tematikus szint feltárása és a műfaji 

kódok megjelenésének bemutatása áll. Arra kerestem a választ, hogy Petrusevszkaja 

ezredforduló előtt született műveiben az egymást követő vagy párhuzamosan megjelenő 

paradigmák milyen hatást gyakorolnak az írónő ars poeticájára, milyen módon tükröződnek 

annak alakulásában, és hogyan transzformálódnak. 

Mivel Petrusevszkaja alapvetően rövid műfajokban alkotott, a vizsgált 

szövegkorpusz Petrusevszkaja mesékből és elbeszélésekből, illetve egyfelvonásos 

drámákból áll. Az értekezés célja, hogy átfogó képet nyújtson Petrusevszkaja művészetének 

sokszínűségéről, ezért vizsgálódásaim tárgyául olyan szövegeket választottam, amelyek 

reprezentatív módon tükrözik az írónő művészi világának kulcstémáit és írói technikáit. 

Az elbeszélések esetében elsősorban az intertextualitás jelenségét, valamint a női 

hősök ábrázolásmódját mutatom be, különös tekintettel a petrusevszkajai főhősnő-típus 

megjelenésére. A mesék esetében a világirodalmi és orosz folklórhagyomány átkódolásának 

jellegzetességeit elemzem, míg a drámák kapcsán egy új megközelítésre teszek kísérletet, 



 5 

ami a szereplők közötti kommunikációs mintázatok sajátosságait állítja a középpontba. 

Ennek érdekében az egyfelvonásos drámák elemzésére helyezem a hangsúlyt, mivel ezek a 

művek tömör formájuk miatt jól alkalmazhatóak az általam vizsgált jelenségek feltárására. 

Felépítése szerint az értekezés három nagyobb szerkezeti egységből áll (I., II. és III. 

rész), melyeken belül önálló fejezetekre és további alfejezetekre tagolódik. 

A Paradigmák metszéspontján I. című fejezetben arra törekszem, hogy a 

Petrusevszkaja vizsgált alkotói korszakában megjelenő különféle paradigmákat áttekintsem 

és kontextusba helyezzem, mivel ebben az időszakban több irányzat és paradigma jelent meg 

az irodalmi színtéren. Az egyes paradigmák számbavétele során a kapcsolódó nyugati, orosz 

és magyar szakmunkákat tekintem át. 

Az ilyen paradigmák közül talán a szocialista realizmus volt az első, amely 

Petrusevszkaja korai alkotói korszakában jelentősebb hatást gyakorolt az írónő 

munkásságára. Annak érdekében, hogy a téma relevanciája szempontjából adekvát módon 

ki tudjam jelölni azokat a jellegzetességeket, amelyeket Petrusevszkaja beleépített és 

transzformált műveiben, különféle kutatók és irodalomtörténészek elméleti munkáira 

támaszkodom.  

Az Alternatív irodalmi paradigmák alfejezetben a különböző szubkultúrákhoz 

kötődő irányzatokat vizsgálom, amelyek sokfélesége meghatározó, ugyanakkor gyakran 

párhuzamosan léteztek olyan domináns irodalmi paradigmákkal, mint a szocialista realizmus 

vagy a posztmodern. Ennek következtében olyan alternatív irányzatokat tekintek át, mint a 

csernuha, a szoc-art, illetve a moszkvai konceptualizmus. Az orosz konceptualizmus és az 

orosz posztmodern szoros kapcsolatban áll egymással, mivel a konceptualizmus az 1970–

1980-as években az orosz posztmodern egyik meghatározó áramlataként jött létre. 

A Posztmodern alfejezetnél a jelenség minél szűkebb bemutatására törekszem, mivel 

az írónő egyértelműen jelen van a jelenség kezdeti periódusától egészen a végéig, így a 

Petrusevszkaja-kutatásban gyakran foglalkoznak ezzel a problémakörrel. A különféle 

szakirodalmi munkák áttekintése során is egyértelműen megmutatkozott az a tény, hogy 

jelentős különbség van az orosz és a nyugati posztmodern között. Petrusevszkaja művészetét 

elsősorban az orosz posztmodern esztétikához lehet kapcsolni. Az orosz posztmodernt 

elsősorban Mihail Epstejn immár alapvetővé vált nézetei alapján szokták értelmezni, így 

munkám során én is törekszem ezeket áttekinteni. Epstejn kiemeli a posztmodern, illetve a 

kommunista eszme és a szocialista realizmus között fennálló szoros kapcsolatot, rámutatva, 

hogy az orosz kultúrában a szimulákrumok termelése – azaz a valóságot helyettesítő jelek 

és jelentések létrehozása – már jóval a posztmodern megjelenése előtt jelen volt. Ezen 



 6 

jelenségek alapján az orosz posztmodern előfeltételei és alapjai a helyi kulturális és történeti 

hagyományokban gyökereznek. 

Végezetül a Posztrealizmus és újszentimentalizmus fejezetben tárgyalt paradigmákat 

legfőképpen N. Lejdermanra és M. Lipoveckijra támaszkodva tekintem át, akik 

Petrusevszkaja művészetét konkrétan a posztrealizmushoz sorolják. 

A dolgozat második, Ljudmila Petrusevszkaja ezredforduló előtt született művei című 

fejezetben az adott korszakhoz tartozó elbeszéléseket, meséket és drámákat elemzem külön 

alfejezetekre bontva, melyek bevezető részében külön-külön tekintem át a megítélésem 

szerint meghatározó, vonatkozó szakirodalmat.  

Petrusevszakaja első elbeszélései 1972-ben jelentek meg az Аврора című leningrádi 

folyóiratban (История Клариссы, Рассказчица), majd két évvel később ugyanebben a 

folyóiratban publikálták még két elbeszélését (Сети и ловушки, Через поля). Ezután több 

mint tíz évig egyetlen műve sem jelent meg nyomtatásban, noha 1977-ben belépett az 

Írószövetségbe. Csupán cikkeit publikálták különféle lapoknál, és alapvetően lengyel 

nyelvből készült fordításaiból élt. Ezt követően – 1988-ig bezárólag – összesen hét 

elbeszélését adták ki, illetve a Два окошка című gyermekdrámáját. Petrusevszkaja emiatt 

1988-ban levélben fordult Mihail Gorbacsovhoz, amit az Írószövetségnek továbbítottak, 

ahol így az írónő hathatós segítséget kapott első könyve kiadásához (Бессмертная любовь), 

melyet a Московский рабочий kiadó jelentetett meg. Drámai műveire pedig először az 

amatrőr színjátszó csoportok figyeltek fel: a Moszkvai Állami Egyetem (MGU) 

diákszínpada 1978-ban állította színpadra Petrusevszkaja Уроки музыки című drámáját 

Roman Viktyuk rendezésében (ЖУКОВА 2018: URL). 

Az értekezésben elemzett elbeszélések és drámák e korai korszak, az 1970–1980-as 

évek termékei, a felnőtteknek szóló mesék döntő része azonban az 1990-es években 

született, így azok keletkezési ideje már az úgynevezett „érett” szakaszba sorolható. Ebből 

kifolyólag az értekezés címében jelölt „korai korszak” valójában a megszokottnál tágabb 

időintervallumban értelmeződik, és lényegében a dolgozat az ezredforduló előtt megjelent – 

tematikus és poétikai szinten szorosan kapcsolódó – művekre koncentrál. Ennek 

legfőképpen az az oka, hogy Petrusevszakaja meséi nem csupán műfaji specifikumuk miatt 

bírnak különös jelentőséggel, de az életmű egészének szempontjából sem hanyagolhatók el. 

E mesék elemzése már csak azért is különösen indokoltnak tűnik, mert – ahogyan arra 

Lipoveckij is rámutatott a műmeséket tárgyaló könyvében – a krízishelyzetekben (mint 

amilyen a peresztrojka ideje és az azt követő átmeneti korszak) éppen a mese műfaja az, ami 



 7 

az egyes írók esetében különösen nagy jelentőségre tesz szert.1 Petrusevszkajánál ez 

nemcsak a bizonytalan társadalmi-történeti közeg reflexióját mutatja, hanem egyúttal azt is 

jelzi, hogy a mesék lehetőséget adnak olyan poétikai tendenciák – különösen a 

neoszentimentalista paradigma – hangsúlyosabb, egyúttal szemléletesebb kibontására, 

amelyek az elemzett elbeszélésekben és drámákban csupán kisebb mértékben 

érvényesülnek. Ezért a mesék nem pusztán a Petrusevszkaja-életmű egészének 

elidegeníthetetlen, sajátos fejezetét képezik, hanem a korai és az érett korszak közötti 

poétikai folytonosságot is jól láthatóvá teszik. 

Annak érdekében, hogy a vizsgálat ne váljon egysíkúvá, arra törekedtem, hogy az 

orosz elméleti munkák mellett a Nyugaton és Magyarországon megjelent tudományos 

értekezéseket is bevonjam a kutatásba. Célom, hogy bemutassam, milyen sokféle 

megközelítésben vizsgálják az irodalomtudósok Petrusevszkaja munkásságát, rávilágítva 

arra, hogy az értelmezések gazdag spektruma miként árnyalja az írónő helyét és jelentőségét 

az irodalmi diskurzusban. Itt a Petrusevszkaja-kutatás szempontjából négy fő megközelítési 

irányt jelölök ki: elsőként a tematikus, illetve poétikai megközelítéseket, majd ezt követik 

az intertextualitásra, és végül az irányzatokba való besorolás problémáira fókuszáló munkák. 

Az elemzések során igyekszem a Petrusevszkaja-kutatásnak – általam fentebb 

meghatározott szövegkorpuszra vonatkozó – eddigi hozadékát produktívan beépíteni 

kutatásomba, és adekvát módon összefüggésbe hozni az általam vizsgált anyaggal. Az 

elemző részben négy, két szövegpárt alkotó elbeszélés (Új Robinsonok, Higiénia, illetve 

Halhatatlan szerelem, Szeretlek) áll a vizsgálat középpontjában. A fókuszban itt elsősorban 

a család problémaköre áll, amely különböző megközelítésekben jelenik meg. Ezáltal az első 

két elbeszélés (Robinsonok, Higiénia) tematikus szinten a családok különféle krízishelyzetek 

során megfigyelhető viszonyrendszereit reprezentálja, míg a másik két elbeszélés esetében 

(Halhatatlan szerelem, Szeretlek) inkább a férfi–nő kapcsolat természetének kérdése kerül 

előtérbe. Ezen elbeszélések legfontosabb közös vonásaként a művek utalásrendszerét 

emelem ki, mivel véleményem szerint az intertextualitás kifejezetten meghatározó szerepet 

tölt be Petrusevszkaja műveiben. 

A Mesék című alfejezet a Káposztamama, a Fekete kabát, Az apa és a Marilena titka 

című meséket tárgyalja, majd ezt követően egy – Petrusevszkaja meséinek vonatkozásában 

mindenképpen izgalmasnak tűnő – exkurzus is megjelenik ebben az alfejezetben, amely az 

írónő Péter, a malacka című meséjének mémmé alakulását hivatott bemutatni. A négy mese 

 
1 Ez történik a sztálini terror időszakában is, lásd például Danyiil Harmsz, Szаmuil Marsak, Andrej Platonov 

és mások meséit. 



 8 

vizsgálatát megalapozandó, elengedhetetlennek tartom a műmese műfajának részletesebb 

áttekintését, melyben elsődlegesen M. Lipoveckij megállapításaira támaszkodom. A négy 

mese vizsgálata során a hangsúlyt a különféle műfaji kódok megjelenésére helyezem, 

tematikus szinten pedig az ismert és kevéssé ismert motívumok, szüzsék, allúziók kerülnek 

a kutatás középpontjába. 

Az utolsó, Drámák című fejezet bevezetésében meghatározom Petrusevszkaja 

drámai műveinek sajátosságait, s igyekszem azokat a kortárs orosz dramaturgia 

kontextusában elhelyezni. Ehhez több kutató olyan elméleti munkáira támaszkodom, 

amelyek lehetővé teszik e sajátosságok rendszerszerű vizsgálatát és kontextusba helyezését. 

Mindezt A Kolombina lakása című drámaciklus négy egyfelvonásosának (Kolombina 

lakása, Antantye, Szerelem, Lépcsőház) vizsgálata követi. E drámák esetében a hősök 

kommunikációjának alapvető sajátosságaival foglalkozom, és a beszédaktus szempontjából 

a tudományos gondolkodás különböző területein megjelenő keretezés (framing effect) 

elméletének segítségével vizsgálom az elemzett művekben a hősök dialógusait. 

A dolgozat harmadik részében pedig arra törekszem, hogy részletesebben 

bemutassam és összegezzem az első fejezetben áttekintett paradigmák lehetséges hatását 

Petrusevszkaja írásművészetére a második részben elemzett művek konkrét példáján 

keresztül. 

 

  



 9 

I Paradigmák metszéspontján I. 
 

A szocialista realizmus az 1930-as évektől vált hivatalos irodalmi és művészeti 

irányzattá a Szovjetunióban, és domináns pozícióját egészen az 1980-as évekig megőrizte. 

A peresztrojka és glasznoszty időszakában azonban új, alternatív irányzatok jelentek meg az 

irodalmi és művészeti színtéren, mint például a csernuha, a szoc-art, valamint a moszkvai 

konceptualizmus. Ezek az irányzatok, a szocialista realizmussal párhuzamosan, fokozatosan 

átrendezték a kulturális teret. Az 1980-as évektől kezdve a késő szovjet és posztszovjet 

korszakban a posztmodern vált az orosz irodalom meghatározó paradigmájává. 

Petrusevszkaja ezredforduló előtt megjelent műveinek vizsgálata során láthatóvá válik, hogy 

az írónő is e paradigmák mentén haladt, és ezen irányzatok meghatározott elemei – közvetlen 

vagy közvetett módon – hatást gyakoroltak a munkásságára. Annak érdekében, hogy 

pontosabb képet kapjunk e paradigmák és Petrusevszkaja írásművészete közötti 

kapcsolatról, a kutatás során törekedtem e művészeti és irodalmi paradigmák lényegi 

jellemzőinek bemutatására. Kiemelten vizsgáltam azokat a sajátosságokat, amelyek 

beépülhettek Petrusevszkaja írásművészetébe, és így hozzájárulhattak írói rendszerének 

formálódásához. Mivel Petrusevszkaja munkásságát az évek során a recepció különféle 

módokon határozta meg, kifejezetten fontosnak tűnik az adott kérdéskör vizsgálata. Azonban 

az egyes paradigmák, természetesen, eltérő ideig voltak jelen, és nem azonos mértékben 

határozták meg a korszak kulturális közegét – bizonyos irányzatok csupán a periférián 

jelentek meg –, ezért feldolgozottságuk sem azonos mértékű.  

 

 

I.1 Szocialista realizmus 

 

A szocialista realizmus az irodalomban és a művészetekben a szovjet ideológia 

elvárásainak megfelelő alkotásokra helyezte a hangsúlyt, arra törekedett, hogy vezető, 

lényegében kizárólagos szerepet töltsön be az adott korszak művészeti és kulturális életében. 

Fő jellegzetessége a „realizmus hagyományainak” folytatása, a társadalmi-ideológiai 

üzenetek közvetítése és a szocialista eszmék támogatása. A szocialista realizmusban fontos 

szerepet kapott a kollektivista eszmék hangsúlyozása, az idealizált hősök bemutatása és a 

hétköznapi élet ábrázolása. Ahogy az 1963-as Esztétikai kisszótárban is olvashatjuk: „A 

szocialista realizmus irányzatának alapelvei − az eleven igazság hitelessége, a kommunista 

pártosság és a népiség − elméleti megalapozásukat V. I. Lenin munkáiban és a Szovjetunió 



 10 

Kommunista Pártjának történelmi okirataiban nyerték el, és a marxi−lenini esztétikában és 

művészeti kritikában szilárdulnak meg és fejlődnek tovább” (SZOCIALISTA REALIZMUS 

1965: 284). 

Lényegében tehát a szocialista realizmus alapvetően nem irodalmi-esztétikai gyökerű 

irányzat, hanem sokkal inkább a hatalom ideológiájának szolgálatába állított, természetéből 

adódóan didaktikus művészeti-irodalmi alkotói módszer: „Az orosz totalitarizmus hivatalos 

művészeti elgondolásai <...> szorosan összefüggenek az állami ideológia teljes érvényre 

juttatásának nyíltan deklarált szándékával” (SARNYAI 2016: 237). Mindez a korabeli 

szovjet irodalomtudományban deklaráltan megjelenő, ezzel kapcsolatos sematikus klisékből 

is jól látszik. Kitűnő példa erre L. Tyimofejev akkoriban széles körben ismert, eredetileg 

oktatási segédkönyvnek szánt szovjet irodalomtörténete, melyben a következőket 

olvashatjuk: „A szocialista realizmus ereje mindenekelőtt abban áll, hogy a szovjet író az 

egész nép érdekeit fejezi ki művében. Ez nagy politikai felelősséget ró a szovjet íróra s 

ugyanakkor meghatározza művészi látókörének szélességét és mélységét. A szocialista 

realizmus elengedhetetlen feltételként kívánja meg a szovjet írók munkásságának bolsevik 

pártosságát, vagyis megköveteli, hogy azoknak a feladatoknak szempontjából nézzék az 

életet, amelyeket a párt az ország elé állít, s hogy tevékeny, alkotó módon ki is vegyék 

részüket ezeknek a feladatoknak a megoldásából. A szocialista realizmus a szocialista haza 

iránti szeretet, a szovjet hazafiság érzésének nevelését tekinti fő feladatának” 

(TYIMOFEJEV 1951: 21). 

A szocialista realizmus különböző periódusokon ment át a kialakulása óta egészen a 

glasznosztyig, ez alatt az időszak alatt számos irodalmi és művészeti alkotás született, 

melyeket művészi minőségük, illetve hitelességük miatt ambivalensen értékelnek vagy 

kritikával illetnek. A szocialista realizmust tárgyaló tanulmányokat időbeli kategorizálás 

alapján kell csoportosítani, tekintettel arra, hogy ezek az írások eltérő időszakokban jöttek 

létre. Ennek megfelelően, a korai elemzések a szocialista realizmusról jelentősen 

különbözhetnek azoktól, amelyek például a posztmodern hatása után születtek, mint 

amilyeneket M. Epstejn, B. Groys vagy M. Lipoveckij munkáiban találunk. Jelen fejezetben 

arra törekszem, hogy átfogó képet adjak ezen különböző időszakok írásairól, amelyek a 

szocialista realizmus jelenségével foglalkoznak. 

Az 1934-ben megtartott I. írókongresszuson az új szovjet irodalomról, pontosabban 

a szocialista realizmus jövőjéről hangzottak el különféle előadások és felszólalások, és itt 

került sor a szocialista realizmus mint kizárólagos alkotói módszer elfogadásra is. Andrej 

Zsdanov, a párt egyik legfőbb ideológusa A szovjet irodalom – az eszmeiségtől leginkább 



 11 

áthatott, leghaladóbb irodalom a világon, sokatmondó című előadásában arról beszélt, hogy 

Szovjetunióban az irodalmi művek főszereplői az új élet aktív szereplői, azaz a munkások, 

a kolhozparasztok, a mérnökök, a komszomolisták és az úttörők. Ők a szovjet irodalom fő 

típusai és főhősei. Zsdanov meglátása szerint amikor Sztálin az írókat „az emberi lélek 

mérnökeinek” nevezte, arra gondolt, hogy az írónak először meg kell ismernie az életet 

ahhoz, hogy a művészi alkotásokban hitelesen ábrázolhassa, hogy ne skolasztikusan, ne 

holtan, ne egyszerűen objektív valóságként, hanem a valóságot a maga forradalmi 

fejlődésében ábrázolja. Mint azt Sztanyiszlav Szuhih is megjegyzi, ennek a kinyilatkozásnak 

tulajdonképpen semmi köze sem volt az irodalomhoz vagy az irodalomtudományhoz, ez 

tisztán politikai jellegű meghatározás (СУХИХ 2013: 302).  

Zsdanov azt is hangsúlyozta, hogy a művészi ábrázolás „igazságtartalmát és 

történelmi konkrétságát” össze kell kapcsolni az ideológiai átalakítás és a dolgozó emberek 

szocialista szellemben való nevelésének feladatával. A szépirodalom és az irodalomkritika 

ilyen módszerét nevezi a szocialista realizmus módszerének. Alina Revjakina kiemeli, hogy 

beszédében Zsdanov a művészi eszközöket jellemzően fegyvernemeknek (роды оружия) 

nevezi. Zsdanov szerint „A szovjet irodalomnak minden lehetősége megvan arra, hogy 

ezeket a fegyvernemeket (műfajok, stílusok, formák és az irodalmi alkotás technikái) 

változatosságukban és teljességükben alkalmazza...” (ЖДАНОВ 1934: 6). Ez a gondolat a 

Szovjet Írószövetség Alapokmányában a következő megfogalmazásban szerepel: „A 

szocialista realizmus kivételes lehetőséget biztosít a művészi alkotásnak az alkotói 

kezdeményezés megnyilvánulására: a formák, stílusok és műfajok sokféleségének 

megválasztására” (УСТАВ 1934: 712).  

Gorkij az Írókongresszuson tartott előadásában arra hívta fel a figyelmet, hogy az 

írók műveiben a munkának kell főszereplőnek lennie, „azaz a munkafolyamatok által 

organizált ember, aki a modern technika minden erejével fel van vértezve, miközben a 

munkát könnyebbé és produktívabbá teszi, a művészet szintjére emeli. Meg kell tanulnunk 

a munkát kreativitásként értelmezni” (ГОРЬКИЙ 1934: 13). Gorkij felszólalásában azt 

hangsúlyozta, mindenkinek meg kell értenie, hogy a tömegek munkája (труд) a kultúra és 

minden eszme alapvető „kovácsa”, beleértve azokat is, akik évszázadokon keresztül 

alábecsülték a munka kulcsfontosságú szerepét az emberi tudás forrásaként. Gorkij szerint 

mindez magában foglalja Marx, Lenin és Sztálin gondolatait is, amelyek a világ minden 

proletárjában forradalmi tudatosságot ébresztenek, és Oroszországban a munkát a hatalom 

csúcsára helyezik. Gorkij beszédében kissé pátoszosan és utópisztikusan beszél a szocialista 

realizmusról, amikor kijelenti, hogy a szocialista realizmus az életet aktív teremtésként, 



 12 

cselekvésként ábrázolja, s célja az ember legkiválóbb tulajdonságainak állandó fejlesztése, 

a természet felett aratott diadal, az egészség és a hosszú élet elősegítése, valamint az élet 

teljes boldogságának megteremtése a Földön. Ez egy olyan kép, ahol az emberiség, mint egy 

nagy család, összhangban növekvő szükségleteivel, a bolygót mint csodálatos otthont műveli 

meg (ГОРЬКИЙ 1934: 17). 

Valerij Kirpotyin felszólalásában, ahogy sokan mások is, a szovjet dramaturgiáról 

beszélt, amely az ő meglátása szerint témájában új volt. A téma társadalmi, az ember és az 

osztály, az ember és a kollektíva egységén alapul, szemben a polgári dramaturgia 

individualista témájával. Témái elsősorban a proletárforradalom témái (КИРПОТИН 1934: 

376). A dramaturgiában megjelenik az új világlátás, amely a munkásosztály látásmódjában 

mutatkozik meg. A szovjet drámaírás, amely a szocialista realizmus elveit követi, az emberek 

tudatában erősíti és megszilárdítja az új, szocialista társadalmi rendet, ellentétben a 

pesszimista kapitalista dramaturgiával, optimista jellemmel bír. A szovjet dramaturgia 

továbbá telítve van aktivitással, akcióval, „eseményszerűséggel”, ellentétben azzal a 

tendenciával, amely a háború és forradalom küszöbén a polgári dramaturgiát jellemezte 

(КИРПОТИН 1934: 376). 

A korai szovjet korszak meghatározási kísérletei után a későbbi időszakokban 

született enciklopédiák már részletesebb, kiforrottabb képet adnak a szocialista realizmusról 

és annak ideológiai hátteréről. A Nagy Szovjet Enciklopédia 1957-es kiadásában a 

következőképpen határozzák meg a szocialista realizmust: „A szocialista realizmus − 

művészeti módszer, amelynek fő elve a valóság igaz, történelmileg konkrét ábrázolása annak 

forradalmi fejlődésében, és amelynek legfontosabb feladata a tömegek kommunizmusra való 

nevelése” (БСЭ 1957: 182). Ezzel szemben az 1976-os kiadás erőteljesebben hangsúlyozza 

a szocialista társadalom megteremtéséért folytatott küzdelmet és a „forradalmi humanista” 

eszmék megvalósítását. Emellett kiemeli a forradalmi átalakító munka szerepének 

megerősítését, valamint a „szocialista humanizmus” eszméit, amelyek az ember harmonikus 

fejlődését és az emberi viszonyokat fejezik ki: „A szocialista realizmus az irodalom és a 

művészet olyan művészi módszere, amely a világról és az emberről alkotott szocialista 

felfogás esztétikai kifejeződése, amelyet a szocialista társadalom megteremtéséért és 

létrehozásáért folytatott küzdelem korszaka motivál. <…> А szocialista realizmus fogalma 

azonnal széles körben elterjedt, és a szovjet írók első össz-szövetségi kongresszusán 

szilárdult meg, amelyen Gorkij az akkor új módszerről mint a forradalmi humanista eszmék 

megvalósítását célzó alkotói programról beszélt. A szocialista realizmus újszerűsége a 

marxizmus eredményeinek a materialista filozófiához való hozzájárulásával függ össze − a 



 13 

forradalmi és átalakító tevékenység szerepének megerősítésével, amely a valóság forradalmi 

fejlődésében való leképezésének gondolatát teszi egyértelművé” (БСЭ 1976: 694). 

Összességében a szocialista realizmus a korabeli ideológiai-esztétikai nézetek szerint 

a progresszív művészet történelmi perspektíváját fejezi ki, és nem csupán másolja a 

klasszikus műfajokat, hanem gazdagítja azokat, főként a regények terén. A szocialista 

realista epikában ezzel párhuzamosan a korszak ideológiájának megfelelően egy új hőstípus 

alakult ki – az új ember, mely természete szerint arra volt hivatott, hogy megerősítse a 

kommunista eszmék győzelmébe vetett hitet, akár a veszteségek és vereségek ellenére is. 

Lukács György 1952-ben a következőket írja az új emberről: „Az új ember úgy formálódik, 

hogy mind a külső világban, mind pedig önmagán belül leküzdi a kapitalista társadalom 

terhes örökségét, s elsősorban az élet döntő területein teljesíti azokat a feladatokat, 

amelyeket a történelem kijelöl számára a szükséges – és éppen ezért az adott pillanatban 

egyedül lehetséges – eszközökkel. Ennek a munkának tartalma, iránya és intenzitása szabja 

meg az új ember jellemét. A problémák, amelyeknek a megoldásáért az ember küzd, 

valamint magának e küzdelemnek jellege mutatják meg azt, hogy ki ő és mit képvisel. Ez 

dönti el, hogy vajon valóban az új, szocialista ember kel-e életre benne, s meddig jutott előre 

a szocialista újjászületés útján” (LUKÁCS 1952: 210). 

Az Nagy Szovjet Enciklopédia 1957-es (azaz a személyi kultuszt elítélő hruscsovi 

beszéd elhangzását követő évben megjelent) kiadásának szócikkében olvasható egy érdekes 

passzus, amely a későbbi, 1976-os kiadásból már kimaradt. Hruscsovnak a XX. kongresszus 

zárt ülésén elmondott beszédének szellemében itt még érzékelhető egyfajta önreflexió, 

bizonyos mértékű kritika a szocialista realizmussal szemben: a szócikk szerint ugyanis a 

szocialista realizmus – mint a művészi megismerés módszere – magának a valóságnak az 

ellentmondásait tükrözte. Mint megállapításra kerül, a szovjet társadalom életében felmerülő 

nehézségek és hibák tükröződtek ugyan a művészi gyakorlatban, ám a szocialista realizmus 

művészetének fejlődési pályáját negatívan befolyásolta Sztálin személyi kultusza. Az 1930-

as évek végétől a szovjet művészet alkotásaiban gyakran volt tapasztalható a valóság 

megszépítése, az szovjet emberek életében felmerülő konfliktusok és ellentmondások 

ábrázolásának elutasítása, Sztálin szerepének felmagasztalása a tömegek szocialista 

építőmunkája igaz ábrázolásának rovására (БСЭ 1957:182). 

A Szovjetunió felbomlásával a szocialista realizmus aktualitását vesztette, és 

megkezdődött a szovjet korszakban betöltött szerepének tudományos igényű vizsgálata. Az 

adott probléma természetét az objektivitás igényével feltáró munkák sorából kiemelkedik a 

2000-ben Hans Günther és Jevgenyij Dobrenko szerkesztésében megjelent A szocialista 



 14 

kánon (Социалистический канон) című kötet. Hans Günther ebben a művészetek 

totalitárius szintézisének öt alkotóelemét jelöli ki, és részletesen feltárja, hogy ezek milyen 

módon strukturálták a sztálini korszak kultúráját annak valamennyi területén. Günther a 

következő alkotóelemeket jelöli ki: überrealizmus (сверхреализм), monumentalitás 

(монументальность), klasszikusság (классицизм), népiség (народность), hősiesség 

(герозим). Ezen kritériumoknak a kultúra minden területén érvényesülniük kellett, 

ugyanakkor hatókörük nem csupán a kulturális szférára korlátozódott, hanem kiterjedt a 

hétköznapi élet valóságára is. (ГЮНТЕР 2000: 10–13). 

Eszerint az überrealizmus elsődlegesen a XIX. századi irodalom és képzőművészet 

realizmusából eredeztethető olyan kiindulópont, amelyből a sztálini korszak írói a stilisztikai 

technikákat nagyrészt kölcsönözték. Hangsúlyozza azonban, hogy az überrealizmus nem 

törekszik a valóság analitikus leképezésére, hanem csak a realizmus köntösét használja fel 

saját céljaira. Nem a leíró, ’naturalista’ típusú realizmusra van szüksége, hanem egy 

’magasabb’ szintű, „ideális” típusú realizmusra. Így valójában az überrealizmus nem 

realizmussal, hanem realista köntösbe öltöztetett „mitológiával” dolgozik. A totalitárius 

kultúrák nyelvén maga az élet, maga a korszak az eszmény, amely meghatározza a valóság 

tükrözésének formáit. A Günther által kijelölt második alkotóelem, a monumentalitás 

elsősorban az építészetben érhető tetten, amelynek elsőbbsége a művészetek állami 

szintézisében vitathatatlan. Az építészet, amelynek esztétikai és gyakorlati funkciói 

elválaszthatatlanul összekapcsolódnak, a legnagyobb mértékben teljesítette a totalitárius 

kultúra céljait. A monumentalitásra való törekvés a totalitárius kultúra minden területére 

kiterjedt. Ennek megfelelően a monumentalitás problémája folyamatosan jelen volt az 1930–

1950-es évek művészetkritikájában. A festészetnek ’nagy festményeket’, az irodalomnak 

pedig ’epikus műveket’ kellett létrehoznia. A harmadik alkotóelem, a klasszikusság az egész 

harmóniájára és rendezettségére épült. Egyrészt az idealizált múlt hagyományainak 

folytatója, másrészt a jövő tökéletességét előrevetítő utópia. Az 1930-as évek 

neoklasszicizmusa, az avantgárd művészetre adott széleskörű reakcióként, a „rendhez” való 

visszatérést jelentette. 1936 januárjában a Szovjetunióban Sztálin kezdeményezésére 

kampányt indítottak a szovjet klasszikusokért, amely a „formalizmus” és a „naturalizmus” 

üldözéséhez vezetett minden művészeti ágban. Günther kiemeli, hogy miként 

Németországban, úgy Oroszországban is az 1930-as években a ’klasszikus’ feltűnése a 

modernizmus elleni küzdelmet jelentette. A totalitárius esztétika negyedik alkotóeleme 

Günther meghatározásában a népiség. Először is, a ’népiség’ fogalma az organikusság és az 

integritás fogalmával társul, és szemben áll a mechanikus, elvont fogalmakkal. Másodszor, 



 15 

egy objektív vagy időtlen eszmény létezését feltételezi, ami egyáltalán nem jellemző a 

modernista korszakra. Harmadszor, egyszerűséget és érthetőséget feltételez, ami az elitista 

felfogás ellentéte. Negyedszer, a totalitarizmus az „egészséges” népiség nevében harcot 

folytat a „morbid és dekadens” ellen. Ötödször, a folklór szemben áll a hivatásos művészettel 

mint eszményi modellel. Végül a népiség fogalma elhatárolja a ’saját’ kultúrát a 

’nemzetellenes’ és ’népidegen’ jelenségektől (ГЮНТЕР 2000: 10–14). 

Boris Groys 1988-ban megjelent Gesamtkunstwerk Stalin című átfogó munkájában 

kiemeli, hogy a szocialista realizmust nem a tömegek hozták létre, hanem a tömegek 

nevében − egy meglehetősen felvilágosult és kifinomult elit, amelyik megélte az avantgárd 

tapasztalatát, és az avantgárd módszer fejlődésének immanens logikája miatt tért át a 

szocialista realizmusra, melynek semmi köze a tömegek valódi ízléséhez és igényeihez. 

Groys szerint a szocialista realizmus módszerének alapvető kritériumai nagyon bonyolult, 

intellektuális vitákban alakultak ki, amelyek résztvevői nagyon gyakran az életükkel fizettek 

egy-egy sikertelen vagy meggondolatlan megfogalmazásért (GROYS 2013: 26). 

Mihail Epstejn 2000-ben megjelent A posztmodern és Oroszország című munkájában 

már egy posztmodern látásmódban ír a szocialista realizmusról, amit ennek köszönhetően 

kettős szimulákrumként határoz meg, mivel a szocreál létrehozott egy hipervalóságot, ami a 

posztmodernre volt jellemző, másrészt maga is annak „alkotórésze volt” (EPSTEJN 2001: 

11). A szocialista valóság, írja Epstejn, „teljes egészében a szocialista realizmus, a ’jelvilág’ 

olyan magas ’irodalmi’ foka, ahol már nem maradt jelölt, s így a jelölők önön körükbe 

vannak zárva, csupán egymásra vonatkoznak. A szovjet ideológia azért szorgalmazta annyira 

a realizmust, mert az egész valóság teljes szemiotizálására, szöveggé változtatására 

törekedett” (EPSTEJN 2001: 11). A szocialista realizmusban létrejött a „szívbéli idézet” 

esztétikája, írja Epstejn, de ez nem olyan, mint az érett posztmodernben, hiányzik belőle 

önnön idegenségének játékos demonstrációja. Inkább szervesül a szöveghez, s 

kihangsúlyozza, nem leplezi idézet voltát, ami a hűséget és megbízhatóságot szimbolizálja. 

Epstejn szerint a szovjet korszakban a legjellegzetesebb műfaj nem a regény, hanem a 

metadiskurzus, amely leírja a „kulturált”, „öntudatos” viselkedés és a normatív gondolkodás 

kódjait. Olyan művek, amelyeknek nincs szerzőjük, csak összeállítójuk. Epstejn hozzáteszi, 

hogy maga a szovjet regény vagy poéma is metadiskurzus volt, mivel ezekben leírták annak 

az irodalmi grammatikának a szabályait, melyeket követni kellett a regény vagy poéma 

megalkotásakor. „Ha az avantgárd a pátoszig és a felfedezés egzaltációjáig fokozott 

eredetiség esztétikája, akkor a szocialista realizmus a nyílt másodlagosságra, az idézetekre, 

a szerzőség és eredetiség szimulációjára épülő esztétika” (EPSTEJN 2001: 28).  



 16 

Epstejn Andrej Szinyavszkijra hivatkozik, aki úgy jellemezte a szocialista realizmus 

alkotói módszerét, mint az „összeegyeztethetetlen összeegyeztetését: a realista 

pszichologizmus a szocialista teológiával társul benne, a hősies lelkesedés pedig az életszerű 

részletek iránti vonzalommal” (EPSTEJN 2001: 23). 

Alina Revjakina 2002-ben megjelent tanulmánya (Социалистический реализм: к 

истории термина и понятия) szerint az orosz irodalom fejlődésének tényleges tendenciái 

alapján a modern kritikusok teljes mértékben jogosnak tartják, hogy a szocialista 

realizmusról az 1930–1950-es évek művészetének és irodalmának konkrét-történelmi 

irányzataként beszéljenek. Az 1930-as években Vlagyimir Majakovszkij, Makszim Gorkij, 

Leonyid Leonov, Alekszandr Fagyejev, Mihail Solohov, Fjodor Gladkov, Valentyin Katajev, 

Nyikolaj Osztrovszkij, Anton Makarenko és mások művei az „élő klasszikusok” státuszát 

kapták. Ám ezzel párhuzamosan a szovjet irodalomban számos olyan művészeti jelenség is 

létezett, melyek számára a szocialista realizmus elvei „Prokrusztész ágyává” váltak: nem 

fértek bele a „valóság igaz, történelmileg konkrét, forradalmi fejlődésében való 

ábrázolásának” elvárásaiba. Ilyenek voltak Jevgenyij Zamjatyin, Mihail Zoscsenko, Borisz 

Paszternak, Borisz Pilnyak, Andrej Platonov, Marina Cvetajeva és mások művei 

(РЕВЯКИНА 2002: 105–106). 

Mint azt Revjakina is megállapítja, Sztálin halálát követően az akkor születő ún. 

„falusi próza”, amely a paraszti életet a „forradalmi fejlődés” helyett a társadalmi 

igazságtalanságok és torzulások kontextusában mutatta be, kilépett a szocialista realizmus 

addigi szabályrendszeréből. Az ún. háborús próza is nyíltan ábrázolta a kegyetlen valóságot, 

amivel teljesen szembe ment a hősiesség és optimizmus állami mítoszával. Ehhez hasonlóan 

a polgárháborút és a nemzeti történelem több más eseményét is új nézőpontból közelítették 

meg a szovjet szerzők. Ezzel szemben a „termelési próza” hosszabb ideig megőrizte a 

szocialista realizmus doktrínáit, és a szocialista társadalmi tudat egyik alappilléreként 

funkcionált. Vlagyimir Dugyincev Nemcsak kenyérrel él az ember (Не хлебом единым) 

című, 1956-ban kiadott művét valóságferdítésként bélyegezték meg, míg Alekszandr Bek 

1964-ben befejezett Új megbízatás (Новое назначение) című regénye, amely az 

adminisztratív parancsuralmi rendszer hanyatlásának tüneteit, valamint a sztálini 

kormányzás módszereit vizsgálta, csak 1986-ban kerülhetett nyilvánosságra (РЕВЯКИНА 

2002: 106). Mindenesetre a szovjet irodalom már az 1950-es évek végétől kezdett 

fokozatosan eltávolodni a szocialista realizmus eredeti kánonjától, így az új szovjet irodalmi 

jelenségek gyökereit keresve a kritikusok legfőképpen az 1950–1960-as évek fordulóját 

tekintik az érdemi változások kezdetének. 



 17 

Sztanyiszlav Szuhih más irodalomtörténészek megállapításaira támaszkodva 

megállapítja, hogy az 1970-es években megjelenik a szocialista realizmus egy újabb 

modifikációja – mint „nyitott művészeti rendszer” (теория соцреализма как открытой 

художественной системы) (СУХИХ 2013: 304). Mindez lényege szerint azt jelenti, hogy 

a szocialista realizmus (mely elvileg az élet forradalmi átalakulásának és a kommunista 

ideológia tükrözésének alapelvét követi) immár megengedi bármely más művészeti áramlat 

technikáinak felhasználását is, beleértve a modernista és avantgárd mozgalmak által 

kidolgozott módszereket. A „szocialista realizmus” fogalma így beleolvad az irodalmi 

irányzatok szélesebb körébe. Majd az 1980-as évek végétől és az 1990-es évek elejétől 

kezdődően – akár a mai napig is –megfigyelhető a szocialista realizmus pejoratív, negatív 

töltetű fogalommá válása, amit időnként olyan kifejezésekkel azonosítanak, mint például a 

„kultúrában uralkodó fasizmus” stb. (СУХИХ 2013: 304). Mindez azt mutatja, hogy ezt az 

irodalmi jelenséget egy olyan ideológiai doktrínaként értelmezik, amely a művészetet a 

totalitárius ideológia szolgálatába állította, s így magát a szocialista „kánont” a totalitárius 

ideológia alkotói tudatban való közvetlen kivetülésének tekintik. 

Végezetül Szuhih arra a következtetésre jut, hogy a szocialista realizmus elméletének 

fejlődése két ellentétes irányra szűkült le: egyrészt arra a törekvésre, hogy megtartsa 

dogmatikus és normatív jellegét, mint az irodalom felett gyakorolt politikai befolyás 

eszköze, másrészt pedig arra az igényre, hogy a doktrínát hozzáigazítsák a szovjet korszak 

irodalmi valóságának dinamikájához. Végül mindkét irány kudarcot vallott: a szocialista 

realizmus nem kritikai nyomásra tűnt el az irodalomból, hanem mert a peresztrojka korára 

már régen elvesztette művészeti relevanciáját, noha a doktrína még mindig eleven volt 

(СУХИХ 2013: 304). 

Natalia Kovtun szerint már az 1950–1970-es években megkérdőjeleződik a 

szocialista realizmusban az utópia tökéletessége: a szocialista abszolútumok megszűnnek 

abszolútumok lenni, és az ország megváltozott ideológiai helyzetéhez igazodva azok 

létjogosultságát újfent meg kell indokolni és alá kell támasztani. A boldog kommunista 

jövőbe vetett hit folyamatosan újabb és újabb áldozatok igazolását követeli, miközben az 

irodalmi és művészeti élet egy állóháború körülményei felé sodródik (КОВТУН 2005: 153). 

Az 1950-es évek közepén a hivatásos kritikusok azon fáradoztak, hogy megszabadítsák a 

kánont a „dogmatizmustól” és a „személyi kultusz” túlzásaitól, ami inkább védelmi 

manővernek tűnt. Ezt az időszakot feltételesen a „gyengélkedő szocialista realizmus” 

(мерцающий соцреализм) korszakának lehetne nevezni, ahol a kánon hívei igyekeztek 

megőrizni az ideológiai és a párt által támogatott népi irodalom előírásait, azokat az új 



 18 

körülményekhez igazítva. A „szocialista realizmus” jelensége vagy annyira képlékennyé 

vált, hogy szinte minden határvonalát elvesztette, vagy a szovjet irodalom egy lehetséges, 

de korántsem kizárólagos módszerének tekintették. Ezek az elmosódott határok – mint azt 

Kovtun leszögezi – lényegében a szocialista realizmus utópiájának bukását jelezték. Az 

alkotóknak lehetőségük nyílt kilépni a monologikus stílusból és visszaszerezni a „másik szó” 

jogát, így a művek gazdagodtak az elfogadott kanonikus világnézettől eltérő, „más” 

nézőpontok által. A szerzők elvesztették prófétai tekintélyüket, miközben az utópia belülről 

kezdett szétesni. A hetvenes évekre már egyértelműen megfigyelhető az ideológiai és 

művészeti sokszínűség irányába való elmozdulás, amikor a szocialista realista módszer már 

nem csak szakrális státuszát veszítette el, hanem kötelező jellegét is (КОВТУН 2005: 153). 

Galina Belaja 2000-ben megjelent részletes tanulmányában (Стилевой регресс: О 

стилевой ситуации в литературе соцреализма) a szocialista realizmus irodalmával 

kapcsolatban azt írja, hogy az 1920–1930-as évek fordulóján a „neutrális” stílus lépett színre, 

ami lényegében az irodalmi szövegekben a köznyelvi beszéd használatának 

felfüggesztésével járt: „az eleven élőbeszéd, a beszéltnyelvi formák helyébe a könyvízű írott 

beszéd lépett (Белая 2000: 564). Belaja meglátása szerint ennek az lett az eredménye, hogy 

az irodalmi szövegben egy sajátos „tartózkodás” alakult ki, amikor a közvetlen és pontos 

szavak használata helyett a stílus „szégyenlős” szavak (словами «застенчивыми») 

használatával kezdett „lágyulni” (Белая 2000: 565). Ezt követően az 1950–1960-as évek az 

ún. „fiatal próza” megjelenésével jelentős változásokat hozott a korábban megszilárdult 

stílusokban. A hagyományos narratív struktúrákat felváltotta egy újfajta stílus, amelyben a 

korábbi beszédmódok redukált, átalakított formában kerültek beépítésre az új írásmódba. A 

korábban jellemző monologikus stílus helyett – írja Belaja – a világgal való „családias 

érintkezés” került előtérbe, amely az aktuális valóság művészeti ábrázolásához való viszony 

újragondolását jelenti, ellentétben az 1950-es évek irodalmával, ahol a karakterek 

nézőpontja csak időnként jelenik meg. Az 1960–1970-es évek prózájában ugyanakkor 

dominánssá vált, hogy a központi szereplő látásmódja hatja át a művet, és a sokrétű 

alkotásokban a hős nézőpontja jelentős narratív szegmenseket, sőt egész fejezeteket szervez 

(például Fjodor Abramov Fivérek és nővérek (Пряслины) című regényfolyamában,2 Jurij 

Trifonov Hosszú búcsúzás (Долгое прощание) című kisregényében stb.). Vannak olyan 

művek is, amelyek a hős belső világának szerzői leírását a hős önkifejezésével szintetizálják 

 
2 A Prjaszlin parasztcsalád sorsát elbeszélő regényfolyam négy kötete a következő: Fivérek és nővérek 

(Братья и сёстры, 1958), Két tél és három nyár (Две зимы и три лета, 1968), Utak, keresztutak (Пути-

перепутья, 1973), A ház (Дом, 1978). 



 19 

(ilyen Jurij Kazakov számos elbeszélése, Jurij Bondarev Égő hó (Горячий снег) című 

regénye stb.) (Белая 2000: 566). Belaja végkonklúziója szerint a szovjet irodalom útja a 

„neutrális” stílustól, a kliséktől, az álságos pátosztól és a „klerikalizmustól” megszabadított 

stílusig vezető útként határozható meg, ami lényegében „a tekintélyelvű nyelvi formák 

elutasítását” jelenti (Белая 2000: 567). 

Naum Lejderman és Mark Lipoveckij 2003-ban megjelent munkájukban 

(Современная русская литература 1950–1990-годы) Petrusevszkaja és a szocialista 

realizmus kapcsolatának vonatkozásában megállapítják, hogy Petrusevszkaja nem 

parodizálja a szocialista realizmust, ugyanakkor nem is hagyja teljesen figyelmen kívül a 

szocialista realista mítoszt. Sokkal inkább úgy tűnik, mintha az írónő kerülőúton közelítene 

a szocialista realista esztétika által formált „élet” felé, azt közvetlen módon megszólaltatva. 

Olyan helyzeteket fest le, amelyek a szocialista realizmus keretein belül elképzelhetetlenek 

lennének, ahol a szocialista realista mítosz egyfajta „negatívumként” jelenik meg, létrehozva 

egy sajátos, kirekesztettekből álló világot, szakralizált határokkal. A szocialista realizmus 

paradoxonja az „élet, ahogy van” szemléletmód volt, mely azt a hitet táplálta, hogy az élet 

társadalmi „valóságának” feltárása egyenértékű a jóság, az igazságosság és a szépség 

ideájával – ez inspirálta a hatvanas-hetvenes évek irodalmának kritikai realizmusát. Mint a 

szerzőpáros kijelenti, olyan egymástól különböző szerzők osztoztak ebben a hitben, mint 

Alekszandr Szolzsenyicin, Csingiz Ajtmatov, Viktor Asztafjev, Fazil Iszkander, Vaszilij 

Suksin és Jurij Trifonov. Petrusevszkaja azonban következetesen lerombolja ezt az esztétikai 

mitológiát, megmutatva, hogy az élet valósága összetettebb és tragikusabb, mint a társadalmi 

rend bűneinek látszólagos igazsága. Lipoveckij és Lejderman szerint Petrusevszkaja 

művészetének egyediségét a szocialista realizmus hazugságainak és a hatvanas-hetvenes 

évek kritikai realizmusának korlátozott társadalmi igazságai közötti kontraszt adja, ami mind 

dramaturgiájában, mind prózájában megnyilvánul (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 

610). 

V. Klimova a Московский хор (Moszkvai kórus) című dráma vizsgálata során arra a 

következtetésre jut, hogy Petrusevszkaja a „pangás” korszakában szándékosan törekedett a 

szocialista realizmus dogmáinak lebontására, a régi eszközöket felhasználva az új tendenciák 

előmozdítására, és saját technikáival átalakítva az elavult rendszert (КЛИМОВА 2011: 

URL). Ellentétben azzal a gyakori nézettel, miszerint Petrusevszkaja munkássága kizárólag 

a hétköznapi élet kérdéseivel foglalkozik, a Klimova által vizsgált dráma elemzése rámutat, 

hogy az ideológiai diskurzus nemcsak jelen van, de relevánssá is válik a műben, ahogy az 

„új hullám” más alkotásaiban is. Petrusevszkaja hasonló dekonstrukciós technikákat 



 20 

alkalmaz, mint az ideológiai álmok és az élet valósága, az optimista állami propaganda és a 

tragikus pátosz közötti ellentét, vagy a korábban tabunak számító témák felhasználása. Ezek 

a jellemzők Petrusevszkaja alkotásaiban tovább fejlődnek és gazdagodnak. Klimova szerint 

Petrusevszkaja új problémák felvetésével és kiélezésével rombolja le a szocialista realizmus 

világképét. Ez megmutatkozik a „szovjet kisember” újszerű ábrázolásában, az addig a 

szocialista realizmusban megjelent „forradalmárok” alakját azokkal az emberekkel állítja 

szembe, akik megőrizték az általános emberi értékekhez fűződő nézeteiket. Az ideológiai 

fogalmakat – mint Klimova megjegyzi – Petrusevszkaja szándékosan állítja szembe olyan 

többrétegű szimbólumokkal, amelyek archetipikus alapokra épülnek (otthon/otthontalanság, 

vándorlás, csecsemő). Az ideológiai mítoszok lebontása alárendelődik a szélesebb körű, 

különösen egzisztenciális és filozófiai természetű kérdések feltárásának. Ez részben a 

szocialista realizmus dekonstrukcióját is magában foglalja, amely ontológiai értelemben 

közömbös volt az emberi élet értelme és a világ rendjének, dinamikájának megértése iránt, 

mivel úgy vélte, hogy ezeket a kérdéseket már véglegesen megoldotta (КЛИМОВА 2011: 

URL). 

  



 21 

I.2 Alternatív irodalmi paradigmák 

 

I.2.1 Az ún. csernuha 

 

A peresztrojka és glasznoszty időszakában számos alternatív szubkultúra és irányzat 

bontakozott ki, amelyek párhuzamosan léteztek a szocialista realizmussal, majd később a 

posztmodern irodalmi paradigmával is. Ezek az irányzatok a szovjet irodalmi és kulturális 

élet pluralizálódására utalnak, és jelentős mértékben hozzájárultak az új esztétikai normák 

és narratív formák kialakulásához. Az adott problémakörhöz tartozik az ún. csernuha 

(чернуха) jelensége is, ami lényegét tekintve olyan irodalmi vagy filmalkotást jelent (vö. 

francia noir), melyben az alkotók a hétköznapi élet kellemetlen, kifejezetten naturális, sötét 

oldalait mutatják be. E műveket általában áthatja a kiúttalanság és a reménytelenség 

atmoszférája, miközben gyakran jelenítik meg a brutalitást és a nyílt erőszakot is (vö. 

ЛИПОВЕЦКИЙ 1999: URL). 

Így például Mark Lipoveckij és Naum Lejderman meglátása szerint a csernuha 

művészi jelentősége paradox módon sokkal kisebb volt, mint az a szerep, amelyet a 

peresztrojka első éveinek kultúrájában játszott. Ugyanis a magaskultúrában ebben az 

időszakban elkezdődött az addig szigorú tabuként számontartott olyan témák feldolgozása, 

mint a halál és annak fiziológiája, a betegség, a szexuális vágy (beleértve a normalitáson 

túlmutató eseteket is), a családi élet és a szerelmi kapcsolatok árnyoldala, a szexuális 

kielégületlenség, az abortusz, az alkoholizmus, a szegénység, az életben maradásért 

folytatott küzdelem stb. Mint azt Lipoveckij 1999-ben megjelent tanulmányában 

(Растратные стратегии или метаморфозы чернухи) írja, mindennek az volt a különös 

„varázsa”, hogy az olvasók ezekkel az addig tabunak tekintett témákkal tisztában voltak 

ugyan, lévén a hétköznapok során gyakran találkoztak velük, ám az e fajta tudás (felismerés) 

nem volt igazából legitim. Mindennek a csernuha adott legitimitást, miután különböző 

(leginkább minőségi) folyóiratokban jelentek meg az ilyen típusú írások. Lipoveckij szerint 

a csernuhára legfőképpen így azért volt szükség, hogy ezeket a mindennapokban megjelenő 

tabuizált témákat kulturális kontextusba helyezzék (ЛИПОВЕЦКИЙ 1999: URL). 

Lipoveckij és Lejderman a fentebb már idézett könyvükben arra a megállapításra 

jutnak, hogy az 1980-as évek végén megjelenő csernuha (чернуха) úgy mutatta be az 

egyszerű emberek világát (народный мир), mint a társadalmi horror (социальный ужас) 

olyan koncentrálódását, ami a mindennapok normájává vált, így lényegében az erőszak 

motívuma lett а társadalmi horror témájának a megtestesülése. Ennek megfelelően a 



 22 

gúnyolódás, a megalázás, a kínzás és az erőszak képezik legfőképpen azon szituációkat és 

viselkedésformákat, melyek a leginkább jellemzőek a csernuhára. Mint azt a szerzőpáros 

kifejti, a csernuha valójában annak művészi bizonyítéka, hogy a mai békésnek gondolt 

világban egy percre sem szünetelhet az életért folytatott ádáz küzdelem, így ennek 

következtében a csernuha leginkább a társadalom perifériáján elhelyezkedő, vagy már onnan 

is kiszorult emberre koncentrál, vagyis „a normális életből kivetett áldozatokra – az 

alkoholistákra, a hajléktalanokra és a rabokra (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 

560). 

Ez a próza élesztette fel az érdeklődést a „kisember”, a „megalázottak és 

megszomorítottak” témája iránt, ami eredetileg a néphez és a nép szenvedéséhez való 

fennkölt viszonyulás 19. századra visszanyúló hagyományát képezi. A 19. századi 

irodalommal ellentétben azonban az 1980-as évek végének csernuhája az egyszerű emberek 

világát a mindennapi normává vált „társadalmi horror” sűrűsödéseként mutatta be. E próza 

a mai kor valódi árnyoldalainak természetét, az ember ezzel kapcsolatos érzéseit juttatta 

kifejezésre. Kiderült, hogy a „pangás” kultúrájából erőszakkal kiszakított borzalom és rútság 

valójában mindent áthatnak. Lipoveckij meglátása szerint a legszembetűnőbb különbség a 

klasszikus hagyományhoz képest alapvetően az volt, hogy a csernuha az ideologizált tudat 

felbomlásának terméke, ezért azok a szerzők, akik ezt a fenomént alkalmazták, lehetőség 

szerint kerültek minden ideológiát és a tapasztalat racionalizálását: „az eszmék igazságával 

szemben egyértelműen a test igazságát részesítették előnyben, amelyet a fiziológia nyelvén 

fejeztek ki. Ezért olyan kirívóan naturalista a csernuha, s mint Lipoveckij megjegyzi, ebben 

nincs is semmi különös, hiszen meglátása szerint a naturalizmus és a realizmus a XIX. 

századi kultúrában ha nem is szinonim, de rokon fogalmak, s a naturalizmus terminus csak 

a szovjet irodalomtudományban vált szitokszóvá (ЛИПОВЕЦКИЙ 1999: URL). 

Lipoveckij és Lejderman szerint az „alul” helyet foglaló világ ebben a prózában nem 

csak az egész társadalmi struktúra metaforájaként jelenik meg, hanem a létezés egészének 

általánosan elfogadott „rendjének”, annak kaotikus jellegének reális bizonyítékaként is. E 

prózában a kaotikus hétköznapi élet alakzatai általában ősi mitológiai motívumokra való 

utalásokat tartalmaznak: az élet „sötét” oldalának képei felidézik és újjáteremtik az ősi 

rituálékat, amelyeken keresztül torzított formában jelennek meg a pokol és a menny, illetve 

a keresztelés és felszentelés archetípusai” (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 560). 

Később az 1990-es évek elejére, ahogyan I. Dubrovina írja, a csernuha fogalma kettős 

jelentést kap: egyrészt tükrözi a posztmodern okozta identitászavart, másrészt ezen 

identitászavar leküzdésének eszközeként funkcionál, amikor az ember a nyers, mindennapi 



 23 

élet és a fizikai valóság felé fordulva kutatja az elveszettnek hitt valóságot és az emberi 

lényeg teljességét. Ez a fogalom egyszerre mutatja be az identitászavar posztmodern jellegét 

és az arra való törekvést, hogy a mindennapi élet konkrét tapasztalatai révén 

felülkerekedjünk ezen a válságon (ДУБРОВИНА 2014: URL). 

Petrusevszkaja írásművészetét a mindennapi élet sötét oldalának részletes leírása, a 

rövid cselekmény és a minimálisra korlátozott szereplőábrázolás jellemzi. A nyers és 

realisztikus emberi létfeltárások felvetik azt a kérdést, hogy a csernuha hatása milyen módon 

jelenik meg az írónő munkáiban, lévén Petrusevszkaja munkásságát az évek során már 

számtalanszor különböző irányzatokhoz, stílusokhoz próbálták besorolni. A. Koseleva és E. 

Mongus is arról ír, hogy az írónő művészetét különféleképpen értékelte mind a hazai, mind 

a külföldi kritika (КОШЕЛЕВА, МОНГУШ 2013: 250). Műveit a külföldi kritika például 

sokszor a „piszkos realizmussal” társítja, amely – úgymond – speciális orosz 

„egzotikummal” van telítve, míg az orosz kritikában nemegyszer a csernuha jelenségéhez 

sorolták. Ám az olyan kritikusok, mint Lipoveckij és Lejderman ezzel az állítással 

szembehelyezkednek: „Véleményem szerint – írja Lipoveckij – teljes tévedés volt Ljudmila 

Petrusevszkaját ezen iskola vezetőjének tekinteni − ő nem kerüli az általánosításokat, hanem 

éppen ellenkezőleg, bátran ötvözi a legalantasabb mindennapokat az ősi archetípusokkal; a 

’sötétség’ nála csak anyag, a mitologizálás áll a középpontban, s valójában a realista ’tipizáló’ 

technikával mélyen ellentétes” (ЛИПОВЕЦКИЙ 1999: URL). 

 

 

I.2.2 A szoc-art és a moszkvai konceptualizmus 

 

A szoc-art az 1960-as évek második felében, az 1970-es évek elején jött létre 

Oroszországban, először nem kifejezetten az irodalomban, hanem a képzőművészetben, 

majd a művészet más ágaiban is megmutatkozott. Az irodalomban a szoc-art lényegében 

Venyegyikt Jerofejev Moszkva-Petuski című kisregényével és Juz Aleskovszkij műveivel 

kezdődött. Ahogyan M. Nagy Miklós is írja, maga a „szoc-art” elnevezés 1972-ben született 

meg, ezt megelőzően a jelenséget különféle nevekkel illették, mint például „szovjet pop”, 

„totalitárius konceptualizmus”, később „szov-art”, „kom-art”. Ez volt az az irányzat, amely 

először egyesítette az illegális és hivatalos művészetet (M. NAGY 1997: 81). Vitalij Komar 

szerint a szoc-art a szovjet avantgárd konceptuális ágát – például az agitprop jelszavait – 

ötvözte a veszélyes nonkonformista gesztussal, miközben a szocialista realizmus formáját 

ellenzéki tartalommal töltötte meg. Ez a megközelítés sajátos alkotói módszerré vált, amely 

kifejezi tudatunk alapvető dualizmusát és konceptuális eklektikáját (КОМАР 2012: URL). 



 24 

Továbbá Komar szerint a nyugati pop-arttal szemben a szoc-art jobban közelített a 

konceptualizmushoz. „Míg a pop-art az áruk és azok reklámjának túltermeléséből született, 

addig a szoc-art a szovjet ideológia és propaganda túltermeléséből. Ma, sokévnyi New York-

i élet után, azt mondhatom, hogy a nyugati reklám a fogyasztás propagandája, míg a szovjet 

propaganda az ideológia reklámja volt” (КОМАР 2012: URL). Az adott időszak alkotói 

attitűdjével kapcsolatosan Komar a következőket mondja: „A vasfüggönyön belül 

létrehoztunk egy másik függönyt – a bohém gettó efemer függönyét: egy provinciális különc 

viselkedésének törékeny modelljét egy totalitárius társadalomban. Ez egy kísérlet volt arra, 

hogy megőrizzük azt a mitologikus, groteszkbe hajló hűséget az elveinkhez és önértékelési 

mércéinkhez, amelyekben megnyilvánult a ragaszkodás a régimódi, romantikus 

életfelfogáshoz – az „nem elismert zseni” életformájához” (КОМАР 2012: URL). Ez ahhoz 

vezetett, hogy egyfajta kockázatos játékba vonta a művészeket, mivel a néző lehetett cenzor, 

a cenzor pedig néző. Ezért a vizuális metaforák védőmaszkká és allegóriává változtak. A 

művészi folyamat így egyfajta karneváli térként működött, ahol keveredtek az ellentétek – 

forma és tartalom, paródia és komolyság –, és ahol a művészet életrajzzá és történelmi 

önreflexióvá vált. Mindez azon az elképzelésen alapult, hogy ami ma politikai vagy 

történelmi szempontból fontos, az idővel esztétikailag is értékessé válhat. A művész élete 

pedig nemcsak személyes út, hanem maga is egyfajta műalkotás, egy romantizált „alkotói 

létforma” (КОМАР 2012: URL). 

Boris Groys meglátása szerint a szoc-art a posztmodern esztétika jellemzőit hordozza 

magában, amelyek az európai és amerikai művészetben az 1970–1980-as években voltak 

meghatározók (ГРОЙС 1979: URL). Általánosságban elmondható, hogy a szoc-art sajátos 

elegye a szocialista realizmusnak és a posztmodernnek: „a szoc-art az unikális szovjet 

tapasztalat és a világavantgárd hagyományainak metszéspontja. A szoc-art művésze 

látszólag elfogadja annak a rendszernek a játékszabályait, stílusát, nyelvét, amelyben 

született, amelynek erőterében dolgoznia kell, s éppen ezzel végez destruktív munkát: a 

szocializmus nyelvi kliséiben, archetípusaiban való élvezetes − s ugyanakkor tragikus − 

tobzódás éppen a harsány ellenállás aktusa nélkül, sajátos ideológiai enerváltságával válik 

az apokaliptikus világérzés hatásos kifejeződésévé” (M. NAGY 1997: 81). Mint ahogyan 

azt Groys megfogalmazza, a mozgalom olyan művészeti technikákat alkalmaz, mint a citáció 

(idézetek beemelése), a tudatos eklektika (különböző elemek szándékos keverése), valamint 

a különféle szemiotikai és művészeti rendszerek (például kulturális kódok, stílusok) 

szembeállítása és ütköztetése. Az, hogy ezek a rendszerek összeütköznek és egymást 

„lerombolják”, nem csupán elkerülhetetlen, hanem a mozgalom számára esztétikai örömöt 



 25 

is nyújt. Ezáltal a szöveg az ilyen típusú művészet játékosságát, ironikus hozzáállását és a 

rendszerek közötti kölcsönhatásokból fakadó dekonstrukciós folyamatokat emeli ki, 

amelyek a posztmodern művészet lényegét képezik (ГРОЙС 1979: URL). 

M. Nagy azt is leszögezi, hogy mindez részben paródia, az „értékek” kiforgatása, 

lealacsonyítása, és szorosan kötődik a bahtyini karneválelmélethez. Vagyis a szoc-art 

„anyanyelve” a bahtyini karneváli kultúra eszközrendszere lett, ami lehetővé tette számára, 

hogy egyszerűen bejusson a kulturális tér minden szegletébe, amelyeket az ideológiai tabuk 

befolyásoltak, anélkül, hogy közvetlenül támadást indított volna az ideológia ellen. „De a 

szoc-artban a paródia mindig önparódia is egyúttal: a szoc-art művésze − ellentétben a 

’hatvanasokkal’, a ’liberálisokkal’ − abból indul ki, hogy mindannyian a rendszer 

produktumai vagyunk, a rendszer, az ősszörny bennünk van, nem rajtunk kívül” (M. NAGY 

1997: 81). 

M. Nagy szerint a szoc-art és a posztmodern a nyolcvanas évek végére sikeresen 

elfoglalta helyét az orosz irodalmi folyóiratokban és kiadóknál, ügyesen kiaknázva egy 

olyan hagyományt, ami a totalitárius rendszerrel állt kapcsolatban. Ezzel létrehozta a saját 

üldöztetésének mítoszát, kitartóan állítva, hogy Oroszországban a politikai cenzúrát 

felváltotta az esztétikai cenzúra (M. NAGY 1997: 82). 

Meglátásom szerint Viktor Tupicin tanulmányában felvet egy-két olyan meglátást, 

amely a szoc-art és a moszkvai konceptualizmus közötti különbségeket hivatott jobban 

érzékeltetni. Vitalij Komar és Alekszandr Melamid (valamint Joseph Kosuth) − a szoc-art 

fő képviselőinek művészetét Tupicin aszerint tematizálja, hogy azok a külső, hivatalos, 

„mitikus” ideológiai nyelvet (az állami propaganda frázisait, vizuális kliséit) állítják a 

művészi újrahasznosítás, a paródia és az ironikus dekonstrukció célkeresztjébe. Ezzel 

szemben meglátása szerint Kabakovot inkább a közösségi (társbérleti) lét belső narratívái 

foglalkoztatják, amelyek a szovjet hétköznapi életből, a „kisember” világából erednek. A 

szoc-art művészei figyelemfelkeltően „aláírják” ezeket a hivatalos szlogeneket, így színre 

viszik az egyéni művészi pozíciót az ideológia névtelenségével szemben, míg Kabakovnál 

inkább a rejtőzködés, a fiktív alakok mögé bújó szerzői pozíció jelenik meg. További 

jellemző vonása a szoc-artnak a plakátstílus, a direkt, vizuálisan erőteljes, stilizált képiség, 

illetve az, hogy a hangsúly a társadalmi és politikai diskurzus ironikus és groteszk 

„kiforgatásán” van, míg Kabakovnál inkább a művészet, életrajz, szöveg és installáció 

egységeként jelenik meg a koncepció. Nála a nyelv nem a hatalom leleplezésének eszköze, 



 26 

hanem inkább az identitás széttöredezettségének, a közösségi (társbérleti) lét zártságának és 

abszurditásának demonstrálására szolgál (ТУПИЦЫН 1990: URL). 

Mint ahogyan a szoc-art, úgy a moszkvai konceptualizmus is a képzőművészetben 

kezdett el kialakulni. Olyan művészek, mint Erik Bulatov, Oleg Vasziljev, Ilja Kabakov, 

Dmitrij Prigov és mások voltak a kezdeményezői ennek az irányzatnak. Boris Groys az 

elsők között írt a moszkvai konceptualizmusról. 1979-ben megjelent cikkében 

(Московский романтический концептуализм) arról ír, hogy az orosz gondolkodásmód 

számára idegennek számít a művészet független tevékenységként való pozitív értékelése. 

Nehézséget okoz elfogadni azt az elképzelést, hogy a művészet csupán technikák sorát 

jelenti, amelynek „célja” már nincs meg. Emiatt a moszkvai „romantikus 

konceptualizmus” nemcsak az „orosz lélek” állandó egységét bizonyítja, hanem egy 

pozitív próbálkozás is annak feltárására, hogy a művészet hogyan léphet túl a saját 

korlátain (ГРОЙС 1979: URL). 

Lipoveckij szerint a konceptuális művészet nem egy elszigetelt művet mutat be, 

hanem annak a társadalmi és kulturális kontextusnak a művészi elemzése, amelyen keresztül 

bármely tárgy esztétikai státuszt nyerhet (a konceptualizmus egyik első műve, Maurice 

Duchamp A szökőkút (1919) című alkotása például egy múzeumban kiállított piszoár) 

(ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 427). A konceptualizmus legfőbb célja, hogy 

újraértelmezze a hatalmi diskurzusok nyelvét, legyen szó akár a politikai hatalom nyelvéről, 

azaz a szocialista realizmusról, az erkölcsi tekintéllyel bíró hagyományokról, például az 

orosz klasszikus irodalomról, vagy különböző történelmi mitológiákról. 

A szerzőpáros Kabakov meglátásaira támaszkodik, amikor az orosz konceptualizmus 

egyedi jellemzőiről ír. A nyugati konceptualizmusban az „egyik helyett a másik” alapelv 

dominál: vagy egy művészeti „tárgyat” más tárgy vagy annak verbális leírása, egy „tárgy” 

gondolata vált fel; vagy a művészet hagyományos helyszíneit − a múzeumot, galériát − 

ignorálva az eseményeket a leginkább alkalmatlan helyekre költöztetik. Az orosz 

konceptualizmusban viszont a tárgyat nem egy másik tárgy vagy annak konkrét jelentéssel 

bíró leírása váltja fel, hanem a valóság (mind tárgyi, mind verbális formában) teljes 

devalválódása következtében kialakuló üresség, ami a szimulákrum tárolóhelyévé válik. 

Amikor Erik Bulatov festményén a horizontot eltakarja egy olyan szovjet szlogen, mint 

például a „Kommunizmus győzni fog”, az nem helyettesíti a természetes horizontot annak 

ideológiai megfelelőjével. A szovjet szlogen már régen értelmetlenné vált, nem utal semmi 

valóságosra – állítja Kabakov –, ezért a metafizikai ürességet testesíti meg − a negatív 

valóságot: „Ez az érintkezés, közelség, egybefüggés, érintés, általában az ürességgel való 



 27 

bármilyen érintkezés az, ami, úgy tűnik számunkra, az orosz konceptualizmus fő jellemzője” 

(ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 428). 

Mihail Epstein szerint a konceptualizmus fő módszere az elimináció, amely a 

sztereotípiák és klisék automatizmusát túlzott mértékben kihasználva „kiszorítja” az 

„ideológiát”, és így egy „jelentéssel bíró űrt” (значимое зияние), egy „felvilágosult 

ürességet” hagy maga után. Lipoveckij Epstejnt idézi, aki szerint „van valami közös a 

konceptualizmusban a buddhizmussal vagy a zen buddhizmussal: egy bizonyos valóság 

felfedi illuzórikus, kísérteties természetét, és átadja helyét magának az üresség 

érzékelésének. A konceptualizmus a különféleképpen bemutatott képzelgések, a bosszantó 

apróságok birodalma, amelyek mögött egy nagy, vonzó üresség tárul fel” (ЛЕЙДЕРМАН, 

ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 428). 

A konceptualizmus sajátosságainak vizsgálatakor I. Vasziljev arra a megállapításra 

jut, hogy az irodalmi konceptualizmus központi eleme maga a nyelv és annak változásai. 

Nem kizárólag a szovjet ideológia nyelvezetére korlátozódik, hanem szélesebb körben 

magában foglal mindenfajta tekintélyes, általánosan elfogadott és merevvé vált nyelvi 

formát, amely tudatformákat alakít ki; „a konceptualista alkotásokat a metaszövegiség 

jellemzi, vagyis az, hogy a szöveg önmagára reflektál. Ez lehet az alkotó saját munkájának 

elemzése, vagy a művészeti szerkezet elméleti megközelítése, tudományos precizitással 

<...> az író személytelenné válik, kerüli a közvetlen narratívát (azaz a lírai önkitárulkozást 

és őszinteséget), a hiteles és komoly megfogalmazású individuális értékeléseket. Közvetve 

fejezi ki magát, saját hangját mások hangjával, idézetekkel, más nézőpontokkal helyettesíti. 

A konceptualisták ellentétben állnak az alkotó hagyományos szerepével (aki saját képzelete 

révén teremti meg a művet mint egy teljes világot és az élethez való hozzáállást), az ábrázolt 

világban való ’nem-részvételt’ és a szöveghűséget mellőző álláspontot favorizálják” 

(ВАСИЛЬЕВ 1996: 137, 138, 140). 

Lipoveckij következtetése a moszkvai konceptualizmussal kapcsolatban az, hogy az 

sok tekintetben az orosz avantgárd olyan irányzatát viszi tovább, mint az OBERIU. E 

stratégia keretein belül azonban Dmitrij Prigov, Lev Rubinstein és Timur Kibirov egyéni 

művészeti rendszerei meglehetősen eltérőek (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 429). 

A moszkvai konceptualizmus egyik meghatározó alakja, Ilja Kabakov – ahogyan 

korábban már utaltam rá – alkotói világának egyik alapvető toposza a társbérleti lakás, az 

ún. kommunalka. E toposz kiemelése jelen összefüggésben azért is indokolt, mert a 

társbérlet, valamint a szovjet hétköznapok tipológiája Petrusevszkaja műveiben is 

hangsúlyosan megjelenik – jóllehet eltérő poétikai eszközökkel és súllyal. Míg Kabakov 



 28 

munkáiban – elsősorban installációiban és albumaiban – a tér materialitása és 

dokumentarista reflexiója kerül előtérbe, addig Petrusevszkaja prózájában a kommunális tér 

egzisztenciális és társadalmi tapasztalatként válik jelentéstelivé. Kabakov meglátása szerint 

a „társbérleti lét… totális jellegű, mivel kizár bármiféle nem-részvételt: az ilyen attitűd 

azonnal elítélést és a többiek részéről tapasztalható agressziót von maga után. Ennek az 

agressziónak az ideológiai alapját a tisztaság és erkölcsösség megkövetelése adja, amely a 

gyakorlatban mindenféle kiemelkedésre vagy jobb életre való törekvés tilalmát jelenti. Ebből 

fakad a kommunalkára jellemző ’önzetlenség’ kultusza, amely éppen a privát szféra 

feladásában, a másikkal való megosztás állandó készségében, a másik meghallgatásában és 

mások életében való részvételben nyilvánul meg. Ide kapcsolódik a teljes nyíltság, az 

életkörülményekről való beszámolás elvárása is: aki titkol valamit, az rossz ember. Vagyis 

az egyéntől nemcsak az elvárások formális betartása, hanem azok belső azonosulásként való 

elfogadása is megköveteltetik ahhoz, hogy a kommunalka befogadja. Mindenkinek megvan 

a maga kijelölt szerepe, és azt be kell töltenie – különben jaj neki, még akkor is, ha a 

nagyvilágban megbecsült ember lenne. A kommunalka számára a nagyvilág és az attól eltérő 

értékrendek nem léteznek – önálló, zárt világot alkot.”3 

Bár Petrusevszkaja és a moszkvai konceptualizmus között nincs kimondottan szoros 

kapcsolat, és nem is tartják az írónőt az irányzathoz bármilyen formában is kötődő alkotónak, 

véleményem szerint néhány, a konceptualizmusra jellemző vonás mindenképpen 

felfedezhető művészetében. Petrusevszkaja műveiben is megjelenik egyfajta nyelvi játék, 

amely néhol abban mutatkozik meg, hogy dekonstruálja a szovjet diskurzust, kiemelve 

annak ürességét vagy abszurditását, ami jellemző volt a moszkvai konceptualizmus 

képviselőire is. Petrusevszkaja műveiben nem nyíltan, de rendszeresen tematizálja a szovjet 

mindennapok abszurditását és a hivatalos ideológia „szimulált valóságát”. Ez a kettősség a 

moszkvai konceptualizmus egyik alapmotívuma. Továbbá Petrusevszkaja műveiben 

gyakran törekszik a minimalizmusra, az élet banalitásának hangsúlyozására, amely a 

konceptualizmus egyik fontos kifejezőeszköze is. Petrusevszkaja szereplői, hősei gyakran 

név nélkül jelennek meg (vagy csupán a nevek kezdőbetűi, illetve a legelterjedtebb, általános 

érvényű nevek szerepelnek), tehát azt lehet mondani, hogy arctalan figurák bukkannak fel 

történeteiben, akiket ezekben a szüzsékben abszurd vagy groteszk szituációik határoznak 

 
3 Marija Szemengyajeva által összegyűjtött cikkben olvasható, amely Kabakov meglátásait tartalmazza a 

kommunálkákról. https://arzamas.academy/materials/592?ysclid=mcltik0kbv551404494  

https://arzamas.academy/materials/592?ysclid=mcltik0kbv551404494


 29 

meg. Ez párhuzamba állítható a konceptualizmus azon vonásával, amely elutasítja a szerző 

személyiségének dominanciáját. 

Noha a konceptualisták gyakran elvontabban közelítették meg hétköznapi, abszurd 

narratíváikkal a szovjet valóságot és annak feldolgozását, Petrusevszkajánál is megjelenik 

ez a törekvés, ami ily módon bizonyos tekintetben összeköti őt a moszkvai 

konceptualizmussal. Hiszen ugyanazokat a kérdéseket vizsgálja: az identitást, a valóság 

illuzórikus természetét és a hatalom nyelvének dekonstrukcióját. 

 

 

I.3 Posztmodern 

 

Umberto Eco Utóiratok A rózsa nevéhez című munkájában a következő 

megállapításra jut a posztmodernnel kapcsolatban: „Az a benyomásom, hogy manapság a 

posztmodernt arra használják, amire csak tetszik. Másrészt megkísérlik határait visszatolni 

az időben: először az elmúlt húsz év néhány írójára és művészére tűnt alkalmazhatónak, 

majd lassanként elérte a századelőt, ezután a még korábbi időket, a menetelés folytatódik, 

míg ez a kifejezés el nem érkezik Homéroszhoz. Mégsem hiszem, hogy a posztmodern 

kronologikusan behatárolható áramlat lenne: inkább szellemi kategória, jobban mondva 

Kunstwollen, az alkotás egy módja. Azt mondhatjuk, hogy minden kornak megvan a maga 

posztmodernizmusa” (ECO 1985: 87). Megjelenése óta a posztmodernről számtalan munka 

született, mégis gyakran merülnek fel vele kapcsolatban kérdések, s nemegyszer eltérő 

vélemények születnek a témával kapcsolatban. Azt lehet mondani, hogy a kutatás 

szempontjából egy megállapítást tekinthetünk állandónak: az orosz posztmodern különbözik 

a nyugatitól. Ebből a tényből kiindulva szeretném áttekinteni a posztmodern jelenség 

sajátosságait. 

 Ahogyan tehát már több kutató is rámutatott, különbséget kell tennünk az orosz és 

a nyugaton megjelent posztmodern között. Mark Lipoveckij 2008-ban megjelent könyvében 

arról ír, hogy a kutatók többségének véleménye megegyezik azon általános megállapítás 

tekintetében, hogy a posztmodern poétikai jellemzője a szerkezeti bizonytalanság vagy 

alaktalanság (ЛИПОВЕЦКИЙ 2008: 9). Lipoveckij egy másik munkájában a káosszal való 

dialógust tartja a posztmodern stratégiák közül az egyik legfontosabbnak. Egy ilyen stratégia 

alapvető újdonsága abban rejlik, hogy a posztmodern egy művészi és filozófiai kísérletet 

testesít meg annak érdekében, hogy leküzdje a káosz és a kozmosz – a kultúra számára 



 30 

alapvetően fontos – antitézisét, hogy a művészetet kompromisszum keresésére ösztönözze 

ezen univerzáliák között (ЛИПОВЕЦКИЙ 2006: 56). 

 Lipoveckij az orosz posztmodern státuszának problematikusságát két fő 

„koordinátatengelyre” bontja. Az első a posztmodern esztétikája, illetve a posztmodern 

kritikusai által az „orosz kulturális hagyomány” állandójaként definiált irodalmi önreflexió 

közötti szakadékot jelzi. A második „koordinátatengelyen” az orosz posztmodern európai és 

amerikai kritikusainak érvei helyezkednek el, akik nem találják meg benne a nyugati 

posztmodern diskurzus legfontosabb elemeit – mint a modernista kultúra fejlődésének 

későbbi szakaszainak termékét (ЛИПОВЕЦКИЙ 2008: 2). Ez utóbbival kapcsolatosan 

Noah Norman Shneidman 1995-ben megjelent könyvében (Russian Literature, 1988-1994: 

The End of an Era) a következőket írja: „A szovjet és az orosz terminológiában a 

posztmodern kifejezést nagy valószínűséggel nem megfelelőképpen használják. Az orosz 

modernizmus a távoli múlthoz tartozik, egészen a XX század elejéig megy vissza. A mai 

orosz posztmodern nem a modernizmusra adott reakció, hanem a korábbi szovjet társadalmi, 

ideológiai és esztétikai értékek reflex-szerű elutasítása, valamint a szocialista realizmusra 

adott reakció eredménye. A – mondhatjuk úgy – posztszocialista realizmusnak és a nyugati 

posztmodern művészet egyes elemeinek kombinációja. Az 1980-as évek végén azokat a 

műveket is a posztmodern paradigmába sorolták, amelyek cenzúrázva voltak, vagy akár 

szovjet undergorund irodalomba tartoztak. Ez az irodalom feloldotta az addig tabunak 

számított témákat és teret nyitott olyan témák megvitatására, mint a szexuális deviancia, a 

homoszexualitás, a leszbikusság és a drogfogyasztás” (SHNEIDMAN 1995: 173). 

Az orosz posztmodernt Mihail Epstejn A posztmodern és Oroszország című 

munkájában kifejtett gondolatok alapján szokták jellemezni, s ennek alapján a 

kommunizmussal és a szocialista realizmussal való kapcsolatát emelik ki. Epstejn szerint a 

szimulákrumok termelése az orosz kultúrában gyökerezik, ezáltal a posztmodern 

előfeltételei már korábban kialakultak Oroszországban (EPSTEJN 2001). Epstejn munkája 

első részében felsorakoztat nyolc vonást, amelyeken keresztül, az ő meglátása szerint a 

kommunista ideológia szovjetunióbeli formája a posztmodernnel kerül párhuzamba. 

Elsőként Epstejn a hipervalóságokról azt írja, hogy a posztmodern már csupán konstatálja a 

világ teljes „átalakítottságát”, hogy a valóság nem létezik többé, ehelyett megjelent a 

mesterséges jelek rendszere, „a valóság eszmei és optikai szimulációi” (EPSTEJN 2001: 8). 

A második a determinizmus és a redukcionizmus, amely szerint az posztmodern 

elhatárolódik mindenféle hierarchikus besorolástól és uralkodó kánontól, viszont fontossá 

válik az egyén etnikai, társadalmi, nemi és életkorbeli identifikációja, tehát az identifikáció 



 31 

minden területén és minden szintjén „az ilyen genetikai-csoportalapú megközelítés 

expanzióját hajtja végre. A gyökerek keresésének procedúrája, a determinista exegézis 

messze túlmegy a marxizmus határain, és lefedi a jobbára a csoport-hovatartozására és 

fizikai adottságaira redukált személyiség viselkedésének minden oldalát” (EPSTEJN 2001: 

17). A harmadik az antimodernizmus, azaz a modernizmus minden szintű elutasítása. A 

negyedik az ideológiai eklekticizmus, mivel a posztmodern szakít a nagy ideológiákkal, s 

ehelyett a posztmodernben a kultúrát az eszmei eklekticizmus és a töredékesség állapota 

jellemzi. Az ötödik az esztétikai eklekticizmus, a posztmodern a különböző klasszikus és 

archaikus tradíciók, történelmileg össze nem illő különböző stílusok vegyítésével állítja 

helyre a művészet viszonyrendszerét, elutasítva az avantgárd törekvéséket, melyek 

törekedtek a hermetikus tisztaságra, az újdonság szerepére, vagy a felsőbb valóság abszolút 

megismerésére. A hatodik az idézetek játéka, a posztmodern a „szerző halálát” hirdeti, és a 

leplezetlen utánzatok, idézések (idézetszerűség), kölcsönzések sora, a témák variációja 

játékká válik. A hetedik pont szerint a posztmodern törekedett arra, hogy eltörölje az elit- és 

a tömegművészet közötti különbségeket, és nem idegenkedett attól, hogy a tömegtársadalom 

kultuszait vagy sztereotípiáit kölcsönvegye, és azok mintájára alkossa meg saját műveit. A 

posztmodern számára fontos volt a „kiegyenlített” értékhierarchiák vagy a művészi nyelv 

leegyszerűsítése, sztereotipizálása. A nyolcadik pontban Epstejn arról ír, hogy a posztmodern 

létre akarja hozni az „időntúl” világát, egy történelem utáni terrénumot. A posztmodern a 

kommunista utópizmussal áll szemben, és általában antiutópisztikus vagy posztutópisztikus 

világszemléletnek vallja magát. A posztmodern „önmagát az ’időntúl’ világába helyezi, 

éspedig nem valahol ’amott’, ’azután’, hanem itt és most” (EPSTEJN 2001: 32). 

Goretity József arról ír, hogy a posztszovjet kultúra és irodalom a kilencvenes évek 

elejére rendkívül sokszínűvé vált. A Metropol-botrány4 után különösen, de már előtte is 

érezhető volt, hogy egy jelentős paradigmaváltás megy végbe az orosz irodalomban. 

Nemcsak esztétikai, de ideológiai szempontból is megváltozott az orosz irodalom és a 

kultúra. A kilenceves években egyszerre volt jelen a szovjet irodalom, az akkori kortárs 

irodalom, az emigrációs irodalom, és az addig cenzúrázott irodalom is. Mint azt Goretity 

József megállapítja, „az új, vadkapitalista környezetben élő orosz ember számára 

 
4 Az 1978-ban Moszkvában összeállított Metropol almanachot Viktor Jerofejev és Jevgenyij Popov hozták 

létre többek között Vaszilij Akszjonov közreműködésével egy 12 példányban készült szamizdatos 

szépirodalmi gyűjteményként, melyben cenzúrázatlanul jelentek meg a meghívott írók művei, többek között 

olyanoké, akik nem tartoztak a hivatalos irodalomhoz. Egy példány kijutott az Egyesült Államokba, ahol 1979-

ben kiadták. A Metropol nyugati megjelenése a Szovjetunióban irodalmi és politikai botrányt kavart, a három 

írót kizárták az Írószövetségből, Akszjonov emigrált, Jerofejev és Popov a továbbiakban nem publikálhatták 

műveiket. 



 32 

érdektelenné váltak annak az országnak, jelesül a Szovjetuniónak a problémai, amelyben 

született, de amely a ’90-es évekre már nem létezett. Ha a Brezsnyev-korszak elfogadott 

irodalmából az 1990-es évekre megmaradt valami igazán népszerűnek, az nem volt más, 

mint a Sztrugackij testvéreknek a hivatalosan egyébként alacsonyrendű műfajba sorolt 

tudományos-fantasztikus irodalma” (GORETITY 2015: URL).  

Ahogyan Goretity is írja, az esztétikai elvekben eluralkodott az irónia és a paródia, 

„a lezárt műegész létrehozását kiszorította a töredékes írásmód és a nyitott szövegstruktúra, 

előtérbe kerültek a szexualitásra és az ember fiziológiai folyamataira utaló képek, általánossá 

vált a durvaság, a kegyetlenség ábrázolása és az ennek megfelelő, beszélt nyelvűségre 

törekvő szókészlet és beszédmód használata, az underground világhoz vagy valamely 

szubkultúrához tartozó, az elbeszélői feladat elvégzésében inkompetens ’kisember’ 

elbeszélő alkalmazása” (GORETITY 2015: URL). 

 Kalafatics Zsuzsanna szerint a posztmodern kifejezést későn kezdték el használni az 

orosz szakirodalomban, csak a nyolcvanas évek végén, előtte inkább a szoc-art, a 

neoavantgárd és a konceptualizmus terminusok voltak jelen az orosz irodalomban. 

Kalafatics ezt azzal magyarázza, hogy az orosz posztmodern kialakulásában nagy szerepet 

játszott az underground művészet. Mint megjegyzi, a kortárs orosz irodalomtörténet-írásban 

és a kritikai gondolkodásban a posztmodern alakulástörténetét inkább társadalmi, politikai 

változások mentén tárgyalják, és így különbséget tesznek a peresztrojka előtti szovjet 

korszak, a peresztrojkára eső periódus, illetve a posztszovjet kiteljesedésének fázisa között 

(KALAFATICS 2018: 316). 

Lipoveckij viszont Douwe W. Fokema nyomán inkább két periódusra bontja a 

posztmodern világirodalmat.5 Az első periódust a hatvanas évekre datálja, lévén meglátása 

szerint ez „a posztmodern stratégiák keletkezésének és eléggé agresszív korszakának, 

meghonosodásának időszaka, amelyre elsősorban a nagy modernista metanarratíváktól való 

eltávolodás, a modernista és realista mitológiákkal folytatott polémia a jellemző. <…> Az 

orosz posztmodern poétika megszületésekor a modern helyére a szocreál diskurzus került. A 

demitologizációs folyamat során a posztmodern alkotók a kommunizmus, a szocialista 

realizmus ideologémáit és jelmondatait más klisékkel és eszmékkel vegyítve parodizálták, 

dekonstruálták a totalitárius kultúrát” (ЛИПОВЕЦКИЙ 2008: 457). A második 

 
5 Fokkema egyébként – mint Lipoveckij írja – öt olyan írásmódot jelöl meg, amely módosította a posztmodern 

esztétikát: a feminista irodalmat, a historiográfiai metafikciót, a posztkoloniális és az önéletrajzi írást, illetve a 

kulturális identitásra fókuszáló prózát (ЛИПОВЕЦКИЙ 2008: 459). 



 33 

periódusban, a posztmodern végének, illetve meghaladásának időszakában Lipoveckij 

szerint már nem annyira meghatározó a kísérletezés, a radikális dekonstrukció. 

Vass Annamária disszertációjában – a posztmodern értelmezhetőségének lehetőségei 

kapcsán – áttekinti több, eltérő nézeteket valló, a témában releváns kutató értelmezéseit. 

Ezeket összevetve arra a végkonklúzióra jut, hogy az orosz posztmodern értelmezése 

kapcsán az általa vizsgált kutatók mindegyike a nyugati kutatók elméleti módszereire 

támaszkodik, és beilleszti a nyugati posztmodernt az orosz kultúrába.  

Munkájában Vass a posztmodernről írt kritikákat, monográfiákat, tanulmányokat 

három osztályba sorolja. Eszerint az elsőhöz tartoznak azok a művek, amelyeknek elsődleges 

céljuk, hogy bemutassák azokat a forrásokat, amelyek a nyugati posztmodern filozófiai-

esztétikai bázisát képezik. Ide sorolja Vass Annamária Nagyezsda Manykovszkaja (Париж 

со змеями. Введение в эстетику постмодернизма, 2021) és Ilja Iljin 

(Постструктурализм. Деконструктивизм. Постмодернизм, 1996; Постмодернизм 

от истоков до конца столетия: Эволюция научного мифа, 1998) munkáit. Meglátása 

szerint e művek a posztmodern esztétika formálódását mint a kultúra és világlátás 

fenoménját írják le, miközben külön figyelmet fordítanak a posztfreudizmusra, a 

posztstrukturalizmusra és a dekonstrukcióra. Elsődleges forrásuk a magukat 

posztstrukturalistáknak és dekonstruktivistáknak valló francia és amerikai teoretikusok 

(Derrida, Lacan, Deleuze, Foucault, Kristeva és mások) által kidolgozott intellektuális-

filozofikus eszmék. A második csoportot Vass Annamária felosztásában azok a monográfiák 

alkotják, amelyek azt hivatottak bizonyítani, hogy Oroszországban szintén létezik a 

posztmodern paradigma. Véleménye szerint ide tartoznak – az általam fentebb idézett – Irina 

Szkoropanova (Русская постмодернистская литература, 1999), illetve Vjacseszlav 

Kuricin (Русский литературный постмодернизм, 2012), Mark Lipoveckij (Русский 

постмодернизм, 1997), valamint Galina Nyefagina (Русская проза конца ХХ века, 2005) 

munkái. A harmadik csoportot azok a monográfiák alkotják, amelyek az orosz posztmodern 

specifikumát vizsgálják. Ide tartoznak Mihail Epstejn (Постмодерн в русской 

литературе, 2005), illetve Mark Lipoveckij (Паралогии: Трансформации 

(пост)модернистского дискурса в русской литературе 1920–2000 годов, 2008) általam 

fentebb hivatkozott munkái (VASS 2021: 23). 

Vass Annamária szerint az orosz posztmodernt már csak azért is nehéz értelmezni, 

mert össze kell vetni az orosz modernizmussal, ami így sok kérdést vet fel (VASS 2021: 32). 

Erről Lipoveckij a már fent idézett könyvében úgy vélekedik, hogy az orosz posztmodern 

nem csupán nem áll szemben az 1910–1930-as évek orosz modernizmusával − ellentétben a 



 34 

nyugat-európai vagy északamerikai posztmodernnel − hanem a modernizmus történelmi 

fejlődésének egyik legfontosabb fázisa (amely be sem fejeződött). Lipoveckij az orosz 

kultúrával kapcsolatban itt megjegyzi, hogy nézetei szerint mindez a modern/posztmodern 

dichotómia korlátait, ha nem is fiktív voltát mutatja, lehetővé téve, hogy a 

posztmodernizmust fontos (bár távolról sem az egyetlen) útnak tekintsük a modern kultúra 

és a modernista tudat fejlődésének vonatkozásában (ЛИПОВЕЦКИЙ 2008: VIII). Egy 

másik munkájában Lipoveckij arról is említést tesz, hogy az orosz posztmodern sokban 

folytatja a modernizmus és az avantgárd mesterségesen megszakított dinamikáját: az 

ezüstkorba való „visszatérés”, pontosabban annak újraélesztésének vágya számos sajátos 

különbséget határoz meg az orosz és a nyugati modell között (ЛИПОВЕЦКИЙ 2006: 55). 

 Lipoveckij nézetei szerint a posztmodern a fejlődése során egyre inkább 

elhatárolódik a modernizmus és az avantgárd egyik fontos tulajdonságától, a valóság 

mitologizálásától, ahol a mítosz az egyéni szabadságfogalom materializálódása volt. A 

posztmodern szándékosan semmisít meg bármely mitológiát, mivel úgy tekint rá, mint a 

tudat feletti hatalom ideológiai alapjára, amely ráerőlteti magát – mint az igazság, az 

örökkévalóság, a szabadság és a boldogság egyetlen, abszolút és szigorúan hierarchikus 

modelljét. A kommunista mitológia kritikájától indulva (szoc-art a vizuális művészetekben 

és konceptualizmus az irodalomban) a posztmodern áttér a klasszikus orosz irodalom és az 

avantgárd mitológiai koncepcióinak kritikájára, ezt követően a kortárs tömegkultúra 

mítoszaira. Mindazonáltal a létező mitológiák lerombolásával a posztmodern törekedik egy 

új, nem hierarchikus, nem abszolút „játékmitológiává” átalakítani azokat (ЛИПОВЕЦКИЙ 

2006: 55). 

 Mindemellett Lipoveckij hangsúlyozza, hogy amennyiben Nyugaton a 

posztmodern a modernitás új fejlődési szintjének reflexiójaként jelenik meg, akkor 

Oroszországban (vagy inkább a Szovjetunióban, ahol az orosz posztmodern első szövegei 

megjelennek) semmi ilyen nem mondható el. Szerinte annak a szociokulturális helyzetnek, 

amelyben az orosz posztmodern felbukkan, első pillantásra semmi köze sincs sem a „késői 

kapitalizmushoz” (F. Jamieson), sem a „tömegmédia-civilizációhoz” (J. Baudrillard), és 

még kevésbé a „történelem végéhez” (F. Fukuyama). Mint írja, paradox, de igaz állítás, 

miszerint az orosz posztmodern a totalitárius kultúrán belül, vagy legalábbis vele szoros, 

„társbérleti” szomszédságban keletkezik – azzal párhuzamosan, közvetlen és (gyakrabban) 

közvetett dialógusban fejlődve (ЛИПОВЕЦКИЙ 2008: XI).  

 Lipoveckij arra a megállapításra jut, hogy az orosz posztmodern többé-kevésbé 

„ősi/autochton” eredetét a szovjet modernitás logikájában kell keresni, vagy abban a 



 35 

szociokulturális képződményben, amely a Szovjetunióban a modernitás mint sajátos kultúra 

„helyén” alakult ki (ЛИПОВЕЦКИЙ 2008: XI). 

 Az Oroszországban előálló „posztmodern helyzet” két alapvető sajátosságát jelöl 

ki Lipoveckij: az elsőt az utópisztikus ideológiák krízisének nevezi, mely tágabb értelemben 

a kommunista utópia értékeinek leértékelése. Ez a hetvenes években lavinaszerű jelleget 

öltött, az „Értelem” és „Haladás”, a legfontosabb értékek válságának megtestesülése volt az 

Új idők (Новоe время) teljes kultúrájában. Mint mondja, a francia filozófus, J.-F. Lyotard 

(A posztmodern állapot) szerint ezeknek az alapértékeknek az inflációja alapozza meg a 

posztmodern nyugati kultúráját is. A második sajátosságként Lipoveckij a valóság 

eltűnésének effektusáról ír, ami a társadalom értékvesztése és ideológiai alapjainak válsága, 

a korábbi mítoszok és hiedelmek rohamos inflációja következtében ment végbe. Ezt 

Baudrillard szimulákrum elméletével támasztja alá, miszerint a posztmodern idejében a 

valóság szimulákrumok hálózatává alakul át, mely során egy „szimulákrumokból álló 

hipervalóság” alakul ki: ezek irányítják az emberek viselkedését és észlelését, s végül a 

tudatukat is, ami a „tudat halálához” vezet, mivel ezután az emberi „én” is szimulákrumok 

halmazából tevődik majd össze. Ha ezt az analógiát követjük, a világot egy hatalmas és 

többszintű szövegként lehet felfogni, amely különféle kulturális nyelvek, idézetek és 

parafrázisok összefonódásából alakul ki. Lipoveckij szerint ez a megállapítás jellemzőbb a 

szovjet civilizációra, mint a nyugatira, mivel a szocialista realizmus kultúrája és az állami 

ellenőrzés az összes médiában megfosztott minden olyan jelenséget a léthez való jogától, 

amely nem illett bele a „valódi szocializmus” modelljébe (ЛИПОВЕЦКИЙ 2006: 53). 

 Miután Petrusevszkaja egészen a posztmodern kezdeti periódusától az utolsó 

időszakáig jelen van az orosz irodalomban, és annak aktív formálója, az irodalomtörténészek 

és kritikusok java része munkásságát folyamatosan kapcsolatba hozza a posztmodern 

irányzattal, és annak különféle jelenségeivel. Szkoropanova már idézett könyvében arról ír, 

hogy a posztmodern harmadik hullámában, azaz az 1980-as évek végén, az 1990-es években 

megnő az orosz posztmodernisták száma. Többek között Viktor Szosznorát, Vjacseszlav 

Pjecuhot, Tatyjana Tolsztaját, Valerija Narbikovát, Dmitrij Bikovot és másokat sorol ide, 

köztük például Ljudmila Petrusevszkaját is. Szkoropanova kitér arra is, hogy a 1980–1990-

es években a posztmodern irodalomban felerősödik a dramaturgia, s azon belül az orosz 

feminista posztmodern is. Itt példának Petrusevszkaja Мужская зона című drámáját emeli 

ki, amelyben Szkoropanova szerint dekonstruálódik a „férfi/női” oppozíció, elutasításra 

kerül a fallogocentrizmus. Petrusevszkaja e drámájában Szkoropanova meglátása szerint a 

posztmodern művészet legradikálisabb formáihoz fordul: Vlagyimir Szorokinhoz hasonlóan 



 36 

ő is a skizoanalízist választja módszerének, de Szorokinnal ellentétben egyszerre 

dekonstruálja a klasszikus szövegeket (Shakespeare, Puskin) és a valós történelmi 

személyek alakjait (Lenin, Hitler, Beethoven, Einstein), ezáltal komikus-abszurd brikolázst 

alkotva (СКОРОПАНОВА 2001: 354). 

 

I.4 Posztrealizmus és újszentimentalizmus 

 

A posztmodern utáni korszakban az 1990-es években megjelenik egy új paradigma, 

amelyet posztrealizmusnak neveznek. A kritika meglátása szerint a posztrealizmusban 

számos azonosságot találunk a posztmodernnel, ilyen például T. Csurljajeva szerint a formák 

sokfélesége, amely nem vezethető vissza egy előre meghatározott egységre, a 

„monokauzalitás” és a „lineáris progresszizmus” elutasítása, ugyanakkor megjegyzi, hogy a 

posztrealizmus törekszik minél jobban a valóságra és az emberre magára összpontosítani, 

ami nyilvánvalóan különbözik a posztmodernben megszokott játékos pátosztól. 

(ЧУРЛЯЕВА 2010: 39). 

Lipoveckij és Lejderman szerint a posztrealizmus alapja az általánosan értett 

relativitás elve, a folyamatosan változó világ dialogikus megértése és a szerző erre való 

nyitottsága (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 585). 

Lipoveckij és Lejderman 1993-ban megjelent cikkében azt fejti ki, hogy a 

posztrealizmust nem lehet pusztán azokkal a minőségi változásokkal magyarázni, amelyek 

a klasszikus realista irányzaton belül zajlottak, illetve zajlanak. Nem elegendő az sem a 

magyarázatához, hogy a régi realizmust és a modernizmust ötvöző elemekkel értelmezzük, 

habár mind a belső fejlődés, mind az összeolvadás fontos szerepet játszott a posztrealizmus 

fejlődésében. A posztrealizmus egyedi és sajátos módon lép interakcióba a káosszal, és bár 

gyökereiben találhatók közös pontok a XX. századi mozgalmakkal, a jelenkori 

posztrealizmus jelentős mértékben táplálkozik a posztmodern által tett felfedezésekből. 

Továbbmenve, a posztrealizmus átveszi azokat a kulturális feladatokat, amelyeket a 

posztmodern nem volt képes teljesíteni. Azaz a posztmodern, miközben paradox módon 

ábrázolta a kultúrát mint a mindennapi káosz legmegfelelőbb megjelenítőjét, és egy 

bonyolult kulturális poétikát alakított ki, „elveszítette” a valós, élő embert, aki fájdalmakkal 

és saját sorssal rendelkezik: az emberi lét helyét fokozatosan kulturális asszociációk halmaza 

foglalta el. A posztrealizmus alapítóitól kezdődően mindig is megőrizte a kapcsolatot az 

emberi lét konkrét aspektusával. Ez a mozgalom az emberen és az emberi tapasztalaton 

keresztül igyekszik megérteni a káoszt, merészen szembesül a káosz mélységeivel annak 



 37 

érdekében, hogy feltárja annak irracionális szabályait és e szabályok között meglelje a 

célirányos összefüggéseket – olyan elemeket, amelyek az emberi életet a káosz által minden 

irányból ostromlott helyzetben is céllal és értelemmel ruházzák fel. Ez a jelenség főleg abban 

mutatkozik meg, hogy a posztrealisták, miközben nem hanyagolják el a körülöttük lévő 

valóságot és nem szakadnak el a klasszikus realizmus kutató szenvedélyétől, egy olyan 

„művészeti paradigmát” alkotnak, amelyben a tradicionális realizmus elvei szerkezetileg 

összehangolódnak a diametrálisan ellentétes művészeti nézőpontokkal (ЛЕЙДЕРМАН, 

ЛИПОВЕЦКИЙ 1993: URL). 

Csurljajeva értelmezésében a posztrealizmus a posztmodernnel osztozik a létezés 

relativitásának és kaotikusságának felismerésében, ugyanakkor attól eltérően nemcsak 

rögzíti, hanem értelmezni is igyekszik ezt a káoszt. A posztrealista esztétikát az jellemzi, 

hogy az alkotói tudatosság szintjén megjelenik a káosszal való párbeszéd kísérlete: az ember 

által és az ember érdekében. A cél nem csupán az abszurditás felmutatása, hanem annak 

értelmezése, és az értelem keresése a létezés irracionális összefüggéseiben (ЧУРЛЯЕВА 

2010: 43). 

A posztrealista próza pátosza abban rejlik, hogy a belső rendteremtés szándékával 

fordul a világ széttartó jelenségei felé, az emberi egzisztencia értelmét keresve egy 

entrópikus, dekonstrukció felé haladó világban. E prózában megjelenik a hit aktusa – 

„Hiszem, mert abszurd!” –, amely paradox módon az abszurditás mélyén próbálja megtalálni 

az emberi szenvedés igazolását. „A klasszikus realizmus hagyományait magába olvasztva – 

különösen annak valóságreprodukcióra épülő poétikáját, amely a személyiség életét és sorsát 

annak konkrét léthelyzetében ábrázolja – a kortárs realista próza a 20. századi művészetre 

jellemző új esztétikai és poétikai vonásokat is hordozza: a lét és az ember tragikus 

lényegének felismerését, valamint az élet számos verziójaként, modelljeként való 

értelmezését, amelyet a művészet prizmája tör meg. A posztrealista próza tanulmányozása 

így a 20. század végi kultúra és művészet nyelvének megértéséhez vezethet” (ЧУРЛЯЕВА 

2010: 43). 

A posztrealista művek szerzőinek világértelmezését józan, utópiamentes tudat 

határozza meg, amely a lét ingatagságát, a valóság széthullásának tapasztalatát és az idő 

entrópikus jellegét fejezi ki. Ugyanakkor ezek az alkotások nem a kétségbeesést, hanem a 

lét abszurditásában való létezéshez szükséges sztoikus bátorságot hirdetik. A kortárs realista 

szerzők utópiáktól való mentessége nem vezet esztétikai távolságtartáshoz az abszurd és 

relatív valósággal szemben” (ЧУРЛЯЕВА 2010: 43). 



 38 

A posztrealisták determinizmusa azon törekvéssel társul – írja Lipoveckij és 

Lejderman –, hogy a látszólagos ok-okozati összefüggések mögötti mélyebb kapcsolatokat 

kutassák fel. Szociális érzékenységük és pszichológiai mélységük szorosan 

összekapcsolódik az emberi lény ősi, természeti, kozmikus és metafizikai dimenzióinak 

vizsgálatával. Ebből fakad az a jelenség, hogy a szociotipikus jellemzések, gyakran 

ötvöződnek a naturalizmussal, a transzcendenssel és a spirituális abszolútummal 

(ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 1993: URL). 

A posztrealizmusban a képalkotás olyan módon történik, hogy maga a szerkezet 

eleve az esztétikai ítéletek kettősségére épít. Ez az értékelés a szerző és az olvasó számára is 

megoldhatatlan dilemmává válik. A szerzőpáros példaként említi, hogy a korai kritikusok 

milyen eltérő véleményekkel illették Nyikolaj Vermo mérnök alakját6 − az elismerően 

patetikustól a kritikai, leleplezőn át az ironikusig. Mint azt Lipoveckij és Lejderman 

megjegyzi, a szöveg maga hordozza ezen értékelési skála lehetőségét (ЛЕЙДЕРМАН, 

ЛИПОВЕЦКИЙ 1993: URL). 

L. Nasztrugyinova a posztrealisták idő-megjelenítésével kapcsolatban azt 

fogalmazza meg, hogy „a posztrealista prózában az időviszonyok nem egyértelműek, olykor 

még ellentmondásosak is. A posztrealisták újítása az időviszonyok ábrázolásában éppen 

abban rejlik, hogy egyetlen művön belül különböző időtípusok létezhetnek egymás mellett 

– nem kioltva, hanem kiegészítve egymást. A különböző irányultságú tendenciák szimultán 

egymásra rétegződése révén egy egészen sajátos világkép modellje jön létre, amelyben még 

a káosz sem logikátlan, hanem strukturált – ám olyan törvényszerűségek alapján, amelyek 

az abszurd logikáján nyugszanak. Mindez lehetővé teszi, hogy kijelentsük: a posztrealista 

prózában a katakretikus művészi valóság dominál – a káoszmosz (хаосмос).7 Érdemes 

megjegyezni, hogy ez a fogalom, amely a világkép kettős természetére utal, bár 

természettudományos terminológiából származik, mégis kiválóan illik egy olyan szintetikus 

jelenségre, mint a posztrealizmus” (НАСТРУДИНОВА 2009: 109). 

Az 1990-es évek irodalmában Lejderman és Lipoveckij a neoszentimentalizmus 

egyik külön ágaként emeli ki a női prózát. Ide sorolják többek között Ljudmila 

Petrusevszkaja, Szvetlana Vaszilenko, Ljudmila Ulickaja, Marina Palej, Irina Poljanszkaja, 

 
6 Nyikolaj Vermo mérnök Andrej Platonov Az ifjúság tengere (Ювенильное море, 1934) című kisregényének 

hőse. 
7 Káoszmosz (a görög chaos és cosmos szavak összetételéből) – a káosz és a kozmosz kontaminációja. Maga 

a terminus James Joyce-tól származik (Finnegan ébredése), melyet a posztmodernizmus a magáévá tett olyan 

instabil köztes állapotok kifejezésére, melyek nem írhatók le a klasszikus lineáris struktúrákra jellemző 

kozmosz–káosz, sensе–nonsensе bináris oppozíciókkal (КОВАЛІВ 2007: 554).  



 39 

Nyina Gorlanova és mások műveit. Ennek a prózának az egyik legfontosabb jellemzője a 

szerzőpáros szerint, hogy a „csernuhai” (чернушный) káosz és a túlélésért folytatott 

mindennapi harc nem különleges társadalmi körülmények között zajlik – éppen 

ellenkezőleg, az „új női próza” a rémálmot a normális élet keretei között tárja fel: a szerelmi 

kapcsolatokban és a családi élet mindennapjaiban (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 

563). Ebben a prózában az a különleges Goscilo szavaival élve, hogy felbontja a 

hagyományos orosz kultúrára jellemző, a női szerénységről, hűségről, feláldozhatóságról 

alkotott „ideális” képet, méghozzá oly módon, hogy a nő testi valóját helyezi a középpontba 

(ГОЩЦИЛО 1999). Mint ahogyan Goscilo meglátásához csatlakozva Lejderman és 

Lipoveckij is megerősíti, az új női próza (новая женская проза) teljes mértékben legalizálja 

a nő szexuális örömét, mint fizikai étvágyat, miközben nem csak a szexualitással, hanem 

más testi folyamatokkal is foglalkozik, mint például a menstruációval és a terhességgel, és 

ezeket higgadtan, előítéletek nélkül írja le. Ugyanakkor ebben a „töredezett világban” 

(крошенный мир) a női test megaláztatásnak és erőszaknak van kitéve, s az élvezet gyakran 

elválaszthatatlan a fizikai szenvedéstől és betegségektől. Ezért válik a kórház a női próza 

központi kronotoposzává – egy olyan képpé, amely Goscilo megfigyelése szerint sok 

szempontból hasonló a Zóna kronotoposzához a „hatvanasok” prózájában. Ez a kronotoposz 

a női prózában egyértelmű filozófiai jelentéssel telítődik: a fájdalom jelentette kiáltások 

között, a szennyben és a gyengeségben találkozik egymással születés és halál, lét és nemlét. 

Ezzel párhuzamosan a kórteremben, ahol a női betegségek egyesítik őket, a társadalom 

minden rétegének képviselői találkoznak, vagyis „a női kórterem a társadalom női 

szegmensének mikrokozmoszává válik” (ГОЩЦИЛО 1999). A női prózában zajlik a 

„csernuhai” realizmus lényegi átalakulása: a testiség nyílt ábrázolása ebben a prózában 

teremti meg az 1990-es évek neoszentimentalista irányzatának alapját. 

Ez az irodalom – írja Lejderman és Lipoveckij – mintegy újjáéleszti a „könnyes 

hagyományt”, amelynek gyökerei az ősi kultúra formáiban, a siratás és emlékezés rítusaiban 

rejlenek. Ennek a kultúrának a halállal való archetípusos kapcsolata kiemelt fontossággal 

bír: a szentimentális naturalizmus az emberi sorsokat siratja, amelyeket egy haldokló 

korszak temetett el. Ez a korszak epilógusa és egyben megtisztító rítusa, amely felszabadítja 

az élőket a holtakkal szembeni kötelezettségek alól. Lejderman és Lipoveckij szerint a 

tendencia átmeneti, instabil jellege összefügg azzal, hogy miközben ez az irodalom újra 

felfedezi a „kisembert”, együttérzéssel és szánalommal veszi körül, maga a szentimentális 

naturalizmus hőse még nem áll készen az öntudatra, teljes mértékben az érzelmi-fiziológiai 

szférába zárkózik. A szerzőpáros szerint az újszentimentalizmus pátoszában ellentétes a 



 40 

posztmodern szkepticizmussal, és visszatér a romantikus típusú művészeti rendszer 

hagyományaihoz (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 566).  

Prohorova két tanulmányában (О «Сентиментальном натурализме» в прозе Л. 

Петрушевской. 2008, К вопросу о неосентиментализме в современной русской прозе 

(на материале творчества Л. улицкой и Л. Петрушевской). 2012) arról a jelenségről ír, 

hogy milyen módon jelenik meg Petrusevszkaja műveiben a neoszentimentalizmus. 

Meglátása szerint Petrusevszkaja műveiben gyakran megjelennek a naturalista és 

szentimentalista sajátosságok, amelyek az írónőt a neoszentimentalista irodalomhoz 

közelítik, ezt azzal támasztja alá, hogy szerinte Petrusevszkaja egyszerre láttatja a 

„tisztaságot” és a „szennyet”, az életet és a halálalt, a fájdalmat és az örömöt. Lényegében 

Prohorova ebben látja a naturalista és szentimentalista diskurzusok oximoron-szerű 

kölcsönhatását Petrusevzskaja műveiben (ПРХОРОВА 2008b, 2012). 

Összességében elmondható, hogy Petrusevszkaja írásművészetében az általam 

áttekintett paradigmák elemei formálódtak, és hatásai különböző módon és mélységben 

reflektálódnak az írónő műveiben. Ezáltal Petrusevszkaja műveiben a különböző 

paradigmák elemeinek megjelenése egyfajta különös keveredést eredményez, amely néhol 

már az abszurd határát súrolhatja. 

 

  



 41 

II Ljudmila Petrusevszkaja ezredforduló előtt született művei 
 

 

Petrusevszkaja azon írók közé tartozik, akiket nehezen lehet besorolni egy 

meghatározott irodalmi irányzatba vagy kategóriába. Írásművészetére jellemző a sötét, 

misztikus vagy szürreális atmoszféra, ami azon ténnyel is összefüggésben áll, miszerint az 

írónő műveiben gyakran az ember negatív érzelmi és pszichológiai állapotát jeleníti meg. 

Általánosságban elmondható, hogy döntően a hétköznapi lét árnyoldalait, az emberi 

kapcsolatok, illetve a család és szerelem problémáját mutatja be művein keresztül. 

Mindemellett Petrusevszkaja prózájában a hősök archetipizálása, a hős jellemzésének 

hiánya, a kisember-téma újabb variációinak érzékletes felvázolása és kibontása a domináns. 

M. Lipoveckij és N. Lejderman a kortárs orosz prózáról szóló könyvében Petrusevszkaja 

műveit vizsgálva arra a megállapításra jut, hogy azokban az „életigazsághoz” lehető 

legközelebb álló, többnyire naturalista helyzetek, konfliktusok párosulnak kivételes és 

hangsúlyos irodalmisággal.  

A Petrusevszkaja műveivel foglalkozó szakirodalomban négy fő megközelítési irányt 

különítettem el. Elsődlegesként a tematikus, majd a poétikai megközelítéseket jelöltem ki, 

ezt követik az intertextualitásra, és végül az irányzatokba való besorolás problémáira 

fókuszáló munkák. 

Az általam feldolgozott szakirodalomból arra a következtetésre jutottam, hogy az írónő 

művészete nagy részben támaszkodik a hétköznapi lét és a valóság ábrázolására, ugyanakkor 

ezt a valóságot átalakítja és megváltoztatja a fikció segítségével, amire a kutatók általában 

kevésbé reflektálnak. Mindez lényegét tekintve arra a tényre is visszavezethető, miszerint 

Petrusevszkaja műveinek is megvan azon sajátossága, hogy legfőképpen a hétköznapi 

létet/világot ábrázolja, miközben így a tulajdonképpeni fikció kevésbé hangsúlyozottan 

jelenik meg. Ahogyan ezzel kapcsolatosan Szőke Katalin is fogalmaz: „Petrusevszkaja a 

klasszikus orosz irodalomból jól ismert létszféra, a ’bit’ (köznapi, materiális élet) kisszerű, 

vulgáris konfliktusait beszéli el.” Elbeszéléseiben a „köznapiság pokla” jelenik meg, 

végsőkig lecsupaszított nyelven (SZŐKE 1998: 16). 

Petrusevszkaja művészete számos érzékeny és aktuális témát érint, amelyek sok esetben 

az emberi létezés alapvető kérdéseivel kapcsolatosak. Ezek közül a legmeghatározóbb a 

kilátástalanság, a hős és a család, a hétköznapi lét és a misztikum határán való mozgás. 

A megjelenített világ sötétségére és kilátástalanságára fókuszál az elemzések 

többsége is. E. Goscilo Petrusevzskaja prózájával kapcsolatban azt írja, hogy kíméletlen 



 42 

színdarabjait és elbeszéléseit a nyers humor, a groteszk jellemzi, ami a brutális valóságot írja 

le, az emberi félelmet és iszonyatot. Petrusevszkaja műveiben az emberi borzalmak, az élet 

nehézségei megjelenítésében tetten érhető kitartás, illetve a szexualitás, az emberi fiziológia 

kendőzetlen ábrázolása Goscilo szerint valójában két szovjet mítoszt is leleplez: a 

„damszkaja lityeratura” létezéséről alkotott elképzeléseket, valamint a szovjet korszak 

családi életére jellemző valós problémákat, amelyeket a szovjet propaganda nem vett 

figyelembe (ГОЩЦИЛО 1999). 

 Petrusevszkaja műveiben hajlamos újjáteremteni az élet túlnyomórészt sötét oldalait, 

méghozzá leginkább egy-egy meghatározott társadalmi réteg képviselőinek személyes 

sorsán keresztül. Az Али-Баба (Ali-Baba) című elbeszélésének témája az alkoholisták, a 

degenerált emberek élete, a Бацилла (Bacilus) és a Богема (Bohémvilág) című rekviemben 

pedig a nagyvárosi kábítószerfüggők és a bohém élet képviselőinek életét mutatja be. 

Ugyanakkor Petrusevszkaja a művészek és az értelmiségiek világát is ábrázolja (Az élet egy 

színház, Kilátó), de ezekben az alkotásokban a választott perspektíva mindvégig marad, s 

egy beteljesületlen vagy végérvényesen zsákutcába jutott női sorsban nyer konkrét formát. 

Mindemellett, mint azt Davidova hangsúlyozottan megállapítja, az írónő az ilyen 

létfontosságú „életanyagot” egyáltalán nem feminista nézőpontból közelíti meg 

(ДАВЫДОВА 2008). 

 A Petrusevszkaja műveiben megjelenő fő témák az öngyilkosság, az alkoholizmus, a 

születés, a prostitúció, a nem kívánt terhesség, a gyermektelenség és a gyermek iránti vágy. 

Davidova ezek közül az „elveszett élet” témáját emeli ki, mint az írónő műveinek egyfajta 

„főtémáját”. Petrusevszkaja műveinek hősei és hősnői nemegyszer váratlanul belehalnak 

gyászukba, vagy a méltatlan létezésre öngyilkossággal reagálnak. Jellemző módon az ilyen 

hősök általában házas vagy családos emberek (Упавшая, Грипп). 

A művek tanúsága szerint a petrusevszkajai olvasatban az élet egyfajta bűnhődésként 

jelenik meg, amelyet az ember pusztán a világra születésének okán kénytelen viselni. 

Műveiben egyaránt szenvednek a férfiak és a nők, ami kifejezetten sűrítetten jelenik meg, 

lévén az emberi sorsok ilyen természetű bemutatását gyakorlatilag semmi sem szakítja meg: 

többek között hiányoznak a tájleírások, mint ahogyan az egyes hősök jellemzései is.  

Petrusevszkaja egyéni stílusa szintén nem kevésbé irritálja az olvasó érzelmeit, mint 

a műveiben megjelenő, fonákjukra fordított szenvedések és szerencsétlenségek sorjázása. 

A tematikus megközelítésmódokon belül kiemelten jelenik meg a 

„családos/egyedülálló nő” problémakörének hőstípusa. Ezzel kapcsolatban Prohorova az 

írónő művészi rendszerét úgy látja, hogy az átjárható, tehát a tipologikusan különböző 



 43 

kulturális „rétegek” összekapcsolódnak és kiegészítik egymást. E rendszer strukturális 

hálója a szentimentális diskurzus, amelyen keresztül a gyermekeiért küzdő anya nézőpontja 

kerül előtérbe, s ezáltal kialakul egyfajta együttérzés, amikor a szerző, a hős és az olvasó 

együtt szenved (ПРОХОРОВА 2008c). 

A „családos/egyedülálló nő” problémakörének esetében Petrusevszkaja műveiben 

elkülönülnek a családban elő nő (férjezett asszony) és az egyedülálló nő (férjet kereső, 

elhagyott, gyermeket nevelő vagy gyermektelen nő) alakjával kapcsolatos szüzsék. A család 

megjelenítése szorosan összefügg a nő szerepével: vannak családok, ahol a történetben nem 

a férfi−nő kapcsolat kerül előtérbe, hanem a család külső problémával, válsághelyzettel való 

megbirkózásának kérdése. Továbbá vannak családok, ahol a férfi−nő kapcsolat áll a 

középpontban, miközben például egy harmadik fél lép be a család életébe (közvetett vagy 

közvetlen módon). Mindemellett találkozunk olyan esetekkel is, amikor a nő egymaga van 

a gyermekkel vagy gyermek nélkül (gyerekre vágyva vagy éppen ellenkezőleg), illetve 

elhagyták, vagy nem is volt senki az életében. 

A tér problematikáját szintén a tematikus sajátosságok kategóriájába soroltam, mivel 

az írónő művészi világában a tér, amelyben a hősök léteznek, illetve tartózkodnak, általában 

egy kommunalka típusú, azaz társbérleti lakás, amely által az olvasó többé-kevésbé be tudja 

határolni, milyen társadalmi (vagy történelmi) közeg veszi körbe az adott szereplőket.8 

Petrusevszkaja művészetében az egyik sajátosság a szűk kronotoposz, ahogy A. Koseleva is 

megjegyzi, Petrsuevszkaja prózájában az elbeszélés tér-idő struktúrája zárt.  

A legfőbb toposz az írónő műveiben a lakás: ez a hétköznapi tér képezi a hősök 

mozgásterének alapját. Ezek a terek kifejezetten kommunalka-típusú lakások, és azok egyes 

lokalizált kisebb terei, esetleg kisebb elhagyott vidéki házak9, illetve szobák. Ezek a terek a 

cselekmény előrehaladtával rendszerint még inkább beszűkülnek, és a végére minden egyes 

szereplő mozgása egyetlen kijelölt helyiségre,10 vagy akár egyetlen berendezési tárgy köré 

korlátozódik. Általában ezekhez a terekhez hozzátartozik a zsúfoltság is: mindenféle 

lommal, tárggyal, oda nem illő bútordarabokkal vannak telezsúfolva. Petrusevszkaja hősei 

megpróbálják ezeket a tereket látszólag rendbehozni, felújítani, ami akár a hősök lelki 

állapotát is tükrözi. J. Woll mindezt egyenesen úgy fogalmazza meg, hogy e terek lényegüket 

 
8 Petrusevszkaja műveiben a társadalmi közeg rendszerint az attribútumokban, a nyelvhasználatban, illetőleg 

egyes poétikai sajátosságokban mutatkozik meg, ugyanakkor a történelmi háttér általában nincs részletezve. 
9 Például az Új Robinsonok című elbeszélésben a család először a nagyvárosból menekülve egy elhagyott 

vidéki házba költözik, majd onnan az erdő mélyére, ahol az apa új házat épít. 
10 A Higiénia című elbeszélés végén már minden családtag a lakás külön-külön helyiségében van elzárva: az 

anya a fürdőszobában, a kislány a szobájában, a nagyszülők a saját hálószobájukban, ...  



 44 

tekintve „erődök és börtönök egyszerre”. Majd hozzáteszi: „Az biztos, hogy az anyagi 

megszorítások a legtöbb városi orosz életének valóságát tükrözik, de az orosz irodalmi 

hagyományban is visszhangra találnak, a legélesebben Dosztojevszkij nyomorúságos 

pincehelyiségében rekedt földalatti emberét és a pétervári nyomornegyed koporsószerű 

szobájába zárt Raszkolnyikovot idézik fel” (WOLL 1994: URL). 

Tovább bonyolítja a helyzetet az idősebb generáció e terekhez való hozzáállása, 

legyen szó akár egy lakásról, akár egy elhagyatott vidéki házról. Általában mindez problémát 

és konfliktust generál a hősök között, ami a művek világában lényegében a szovjet 

lakáskérdésből adódó problémákat képezi le.11 Ezt a frusztrációt és a bezártság érzését a 

művekben tovább fokozza az idő nem hagyományos megjelenítése is. Petrusevszkajanál 

sosem lehetünk biztosak abban, hogy konkrétan mikor zajlanak az események, vagy csupán 

hozzávetőlegesen tudunk erre következtetni. Mint azt ezzel kapcsolatban Josephine Woll 

megjegyzi, Petrusevszkaja kitalált locusainak beszűkült, klausztrofób atmoszféráját fokozza, 

hogy lerombolja a hagyományos időbeli korlátokat. Majd hozzáteszi, hogy „Az idő szétesett; 

az események nem kronologikus sorrendben történnek. A narratíva eseményei 

rendezetlenek, és visszatekintéseken (analepszis) vagy előreutalásokon (prolepszis) 

keresztül kerülnek bemutatásra. Nem léteznek külső időbeli jelölők, amelyek kívülről 

rendszert vinnének a történetbe” <...> „A hagyományos ok-okozati kapcsolatok logikai 

sorrendje eltűnik Petrusevszkaja narrátorának rendkívül hosszú mondataiban, amelyek olyan 

tagmondatokból állnak, amelyek nemcsak nyelvtanilag függetlenek, hanem jelentésükben is 

elkülönültek és önállóak” (WOLL 1994: URL). 

Petrusevszkaja műveiben a hétköznapi lét eseményei s tényei gyakran keverednek a 

misztikum elemeivel. Ez a jelenség a művek intertextuális vonatkozásaiban is tetten érhető, 

legfőképpen az egyes mitológiai utalások esetében. Ezzel magyarázható, hogy bizonyos 

szüzsékben – amikor a hősök egy problémás szituáció vagy krízishelyzet következtében 

kilátástalannak látják saját helyzetüket – egyfajta határhelyzetek alakulnak ki, ahol a hősök 

általában eldönthetik, hogy átlépnek-e a hétköznapi létből egy másik, immár misztikus 

világba. Ugyanakkor előfordulnak olyan esetek is, amikor ez a „határátlépés” nem történik 

meg, és magában a hétköznapi létben jelennek meg különféle misztikus dolgok, illetve 

alakok. Ezek által a hős vagy megválaszthatja a maga útját vagy sorsát a műben, vagy a 

 
11 A lakáskérdés a szovjet idők egyik legégetőbb társadalmi problémája volt, a zsúfolt társbérletek világa, 

illetve az azok lakói között kialakuló konfliktusok sokasága a szovjet irodalomban is a kezdetektől fogva 

gyakran megjelenik (lásd például Alekszej Tolsztoj még 1928-ban írott A vipera című klasszikus kisregényét). 



 45 

hőstől akár függetlenül is valami pozitív változás történik az életében a misztikus tárgyak, 

eljárások, alakok révén. 

A fentebb már idézett Prohorova egyik megállapítása szerint a romantikus diskurzus 

Petrusevszkaja prózájának művészi rendszerében egyrészt összefügg az írónő azon 

vágyával, hogy hőseinek lehetőséget adjon az élet csapdájából való kiszabadulásra és egy 

másik világba való átlépésére; másrészt ezt a diskurzust a hősök attitűdjének sajátosságai 

generálják, akik a távozás, illetve az élet sötétségéből való kijutás különféle módjait keresik. 

Mindkettő meghatározza Petrusevszkaja számos történetének olyan fontos jellemzőjét, mint 

a valós és misztikus világ romantikus kettőssége a romantikus kettősség (ПРОХОРОВА 

2008c). 

Mindemellett a romantikus diskurzus jelentőségét meghatározza Petrusevszkaja 

műfaj- és stíluskeresése is, különösen a mesékhez és a misztikus történetekhez való 

vonzódása. 

Petrusevszkaja elbeszéléseinek stilisztikai sajátosságai nem különülnek el élesen 

meséi, vagy akár drámái beszédmódjától. Nyelvezetére jellemző az utcai szleng, a tanulatlan 

emberek szóhasználata, illetve a kulturális klisék, amelyekkel elrejti a valódi konfliktusokat, 

valamint a vulgarizmusok és az argó elemeinek használata. Gyakran alkalmaz szójátékokat, 

alliterációkat vagy akár ritmikus elemeket is, melyek által könnyebben befogadhatóvá 

válnak a dolgok mélyére hatoló, olykor nyers szüzsék. Ahogyan korábban szó volt róla, 

Petrusevszkaja ezen stílusa, valamint a hősök szenvedéseinek és megpróbáltatásainak nyílt 

ábrázolása ugyan jelentősen megnehezíti műveinek befogadását, ugyanakkor a 

nyelvezetében tetten érhető hézagokkal, illetve a bemutatott konfliktusokkal mintegy fel is 

rázza olvasóját, és megingatja annak korábban elfogadott általános nézeteit. Szőke Katalin 

meglátása szerint a klisékből álló „szovjet” nyelv mintegy katarzis-nélkülivé teszi a már 

redukált történeteket, lévén ez a nyelv „már abszolút alkalmatlan az emberi érzések és 

gondolatok kifejezésére. Mindegyik elbeszélés monológ – voltaképpen a mindent 

bekebelező, úgynevezett „konyhanyelv”, a pletyka nyelve”. Majd azt is hozzáteszi, hogy 

„Ljudmila Petrusevszkaja elbeszéléseiben a narráció a szovjet 'kisember' beszűkült, köznapi 

tudatát imitálja, ezzel egyúttal lelepleződik az a közösségnek nevezett zárt világ, melyben a 

tömegember létezni kényszerül” (SZŐKE 2001). 

 Petrusevszkaja írásművészetének egyik legjellegzetesebb jellemzője az 

intertextualitás, amely valójában nem sorolható a posztmodern sajátosságok közé, inkább 

egyfajta „magként” működik műveiben. Ez azt jelenti, hogy az intertextualitás adott esetben 

sokkal inkább didaktikus jellegű, melynek célja, hogy az olvasót segítse a művek 



 46 

megértésében, és egyaránt rámutasson az orosz- és a világirodalomban megjelent művek 

által közvetített üzenetekre és értékekre. Az írónő például gyakran követi a csehovi és gogoli 

hagyományt (abszurd, szatíra, irónia, kisember-problematika), ezáltal is nyomatékossá téve 

az adott klasszikusok által hangsúlyozott humán értékeket, gondolatokat és érzelmeket. 

Ugyanakkor a csehovi hagyomány vonatkozásában Petrusevszkaja műveiben a problémák 

és konfliktusok rendszerint új kontextusba kerülnek, ezzel még inkább kiemelve az emberi 

szenvedés és magány állandóságát. Mindemellett az írónő gyakran alkalmazza a bibliai és 

egyéb mítoszokkal kapcsolatos intertextuális elemeket is, melyek így mélyebb értelmet, 

egyfajta többletjelentést kölcsönöznek műveinek, akár azok köznapi, vagy akár metaforikus 

szintjén is. 

 Gyakran már a művek címében is nyilvánvaló intertextuális utalásokkal 

találkozunk, míg a cselekményben az írónő gyakran a szüzsé „életszerűsége” mögé rejti a 

hol nyílt, hol burkolt utalásokat (Случай Богородицы, Песни восточных славян, Медея, 

Новые Робинзоны, Новый Гулливер, Дама с собаками, Элегия, Теща Эдипа). 

Petrusevszkaja továbbviszi a címben megjelenő intertextuális kapcsolatokat és újragondolja 

őket. Ahogyan L. Voroncova is kifejti, Petrusevszkajánál a klasszikus szövegek 

cselekménye, alakjai átalakulnak, az írónő újragondolja, dekonstruálja őket 

(ВОРОНОЦОВА 2014). A magas kultúrának ezekre a jeleire Petrusevszkajának azért van 

szüksége Lipoveckij szerint, mert segítségükkel kialakul egy sokszínű alap, amelynek 

hátterén világosan megmutatkozik a kegyetlen hétköznapiság vadsága, őrülete és entrópiája, 

amelyet Petrusevszkaja fáradhatatlanul tanulmányoz (ЛИПОВЕЦКИЙ 1994: URL). 

Valószínű, hogy ezzel áll összefüggésben az a tény, hogy az írónő műveiben leginkább az 

archaikus elbeszélési formák jelennek meg. A magas irodalom és a mindennapiság 

banalitásának összekapcsolása által Petrusevszkaja mintegy travesztizálja a klasszikusokat, 

ugyanakkor – mint azt T. Markova megjegyzi – ez néha csupán a látszat (МАРКОВА 2004).  

Részben intertextuális gyakorlatának is köszönhetően, Petrusevszkaja művei számos 

irodalmi irányzat és stílus metszéspontján helyezkednek el, és ennek megfelelően a 

kritikusok, a kutatók és az olvasók is különböző módon értelmezik és kategorizálják őket.  

Egyes kritikusok a naturalizmus szempontjai alapján vizsgálják az írónő műveit, 

mások a kritikai realizmus tradícióit vélik felfedezni bennük, de vannak olyanok is, akik a 

neorealizmushoz és a posztmodernhez sorolják az írónő műveit. Kezdetben a kritikusok és 

az olvasók Petrusevszkaja világát egyaránt „naturalisztikusnak” jellemezték, ami a konyhai 

veszekedéseket és a hétköznapi beszédet „egy magnó pontosságával” adja vissza, azt 



 47 

hangsúlyozva, hogy műveiben tükröződik a szovjet mindennapok világa, méghozzá nem 

csupán a cselekmény szintjén, hanem magában a nyelvezetben is.  

 Petrusevszkaja prózája sok vonatkozásban az ún. „másik” vagy „új” próza 

vonulatához sorolható. A „másik” próza lényegében a naturalisztikus ábrázoláshoz fordul, 

és esetében dominánsan jelentkezik az élet negatív aspektusait hangsúlyossá tevő 

témaválasztás.12 A naturalisztikus ábrázolásmód kérdését több kutató is hangsúlyosan 

tárgyalja Petrusevszkaja művészetének vonatozásában. Prohorova a naturalisztikus 

vonásokkal kapcsolatban például arra a megállapításra jut, hogy azok lexikai, intertextuális, 

és konceptuális-filozofikus szinteken jelennek meg. Ezzel kapcsolja össze Petrusevszkaja 

egyik alapgondolatát, miszerint a természet, amely a létezés ciklikusságának zártságán 

alapul, a lét kelepcéje (ПРОХОРОВАb 2008). Petrusevszkaja ezekkel a naturalisztikus 

jegyekkel törekszik rámutatni a természet szerepére az emberi létben. 

 

 

  

 
12 Goretity József a következőket írja a naturális prózáról: ’A „másik irodalom” szintén jól elkülöníthető iránya 

az úgynevezett naturális áramlat. Az ebbe az áramlatba sorolható művek gyökere a XIX. század közepének 

naturális iskolájára megy vissza, amely célul tűzte ki az irodalomban, hogy felvázolja a korabeli társadalom 

„fiziológiáját”, a vidéki élet elmaradottságát és a nagyvárosok (elsősorban Pétervár) nyomornegyedeit. A 

„másik irodalom” naturális áramlatában ennek megfelelően uralkodik a realista, vagy a realizmust átértékelő 

stílus és a kortárs orosz élet negatív vonásait megjelenítő témaválasztás’ (GORETITY 2005: URL). 



 48 

II.1 Elbeszélések 

 

II.1.1 Új Robinsonok, Higiénia 

 

 Az elemzésékhez olyan irodalmi műveket választottam, amelyek a meglátásom 

szerint a legjobban reprezentálják azokat a témákat, amelyek az írónő műveiben gyakran 

megjelennek. Tehát a „családos/egyedülálló nő” problémakör megjelenéséről lesz szó, 

amely állandóan jelen van az írónő prózájában, ahogy azt a szakirodalom is kiemeli. Így 

olyan elbeszéléseket választottam, amelyek a család-problémakörrel foglalkoznak, 

különböző megközelítésből. Az első két mű, az Új Robinsonok és a Higiénia a családok 

eltérő hozzáállását mutatja be különböző krízishelyzetekben, míg a Halhatatlan szerelemben 

és a Szeretlekben inkább a férfi–női kapcsolatok kerülnek előtérbe. Bár mind a négy 

elbeszélésben megjelennek családok, a fókusz mindegyik elbeszélésben máshova kerül. 

Ezekben az elbeszélésekben közös vonásként az intertextuális kapcsolódásokat emelném ki, 

amelyek által egy mély többletjelentéssel bővül Petrusevszkaja szövege. 

 Petrusevszkaja munkái között több olyan mű is található, amelyekben már a 

felszínen is megmutatkoznak a világirodalmi párhuzamok, az archetipikus szüzsék és hősök. 

Ezen szövegeknek a többsége ciklusba rendezetten jelent meg, ám a ciklusok a különféle 

kiadásokban más és más összetételűek. Vizsgálatom tárgyát a В садах других 

возможностей (Az egyéb lehetőségek kertjeiben) című ciklus képezi, melyben már az 

elbeszélések címében is megjelenik az intertextuális utalás. Ilyenek például a Новые 

Робинзоны (Új Robinsonok), Новый Гулливер (Új Gulliver), Новый Фауст (Új Fauszt), 

Бог Посейдон (Poszeidón), Медея (Médea) című elbeszélések. Ezek közül az Új 

Robinsonok című elbeszélésen keresztül szeretném bemutatni, hogy Petrusevszkaja milyen 

forrásokat használ az archetipikus szüzséket, hősöket megjelenítő szövegben. 

 Petrusevszkaja műveit hosszú időn keresztül nem publikálták, azok csupán 

szamizdatban jelenhettek meg, még annak dacára is, hogy nem fordult szembe nyíltan a 

rendszerrel. Ahogyan M. Nagy Miklós írja az írónő drámái kapcsán: „nem volt ugyan semmi 

kifejezetten szovjetellenes a darabokban, de olyan sötéten ábrázolták a szovjet emberek 

világát, olyan csirkefejes minimalizmussal írták le a perlekedéseiket, gyűlölködéseiket, 

irigységeiket, hogy mindig akadt előbb vagy utóbb egy nagyhatalmú́ hivatalnok, aki a 

fejéhez kapott: ezt azért mégsem szabad egy szovjet színpadon. A szovjet embereknek 

lehetnek problémáik, de nem lehet ilyen kilátástalanul sötét az életük, ilyen reménytelenül 

beszűkült a gondolkodásuk” (M. NAGY 2017: 1021). 



 49 

Szőke Katalin egy 2001-es tanulmányában arról ír, hogy „a jelenlegi orosz prózában 

leginkább két szerző, Vjacseszlav Pjecuh (1946) és Ljudmila Petrusevszkaja (1938) vetik fel 

rendkívül élesen és a »posztszovjet posztmodernre« jellemző eszközökkel a faluban, illetve 

a városi periférián élő ember (és társadalom) léthelyzetéből fakadó kérdéseket” (SZŐKE 

2001). Lipoveckij ugyanakkor kiemeli, hogy Petrusevszkaja műveiben állandó elem a 

világirodalmi visszacsatolás. Ebből indul ki Voroncova is, aki szerint Petrusevszkajánál a 

klasszikus szövegek cselekménye, képei átalakulnak, az írónő újragondolja, rekonstruálja 

őket. Lipoveckij szerint Petrusevszkaja hőseinek sorsa mindig egy pontosan meghatározott 

archetípushoz, archetípus-formulához van rendelve (az árva, az ártatlan áldozat, a gyilkos), 

vagy akár egy archetípus-párhoz, mint az „Он и Она” (a Férfi és a Nő). Egyetlen 

„robinsonja” és „gulliverje”, egyetlen olyan hőse, amelyik tisztán az irodalmi modell szerint 

formálódik, sem kivétel. Lipoveckij meglátása szerint Petrusevszkaja amint elképzel egy 

hőst, azonnal archetípust társít hozzá, amelyhez a hős egész léte kapcsolódni fog. Műveiben 

ezek az archetípusok bizarr metamorfózisokon esnek át, például az új Gulliverről szóló 

történet olyan passzussal zárul, amelyben Gulliver egyszerre válik istenné és törpévé 

(ЛИПОВЕЦКИЙ 1994). Vagyis Lipoveckij szerint Petrusevszkaja prózájában a mélyen 

naturalisztikus, az „igazi” élethez közelítő helyzetek és kollíziók összekapcsolódnak az 

erőteljes és hangsúlyozott irodalmisággal. Ennek egyik eszköze az archetípusok, irodalmi 

modellek aktivizálása a műveiben. 

 A vizsgált elbeszélésciklusban ábrázolt családi-társadalmi jelenségeket meglátásom 

szerint Petrusevszkaja három rétegen át kontextualizálja. Az első ilyen réteget a Lipoveckij 

által kiemelt archetipikus szüzsék és archetípusok képezik a másodikat a XX. századi orosz 

irodalom alkotásai a harmadik réteget pedig a konkrét történelmi események kulturális 

lenyomatai. E három réteg megjelenését az Új Robinsonok című elbeszélésen keresztül 

szeretném bemutatni.  

 

Első réteg: a Robinson Crusoe 

Egy választott, szabad földre való utazás motívuma kifejezetten jellemző az utópia 

metaműfajára, ugyanakkor tetten érhető a városi családok falura való kiköltözésének egyes 

műveket meghatározó szüzséjében is. Lényegében ez az utóbbi az a társadalmi jelenség, 

amely a vizsgált elbeszélés alapját adja, és amelyen keresztül az archetípusok és az irodalmi 

hagyomány tényei dekonstruálódnak.  

A dekonstrukció első rétegét Daniel Defoe kalandregénye, a Robinson Crusoe 

alkotja. M. Nagy Miklós szerint az Új Robinsonokkal Petrusevszkaja volt az első, aki megírta 



 50 

„a maga idején az eszkatologikus-antiutópisztikus fantáziáját” (M. NAGY 2017: 1023). Ezt 

támasztja alá Natalija Kovtun, aki a Русская литературная утопия второй половины ХХ 

века című könyvében arról ír, hogy az új robinzonád paradox módon egyaránt magában 

foglalja az eszkatologikus vonásokat és a kert utópiáját (КОВТУН 2005).  

 Defoe regényéhez hasonlóan a narrátor az Új Robinsonokban is egyes szám első 

személyű elbeszélő, azzal a különbséggel, hogy míg Defoe-nál maga Robinson Crusoe a 

narrátor, az Új Robinsonokban egy olyan lány tölti be ezt a szerepet, aki nem egymaga 

költözik a Mora folyón túli faluba, hanem az egész családjával. Míg a Robinson Crusoe-ban 

a szigeten folytatódó élet egy véletlen következménye, Petrusevszkajánál az Új 

Robinsonokban megjelenő család − az anya, az apa, a lányuk, illetve a kutyájuk, majd később 

két talált gyermekük, Léna és Najgyen, illetve a hozzájuk szegődött öregasszony, Anyiszja 

önmagukat teszik számkivetetté. Ez a kiinduló helyzet inkább Alexander Selkirk történetével 

kerül párhuzamba, aki a Defoe-regény prototípusa volt: Selkirk maga vált számkivetetté, 

miután összetűzésbe került a hajó kapitányával. Selkirk, ahogyan az Új Robinsonokban 

megjelenő család is, különböző szerszámokat, eszközöket vitt magával, míg Robinson 

Crusoe-nak erre nem volt lehetősége, csupán azok az eszközök álltak rendelkezésére, melyek 

az elsüllyedt hajó roncsai közül kerültek elő. Robinson Crusoe arra vár, hogy valaki a 

szigetre jöjjön, akivel majd kolóniát alakíthat, illetve hogy a későbbiekben a szigetről el 

tudjon hajózni. Az Új Robinsonokban a család tisztában van azzal, hogy a katonák előbb-

utóbb meg fognak jelenni, s nekik akkor egy másik „szigetre” kell tovább állniuk, és 

amennyiben ott is rájuk találnak, ismét útra kell kelniük.  

 Petrusevszkajánál a falu vagy az eldugott erdei ház toposza nem a harmóniát vagy a 

biztonságot szimbolizálja, s nem is egy utópisztikus idilli szigetet, hanem egy fenyegetett, 

bizonytalan léthelyzetet; mindezzel mintegy azt sugallva, hogy nincs olyan hely, ahol a 

hősök elrejtőzhetnének. Nem létezik olyan utópisztikus „sziget”, ahonnan újra 

benépesíthetnék a „földet” a túlélők. A ház, tágabb értelemben pedig a falu nem válik 

„robinsonok” szülőhelyévé: egyes hősök készek kiszorítani másokat, akik veszélyeztetik a 

többiek túlélési esélyeit. A civilizáció „külső” tere, amely a történetben a halál képzetéhez 

kapcsolódik – írja Kovtun –, többé már nem különbözik a „belsőtől” (otthon-lélek), a határ 

eltörlődik közöttük (КОВТУН 2005). 



 51 

 Defoe művének lehetséges allegorikus olvasata szerint a regényt lehet akár a bibliai 

tékozló fiú történetének egyfajta változataként is interpretálni.13 Petrusevszkaja azonban 

dekonstruálja ezt a szüzsét, nála a család nem jár be semmilyen bibliai utat, a hősök nem 

mennek keresztül semmilyen személyiségfejlődésen. Az életükben nincs semmilyen 

változás azon kívül, hogy a centrumból (a városból) a perifériára (falura) kerülnek, illetve 

az, hogy a testük lassan átalakul, és bizonyos értelemben deformálódik, például a kezükön a 

nehéz munkától – a többi falubeliéhez hasonlóan – megvastagodnak a körömágyak, és az 

ujjaik bütykösek lesznek. Általában véve minden, ami körbeveszi őket pusztulni kezd, 

széthullik. Életüket a természeti körülményekkel folytatott állandó küzdelem jellemzi, 

illetve a közelgő hadsereg elől való menekülés, valamint annak állandósult tudata, hogy 

mindvégig kívülállókként tekintenek rájuk a helybéliek.  

 

Második réteg: a XX. századi orosz irodalom 

A második rétegben a XX. századi orosz irodalom két tematikai vonulatához, az ún. 

falusi (tradicionális) és háborús prózához tartozó egyes művek bizonyos elemei idéződnek 

meg, amelyek egy meghatározott krízishelyzetet vagy kataklizmát jelenítenek meg. 

Petrusevszkaja elbeszélésének vonatkozásában az egyik ilyen párhuzamot a falusi próza 

egyik nyitófejezete, Szolzsenyicin Matrjona háza című elbeszélése jelenti. Az Új 

Robinsonokban megjelenő helyek elnevezése hasonlóságot mutat a Szolzsenyicin-mű 

helyszíneivel: míg az Új Robinsonokban a család a Mora folyón túli faluba érkezik.14 

Szolzsenyicin főhőse a murom-kazanyi vasúti elágazásnál utazik egy faluba, ahol új otthont 

keres magának. A falu neve Talnovo, ami hangzásában közel áll a Tarutyinohoz, annak a 

Morától tíz kilométerre fekvő falunak a nevéhez, ahová az Új Robinsonokban az anya és 

lánya gyalogolnak. Kovtun azt is megjegyzi, hogy az Új Robinsonokban a családfő alakja az 

asszociációk révén Szolzsenyicin művében megjelenő Faggyejjel is párhuzamba állítható: 

Petrusevszkajánál az apa szintén béna, s ugyanakkor hasonlóképpen fukar is, miközben az ő 

buzgalma is az őrület határát súrolja. 

Anyiszja és Matrjona sorsában is felfedezhetők párhuzamok: mindketten egyedül 

élnek, nem kapnak nyugdíjat, mivel nem dolgozták le a szükséges időt a kolhozban, 

 
13 Erről ír M. A. Maszlova a Проблема жанрового определения произведений Д. Дефо и Дж. Свифта 

című tanulmányban (МАСЛОВА 2014). 
14 A Petrusevszkaja elbeszélésében szereplő Mora folyó elnevezése érdekesnek bizonyulhat annak mitológiai 

szimbolikája szempontjából is: az orosz és általában a szláv hagyományban ugyanis a mor (мор) szógyökre 

visszavezethető szavak jelentése a halál és a pusztulás képzetkörével áll szoros összefüggésben (ФАСМЕР 

1986: 651), vö. pl.: мора/мара ’éjszakai kísértet’, ’halál’; мор ’dögvész’; мёртвый ’halott’ stb. 



 52 

mindemellett pedig a kecskével és a macskával való barátságuk is rokonítja a két hőst 

(КОВТУН 2005: 518). Ezen kívül a létfenntartáshoz szükséges egyetlen élelemforráshoz, a 

krumplihoz való hozzáállásuk is rokonítja őket egymással. A munkához való hozzáállásuk 

is megegyezik: mindketten nagyon sok és kemény munkát végeznek, ám míg Matrjona nem 

akarja a kolhozban való munkáért járó pénzt elfogadni, addig Anyiszja és a család között 

már az elbeszélés elején kialakul egy csereügylet, amelyet mindig módosítanak, ahogy 

fogynak a család tartalékai. A Szolzsenyicinnél megjelenő epizód, mely a falun élő 

asszonyok versengését mutatja be, az Új Robinsonokban naturalisztikusan dekonstruálódik. 

Egyrészt a faluban három öregasszony marad, akik közül csupán ketten beszámíthatóak, 

másrészt a közöttük fennálló versengés feleslegessége és céltalansága is megmutatkozik. 

Anyiszja azok után, hogy Tánya a családnak egy kisgyermekre hasonlító, apró malacot vág 

le és ad „ajándékba”, illetve egy olyan kiskecskét öl le és visz el a család számára, amit nem 

lehet megenni (vagy annak bármilyen módon hasznát venni). Mindez inkább egy 

ószövetségi ihletésű rítusra, egyfajta áldozatbemutatásra emlékeztet: ezt az értelmezési 

lehetőséget támasztja alá az a tény is, hogy mindkét öregasszony nagy hangsúlyt fektet a 

tisztaságra: tiszta ruhába csavarják áldozataikat, a két állatot, és úgy viszik el a családnak. 

Egy másik kapcsolódási pont a Matrjona házával a rádió műben megjelenő toposza, 

amelynek szimbolikus jelentése van. Ahogy a Matrjona házában felbukkanó, száműzetésből 

szabadult hős olyan helyre vágyik, ahol el tud rejtőzni, és nem harsog a rádió, az Új 

Robinsonokban szereplő család is elszigetelődésre törekszik. 

Hetényi Zsuzsa szerint a rádió Szolzsenyicinnél a külső világ személyes szférába 

való ellenséges behatolásának állandó motívuma (HETÉNYI 2001). Ugyanakkor az Új 

Robinsonok családfőjének viszonya a rádióhoz ambivalens: egyrészt attól fél, hogy a család 

végleg elszigetelődik a külvilág eseményeitől, másrészt nem is akar kapcsolatba lépni a 

külvilággal, hiszen tudja, hogy amit a rádióban hall, az hazugság. Majd az elbeszélés utolsó 

jelenetében újra fontos szerepet kap a rádió, ami ezúttal az apa „győzelmét”, az újabb sikeres 

megmenekülést jelképezi: ahogy a férfi bekapcsolja a készüléket, csupán a csend 

„hallatszik”. Ám sem az olvasó, sem pedig a szereplők számára nem válik egyértelművé, 

hogy végül sikerült-e az apának és családjának a fenyegetettségtől megmenekülnie, lévén 

nem derül ki, valójában a rádió elemei merültek-e le, vagy pedig ténylegesen megszűnt az 

adás, és a család túlélte az „apokalipszist”. 

 

 

  



 53 

Harmadik réteg: történelmi korszakok megidézése 

A rádió toposzának másik szimbolikus kapcsolódási pontja egy történelmi esemény: 

a spanyol polgárháború. Ez lesz a harmadik réteg, amelyen a Petrusevszkaja-elbeszélésben 

ábrázolt társadalmi jelenség, a városi lakosság falura költözése átszűrődik. Az elbeszélésben 

megjelenő apa a lányának minden „jó” reggelen a következő mondatot ismétli: Egész 

Spanyolország fölött felhőtlen az ég! (PETRUSEVSZKAJA 2016: 75).15 A jelmondat 

egyesek szerint a spanyol polgárháború kezdetét jelentette, ami a „Szeuta” nevezetű 

rádióban hangzott el. ugyanakkor fontos megjegyezni, hogy ez a jelmondat csupán 

Oroszországban terjedt el széles körben, miközben a különféle spanyol, vagy más európai 

források nem számolnak be róla. K. Dusenko ezzel kapcsolatban azt a következtetést vonta 

le, hogy a jelmondatot minden valószínűség szerint a közismert író, Ilja Ehrenburg 

terjesztette el Párizsból. Az orosz irodalomban legendássá vált mondat számtalan műben 

felbukkan. Dusenko szerint e mondat nem csupán történelmi, de esztétikai jelentőséggel is 

bír, miután „éles kontraszt áll fenn békés, szó szerinti, illetve tragikus, burkolt jelentése 

között. Másrészt a mondat fonetikailag és ritmikailag is rendezett: lényegében nem más, 

mint egy egysoros, hatlábas jambus, „b” és „n” hangszereléssel” (ДУШЕНКО 2019: 156). 

Az elbeszélésben az apa által emlegetett jelmondat nem csupán az 1936-os spanyol 

polgárháborúra utal, de bizonyos önéletrajzi vonatkozása is van. Petrusevszkaja szülei 

ugyanis oly mértékben tisztelték Dolores Ibárrurit, a spanyol kommunista párt szimbólumát, 

hogy gyermekük második keresztneve is Dolores lett. Ibárruri fontos szerepet töltött be az 

1936-os spanyol polgárháborúban is. „A köztársasági ellenállás egyetemes ikonjává vált, a 

szlogennel együtt, amelyet 1936. július 19-én, az Unión Radio Madrid mikrofonja előtt 

olvasott fel: ¡No pasarán!, vagyis Nem fognak átjutni!, Nem törtök át!” (SEMSEY 2022: 

URL). A polgárháború lezárulta után Moszkvába menekült, ahol folytatta politikai 

tevékenységét. Ibárruri a Szovjetunióból „naponta olvasott be a szovjet állomások 

mikrofonjain olyan szövegeket, amelyek a fasizmus elleni összefogásra szólítottak fel” 

(SEMSEY 2022: URL). 

Mivel Petrusevszkaja az 1990-es években írta az vizsgált elbeszélést, még egy 

történelmi-életrajzi esemény párhuzamba állítható a spanyol polgárháborúval. 1991-ben 

különböző zavargásokra került sor, a baltikumi országok Szovjetunióból való kiválási 

szándéka miatt. Amikor a szovjet tankok bevonultak Vilniusba, az írónő Litvániába írt nyílt 

levelet. Emiatt megfigyelés alatt tartották, mivel a levéllel „megsértette” a még hatalmon 

 
15 Oroszul: «Над всей Испанией безоблачное небо» (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1995: 284). 



 54 

lévő Gorbacsovot. Ezért családjával együtt menekülnie kellett Moszkvából, miközben pert 

indítottak ellene. Ahogy M. Nagy Miklós fogalmaz: „nemcsak a fenyegető polgárháború, 

hanem a bíróság elől is menekülni akart, s aztán jött a puccs, és úgy érezte: most, most 

kezdődik az, amitől rettegett, de kiderült, hogy az oroszok már nem vevők a disznóképű, 

idióta komcsikra...” (M. NAGY 2017: 2024). 

Az írónő élettörténetén keresztül tehát egy újabb szimbolikus réteggel bővül az Új 

Robinsonok című elbeszélés. Petrusevszkaja történelmi utalások révén is megerősíti azt, 

amit az első archetipikus réteg is kiemel: nem létezik semmiféle sziget. Habár aztán az is 

kiderült, hogy semmilyen munka és semmiféle előrelátás nem menthet meg minket, csak a 

szerencse (PETRUSEVSZKAJA 2016: 71). 

Az elbeszélés elemzését talán M. Nagy Miklós szavaival lehetne a 

legszemléletesebben összegezni: „Petrusevszkaja a kilencvenes évek elejének félelmeit írja 

ki magából úgy, hogy az elbeszélések időtlenné-archetipikussá váljanak – hogy bele tudja 

élni magát minden olyan olvasó a jövőben, aki körül hasonlóan szétfoszlik a megszokott 

életvilág, a kultúra és a civilizáció, és az emberekből kezd előbújni a vadállat” (M. NAGY 

2017: 1023). 

 

 

Higiénia 

Petrusevszkaja Higiénia című elbeszélésében egy újabb eszkatologikus kódolású, 

apokaliptikus atmoszférájú történetet ír meg. Míg az Új Robinsonok című elbeszélésben a 

család elmenekül az „apokalipszis” elől, és próbál az új környezetében berendezkedni, addig 

a Higiénia című műben az R. család története azzal veszi kezdetét, hogy egy közelebbről 

nem definiált vírus terjedése miatt járvány tör ki a városban. Petrusevszkaja egy 

mikrokörnyezetet teremtve (R. család) mutat be egy makrokörnyezetet, amit akár egy egész 

város járványhoz való hozzáállása is meghatározhat. Foucault szerint a járvány, azaz például 

a „pestis sújtotta város, amelyet át– meg átsző a hierarchia, a felügyelet, a tekintet, az írás, a 

kiterjedt, és az egyéni testekre megkülönböztetett módon ható, mozdulatlanná dermedt város 

– a tökéletesen kormányozott város utópiája. A pestis (legalábbis a megelőzés állapotában) 

próbatétel, amelynek során tökéletesen meghatározható a fegyelmező hatalom gyakorlata” 

(FOUCAULT 1990: 119). Mint ahogyan azt Foucault írja, egy-egy járvánnyal kapcsolatos 

reakciók, sémák – természetükből eredően – eltérők lehetnek: „A fegyelmező sémák mélyén 

a pestis képe a zavart és a rendetlenséget idézi fel, a lepra képe pedig, a kapcsolatok 

felszámolásával, a kizárás sémáinak az alapját adja” (FOUCAULT 1990: 120). 



 55 

Ebből kiindulva az elbeszélés vizsgálatát két részre osztottam fel: az első a szerkezet, 

ahol az epidémia−tér−idő hármasára helyezem a hangsúlyt, hiszen egy járvány kitörésekor 

a tér és az idő meghatározó tényezőként lép fel. Ebből a szempontból fontos körülmény a tér 

lezárása és felosztása, tehát az izoláció és a szeparáció, másrészről pedig az időtartam, 

ameddig a járvány tart, illetve ezzel kapcsolatosan az élelem kérdése, ami egy ilyen 

krízishelyzetben az idő múltával egyre fontosabb szerepet kap. Másodikként a műben 

megjelenő motívumhálót elemzem: az élelem−egér−macska hármast. Mindezek mellett az 

elbeszélésben fontos szerepet kap az intertextualitás is, ami – mint már szó volt róla – 

általában is jellemző az írónő ars poeticájára: ennek segítségével keretezi Petrusevszkaja a 

befogadó, azaz az olvasó számára az elbeszélést. 

 

Epidémia – Tér – Idő  

 

Epidémia 

Magának a járványnak a konkrét ábrázolása az elbeszélésben a minimumra 

szorítkozik. Viszont a mű címe önmagában is sokat elárul, hiszen a higiénia kifejezés – a 

szó mind tudományos, mind hétköznapi értelmében – a környezet emberi szervezetre 

gyakorolt hatását, illetve az egészséges állapot megőrzésének és a kórokozók távoltartásának 

gyakorlatát jelenti. Vagy mint azt Fodor József, a higiénia tudományának 19. századi 

úttörője szabatosan megfogalmazta: „A hygienia azon tudomány, amely kutatja, mikép lehet 

megismerni úgy az egyes ember, mint a népesség betegsége, vagy egészsége okát, kutatja 

továbbá azon erőket, amelyek az egyesekre, valamint a népességre előnyösen hatnak; s végre 

kutatja azon okokat, amelyek által az előnyös terjeszthető s melyek által a hátrányos 

kikerülhető, vagy megszüntethető” (BÍRÓ 2009: 56). 

Petrusevszkaja elbeszélésének hátterét szintén egy hasonló, a várost térdre kényszerítő 

járvány adja. A mű elején megjelenő férfi elárulja a családnak, hogy mik a fertőzés jelei, és 

miképpen lehet a kór ellen védekezni. A titokzatos idegen közli a családdal, hogy a fertőzést 

követően különféle hólyagok és csomók jelennek meg a testen, illetve a vírus felpuffadást is 

okozhat, majd az illető három nap múlva meghal. A védekezés legjobb módja, ha nagy 

figyelmet fordítanak a higiéniára, és ha irtják az egereket, mivel azok a betegség legfőbb 

terjesztői. Így valójában a férfi által a családnak adott leírás a pestis által okozott tüneteknek 

feleltethető meg.16 Ugyanakkor az elbeszélésben maga az epidémia mindösszesen három 

 
16 Petrusevszkaja szövegében vírusos megbetegedésről van szó, bár a pestis valójában bakteriális eredetű kór. 



 56 

epizódban jelenik meg: a mű elején az ismeretlen férfi beszámolójában, a közepe táján, 

amikor a család macskája miatt a kislány megfertőződik, végül pedig az elbeszélés végén, 

amikor az egész család – a kislányt és a macskát kivéve – belehal a fertőzésbe, és az 

emberekből nem marad más, csak egy borzasztó fekete kupac. 

Foucault Felügyelet és büntetés. A börtön története című könyvének harmadik 

fejezetében a járvány idején karanténba zárt város újrastrukturált teréről a következőket írja: 

„zárt, a világtól elvágott, minden pontján ellenőrzött tér, ahol az egyének egy helyhez vannak 

szögezve, ahol a legkisebb mozdulatot is ellenőrzik, minden eseményt följegyeznek, ahol 

folyamatos írásos munka köti össze a központot a perifériával, ahol a hatalom 

megosztatlanul gyakorlódik, folyamatos, hierarchikus alakzatban, ahol minden egyént 

állandóan kijelölnek, megvizsgálnak és besorolnak az élők, a betegek és a halottak 

csoportjaiba – ebből áll össze a fegyelmező gépezet tömör modellje. A pestisre adott válasz 

a rend; funkciója, hogy eloszlasson minden zűrzavart: a betegséget, amely átadódik, ha a 

testek összekeverednek; a rosszét, amely felgyülemlik, ha a félelem és a halál eltörlik a 

tiltásokat. Mindenkinek előírja, hol a helye, melyik a teste, milyen a betegsége és a halála, 

mi a java, a mindenütt jelen lévő és mindentudó hatalom hatályával, amely szabályosan és 

megszakítatlanul tovább osztja fel önmagát, az egyén végső meghatározásáig, meghatároz 

mindent, ami jellemzi, ami a sajátja, ami történik vele” (FOUCAULT 1990: 119). 

Petrusevszkaja elbeszélésében az epidémia és a köznapiság párhuzamos megléte abszurd 

helyzetet teremt. Hiszen a család a járvány kitörése után is folytatja megszokott életét, ami 

a szövegben kifejezetten nyomatékosított módon jelenik meg: Nyikolaj bekapcsolja a 

televíziót, megvacsoráznak, mindenki a szokásos rutint követi. A normális és az abnormális 

ilyen értelemben felcserélődik, a szereplők a megdöbbenés semmilyen jelét sem mutatják: 

lényegében nem az vált ki belőlük megütközést, amint egy ismeretlen közli velük, halálos 

járvány tört ki, hanem amikor az illető pénzt kér tőlük, hogy elmehessen bevásárolni nekik.  

Ahogyan azt Foucault is írja a hierarchikussággal kapcsolatban, az R. családban is 

azonnal, szinte magától értetődő módon kialakul egyfajta hierarchia. És mivel Nyikolaj a 

„kiválasztott”, ő kerül a hierarchia élére, a műben lényegében minden körülötte mozog. 

Ráadásul Nyikolaj alakja és az élelem szorosan összekapcsolódik, hiszen ő hozza azt a 

lakásba a család számára, így mindenki úgy viselkedik, mintha Nyikolaj lenne a hierarchia 

csúcsán. 

Ahogy már fentebb kifejtettem, az intertextualitás az egyik legfontosabb eszköz, amelyet 

Petrusevszkaja gyakran alkalmaz. Mivel a Higiénia a járvány egy zárt közösségben 

(családban) való megjelenéséről szól, az abszurd helyzetek (az epidémia és a hétköznapiság 



 57 

kettőssége), a túlélés lehetőségének kérdése párhuzamba állítható más, hasonló helyzeteket 

taglaló irodalmi művek problémafelvetéseivel. Ilyen lehetséges intertextuális kapcsolódási 

pontokat jelenthet többek között Daniel Defoe A londoni pestis és Albert Camus A pestis 

című regénye, illetve Edgar Allan Poe A vörös halál álarca című novellája. Mindhárom mű 

egy járvány kitöréséről szól, és mindegyik részletesen kitér a kialakult helyzet kezelésére is. 

E művek lényegüket tekintve a járvány és a halál témakörére épülnek, ahol a kataklizma, 

természetesen, nem csupán fizikai, de legfőképpen morális kérdéseket is felvet. 

Petrusevszkaja elbeszélésében a járvány következtében kialakuló elszigeteltség, az emberi 

kapcsolatok szétesésének (a család széthullásának) mechanizmusa, valamint a különböző 

válaszreakciók természete meglátásom szerint párhuzamba állítható a világirodalom imént 

említett alkotásaival. Ez utóbbiak közül Edgar Allan Poe A vörös halál álarca című műve 

kapcsán szeretnék egy jellegzetes motivikus párhuzamra rámutatni. Poe novellája legelején 

naturalisztikus módon leírja, hogy a „Vörös Halál” bélyegei milyen kegyetlen módon 

bélyegzik meg az embert: Vér volt a megjelenése és pecsétje — a vér vörössége és borzalma. 

(…) A skárlátszinü foltok az áldozat testén és különösen az arcán a pestis bélyegei voltak, 

melyek elzárták őt embertársai segítségétől és rokonérzésétől (POE 1919: 5). Petrusevszkaja 

elbeszélésében szintén hasonló esettel találkozunk: a saját történetét elmesélő ismeretlen 

férfi maga mutatja meg a fején a járvány jegyeit: Én már átestem ezen a betegségen − mondta 

a fiatalember, és levette a sapkáját, amely alól teljesen kopasz, rózsaszínű koponyája 

bukkant elő, amelyen akár a forralt tej tetején a pille, olyan vékony bőr feszült. 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 47−48). Majd a mű végén a kislány testén is ilyen fizikai 

elváltozások jelennek meg. Tehát a járvány hatásai és következményei mindkét műben az 

egyének fizikai állapotán, a külsődleges jegyek tekintetében is megmutatkoznak, amelyek 

miatt kirekesztetté válnak a társadalomból, a közösségből, vagy legalábbis megbélyegzik 

őket. Ugyanakkor a fizikai elváltozások mindkét esetben szimbolikusan is értelmezhetők: a 

megfertőződöttek vagy a túlélők többé már nem tartoznak teljes mértékben az élők közé, 

egyfajta „határhelyzetbe” kerülnek, ami megkülönbözteti őket a társadalom vagy a közösség 

többi tagjától. 

 

 

 

 

  



 58 

Tér (kint − bent, nyitott és zárt terek) 

A tér problémája kiemelt szerepet kap a műben. Az elbeszélés térstruktúrája lényegében 

a „kint” és a „bent” bináris szembeállításán, a saját és idegen oppozíciópáron17 keresztül 

épül ki. A család tagjai bent a lakásban, az idegen férfi kint a lépcsőházban mozog, ami egy 

köztes térként funkcionál. Mindössze két szereplő mozgástere terjed ki a kinti és benti 

közegre is: az egyikük Nyikolaj (az apa), a másik pedig a család macskája. A cselekmény 

kezdetekor az idegen férfi csengetésére a kislány nyit ajtót. Az ajtó, mint a térbeli 

határátlépés jele, a mű elején többször is megjelenik, hiszen a férfi a lépcsőházat végigjárva 

mindenhová becsenget: a lakók kinyitják az ajtót, majd be is csukják, és ez így megy, 

ameddig körbe nem járja az összes lakást a házban. Mindemellett egy másik jelölő funkciója 

is van az ajtónak: az idegen férfi nyomatékosan felhívja a család figyelmét, hogy 

amennyiben valahányan megfertőződnek, hagyják nyitva a bejárati ajtót. Ezt a család 

elmulasztja, így az ajtót a mű végén a macska nyávogását hallva a férfi töri be. 

A cselekmény előrehaladtával a tér egyre jobban beszűkül, hermetikusan zárt lesz. Az 

elbeszélésben a lakásba való visszahúzódás és elszeparálódás motívuma így lényegét 

tekintve a „hermetikusan magába záró tér” képzetkörét látszik aktualizálni, ami így egyúttal 

egyfajta „börtön-jelleget” is kölcsönöz a mű térstruktúrájának. A tér ilyen természetű 

értelmezésével kapcsolatosan Faragó Kornélia a következőket írja: „A belső terekhez fűződő 

élményeink egy izgalmas paradoxot körvonalaznak. Egy paradoxont, mely a 

következőképpen fogalmazható meg: a bensőségesség zárt tágasság. Olyan zártság tehát, 

amelyből nem hiányoznak a nyitott struktúrák. A nyitott szerkezetek hiánya, a hermetikusan 

magába záró tér a megvalósulás lehetetlenségéről beszél. Bizonyos jelhelyzetekben a kilátás 

és a betekintés, kilépés és bebocsátás kétirányúságát működtetni képtelen terek az 

elválasztottság metaforáivá, a szenvedés helyeivé alakulnak, és a rabság képzetrendszerét 

kapcsolják magukhoz” (FARAGÓ 2005: 5). Az elbeszélésben már a cselekmény kezdetén, 

a fiatalember megjelenésekor is az egész család a lakásban tartózkodik, mintegy oda van 

„bezárva”, csupán az ajtót nyitják ki. A szöveg annyit közöl, hogy Nyikolaj és Jelena 

telefonálnak a munkahelyükre, de nem kapnak választ, és az ismerőseiket sem tudják elérni. 

A televízióadás megszűnik, és a következő nap már a telefon sem működik. Az ablakon 

keresztül csupán annyit látnak, hogy csomagokat cipelő emberek járnak az utcán: Odalent 

 
17Az orosz kulturális hagyományban a saját-idegen ellentétpár lényegében a középkori világképből 

eredeztethető élő-holt alapoppozíció tartalmi vonatkozásban ekvivalens módozata. A hagyományos 

diskurzusban „minden eltérés, minden másság idegenként értelmeződik; az idegen mindig kivétel, elhajlás a 

normálistól, az idegen a rendről alkotott elképzelések tagadása” (SARNYAI 2012: 160).  



 59 

az utcán hátizsákkal meg szatyorral jártak az emberek, valaki egy kisebb méretű kivágott fát 

húzott maga után (PETRUSEVSZKAJA 2016: 52). Mindenki azt várja, mi fog történni. A 

harmadik napon már a hadsereg is kivonul a városból. 

Foucault a szeparálás kapcsán a következőket mondja: „A leprást kivetik, a száműzetés-

bezárás gyakorlata veszi körül; hagyják, hogy belevesszen, mint valami tömegbe, amelynek 

egyedeit nem érdemes megkülönböztetni egymástól; a pestiseseket aprólékos, taktikus 

hálóba fogják, ahol az egyéni megkülönböztetések az önmagát megsokszorozó, részeiben 

egymáshoz illeszkedő, tovább és tovább felosztott hatalom kényszerítései. Az egyik oldalon 

ott a nagy elzárás; a másikon a jó idomítás” (FOUCAULT 1990: 119). Petrusevszkaja 

művében az egész várost szintén egyfajta „térbeli hálóba” zárják, ahogyan ez a nagypapa 

által mondottakból, illetve a narrátor hozzászólásából is kiderül: kimennek a városhatáron 

kívülre, karantént állítanak fel – mondta a nagypapa. – Se ki, se be. A legborzasztóbb, hogy 

minden beigazolódott (PETRUSEVSZKAJA 2016: 52). 

Foucault szerint „az egyéni ellenőrzés valamennyi szerve általában kétféleképpen 

működött: a bináris felosztás és megjelölés módszerével (őrült – nem őrült, veszélyes – 

veszélytelen, normális – nem normális), valamint a kényszerítő kijelölés, a megkülönböztető 

felosztás módszerével (ki kicsoda; hol kell tartózkodnia; mivel jellemezhető; hogyan 

ismerhető fel, egyénileg hogyan gyakorolhatunk fölötte állandó felügyeletet stb.)” 

(FOUCAULT 1990: 120). Petrusevszkaja elbeszélésében hasonlóképpen működik mind a 

„kényszerítő kijelölés”, mind pedig a „megkülönböztető felosztás” módszere. Nyikolaj, a 

család feje az, aki elmegy élelemért, a többieknek megvan a „kijelölt” saját helyük a 

lakásban: az anya (Nyikolaj felesége) a fürdőszobából jön ki, majd a mű végén férje a sötét 

fürdőszobába zárja be őt, s ott is hal meg. A nagyszülők a mű elején még az előszobában 

hallgatódznak, de a mű végéhez közeledve Nyikolaj a hálószobájukba zárja őket meghalni. 

A kislánynak, akit legelőször zárnak karanténba, a gyerekszobában lesz a „helye”. Maga 

Nyikolaj, miután kislányát, feleségét és annak szüleit bezárta, a nappaliban hal meg. Tehát 

az ajtó toposza ismét fontos szerepet kap: Nyikolaj mindenkit bezár valamelyik helyiségbe, 

így a lakás többé már nem jelent „otthont”, azaz „védett, biztonságos hely” funkciója 

megszűnik, és átváltozik börtönné, ahol a különböző szobák „cellákká”, egyfajta 

„siralomházzá” alakulnak át (vö.: a Faragó Kornéliától korábban idézett gondolat, miszerint 

az ilyen „terek az elválasztottság metaforáivá, a szenvedés helyeivé alakulnak, és a rabság 

képzetrendszerét kapcsolják magukhoz”). Míg az Új Robinsonokban a család (a fogalom 

eredeti jelentéstartalmainak megfelelően) egy összetartó egységként próbál túlélni, addig a 



 60 

Higiéniában ez az összetartás megszűnik, és a család a mű végére inkább az egymástól való 

elszigeteltség, az idegenség közegévé válik. 

 

Idő 

Az elbeszélésben szereplő család egyetlen célja a járvány átvészelése, túlélése, ami 

lényegében a kivárás stratégiáján alapul. A mű felépítésének tekintetében ez az elsődleges 

és egyben kizárólagos cél, amely köré az egész cselekmény épül. Ennek megfelelően a 

cselekmény során a térhez kötődő idő folyása is kiemelkedő szerepet kap. Maga a tény, hogy 

az elbeszélésben az idő múlása nem a maga természetesnek vélt folyamatosságában van 

ábrázolva, hanem sokkal inkább szegmentálva, konkrét eseményekhez, sorosfordulatokhoz 

kötve, már önmagában is tovább fokozza az amúgy is drámai történések tragikumát. Kitűnő 

példa erre a fiatalember lépcsőházba való visszatérésének epizódja, melyben az 

időintervallumokat valójában a személyes emberi sorsokban bekövetkező tragikus 

fordulatok (halál) határozzák meg: És a fiatalember csak a hatodik nap estéjén jutott el újra 

ebbe a lépcsőházba, három nappal azt követően, hogy a kislány elhallgatott, egy nappal 

Nyikolaj, tizenkét órával Jelena szülei és öt perccel Jelena halála után. 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 58).18 Az idő ilyen természetű tagolása lényegében a végsőkig 

fokozza az elbeszélés atmoszférájának sötétségét, az immár feloldhatatlan feszültséget és az 

események abszurditását. Az elbeszélésben így az idő múlásával elválaszthatatlanul 

összekapcsolódik a halál motívuma is, amely a családtagok egymás után, mintegy 

láncreakció-szerűen bekövetkező elhalálozásának megfellebbezhetetlen tényében ölt 

konkrét formát. A halál elkerülhetetlensége ekképpen az idő múlásával kerül párhuzamba, 

azaz az idő itt már nem pusztán az események egymásutániságaként, hanem a halálesetek 

láncolataként értelmeződik, és lényegét tekintve a romlást és a reménytelenséget jelképezi. 

 

Élelem – Macska – Egér 

 

Élelem 

A Higiénia című elbeszélésben kifejezetten fontos szerepet kap az élelem, illetve annak 

hiányának motívuma. Lényegében az étel toposzának tulajdonképpeni jelentéstartalmai nem 

feltétlenül kizárólagosan magára az ennivalóra vonatkoznak, hanem az ahhoz való 

személyes viszonyulás révén az egyes szereplők jellemének árnyaltabb ábrázolását teszik 

 
18 A félövér kiemelés tőlem – T. L. 



 61 

lehetővé. Ennek megfelelően a szereplők ételhez (és magához az evéshez) való hozzáállásán 

keresztül nem csupán a történelmileg determinált generációs különbség mutatkozik meg, 

hanem az adott szereplő mások (önnön családtagjai) iránt érzett felelősségtudata, vagy éppen 

ellenkezőleg, felelőtlensége és közönye válik láthatóvá. Nyikolaj például mohón eszik, noha 

a többiekért felelős családfőként és apaként ő az, akinek türtőztetnie kellene magát. 

Viselkedése így egyfajta bűnként is értelmezhető, mint ahogyan a hagyományos orosz 

kultúrában sem csupán illetlenségnek, hanem egyenesen bűnnek tartották az ilyesmit (CM 

2002: 153). Ezzel szemben a nagyszülők takarékosan, amúgy „öregesen” esznek, míg Jelena 

anyai érzéseitől vezérelve saját részéből is ad gyermekének. A kislány pedig nem érzékeli az 

étel tulajdonképpeni fontosságát, és – gyermeki igazságérzetének engedelmeskedve – 

ösztönösen a macskának adja az adagját. 

Az ennivalóval, pontosabban annak beszerzésével függenek össze Nyikolaj útjai is, 

amikor egyetlen emberként a családból elhagyja a lakást. Ezek a kinti világban tett „portyák” 

lényegében egyfajta rituálévá válnak, méghozzá a higiénia szabályainak fokozott 

betartásának visszatéréskor alkalmazott cselekvéssorának köszönhetően, ami a ruhacsere, a 

tisztálkodás és a fertőtlenítés részletesen kidolgozott mozzanataiban, mintegy rítusaiban ölt 

konkrét formát: Nyikolaj mindent levetett magáról, bedobta a szemétledobóba, az 

előszobában tetőtől talpig bedörzsölte magát kölnivel, a használt vattákat egy zacskóba 

kidobta az ablakon (PETRUSEVSZKAJA 2016: 51). Az apa beszerzőkörútjainak ilyen 

természetű ábrázolásakor Petrusevszkaja nemcsak a járványos időkre vonatkozó, mindenki 

számára ismert gyakorlat egyfajta változatát írja le, hanem lényegében az elbeszélés 

cselekményének eme ciklikusan ismétlődő mozzanatát az orosz mitikus-rituális hagyomány 

keretei között aktualizálja. Nevezetesen itt a már korábban is említett saját-idegen bináris 

oppozíció egyfajta változatáról van szó: a kulturális tér hagyományos diskurzusból ismert 

két alapvető toposzának, az otthonnak és az útnak a szembeállításáról. Az orosz tradicionális 

kultúrában ugyanis a saját, biztonságos közeget jelentő otthon ellenpontja lényegében az 

ismeretlen, az emberre veszélyt jelentő teret megtestesítő út toposza, melyek szembeállítása 

alapvetően az élők (emberek) és nem-élők (holtak és tisztátalanok), illetve a lét és a nemlét 

kettősségén alapul (ЩЕПАНСКАЯ 2003: 164). Másképpen fogalmazva „az otthonában 

magát olyan házigazdaként tételező ember, akinek a közösség szabályainak köszönhetően a 

személyes biztonsága garantálva van, útra kelvén saját ismerős közegét az ismeretlenre, az 

idegenre cseréli, azaz ezzel megfosztja magát saját biztonságának garanciáitól. <…> Ettől a 

pillanattól kezdődően extrém, veszélyes helyzetben találja magát, így új (gyakran az 

otthoniakkal teljesen ellentétes) garanciákat kell önmaga számára találnia, méghozzá 



 62 

bizonyos rituálék alkalmazása révén (viselkedés, üdvözlőformulák, tilalmak, talizmánok 

stb.). Az adott mágikus cselekvések így mintegy az ember „élő” státuszát megtartó rituális 

szimbolika demonstrálását hivatottak szolgálni” (БАГИ, ШАРНЯИ 2006: 71). Mindennek 

megfelelően a fertőzött, ezáltal tisztátalan emberektől benépesített külső világ és az oda 

vezető út az elbeszélés hősének szemszögéből nézve egyfajta „másvilágként”, a nemlét 

szférájaként értelmeződik,19 melynek tisztátalanságától e „rítusok” révén próbál minden 

egyes alkalommal megszabadulni. A higiénia rituális gyakorlatának betartása ily módon 

csupán a lakást rendszeresen elhagyó, az „idegen”, veszélyes közegben mozgó Nyikolaj 

cselekvéseiben mutatkozik meg, a többi családtag ugyanúgy cselekszik, mint mielőtt kitört 

a járvány. 

Miután ilyenképpen Nyikolaj személyisége egy sematikusan ismétlődő, kényszeres 

cselekvéssorozat automatizmusának részévé válik, az olyan morális kérdések mérlegelésére, 

mint az emberi élet értéke, valójában már nem képes, csupán gépiesen teszi a „dolgát”. Az 

egyik útja során ugyanis a férfi megöl egy nőt, akitől ellopja a hátizsákját, amiben élelem 

van. Az adott mozzanat az intertextualitás vonatkozásában Dosztojevszkij Bűn és bűnhődés 

című regényének morális dilemmájával kerül párhuzamba, miszerint önnön boldogulása 

érdekében az ember feláldozhat-e másokat, amennyiben saját önkényes, torz eszmefuttatása 

az adott problémát igazolni látszik. Ahogyan Raszkolnyikov az anyagi boldogulás 

reményében elköveti a gyilkosságot, úgy Petrusevszkaja elbeszélésében Nyikolaj is gyilkol, 

hogy elvehesse áldozatától az élelmet. A nagypapa már a bűntett megtörténte előtt megérzi 

a Nyikolajban lappangó sötét hajlandóságot, mikor azzal szembesül, hogy az minden egyes 

alkalommal magával viszi a kését. Nem véletlenül nevezi a vért – vélhetően mind a szó 

biológiai, mind pedig morális értelmében – a „legnagyobb fertőzésnek”: A vér a legfertőzőbb 

dolog − jegyezte meg a nagypapa, amint hajnaltájt aludni tért (PETRUSEVSZKAJA 2016: 

53). Mint utóbb kiderül, az öreg szavai valóban látnokinak bizonyulnak, lévén ez okozza 

majd Nyikolaj halálát is, hiszen a meggyilkolt nő valószínűleg már beteg volt, amikor 

Nyikolaj kezet emelt rá: Aztán leheverdett az ágyra (Nyikolaj), és elkezdett puffadni, 

puffadni puffadni. Az előző éjszaka megölt egy hátizsákos nőt, aki, úgy látszik, már beteg 

volt, úgyhogy a kés fertőtlenítése nem segített (PETRUSEVSZKAJA 2016: 57). Ugyanakkor 

a bűn, a bűntudat és a bűnhődés morális kérdéskörének kibontása Petrusevszkaja 

elbeszélésében nyilvánvalóan nem lehet olyan mélységű és rendszerszerű, mint 

 
19 Vö.: az orosz kulturális hagyományban „az útról alkotott koncepció magában foglalja annak «másvilágként», 

a «nemlét tereként» való értelmezését” (ЩЕПАНСКАЯ 2003: 164). 



 63 

Dosztojevszkij regényében, mint ahogyan az ezzel kapcsolatos következmények 

feldolgozása sem, viszont Nyikolaj tettei is utólagos következményekkel járnak, és azokat 

nem lehet ignorálni vagy meg nem történtté tenni. Erre a főhős csupán a halála pillanatában 

eszmél rá: Nyikolaj felfogta ugyan, de már későn, amikor puffadni kezdett. Az egész lakás 

zengett a kopácsolástól, nyávogott a macska, a felettük lévő lakásban a helyzet szintén 

eljutott a kopácsolásig, Nyikolaj pedig egyre csak erőlködött, egészen addig, míg el nem 

kezdett folyni a vér a szeméből, és úgy halt meg, hogy nem gondolt semmire, egyre csak 

erőlködött, és próbált szabadulni (PETRUSEVSZKAJA 2016: 57). 

 

Macska 

A cselekmény során meglehetősen fontos szerepet kap a macska alakja, amit meglátásom 

szerint Petrusevszkaja elsősorban a hagyományos népi kultúra tényeibe ágyazottan ábrázol. 

Ennek megfelelően az elbeszélésben a macska szerepe, illetve a hősök általi megítélése, a 

hozzá való ambivalens viszony a különféle folklórnarratívák (eredetmagyarázó mondák, 

hiedelemtörténetek stb.) szüzséiből ismert motívumokhoz rendelhetően jelenik meg. A szláv, 

és azon belül az orosz hagyományban a macska reputációja kettős képet mutat: egyrészt a 

„tiszta”, hasznos állatok között tartják számon, másrészt viszont „tisztátalan”, démoni 

vonásokkal (illetve kapcsolatokkal) felruházott veszélyes lényként, illetve a (járványos) 

betegségek megszemélyesítőjeként is (CM 2002: 255–256). 

Ennek megfelelően a Petrusevszkaja elbeszélésében megjelenő macska megítélése, 

alakjának értelmezhetősége szintén kettős. Egyrészről ez az állat nem csupán a kislány 

leghűségesebb barátja, aki mellette van a karanténba zárása idején, de a mű végén az ő 

nyávogása menti meg a gyermek életét: A macska viszont egyre miákolt, ... A macska 

nyávogott, ... A fiatalember elvette az ajtó elől a széktorlaszt, belépett a szobába, amelyet 

üvegszilánkok, szemét, széklet, kitépett könyvlapok, fejüktől megszabadított egerek, üvegek 

és madzagok borítottak el (PETRUSEVSZKAJA 2016: 58). Másrészről a család felnőtt 

tagjai félelemmel vegyes kegyetlenséggel viszonyulnak a macskához: az erkélyre kizárt, 

éhező állatot csak két nap után engedik be a lakásba, ám ezután sem igazán akarják etetni. 

Végül az egeret megevő macska lesz az, aki „behozza” a vírust a lakásba, emiatt különítik 

el a kislányt karanténba, majd később a nagyszülőket is. Ilyenképpen az állat és a járvány 

okozta megbetegedés képzetének összemosásával Petrusevszkaja a folklórhagyományból 

ismert „klasszikus” toposzt, az emberek között macska képében járkáló kórról alkotott 



 64 

archaikus elképzeléseket idézi fel.20 Mindezekhez kapcsolódóan az elbeszélésben érdekes 

mozzanatot képvisel a macska pofájának kislány általi csókolgatásának ismétlődő 

motívuma, lévén az nem csupán „közegészségügyi” okokból nem javallott, de a hagyomány 

által is tabusítva van, méghozzá a macska pofájának (és szájának) „tisztátalan” volta miatt. 

A macska szája is meg a kislányé is össze volt kenve valamivel – Tessék – mondta a kislány, 

és nyilvánvalóan nem először már, megcsókolta a macska ronda pofáját 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 53). Ez a tabu fogalmazódik meg az orosz népi bölcsességben 

is, miszerint „a kutyának csak a pofáját szabad megcsókolni, a bundáját azt soha, a 

macskánál meg éppen hogy fordítva” (CM 2002: 255). Az állat testének a tisztaság (szőrzet) 

– tisztátalanság (száj) szempontjából való megítélésének e kettőssége az orosz aetiológiai 

hagyományra vezethető vissza, mely szerint a vízözönkor a macska menti meg Noét és 

családját, amikor a bárkát elsüllyeszteni akaró, egérbe bújt ördögöt lenyeli.21  

Mindemellett az intertextualitás szintjén a macskának az elbeszélés végkifejletében 

betöltött szerepe a világirodalom egyik klasszikus novelláját, Edgar Allan Poe A fekete 

macska című művét idézi meg, amire a narrátor külön fel is hívja az olvasó figyelmét: A 

macska viszont egyre miákolt, mint abban a nevezetes elbeszélésben, amelyikben a férj 

megölte a feleségét, és téglával befalazta, de aztán jöttek a nyomozók, és a falból kihallatszó 

nyávogás nyomán kiderítették, mi a helyzet, mivel a hullával együtt befalazta az asszony 

kedvenc macskáját is, és úgy élt ott, hogy az asszony testével táplálkozott 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 58). Ahogyan Poe-nál a macska nyávogása árulja el a férfit, 

aki megölte majd – véletlenül az eleven macskával együtt – befalazta a feleségét, úgy 

Petrusevszkajánál is az állat hangja menti meg a kislány életét, miután a nyávogás hallatára 

a titokzatos idegen betöri az ajtót.  

 

 

 

  

 
20 Vö. a következő, 1983-ban lejegyzett hiedelemszöveggel: Valaki rövidesen meg fog halni, amikor a kórság 

itt jár a faluban. Ha a kutyák nagyon ugatnak, az azt jelenti, hogy a nyavalya itt járkál. Az egész faluban 

vonyítanak [a kutyák]. Senki sem látja. Pedig itt járkál. Azt ugatják a kutyák. Egy macska, vagy egy… Mint 

egy macska [úgy néz ki] (ВИНОГРАДОВА, ЛЕВКИЕВСКАЯ 2016: 547). 
21 Vö. az 1899-ben lejegyzett mondával: …Aztán mindent elöntött a víz, és a bárka úszni kezdett. Az ördög 

pedig odabenn a bárkában azon kezdett el töprengeni, hogy miképpen tudná elpusztítani Noét a családjával és 

az állatokkal együtt. Belebújt hát az egérbe, és az egyik sarokban elkezdett lyukat rágni, hogy bejöjjön a víz. 

Erre az oroszlán az orrából kiprüszkölte a macskát, ami aztán megette az egeret. Így a macska bundáját azóta 

is tisztának tartják, a nyelvét pedig tisztátalannak, mert lenyelte az egérbe bújt ördögöt (БЕЛОВА, 

КАБАКОВА 2017: 131). 



 65 

Egér 

Az elbeszélésben a macska és az egér alakja szorosan kapcsolódik egymáshoz, mint 

ahogyan az a kulturális hagyomány, vagy a hétköznapok szintjén is megfigyelhető. Magát 

az egeret (és a hozzá hasonló patkányt) a szláv, és azon belül az orosz hagyomány is 

tisztátalan, kártékony állatként tartja számon, és az ún. „férgek” közé sorolja (ГУРА 1997: 

403). Ennek megfelelően alakjához általában negatív képzeteket társítanak, ami az állat 

természetével kapcsolatos (gyakran démonológiai diskurzusban értelmezett) chtonikus 

aspektusoknak köszönhető, azaz az egeret (és a patkányt) nemegyszer ördögi vonásokkal 

ruházzák fel (ГУРА 1997: 404). Mindemellett – mint azt az imént idézett 1899-es közlésből 

láttuk – az egér kártékonysága fontos szerepet kap a macska eredetét magyarázó mondákban 

is, melyek tanúsága szerint a macskát Noé bárkáján az oroszlán éppen azért „tüsszenti” a 

világra, hogy az megakadályozza az „ördögtől megszállott” egeret a bárka elsüllyesztésében 

(azaz oldalának kirágásában). Ezzel párhuzamosan a keleti szláv eszkatologikus 

elképzelésekben a tömegesen felbukkanó, mindent felfaló egerek viszont már nem pusztán 

negatív, hanem kifejezetten apokaliptikus szerepkörben jelennek meg: …a faluban a 

felekezet tagjai pénzt gyűjtöttek, és azt mondták: „Ezt most elküldjük Kronstadt városába 

János atyának, hogy imádkozzon az egerek végett”. El is küldték az ötven rubelt, és azt írták 

neki: „Atyám! Imádkozz érettünk, annyi itt az egér, hogy már élni se hagyják az embert, 

mindent fölfaltak”. János atya visszaküldte a pénzt, és azt válaszolta nekik: „Nektek 

magatoknak kell imádkoznotok. Most még az egerek csak a gabonát falják föl, de rövidesen 

olyan egerek jönnek, amik az embereket fogják fölfalni (ДИКАРЕВ 1895: 126). 

Ez utóbbi, apokaliptikus kódban értelmezett vonatkozások Petrusevszkaja 

elbeszélésében is tetten érhetők az egérrel kapcsolatosan, noha itt az adott elképzelés már 

nem mitikus kontextusban, hanem a valóság történelmi tapasztalatából eredeztethetően 

jelenik meg: a rágcsálók önmagukban nem okozói a kataklizmának, „csupán” az azt kiváltó 

kórokozó akaratlan terjesztői. Vagyis a halálos járvány akkor éri el a családot, amikor a 

macska az első egeret megeszi. Ugyanakkor az adott mozzanat bizonyos értelemben szintén 

visszacsatolható a keleti szláv mitikus hagyományhoz. Arról van szó ugyanis, hogy egyes 

elképzelések szerint a holtak (ősök) lelkei éjszaka az elöl hagyott kenyérmaradékot egér 

képében fogyasztják el, s amennyiben az „ilyen” egeret a család macskája elkapja, az „ősük” 

elpusztítása miatt pokoli megpróbáltatások várnak a háziakra (ГУРА 1997: 405). 

Összességében elmondható, hogy az egér motívuma a kulturális hagyományba 

ágyazottan jelenik meg az elbeszélésben, és lényegében – mintegy vezérmotívum-szerűen – 

végig követhető az egész cselekményen. Rögtön a mű legelején a család az ajtóban 



 66 

váratlanul felbukkanó ismeretlentől megtudja, hogy az egerek a vírus elsőszámú hordozói, 

minek következtében a lakásban megjelenik a félelem, ami először a macskához, mint 

egerekre vadászó állathoz kapcsolódik. Miután egyre kevesebb ennivalót adnak neki, a 

macska egy nap tényleg megfog és megeszik egy egeret. Erre a kislány a dicséret jeléül 

megcsókolja a macska véres pofáját, így viszont a vírust is elkapja. A mű végén pedig, 

amikor a kislány szobájának ajtaját az ismeretlen betöri, több fejnélküli egértetemet talál, 

amit a macska hordott be a túlélés érdekében. Ilyenképpen az elbeszélésben az egér – mint 

a kór terjesztője és forrása – a járvány kontrollálhatatlanságát és leküzdhetetlenségét 

szimbolizálja. 

A már fentebb említett Camus-regényben is a rágcsálók (patkányok) a járvány 

előhírnökei. Ezáltal alakjuk összefüggésbe hozható a betegség, a halál és azok morális 

aspektusainak témájával. A rágcsálók tehát – a hagyományos értelmezéseknek megfelelően 

– mindkét műben negatív konnotációban jelennek meg: a Petrusevszkaja-elbeszélés végén a 

kislány szobájában felbukkanó fej nélküli egértetemek groteszk képe a végső pusztulást és 

a kilátástalanságot jelképezi, míg Camus regényében a patkányok megjelenése a halál 

elkerülhetetlenségét vetíti előre. 

 

 

II.1.2 Halhatatlan szerelem, Szeretlek 

 

Ahogy már a fejezet elején kifejtésre került, Petrusevszkaja leggyakrabban női 

témákra fókuszál, amelyekben különböző női sorsokat és élethelyzeteket ábrázol. Ezért a 

kutatás szempontjából alapvetően jelentős, hogy olyan elbeszélések is teret kapjanak az 

értekezésben, amelyek a női lét és a női szerelem kérdésköreit vizsgálják. A két kiválasztott 

mű a Бессмертная любовь (Halhatatlan szerelem, 1988), illetve Я люблю тебя (Szeretlek, 

1993) Petrusevszkaja korai alkotói korszakának részét képezik. Tematikailag ezekben az 

elbeszélésekben a házasság és a szerelem dekonstrukciója kerül a középpontba, feltárva 

ezzel a különböző emberi kapcsolatok érzelmi és társadalmi dimenzióinak komplexitását. 

1945 után a nők helyzete a Szovjetunióban jelentős változáson ment át: ahogy E. 

Goscilo és B. Sutcliffe is írja, a hagyományos családi és anyai kötelezettségeik dicsőítésével 

párhuzamosan a társadalom a nőket egyszerre termelő és reprodukáló erőnek tekintette. Ez 

azt jelentette, hogy a teljes munkaidő mellett az összes otthoni felelősség terhét is viselniük 

kellett. Az 1945-ös szovjet győzelmet követően a hatalom a nőket az ország helyreállításának 

szolgálatába állította. Bár a korszakban bizonyos nőket hősként állítottak be, ám a nők 

elsődleges feladata az volt, hogy a férfi hősök oldalán álljanak. „Az anyákat és feleségeket 



 67 

a mindennapi élet racionalizálására ösztönözték, ami magában foglalhatta a lakás új, 

’modern’ kialakítását vagy a házimunka jobb időbeosztását. A szovjet nők egyetemre való 

beiratkozásának csökkenése 1950 és 1963 között azt eredményezte, hogy több nő került 

alacsonyabb fizetésű pozícióba” (SUTCLIFFE 2009: 13–14, 16). A nők csak korlátozottan 

fértek hozzá a rangos és magasan fizetett pozíciókhoz, mivel sem idejük, sem energiájuk 

nem maradt arra, hogy versenyre keljenek a férfiakkal. A gazdasági helyzetnek megfelelően 

a nők gyakran kénytelenek voltak a termelés nehéz és rosszul fizetett területein dolgozni. 

Mindezek eredménye az állandó feszültség, az elégedetlenség és a szörnyű kimerültség volt, 

ami gyakran súlyos ingerültségben, és abban a vágyban nyilvánult meg, hogy legalább a 

családot uralják (ГОЩЦИЛО 1991: URL). 

Hruscsov idejében a helyzet némiképpen változott, mivel az akkori politika arra 

ösztönözte a nőket, hogy inkább otthon maradjanak, és a mindennapi teendőkkel, valamint 

a háztartással foglalkozzanak. Csakhogy a nők számára a karrier és a háztartás kettős terhe 

tovább súlyosbodott a magas árak, a csökkentett szociális szolgáltatások, valamint a nőket 

és az értelmiséget aránytalanul sújtó növekvő munkanélküliség miatt. 

A szovjet korszak vége felé az irodalomban a kortárs írónők voltak azok, akik e változást 

bemutatták, s a művekben megjelenő anyaalakok már egyre inkább eltértek elődeiktől. A 

korszak számos női szerzője nyíltan és szisztematikusan bírálta a nemi különbségeket, azt 

állítva, hogy az állam elhanyagolta, sőt, aktívan áldozattá tette a nőket. Néhány írónő 

(Tatyjana Tolsztaja, Nyina Gorlanova) úgy kezelte ezt a problémát, hogy a kollektív válságot 

hangsúlyozta a személyes tragédiával szemben. Mások (Szvetlana Vaszilenko) egyenesen 

támadták az államot, amelyet elbeszéléseik nőgyűlölőnek mutattak. 

Sutcliffe szerint Petrusevszakaja műveiben lerombolta az erős nő alakjával kapcsolatos 

elképzeléseket, melyeket Natalja Baranszkaja prózájában még a szolidan szenvedő 

özvegyek és anyák révén kanonizált (SUTCLIFFE 2009: 82). Például Petrusevszkaja Время 

ночь című kisregényének főhőse, az idősödő költőnő, Anna Andrianovna az anyai 

megalomániát testesíti meg, elmossa a határokat önmaga és mások között, miközben 

gyermekeit és unokáit szinte gyűlölettel, túlzásba vitt oltalmazással, valamint saját életének 

anyagi és szellemi szegénységével fojtogatja. Az egyes szám első személyben íródott 

elbeszélés végén aztán kiderül, hogy Anna azért bánik olyan érzéketlenül valahány 

hozzátartozójával, mert szörnyen nyomasztja, hogy nem publikálják a műveit. 

Az irodalomtörténet számontart egy epizódot, amikor 1962-ben két író, Alekszandr 

Szolzsenyicin és I. Grekova egy-egy munkája is beérkezett a korszak vezető irodalmi 

folyóirata, a Novij mir szerkesztőségébe. A főszerkesztő, Alekszandr Tvardovszkij – 



 68 

Hruscsov jóváhagyásával – elfogadta és kiadta a Szolzsenyicin által beküldött kisregényt a 

Gulag-világ valóságáról (ami által az író világhírnévre tett szert), miközben utasítást adott, 

hogy I. Grekova szovjet antiszemitizmust leleplező regényét (Свежо предание) zárják 

széfbe, s a folyóirat szerkesztője „tartsa a kapcsolatot a tehetséges szerzővel”. Tvardovszkij 

döntését nemcsak az magyarázza, hogy a Szovjetunióban az egyre inkább teret nyerő 

antiszemitizmus tabutémának számított. Egy évtizeddel később, amikor Petrusevszkaja 

küldte el novelláit a Novij mirnek, hasonlóan óvatos választ kapott, miszerint „prózája 

lebilincselő”, ám ennek ellenére nem publikálható. Miért tartotta a Novij mir szerkesztősége 

e szerzők műveit problematikusabbnak, mint a Gulagról szóló első jelentős leleplező írást? 

Mind I. Grekova, mind Petrusevszkaja a szovjet nők mindennapi életére összpontosított. A 

szerkesztők döntésének kulcsa – mint azt Sutcliffe megállapítja – valószínűleg az orosz 

kultúra mindennapokkal és női tapasztalatokkal, illetve e kettő fikciós formában való 

ötvöződésével kapcsolatos hektikusságában rejlik. Míg Szolzsenyicin feltárta a hatalmas 

táborrendszer borzalmas körülményeit, addig I. Grekova és a fiatal Petrusevszkaja a szovjet 

valóság még nyugtalanítóbb értékelését adta a határozottan apolitikus nők hétköznapjainak 

ábrázolásával (SUTCLIFFE 2009: 3–4). 

A fentiekből kiindulva az elemzés célja a Petrusveszkaja korai alkotói korszakában 

megjelenő, a szovjet nőideál dekonstruálására irányuló írói törekvés bemutatása, illetve e 

dekonstrukció eszközinek feltárása. 

Petrusevszkaja, amint korábban már szó volt róla, túlnyomórészt a női léthez kapcsolódó 

problémákat dolgozza fel műveiben. E témák általában a női főhősök, szereplők alakján 

keresztül kerülnek bemutatásra. Az elemzés tárgyául olyan műveket választottam, 

amelyekben a hősnők természetének, legfontosabb vonásainak ábrázolása a férfihoz való 

viszonyuk, illetve a szerelem problematikáján keresztül valósul meg. Az adott kérdéskör 

elsődlegességét mutatja, hogy a választott elbeszélések esetében már a címben is deklaráltan 

megjelenik a szerelem toposza: Бессмертная любовь (Halhatatlan szerelem, 1988), illetve 

Я люблю тебя (Szeretlek, 1993). A Halhatatlan szerelem az azonos című Halhatatlan 

szerelem ciklusba tartozik, míg a Szeretlek a Rekviemek című ciklusban, a Тайна дома című 

kötetben található meg. A hangsúly mindkét vizsgált elbeszélésben a családban ábrázolt férj 

és feleség viszontagságaira helyeződik, egy harmadik fél belépésével. 

További közös vonás, hogy mindkét mű női szereplőinek van valamilyen mentális vagy 

fizikai betegsége: a Halhatatlan szerelem Lénája mentálisan zavaradott, és gyermeke is 

beteg, a Szeretlek hősnője pedig megbénul, s ennek következtében nem tud magáról 

gondoskodni. Társadalmi szempontból nézve, mindenekelőtt az életforma és a lehetőségek 



 69 

tekintetében, mindkét hősnő periferikus figura (Léna irodai munkát végez, barátnője egy 

könyvtáros, míg a másik elbeszélés szereplője egy tanárnő), akiknek az élete kilátástalanul 

alakul, és betegséggel vagy korai halállal végződik.  

Mind a két műben kimondottan szűkre szabott a szereplők köre, s e karakterekhez az 

írónő – mintegy általánosító jelleggel – vagy tipikus orosz neveket rendel hozzá, vagy a 

neveket teljesen elhagyja. A női szereplők alakját az is összeköti, hogy a férfi-nő 

kapcsolatban ők azok, akik a férfi után vágyódnak. Ilyenképpen a Halhatatlan szerelemben 

Léna Ivanov megszállottja lesz, és nem tud belenyugodni, amikor a férfi elhagyja őt, a 

Szeretlek című elbeszélésben pedig a feleség annyira felnéz a férjére, hogy teljes mértékben 

alárendeli magát neki, miközben a férj szeretője is mindig a férfira vár. 

A szovjet nőideál kérdésköre az adott elbeszélésekben kettős: a Halhatatlan szerelemben 

Léna egyáltalán nem a szovjet „nőideál” megtestesítője, míg a Szeretlek feleség-figurája 

beleillik ebbe képbe (a férj szeretője viszont már kevésbé). Ugyanakkor ezek a nők csupán 

lényegében arra vágynak, hogy valaki igazán szeresse őket, még ha ennek végül az is az ára, 

hogy a saját eddigi életüket feladják. Számukra a biztonságot ugyanis nem feltétlenül az 

otthon jelenti, Léna még beteg, ápolásra szoruló fiát, mentálisan zavarodott anyját, és a férjét 

is képes elhagyni. 

A Halhatatlan szerelem hősnője Léna, aki beleszeret egyik munkatársába, egy Ivanov 

nevezetű férfiba. Már a nevekből is megmutatkozik, hogy Petrusevszkaja teljesen átlagos, 

hétköznapi szereplőket jelenít meg: a Léna, csakúgy, mint az Ivanov, tipikus orosz nevek.22 

A férjezett Léna átlagos irodai munkát végez, és van egy beteg kisfia, akiről 

gondoskodnia kell. Mindemellett az anyja is mentálisan zavarttá vált, amikor unokájánál a 

születés után problémák jelentkeztek. Léna intézi a hétköznapi tennivalókat, a dácsára való 

leköltözést. Személyisége meghasad, miután Ivanov elhagyja őt, noha a külvilág felé 

ugyanúgy teljesít mindent – a munkáját, a hétköznapi teendőket –, míg mentálisan teljesen 

összezavarodik az Ivanov iránti beteljesületlen szerelme miatt. 

Tematikus szinten ebben a műben is a szerelem és a házasság kérdésköre jelenti a 

kiindulópontot, illetve a „vérvonal” folytatásának lehetősége. A szerelem és a házasság 

kliséit Petrusevszkaja kifordítja azzal a megoldással, hogy azzal a jelenettel nyit, amikor 

Léna térden áll Ivanov előtt. Vagyis a megszokott klisét, miszerint lánykéréskor a férfi térdel 

le a lány előtt (hagyományosan romantikusnak tartott pillanat két ember életében), 

 
22 Vö.: Alekszandr Vvegyenszkij Ivanovék karácsonya c. drámája, ahol a műben szereplő családból a cím 

dacára senkit sem hívnak Ivanovnak, ugyanakkor e név a dráma cselekményidejét („születéstől a halálig”) 

általánosító jelleggel még inkább mindenkire nézve érvényessé teszi. 



 70 

Petrusevszkaja úgy keretezi át, hogy a nő térdel le a férfi előtt, ráadásul a munkahelyükön, 

ahol mindenki látja őket. 

Dekonstruálódik a szovjet nőideál, hiszen Léna, akinek az lenne a feladata, hogy 

gondoskodjon a beteg fiáról, az anyjáról és a férjéről, miközben dolgozni jár, kilép ebből a 

szerepkörből, és saját utat választ, mindent hátrahagyva. Egy másik városba költözik, ahol 

egyedül él, és próbálja visszaszerezni a szeretőjét. Anyaként is elbukik, hiszen Ivanov 

tulajdonképpen azért hagyja el őt, mert az újabb gyermekvállalás lehetetlenné válik a már 

megszületett beteg gyermek miatt. 

Ivanov és Léna kapcsolata dekonstruálja a címben megfogalmazott 

„halhatatlanságot”, amennyiben Ivanovot az alkoholizmusa a sötétségbe és a 

kiüresedettségbe taszítja: fölötte is elborult az ég ... ő is elsüllyedt a sivárság és a kiüresedés 

mocsarában (PETRUSEVSZKAJA 1998: 82), Léna pedig mentálisan tönkremegy. 

Ugyanakkor a férj, Albert másképp viselkedik, mint ahogyan ez egy szovjet/posztszovjet 

környezetben „normális”, azaz megszokott lenne. A férfi ilyen „eltérő” szerepe már a neve 

révén is kifejezésre jut: míg – ahogyan korábban szó volt róla – a többi szereplő teljesen 

átlagos neve általánosító jelleggel bír, addig Albertot már a keresztneve is kiemeli ebből a 

közegből, hiszen az idegen eredetű, s kevéssé elterjedt Oroszországban. S bár Albert szerepe 

ugyan a műben minimális, mégis az ő belépésével kódolódik át az addig felépített szüzsé. 

Lényegében felesége hétéves hűtlensége után is felelőséget vállal érte, és hazaviszi őt a 

pszichiátriáról. Ennek következtében bizonyos értelemben Albert alakjában jelenik meg a 

szerelem halhatatlansága. 

Elbeszélésről lévén szó, a történet lényegében nem a szereplők párbeszédéből 

bontakozik ki, hanem a narráció segítségével. A narrátor szerepe azért is kimondottan fontos, 

mert fokozatosan „adagolva”, mintegy szisztematikusan felépítve, külön-külön 

bekezdésekben beszéli el az egyes szereplők életének nehézségeit, illetve mindazt, ami a 

későbbiekben rájuk vár. A bekezdések elején a narrátor olyan szószerkezeteket használ, 

melyek által a történet mellett a narráció is erőteljesen reflektálttá válik, a narrátor tudatosan 

mutatja fel az átkódolás menetét: Mi is lesz szerelmi történetünk hőseinek további sorsa?; 

Ezen a helyen célszerűnek látszik elmagyarázni; Most pedig kövessük nyomon Ivanov útját; 

Hát így végződött ez a szerelmi kaland; Nos, Albert azonban ebben a történetben kiváltja 

mindenki csodálkozását stb. (PETRUSEVSZKAJA 1998). 

 

  



 71 

Szeretlek 

 

A Szeretlek című elbeszélés – mint már korábban is szó volt róla – a Rekviemek ciklus 

első darabja a Тайна дома című kötetben. A ciklus címe már önmagában is meghatározza a 

történet atmoszféráját, hiszen a rekviem köztudottan az elhunytak lelki üdvéért szóló 

gyászmise.  

Míg a Halhatatlan szerelem egy nő életén keresztül bemutatott, körül határolt 

életeseményt jelenít meg, a Szeretlek egy hosszabb folyamatot és több szereplő életútját 

ábrázolja, amit itt is egy narrátor mesél el. Az elbeszélés szüzséjét tekintve egymással 

párhuzamosan bontakozik ki egy főtörténet (egy férj vívódásai a házasságban), illetve egy 

melléktörténet, ami kissé háttérbe szorul ugyan, de a befogadóra mégis sokkalta megrázóbb 

hatást gyakorol (egy szerető élete, s egy krízishelyzet következtében való önállósodása). 

Tematikus szinten ez az elbeszélés is illeszkedik az előbbiekben elemzetthez, hiszen 

itt is a szerelem és a házasság dekonstrukciója kerül előtérbe, csak itt több szereplőre 

vonatkoztatottan, különböző változatokban. Az adott mű érdekessége, hogy adott esetben itt 

a szerző nem a leggyakoribb nevek használatával, hanem a nevek teljes mellőzésével teszi 

általánosabb érvényűvé a szüzsét. 

Ha az elbeszélés tartalmát röviden áttekintjük, egy nős férfiről van szó, aki a 

szeretőjével hosszú ideje együtt van, s közösen utazik vele a kiküldetésekre. Viszonyuk 

addig tart, ameddig a szerető férje öngyilkos nem lesz. A megözvegyült asszony ettől fogva 

azt várja, hogy a férfi is lépjen, s otthagyja a családját. Csakhogy a férfi, aki eddig a pontig 

mindent megtett volna, hogy a nővel lehessen, váratlanul inkább a saját családjával és annak 

ügyeivel, hétköznapi teendőivel kezd el foglalkozni, majd miután egy nap a felesége teljesen 

lebénul, róla gondoskodik egészen a haláláig. 

Lényegét tekintve a műben a szerelem és házasság dekonstrukciójának különböző 

aspektusaival találkozunk. Az elbeszélésben egy házasságban megjelenő nehézségek 

kerülnek előtérbe, pontosabban az elején még a feleség halálát váró férfi szerető férjjé való 

átváltozása, amit a szerző kissé ironikus hangnemben ábrázol. A háttérben egy másik 

asszony, a szerető vívódása zajlik, aki egy szintén nem működő házasságban vergődik, ahol 

a szuicid hajlamú férj a végén ténylegesen megöli magát. Ezt követően a várt lépés megtétele 

helyett a férj mégis a családjával marad, minek következtében – ahogyan azt a narrátor egy 

megjegyzés erejééig sejteti – a szerető mentálisan tönkremegy.  

A férj változását a szüzsé során a tárgyakon és a környezeten keresztül is végig 

követhetjük. Egyrészről, amikor a férfi hangulatának romlását érzékelve a feleség a nappalit 



 72 

– ahol eddig ő és a gyerekek aludtak – újra elsődleges (közösségi, vendéglátó) funkciója 

szerint alakítja ki, minek következtében a férj, mint családfő és házigazda szerepe ismét 

dominánsabbá válik a család életében: а большая комната снова стала местом встреч, 

бесед и малых праздников, и муж выходил к гостям как отец чудных детей и глава 

дома (а не бездомная брошенная собака), и любимый почитаемый в виде божества 

муж (а не третий с конца претендент на собачьей свадьбе) (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1999: 

224). Tehát a cselekmény előrehaladtával a férfi dominanciája látszólag növekedni kezd a 

családban, s a feleség is, úgymond, egyfajta „istenségként” tekint a férjére. Ugyanakkor az 

ebben a szövegrészletben megjelenő ambivalens hozzáállás érzékletesen szemlélteti a 

fentebb már említett narrátori jelenlétet és a szereplőkkel kapcsolatos véleményformálást, 

hiszen a narrátor a férfit itt egyszerre hasonlítja egy „istenségként tisztelt férjhez”, s egy 

„kivert kutyához”. Az ilyen ironikus távolságtartás így mintegy megkérdőjelezi a férfi valódi 

szerepét az elbeszélésben. Másrészről a férfi következő változása akkor megy végbe, amikor 

szeretőjének a férje öngyilkosságot követ el. Ekkor kezd elhatárolódni a szeretőjétől, amit – 

a benne zajló átalakulás mintegy külső térbe való kivetüléseképpen – a lakásban végzett 

felújítás is tükröz.  

A megnyilatkozások szintjén a narrátor az előrevetítés technikáját alkalmazza: 

előrevetíti és azonnal dekonstruálja is a férfi sorsának további alakulását, illetve ítéletet is 

mond: С течением времени все его мечты могли исполниться и он мог бы соединиться 

с любимой женщиной, но путь его был долог и ни к чему не привел (ПЕТРУШЕВСКАЯ 

1999: 221)23. 

Meglátásom szerint adott esetben Petrusevszkaja prózájára is vonatkoztatható az a 

megállapítás, amit Lipoveckij és Lejderman fogalmazott meg az írónő dramaturgiájával 

kapcsolatban, miszerint az írónő az örökkévalóság képeire támaszkodik, ugyanakkor a 

születés és a halál problémája lealacsonyított formában jelenik meg, miközben a magányos 

hősök elszigetelt monológjai párbeszédszerű harmóniában egyesülnek, amit a szereplők 

szabad, oximoron-hatású nyelvezete tovább színesít (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 

2003: 616). Mindez az adott elbeszélésre is érvényes, amikor például a narrátor a férfi főhős 

lelki világával kapcsolatosan azt fogalmazza meg, hogy a férfi a kiküldetések után, ahol a 

szeretőjével ment, visszatér a paradicsomból a pokolba, egy meleg, de szegényes fészekbe, 

ahova neki kellett a megvadult gyermekeit fegyelmeznie, minek folytán a férfi megalázva 

és megszomorítva érezte magát: Как он тосковал по ночам, вернувшись из рая в ад, в 

 
23 a szövegrészletben a félövér kiemelés tőlem T.L 



 73 

теплое небогатое гнездо, где клубилась громоздкая, неповоротная семейная жизнь, 

где болели, сходили с ума и бесновались дети, мешая сосредоточиться, и их надо было 

усмирять, и дело доходило до ремня, после чего отец чувствовал себя еще более 

униженным и оскорбленным (ПЕТРУШЕВСКАЯ 199: 222).24 

A narrátor másképpen kontextualizálja az adott szavakat vagy szószerkezeteket, oda 

teszi őket, ahol nem várnánk, ahol pedig relevanciájuk szerint helyük lenne, elmaradnak. 

Ilyen hely például, amikor a narrátor első olvasatra egy teljesen „hétköznapi”, mondhatni 

banális jelenetet mesél el, ahol az apa, úgymond, nevelési célzattal bántalmazza a 

gyermekeit. Az adott epizódban megjelennek az apa ezzel kapcsolatos érzelmei, miközben 

(ahogy fentebb olvashatjuk) Petrusevszkaja az униженным и оскорбленным szószerkezet 

használja. Mindez egyfajta intertextuális utalásként értelmezhető Fjodor Dosztojevszkij 

Megalázottak és megszomorítottak (Униженные и оскорбленные, 1861) című regényére. 

Különösen, ha tekintetbe vesszük, hogy Dosztojevszkijnél is egy, a korban banálisnak 

számító szerelmi háromszög a regényszüzsé alapja, azaz az írónő által használt szószerkezet 

lényegében a klasszikus regény címének a mű szüzséjétől független, általánosan vett 

értelmében való megidézését jelenti az elbeszélésben, ami ezáltal is egyfajta ironikus 

felhangot kap. Vagyis Petrusevszkajánál az addig is hétköznapinak tűnő szüzsében, 

környezetben, illetve szerepelőkben ironikus módon kódolódik át. Az intertextus 

segítségével tehát az írónő behoz egy témát, amelyet egy más korban megjelenő 

mikrokörnyezeten keresztül próbál újra lemodellálni, miközben az emberi szenvedés és 

megalázottság, az erkölcsi dilemmák, valamint a társadalom bizonyos problémái kerülnek 

előtérbe. 

A férjhez köthető az egész történet folyamán felvillanó, női lábakat (a szerető lábait) 

ábrázoló, újságból kivágott kép is, ami csak a férfi feleségének halála után kerül le a falról. 

Ez a fénykép keretezi és végigkíséri az elbeszélést, ami szimbolikus jelentéssel bír. 

Egyrészről – véleményem szerint – a szerető lábainak ilyen megjelenítésén keresztül 

realizálódik a szovjet nőideál dekonstrukciója. Másrészről a női lábákat ábrázoló kép utalhat 

Alekszandr Puskin Anyegin című verses regényének egyik jellegzetes motívumára is, amikor 

az első fejezetben a narrátor a bálokra nosztalgiával emlékezve egy kedves leány emlékén 

mereng, akinek alakját – részben némi iróniával, részben az erotikumot finoman verbalizálva 

– leginkább könnyű léptei és lábainak kecsessége révén idézi meg: 

Két kis láb! nem feledhetem. (...) 

 
24 A félkövér kiemelés tőlem – T. L. 



 74 

Barátaim, Diana keble  

És Flora arca szép nagyon, 

De táncos Terpsichore lenge 

Lábát jobban csodálhatom: 

A szemnek, mely utána réved,  

A láb több gyönyört igérget. (...) 

Szeretem Elvinám, a lábad,  

Ha asztalabrosz rejti lenn... (PUSKIN 1976: 21–22). 

Míg azonban Puskin a női lábakat (tulajdonképpen a nő utáni vágyat) némi 

öniróniával, egyfajta romantikus kódolású nosztalgiával idézi meg művében, addig 

Petrusevszkajánál a fénykép a rajta megjelenített lábak révén magát a nőt személyteleníti el, 

s végeredményben tárgyiasítva jeleníti meg. Ezt teszi még inkább hangsúlyossá a narrátor, 

amikor többször is nyomatékosan konstatálja, hogy a kép még mindig kint van a falon, ezzel 

is kiemelve az elbeszélésben ábrázolt férfi-nő viszony felszínességét. Azzal a megoldással, 

hogy a narrátor az elbeszélésben legalább ötször, különböző passzusokban is kitér a falon 

látható fényképre, ami a nőt a férfi „tulajdonaként”, birtoklási vágyának tárgyaként jeleníti 

meg, az elbeszélés némileg kimozdítja az olvasót a komfortzónájából. Ugyanakkor a mű 

végére az immár a férfi önhibájából zátonyra futott életét jelképező „átkozott újságkép” 

(проклятая картинка из журнала) helyét a feleségről és a gyerekekről készült családi 

képek veszik át, az azokon megjelenített pillanatok, melyeknek a férfi – férjként és apaként 

– valójában sosem volt részese: Картинка исчезла из его жизни, все то испарилось, 

стало как бы неинтересным в тот момент, и он неожиданно, тут же за столом, 

стал показывать всем маленькие, бледные семейные фотографии жены и детей – все 

эти походы, в которых он не участвовал, все их развлечения, бедные, но счастливые 

(ПЕТРУШЕВСКАЯ 1999: 226). 

Mint a fentiekből is látható, Petrusevszkaja kiemelt módon foglalkozik a női sorsok 

kérdésével, s bár a szovjet rendszer és az utána következő periódus társadalmi valóságát nem 

támadja nyíltan, de finom részletességgel bemutatja a szovjet, illetve orosz nők életének és 

hétköznapjainak nyers realitását, és különféle szinteken dekonstruálja az addig felépített, 

meglehetősen illuzórikus képet. 

  



 75 

II.2 Mesék 

 

 

Petrusevszkaja meséi különböző kötetekben jelentek meg, amelyeket idővel újra 

kiadtak. A két talán leghíresebb mesekötet a Дикие животные сказки ciklus, amely 2003-

ban lett egy kötetben publikálva (ebbe a 1993-1994 között publikált meséi tartoznak) és a 

Настоящие сказки című kötet (a 1989-1997 között publikált meséi tartoznak ide), amely 

1997-ben jelent meg. A kutatás során Настоящие сказки című kötetben megjelent mesék 

elemzése kapott nagyobb figyelmet.  

Petrusevszkaja meséiben közvetett és közvetlen módon alkalmaz különböző műfaji 

kódokat. A műfaji sajátosságok mellett tematikus szinten ismert és kevésbé ismert 

motívumok is megjelennek, amelyeket gyakran redukált formában vesz át és új kontextusba 

helyez. Egyes meséiben felismerhetők a Propp által definiált varázsmese műfaji jellemzői, 

ahogy azt Т. Davidova is megjegyzi, ugyanakkor ezek a művek műmesékként 

funkcionálnak. Ez a megközelítés a műfaji elemek keveredéséhez vezet, amely során 

Petrusevszkaja sajátos módon alakítja át az eredeti formát; például nem mindig követi a 

Propp-féle struktúra sorrendiségének szigorúságát. 

Mielőtt rátérnék Petrusevszkaja meséinek részletes elemzésére, elengedhetetlen, 

hogy a műmese műfaját részletesebben áttekintsem, amihez elsődlegesen M. Lipoveckij 

megállapításaira támaszkodom. Lipoveckij munkájában arra keresi a választ, hogy 

miképpen lehet pontosan definiálni a műmesét (литературная сказка), mi különbözteti meg 

azt a népmesétől, és hogyan építkezik a mítoszból és az autentikus varázsmeséből. Meglátása 

szerint a műmese legjellegzetesebb sajátosságai: az intertextualitás és műfaji keveredés; a 

metafikcionalitás; a szereplők komplexitása; az iróniára és groteszkre való hajlam; illetve a 

morális és filozófiai kérdések felvetése. Lipoveckij a műmese történeti hátterét vizsgálva 

arra a megállapításra jut, hogy a műmese időről időre eltűnik a köztudatból, majd újra 

felbukkan (például a romantika korában a műmese műfaja kifejezetten népszerűvé válik). 

Azt lehet mondani, hogy a műmese mindig azokban a periódusokban kerül előtérbe, amikor 

jelentős kulturális változások játszódnak le, és a társadalom szellemi irányultságában 

sarkalatos változás áll be, megsemmisítve, vagy legalábbis felülírva ezáltal a régi 

személyiségfelfogást, ami hatással van az egész művészi rendszer átrendeződésére. Ezt 

tapasztaljuk például a történelmi válságok idején, amikor az egész társadalom 

értékorintációjában egyfajta mélyreható változás következik be. A szerző szerint a szovjet 

periódusban is ez a folyamat érhető tetten: a műmese egyre inkább a köztudatba kerül az 



 76 

1920-as évekre25. Ezt követően különböző időszakokban, ismét újra és újra intenzívebbé 

válik a műmese jelenléte Lipoveckij meglátása szerint, aki azt írja, hogy az 1970-es évek 

végén, illetve az 1980-as évek elején a műfaj ismét egyre népszerűbbé vált. Lényegében 

ehhez a periódushoz köthető már Petrusevszkaja munkássága is. 

Az 1980-as években megjelent műmesékben a mese műfajának archaikuma és a 

feldolgozott kortárs életanyag közötti ellentmondás sajátos „reakciót” váltott ki: megjelentek 

az olyan mesék, amelyekben az írók már kifejezetten arra törekedtek, hogy teljesen a mese 

műfajának művészi törvényeire hagyatkozzanak, és a műfaj archetípusát a kortárs anyagon 

teremtsék újjá, de „aktualizálás” nélkül26. Az 1980-as évek irodalmában egyre világosabban 

felismerhetővé vált, hogy a hétköznapi erkölcsi normák, a népi erkölcsiség örök törvényei 

szükségesek az emberhez méltó élethez, ám önmagukban nem elegendőek a személyiség és 

a kialakult társadalmi kapcsolatrendszer közötti ellentmondások tényleges megoldásához. 

Nem véletlen, hogy éppen erre a konfliktusra összpontosította figyelmét Vlagyimir 

Krapivin, Grigorij Gorin, Fazil Iszkander, Vlagyimir Belov, Leonyid Usztyinov és 

Vlagyimir Szokolovszkij is. Ebben az időszakban jelenik meg az a jellegzetes feszültség az 

irodalomban, amely a társadalmi zsákutcából való lelki-szellemi kiútkeresés 

következménye, miközben az ilyen irodalmi alkotásokban megjelenő 

ellentmondásosságának tudható be, hogy a „kor általános eszméjének” válsága jelentősen 

kihatott a kortárs írók világfelfogására is. Az ekkor megjelent mesékben – írja Lipoveckij – 

megjelenik az a „fal” is, amelyet az élet megoldatlan ellentmondásai állítottak az 1980-as 

évek esztétikai tudatának útjába. „Az 1980-as évek műmeséi éppen azért nem teljesedtek ki, 

mert az azokban felvetett kérdések — a népi életformához való igényes viszony, a ’legfőbb 

szentségeket’ és más problémákat érintő kérdések — nemcsak, hogy túlléptek a népi 

világfelfogás kánonján, hanem szét is feszítették az archaikus műfaji szemantika kereteit, és 

felülírták az annak alapját képező, a hétköznapi erkölcsi törvényekről, mint az emberi lét 

egyetemes és elégséges alapjairól alkotott stabil elképzelést. Az 1980-as évek meséi arra 

sarkallták az olvasót, hogy elgondolkodjon az emberi lélek drámai összetettségéről és a teljes 

kulturális örökség, valamint az intellektuális tájékozódási pontok figyelembevételének 

szükségességéről, illetve az emberiség történelmi tapasztalatainak mérlegeléséről, hogy 

 
25 Ebben a periódusban olyan jelentős írók mint D. Harmsz, Sz. Marsak és mások a cenzúra és a politikai 

nyomás miatt az ifjúsági irodalom és a mesék bástyái mögé „menekültek” annak érdekében, hogy megőrizzék 

alkotói egyéniségüket, ez jelentett számukra egyfajta szabadságot és túlélést a kor kihívásaival szemben. 
26 Ezek közül Lipoveckij V. Kaverin Верлиока című művét emeli ki, ami valójában egy igen mély filozofikus 

kisregény (meseregény), a humánum egyfajta allegóriája. 



 77 

megérthesse a sokrétű és egyértelmű magyarázatra nem hajló kortárs valóságot” 

(ЛИПОВЕЦКИЙ 1992: URL).  

A műmese ilyen ellentmondásosságának nyilvánvalóvá válását az 1970-es évek 

végén és a 1980-as években egy mélyreható irodalmi kutatás előzte meg Lipoveckij szerint, 

amely az archaikus műfaji szemantika (azaz a forma tartalmának) gyökereihez, egészen a 

mitologikus világképig nyúlt vissza. Ezért tűntek annál mélyebbnek a műfaj belső 

ellentmondásai is. Azok az ellentmondások, melyek az 1970–1980-as évek fordulóján a 

műmese fejlődésében megmutatkoztak, arra engednek következtetni, hogy ebben az 

időszakban vélhetően lezárult a műmese mint műfaj alakulásának egy nagyobb szakasza, 

amely az 1910–1920-as évek fordulóján kezdődött. Azért került ebben az időszakban a 

műmese Lipoveckij szavaival élve „evolúciós holtpontra”, mivel alapvető erkölcsi és 

esztétikai koordinátarendszere ekkorra bizonyult szűknek és elégtelennek az olyan kiélezett 

társadalmi-etikai problémák megoldására, amelyeket maga a történelmi valóság vetett fel 

(kisebb léptékben hasonló jelenség volt megfigyelhető az 1920-as évek irodalmi meséjében). 

Petrusevszkaja meséivel kapcsolatosan Saara Ratilainen úgy vélekedik, hogy azok 

„a tradicionális mesék ’nyelvét’ veszik alapul, de újszerű módon. Tetten érhető bennük a 

világirodalmi tradíció, és telítve vannak más művekre való hivatkozásokkal, allúziókkal. 

Petrusevszkaja meséinek eseményei nem pusztán egy elvont „irodalmi vákuumban” 

zajlanak, hanem az írónő azt vizsgálja, milyen jelentéssel bír egy-egy irodalmi koncepció a 

mai ember számára. Petrusevszkaja szövegei nem csupán a mesék világát jelenítik meg, 

hanem azok rejtett mondanivalóját is a való világban” (RATILAINEN 2005: 15). 

Petrusevszkaja meséiben megtalálhatóak a folklórból ismert motívumok és a Propp által A 

mese morfológiája című munkájában leírt funkciók; e funkciók az írónő számára nem csupán 

a cselekmény menetét hivatottak megjeleníteni, de szimbolikus és metaforikus jelentést is 

hordoznak – írja Ratilainen. A szerző szerint Petrusevszkaja meséi intertextuálisak, s 

különféle utalások lelhetők fel bennük meghatározott irodalmi szövegekre, illetve egyéb 

kulturális tényekre, forrásokra. Meglátásom szerint Petrusevszkaja valóban felhasznál 

bizonyos irodalmi, kulturális és társadalmi kódokat, ám nem feltétlenül a posztmodern által 

meghatározott módon. Az írónő a meséiben e kódok révén egy mélyebb szintet jelenít meg, 

amely nem feltétlenül sorolja meséit a posztmodern paradigmához. 

Т. Davidova szerint Petrusevszkaja meséi költőiek és vidám atmoszféra jellemző 

rájuk. Hősei a „trigyevjatoje carsztvo”-ban, azaz a mesék birodalmában élnek, ahol 

grófokkal találkozhatunk, és ahol különleges nevekkel ellátott utcák sorjáznak (mint például 

a Jobb kéz utca), ugyanakkor teljesen hétköznapi, modern fodrászatok, könyvtárak és 



 78 

iskolák találhatók ott. Bár az írónő műveiben az események ideje általános, hasonlóan a népi 

varázsmesékhez, mégis elutasítja az azok poétikájára jellemző sztereotip formulákat. 

Helyette művészien megformált egyéni leírásokat ad a szereplők külsejéről, személyiségéről 

és otthonáról. Ilyen például a gyönyörű Nyina portréja a Девушка Нос című mesében: Когда 

она смеялась, казалось, что светит солнце. Когда она плакала, казалось, что падает 

жемчуг. Одно ее портило – большой нос (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1997: 53). 

Az individualizáció itt egy sikeres portré-részletnek – a hosszú orrnak – 

köszönhetően jelenik meg. A művészi eszközök itt is a személyiség egyediségét és értékét 

fejezik ki. Ezt az ötletet a történet cselekménye bontja ki: végeredményben a hősnő mókás 

külseje vonzza magához a szegény fiatalembert, aki végül feleségül is veszi kedvesét. 

Mindemellett a humoros hatást a részletek, a portrék és a hősök beszéde teremti meg. 

Ahogyan azt Davidova is megjegyzi, az írónő humora legerőteljesebben a meséiben 

mutatkozik meg. Különösen mulatságosak Petrusevszkajánál a „mai” gyerekek 

beszédsablonjai, amikor művelt nagymamák-lányok beszélgetnek, akik szándékosan 

használnak zsargont, elkerülendő, hogy a felnőttek leleplezzék őket (Две сестры). Az ember 

iránti együttérzés, kerüljön is az bármilyen helyzetbe, a figyelem korunk „örök” és fájdalmas 

problémáira, a nyelvi finomságok érzékelése, a feszültség humor általi feloldásának 

képessége, a fantázia gazdagsága – Davidova meglátása szerint annak az irodalmi csodának 

a részei, amit Ljudmila Petrusevszkaja neve fémjelez. 

Т. Zolotova és Е. Pltonyikova szerint az írónő Настоящие сказки című ciklusában 

kiemelt módon mutatkozik meg a mai orosz valóság: a nagy- és kisvárosok topográfiai 

reáliái, a felismerhető társadalmi típusok, azok életmódja és beszédkultúrája, az őket 

körülvevő tárgyi világ, a tömegmédia (elsősorban a televízió és a reklám), a divat tudatra 

gyakorolt erőteljes befolyása. Mindezek révén, amit a kortárs kutatók a „mindennapi élet 

poétikája” kifejezéssel címkéznek fel, a populáris kultúra, az irodalom és a folklór sajátos 

kapcsolata rajzolódik ki Petrusevszkaja meséiben. Tehát ezáltal a tömegkultúrára úgy lehet 

tekinteni Petrusevszkaja meséiben, mint „a folklór, a városi eposz és a mítosz modern 

megfelelőjére, <...> amelynek hősei felismerhető társadalmi helyzetekben és tipikus 

környezetben cselekednek, olyan problémákkal szembesülve, amelyek közel állnak a 

tömegolvasóhoz” (ЗОЛОТОВА, ПЛОТНИКОВА 2012: 51). Zolotova és Plotnyikova egy 

másik kutató, K. Bogdanov megállapításaira támaszkodnak, aki szerint „a tömeg- és a 

populáris kultúra sztereotípiái alakítják ki azokat a preferenciákat, amelyek folklorizálódnak 

a hétköznapi diskurzus retorikai és cselekménybeli újításai során” (ЗОЛОТОВА, 

ПЛОТНИКОВА 2012: 51). Így a modern folklór ebben az összefüggésben nem más, mint 



 79 

azon „képek, sztereotípiák és formulák tetszőleges kollázsolásának eljárása, amelyek 

különböző írott, szóbeli és vizuális forrásokból származnak.” (ЗОЛОТОВА, 

ПЛОТНИКОВА 2012: 51). A materiális tárgyakon kívül, amelyek kétségtelenül „a modern 

valóság szimbolikus tájékozódási pontjaiként szolgálnak”, Petrusevszkaja meséiben számos 

olyan szövegrész található, amely „konkrétan ezekhez a tárgyakhoz kapcsolódik”, és betölti 

a fent említett funkciót (ЗОЛОТОВА, ПЛОТНИКОВА 2012: 51). Szerintük ez lehet akár 

egy anekdota vagy propagandisztikus szlogen, egy klasszikustól származó közismert idézet, 

egy népszerű dal, vagy valamely filmből vett mondat stb. „A kollektív kölcsönös megértés 

valósága elképzelhetetlen az ilyen szövegek hallgatólagos ismerete nélkül, amelyek 

precedens értékűek annyiban, amennyiben már a ’közismertségük’ ténye is egy aktuális 

közösséget képvisel.” (ЗОЛОТОВА, ПЛОТНИКОВА 2012: 51). 

 

 

II.2.1 A Petrusevszkaja-mesék 

 

Ahogy már az előző fejezetekben is említettem, Petrusevszkaja műveiben tematikus 

szinten az első helyet a család, a nő-férfi kapcsolatok foglalják el. Kutatásom során arra a 

következtetésre jutottam, hogy az általam vizsgált korpuszban a mesék elkülönülnek az 

elbeszélésektől és a drámáktól, amennyiben kifejezetten ezt a sajátosságot vizsgáljuk. Ahogy 

az elbeszélések esetében is láthattuk, és majd ahogyan a drámáknál is látható lesz, a művek 

többségében a felnőttek kerülnek előtérbe, azok vívódásai, miközben maguk a gyermek 

szereplők vagy a gyermekekkel kapcsolatos témák „másodlagos” szerepet töltenek be 

tematikus szinten. Ugyanakkor a mesék vonatkozásában véleményem szerint mindez 

megváltozik, és a gyermekkel vagy a testvérek közötti viszonnyal kapcsolatos problémakör 

kerül az elsődleges szintre. Ez egyrészről a mese műfaji sajátosságának is betudható, illetve 

annak a ténynek, hogy Petrusevszkaja a kezdetekben „csak” gyermekek számára írta ezeket 

a szövegeket. A mesékben gyakrabban jelennek meg gyermekek, kiknek alakja nem 

másodlagos szintre kerül, hanem a szüzsé elsőszámú mozgatója. Ilyen például a Нина 

Комарова, Секрет Марилены, Матушка капуста, Отец, és más mesék hősei. 

Ebből kiindulva, Petrusevszkaja meséi közül olyan szövegeket választottam az 

elemzéshez, amelyek tematikusan a fentebb leírt, gyakran visszatérő témák közé tartoznak, 

mint egy anya gyermek utáni vágyódása (Káposztamama), krízishelyzet elhárítása egy nem 

kívánt terhesség esetén (Fekete kabát), egy szülőpár gyermek utáni vágyódása (Az apa), és 

a testvérek közötti szeretet (Marilena titka). 



 80 

A Petrusevszkaja meséivel foglalkozó szakirodalomban többségében arról írnak, 

hogy az írónő gyakran fordul meséiben orosz és európai népmesék szüzséihez és 

motívumaihoz. E. Plotnyikova a Настоящие сказки ciklust vizsgálva arra a megállapításra 

jut, hogy az írónő a varázsmese kompozíciós struktúráját aktualizálja meséiben. Olyan 

elemeket emel ki, mint a baj vagy hiány megszüntetése. A főhősöknek egy nehéz feladattal 

kell megbirkózniuk, amelyet természetesen sikerül leküzdeniük. A károkozóval való 

küzdelem gyakran arra kényszeríti a hősöket, hogy egy misztikus világgal, egyfajta 

másvilággal (иномир) kerüljenek kapcsolatba, ahol majd meg kell küzdeniük ellenfeleikkel, 

és végül megtalálják azt, amit keresnek. Plotnyikova szerint a hagyomány megőrzésének 

érdekében ezekben a mesékben a jó (mesében szereplő főhősök) mindig győzedelmeskedik 

a gonosz felett, ezáltal a mesék happy enddel végződnek. A hagyományos mesealakok 

újrateremtésével az író újragondolja azok állandó funkcióit. A Настоящие сказки ciklus 

meséiben általában megtörik a szereplők tipológiája, valamint a pozitív és negatív pólushoz 

rendelt felosztásuk: az, aki a varázsló szerepét tölti be, valójában egy átlagos ember, a 

varázsló törődhet gyámoltja boldogságával, „igen fontos és értékes ajándékot” ad neki. A 

varázstárgy, ami szintén kiemelt jelentőséggel bír egy hagyományos varázsmesében, 

Plotnyikova szerint Petrusevszkajánál úgy jelenik meg, hogy külső jegyeiben vagy 

funkciójában a hagyományos mese reáliáira emlékeztet27.  

A mesék többsége úgy kezdődik és végződik, ahogy a varázsmesék általában: 

megjelenik a főhős, aki valamilyen feladattal vagy problémával szembesül, majd a történet 

pozitív végkifejlettel zárul28. Plotnyikova szerint az írónő számos mesében alkalmazza a 

népi varázsmese meghatározott képi és kifejezőeszközeit (изобразительно-выразительные 

средства), ezek közül a leggyakrabban a kicsinyítőképzőket, az állandó jelzőket, az 

összehasonlítást, és a háromszoros ismétlést. Tehát azt lehet mondani, hogy műveinek 

kapcsolata a hagyományos mesei kánonnal sokféle formában nyilvánul meg. Az írónő 

szándékosan tágítja a hagyomány határait, a meséhez közel álló műfajok (fantasy, paraszti 

és városi legenda), valamint a mítoszok és rituálék elemeit is felhasználva. Mindeközben 

azonban nemcsak a mesei hagyomány átalakítása bír nagy jelentőséggel, hanem annak a 

városi lét realitásába való beágyazása is. 

Ahogy azt a II. 3. fejezetben látni fogjuk, Petrusevszkaja drámáiban a javíthatatlan 

társadalom képe kiszorítja a javításra váró csehovi világot (HAJNÁDY 2016: 17−40), és ha 

 
27 Például a Новые приключения Елены Прекрасной és az Анна и Мария című mesék hősei egy 

varázstükörrel, illetve egy kristálygömbbel rendelkeznek. 
28 Ld. részletesebben Плотникова (2012: 148−154). 



 81 

nem is végződnek negatívan, érezhető egyfajta negatív atmoszféra, vagy esetleg nyitottak 

maradnak, illetve visszatérnek a kiinduló problémakörhöz. Ugyanakkor a meséket pozitív 

végkifejlet jellemzi.  

Az alábbiakban négy konkrét mese elemzésén keresztül szeretném bemutatni, 

hogyan épül fel Petrusevszkaja meséinek világa. Ezekben a mesékben az elsődleges 

tematikus közös jellemző a bennük szerepeltetett gyermek alakja és az azzal kapcsolatos 

problémák.  

A cselekmény menetét a következőképpen lehet tagolni: a hiány, ami a 

kiindulópontot jelenti, majd ezt követi a hiány megszűntetésének folyamata, illetve a mese 

végéhez közeledve kialakul egyfajta teljesség, amely biztosítja a mese pozitív végkifejletét. 

A művek világában a meseelemek mellett mindig megjelenik két párhuzamos sík: a 

hétköznapi, illetve a metafizikai, melyek a mesében mindvégig váltakoznak, és amelyek közt 

állandó átjárást biztosítanak a segítők. A hétköznapi sík a hétköznapi, való világhoz köthető 

tényekben, személyekben és cselekedetekben realizálódik, a metafizikai sík pedig vagy álom 

formájában jelenik meg, vagy egy másik világba történő átlépéssel. Az átlépés általában 

abban az esetben valósul meg, ha a mesében a hős rendelkezik egy „segítőtárssal”.  

 

  



 82 

II.2.2 A Káposztamama és a Fekete kabát 

 

A Káposztamama és a Fekete kabát című mesékben, mint ahogy Petrusevszkaja 

meséinek és más műveinek többségében is, női főhőssel találkozunk, aki nem csupán egy 

feladatot teljesít, hanem mindeközben változik, személyisége fejlődésen megy keresztül. 

A Káposztamama című mese egy rövid történet, mely tulajdonképpen egy nő bűnét, 

majd bűnhődésének folyamatát írja le. A mesében szereplő hősnőt elhagyja a férje, s emellett 

abortuszon is átesik. E megrázó események után a nő életében egyfajta bűnhődési folyamat 

kezdődik, a meg nem született gyermek utáni vágyódás, illetve a megbánás folyamatát 

mutatja be a mese. A nő életében megjelenik egy kislány, Cseppecske, aki a nő gyermekét 

helyettesíti. Ez a kislány változik át a mű végére egy valós gyermekké. 

Petrusevszkaja eme meséében is olvasható, a gyermekét elvetető anya, s kettejük 

későbbi abszurd találkozását elbeszélő történet rokonságot mutat az orosz folklórból is 

ismert egyik szüzsével, melyben az abortuszon áteső nőnek álmában évekkel később 

megjelenik meg nem született gyermeke29.  

A Káposztamamában több párhuzamos elemet is találhatunk más, a világirodalomból 

ismert mesékkel, főként azokkal, amelyekben egy miniatűr gyermeki lényről van szó (lásd 

pl. Hüvelyk Matyi vagy Pöttöm Panna). A közös motívumokból, szüzsés azonosságokból 

kód alakul ki, amely egyfajta előképet biztosít az olvasó számára, majd ez bővül ki, illetve 

válik aktuálissá a modern kor megjelenő reáliáinak segítségével. 

Andersen Pöttöm Panna című meséjében a kiinduló hiány szintén a 

gyermektelenség, egy anya vágyódása. A javasasszony segítségével, aki egy árpaszemet 

ajándékoz az anyának, megjelenik Pöttöm Panna, aki a gabonaszemből kinövő, tulipánhoz 

hasonló virágból bukkan elő. Petrusevszkaja művében az anya a káposztaföldön, egy 

káposztában talál rá a csöppségre. Jelentős eltérés a két történet közt, hogy Andersennél a 

gyermek termete nem válik központi kérdéssé, ellentétben Petrusevszkaja meséjével, ahol 

Cseppecske termete a bonyodalom kiindulópontjává válik. A szüzsét tekintve elmondható, 

hogy a cselekmény a két mesében teljesen eltér azok után, hogy Pöttöm Pannát elrabolja a 

béka. Míg az Andersen-mesében a happy endet a kislány megmenekülése és a kis 

 
29 Vö. Amikor terhes maradtam, még nagyon fiatalok voltunk, és úgy gondoltuk, hogy nem vagyunk fölkészülve 

egy gyerekre. Az abortusz után ágyban feküdtem, és egyszer csak egy meleg fuvallatot éreztem. Kinyitottam a 

szemem, és azt láttam, hogy velem szemben az ágytámlába kapaszkodva ott áll egy kedvesen mosolygó kisfiú. 

... Évekkel később álmodtam. Azt álmodtam, hogy éppen hazaérek, és valami tizenhét éves forma fiú ott mossa 

a padlót. „Anya, kifestettem az erkélyt feketére, fölmostam a padlót, most már mehetünk az apám temetésére” 

(ПУХОВА 2008: 220−221).  



 83 

tündérkirállyal kötött házassága képezi, addig Petrusevszkaja művében az egyedülálló anya 

feloldozásáról és egy, a fikción belüli „valós” gyermek megszületéséről olvashatunk. Ezzel 

Petrusevszkaja egyrészről megőrzi a tradicionális mese funkcióját, másrészről pedig teljesen 

új, aktuális környezetet teremtve hőseinek, a mai kor problémáit modellálja a mese műfaján 

keresztül.  

A világirodalmi párhuzamok mellett beazonosíthatók bizonyos, a varázsmesékhez 

köthető elemek is, nevezetesen a proppi funkciók, melyek a mű strukturális keretét 

biztosítják. Habár Propp A mese morfológiája című, nagyhatású munkájában csak a 

tradicionális varázsmesék vizsgálatára koncentrál, véleményem szerint ezek a funkciók 

megtalálhatók Petrusevszkaja meséiben is. 

A Propp által leírt kezdeti hiány Petrusevszkajanál a gyermektelenség, és ez képezi a 

mese kiindulópontját, amely a proppi rendszer első funkciója (eltávozás).30 A bonyodalom 

akkor kezdődik a mesében, amikor a nő orvoshoz megy, aki rákérdez az asszony tényleges 

problémájára. Ez a kilencedik proppi funkcióhoz (közvetítés) köthető. Történetét hallva az 

orvos egy misztikus szerzeteshez (монах) küldi a nőt, akinek egyik legfőbb attribútuma, 

hogy nem mindig lehet őt megtalálni. A szerzetes ebben a mesében a népmesék baba-

jagájának (vasorrú bábájának) funkcióját tölti be.31 Káposztamama megfogadja a szerzetes 

tanácsát, és ebben a tényben realizálódik a Propp által meghatározott tizennegyedik funkció 

(varázseszköz elnyerése). Mivel valójában nem egy konkrét varázseszköz jut a hős birtokába, 

hanem egy „varázstanács”, ez a „funkció” eltér a Propp által leírtaktól, ahol a varázseszköz 

megszerzését és használatát a csúcspont követi, mikor is – néhány kivételtől eltekintve – a 

kezdeti hiány megszűnik, és a hős megmenekül. Petrusevszkaja művében a szerzetes mint 

nem evilági figura segít a nőnek abban, hogy megbocsátást nyerjen. A szerzetes tölti be a 

segítőtárs szerepét, aki végeredményben a nő számára biztosítja az átjárás lehetőségét a 

hétköznapi és metafizikai sík között. A misztikus és valós világ kettőssége innentől kezdve 

 
30 Propp szerint a kezdeti hiány − önálló mesemenet indítéka − lehet akár a gyermek utáni vágyódás is, amikor 

a hős keresőútra indul, hogy orvosságot találjon gyermektelenségére.  
31 Propp leírása szerint a mesében a jaga három különböző formában jelenhet meg, és kapcsolatban áll a holtak 

világával. Előfordulhat olyan eset is, amikor a jaga szerepében nem öregasszony jelenik meg, hanem egy 

öregember (PROPP 2006: 49). Petrusevszkaja művében a szerzetes alakja hasonló attribútumokkal 

rendelkezik, mint a jaga általában, de annyiban el is tér a tradicionális mesék hasonló figuráitól, hogy a modern 

kor reáliái jelennek meg öltözetében. Mindemellett a varázsmesék jagája egy csirkelábon forgó házban él az 

erdőben (az élők és holtak világának határán), miközben Petrusevszkaja szerzetes-figurája szintén az erdőben 

él, bár a házáról nem esik szó, s csupán annyit tudunk meg róla, hogy egy kövön ül az út szélén. Ez utóbbi 

motívum az orosz népi démonológia erdei démona, a lésij alakjára is asszociálhat, akinek egyik alapvető 

funkciója az út szélén megjelenő kísértő (дорожное исчадие), ami önmagában is a démon kettős (világok 

határán elfoglalt) helyzetére, azaz élők és holtak közti határmezsgyén való létezésére utal (ld.: ЩЕПАНСКАЯ 

2003: 282).  



 84 

folyamatosan jelen van a műben. A nő a valós világban elkövetett bűne, az abortusz miatt 

bűnhődik, szimbolikus terhessége pedig a megbánáshoz vezető utat jelöli, mely után a nő 

életében megjelenik egy valós gyermek. A terhesség tényét és folyamatát Petrusevszkaja a 

mesei próza eszköztárát felhasználva, metaforikusan írja le, mikor is az anyaföldbe vájt, 

káposztabimbóval termékeny gödör az anyaméhet, az alsóingben magával cipelt föld pedig 

a magzat tényleges kihordását jelképezi: Ekkor az asszony a kezével kivájt egy hatalmas 

földgödröt, káposztabimbóval együtt, belecsavarta alsóingébe, és magával cipelte a 

városba, haza, magához (PETRUSEVSZKAJA 2016: 156). A terhesség időszakát, tehát a 

kilenc hónapot a szövegben az évszakok váltakozásának leírása szimbolizálja: „eljött a nyár, 

beköszöntött az ősz, leesett az első hó”, a gyermek fejlődési folyamatát pedig szimbolikusan 

a káposzta növekedése jeleníti meg: a fazékban hatalmas, csodálatos káposzta terpeszkedett, 

a levelei pödröttek voltak, mint a rózsáé, a tetején pedig sok-sok levélke... 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 159). 

De nem csupán a terhesség folyamatát érzékelteti az elbeszélő, magát a fogantatás 

pillanatát is megjeleníti, ami a mese metafizikai síkjához kapcsolódik. A csöppség álmában 

megjelenik egy távoli bolygó, ahonnan ő jött, amiről a következőket mondja el: Ott 

mindenkinek szárnyacskája van. [...] Volt közöttük egy rangidős, aki felkészítette rá őket, 

hogy néhányuknak el kell mennie, és mindannyian félelemmel várták, hogy mikor kezd el 

leolvadni a szárnyacskájuk ilyenkor a rangidős gyalog vitte fel őket egy magas hegyre, ahol 

feltárult előttük egy barlang bejárata, lefelé vezető lépcsőfokok... [...] és elindult lefelé, és 

egyre kisebb és kisebb lett, amíg akkorára nem zsugorodott, mint egy vízcsepp... 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 154). Egyszer Cseppecskének is el kellett indulnia lefelé, 

ezután az álma véget ért, és az anyánál ébredt fel. A kislány tehát egy másik világból érkezik, 

miközben a „távoli csillag”, „szárnyak”, a „barlang bejárata”, a „csepp” pedig a gyermek 

fogantatásának pillanatát szimbolizálják.  

A kezdeti hiányt tehát a mesében a gyermektelenség motívuma jeleníti meg, majd ezt 

követően fokozatosan megy végbe a hiány megszűnésének folyamata, amely a nő 

bűnhődésén keresztül nyer konkrét formát, a teljesség pedig egy „valós” gyermek 

megjelenésével realizálódik. A fentebb leírt metafizikai sík mellett a hétköznapi síkon 

jelennek meg azok a hétköznapi dolgok – az orvos, a kórház, a káposztaföld, az erkély és a 



 85 

nő feloldozása után megjelenő valós gyermek32 – amelyek a mesében a modern kor 

kontextusát biztosítják.  

A második, a Fekete kabát című mese egy rövid történet egy fiatal lányról, aki 

öngyilkosságot követ el, mert terhessége miatt a leendő vőlegénye nem akar vele többet 

találkozni. Az öngyilkosság következtében a lány egy másik világban találja magát, ahonnan 

megmenekül, majd visszatér a saját világába. De ahhoz, hogy visszatérhessen, először 

próbákon kell átesnie. 

A Fekte kabát Andersen A kis gyufaárus lány című meséjét idézi meg, amelyben egy 

sanyarú sorsú kislány „lép át” a másvilágra. Itt a kislány legfontosabb attribútumai, a 

gyufaszálak lángra lobbanása szimbolizálja az átlépést egy másik világba, jelen helyzetben 

a holtak világába, ahogyan erről J. Danyilenko is ír: „Andersen meséjében a kislánynak 

legfőbb attribútuma – a gyufa, amely egyszerre válik a megváltás és egy másik valóságba 

való átmenet szimbólumává – L. Petrusevszkaja elbeszélésében szintén alapvető 

cselekményformáló elemmé alakul. Éppen a gyufák megszerzésének pillanatától kezdve 

ébred remény a megváltásra a hősnőben. Andersen hősével ellentétben, akinél a gyufa a 

megváltás, a szenvedéstől való megszabadulás és egy másik világba való átmenet 

szimbóluma, Petrusevszkaja hősnőjének esetében minden sokkal bonyolultabbnak 

bizonyul” (ДАНИЛЕНКО 2014: 594). Petrusevszkaja művében ennek a fordítottja történik: 

a hősnő a túlvilágról tér vissza a gyufaszálak meggyújtása után. A két főhős összehasonlítása 

során világossá válik, hogy a legfőbb közös vonásuk a kiúttalanság állapota. Andersennél ez 

a kiúttalanság a mérhetetlen szegénység, amelyben a gyufaárus kislány él, s amiben úgy 

próbál életben maradni, hogy gyufát árul – ez azonban a kezdetektől reménytelen eszköznek 

tűnik a túlélésre. Petrusevszkaja hősnője számára pedig abból a helyzetből nincs kiút, hogy 

vőlegénye megtagadja születendő gyermeküket, s őt magát is – így a nő számára az egyetlen 

elképzelhető lépés az öngyilkosság marad (hasonló problémával találkozhatunk a 

preromantika és romantika orosz irodalmában például, Karamzin Szegény Liza vagy 

Karamzin Ruszalka).  

Eltérően a Propp által meghatározott első funkciótól, ahol a hős útnak indul, 

Petrusevszkaja meséjének első mondatából megtudjuk, hogy a hősnő már eleve egy 

ismeretlen helyen tartózkodik, az út szélén, ahol erdő veszi körül. Lényegében ez a tér 

jeleníti meg a metafizikai síkot a mesében. Eltérően az a Káposztamama című mesétől, itt a 

 
32 Míg a nem valós gyermeket, Cseppecskét kicsinyítő képzős szavak segítségével jeleníti meg az elbeszélő, a 

„valós” gyermeket negatív jelzők segítségével ábrázolja, ami egyúttal az anya kezdeti negatív attitűdjét is 

kifejezi. 



 86 

lány csupán egyszer lép át a metafizikai síkból a hétköznapi síkba, a mese végéhez 

közeledve, amikor már bekövetkezett a fordulat, és egyfajta teljességhez közelít a történet. 

A lánynak már vannak varázseszközei, ami szintén igen fontos a varázsmesékben, így tehát 

a proppi tizennegyedik funkció (varázseszköz megszerzése) is realizálódik a mesében. E 

varázseszköz különböző módon juthat a főhős birtokába: vagy megmutatják neki, vagy 

közvetlenül adják át neki, vagy csupán véletlenül kerül a birtokába. A hősnő akkor találja 

meg e „varázstárgyakat”, amikor a vasútállomáson jegyvásárláskor a pénz helyett ezeket 

húzza elő fekete kabátja zsebéből: „Emlékezett rá, hogy ilyenkor jegyet szokás váltani, de a 

zsebeiben, mint kiderült, nem akadt pénz: gyufa, egy cetli meg egy kulcs” 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 211). Mivel a későbbiekben ezek a tárgyak fogják megmenteni 

a főhőst, a varázseszköz funkcióját töltik be. Később a papírlap segítségével kezd 

visszaemlékezni, a kulcs révén menekül meg az üldözői elől, a gyufásdoboz segítségével 

pedig egy olyan határátlépés realizálódik, melynek következtében a főhős visszakerül az ő 

„valós” világába.  

A varázsmesék károkozójának szerepében itt a sofőr és útitársa jelenik meg, 

ugyanakkor e két figura és a hozzájuk kapcsolódó reáliák mitikus alakok, illetve képzetek 

egyfajta leképezéseként is értelmezhetők: a sofőr, mint révész, a teherautó, mint egyfajta 

„ladik”, az út pedig Sztüx folyóként, amelyen a révész viszi át a lelkeket. Így ez az út 

szimbolizálja az alvilág első állomását. A lány állandó attribútuma, azaz folyamatos 

emlékezetvesztése – nem tudja, hol van, ki is ő valójában – egyértelműen megfelelhető 

annak a mitikus elképzelésnek, miszerint az evilágból a túlvilágra átkelő lelkek nem 

emlékeznek semmire, ami az élők világában történt velük. A mesében megjelennek az 

alvilági közegre való nyilvánvaló utalások is: „Körös-körül minden fel volt túrva, frissen 

ásott, ocsmány gödrök tátongtak, amelyeket még nem lepett be a hó. Egyetlenegy kijáratot 

talált, amely levezetett az aluljáróba, úgyhogy a lány elindult lefelé. Az aluljáróban is sötét 

volt, a padlója egyenetlen, és lefelé vitt, csak a fehér csempés falról vetült rá egy kis fény” 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 212). Végeredményben a lány az alvilágon és a rá váró 

megpróbáltatásokon túljutva menekülhet meg és juthat vissza az élők világába. Mindezzel 

párhuzamosan a tizenötödik proppi funkció (térbeli helyváltoztatás két birodalom között, 

kalauzolás) is megvalósul a mesében úgy, hogy a helyváltoztatás háromszor is 

megismétlődik. Először a sofőr viszi el a lányt a vasútállomásra, majd a lány elektricskával 

(elővárosi vonattal) utazik egy másik pontig, ahol újból megjelenik a sofőr, és egy házhoz 

viszi. A modernkori reáliák ilyen alkalmazása nyilvánvalóan eltér a népmesei elemektől, 



 87 

ahol még ló vagy madár hátán jut el a hős a következő pontig, ám éppen az általuk betöltött 

funkció biztosítja a varázsmese műfaji kódjának meglétét Petrusevszkaja műmeséiben.  

A térbeli helyváltoztatás után tematizálódik a huszonegyedik és a huszonkettedik 

funkció (üldözés és megmenekülés): a lányt üldözőbe veszi a sofőr és társa, miután nem tud 

nekik fizetni. Betérnek egy házba, ahol a kulcs segítségével bemennek az egyik lakásba, 

majd a lány szerencsésen elmenekül, s elbújik egy másik lakásban. A kulcs mint varázstárgy 

itt kap szerepet, mivel ennek segítségével tud a lány bemenni a két lakásba. A harmadik 

lakásban, ahová bejut, egy nőt talál, aki a segítőtárs szerepét tölti be ebben a mesében. Itt 

következik be a fordulat, mivel a lány a nőtől megtudja, hogyan használja a gyufásdobozt, s 

hogy a gyufaszálak segítségével megtalálhatja kérdéseire a választ. Amikor a lány a zsebébe 

nyúl, újra a kezébe akad a harmadik „varázseszköz” is, a papírlap. Miután az tíz gyufaszálból 

a lány egyet már meggyújtott, az üres papírlapon megjelenik egy mondat: „Kérem, ne 

okoljanak senkit, anya, bocsáss meg!” (PETRUSEVSZKAJA 2016: 219). A lány tovább 

próbálja faggatni a nőt, de az csupán annyit mond, hogy gyújtson meg még egy gyufaszálat. 

Amikor a lánynak már csak négy gyufaszála maradt, mind négy gyufaszálat egyszerre 

meggyújtja, az emlékezetében hirtelen feldereng, hogy mi is történt valójában. A lány leveti 

magáról a fekete kabátot,33 és visszakerül az élők világába, s ezt tanácsolja a másik nőnek 

is. Adott esetben az élők világa jeleníti meg a hétköznapi síkot, ahol a lány az anyjával és 

beteg nagyapjával él.  

Mindezek alapján jól látszik, hogy Petrusevszkaja meséiben a különböző műfai 

tradíciókhoz való fordulás és a huszadik századi reáliák ötvözése hogyan teremt egy sajátos 

abszurd világot. 

 

  

 
33 A fekete kabát a halál szimbólumaként jelenik meg ebben a mesében, ahogy erről T. Prohorova is ír 

tanulmányában. Ld. ПРОХОРОВА 2008a. Ezzel párhuzamosan a fekete kabát, kendő, stb. az orosz népi 

délmonológiában szintén a halál jellegzetes szimbóluma, amely az e ruhadarabokról elnevezett, a halált-illetve 

sorsot megszemélyesítő hiedelemalakok ( fekete kabátos, fekete kendős asszony) kötelező atribútuma. Vö. A 

bátyám mesélte. Ahogy megyünk fölfelé a szirthez, és elhaladunk a templom mellett, ott volt a mi házunk. És 

amikor elindultak föl a hegyre, azt mondja, észrevették, hogy egy feketeruhás öregasszony megy előttük fölfelé. 

Fekete kendőbe volt burkolózva, aminek a rojtja a sarkáig ért. ... -Hát te, néném? Hozzánk jössz? Az meg 

erre hátrafordult: rémületes volt, ahogy kinézett, mindene csupa fekete. ... Ahogy a hegyről a folyóhoz futott, 

az öregasszony csak állt ott a szirten, és őket nézte. És ott is maradt, csak állt ott a hegyen. (ЗИНОВЬЕВ 1987: 

293.) 



 88 

II.2.3 Az apa  

Az Apa című mese úgy kezdődik, mint minden hagyományos mese: Élt-éldegélt a 

nagyvilágban egy apa... (PETRUSEVSZKAJA 2016: 145), nem tudni, honnan jött, mit 

csinál, csak azt, hogy keresi a gyerekeit, de amikor arról kérdezik, hogy néznek ki, egyáltalán 

nem tud róluk semmit. Itt is a cselekmény menetét a hasonlóképpen lehet tagolni, ahogy a 

például a Káposztamama című mesénél: a hiány, ami a kiindulópontot jelenti (apa 

gyermekeit keresi), majd ezt követi a hiány megszűntetésének folyamata (elindul 

megkeresni a gyermekeit), illetve a mese végéhez közeledve kialakul egyfajta teljesség 

(megtalál egy gyermeket és egy anyát a gyermek mellé), amely biztosítja a mese pozitív 

végkifejletét. Ami viszont eltér a hagyományos varázsmesék narratív szerkezetétől, ahol a 

próbatételeken általában egy fiatal fiú/lány megy keresztül, itt és hasonlóan a Káposztamama 

címűben is, már egy felnőtt szereplő34 áll szemben a kihívásokkal. Továbbá, míg a 

varázsmesékben például a jutalom egy hercegnő kezének elnyerése, itt egy gyermek (és egy 

új család) lesz a végső nyereség, ami azt is mutatja, hogy Petrusevszkajánál a célok 

transzformálodtak. 

A fentebb Lipoveckij által említett Kaverin Verlioka című meseregénye szépirodalmi 

párhuzamot mutat Petrusevszkaja meséjével. Míg Kaverinnál az öreg magánya és a zeneszó 

materializálódik egy kisfiúban, aki majd megvív a gonosszal, Petrusevszkajánál az apa addig 

keresi a gyermekeit, ameddig megjelenik előtte egy kisfiú. 

A mesében négy szereplő jelenik meg: egy nő, egy férfi, egy öregasszony és egy 

gyermek. A mű szereplői nem kidolgozott személyiségek, csak néhány jellemvonásuk van 

és nincs nevük se. Ahogy a Káposztamama című mesében, itt is a gyermek iránti vágyódás 

témáját járja körbe az írónő, viszont míg a Káposztamamában egy anya vezeklésének 

folyamata kerül középpontba, itt egy férfi és egy nő vágyódásáról olvashatunk. Mindkét 

szereplő egy gyermeket keres. A gyermektelenség kezdeti állapotából eljutnak oda, hogy a 

mű végén családként távoznak a misztikus erdőből, ahová az ismeretlen öregasszony küldte 

őket. Tehát a mesének itt is pozitív végkifejlete van, a hiány megszűnik.  

Az első proppi funkció (eltávozás) abban nyilvánul meg, hogy a férfi elhagyja az 

otthonát, hogy megkeresse a gyermekeit, akikről nem tud semmit (a varázsmesékben a főhős 

általában nem emlékszik arra, hogy milyen az a dolog, amit keres, csak azt tudja, hogy keres 

valamit). Ehhez kapcsolódik a nyolcadik funkció (a hiány), hiszen a hős már a mű kezdetétől 

fogva a gyermekeit keresi. A tizenkettedik funkció (a próbatétel), jól ismert jelenet a 

 
34 Plotnyikova és Prohorova szerint ez utal a hagyomány egyfajta transzformálódására. 



 89 

mesékből: az adományozó próbára teszi a hőst. A hős segít egy idős asszonynak (általában 

ez a baba-jaga a varázsmesében) valami nehéz holmit hazavinnie – itt egy nehéz táskát –, 

amiért nem varázstárgyat kap, mint a hagyományos mesékben, hanem ismét egy 

„varázserejű” tanácsot. Ez összekapcsolódik a Propp által meghatározott tizenharmadik 

funkcióval (a hős reagálása), amellyel a hős sikeresen teljesíti a próbát. Az öregasszony 

tanácsára a hősnek el kell utaznia az elektricskával a „Negyvenedik kilométer” nevű 

megállóig. E ponton lép át a hős a reálisból a misztikus világba: a sűrű erdőben egy kitaposott 

ösvényre bukkan. Az ösvény egy kis kunyhóhoz vezet, ahol étkezés után találkozik először 

egy gyerekkel majd egy nővel. Az erdő nem kerül részletes leírásra, csak annyit lehet tudni, 

hogy havazik, ez megfelel Propp megállapításának, aki azt írja, hogy a mesék az erdőt sosem 

részletezik pontosan: mindig áthatolhatatlan, sötét, titokzatos és nem teljesen valóságos. 

A mesék tipikus eszköze a háromszori ismétlés35, amelyet Petrusevszkaja is 

felhasznál. Például, az apa, hogy bejusson az erdőben talált kunyhóba, először bekopog az 

ajtón, másodszor belép az előtérbe, harmadszor pedig ismét bekopog az ajtón. Vagy egy 

másik esetben, amikor az idős asszony a tanács után bezárja az ajtót, a szerző így fogalmaz: 

és gondosan kulcsra és láncra zárta maga után az ajtót (PETRUSEVSZKAJA 2016: 145). 

Ezekkel az elemekkel is aktivizálja Petrusevszkaja a varázsmese műfaji kódját. 

Az leendő apának, miután a gyermek megjelenik, meg kell etetnie és itatnia, meg kell 

mosnia a kezét, és ezután találja meg leendő családját. Ez összeköthető a huszonötödik 

funkcióval: vagyis a hősnek meg kell birkóznia egy nehéz feladattal, amely után a mese 

pozitív véget ér − a férfi és a nő megtalálják a gyermeket. A fiúról való gondoskodás jelenete 

nagyon lényeges pont a leendő szülők személyes fejlődésében, mivel éppen ez az epizód 

készíti elő a mű pozitív befejezését. Annak ellenére, hogy a férfinak nincs gyermeke, jól 

tudja, mit kell tennie vele, milyen dalt kell énekelnie, hogy a fiú elaludjon: Álom-álom, édes 

álom, a szélére ki ne másszon (PETRUSEVSZKAJA 2016: 147). Zolotova és Plotnyikova 

szerint, az „apa” elnevezést is csak a végén kapja meg a leendő apa, az elején a narrátor még 

leendő apaként emlegeti, utána embernek nevezi, és majd azután, hogy a férfi képes 

átengedni saját régóta vágyott boldogságát − a gyermeket − egy szenvedő nőnek, és 

bemutatja, hogy a gyermekről és az ismeretlen nőről egyaránt tud gondoskodni, kapja meg 

az „apa” titulust. 

 
35 Propp szerint a háromszoros ismétlés „állhat egyenrangú elemekből (három feladat, háromévi szolgálat), 

lehet fokozó (a harmadik feladat a legnehezebb, a harmadik csata a legszörnyűbb), vagy két negatív eredményt 

követhet egy pozitív harmadik. A cselekmény néha mechanikusan megismétlődik, máskor azonban a további 

kibontakozás megakadályozására olyan elemeket kell bevezetni, amelyek megakasztják a cselekményt, és 

kiváltják az ismétlődést (PROPP 1999: 73). 



 90 

Miután kilépnek az erdőből, immár családként, a mese hagyományosan pozitív véget 

ér. A mű ezekkel a mondatokkal zárul: Az újdonsült apa vitte a gyermekét, az asszony cipelte 

a holmikat, útközben pedig elfelejtették, hol is találkoztak, még az állomás nevét is elfeledték. 

Csak arra emlékeztek, hogy nagyon nehéz éjszakájuk volt, hosszú utat tettek meg, a magány 

nehéz idejét, de most született egy gyermekük, és megtalálták, amit kerestek. 

(PETRUSEVSZKAJA 2016: 152). Vagyis a mesében a magány időszaka véget ér, azaz a 

hősök „boldogan élnek, amíg meg nem halnak”. 

Kiemelném még a mesében megjelenő „negyvenedik kilométert”, ami a hős számára 

egy szimbolikus mérföldkő a hős próbatételei között: a 40-es szám a bibliai (és részlegesen 

a folklór-) hagyományban a megpróbáltatások száma. Másrészről a szovjet-orosz valóság 

tipikus állomásneve, ami egyfajta kapcsolódási pont a reális világ közhelyes toposzaihoz.36 

 

II.2.4 Marilena titka 

 

A népmesékben általában nem két testvér, hanem három fivér (időnként három 

nővér) jelenik meg, akiknek valamilyen feladatot kell elvégezniük apjuk, a király számára. 

Általában a legkisebb fiú a legsikeresebb, és ezért megkapja apja királyságának felét, 

valamint egy gyönyörű hercegnőt. Példaként említhetjük az ilyen típusú mesék közül a 

Tűzmadár (Жар птица) című mesét. Kisebb számban találhatóak olyan példák, ahol két 

nővér szerepel, akik nagyon közel állnak egymáshoz, és gyakran ellentétes jellemvonásokat 

kapnak, mint például a Grimm testvérek által gyűjtött Hófehér és Rózsapiros mesében. Ez a 

mesetípus bizonyos elemeiben hasonlóságot mutat Petrusevszkaja Marilena titka című 

meséjével. Hófehér és Rózsapiros testvérek voltak, akik szerették egymást, és édesanyjukkal 

éltek az erdőben. Jószívűek és szorgalmasak voltak, az állatok sem féltek tőlük. Egy téli 

éjszakán egy medve jelent meg náluk, akit megszerettek, de tavasszal elment kincsei 

védelmére. A lányok többször találkoztak egy törpével, akit mindig megmentettek, bár a 

törpe ezért megszidta őket. Végül a medve megölte a törpét, és királyfivá változott. Hófehér 

a királyfi felesége lett, míg Rózsapiros a királyfi bátyjához ment nőül. Már ez a rövid tartalmi 

összefoglaló is mutatja, hogy a Marilena titka szüzséje hasonló motívumokat tartalmaz. A 

megjelenő két testvér, Mária és Léna kettesben, szimbiózisban élnek saját kis világukban. 

 
36 Ezzel kapcsolatban egy másik motivikus párhuzamról Zolotova és Plotnyikova írnak tanulmányukban a 

Литературная сказка Л. Петрушевской: поиски синтеза традиции и новой культуры. Szerintük a 

„negyvenedik kilométer” lehet egyfajta utalás a lélek negyvennapos vándorlására. 



 91 

A szoros testvéri kötelék tehát, hasonlóan Hófehér és Rózsapiros meséjéhez, Marija 

és Léna esetében is meghatározó. Őket a valódi világban leginkább iker mivoltuk köti össze, 

míg a misztikus világban egy varázsló, aki a károkozó funkcióját testesíti meg, a lányokat 

azzal bünteti meg, hogy egy egésszé egyesíti őket, és ezzel megszületik Marilena. Itt 

következik be a mesében a negatív fordulat, ami nem egyszeri esemény, hanem újból 

megismétlődik, amikor a lányokat meg akarják ölni. Tehát ebben a mesében nemcsak a 

negatív kezdet van jelen, hanem egy kifejezetten negatív fordulat is bekövetkezik, amely 

után a mese végül pozitív végkifejlettel zárul. A hősnők előtt két nehéz feladat áll. Az első 

feladat az, hogy egy testben kezdjenek élni − Marilena testében −, a második pedig, hogy 

ismét új életet kezdjenek két különálló lényként − Lenmeriként − és túléljék azokat a 

nehézségeket, amelyekkel szembekerülnek. Marilena kettős alakjának megjelenése groteszk 

attitűdöt kölcsönöz a mesének.  

A mese felszíni rétege jól tükrözi a modern életet. Abban az életben, amelyet az író 

leír, nem elfogadott dolog kövérnek lenni és az utcán élni, hiszen alamizsnát pedig ki adna 

egy ilyen daginak: ki látott már hájas koldust?! (PETRUSEVSZKAJA 2016: 170). 

Saara Ratilainen ezzel kapcsolatban azt írja, hogy Marilena teste a női groteszk 

szimbóluma, és parodizálja a mai női szépségről alkotott elképzeléseket. „Ez a mese azt is 

kommentálja, hogy a női test a szórakoztatóipari produkció általános eszköze. Erre nagy 

hatással van a média. A média egy szűk képet propagál a megfelelő nőiességről, és nem 

érzékelünk más lehetőségeket. Petrusevszkaja meséiben a testkérdések segítségével az ’én’ 

és a ’másik’ elválaszthatatlanul jelenik meg. A szép és vékony lányok egy kövér lánnyá 

válnak, ..... És az új külső már nem csak egy maszk, amely bármikor levehető. Ekkor ismét 

meg kell változtatni a másságról alkotott képet, és az embernek még önmagát is ’másként’ 

kell felismerni” (RATILAINEN 2005: 72). 

Petrusevszkaja művében nagyon pontosan mutatja be a mai média fogásait, és azt, 

hogyan befolyásolja az embereket, miképpen téveszti meg őket. A mesében Marilena 

kövérségéből és étvágyából is reklámot csinálnak, például, amikor egy étterem azzal hirdeti 

magát, hogy Marilena milyen gyorsan tud megenni egy bárányt, vagy amikor Marilena 

öltözködése kerül élőtérbe, és képekkel próbálják ösztönözni az embereket, hogy jobban 

vegyék a ruhákat:  

A vacsorája egy reklámfogás volt egy étterem számára, oda gyülekeztek az emberek, akik 

azon vitatkoztak, hogy Marilena hány perc alatt falja fel a birkát. … A szabók ruhákat 

varrtak Marilenának, és a ruhapróbákra tévéseket és fotósokat hívtak. Marilena előtte és 



 92 

utána: Nézzék, hogy megváltoztatta Marilenát az új ruhája! És a magazinokban egy vidám, 

kövér széparcú nő fotói jelentek meg, aki mivel egy testben élt két testvérkét, megnőtt az orra, 

de a szeme viszont hatalmas lett (ПЕТРУШВСКАЯ 1997: 279)37.  

 A műben megjelenő szereplők hasonló tulajdonságokkal rendelkeznek, mint Grimm 

meséjében, hasonló a külső megjelenésük, ugyanúgy szeretik egymást stb. A fontos 

különbség közöttük az, hogy amikor a Grimm-mesében a törpe meg akarja büntetni a két 

nővért, megjelenik a királynő és megmenti a lányokat, így azok a végén mindketten férjhez 

mennek és „boldogan élnek, míg meg nem halnak”. Ez nem történik meg Marijával és 

Lénával, sőt mondhatjuk, hogy az életükben megjelenő férfiak egyenesen a vesztükre törnek. 

Tehát a hagyományos mese-befejezés itt nem realizálódik, helyette a testvéri szeretet menti 

meg a két lányt. 

Petrusevszkaja e meséjében két férfi jelenik meg. A mű elején Marija és Léna egy 

titokzatos varázslóval találkozik. A varázslónak sincs neve és alakja a misztikus világhoz 

köthető a mesében. A varázsló beleszeret Lénába, akit feleségül szeretne venni, Mariját pedig 

egy teáskancsóvá akarja átváltoztatni, amit aztán az ifjú házasok magukkal vihetnek. Sőt, a 

varázsló azt is hozzáteszi, hogy a teáskancsónak még fütyülnie és sziszegnie kell, hogy ily 

módon mindig emlékeztesse a másik nővért arra, hogy ellenezte a házasságot.  

A varázsló igen komikus, sőt ironikus szereplője a műnek. Az elbeszélő a 

következőket mondja el róla: Elfuserált menyasszonyait és feleségeit akármivé is 

átváltoztatta: szomorúfűzzé, vízcsappá, városi szökőkúttá. Tetszett neki, hogy azok aztán 

sírnak egész további életükben. ... Senki nem szerette, még az anyja meg az apja sem, akiket 

egy kisebb veszekedés után egyszer házi papuccsá. Nem meglepő, hogy ez a papucs 

állandóan elkeveredett valahová (PETRUSEVSZKAJA 2016: 167, 169). Vagyis ez a két 

ártatlan lány először találkozik egy férfival, egy varázslóval, és ennek következtében az 

életük teljesen megváltozik. Mivel az elátkozza őket, és miatta egyesülnek egyetlen testben, 

Marilenáéban. 

A második férfi, aki belép Marilena életébe, egy szélhámos, Vlagyimir. Az ő alakja 

már a való világhoz köthető, és míg a varázsló miatt a mű misztikus szintjén kell a két 

lánynak vezekelnie, addig a reális világban Vlagyimir tölti be a károkozó szerepét, aki miatt 

a lányok veszélybe kerülnek. Vlagyimir Marilena vőlegénye lett, miközben fogalma sem 

volt a két lány titkáról, és már maguk a lányok is kezdtek megfeledkezni előző életükről. 

 
37 Az dott szövegrész a hivatalos fordításból kimaradt, ezért saját fordításomban adom meg. 



 93 

Vlagyimir a reális világban kihasználja a lányokat, csak a pénzüket akarja. Fogságba 

ejti Marilenát, majd amikor a két lány végül kiszabadul, elutazik, és új életet kezd. A 

fogságba ejtés motívuma, az, hogy Marilenát bezárják, elnyomják és elszigetelik különböző 

mítoszokkal, legendákkal, történetekkel mutat párhuzamot, például Szent Borbála, aki az 

apja egy toronyba zár be. Ezzel kapcsolatban viszont megfigyelhető egy újabb éltérés a 

varázsmeséktől, mivel ahogy Propp is írja, a hagyományos varázsmesékben általában a 

király lányát szokták bezárni, és a bezárás után a lány házasságot köt és kiszabadul. Viszont 

Petrusevszkajánal a két lány szabadulása után nem köt házasságot, hanem új életet kezdenek, 

továbbra is közösen, így a mesében tulajdonképpen visszatérünk a kezdő szituációhoz. 

A két férfi pedig megkapja büntetését, méghozzá a Propp által definiált harmincadik 

funkciónak (büntetés) megfelelően. 

A Marilena titka című mesét három részre lehet felosztani, aszerint, ahogyan a 

lányoknak a különböző krízishelyzetekkel kell megküzdeniük. Az első részben a lányokat 

elátkozó varázsló a pozitívból a negatív életsors felé taszítja őket. Hiszen Mária és Léna 

híres balerinák voltak, akiket mindenki szeretett. A második résznél, miután immár 

Marilenaként újra elkezdenek dolgozni, és a cirkusz leghíresebb attrakcióivá válnak, újra 

egy férfi lép be az életükbe, és ugyanaz történik, mint az első fázisban. A harmadik fázis 

hozza el a lányok életébe a változást: sikerül mindennel megbirkózniuk, s már csak ketten 

maradnak Mindez a mese misztikus szintjén megtöri az átkot, így a reális világban 

kiszabadulhatnak a fogságból. 

Eddig az adott mese értelmezése során leginkább a női szereplők sorsának kérdését 

helyeztem előtérbe, de természetesen, ahogy a többi mese esetében, itt is megtalálhatók az 

egyes mesei funkciók. A vizsgált mese úgy kezdődik, mint a mesék általában − a családtagok 

felsorolásával, vagy a leendő hős egyszerű bemutatásával, nevének megadásával vagy 

beosztásának megemlítésével. Bár ez a helyzet nem funkció, mégis fontos morfológiai 

elemet képez − megismerjük Marilenát, a külső jegyeit és a titkát. Ezt az elemet Propp kezdő 

szituációnak nevezi. Miután megtudjuk Marilena titkát, az elbeszélés folytatódik a 

következő funkcióval (a lány elátkozása), vagyis most már Marilenát eltávolították a 

színházból, és először a vasútállomáson, illetve a városi kertben él. Nem tudja többé 

balerinaként eltartani saját magát. Ugyanakkor még az első funkciót megelőzően, vagy még 

inkább ezzel párhuzamosan megfigyelhetjük a nyolcadik funkciót is (károkozás): mint 

ahogyan korábban már szó volt róla, a varázsló egy testben egyesíti a lányokat, mert azok 

nem akarnak feleségül menni hozzá. Mint azt Propp írja, előfordulnak olyan esetek, amikor 

valakit megbabonáznak, és a károkozó gyakran két-három kártételt idéz elő egyszerre. 



 94 

Megjegyzendő, hogy Propp a legtöbb esetben egy ember állattá való átalakulásáról, 

átváltoztatásáról ír, esetünkben azonban két lány változik egyetlen emberi lénnyé, azaz 

„hétköznapi” ikerpárból egy testbe zárt lánnyá alakulnak át. Ez a mozzanat a mesét 

valójában a misztikus síkból a való élet síkja felé mozdítja ki.  

A mesében megfigyelhetünk más proppi funkciókat is, amelyek viszont nem követik 

teljesen a Propp által meghatározott sorrendet: azt követően, hogy a testvérpárt elátkozza 

őket a varázsló, a huszonötödik funkció, az az, hogy „a hős nehéz feladatot kap” figyelhető 

meg a mesében, mivel a lányoknak először meg kell küzdeniük az új helyzettel, amibe 

kerültek, majd ez megismétlődik. Propp meglátása szerint a nehéz feladat szerteágazó lehet, 

például ez lehet egy próbatétel étellel és itallal vagy tűzpróba, találós kérdéssel kapcsolatos 

feladat, ... Petrusevszkajánál a lányoknak másodszor is új életet kell kezdeniük. Ezek a nehéz 

feladatok némileg eltérnek a Propp által meghatározott funkciótól, hiszen a lányok a 

feladatok megoldása után − ez a huszonhatodik funkció − nem kapnak jutalmul fele 

királyságot, vőlegényt stb., hanem „csak” megmenekülnek. Ugyanakkor ők is, mint más 

Petrusevszkaja-mesék hősei, meghatározott személyiségfejlődésen mennek keresztül, és 

visszatérnek a kezdeti állapothoz. A fentebb elemzett meséhez képest itt − bár a lányoknak 

meg kell birkózniuk több nehézséggel is − nem történik olyan szintű változás, mint a többi 

mesében, hiszen Káposztamamában végül megjelenik az asszonynak a vágyott gyermek, a 

Fekete kabátban a nő nem követ el öngyilkosságot, Az apában pedig a férfi és a nő egy 

családként indul haza a gyermekkel. 

Összességében elmondható, hogy Petrusevszakaja meséit vizsgálva a Lipoveckij 

által kijelölt műmesei sajátosságok, mint az intertextualitás és műfaji keveredés; a 

metafikcionalitás; a szereplők komplexitása; az iróniára és groteszkre való hajlam; illetve a 

morális és filozófiai kérdések felvetése jól érzékelhetőek az általam vizsgált mesékben is. A 

mesék jelentős részében kimutathatók tematikus szinten különböző folklór, orosz-, 

világirodalmi párhuzamok, amelyeket az írónő tudatosan épít be műveibe. Ez a megközelítés 

célzottan szolgálja a befogadói asszociációk kiszélesítését, elősegítve a szövegek 

komplexebb értelmezési lehetőségeinek feltárását. Petrusevszkaja szövegeiben explicit 

módon utal arra, hogy a befogadó által olvasott mese egy fikció, viszont a szövegek világán 

belül gyakran elmosódik a realitás és a misztikum határa. Petrusevszkaja meséiben nem 

jelennek meg klasszikus értelemben vett fantasztikus tematikus elemek vagy motívumok; 

kizárólag a modern valóság elemeiből építkezik, azonban ezeknek a sajátos elrendezése és 



 95 

kontextusba helyezése olyan hatást kelt, mintha a történetek a fantasztikum világába 

tartoznának. 

Véleményem szerint ez a játékos váltogatás a valós és transzcendens elemek között 

arra szolgál, hogy a befogadó figyelmét a fikcionalitás jellegére irányítsa, illetve ezáltal 

alakul ki a mesékben egy sajátos és összetettebb narratív dimenzió. Prohorova szerint 

Petrusevszkaja meséi az olvasó-hallgatóhoz (читатель-слушатель) szólnak, dialógusba 

vonva őt a szerzővel, az elbeszélővel és a hagyománnyal is. Az írónő egyes meséiben a 

folklórhagyományokat irodalmi szövegeken keresztül hozza párbeszédbe saját szövegeivel, 

míg más esetekben a szóbeli népművészeti műfajokat újraértelmezve alkotja meg történeteit. 

Mindkét esetben a folklór által kínált képek, motívumok és szereplőfunkciók jelentősen 

átalakulnak, új kontextusban nyernek értelmet, miközben megőrzik eredeti kulturális 

jelentésük bizonyos aspektusait.  

  



 96 

EXKURZUS: Meséből mémek 

 

Petrusevszkaja Moszkvában született 1938-ban. Gyermekkorában volt olyan 

periódus, amikor szülei arra kényszerültek, hogy lányukat nevelőotthonba adják, ahol 

Petrusevszkaja azzal szórakoztatta a többieket és saját magát, hogy meséket talált ki, 

amelyeket ezután a társainak mesélt el. Innen eredhet vonzalma a gyermek- és 

felnőttmesékhez egyaránt.  

Ljudmila Petrusevszkaja műveiben általában igyekszik reflektálni az adott kor 

visszásságaira, a mindennapi lét nehézségeire. Művészetében gyakoriak a rövid formák, s az 

írónő ars poeticáját vizsgálva az is megfigyelhető, hogy abban a mesék igen fontos szerepet 

töltenek be. Petrusevszkaja háromféle mesével dolgozik, melyek vagy felnőtteknek, vagy 

kifejezetten a gyerekeknek szólnak, valamint találkozhatunk olyan mesékkel is, amelyek 

ugyan gyermekkönyvként is értelmezhetőek, ugyanakkor a mögöttes tartalomnak 

köszönhetően a felnőttek számára is olvashatók. A Péter, a malacka című mesekönyv-

sorozat a második kategóriába tartozik, az írónő a gyermekközönségnek írta. Petrusevszkaja 

eredetileg az unokáinak szánta ezeket a történeteket,38 így azok keletkezése is ezt a 

szándékot erősíti. A mesekönyv-sorozat kezdetben nem közvetített semmilyen társadalmi 

üzenetet. 

Ugyanakkor 2006 körül az interneten megjelentek olyan mémek, melyek lényegüket 

tekintve ennek a mesének paródiái. Az általam vizsgált mesekönyv-sorozat és az ahhoz 

kapcsolódó mémek megjelenése révén szeretném bemutatni, hogy e mémek hogyan adnak 

új jelentést a Péter, a malacka című meséknek, miképpen helyezik azokat új kontextusba, 

valamint hogyan reflektálnak az írónő művészetére. 

2002-ben e szériából három kis kötet jelent meg: 1. Péter, a malacka vendégségbe 

megy (Поросёнок Пётр едет в гости), 2. Péter, a malacka és a bolt (Поросёнок Пётр и 

магазин), 3. Péter, a malacka és az autó (Поросёнок Пётр и машина). Egy hosszabb 

kihagyás után még két könyv jelent meg 2020-ban: 1. Péter, a malacka és a varázstorony 

(Поросёнок Пётр и сказочная башня), 2. Péter, a malacka. Új kalandok (Поросёнок 

Пётр. Новые приключения).39  

Petrusevszkajánál a mesék felépítése letisztult és jól áttekinthető: oldalanként egy-

két mondattal kísért illusztrációkból épülnek fel. A mese cselekménye is rendkívül egyszerű: 

 
38 Péter, a malacka nevét is Petrusevszkaja egyik unokájáról kapta, Maruszja, a kutya pedig Sz. Reichstein 

lányáról lett elnevezve. 
39 Jelenleg Oroszországban e könyvek nincsenek forgalomban. 



 97 

például a Péter, a malacka és az autó című mesében Péter különböző járműveken szeretne 

közlekedni, de mivel nincs neki semmilyen járműve, ezért a képzelete segítségével kezd el 

utazni. A felépítést és a cselekményt tekintve egy tipikus tanító jellegű mesét alkotott az 

írónő. A célja, hogy szórakoztatva tanítson vagy tanítva szórakoztasson, arra tanítja a 

gyerekeket, hogyan használják a képzeletüket. Ezeket a meséket az állatmesékhez40 lehet 

sorolni, hiszen a főhős egy kismalac. A Péter, a malacka című mesékben csak állatok 

szerepelnek, akik házakban élnek, járművön közlekednek, tehát úgy élnek, mint az emberek. 

Mindezzel együtt úgy is viselkednek, öltöznek, mozognak: Péter is két lábon jár, míg mellső 

végtagjait kézként használja. 

Petrusevszkaja meséjét Alekszandr Reichstein illusztrálta. Az illusztrációk is jól 

tükrözik a mese letisztultságát, egyszerűségét, és jól illeszkednek Petrusevzskaja 

szövegéhez.41 Az illusztrációk képi világában egy utalás42 is felfedezhető a Peter Pig and 

His Airplane Trip című amerikai mese illusztrációjára. Ez a mese 1943-ban jelent meg, Betty 

Howe rajzainak kíséretében. A színek használata és az a tény, miszerint mindkét mese főhőse 

egy kismalac, aki repülővel szeretne elrepülni, a két mese közötti kapcsolatra utalhat. 

 

A Peter Pig and His Airplane Trip, valamint  

Péter, a malacka vendégségbe megy című mesekönyvek borítója 

 
40 „Állatmesének nevezünk minden olyan mesét, amelyben az állatok az emberrel egyenrangú módon 

gondolkodnak, beszélnek, cselekszenek, anélkül, hogy ezáltal akár a mese emberszereplőiben, akár a mese 

elmondójában vagy hallgatójában a csoda érzetét keltenék, vagyis azt a benyomást, hogy ők most valamely 

természetfeletti jelenség részesei” (BOLDIZSÁR 2001:73) 
41 Petrusevszkaja elutasítja a meséből készült mémeket, míg Sz. Reichstein pozitívan vélekedik a kortárs orosz 

(városi) folklór ilyenfajta megjelenéséről, sőt, Finnországban az egyik gyerekeknek szóló fesztiválon nem 

csupán a gyerekeknek volt lehetőségük eljátszani Péter malackát, de a felnőttek is megtekinthették az átírt 

változatot, ami kifejezetten csak a felnőtteknek szól. Lásd O. Gyerkacs, V. Bikov interjúját Sz. Reichsteinnel: 

«Трактор я не крал» Электронный ресурс // Портал «Новая газета Европа» 

https://novayagazeta.eu/articles/2023/05/07/traktor-ia-ne-kral?ysclid=ljve3dwvoj 43204907 

(Доступ:14.14.2023).  
42 Lásd: Поросёнок Пётр Электронный ресурс // Портал «Lurkmore» 

https://lurkmore.me/Поросёнок_Пётр (Доступ:14.14.2023). 

https://novayagazeta.eu/articles/2023/05/07/traktor-ia-ne-kral?ysclid=ljve3dwvoj%2043204907
https://lurkmore.me/Поросёнок_Пётр


 98 

Manapság a mémek egyre fontosabb szerepet töltenek be a kultúrában, ami azt 

eredményezi, hogy a kutatók is egyre nagyobb hangsúlyt fektetnek a mémek vizsgálatára. 

Maga a mém fogalma (és annak első, általánosan elterjedt értelmezése) Charles Dawnkinstól 

ered, és a mai kutatások tükrében meglehetősen képlékeny, nehezen megragadható 

kategória. Dawnkins szerint a mém „a kulturális közlés (transmission) vagy az utánzás 

(imitation) alapegysége”. Szerinte a mém lehet egy dallam, egy gondolat, egy jelszó, de akár 

ruhadivat, edények készítésének vagy boltívek építésének módja is (DAWNKINS 1986: 

URL). 

Dawnkins önző gén analógiáján elindulva Daniel C. Dennet a következőket írja a 

mémekről: „A mémek ugyancsak láthatatlanok, és mémhordozókon – kepéken, könyveken, 

szólásokon (az adott nyelven, írásban, szóban vagy digitálisan kódolva stb.) utaznak. A 

mémek léte néhány médiumban a fizikai megtestesüléstől függ; ha ezek megsemmisülnek, 

a mém eltűnik. Természetesen később egy ettől független médiumban újra megjelenhetnek 

– hasonlóan ahhoz, ahogy a dinoszauruszok génjei is összeállhatnak a jövőben” (DENNET 

2008:022). 

Dawnkins mém fogalma különbözik az internetes mémtől. Shifman munkájában a 

következő módon definiálja az internetes mémeket: „(a) digitális tartalmak olyan csoportja, 

amelyek tartalmilag és/vagy álláspontjukat tekintve közös jellegzetességekkel bírnak, (b) 

létrehozójuk tisztában van más hasonló tartalmak létezésével, továbbá (c) nagy számú 

felhasználó az interneten terjeszti, utánozza és/vagy módosítja őket” (SHIFMAN 2016: 4). 

Istók Béla Shifman felosztásából a behaviorista nézőpontot tartja relevánsabbnak az 

internetes mémek elemzésénél, mely szerint „a mémet és hordozóját nem lehet 

szétválasztani, mivel a mém önálló́ léttel nem bír, kizárólag az eseményekben, szokásokban, 

szövegekben létrejövő megnyilvánulásaiban létezik, vagyis csak kódolt formában lehet 

megtapasztalni” (Shifman 2016: 2). Istók elemzése alapját is ez vezérli, mivel ez a szemlélet 

lehetővé teszi a képek, szövegek és kép-szöveg együttesek empirikus vizsgálatát, hiszen 

„kifejezetten statikus, jól körülírható, egyértelmű dolgokként tekint a terjedő elemekre” 

(SHIFMAN 2016: 3). Az internetes mémek definiálására Istók két komplementer fogalom 

bevezetését javasolja, ezzel próbálom majd a továbbiakban én is leírni az általam vizsgált 

mémeket. Az első fogalom a szemiotikai állandó (SzÁ),43 a másik pedig a szemiotikai 

 

43 „Egy mém azon összetevője, amely az adott mémsor valamennyi elemében megtalálható. A rendszeresen 

visszatérő komponens a diskurzusban résztvevő személyek számára jól ismert eseményt, jelenetet, gondolatot 

stb. képez le (pl. egy ismert futballista különleges megmozdulása, egy híres politikus beszéde, egy népszerű 

film egyedi képkockája)” (ISTÓK 2014:134). 



 99 

változó (SzV).44 Istók megközelítésében az internetes mém „az adott mémsornak az az 

eleme, amely SzÁ-jában – legalább annak szignifikátumában – megegyezik a mémsor többi 

elemével, SzV-jában viszont eltér attól. Egy mémsor az azonos SzÁ-val rendelkező 

internetes mémek halmaza, egy mémcsalád pedig az azonos fogalmi körbe tartozó 

mémsorok együttese” (ISTÓK 2018: 134). 

Glozer Rita szerint „jellegzetes mémalkotó stratégiák a paródia, a remix vagy a 

mashup, ami világosan mutatja, hogy természetüknél fogva derivatív, származékos 

médiaszövegekről van szó, melyek valamilyen elsődleges, alapvető tartalom átdolgozásával 

jönnek létre, és fontos erőforrásuk az imitáció” (GLOZER 2016: 3). Az idézetből a paródiát 

szeretném kiemelni, hiszen Istók Béla is arról ír, hogy: „egy prototipikus internetes mém [...] 

hatáskeltésének eszköze a humor, a humor forrása pragmatikai alapú” (ISTÓK 2018: 136).45 

Istók Béla szerint egy mém akkor nem tűnik el, akkor marad meg a köztudatban, ha elég 

humoros. A Péter, a malacka típusú mémeknél is fontos szerepet játszik a humor, illetve a 

paródia, hiszen először a mesét parodizálták.  

A Péter malacka mémsorokból kialakult egy mémcsalád. Ez a mémcsalád úgy jött 

létre, hogy először magát a mesét parodizálták és készítettek új parodisztikus meséket belőle 

(Поросёнок Пётр гот, нах!, Поросёнок Пётр отправляется в Ад, Поросёнок Пётр в 

Сайлэнт Хилле и Поросёнок Пётр на приёме у известного психоаналитика), majd 

Péter felkerült a Двач nevű honlapra, elkezdődött a mémgyártás, létrehozva egy módosított 

narratívát. A Péterből készült mémek inkább a vizualitásra támaszkodnak, így az illusztráció 

nagyobb jelentőséggel bír a mémalkotások során, mint Petrusevszkaja meséje. Ez nem 

jelenti azt, hogy a mese szövege teljesen eltűnik, csupán háttérbe szorul. 

Az alábbiakban három különböző mémsort szeretnék bemutatni: 1. amikor az egész 

mese mém, 2. emigrációs mémek, 3. politikai töltetű mémek. Az általam vizsgált korpuszban 

a mémben a kép marad mindig ugyanaz, Reichstein illusztrációját használják a 

mémalkotásnál kisebb változtatásokkal, deformációkkal, például a malac fejének egy híres 

ember fejével való behelyettesítésével. A szöveg azonban, amely a kép alsó részében jelenik 

meg, és egy-két mondatból áll, mindig változik. 

 
44 „Az adott mémsoron belül mémenként eltérő, a szemiotikai állandót kiegészítő kontextuális, illetve ko-

textuális összetevő” (ISTÓK 2014:134). 
45 Istók ezzel kapcsolatban azt is megjegyzi, hogy: „A SzÁ és a SzV pragmatikai, szemantikai vagy 

grammatikai ’összjátéka’ felel az internetes mémek humoros hatásáért. Amikor egy kép, szöveg vagy kép-

szöveg kapcsolat terjedni kezd, általában a SzÁ újszerűsége önmagában is elegendő a humoros hatás 

eléréséhez: ha ugyanis egy integrált esemény, jelenet, gondolat stb. nem lenne a befogadók számára eléggé 

humoros (vagy frappáns, ironikus, abszurd stb.), semmi sem indokolná annak SzÁ-vá válását. Miután azonban 

egy mémsor ’hosszúvá’, népszerűvé válik, nagyobb szerephez kell jutnia a SzV-nak: ez felel ugyanis azért, 

hogy a mémeket változatosnak, egyedinek érezzük” (ISTÓK 2014:138). 



 100 

Az első, kiinduló mém а «Поросёнок Пётр в Сайлэнт Хилле». Ennél a mémnél – 

amennyiben Istók Béla meghatározását vesszük alapul – az egész mesekönyv szerkezete, 

külalakja a szemiotikai állandó, a szemiotikai változó pedig a szöveg, illetve egyes 

ábrázolások – állatoké, vagy azon tárgyaké, melyeket Péter használ. A szöveg ennél a 

mémsoránál teljesen megváltozik, és az eredetiben megjelenő egy-két rövid, pár szóból álló 

mondatot terjedelmes mondatok váltják fel, amelyek a Silent Hill46 cselekményére utalnak. 

Ez a mémsor egy eléggé horrorisztikus és erőszakos változata a Péter, a malacka című 

mesének. 

 

 

A bal oldalon az eredeti meséből, jobb oldalon a fent említett 

mémsorból való kép látható. 

 

A második és harmadik mémsornál a mese szövege nem játszik jelentős szerepet, 

csupán az illusztrációt lehet szemantikai állandónak nevezni. A második mémsorban − az 

„emigrációs” mémekben − Péter egy piros traktoron szeretne emigrálni. Elhagyja Ráskát 

(Oroszországot) egy jobb jövő reményében. A szemantikai változót itt a különböző 

mondatok vagy útjelzőtáblák képezik. Az elemzett korpusz alapján ez tűnik az orosz 

honlapokon legtöbbször megjelenő mémnek. Ehhez a képhez egy állandó, sokat mondó 

frázis is társul: Пора валить (ideje lelépni). Ezáltal az orosz köztudatban ez a mémsor az 

emigráció sajátos szimbólumává vált, és jól ismert azok számára, akik szeretnék elhagyni 

Oroszországot vagy már sikeresen el is hagyták. Ezzel magyarázható, hogy üzemel egy 

olyan orosz honlap, ahol Péter alakja egy kis ikonban jelenik meg: e honlap valójában azokat 

segíti, akik emigrálni szeretnének Oroszországból.47 

 
46 Az adott mémsor a 2006-ban megjelent amerikai filmre, a Silent Hill-re épül. 
47 A honlap címe: http://pora-valit.com 

http://pora-valit.com/


 101 

 

 

Az első és a második képen az emigráló Péterről szóló mémsor egy-egy darabja látható, 

míg a harmadik képen a 2020-ban megjelent Péter, a malacka és a varázstorony című 

mesekönyv 

borítója (itt már Péter egy traktoron ül, ami utalhat az illusztrátor tudatos jármű-

választására). 

 

2010-ben az emigráló Péterről készült egy dal is. A trágár szavakkal telített dalszöveg 

lényege: a malacka fehér ingben a lopott traktorral elhagyja Oroszországot, amit Ráskának 

neveznek. A hely, ahová elvándorol, egy jobb hely, ahol nagyra becsülik majd a fehér inge 

és a lopott traktora miatt. Maga a videó egy Leprozorij (Лепрозорий, «Лепра») nevezetű 

honlapon jelent meg, ami egy zárt oldal, ahová csak meghívással lehet csatlakozni. Innen 

szivárgott ki a videó, és ma már a youtube-on48 is elérhető. 

A harmadik típust, amely a Petrusevszkaja-mese illusztrációja nyomán született, a 

politikai töltetű mémsorok alkotják. Dannah Boyd úgy véli, hogy az ilyen típusú mémsorok 

nem csupán az önkifejezésnek, de a politikai állásfoglalásnak is adekvát eszközei. „Politikai 

részvételnek e tekintetben nem pusztán a szűkebb értelemben vett aktuálpolitika értendő̋, 

 
48 A videó megtekintéséhez link: https://www.youtube.com/watch?v=Z9HK2JPyvPM 

https://www.youtube.com/watch?v=Z9HK2JPyvPM


 102 

hanem a társadalom felépítésével, hatalmi viszonyaival, folyamataival kapcsolatos 

állampolgári értelmezések, kritikák, cselekvések összessége” (MATYUS 2016: 6).  

Például az egyik ilyen mémsornál Péter a traktoron ül, felette egy felhő-buborékban 

Lermontov verse jelenik meg, ami utalás egy 2017-ben történt incidensre. 2017-ben az EU–

Ukrajna csúcstalálkozón Ukrajna többek között megkapta az európai vízummentességet. 

Ezzel kapcsolatban tartott beszédet Petro Porosenko, aki a verssel akarta jelezni 

Oroszországnak, hogy országa inkább Európa felé nyit. Porosenko nem az egész verset 

idézte, csupán a vers első négy sora hangzott el: 

 

Ég áldjon, mosdatlan Oroszhon, 

Rabok hona, urak hona, 

Kék mundér, ki feszítsz a poszton, 

S te nép, kin csattan ostora (LERMONTOV 1974: 131). 

 

Porosenko beszédére Vlagyimir Putyin is reflektált49 egy beszélgetés során а «Прямя 

линия с Владимиром Путиным» című műsorban, ahol az adott idézettel kapcsolatos 

véleményéről kérdezték. Putyin válaszképpen a vers második versszakát idézte, ezzel 

hangsúlyozva, hogy meglátása szerint Porosenko hibásan értelmezi Lermontov versét: 

 

A Kaukázus lesz tán a rejtek, 

Mely cáraidtól elfedez, 

Mindentlátó szemük nem ejt meg, 

Mindenthalló fülük se les (LERMONTOV 1974: 131). 

 
49 Link a videóhoz: https://www.youtube.com/watch?v=YiWVtJeWjtU 

https://www.youtube.com/watch?v=YiWVtJeWjtU


 103 

 

 

A képen a fent elemzett mém látható 

 

Összességében elmondható, hogy miközben Ljudmila Petrusevszkaja Péter, a 

malacka című meséjének főhősét mémmé alakították, a mémgyártók tudatosan vagy spontán 

módon úgy használták fel az eredetileg kizárólag gyermekek számára írt mesét, hogy az 

véleményem szerint továbbra is illeszkedik az írónő sajátos ars poeticájába. A kilátástalan 

helyzetek, a mindennapi orosz lét viszontagságai visszatérő elemek Petrusevszkaja 

műveiben, melyek e mémekben is megjelennek. Bár a gyerekeknek szóló mesék – lévén a 

lehető legpozitívabban kívánják bemutatni az ábrázolt dolgokat – nem tükröz(het)ik 

Petrusevszkaja írói világának poétikai jellegzetességeit, és az arra jellemző nyelvezetet 

(zsargon, beszélt nyelv) sem találjuk meg bennük, a mémekben éppen ezen sajátosságok 

mutatkoznak meg a legmarkánsabban. 

 

 

  



 104 

II.3 Drámák 

 

Ljudmila Petrusevszkaja számára az 1970–1980-as években írt drámái hozták meg a 

sikert. Ám a nyomtatásban megjelent drámákat meglehetősen ritkán állították színpadra, 

mivel nem illeszkedtek az akkori „fejlett szocialista” világlátásba, mindenekelőtt a 

kilátástalan mindennapok megjelenítése miatt. M. Gromova az orosz kortárs dramaturgiával 

foglalkozó könyvében megjegyzi, hogy sok esetben Petrusevszkaja művészi világának 

elutasítását az okozta, hogy drámáihoz felületesen, nem megfelelő módon és nem a kellő 

eszmei-tematikai nézőpontból (идейно-тематический подход) közelítettek (ГРОМОВА 

2013: URL). 

Ahogyan V. Klimova is írja, Petrusevszkaja ellenállása a szovjet ideológiával 

szemben az írónő rejtett mondanivalójában jelenik meg, a totalitarizmus szörnyűségei, 

áldozatai pedig a hétköznapi létben öltenek formát. Ugyanakkor Klimova megjegyezi, hogy 

Petrusevszkaja néhány művében, ahogy a Московский хорban is, élesen megmutatkozik az 

ideológiával szembeni ellenállás (КЛИМОВА 2011: URL). 

Az 1970–1980-as években Petrusevszkaja újító szándékai a drámában a szocialista 

realizmus kánonjának dekonstrukciójában, illetve egy alternatív művészi rendszer 

kialakításában mutatkoztak meg. A szocialista realizmus kánonjának leépítése a forma 

szintjén is tetten érhető, a művészi fogások széles spektrumának köszönhetően. Ahogy 

Klimova is írja, Petrusevszkaja a korszak többi írójával együtt egy új típusú drámát hozott 

létre oly módon, hogy fellazította a szocialista realizmus elavult elveit. Az „új drámában”50 

fontossá válik a hétköznapi lét, a mindennapiság, az optimista modus felcserélése a 

tragikussal, illetve N. Ivanova meglátása szerint egy új hőstípus jelenik meg, a „tudatos 

szerencsétlen” («намеренные несчастливцы») (КЛИМОВА 2011: URL). 

Az írónő drámáinak színrevitelével kapcsolatban a kutatók eltérő megállapításokra 

jutottak. M. Lipoveckij és N. Lejderman két lehetséges megközelítést ír le: az első csoportot 

alkották azok rendezők, akik úgy álltak Petrusevszkaja műveihez, mintha azok 

pszichologizált drámák volnának csehovi szellemben: témájuk a család felbomlása és az 

értelmiségiek szenvedése annak következtében, hogy nem tudnak hozzászokni a nehéz 

 
50 Ez a kifejezés Koljadához és az urali iskolához fűződik. Sz. Vasziljeva azt mondja, hogy az urali iskola vagy 

az ún. „új dráma” Koljada erőfeszítéseinek köszönhetően jött létre. Az urali iskola drámaíróira jellemző a 

depresszív kontextus, az erkölcsi értékek és a világ pusztulása (felbomlása), a lét örömeinek elvesztése, hőseik 

nem tudják, hogy miért vannak éppen egy adott szituációban (ВАСИЛЬЕВА 1992: 63). Petrusevszkaja 

drámáiban nem feltétlen jelenik meg a világ pusztulása motívum, sem a lét örömeinek elvesztése, és hősei 

véleményem szerint nem is gondolkodnak el azon és nem kérdőjelezik meg, hogy miért vannak különböző 

helyzetekben. 



 105 

életkörülményekhez (ld. például: Három lány kékben). A másik mód Petrusevszkaja 

drámáinak színpadra vitelében az abszurd tragikus farce (трагифарс), amely a színészi 

improvizációhoz mai reáliákat használ (ld. például Kolombina lakása).  

Mindezek mellett Kalafatics Zsuzsanna arról ír, hogy „a csehovi örökség 

újraértelmezésének egyik útját a posztvampilovi dramaturgia képviseli” (KALAFATICS 

2016: 126). A csehovi hagyomány megjelenése, amely így egy új kontextusba helyeződik, 

esetenként a klasszikusnak számító szöveghelyekkel, mitologémákkal való posztmodern 

játékként értelmezhető. „Az új hullám alkotói (többek között Petrusevszkaja és Szlavkin) 

azok, akik a szocialista realizmus hurráoptimizmusával, idealizált valóságképével szemben 

meghallják a disszonáns hangokat, érzékelik és láttatják a szovjet társadalom 

működésképtelenségét. Műveikben a csehovi drámák a szovjet korszak, a brezsnyevi éra 

anyagi és erkölcsi romlásával, torzulásával szembeállítható sajátos szubtextust képeznek” 

(KALAFATICS 2016: 126). 

A kutatók többsége egyetért abban, hogy Petrusevszkaja az első jelentős drámaíró a 

„posztvampilovi korszakban”, és nagy szerepet játszott a drámairodalom posztmodern felé 

való fejlődésében. E. Nyikulina is azt emeli ki, hogy Petrusevszkaja követi a vampilovi 

tradíciókat egyfelvonásos drámáival. Vampilovot még aligha lehetne a posztmodernistákhoz 

sorolni, de az ő műveiben is megjelenik a játék és élet elválaszthatatlansága, amely éppen a 

„posztmodernista kultúrára” jellemző, írja Lipoveckij és Lejderman (ЛЕЙДЕРМАН, 

ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 273). Miközben a vampilovi hősök állandóan a hitelességet keresik 

a viselkedésmódokban és az emberi kapcsolatokban, igyekeznek áttörni a „képmutatás 

falát”. Másrészről csupán a játékban, az állandó bolondozásban (дуракаваляние) merül ki 

fel nem használt életerejük, szenvedélyük és tehetségük − éppen a játék energiája az, ami 

megkülönbözteti a vampilovi hőst az őt körülvevő maszkoktól. 

Petrusevszkaja hősei ugyanakkor csupán „élnek” a mindennapokban, miközben 

mindvégig szembetűnő a mindennapiság túlsúlya. Gromova szerint az írónő drámáiban a 

hétköznapi lét nem a háttér, hanem a főszereplő, amellyel a hősök mindennapi harcot vívnak 

a létezés érdekében (ГРОМОВА 2013: URL). Lipoveckij pedig azt a tényt emeli ki, hogy 

Petrusevszkaja hősei egy posztkatasztrofális térben élnek, miközben életmódjukban és 

helytelen, komikusan tört nyelvükben a kultúra degradációja mutatkozik meg 

(ЛИПОВЕЦКИЙ 2012: 60). A hősöknek nincs idejük elgondolkodni azon, hogy milyen 

történelmi okokra vezethető vissza az a hétköznapi „pokol”, amelyben élnek: ez az egyetlen 

életük, ahol gyerekeket kell nevelniük, élelmet és szállást találniuk, szerelembe esniük és az 

állandó csalódásokat elviselniük. „Bár Petrusevszkaja hétköznapi helyzetei társadalmon 



 106 

kívüli, sőt időtlen szituációkként jelennek meg (az idő jelei minimalizálhatók, vagy semleges 

színházi díszletekkel helyettesíthetők, mint például a Kolombina lakásában), színházában 

mégis összefonódnak a történelmi és egzisztenciális dimenziók, a disztópikus és abszurd 

hétköznapok képében. Az abszurditás egyrészt történelmi jelenségként jelenik meg – a 

szovjet történelem katasztrófái által feldúlt élet romjaiként –, másrészt pedig az olyan 

legalapvetőbb, ’örök’ emberi kötelékek, mint a szülők és gyermekek, férfiak és nők, barátok 

és rokonok közötti kapcsolatok velejárójaként.” (ЛИПОВЕЦКИЙ 2012: 60–61). 

Petrusevszkaja műveiben a késő szovjet kor mindennapi életének szegénysége és 

keménysége olyan alapot képez, amelyen az erőszakos gyakorlat különféle formái szinte 

reflexszerűen jelennek meg a szereplők retorikájában és tetteiben egyaránt. Tulajdonképpen 

Petrusevszkaja volt az, aki az 1970–1980-as években írt színdarabjaiban elsőként alkotta 

meg a kommunikációs erőszak lenyűgöző panorámáját, amely minden beszélgetést 

botránnyá, a családi élet minden napját pedig a legközelebbi emberek közötti háborús 

cselekménnyé alakítja (ЛИПОВЕЦКИЙ 2012: 61). 

Petrusevszkaja dramaturgiájában, ahogy arra a kutatók többsége rámutat, a család, a 

lakás, a női sors témája kerül előtérbe. A női sors, és minden nehézség, amivel a női 

szereplőknek meg kell birkózniuk, az egész életművön átívelő témája Petrusevszkaja 

művészetének. Drámáiban nincsenek boldog családok vagy boldog nők, sőt a nők még csak 

tudatában sincsenek annak, hogyan lehetnének boldogok.  

A ciklusokba rendezett drámák kapcsolatban állnak egymással, ezáltal a bennük 

szereplő hősök mindennapi létének közös kronotoposzát hozzák létre. Mint azt Nyikulina és 

Imihelova is megállapítja, ehhez a kronotoposzhoz kétféleképpen viszonyulnak a hősök: 

azok, akiknek van saját otthonuk, és azok, akiknek nincs (НИКУЛИНА 2009, 

ИМИХЕЛОВА 1994). 

Petrusevszkaja műveinek poétikai sajátosságairól elmondható, hogy a szerző nem 

csupán az egyfelvonásos drámáiban, de a „teljes estés” (полнометражный) darabokban is a 

történések minimalizálására törekszik, ami a mai társadalmi drámára általában is jellemző. 

Petrusevszkajánál az eseményeket felváltják az élet apró mozzanatai, vagy a kellemetlen 

véletlenek. 

Szőke Katalin szerint ebben az értelemben Petrusevszkaja a csehovi tradícióból indul 

ki: „az ő színpadán sem történik jóformán semmi, egymás mellett elbeszélnek a hősök. Ám 

ezekben az áldialógusokban a szovjet hétköznapok iszonyú, személytelen kegyetlensége 

tárul fel, ahol az emberi viszonyok szükségképpen kiüresednek” (SZŐKE 1998:16). 

Hajnády Zoltán a Három lány kékben című dráma kapcsán a következőket írja: „a Három 



 107 

lány kékben c. komédiában még reménytelenebbek a dolgok Csehov óta. A háromféle 

lumpen-értelmiségi létmodellt képviselő középkorú nő – Irina, Szvetlána, Tatyjana a 

Prozorov nővérek irodalmi leszármazottjai – egy lepusztult nyaralóban tengetik életüket, 

ahol folyton esik az eső, a tető beázik, filléres gondok, beteg, civakodó gyerekek, 

megcsalások keserítik az életüket. A szubtextus (a javításra szoruló, de megjavíthatatlan tető, 

a közös WC és mások) konkrét személyeket kárhoztat, és a három nő balsorsán kesereg, a 

kontextus viszont egy egész társadalmat vádol, tipikusnak mutatva azokat a körülményeket, 

amelyeket a szövegközi utalások egyedinek sejtenek. Ezáltal a hangsúlyok ott helyezkednek 

el, ahol a néző nem várná, s ott, ahol várná, elmaradnak, ezzel is követve a csehovi 

hagyományt” (HAJNÁDY 2016: 33–34). 

A kétértelműség abból fakad, írja Hajnády, hogy az intonáció nem felel meg a 

mondottak értelmének. Petrusevszkaja „nővérei” belefáradnak az életbe, kiégnek, de nem 

adják fel a harcot a társadalommal szemben, amelynek szimbolikus rendjét megkérdőjelezik. 

A javításra szoruló csehovi világot Petrusevszkajánál kiszorítja a javíthatatlan társadalom 

képe. Az „életvilág” (Husserl) Hajnády meglátása szerint a posztmodern Csehov-

parafrázisokban végzetesen elszürkül, kiüresedik, karikatúraszerű látszatéletté silányul, és 

az emberi létezés bizonyos értelemben abszurddá válik (HAJNÁDY 2016: 33–34). 

Azok a szituációk, amelyekhez Petrusevszkaja fordul, korlátozott térben és időben 

jelennek meg, de ugyanakkor lehetővé teszik a szereplők természetes, ismerős 

környezetükben való megfigyelését. Gromova meglátása szerint a szűk színpadi tér és a 

behatárolt idő, az események szinte teljes hiánya, a színpadon fellépő szereplők szűk köre 

nem zavarja a befogadhatóságot. Majd hozzáteszi, hogy véleménye szerint nem véletlen, 

hogy egyes kritikusok Petrusevszkaja drámáiban a „regényi elvet” (романное начало) vélik 

felfedezni (ГРОМОВА 2013: URL). 

Petrusevszkaja drámáiban a cselekmény sajátossága, írja Lejderman és Lipoveckij, 

hogy a megjelenő konfliktust nem lehet feloldani, a mű végén vagy visszatérünk a kezdő 

szituációhoz, amely új bonyodalmakkal van fokozva (Három lány kékben, Дом и дерево, 

Опять двадцать пять) vagy a „semmivel” zárul, a hiábavalóság felismerése, és a magány 

leküzdése, emberi kapcsolatok építése, segítség vagy csupán együttérzés keresése jellemzi 

(Лестничная клетка, Стакан воды); vagy egy imaginárius finálé, amely az adott 

szituációt illuzórikusan oldja fel (Чинзано, Анданте, Вставай Анчутка) (ЛЕЙДЕРМАН, 

ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 612). 

Az egyes kritikákban, tanulmányokban párhuzamokat vélnek felfedezni 

Petrusevszkaja és Beckett abszurd drámai között. Lejderman és Lipoveckij szerint 



 108 

ugyanakkor feltűnő, hogy Petrusevszkaja drámáiban általában (a Вставай, Анчутка! című 

darab kivételével) kerüli a Beckettre, Ionescóra vagy Genettre jellemző fantasztikus vagy 

feltételes helyzeteket (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 612). Petrusevszkaja 

drámáiban az abszurd konfliktusok csupán az ismerős díszletben és a hétköznapi 

körülmények összefonódásában mutatkoznak meg. Az írónő sohasem megy a hétköznapi lét 

szituációin túl, a hatalom, a történelmi körülmények és az emberek viszonya alig vagy 

egyáltalán nem foglalkoztatja, írja a szerzőpáros. Az abszurd Petrusevszkaja drámáiban mint 

a fundamentális emberi kapcsolatok örök jellemzője lép fel. Lejderman és Lipoveckij 

végkövetkeztetésként arról ír, hogy a Petrusevszkaja dramaturgiájában megjelenő világ 

abszurd és széttagolt (раздроблен), de ennek a széttagoltságnak a mélyén valamiféle nagy 

egész rejtőzik, amely több, mint csupán a mindennapok világa. Ez az egység paradox: az 

örökkévalóság képeire támaszkodik, az élet kezdetére és végére (gyerekek és idősek), 

amelyek nem magasztos, hanem inkább lealacsonyított formában jelennek meg; a magányos 

hősök elszigetelt monológjai közötti dialógikus összhangban valósul meg; szereplőinek 

szabad oximoron tónusú nyelvezetével színezve (ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003: 

612). 

Az írónő egyfelvonásos drámáiról részletesen E. Merkotun ír Поэтика одноактной 

драматургии Л. С. Петрушевской című disszertációjában. Mivel köztudott, hogy 

Petrusevszkaja művészetét a rövid formák jellemzik, így dramaturgiájában is többségében 

egyfelvonásos drámák jelennek meg, amelyek ciklusokba vannak rendezve. Az 

egyfelvonásos dramaturgia szerveződési törvényei szerint a „világkép” Petrusevszkaja 

egyfelvonásos drámáiban redukált. A drámai cselekmény külső jellemzői nagyrészt 

lokalizáltak: a jelenet kontúrjai, az idő mértéke (jelentősége), amellyel a szereplők 

operálnak, a mindennapi dialógusok pragmatizmusa, a színpadi események szűkössége és 

rutinszerűsége – mindez hozzájárul az ábrázolt világ sűrűségéhez és feszességéhez 

Merkotun meglátása szerint (МЕРКОТУН 2009: 22). Petrusevszkaja poétikájának e 

sajátosságai az írónő valóságfelfogásának megtestesítőjévé válnak: a drámai cselekmény 

külső feltételeinek minimalizmusa testesíti meg az adott környezetben és a szereplő 

akaratának megnyilvánulásaiban a mindennapi élet szűk kereteit, a társadalmi közeg 

szűkösségét és egyhangúságát, a választási lehetőségek korlátait. Merkotun szerint az 

egyfelvonásos dramaturgia elméletében axiómaként elfogadott megnyilatkozás 

(высказывание) egyszerűsége és rövidsége, a művészi technikák gazdaságossága helyett az 

írónő más művészi stratégiákhoz ragaszkodik, egyedi dinamikus perspektívahatásokat hozva 

létre egy „kis területen”, egyetlen felvonásban (МЕРКОТУН 2009: 22). 



 109 

Petrusevszkaja egyfelvonásos drámáira jellemző a belső mozgalmasság 

(подвижность), valamint a konfliktus feltárásának instabilitása. Mindez a következőkben 

realizálódik: a „fordított perspektíva” hatású „posztalternatív” helyzetek széles 

lehetőségeiben; az intrika nem-lineáris voltában; olyan végkifejletekben, amelyek vagy 

változatlanként rögzítik a drámai ütközést, vagy megsokszorozzák, vagy visszájára fordítják, 

megváltoztatva a nézőpontot és az észlelés léptékét. 

Az írónő egyfelvonásos drámáira jellemző az észlelő tudat sztereotípiáival való 

szerzői játék, az olvasói vagy nézői elvárások rendszeres megsértése; a különleges misztikus 

egységet alkotó hétköznapi és lényegi eredők folytonos ütközése és vibrálása (мерцание); e 

misztikus egységhez szervesen kapcsolódó intertextuális kölcsönhatások, amelyek 

fokozatosan ignorálják a mindennapi helyzeteket, irodalmi és színházi perspektívákat 

teremtenek számukra. E sajátosságok elmossák a konfliktus merev határait, létrehoznak egy 

állandó elmozdulást a központi tengelytől, sztereoszkopikus struktúrát alkotva az 

egyfelvonásos dráma cselekményében (МЕРКОТУН 2009: 22). 

Merkotun arra a megállapításra jut, hogy Petrusevszkaja egyfelvonásos 

dramaturgiája a külső minimalizmussal a belső cselekmény tágas panorámáját nyitja meg, 

ahol az egyes mozzanatok, a szereplők történetei és kijelentései, illetve az időintervallumok 

töredezettek, de egyben szinkronizálódnak is – miközben a hétköznapi valóság minden 

„sejtjében” összesűrűsödnek az egzisztenciális törvények. 

 Voroncova L. tanulmányában azt vizsgálja, hogy a „hamleti szüzsé” hogyan 

jelenítődik meg a posztmodern recepcióban L. Petrusevszkaja „Гамлет. Нулевое действие” 

című drámájában. Ebben a drámában a kutató szerint L. Petrusevszkaja számos posztmodern 

technikát alkalmaz: pl. játék az olvasóval, játék egy idegen szöveggel, a nyelvvel. Komplex 

intertextuális rendszere van az utalásoknak, idézetek, visszaemlékezések stb., amely 

nemcsak újragondolja, hanem „lebutítja (оглупляет)”, hitelteleníti egy-egy klasszikus mű 

kulturális jeleit, amelyek így könnyen befogadhatóak. Egyfajta verbális és stilisztikai kollázs 

jön létre Voroncova szerint. 

Voroncova L. továbbá felveti, hogy L. Petrusevszkaja a különböző időbeli beszédmódokat 

ötvözi – a nyelvkonstruálás elve, az előadásmód szerint az eseményeket olyan modern 

emberek mesélik el, akiknek a neve egybeesik Shakespeare drámájának nevével, illetve azok 

a hősök, akik ezt a nevet viselik, a szovjet időszak emberei. A szereplők által beszélt nyelv 

pedig korrelál napjainkkal. A dráma kreatív recepciója több szinten is megjelenik: a címsor 

összetettsége, a karakterrendszer (a szereplők felsorolásától a szövegben betöltött 

funkcionális szerepig), a történetszál (a narratíva helyzete) és nyelvi szinten. Az író alkotói 



 110 

módszere a posztmodernt, mint stílust és a posztmodernizmust mint felfogási mechanizmust 

ötvözte, írja Voroncova (ВОРОНЦОВА 2014).  

 

 

  



 111 

II.3.1 Petrusevszkaja Kolombina lakása című drámaciklusa 

 

Az előbbi szakirodalmi áttekintésből látható, hogy a kutatók közül lényegében senki 

sem foglalkozik részletesebben a hősök kommunikációjának alapvető sajátosságaival, 

amiről csupán általában azt állapítják meg, hogy Petrusevszkaja hősei mintegy „elbeszélnek 

egymás mellett”, és tulajdonképpen gyakorta egyfajta „áldialógus” alakul ki közöttük (ld. a 

Szőke Katalintól korábban idézetteket).  

Ezért ebben a fejezetben arra teszek kísérletet, hogy Petrusevszkaja 1970-es években 

írt Квартира Коломбины (Kolombina lakása) című drámaciklusát a beszédaktus 

vonatkozásában a tudományos gondolkodás különböző területein megjelenő keretezés 

(framing effect) elméletének segítségével vizsgáljam. A keret (frame) általánosan elterjedt 

értelmezése az, hogy a világban körbevesznek minket információk, amelyeket befogadunk, 

és különböző módon raktározzuk, illetve a már meglévő emlékeink, érzéseink, 

tapasztalataink segítségével átalakítjuk, bővítjük őket. Az asszociációk ezen halmazát 

nevezzük keretnek. Ezek megléte lehetővé teszi azt is, hogy különböző eszközök, mint 

például a média, hatással legyenek az emberre, és irányítsák gondolkodását, mivel „a keretek 

tudatalatti szinten működnek, metaforákba és analógiákba ágyazódva. <...> Vannak 

egyetemes keretek, mások a kultúránkból fakadnak, megint más kereteket a marketing ipar 

vetít ránk. Az, hogy egy új gondolat vagy termék miként van keretezve, nagyban 

befolyásolja, hogy mennyire fogadjuk azt el” (ENTMAN 1993: 56). 

Az egyes tudományterületeken a keretezés különböző változataival találkozhatunk. 

M. Minsky a mesterséges intelligenciával kapcsolatban használta ezt a terminust elsőként. 

Framework for Representig Knowledge című munkájában azt írja, hogy a keret egy 

adatstruktúra, amely egy sztereotip szituációt jelenít meg, mint például egy szoba, vagy hogy 

részt veszünk egy születésnapi partin. Információk kapcsolódnak hozzá, és egyesek közülük 

azt fejezik ki, hogy hogyan használjuk magát a keretet, mások azt, hogy mit várhatunk / mi 

fog következni, a többi pedig azt, hogy mit történik, ha ezek az elvárások nem valósulnak 

meg. Minsky szerint keretekre gondolhatunk úgy is, mint a kapcsolatoknak és 

csomópontoknak a hálózatára. 

Az 1970-es évektől a médiában is nagyon meghatározóvá vált a keretezés fogalma. 

K. Hallahan a pszichológiában, majd a szociológiában általánosan használt keret 

értelmezésének szemléltetésére G. Batesonra és E. Goffmanra hivatkozik. Bateson volt az, 

aki elsőként definiálta a pszichológiai keretet mint interaktív üzenetek térbeli és időbeli 



 112 

összekapcsolódását,51 amely metakommunikációs nyelvet használ. A szociológus Goffman 

1974-ben, továbbgondolva Bateson meglátásait, arra a megállapításra jutott, hogy a keret 

„az értelmezés modellje”, amely kapcsolatot biztosít az információ megértéséhez, és 

megenged olyan személyes aktusokat, mint a „helyválasztás, érzékelés, az azonosítás és 

címkézés”. Goffman szerint az ember az elsődleges kereten keresztül értelmezi az őt 

körülvevő világot. Ez a keret (nála: framework) azért elsődleges, mivel maga a felhasználó 

jelöli ki elsődlegesnek.  

Hallahan tanulmányában bevezeti a strategic framing kifejezést is. Meglátása szerint 

ennek az a célja, hogy irányítsa a befogadót az üzenet egy adott részének vagy aspektusának 

hangsúlyozásával, ezáltal érve el a megfelelő reakciót. Az ilyen típusú kommunikáció során 

bizonyos elemeket kiemelünk, másokat pedig kizárunk, és a továbbiakban csupán a kiemelt 

elemekre fókuszálunk. A stratégiai keretezés úgy irányítja az embereket, hogy a megfelelő 

és vágyott módon gondoljanak az üzenetre, és csak egy részét használják fel saját 

ismereteiknek.  

A nyelvészetben is elterjedt a keretezés fogalma. Ch. Fillmore Frames and semantics 

of understanding című munkájában arra a megállapításra jutott, hogy meghatározott 

„szemantikai mezők” elemei között kapcsolatokat lehet felfedezni – ezek az egymáshoz 

kapcsolódó szavak és szövegek csoportjai (pl. kés-villa-kanál; hétfő-kedd-szerda; vásárlás-

eladás-ár). „A keret Fillmore felfogásában egymáshoz kapcsolódó ’szemantikai szerepeket’, 

előírásokat foglal magában, amelyek ismerete elengedhetetlen feltétele a 

szómeghatározásoknak. Olyan séma, amely az emberi tapasztalatokra épülő rendszerhez 

kapcsolódik, és azzal koherens viszonyt alkot. <...> Eszerint a keret a szavak jelentését 

meghatározó fogalmak asszociációs hálózata, egy-egy szó jelentése így fogalmi viszonyok 

sorát képes felidézni. Mégpedig olyan fogalmi viszonyokat, amelyeket 

eseménystruktúrákban sematikusan tárolt tapasztalatok táplálnak. Ezen felismeréseire építve 

hangsúlyozza a fogalmi keretek jelentésalkotásban és -meghatározásban betöltött szerepét 

Lakoff is, aki szerint a szavak jelentését minden esetben keretekhez és fogalmi metaforákhoz 

viszonyítva definiáljuk” (SZÉCSY 2018: 28).  

A keretezés fogalmával kapcsolatban azt látjuk tehát, hogy különböző 

tudományterületeken eredményesen használják. Petrusevszkaja dramturgiája szempontjából 

fontos sajátossága a keretezésnek, hogy ha a kommunikációs aktusban gondolkodunk, akkor 

egyrészről megközelíthető, hogy a szerzői aktivitás a befogadói értelmezést akarja 

 
51 Az eredetiben: „spatial and temporary bounding of a set of interactive messages” (HALLAHAN 2008). 



 113 

irányítani, ahogy azt a médiában használják, a különböző tudományágak pedig a két 

végpontra fókuszálnak, ahogy arra a nyelvészet, a pszichológia, és a pedagógia mutat rá.  

A Kolombina lakása című ciklusban rövid terjedelmű egyfelvonásos drámák 

találhatók. A ciklus négy drámát foglal magában: Лестничная клетка (Lépcsőház, 1974), 

Любовь (Szerelem, 1974), Анданте (Antantye, 1975), és Квартира Коломбины 

(Kolombina lakása, 1981).52 A négy dráma műfaji besorolása komédia, de más drámai kódok 

is megjelennek bennük. A. Szamarin meglátása szerint például a Квартира Коломбины a 

commedia dell’ arte kánonjának egyfajta átdolgozása, ugyanakkor Sz. Imihelova ugyanezt a 

művet farce-ként definiálja. Szerinte a Любовь lírikus komédia, a Лестничная клетка 

hétköznapi dráma, az Анданте pedig excentrikus komédia (САМАРИН 2010). 

Mind a négy drámát, ahogy a fentiekben már volt róla szó, cselekménytelenség, az 

idő és a tér szűkössége jellemzi, illetve a szovjet valóság dekonstruálása is nagy szerepet 

játszik bennük. A Szerelemben egy lakás szobájában, egy asztal körül; a Lépcsőházban egy 

társasház lépcsőházában; az Antantyeban egy lakásban, majd egy kanapéágyon (тахта); a 

Kolombina lakásában Kolombina szobájában, egy asztalnál ülnek a szereplők. N. Muratova 

és G. Zsilicseva kiemeli ennek fontosságát, mivel szerintük, az „új hullám” 

dramaturgiájában, annak családi-hétköznapi, „hőstelen”, marginális mikrouniverzumában 

nagy jelentőséggel bír a lakás belső tere, ami ugyanakkor teljesen alkalmatlan a commedia 

dell’arte improvizációihoz. A szerzőpáros hangsúlyozza, hogy a lakás a leggyakoribb 

helyszín Petrusevszkaja egyfelvonásos drámáiban: a zárt, kamaraterű lakás, egy társasházi 

lakás vagy egy társbérlet olyan kronotoposz, amely leggyakrabban a szovjet társadalom 

diszkomfortján keresztül értelmezhető. 

Tematikus szinten a drámákban a nők helyzete jelenik meg a szovjet korszakban, 

egyúttal dekonstruálódik a szovjet nőideál. Petrusevszkaja mind a négy drámában különböző 

életperiódusban lévő nőalakokat ábrázol, akiket a férfi-nő viszony és az ezzel kapcsolatos 

helyzetek kötnek össze. Az első drámában a hősnő olyan férfit keres, akitől gyereke lehet; a 

másodikban Szvéta házasságra vágyik; az Antantyéban egy férfira több nő is jut, köztük a 

hősnő, aki már túl van egy házasságon és egy gyermek elvesztésén. Az utolsó drámában 

pedig Kolombina egy fiatal fiút keres jelenlegi férje helyett, aki valószínűleg nem felel meg 

az elvárásainak. A férfi keresése, hiánya, illetve hogy egy férfira több nő is jut, részben azt 

 
52 A ciklusba tartozó drámák sorrendjéről és annak jelentőségéről részletesen Nyikulina ír a Драматический 

цикл одноактных пьес Л. Петрушевской «Квартира Коломбины» как художественное целое című 

tanulmányban. 



 114 

a társadalmi-történelmi helyzetet képezi le, hogy a szovjet periódusban a háború 

következtében kevés férfi maradt, és akik maradtak, azok sem feleltek meg e nők számára. 

A hősök megformálásának sajátossága, hogy nem mennek át semmilyen egyéni 

fejlődésen, és általában két-három szereplő beszélgetése adja az alaphelyzetet. Mind a négy 

drámára jellemző, hogy egy manipulatív szituáció áll a középpontjában: az egyik szereplő a 

célja elérésének érdekében irányítani próbálja az eseményeket és a többi szereplőt. Az első 

kisdrámában a domináns figura, Jura ételhez és italhoz szeretne jutni, miközben a női 

szereplő, Galja apajelöltet keres; a másodikban a női szereplő, Szveta dominál, aki azt 

szeretné elérni, hogy tiszta szívvel szeressék, férfi partnerének célja azonban egy moszkvai 

lakás; a harmadik drámában Au mindvégig úgy próbálja irányítani a többi szereplőt, hogy a 

lakásban maradhasson, mivel nincs hol laknia; a negyedik drámában pedig Kolombina 

irányítja az eseményeket, hogy elcsábíthassa Pierrot-t, a fiatal színészt.  

A manipulatív szituációk és a szereplők törekvése az események és a többiek 

irányítására lehetővé teszi, hogy a négy drámában részletesen feltárjuk a keretezés 

jelenségét. Meglátásom szerint két szinten lehet vizsgálni a keretezést: egyrészt a szereplők 

szintjén, az aktív és a manipulatív szereplők viselkedésének és/vagy beszédmódjának 

elemzésével. Másrészt a szerzői szinten, azaz, hogy a szerző milyen fogásokkal, illetve 

eljárásokkal irányítja a befogadói értelmezést. Nyilvánvalóan mindkét szinten a médiában 

használatos, a kommunikatív aktus feladójának oldaláról használt keretezés fog dominálni.  

Az elemzés szempontjából kronológiailag fordított sorrendben tárgyalom a 

drámákat, mivel a keretezés jelenségét véleményem szerint az utolsó drámában lehet a 

legjobban tetten érni.  

 

  



 115 

Kolombina lakása 

 

A ciklus negyedik komédiájának, a Kolombina lakásának cselekménye nagyon 

rövid. Míg a férje, Arlekin a boltban van, Kolombina a lakásán fogadja társulatuk kezdő 

színészét, Pierrot-t, azzal a szándékkal, hogy elcsábítsa. A fiatal színész azonban csupán a 

jobb szerep reményében ment fel Kolombina lakására. Megérkezik Arlekin, Kolombina 

férje, a társulat rendezője, aki női ruhában látja meg a fiatal színészt, csinos lánynak nézi, és 

elkezd neki udvarolni. Kolombina nem tudja tovább uralni a helyzetet, és leleplezi őt. A mű 

egy „társulati üléssel” zárul, ahol Kolombina tájékoztatja a jelenlévőket, hogy miért is 

gyűltek össze. 

A szereplők szintjén Kolombina manipulációja az elsődleges, és a cselekmény 

menete tőle függ. A hősnő manipulatív viselkedése alapján négy fő fázisra lehet felosztani a 

drámát: az első – amikor még kizárólagosan Kolombina uralja a cselekményt; a második – 

amikor megjelenik a színen Arlekin, és egy rövid időre átveszi az irányítást; a harmadik – 

amikor Kolombina nem lát más lehetőséget, mint hogy leleplezze a fiatal színészt Arlekin 

előtt, de próbálkozása sikertelen marad; a negyedik – amikor Kolombina kilép a műben 

ábrázolt világból, és a darab egy kérdéssel zárul. 

A cselekmény menetét Kolombina irányítja, de szükséges hozzá Pierrot 

válaszreakciója is, hiszen Kolombina ennek alapján állít fel új kereteket, hogy a cselekmény 

az ő számára megfelelő irányba haladjon. Már a mű elején próbálja elcsábítani az ifjú 

színészt: a lakásban uralkodó rendetlenségre hivatkozva az ágyra irányítja Pierrot figyelmét, 

ám az nem reagál erre, s egy kérdéssel folytatja a beszélgetést. Azt akarja megtudni 

Kolombinától, hogy merre van a férje, ugyanakkor az adott kérdés Kolombina számára nem 

megfelelő, hiszen nem viszi őt előre szándékaiban. Ezért inkább étellel kínálja a fiatal 

színészt, aki azonban sietve távozni akar a színházba. Természetesen Kolombinának erre is 

megvan a maga válasza, miszerint nincs értelme sietségnek, lévén a rendező a boltban van. 

Ekkor derül ki, hogy a rendező Arlekin tulajdonképpen Kolombina férje, akit ő maga küldött 

el a boltba. Mivel ezek után sem történik semmi, Kolombina azzal zsarolja meg a fiatal 

színészt, hogy őt fogja a csábítással vádolni, ám ez is hasztalannak bizonyul. Ezek után 

Kolombina egy új irányt próbál találni Pierrot meghódításához: miután Pierrot elárulja, hogy 

valójában azért jött el, mert szeretne jobb szerepeket kapni, Kolombina azt javasolja, hogy 

kezdjenek el próbálni. Pierrot Juliának öltözik, de Kolombinának Rómeó szerepében sem 

sikerül közelebb kerülnie a céljához. Ekkor érkezik meg Arlekin, aki női ruhában látja a 

fiatal színészt, és azt hiszi, egy fiatal lány van náluk. Ez először jól is jön Kolombinának, de 



 116 

amikor Arlekin is megpróbálja elcsábítani Pierrot-t, Kolombina manipulatív játéka átalakul: 

már nem megszerezni akarja az ifjú színészt, hanem leleplezni Arlekin előtt. Az abszurd 

helyzetnek Kolombina úgy próbál véget vetni, hogy ismételten felhívja Arlekin figyelmét 

arra, hogy Pierrot férfi. 

A dráma dinamikáját tehát Kolombina lépései biztosítják, ezek segítségével halad 

előre a cselekmény. Kolombina játékában érhető leginkább tetten a keretezés Hallahan által 

kifejtett működése: Kolombina alakján keresztül mutatkozik meg legjobban a stratégiai 

kommunikáció elemeinek használata: a hős céljainak megfelelően kiemel és kizár 

információkat, míg Pierrot válaszreakciói megszüntetik a kizárás bizonyos elemeit.  

A befogadói oldalról vizsgálva a keretezés működését, Fillmore elgondolása szerint 

az olvasó számára a hősnő neve által kódolt commedia dell’ arte sémái alapján 

megjósolhatóvá kellene válnia a cselekménynek, ami azonban a vizsgált drámában nem 

következik be. Sőt, mivel a műben megjelenő párbeszédek szereplői szinten nem kötődnek 

szorosan egymáshoz, nem alakulnak ki közös csomópontok, aminek következtében Minsky 

meglátása a cselekmény megjósolhatóságáról szintén érvénytelenné válik. 

Nem szabad megfeledkeznünk arról, hogy a szüzsén belül a keretezés kapcsán csak 

fiktív szereplők kommunikációs stratégiáiról beszélhetünk, akiket végeredményben az írói 

szándék mozgat. Itt szeretnék áttérni a szerzői szintre, ahol véleményem szerint intertextuális 

utalások, asszociációk irányítják a befogadó értelmezését. Itt a szerző tudatos irányító 

tevékenységéről beszélhetünk, amely az intertextuális utalásokban és azok átkódolásában 

mutatkozik meg. Ez a keret a már létező sémák szerinti asszociatív gondolkodással függ 

össze. Ebből a szempontból úgy tekinthetünk a drámában megjelenő intertextuális 

utalásokra, mint olyan sémákra, amelyek a befogadó gondolkodását irányítják.  

A drámában három szereplő jelenik meg, Kolombina, Pierrot, és Arlekin, akik 

nevükkel a tradicionális commedia dell’ arte szereplőit idézik meg. Ezáltal a befogadóban a 

kiindulópontot, a fő keretet a commedia dell’ arte hagyománya képezi. Már idézett 

munkájában Minsky olyan kereteket különít el, amelyek általánosan érvényesek. Ezek a 

keretek állnak a legfelsőbb szinten, alattuk pedig többféle skatulya helyezkedik el, melyek 

specifikus esetekkel, adatokkal vannak megtöltve. Minden kis skatulyának/terminálnak 

vannak saját kondíciói, amit a beletartozó kis kijelöléseknek teljesíteniük kell. Ezek a 

kijelölések önmagukban már kisebb subframek. A vizsgált dráma esetében a commedia dell’ 

arte hagyományát tekinthetjük az általánosan érvényes keretnek, a szüzsé szintjén megjelenő 

csábítást pedig subframe-nek.  



 117 

Az általános keret, a commedia dell’ arte felállítása után végbemegy a hagyomány 

átkódolása, azaz az átkeretezés. A commedia dell’ arte-ra jellemző a szerelmi intrika 

központi szerepe, a maszkokat viselő szereplők, illetve az improvizáció. Mindez megjelenik 

Petrusevszkaja drámájában is, de ezek mellett a szerző jelenkorához kapcsolódó kilátástalan 

helyzetek, mint például a fiatal színészek előmenetele, illetve az abszurd jelenetek (Pierrot 

például a műbajuszt azért ragasztja fel magának, nehogy a kollégiumban ellopják tőle) 

magukban hordozzák a tragédia vonásait is. A szerző tehát egy intertextuális utalással 

kialakít egy keretet, aktivizálja a befogadóban a vélelmezhető sémát, majd átkeretezi a 

befogadó számára a hagyományt. 

A szüzsé szintjén a csábítás sémája mint subframe is ilyen intertextuális utalásként 

működik, amely két korábbi szüzsét idéz meg. Az egyik József és Putifárné története. Mint 

ismeretes, Putifárné el akarta csábítani Józsefet, aki ellenállt és elfutott, de a ruhája Putifárné 

kezében maradt, aki azután azt híreszteli, hogy József meg akarta őt erőszakolni. 

Petrusevszkaja drámájában is egy idősebb, házasságban elő nő próbál elcsábítani egy 

fiatalembert, aki szintén leveszi ruháit. Ugyanakkor a dráma, ahogy azt láttuk, egy abszurd 

fordulatnak köszönhetően (Arlekin fiatal lánynak véli az ifjú színészt, és úgy próbálja 

elcsábítani) a bibliai történettől eltérően zárul.  

A régi orosz irodalomban is találkozhatunk egy történettel, amely hasonló szüzsét 

tartalmaz, így bizonyos értelemben a Petrusevszkaja-dráma előszövegének tekinthető. 

Szavva Grudcin történetében egy kupec fiát csábítja el egy idős polgár felesége, és amikor 

az már nem akar többé bűnben élni, az asszony egy „varázsitallal” itatja meg, majd a főzet 

miatt vágytól perzselt ifjút elűzi a háztól. A drámában Kolombina is eteti és itatja az ifjú 

színészt, ám neki nem sikerül vágyat ébresztenie önmaga iránt. A történet befejezése itt is 

jelentősen eltér az előszövegétől, mivel Pierrot előtt nem jelenik meg az ördög, és a 

fiatalember nem megy át semmilyen lelki-morális átalakuláson. Azt látjuk tehát, hogy a 

subframek szintjén is hasonlóképpen működik a szerzői keretezés mechanizmusa: az 

előszövegeket beazonosíthatóvá tévő keretezést átkódolás követi. 

 

Antantye 

 

A ciklus harmadik komédiája az Antantye, amelyben három női és egy férfi szereplő 

jelenik meg. Ahogy a ciklus többi darabjában, ebben is nagyon szűk a tér és az idő. Az egész 

cselekmény néhány óra alatt, egy lakásban egy kanapé (тахта) körül játszódik. 



 118 

Aurélia, röviden Au egy fiatal nő, akit elhagyott és kidobott a férje, miközben 

kórházban feküdt, mert elvetélt. Egy Julja nevű nő kiadja neki a lakásukat, mivel ők 

külföldön élnek, s csak nyaralni járnak haza. Ugyanakkor Julja férjének, Mainak van egy 

szeretője is, Buldi. Végül egy véletlennek köszönhetően váratlanul mindhárman 

megjelennek, s ott is maradnak a lakásban. Ettől fogva a négy szereplőből három egy 

szerelmi háromszögben él, Au pedig kívülállóként jelenik meg, akit nem szívesen látnak a 

többiek a saját terükben. A szereplők közötti konfliktus azzal zárul, hogy valamilyen 

tudatmódosító szert vesznek be, ami megváltoztatja addigi hozzáállásukat. Primer szinten a 

komédia Au élettér szerzéséről szól, mivel, ahogy a főhősnő fogalmaz, neki semmi nem 

adatott meg: AU − Semmim sincs az életben. Se egy önálló kuckóm, se egy rongy, amit 

fölvehetnék... Se férjem... Se gyerekem... (PETRUSEVSZKAJA 1987: 74).  

Au manipulációs játékát három fő lépésre lehet felosztani, ami a komédia címével 

köti össze a cselekményt − Andante (lassan, lépve) − és az elsődleges keretet jelöli ki a 

műben. Itt a szereplők szintjén Au manipulációja az elsődleges, de a többi szereplő is próbál 

dominálni a másik felett. Mindenki a saját érdekeit próbálja érvényesíteni, és lényegében ez 

viszi előre a cselekményt: Aunak laknia kell valahol, Júliának pénzre van szüksége, Buldi 

Aut akarja kidobni a lakásból, Mai pedig vonzódik minden nő iránt. 

Au manipulatív dialógus-irányítása a passzív naivitásból kiindulva a mű végére aktív 

agresszivitássá válik. Az első fázisban (’lépésben’) Au viselkedése passzív. Itt még csak 

Júliával beszélgetnek, pontosabban Julja mesél Aunak, aki úgy tesz mintha értené, mígnem 

lelepleződik. Julja valamiféle tablettákról (tiltott szerekről) beszél, amelyek megszépítik a 

nőket. Au itt még mindig pozitívan és támogatóan válaszol Júliának: AU − Ha tudná, Julja, 

hogy irigylem magát! Beutazza az egész világot, még viszonylag fiatalon! És a külseje, 

micsoda toalettek! Ez valami isteni ajándék, Julja (PETRUSEVSZKAJA 1987: 63). 

Mindenben megerősíti, amit Julja mond, de az olvasó számára világos, hogy nem értheti, 

amit Julja beszél, hiszen az ismeretlen/kitalált szavakat használ. Julja előtt Aut nem adekvát 

kérdései és reakciói leplezik le. 

A második lépésben Au kezd kimozdulni a passzív hallgatói szerepből, és egyfajta 

naiv hallgatói szerepkör jellemzi. Julja beavatja őt a szerelmi háromszög történetébe, ekkor 

még Au naivan hallgatja Júliát, és nem tudja, hogy az elhangzott információk hasznosak 

lesznek számára. Támogatja Julját, saját történetét is felhozza a volt férjével, ezzel biztosítva 

együttérzését Júlia iránt: AU − Milyen szörnyű is az élet! (PETRUSEVSZKAJA 1987: 66). 

Amikor megjelenik a szerelmi háromszög másik két tagja, Au aktivitása nő, hiszen Buldi 



 119 

azonnal, ahogy megérkezik, közli vele, hogy nem maradhat a lakásban. BULDI − Magát 

pedig kisasszony, megkérnénk. Meg kell kérjük (PETRUSEVSZKAJA 1987: 68). 

Au próbálja pozitívan megoldani a helyzetet, hogy a lakásban maradhasson, hiszen 

elsődlegesen ez a célja. A lakás helyiségeinek felsorolásával próbálja elérni, hogy még 

legalább egy éjszakára meghúzhassa magát valahol, ám Buldi megfenyegeti, hogy kihívja a 

rendőröket. Mivel Au számára az eddigi irány nem hozott eredményt, váltás történik, és az 

addig kissé naiv és pozitív szerepkörből átvált aktív agresszív szerepkörbe. Buldi kimegy a 

szobából és Mai lép be, Au számára pedig ezzel újra kezdődik a játék, repetitív módon újra 

játssza az előző beszélgetést, csak ezúttal Maial, aki szintén ki akarja dobni. 

A kialakult konfliktushelyzet tovább fokozódik azáltal, hogy Buldi is visszatér, míg 

Júlia még mindig odakint van. Au ekkor az addig szerzett információkat kezdi felhasználni 

Mai és Buldi ellen, s amikor azt hiszi, hogy azok ketten az életére akarnak törni, kiabálni 

kezd. Ekkor jelenik meg Júlia: AU − Kérem, mentsen meg! Megbeszélték, hogyan tegyenek 

el láb alól, azt hiszik, nem értem, amit hablatyolnak! Hogy felfalják a májamat, a tetememet 

kihajítják az ablakon, a villamos alá löknek, kész forgatókönyv (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 

71). 

Ezek után a harmadik fázis (’lépés’) következik. Julja tudatmódosító szerrel próbálja 

megoldani a kialakult helyzetet. Ekkor válik Au a legaktívabbá, a többiek fölé kerekedik, és 

a maga hasznára fordítja a helyzetet. Egy „rabló” szerepét veszi fel, aki felsorolja a 

követeléseit, amelyeket le is ír, nyomatékosítva az akaratát.  

A manipulációs játék harmadik szakaszában a szerzői jelenlét fokozatosan erősödik, 

különösen a mű végéhez közeledve, miközben ez a befogadóban egyre intenzívebb 

feszültséget kelt. Az írónő mesterien játszik az észlelés sztereotípiáival, miközben az 

intertextuális kölcsönhatások fokozatosan elmozdítják a történetet a hétköznapi 

szituációktól, irodalmi és színházi perspektívákat kínálva az események értelmezéséhez. Ez 

a keret szorosan kapcsolódik az előzetesen meglévő sémákon alapuló asszociatív 

gondolkodáshoz. Ennek fényében a drámában megjelenő intertextuális utalások 

értelmezhetők olyan sémákként, amelyek meghatározzák és irányítják a befogadó gondolati 

folyamatát. 

Ez az Aunak a mű végén megjelenő és teljes abszurditásba áttörő követeléseinek 

felsorolásában és lejegyzésében valósul meg.  

Au követelései:  



 120 

1. AU − Jó, hát mondjuk, egy irha... Finom pamutholmi... Csizma... Némi 

kozmetikum... Fehérnemű, de csak ami nem műszálás. Műszálassal ne is 

próbálkozzanak, úgysem fogadom el.  

2. AU − Szabadidőruházat, tetőtől talpig... Kordbársony dzseki és farmer... Trikók... 

Kertésznadrág...  

3. AU − Hosszú sál, hosszú pulóver, vastag fonalból... Meg tudják jegyezni? Zöld 

glaszékesztyű, a hozzávaló táskával, lakkcsizma. Tudják mit, inkább felírom. Egy 

olyan kendő, amit Abramova hord.  

4. AU − Ugy, csak menjünk sorjában. Francia kölni, Touluse-Lautrec albumok, meg 

az összes impresszionisták. Amerikai krimik. Hif-i tornyok, kvadrofon 

berendezés, mint Leninnek. Lemezek! Picasso-grafikák, erotika-album, 

Changall, reprók.  

5. AU − Mindjárt, mindjárt! Jegyek a Taganka Színházba, szilveszteresti belépő a 

Filművészek Házába! Előfizetés a ritka könyvekre!... Minden, amit a 

dekabristákról írtak!... Orosz templomépítészet! Magasan jövedelmező, érdekes 

beosztás! Bach, Vivaldi, minden lemez! A Kis éji zene! Lószerszám! 

6. AU − Csak egy pillanat, felírom, Mert különben elfelejtem! Porcelán Kuznyecov 

és fiaitól! Ház a rakparton! Autó! Időgép! Hajókirándulás! Pallada Fregatt! 

(ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 73−74)53. 

Ezek Au követelései, amelyeket felsorol a többieknek a „hallgatásáért” cserébe. A 

néhol összefüggéstelen szavak, szószerkezetek jó talajt biztosítanak a szerzőnek, hogy 

összezavarja a befogadó gondolkodását. Mivel közvetlenül és gyorsan egymás után 

következnek, nincs ideje a befogadónak teljes mértékben feldolgozni a szöveget, az egyre 

gyorsuló tempó abszurd állapotot hoz létre, a címben megjelent „andantéhoz” képest a 

szöveg – dinamikáját tekintve – inkább allegróba megy át. Kialakul egy bonyolult keretháló, 

melyben a kozmetikai cikkek, ruhák mellett megjelenik a képzőművészet, a zene, a 

filmművészet, és irodalom is. Ez részben a szovjet valóságot, az otthontalanság mellett az 

alapvető termékek, például ruhák és kozmetikai cikkek hiányát képezi le, részben pedig a 

tárgyakhoz kapcsolódó kulturális utalások, asszociációk irányítják a befogadó értelmező 

tevékenységét.  

Például az általam félkövérrel kijelölt Egy olyan kendő, amit Abramova hord egyfajta 

képi utalás L. Abramova szovjet színésznőre, aki a fején egy kendővel jelenik meg az egyik 

 
53 A félövér kiemelés tőlem – T. L. 



 121 

epizódban a 713-й просит посадку című filmben. A film forgatása alatt ismerkedik meg 

Abramova Vlagyimir Viszockijjal, akivel később összeházasodnak. A Petrusevszkajánál 

szereplő Amerikai krimik frázis pedig Viszockijnak 1967-ben megjelent Пародия на плохой 

детектив54 című számára asszociálhat, ami a paródia paródiájaként jelent meg az 

ugyanabban az évben készült, egy amerikai kémet kifigurázó Шпионские страсти című 

animációs kisfilm paródiájaként. Mindez egyfajta implicit utalás lehet a szovjethatalom 

működésére. 

Ugyanígy visszavezethető a Picasso-grafikák, erotika-album utalás akár 

Petrusevszkaja Picasso erotikus rajzaival való szubjektív talákozásához, amelyről említést 

tesz az От первого лица разговоры о прошлом и теперешнем című esszé- és 

interjúgyűjteményben. Petrusevszkaja Picasso ezen rajzaival kapcsolatban azt fogalmazta 

meg, hogy Picasso olyan igazi művész volt, akinek rajzai vonalvezetését csak szolgalelkűen 

másolni lehet, de megismételni nem. Az írónő szerint az egyszerűséget nem lehet parodizálni 

– nyilvánvalóan ő is ilyen egyszerűségre törekedett egyfelvonásos drámáiban. 

Au követelésében az Hif-i tornyok, kvadrofon berendezés, mint Leninnek sor zenével 

kapcsolatos keretet állít fel: a quadrofónia az 1970-es években terjedt el, amikor megjelent 

a négycsatornás hangátvitel a térbeli hangzás keltése érdekében55. Ugyanakkor szintén a 

zenéhez köthetők az Au ötödik megszólalásánál megjelenő felkiáltó mondatok is (Bach, 

Vivaldi, minden lemez! A Kis éji zene! Lószerszám!) 

A Kis éji zene Mozart egyik legnépszerűbb kamarazenei műve. A zenei felsorolásban 

az utolsó mondat (Как у Лошади!) felveti a kérdést, hogy miután a befogadó érzékelte a 

zenével kapcsolatos keretet, a szerző valóban tovább viszi-e ezt, és egy asszociációs játék 

segítségével megidéz-e még egy zenei művet. Véleményem szerint ugyanis a kérdéses utolsó 

mondat utalhat akár Rossini Tell Vilmos című operájának nyitányára, illetve az abban 

szereplő lovasrohamra is, melynek zenéje gyakran hangzik fel a kultúra más területeinek 

alkotásában, például rajzfilmek és filmek üldözős jeleneteiben. 

Ezek a zenei intertextusok erősítik a szereplők cselekvését is, hiszen a mű végén a 

három szereplő kórusként kezd énekelni Aunak, miközben körtáncot járnak, láncot képezve 

és teljesen leszűkítve a teret, az akár improvizált mozgás lehetőségét. A szereplők közül Au 

 
54 Lásd: https://www.youtube.com/watch?v=B77by0wYM20  
55 Ehhez négy hangszórót használtak a hallgató körül egy képzeletbeli négyzet sarkaiban elhelyezve, hogy a 

négy különböző csatornán rögzített, egymástól részben vagy teljesen különböző jelet reprodukálják. Közöttük 

bárhol élvezhető a térhatás, mert sehol sem zeng egysíkúan a hang. A mély és magas hangokat sugárzó 

hangszórók 90 fokos szögbe fordítva, felváltva helyezkednek el (lásd: Oktatástechnikai kislexikon 1983: 214–

215). 

https://www.youtube.com/watch?v=B77by0wYM20


 122 

egyfajta változáson megy keresztül, míg az elején passzívan viselkedik, a többi szereplő 

pedig lekezelően viselkedik vele, a mű végére aktív lesz, és az összes többi szereplő maga 

fölé helyezi őt (a tudatmódosító hatása alatt), térben pedig visszatérünk a kanapéágyhoz. 

 

Szerelem 

 

A ciklus második egyfelvonásos komédiája a Любовь, amelyben három szereplő 

jelenik meg. A szüzsé nagyon rövid, a cselekmény is minimális, néhány óra leforgása alatt 

zajlik. Szveta egy moszkvai könyvtáros, aki éppen az esküvőjéről jön haza újdonsült 

férjével, Toljával. Az egész dráma egy nagy kerek asztal körül, egyetlen szűk lakásban 

játszódik, ahol Szveta addig az anyjával lakott. 

Szveta és Tolja beszélgetnek, amíg meg nem érkezik Szveta anyja. Látszólag Szveta 

az, aki ebben a drámában előre viszi a beszélgetést, de észrevehető Tolja manipulációja is, 

ahogyan egyik témáról a másikra vált, amint úgy érzi, nem aszerint alakulnak a dolgok, hogy 

az számára hasznos legyen. 

Már maga a cím − Szerelem – a szerzői szinten egy általános keretet hoz létre az 

olvasóban, amihez az is hozzájárul, hogy a szereplők, Szveta és Tolja, éppen az esküvőjükről 

jönnek haza, ami a közös élet kezdetét kellene, hogy szimbolizálja. Tehát szerzői szinten a 

szerelem mint alapkeret és annak attribútumai jelennek meg: a házasság, családalapítás, 

válás, fiatalság, vonzódás, az otthon elhagyása témái kerülnek előtérbe.  

Viszont a két fiatal között kialakuló párbeszéd teljesen másról szól. Már az elején vitával 

kezdődik a kettejük közötti kommunikáció. Szveta anyjának elutazása (bár nem szeret 

utazni) kellene, hogy kialakítsa az intim környezetet a friss házasok között, ami nem megy 

végbe, legfőképpen a kommunikációs ellentét és Szveta testbeszéde miatt (melyről a szerzői 

utasítás tájékoztat). A szerelem, illetve a házasság dekonstrukciója a drámában szereplő 

tárgyakon keresztül is leírható. Ilyen például Szveta esküvői cipője. Az esküvői cipőben, 

illetve az otthoni papucsban, majd a mű végén a már széttaposott cipőben realizálódik Szveta 

kettős viszonya a szerelemhez. Az elején a két fiatal azt vitatja meg, hogy az új cipő feltörte 

a nő lábát, mivel egy számmal kisebbet tudott csak szerezni, mire Tolja kérdőre vonja, hogy 

miért nem szólt neki. Ezután Tolja egy, a dialógus eredeti témáján kissé kívül eső történetet 

mesél el Szvetának arról, hogy egyik ismerőse hogyan talált tavasszal a temetőben egy 

csizmát, amit megmosott és a piacon eladott. Majd a rendezői utasítás szerint az esküvői 

cipőt Szvetának le kellene cserélnie az otthoni papucsra, illetve Tolját is kéri, hogy vegye át 

a cipőjét, ám ő nem teszi meg. A mű végén pedig Szveta már a kitaposott cipőjében hagyja 



 123 

el az otthonát. A lábbeli toposza adott esetben véleményem szerint tematikus szinten az orosz 

folklór azon közismert szüzséjével kapcsolható össze, mely szerint az új cipőben eltemetett 

halottra, miután kísérteni kezdi az élőket, kitaposott, régi lábbelit adnak, hogy az 

kényelmesen mehessen utolsó útjára (azaz fel tudjon mászni az „égi létrán”).56  

A szereplők szintjén Szveta és Tolja egyaránt próbálja a dialógust úgy keretezni, hogy 

saját célja vagy vágya teljesüljön. Tolját vélhetően az a cél vezérli, hogy végre otthonra leljen 

formális és metaforikus szinten is. Szveta vágya kettős, először úgy tűnik, mintha azt akarná 

elérni, hogy Tolja szeresse őt, viszont amikor Tolja közeledne hozzá, mindig eltolja magától 

a férfit. Például, amikor a szerzői utasítás szerint Tolja közeledik térben Szvetához, ő hirtelen 

arról kérdezi a férfit, hogy szeretne-e enni, miközben éppen egy étteremből jöttek haza. Az 

ezután következő szerzői utasítás szerint Tolja újra próbál közeledni a nőhöz, de annak az 

asztalnál az ellentétes irányba kell elindulnia a házi papucsot keresni. Ezek után Tolja 

többször is próbálkozik közeledni a szerzői utasítás szerint Szvetához, sikertelenül:  

(Подходит к Свете и неожиданно для самого себя кладет ей руку на грудь.)  

Света. (отщатываясь). Уйди-ка. Толя. Ну что ты. Чего боишься. Ничего не 

будет. 

Света. Ты где в порту находишься? Матрос дальних странствий. (Ее разбирает 

смех.) (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 218). 

Tehát Tolja fizikailag hiába próbál közeledni a feleségéhez, ő mindig eltaszítja magától 

a férfit. Kommunikációs szinten is ez a magatartás jellemzi Szvetát. Ebben a drámában sem 

jelennek meg a párbeszéd közös csomópontjai, a hősök valójában elbeszélnek egymás 

mellett, és csakúgy, mint a Kolombina lakásában és (ahogyan látni fogjuk) a Lépcsőházban 

a Minsky elmélete alapján elvileg megjósolható cselekmény megjósolhatatlanná válik. A 

dráma dinamikáját a hősök által felhozott témák biztosítják. A Szveta révén felhozott téma 

a szerelem és a házasság szétbomlása, melynek abszurditását az adja, hogy éppen az 

esküvőjükről jönnek. Szveta mindig úgy irányítja a beszélgetést, hogy olyasmiről tudjon 

beszélni, ami a két hős szerelmének hiányáról szól. 

 
56 Vö.: Meghalt itt a faluban az egyik leány. […] Az anyja szépen fölöltöztette, és új cipőt adott rá, ami még 

egyszer sem volt a lábán. Nálunk meg úgy szokás, hogy a halott mellé papucsot tesznek a koporsóba, ha lehet, 

kitaposottat. De annak a lánynak nem tettek oda papucsot. […] Aztán nem sokkal a temetés után […] folyton 

megjelent, és azt mondta az anyjának: „Anyám, küldj nekem papucsot az egyik halottal”. […] az anyja betette 

a papucsot egy szatyorba. […] Aztán pár nappal később megtudta, hogy az egyik szomszédos faluban meghalt 

valaki. És az asszony mindent elmondott a halott rokonainak úgy, ahogy van. Azok pedig megengedték neki, 

hogy a papucsot odategye a halott mellé a koporsóba. Szóval, miután eltemették, a halott odaadta a papucsot 

a lánynak a másvilágon. És hogy odaadta neki, az egészen biztos, mert attól fogva a leány nem jelent meg 

többet az anyja álmában, és nem kérte a papucsot (Пухова 2008: 229).  



 124 

Tolja a mindennapi dolgokról próbál beszélni, amit Szveta állandóan igyekszik 

átkeretezni. Kialakul egyfajta mechanizmus, melyben az egyik fél mond valamit, mire ezt a 

másik fél kétségbe vonja, és átvált egy másik témára. Tolja beszélgetésének legfontosabb 

témái: az étteremben elfogyasztott étel kifogásolása, Szveta esküvői cipőjének beszerzése, a 

törölközők higiénikus használata, lepedők mosása és vasalása, az eső és annak 

megjósolhatósága, az alvás kérdése. 

A következő epizódban jól érzékelhetően mutatkozik meg ez a játék, ami a párbeszédeket 

jellemzi. Adott esetben Szveta az, aki Tolja nőügyeiről próbál irányítottan és felfokozva 

beszélni, majd eljutnak addig a pontig, amikor a férfi már nem tud mit válaszolni, ezért az 

esőről, pontosabban annak prognosztizálhatóságáról kezd el beszélni. A témaváltásba Szveta 

is belemegy, ám utána rögtön visszatér az általa felhozott témára. 

Света. Ну какие кандидатуры были у тебя, ну какие? 

Толя. Все, весь курс! Буквально весь факультет и все общежитие, можешь 

считать, было у меня кандидатур. 

Света. Ты говоришь неправду.  

Толя. Я никогда не рву, только по мелочам. 

Света. Ты говоришь неправду. На самом деле ты всех любил.  

Толя. Я не могу любить, я на это совершенно не способен. У меня нет этой 

способности. О! Падает давление! Затылок словно сковало. Видимо, будет дождь. 

Сейчас я покраснею.  

Света. Маму застанет дождь.  

Толя. По моему давлению можно предсказывать погоду за пять минут перед 

дождем. Я покраснел?  

…. szöveg még az időjárásról 

Света. Мне просто хочется тебе сказать вот что: ты всех любил, кроме одной.  

Толя. Кого это? (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 224). 

Szveta egy témát jár körül: Tolja nőügyei az egyetem alatt, Tolja szerelemre való 

képtelensége. A friss házasok vitájának fordulópontját az a pillanat jelenti, amikor a 

párbeszéd a válásig jut el, néhány órával a házasságkötés után. Ekkor jelenik meg Jevgenyija 

Ivanovna, Szveta anyja, aki az addigi párbeszédet teljesen elmozdítja, és a két fiatalt 

visszatéríti a kezdeti állapothoz. Vagyis, amint a többi dráma esetében, itt is a külső szereplő 

felbukkanása jelenti egyrészről a szituáció lezárását, másrészről a cselekmény holtpontról 

történő kimozdítását: a válás helyett a két fiatal közös ismeretlenbe való kimozdulását 

eredményezi, és ezzel zárja le az egész drámát. Muratova és Zsilicseva szerint a kialakult 



 125 

szituáció feloldásához szükséges ez a pillanat, mint egy deus ex machina az antik drámában, 

mivel csak külső nyomásra ismeri fel a két fiatal, hogy mi köti őket össze. A szerzőpáros 

megjegyzi, hogy éppen a végső metamorfózis tisztázza a komikus konfliktus tipológiáját, és 

az abszurd félreértést a fiktív házasságról visszavezeti a commedia dell’arte tipikus 

történetéhez a szerelmesekről, akiket az idősebbek bosszantanak. Tehát az anya közbelépése 

összehozza az éppen válni készülő két fiatalt, ami az abszurd kezdethez képest még egy 

fordulatot hoz. 

A dráma lezárásában tematikus szinten visszatérünk az elején megvitatott esküvői cipő 

kényelmetlenségéhez. Amikor Jevgenyija Ivanovna ki akarja dobni Tolját, a férfi arra kéri 

Szvetát, hogy kényelmes cipőt vegyen fel, hiszen nem világos, hogy hová vagy kihez 

mennek majd. Tehát már nem a kényelmetlenség érzése jellemzi Szvetát, hanem átvitt 

értelemben a már „jól ismert kitaposott lábbelit” választja, ezáltal az ismeretlenbe való 

kimozdulás pozitív töltetet kap:  

Света. Толя, подожди, я оденусь, подожди-ка. (Надевает туфли, морщится). 

Толя. Надень другие, эти режут.  

Света. Растоптанные? 

Толя. Неизвестно, сколько ходить придется (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 230). 

Ahogy a ciklus többi darabjában, ebben a drámában is ráépül a szereplői szintre egy 

szerzői szint, ahol az alapkeretet két intertextuális utalás, Csehov Cseresznyéskertje és 

Gribojedov Az ész bajjaj jár című színműve alakítja ki. Csehov Cseresznyéskertjére való 

utalással az egyik rendezői utasításban találkozunk, ahol Szveta és Tolja arról beszélnek, 

hogy a nő lábát feltörte a cipő, amit az esküvőjükön viselt. A kérdéses utasítás az elpattanó 

húr hangjáról a férfi utolsó mondata után következik:  

Толя. У тебя ведь нога стертая. 

Фраза производит какое-то действие, которое вполне можно назвать как бы 

звуком лопнувшей струны (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 216). 

Csehov drámájában először a második felvonásban olvashatunk egy hasonló szerzői 

utasítást: Mindnyájan eltűnődve ülnek. Körös-körül nagy csend, csak Firsz dörmögése 

hallatszik. A távolban egyszerre csak megpendül valami hang, amely mintha az égből jönne, 

s olyan, mint valami elpattant húr hangja, elhaló, szomorú zengés (CSEHOV 1978: 583).  

Petrusevszkaja drámája több más ponton is kapcsolódik Csehov darabjához. Mindkét 

mű műfaja komédia, azzal a különbséggel, hogy Csehovnál négyfelvonásos, míg 

Petrusevszkajánál csupán egyfelvonásos drámával állunk szemben. Közös kapcsolódási 

pontot jelöl ki a házasság kérdése: a csehovi szöveg Dunyasa Lopahinnak tett vallomásával 



 126 

kezdődik, miszerint a könyvelő Jepihodov megkérte a kezét, miközben Várjáról és 

Lopahniról is az a szóbeszéd járja, hogy összeházasodnak. Ugyanakkor Várjának ezzel 

kapcsolatban vegyesek az érzelmei, miközben Trofimov hozzáállása a házassághoz Tolja 

ezzel kapcsolatos nézeteivel egyezik meg, hiszen Tolja mindvégig arról beszél Szvetának, 

hogy képtelen bárkit is szerelemből szeretni. 

Másrészről, ahogy Almási Miklós fogalmaz, a Cseresznyéskert az otthontalanság 

tragikomédiája. A cselekmény kerete is az érkezés és elutazás. „Az otthontalansággal, mint 

életérzéssel Csehov a modern ember űzöttségét találja telibe” (ALMÁSI 2018: 247). De míg 

Csehovnál „kiszakadunk valahonnan, ahol otthon lehettünk, és attól kezdve állandóan él 

bennünk a kielégítetlen nosztalgia e biztos pont után” (ALMÁSI 2018: 247), Petrusevszkaja 

tovább viszi ezt a csehovi keretet, és a befogadóban azt az érzést kelti, hogy többé már nincs 

lehetőség a kiszakadásra, nincs kielégítetlen nosztalgia, hiszen a hősök nem is találkoznak 

az otthon ezen aspektusaival. Ez mutatkozik meg Szveta és Tolja lokációi révén, az otthon 

és az idegen tér jelentőségén keresztül. Szveta az otthont, Tolja pedig az idegent kellene, 

hogy megjelenítse. Hiszen, ahogy előre haladunk a szüzsé vonatkozásában, megtudjuk, hogy 

míg Szveta mindvégig Moszkvában lakott, addig Tolja a leningrádi haditengerészeti 

iskolában tanult, Kazahsztánban fúrótornyokon is dolgozott, majd Szverdlovszkba ment 

anyja kérésére eladni a családi házukat, miközben Moszkvában tanult, ahol végül 

megismerkedett Szvetával. Mégis, amikor elhagyják Szveta otthonát, nincs semmilyen 

különös érzésük ezzel kapcsolatban. Az egyedüli, aki megszólal, mintegy ezzel zárva az 

egész drámát, az nem más, mint Szveta anyja, aki a következő szavakat mondja: Евгения 

Ивановна. Начинается житье! (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 230). Azaz véleményem 

szerint a mű vége kétféleképpen is értelmezhető, egyrészről az anya ezután kényelmesen 

egyedül tud élni a lakásban, másrészről felveti annak a kérdését is, hogy a két fiatal között 

ez által kialakulhat a saját közös életük, míg Csehovnál a darab a cseresznyéskert eladásával 

zárul.  

Bizonyára az sem tekinthető véletlennek, hogy Petrusevszkaja drámájában Szveta név 

szerint is megemlíti Gribojedovot és művét: Света.  Уж если любит кто кого, зачем 

ума искать и ездить так далеко, так Грибоедов писал (ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989: 220). 

Az idézett kijelentés Az ész bajjal jár első felvonásának ötödik jelenetében olvasható, amikor 

Szófia Lizával Csackijról beszélgetve sértődötten mondja mindezt. Véleményem szerint itt 

is a már fentebb említett írói stratégia érvényesül. Hiszen Petrusevszkaja egy kulturálisan 

mélyen gyökerező utalást használ, amit a befogadó igen jól ismer (Csackij és Szófia szerelmi 

viszonyának sikertelensége, az eltérő értékrendek, a haladó gondolkodás és a konzervatív 



 127 

társadalmi normák összeegyeztethetetlensége), majd ezek után átkódolja és új kontextusba 

helyezi Szveta és Tolja kapcsolatában, ahol a két hős a mű végén egymást választja, még ha 

úgy tűnik is, hogy végeredményben egyik sem szerelmes igazán a másikba. 

 

 

Lépcsőház 

 

A vizsgált drámaciklus első darabja a Lépcsőház című mű. Itt Jura az, aki a cél – enni 

vagy inni valamit – elérése érdekében előre viszi a beszélgetést. A mű szüzséje nagyon rövid, 

mondhatni cselekménytelen. Galja, a dráma női főszereplője két férfival, Jurával és 

Szlavával találkozik. A férfiak nem jutnak be Galja lakására, mindvégig a lépcsőházban 

beszélgetnek. Majd megjelenik Galja lakótársa, aki elküldi a férfiakat. A mű azzal zárul, 

hogy a két férfi a lépcsőházban egy emelettel lejjebb ereszkedik, ahol végül elfogyasztják a 

Galjától kapott ételt. A beszélgetés során az olvasó számára már az elején világossá válik, 

hogy a két férfi csakis az étel és ital miatt akart találkozni a fiatal lánnyal. Ahogy a 

cselekmény előre halad, az is kiderül, hogy Galjának viszont egészen más célja van: teherbe 

szeretne esni, és voltaképpen apajelöltet keres. Lényegében ezért találkozik a két férfival, 

akik közül a második jelenléte mindvégig motiválatlan marad. 

Ebben a drámában is hiányoznak a párbeszédek közös metszéspontjai; a szereplők 

lényegében egymás mellett beszélnek el. Hasonlóan a Kolombina lakása és a Szerelem című 

művekhez, a cselekmény, amely M. Minsky elmélete alapján előrejelezhetőnek tűnhetne, 

kiszámíthatatlanná válik. 

A Kolombina lakásában Kolombina manipulatív viselkedése és a szituációk 

keretezése volt elsődleges, az Antantyeban szintén egy manipulatív játék alakul ki, a 

Szerelemben a dialógusok keretezése a domináns, a Lépcsőházban pedig Jura érzelmi szinten 

történő manipulációja biztosítja a mű dinamikáját. Jura manipulatív játéka a modalitások 

váltogatásával történik, és azután kezdődik el, hogy a hős megbizonyosodik arról, hogy 

Galja készített ételt számukra. Jura beszédének a modalitás szempontjából különböző fázisai 

vannak. Az egyes hangvételek alkalmazásával, illetve azáltal, hogy éppen mire helyezi a 

hangsúlyt, a hős különböző kereteket alakít ki a beszélgetés során. Ezek alapján a következő 

hangvételeket különítettem el a drámában: neutrális hangvétel, amelyben a rábeszélés jelei 

is mutatkoznak; sértegetés; kedveskedés; sajnálkozás; játékosság; figyelmesség; és végül 

visszatér a beszélgetés elején használt rábeszélő modalitás. Galja a passzív befogadó 

szerepét tölti be, és többségében csupán egymondatos válaszokat ad, ezért is kezdi el Jura a 



 128 

különböző hangvételeket váltogatni egymással. Jura a mű végéig nem tudja kibillenteni 

Galját a passzivitásból, mígnem a nő lakótársa radikálisan véget vet Jura játékának, és 

kidobja a két férfit. 

Ebben a drámában tehát a keretezésnek azon módja jelenik meg, amely egy adott 

információra érzelmi hangsúlyozással hívja fel a figyelmet. Emellett a mondatok szórendje 

is fontos szerepet játszik, mivel a hangsúlyok elhelyezése is megváltoztatja az információt.57  

Jura aktívan használja a hangsúlyok áthelyezését a szórend felcserélésével. Például, 

amikor a rábeszélés dominál hangvételében, a következő mondatot mondja Galjának: De 

megfelelőnek találtuk, így aztán maradtunk. Majd, amikor a sértő modalitás jelenik meg 

beszédében, már a következőket mondja: Őszintén szólva, maga se a mi esetünk (вы нам 

тоже подошли не очень) (PETRUSEVSZKAJA 1987: 17, 20). Tehát nem csupán a 

modalitással, hanem az egyes mondathangsúlyokkal is próbálja irányítani a beszélgetést, 

hogy a számára megfelelő irányba haladjon. Galja azonban rövid válaszra szorítkozik 

csupán, egyetlen „igent” mond, ezáltal Jura nem tudja nála a megfelelő hatást elérni. 

A későbbiekben, amikor Jura megtudja, hogy Galja étellel készült a találkozásra, a 

sértegető hangvételt felváltja a kedveskedő modalitás, illetve a magázás is tegezésbe fordul: 

Ha nem megyünk oda magához a megállóban, egyedül ülne ahhoz az asztalhoz. Saját 

kellemes társaságában. Egészségére, Galina! A magáéra is, Ivanovan! Ittunk volna egy 

pohárkával. Azzal, hogy idejöttünk, még sincs egyedül − az ember végül is nem állat! Volt 

azért, ami tetszett rajta, a szemed, meg ez a kabát... Minderre Galja csupán egyetlen 

mondattal reagál: Kabátja mindenkinek lehet! (PETRUSEVSZKAJA 1987: 20−21). 

Jellemző módon az ehhez hasonló abszurd és komikus párbeszédek dominálnak a mű végéig. 

Ahogy az első elemzett drámában Kolombina, úgy Jura sem tud beszélgetőpartnerénél 

eredményt elérni, és végül – ahogyan mindegyik drámában – egy külső szereplő megjelenése 

jelenti a szituáció lezárását. 

A manipulatív szituációra, melynek alapját a hősök keretező törekvése jelenti, ebben 

a drámában is ráépül egy szerzői keretezés, amely a mitológia toposzai felé mozdítja el a 

befogadót. Meglátásom szerint ebben a műben a halál és születés mitologémája jelenti az 

általános keretet. A halál témájára elsősorban Chopin Gyászindulója utal, másrészt, hogy a 

férfi hősök a mélyből jönnek, és a mélyben is tűnnek el. Jura figurája asszociálható 

Thanatosz görög istenség alakjával, aki az Éj istennőjének apa nélkül született fia. Ahogy 

azt korábban említettem, a reáliák szintjén és a manipulatív szituációban a második férfi hős, 

 
57 Erről részletesen ld.: Фрейминг: барьер или новые возможности для политика.  



 129 

Szlava jelenléte nem motivált, viszont a görög mitológia kontextusában – mint Jura párja – 

felidézi Thanatosz ikertestvérét, Hüpnoszt, aki viszont az álom istene.  

A hangzás szintjén a női szereplő, Galja neve (részleges) fonetikai egyezést mutat 

Gaia görög istennő nevével, aki minden létezőnek az alapja, és aki önmagától szülte meg 

gyermekeit, az ég, a hegyek, és a tengerek isteneit. Míg azonban a mítoszok szerint Gaia 

képes önmagától szülni, Petrusevszkaja drámájában Galja számára – megfelelő apajelölt 

híján – a szülésnek még a lehetősége is ki van zárva. Azt látjuk tehát, hogy a szerzői szinten 

létrejön egy bizonyos, mitológiai alakokhoz köthető keret, amely a befogadóban felidézi a 

halál és a születés mitologémáját. Ugyanakkor a szerző az egyes mitologémák elemeit a 

szovjet valósághoz köti, átírja és profanizálja azokat, minek következtében lényegi szinten 

csupán a kilátástalanság marad, ahogy ezt Jura meg is fogalmazza: Hogy manapság nincsen 

olyan, hogy család.  (filozofikusan) Majd én megmondom. Az anyák és gyerekek 

törzsszövetsége, és külön a magányos hímek (PETRUSEVSZKAJA 1987: 25). 

A halál és a születés mitologémája ugyanakkor nemcsak a vizsgált drámával hozható 

összefüggésbe. A szakirodalom kiemeli, hogy Petrusevszkaja művei általában a halál és a 

születés küszöbén játszódnak.58 H. Goscilo meglátása szerint az élet Petrusevszkaja számára 

egyfajta bűnhődés, melynek az ember születése okán van kitéve. Műveiben férfiak és nők 

egyaránt szenvednek, nem reménykedhetnek jobb jövőben, és megbocsátásra sem adnak 

okot. Ezzel magyarázható, hogy Petrusevszkaja világát sokan távlatokat nélkülözőnek és 

nyomasztónak tartják (ГОЩЦИЛО 1991: URL). 

Elemzésem ezt annyiban támasztja alá, hogy a vizsgált drámákban a megjelenő 

manipulatív szituációknak különböző céljuk van, ám ezek egyik esetben sem valósulnak 

meg: sem a művek aktív, sem passzív szereplője nem éri el célját. A kommunikáció 

eredménytelen marad, és csupán a szerzői szinten jön létre egyfajta dialógus a hagyománnyal 

– méghozzá a nyelvi klisék, a mitológiai és az irodalmi szüzsék megidézésével és 

átkeretezésével. 

Az értekezés II.3. fejezetében olyan egyfelvonásos drámákat vizsgáltam, 

amelyekben a különböző műfaji kódok (commedia dell’arte, csehovi, vampilovi 

hagyomány) beépítése közvetlenül tetten érhető. Bár ezek a kódok a művekben utalások 

formájában jelennek meg, nem kerülnek rendszerszintű kibontásra, mégis orientálják az 

olvasói értelmezést. Az elemzés során e kódok feltárására törekedtem. Petrusevszkaja 

 
58 M. Lipoveckij Трагедия и мало ли что еще c. tanulmányában erről ír: „. природа в поэтике Л. 

Петрушевской всегда включена в контекст эсхатологического мифа. Порог между жизнью и смертью 

— вот самая устойчивая смотровая площадка ее прозы” (ЛИПОВЕЦКИЙ 1994). 



 130 

drámái redukáltan dekonstruálják a szovjet valóságot, miközben nem társadalmi, hanem 

általános emberi helyzeteket jelenítenek meg, amelyek a csernuha-paradigmához állnak 

közel. A szereplők közötti kommunikáció vizsgálata során megállapítható, hogy eltér a 

Csehovnál megfigyelhető aktív beszédirányultságtól. Itt a manipuláció nem az 

eredményesség vagy a kudarc dichotómiájában rejlik, hanem az eseménytelenség válik a 

kommunikáció lényegévé. Maga a beszédaktus tölti be az esemény szerepét, miközben a 

cselekmény hiányából eredő eseménytelenség egyetlen síkra korlátozódik. 

  



 131 

III Paradigmák metszéspontján II. 
 
 

Az értekezés első részében áttekintett különféle paradigmák eltérő módon, más-más 

hangsúllyal jelennek meg a második részben elemzett művekben. Külön vizsgáltam az egyes 

műfajokat – az elbeszéléseket, a meséket és a drámákat –, hogy bemutassam, miként érhetők 

tetten bennük e poétikai és esztétikai paradigmák jellegzetességei. 

A szocialista realizmus normáinak parodisztikus kiforgatása, a groteszk alakok és a 

tabutémák dominanciája, az önreflexív, ironikus nyelvhasználat, valamint a tér és identitás 

fragmentáltsága egyaránt rokoníthatók az ún. csernuha, a szoc-art, a moszkvai 

konceptualizmus, illetve a posztmodern poétikájával is. Ezek a paradigmák Petrusevszkaja 

műveiben nem egymástól elhatároltan jelennek meg, hanem gyakran átfedésben, egymást 

tükrözve vagy éppen ironikusan kiforgatva. Ezért nem tűnik célravezetőnek ezeket a 

szövegeket kategorizálni, hanem inkább annak a sokrétű esztétikai működésmódnak a 

feltárására törekedtem, ami a különféle hagyományokhoz való viszony révén válik 

értelmezhetővé – akár az eltérések, akár a stiláris vagy tematikus megközelítésmódok 

formájában. Ez a nézőpont teszi lehetővé, hogy Petrusevszkaja szövegvilágának 

ambivalenciáját és összetettségét ne csupán tematikus és stilisztikai sajátosságok, illetve 

különböző irodalmi kódok mentén értelmezzem. 

A szocialista realizmus hőskultuszával szemben az elemzett négy elbeszélésben 

inkább jellegzetes „antihősökkel” találkozunk: hétköznapi, gyakran a periférián mozgó 

alakok kerülnek a történetek középpontjába, akik nem kiemelkedő tetteikkel, hanem sajátos 

passzivitásuk, kiszolgáltatottságuk vagy éppen groteszk próbálkozásaik révén válnak 

emlékezetessé. A hős mítoszának ilyen parodisztikus kiforgatása jelenik meg például a 

Higiénia című elbeszélésben, ahol az apa ugyan a járvány kitörése után igyekszik egyfajta 

„hősi” szerepet magára ölteni (mint a család védelmezője), ám ez az önkép ironikus módon 

lelepleződik, és végül cselekvésképtelenségbe torkollik. Az ilyen típusú alakok nem a 

szocialista realizmus mintakövető, pátosszal ábrázolt figurái, hanem azok dekonstrukciói: a 

hős archetípusa groteszk, torz tükörképként tér vissza a posztszovjet valóság keretei között. 

A Halhatatlan szerelem és a Szeretlek című elbeszélésekben a szovjet nőideál 

dekonstrukciójában mutatkozik meg a legjobban a szocialista realizmus 

átkontextualizálásának lehetősége. Ezekben az elbeszélésekben az írónő ugyanis a teljesen 

hétköznapi helyezetek valóságában (például a házasságon belüli nehézségeken keresztül), 

illúziók nélkül ábrázolja a szovjet létet. 



 132 

A „csernuhára” jellemző rövid, tömör cselekményvezetés, a szereplők számának 

minimalizálása és a sűrített ábrázolásmód mind a négy elbeszélésben tetten érhető, hiszen 

ezek a szövegek tulajdonképpen különböző családi krízishelyzetek lényegre törő, 

koncentrált ábrázolására épülnek. Ennek megfelelően többségükben a szereplők is a család 

tagjai közül kerülnek ki. Ugyanakkor nem csupán a szereplők létszáma, de a szövegek 

terjedelme is minimálizált, mindössze pár oldalt tesz ki. A naturalisztikus, időnként a 

biologizmus határait feszegető megközelítésmód dominanciája, valamint a tabutémák 

irodalmi legitimálása egyaránt jellemző e művekre. Ilyen például az Halhatatlan szerelem 

Ivanovjának alkoholizmusa, Léna hűtlensége vagy gondoskodásra szoruló beteg gyermeke, 

illetve a Szeretlekben megjelenő öngyilkosság, vagy a Higiéniában kendőzetlenül ábrázolt 

fiziológiai borzalmak (amelyek nem öncélúan hatásvadász eszközök, hanem szimbolikus 

értelmezésre nyitott képek), valamint az Új Robinsonokban hátrahagyott idős emberek és 

fiatal gyermekek, a „normális életből kivetett áldozatok”, akikről senki sem gondoskodik. 

A „csernuhától” való eltérés ugyanakkor abban is megragadható, hogy bár e 

szövegekben visszaköszön a „tipikus szovjet nyomor” tárgyi világa, tereinek szűkössége és 

társadalmi struktúrája, mindez nem dokumentarista módon, hanem művészi eszközök révén 

transzformáltan, stilizált formában jelenik meg. 

Ahogyan a moszkvai konceptualizmus középpontjában is a nyelv áll, a kiüresedett 

szovjet vagy más merev ideológiák nyelvezetének ironikus, groteszk használata, úgy 

Petrusevszka műveiben is tetten érhető egy sajátos önreflexív nyelvhasználat, illetve 

metaszövegiség. Így például a Halhatatlan szerelem narrátora is ironikus, szándékoltan 

klisé-szerű frázisokat használ (Mi is lesz szerelmi történetünk hőseinek további sorsa?; Ezen 

a helyen célszerűnek látszik elmagyarázni stb.), melyek egy fiktív, klasszikus narrátori 

szerepkört imitálnak. Az ilyen nyelvi klisék alkalmazása az önreflexív elbeszélésmódra, a 

metaszövegiségre utal, s egyúttal összefüggésbe hozható a moszkvai konceptualizmus 

irodalmi poétikájával, ahol a nyelv nem a világ leképezésének neutrális eszközeként, hanem 

önállósult, gyakran ironikusan tárgyiasított módon jelenik meg. 

A konceptualista irodalomhoz hasonlóan hősei megnevezésére Petrusevszkaja is 

gyakran csak kezdőbetűket, illetve sablonos, általánosító neveket használ, ami jellemző 

mind prózai, mind drámai műveire, mint ahogyan szereplőit is az abszurd vagy groteszk 

léthelyzetek határozzák meg. Minderre tipikus példa a Higiénia és a Szeretlek című 

elbeszélés, melyekben csupán a család nevének kezdőbetűjét adja meg az írónő. 

Ugyanakkor jellegzetes eltérésként lehet megemlíteni a konceptualizmusban és a 

szoc-artban gyakran alkalmazott direkt idézetek (szlogenek, klasszikus művek stb.) 



 133 

minimalizáltságát: Petrusevszkaja vizsgált elbeszéléseiben ehelyett sokkal inkább stílusbeli 

allúziókkal operál. További különbségként értelmezhető, hogy míg a konceptualista művek 

gyakran „a semmit”, a jelentés teljes hiányát mutatják fel, addig Petrusevszkaja 

elbeszéléseinek vizsgálata során az mutatkozott meg, hogy az írónő mindig valamiféle 

emberi (túlélési, kapcsolati) jelentéstartományt céloz meg, még ha ezt abszurd, önmagából 

kifordított módon is teszi. Mindemellett a konceptualista művek gyakorta teljesen széttörik 

a narratívát, ugyanakkor Petrusevszkaja ezzel szemben többnyire megtartja a 

történetmesélés alapvető formai kereteit, és a konceptualizmusra jellemző ilyen 

töredezettség inkább a drámai műveiben mutatkozik meg. 

Az egyik legjelentősebb szovjet toposz Kabakov és a moszkvai konceptualisták 

számára a társbérleti lakás, azaz a kommunalka. Ennek a térnek nemcsak társadalmi 

aspektusai vannak, hanem olyan egzisztenciális léthelyzetként is azonosítható, ami a szovjet 

embert formáló tényezőként jelenik meg.59A kommunalka jellegzetes toposzában a 

konceptualisták esetében a térbeli és a pszichológiai bezártság léttapasztalata jut 

kifejeződésre, hiszen ez valójában nem egy személyes tér, hanem tulajdonképpen egy 

kényszerközösség, ahol az embernek nincs választási lehetősége. Ezáltal a kommunalka 

egyfajta meta-térként is működik, melyben minden hétköznapi tárgy és szituáció ironikus, 

önmagát megidéző jellé válik. Kabakov alkotásaiban a kommunalka nemcsak társadalmi 

térként, hanem a szovjet ember létállapotának metaforájaként is értelmeződik. Az effajta 

megközelítésmód nyomokban Petrusevszkaja műveiben is visszaköszön, ahol a szereplők 

magányosan, de mégis egymástól elválaszthatatlanul sodródnak egy közös térben vagy 

cselekvéssorozatban – legyen az egy lakás, vagy egy beszélgetés. Viszont míg Kabakov 

installációi az ideológiai és kulturális tér esztétikai újraértelmezésére vállalkoznak, addig 

Petrusevszkaja világában a kommunalka-típusú terek többségükben nem metaforikusan 

jelennek meg, hanem a maguk konkrétabb jelentésében, mintegy a szereplők olyan 

háttereiként, amelyek fatális módon adott közegként szolgálnak a szereplők számára. 

Az elemzett művekben gyakran hangsúlyosan megjelenik a kommunalka-szerű 

életvitel motívuma, mikor is kényszerből több generáció él együtt, ami egyfajta 

beszűkültséget és feszültséget okoz a szereplőkben. Szinte minden vizsgált műben kiemelt 

szerepet kap a lakás mint elsődleges élettér, azonban ez a tér gyakran túllép pusztán 

funkcionális szerepén, és a konfliktusok, határátlépések és frusztrációk színterévé válik. Így 

 
59 Erről bővebben lásd: https://arzamas.academy/materials/592?ysclid=mcltik0kbv551404494, illetve 

https://conceptualism.letov.ru/Viktor-Tupitsyn-Moskovsky-Communalny-Conceptualism.html  

https://arzamas.academy/materials/592?ysclid=mcltik0kbv551404494
https://conceptualism.letov.ru/Viktor-Tupitsyn-Moskovsky-Communalny-Conceptualism.html


 134 

a lakótér fizikailag korlátozott volta nemcsak a fizikai, hanem a lélektani mozgásteret is 

jelentősen beszűkíti, ami drasztikus hatással van a szereplők identitásának alakulására. 

Az Új Robinsonok című elbeszélésben a család ugyan a jobb élet reményében 

elhagyja megszokott lakókörnyezetét, mégis újra és újra a nyugtalanság, otthontalanság 

érzésével szembesül. A Szeretlekben a lakásfelújítás valójában a párkapcsolati krízis 

kezelésének kísérletét jelenti, míg a Higiénia című műben a lakás már nem csupán a szűk 

fizikai teret testesíti meg, hanem egyúttal a teljes elszigeteltség és szeparáció színterét is. 

Ily módon a moszkvai konceptualizmusban kiemelet szerepet játszó kommunalka 

nemcsak motivikus szinten, hanem szemléleti és formanyelvi módon is jelen van 

Petrusevszkajánál. A konkrét helyszínek, enteriőrök, tárgyak mind erősen kötődnek a szovjet 

hétköznapi valósághoz, és elősegítik a bezártság, a korlátozott mozgástér, valamint a családi 

konfliktusok bemutatását. Ily módon a kommunalka tere egyszerre a történelmi valóság és a 

mentális állapot megjelenítésének eszköze.  

A posztmodern paradigma Petrusevszkajánál a szocialista realizmus 

dekonstrukcióján és a tabutémák ironikus vagy groteszk feldolgozásán keresztül mutatkozik 

meg a legmarkánsabban. Továbbá ide sorolható még az intertextualitás és stíluseklektika, 

ami szintén a posztmodern stratégiák közé tartozik. 

A vizsgált művekben (Az új Robinsonok, Higiénia, Szeretlek) gyakoriak az 

intertextuális utalások, ám ezek funkciója és értelmezési lehetősége művenként eltér. Az új 

Robinsonok esetében az irodalmi és történelmi intertextusok (Defoe, Szolzsenyicin, háborús 

próza, a spanyol polgárháború toposza) összefonódnak, és archetípusokkal, valamint bibliai 

motívumokkal keverednek. Ezek azonban nem parodisztikus vagy ironikus módon jelennek 

meg, ahogyan az a posztmodern hagyományban megszokott, hanem sokkal inkább új, 

nyomasztó tartalmakat hordozó jelentéssíkok nyílnak meg általuk. 

A falura való kiköltözés motívuma pedig önmagában is kulturális-történeti jelentést 

hordoz: a város–vidék dichotómiája a szovjet korszak válságnarratíváinak visszatérő eleme, 

amely ebben az elbeszélésben is torz tükörként jelenik meg. 

A posztmodern további jellemzője a tömeg- és elitkultúra keveredése, a 

„popkulturális” elemekkel vegyített közérthető nyelvezet, és az ahhoz szervesen kapcsolódó 

ironikus vagy kritikus attitűd. Petrusevszkaja műveiben is megfigyelhető a hétköznapi, 

beszélt nyelvi szóhasználat, gyakori például a „konyhanyelv” megjelenése. Ugyanakkor – 

szemben a posztmodern tipikus törekvéseivel – nála ez nem mindig ironikus vagy groteszk 

módon történik. Az írónő nem törekszik következetesen az ilyen eszközök alkalmazására; 

ehelyett inkább az alkotói szabadság dominanciája érződik ki műveiből, valamint az a 



 135 

Petrusevszkajára általában is jellemző írói szándék, amely nem pusztán a hétköznapi élet 

hiteles ábrázolására, hanem annak lényegi, mélyreható feltárására törekszik. 

Mint azt Lejderman és Lipoveckij megállapította, az „új női próza” egyik 

legfontosabb jellemzője, hogy a „csernuhában” ábrázolt káosz és túlélésért folytatott 

mindennapi küzdelem nem speciális társadalmi körülmények között zajlik, hanem éppen 

ellenkezőleg, a rémálmot a normális élet keretei között tárja fel: a szerelmi kapcsolatokban 

és a családi élet mindennapjaiban (Лейдерман, Липовецкий 2003: 563). E sajátosan női 

tapasztalatokból építkező írásmód Petrusevszkaja műveiben is meghatározó szerepet játszik, 

ugyanakkor nála a „csernuha” esztétikája gyakran találkozik a neoszentimentalizmusra 

jellemző naturalista és szentimentális vonásokkal. Olyan, mintha az írónő a „csernuha” által 

megjelenített sötétségből indulna ki, de mégsem engedné kirajzolódni a reménytelenség ívét: 

a tabutémák, a hétköznapi „pokol” legitimálásával és a nyers ábrázolásmóddal 

párhuzamosan műveiben megjelenik egyfajta szentimentális attitűd is, amely legfőképpen a 

szerző hőseihez való empatikus viszonyulásában fejeződik ki. 

A posztrealizmus Petrusevszkaja vizsgált elbeszéléseiben több, egymással 

folyamatosan keveredő poétikai réteg révén bontakozik ki. Meghatározó elemei közé 

tartozik a „csernuhára” jellemző nyers valóságábrázolás, a posztmodern káosz, az abszurd 

és groteszk helyzetek, az antihősök szerepeltetése, valamint az események logikai 

összefüggéseinek elmosódása. Ezt egészíti ki a neoszentimentalizmus hatása, amely az 

olvasói empátia felkeltésében, a társadalom peremére szorult szereplők együttérzőbb 

ábrázolásában, a líraibb hangvételben érhető tetten, ami összességében mérsékli a 

„csernuha” sajátosságainak nyers megjelenését. E paradigmák állandó, szinte 

szétválaszthatatlan keveredése hozza létre azt a hibrid, a posztrealizmus esztétikai 

alapelveivel összekapcsolódó sajátos poétikát, amely Petrusevszkaja vizsgált 

elbeszéléseinek világát egyszerre teszi nyomasztóan valóságossá, megrendítően emberivé és 

ironikusan elidegenítővé. 

A „csernuhában” megjelenő tabutémák feldolgozása a mesékben is tetten érhető, ami 

a szocialista realizmus alakzatainak átkontextualizálásával párhuzamosan jelenik meg. 

Legfőbb ilyen típusú téma az elemzett mesékben a gyermektelenség. Ezekben a mesékben 

az anyaság problémája központi jelentőségű, ám nem a hagyományos értelemben vett hősi 

szerepként jelenik meg, hanem ennek dekonstrukciójaként vagy átértelmezéseként. A 

szocialista realizmus kódjában az anyaság a nők kiteljesedésének és hősiességének egyik 



 136 

alapfeltétele volt,60 míg Petrusevszkaja meséiben e szerep minden pátosz nélkül, gyakran a 

hiány, a kudarc vagy a „csernuhára” jellemző trauma kontextusában értelmeződik át. 

Például a Káposztamama című mesében az abortuszon átesett, elhagyott nő annyira 

vágyik egy gyermekre, hogy az végül fantasztikus módon egy káposztafejben jelenik meg 

apró kislányként. A fekete kabát című mesében a gyermek utáni vágyódás motívumával 

párhuzamosan a nem kívánt terhesség problémája is megjelenik, s végül a kiúttalanság 

érzése a fiatal lányt öngyilkossági kísérletbe taszítja. Az Apa című történet ebből a 

szempontból viszont kivételt képez: itt a férfi és a nő közös, őszinte vágya a gyermek és a 

család, ami végül szintén csodás módon teljesül. Ezek a történetek nemcsak a szocialista 

realizmus anyaképét írják felül, hanem az anyaság vágyának, hiányának és 

megvalósulásának sokrétű tapasztalatát is megjelenítik a groteszk, a fantasztikum 

eszközeivel. 

Ezzel kapcsolatosan az értekezésben elemzett művek alapján elmondható, hogy az 

újszentimentalista vonások összességében a mesék vonatkozásában mutatkoznak meg a 

legnagyobb mértékben. Az elbeszélések kapcsán tett megállapítás, miszerint az írónő ugyan 

a „csernuha” által láttatott sötétségből indul ki (lásd például: abortusz, öngyilkossági 

kísérlet), a reménytelenség kiteljesedésére mégsem kerül sor, az elemzett mesék esetében 

még inkább igaznak látszik. A tabutémák, a durvaság legitimálása mellett itt ugyanis valóban 

látványos módon jelenik meg az a szentimentális attitűd, amely az írónő hőseivel való 

empatikus viszonyulásában fejeződik, ezzel is hangsúlyosan megidézve az 

újszentimentalista hagyományt. Mindez egyrészről abban a szemléletmódban mutatkozik 

meg, ahogyan az írónő az anya-gyermek kapcsolatot helyezi előtérbe. Mint ezzel 

kapcsolatban Prohorova is megjegyzi, Petrusevszkaja munkáiban az anya pozíciója és 

élettapasztalata ugyanis központi szerepet játszik, s e nézőpont teremti meg az írónő, az 

elbeszélő és az olvasó közötti sajátos, intim kapcsolatot, ami az újszentimentalista diskurzust 

helyezi előtérbe. Másrészről a befogadóval való kapcsolat gyakran már a szövegek első 

sorainak elolvasása után kiépül, a különféle – az olvasót érzelmileg és empatikusan is 

bevonó – narratív stratégiák révén. „A bevezetésül szolgáló eszmefuttatások meghatározott 

érzelmi hangulatot teremtenek az olvasóban, hogy elnyerjék annak szimpátiáját, illetve maga 

a kezdés is sokszor egy félbeszakadt megnyilatkozás folytatásának tűnik. Az effajta dialógus 

a régi ismerősként, barátként tételezett olvasóra épít, akivel a megértés fél szavakból is 

 
60 Lásd például az 1944-ben rendszeresített „Hős anya” kitüntetést, melyet a Szovjetunióban a tíz vagy annál 

több gyermeket világra hozó, illetve nevelő nőknek ítéltek oda. 



 137 

lehetséges. Külsőleg az ilyen elbeszélések gyakran hasonlítanak egy barátnőhöz vagy 

szomszédasszonyhoz intézett monológhoz, aki ismeri a szereplők életének körülményeit. 

Mindennek köszönhetően az olvasó is a történés részese lesz” (ПРОХОРОВА 2012: 312). 

Például A fekete kabát című mesében is megfigyelhető az olvasóval kialakított ilyen 

közvetlen kapcsolat. A narrátor megjegyzései gyakran élnek az élőbeszéd fordulataival, a 

bizonytalanságot kifejező vagy a fokozást szolgáló lexikai elemekkel (видимо, то есть, до 

невозможности), illetve olyan szintaktikai megoldásokkal, amelyek a történetmesélés 

spontán, személyes jellegét erősítik (Шофер был просто очень худой и курносый до 

невозможности, то есть вроде бы уродливый; Девушка тоже молчала: о чем ей было 

говорить?). A környezet megfigyelését is gyakran kíséri azonnali, személyes reakció 

(Хорошо, что фонари светили в окна и были видны ступени), ami az olvasót a narrátor 

nézőpontjához közelíti, ezáltal is erősítve annak empatikus bevonását. Ezekkel az elemekkel 

az írónő az újszentimentalista paradigma sajátosságait alkalmazza, melyek az olvasó 

közvetlen megszólítására, az együttérzés felkeltésére, és egyfajta emocionalitás 

megteremtésére szolgálnak. Ez a stratégia nemcsak Petrusevszkaja realista elbeszéléseiben, 

hanem meséiben is visszatérő jelenség, ahol a klasszikus varázsmesei struktúrákat is átitatja 

a személyes, empatikus megszólalásmód. 

Csurljaeva posztrealizmusról szóló munkájában kifejti, hogy „a művészi cselekmény 

logikáját és szemantikáját a tér/idő többdimenziós jellege határozza meg, ami így 

szinkretikus, paradox mozgást generál a szereplő térbeli/időbeli haladása során. A lét 

különböző megközelítésmódjai pedig a tudat mozgását modellezik: az archaikus – kollektív 

– szintről az egyéni felé” (ЧУРЛЯЕВА 2010: 46). Az elemzett mesék esetében állandó a 

fantasztikum és a valóság határának összemosódása, amit csak tovább fokoz a Csurljajeva 

által leírt szinkretikus, parodox mozgás. Ugyanakkor e mesék nem egyszerűen a fantasy 

műfajába utalható történetek, hanem lényegük szerint mély, belső emberi változásokat 

mutatnak. Mindezzel párhuzamosan a mesék esetében az állandó intertextuális utalásokkal 

való játék kiemelten fontos szerepet kap, ami néhol ironikus módon, másutt pedig minden 

iróniát mellőzve jelenik meg. Bizonyos esetekben ily módon keveredik Petrusevszkaja 

szövegvilágában az archaikus tudat és a modern tapasztalat, ami összességében egyfajta 

groteszk képet rajzol ki. 

A tudat mozgását Petrusevszkajánál egyfajta hármasként lehet felfogni: a hősök 

elindulnak egy mesei sémán, míg végül eljutnak a ráeszmélésig. Ez lehet a szovjet vagy 

posztszovjet társadalmi valóság negatív oldalával való szembesülés (szegénység, magány, 

nők szenvedése stb.). Ezt követően a hősök elérkeznek a személyes megértés lehetőségéhez, 



 138 

ami adott esetben lehet fájdalmas is. Mindemellett Petrusevszkaja meséire is jellemző a 

tér/idő paradox kódolású, sokrétegű kezelése, a mitikus (archaikus) tudat megidézése az 

intertextualitás révén, valamint a szereplők tudatának egzisztenciális értelemben vett 

mozgása. Így Petrusevszkaja e szövegei teljes joggal tekinthetők posztrealista műveknek, 

melyekben a mese nem a menekülési stratégiák leképezése, hanem az abszurd valósággal 

folytatott dialógus eszköze. 

Az elemzett drámaciklusban szintén érzékelhető a szocialista realizmus kódjainak 

dekonstrukciójára irányuló törekvés, ugyanakkor megfigyelhető benne egy fokozatos – 

felfogásmódbeli – elmozdulás az elbeszélések és mesék poétikájához képest. E művekben 

mindinkább érezhető az abszurdhoz való közelítés, valamint a konceptualista, a posztmodern 

és a posztrealista esztétika hatása. 

Ahogyan már az értekezésben szó volt róla, a szoc-art egyik meghatározó 

sajátossága, a groteszk és abszurd figurák, illetve szituációk megteremtésén keresztül 

megvalósuló karneváli paródia Petrusevszkaja elemzett drámáiban is központi szerepet kap. 

Ennek egyik legjellegzetesebb példája a Kolombina lakása című ciklus, különösen pedig a 

Kolombina lakása és az Antantye című egyfelvonásos drámák. Az Antantyéban a karneváli 

poétika a fragmentált narratív szerkezet révén egészül ki, ami párhuzamba állítható a 

moszkvai konceptualizmus narratív dezintegrációt előtérbe helyező technikáival. A dráma 

végére a cselekmény, a dialógusok és a kommunikációs stratégiák radikális széttöredezése 

olyan abszurd, groteszk és karneváli-parodisztikus hatást hoz létre, amely egyszerre idézi 

meg a szoc-art ironikus dekonstrukcióját és a konceptualista hagyomány metatextuális, anti-

illuzionisztikus stratégiáit. Ez a formai és narratív dezintegráció nem csupán a történet 

konvencióit bontja le, hanem erőteljesen hozzájárul a mű posztmodern karakterének 

kibontakoztatásához is. 

Véleményem szerint a kabakovi értelemben vett kommunalka-tapasztalat jelentős 

szerepet tölt be a Kolombina lakása drámaciklus valahány egyfelvonásos drámájában. Az 

Antantyéban például a szereplők számára csupán egy kanapéágy testesíti meg a saját teret, 

azaz az otthon illúzióját, ezzel a groteszk módon redukált élettérrel is a szubjektív 

tapasztalatok radikális beszűkülését szimbolizálva. A kommunalka mint tér tehát nem 

pusztán díszletként, egyfajta háttérként jelenik meg, hanem az identitás, a társadalmi 

viszonyok és az egzisztenciális létmód szimbolikus megjelenítőjeként funkcionál. 

A többi darabban is hasonlóan fontos szerepet kap ez a sajátosan posztszovjet tér-

képzet: a címben szereplő lakás (Kolombina lakása) például önmagában is metaforikusan 

értelmezhető, mint ahogyan a Szerelem című darabban a térbe beilleszthetetlen, aránytalanul 



 139 

nagy étkezőasztal is a fizikai tér szűkösségét hangsúlyozza, ezzel is mintegy a szovjet 

együttélés strukturális lehetetlenségét deklarálva, illetve tovább fokozva azt az ifjú házaspár 

és az anyós közötti állandó nézetkülönbségek ábrázolásával. A Lépcsőház című dráma 

szereplői pedig be sem jutnak a lakásba, csupán a lépcsőház vertikális zártságában 

mozognak, így a tranzitív, köztes terek metaforikusan a társadalmi és egzisztenciális 

megrekedtséget, a kiúttalanság élményét jelenítik meg. A női főszereplő lakótársának alakja 

ebben az összefüggésben a társbérleti életformából eredő frusztráció és izoláció 

következményeinek allegorikus megtestesüléseként értelmezhető. 

Meglátásom szerint a kabakovi „kommunalka-poétika” ilyen erőteljes hatását a 

ciklusban nem csupán a tematikus és térpoétikai hasonlóságok indokolják, hanem magának 

a drámának a műfaji sajátossága is: mivel ezek a szövegek színpadra íródtak, a fizikai tér 

konkretizálása révén a kabakovi esztétika teatralizálhatóvá válik, és ezáltal még 

hangsúlyosabban közvetíti a szűkösség, a fragmentáltság és a társadalmi marginalizáció 

élményét. 

Petrusevszkaja Kolombina lakása című drámaciklusában a szereplők közötti 

kommunikáció vizsgálata során nyilvánvalóvá válik, hogy az itt megjelenő nyelvhasználat 

élesen eltér a klasszikus drámai modellektől, a csehovitól. A dialógusokban a beszéd maga 

válik eseménnyé, miközben a cselekmény strukturális hiánya az eseménytelenség egyetlen, 

zárt síkját hozza létre. Ezzel párhuzamba állítható a moszkvai konceptualizmus 

performanszaiban megfigyelhető mechanizmus, amelyben a beszéd csak a cselekvés után, 

egyfajta retrospektív értelmezésként jelenik meg. Hasonló módon Kabakov társbérleti 

karakterei mögött is az alkotói én szándékos visszahúzódása figyelhető meg: a 

megsokszorozott, töredezett hangok a cselekményt nem előre viszik, hanem ironikus, 

gyakran öncélú nyelvi jelenlétté formálják. Petrusevszkaja drámáiban ez a strukturális 

beszűkülés a kommunális tér átvitt értelemben vett leképezéseként értelmezhető, amelyben 

a nyelv nem oldja fel, hanem tovább mélyíti a szereplők közötti távolságot. 

Ha az Epstejn által meghatározott posztmodern sajátosságok mentén vizsgáljuk ezt a 

ciklust, arra a következtetésre jutunk, hogy valójában inkább a posztrealisták posztmodern 

elemeket integráló stratégiája jelenik meg. Hiszen például az Antantyéban a hipervalóság 

ábrázolása, a szereplők és párbeszédiek szétesése a drogok hatására, ami rituális táncban 

csúcsosodik ki, nem öncélú, hanem sokkal inkább a szovjet hétköznapok, a marginalizált 

létezés pszichotikus széthullását mutatja. Ez közelebb áll a csernuhai realizmus és 

posztrealizmus traumareprezentációjához, mint a posztmodern játékszerűséghez. 

Mindemellett az antimodernizmus, azaz az archaikus formák felhasználása a Kolombina 



 140 

lakásában a commedia dell’arte bevonásával a posztmodern esztétikára vall, ám itt a 

hagyományra való építkezés nem ironikus megidézésként működik, hanem inkább a 

történelmi-kulturális és a társadalmi idegenség, valamint a groteszk emberi léthelyzet 

kifejezésének eszköze. Mindez szintén inkább posztrealista hatásként fogható fel. Az 

esztétikai és ideológiai eklekticizmus a Szeretlek című drámában megjelenő klisék és 

toposzok (házasságkötés, cipő, törölköző stb.) valóban posztmodern pastiche-nek tűnnek, de 

igazából a hétköznapi szovjet élet nyomasztó, banális tragikumát erősítik. Az idézetekkel 

való játék és az irónia szintén megjelenik e drámákban, ám ezek nem a posztmodernben 

megszokott „mindent feloldó” iróniát követik, hanem groteszk és sokszor tragikomikus 

funkcióval bírnak. Vagyis Petrusevszkajánál az irónia nem cél, hanem az ábrázolt 

kilátástalanság és az abszurditás következménye, egyfajta mellékterméke. Hasonlóan ide 

tartozik a posztutópisztikus és groteszk világkép és az ahhoz kapcsolódó terek 

(kommunalka, lépcsőház, rituális jelenetek helyszínei) megjelenése, ami szintén a 

(poszt)szovjet utáni lét határhelyzeti, kilátástalan állapotát mutatják, ami inkább egyfajta 

posztrealista tapasztalat, mint tisztán posztmodern „világvége-játék”. 

A neoszentimentalista poétikai elemek az elbeszélésekhez és a mesékhez viszonyítva 

a Kolombina lakása című drámaciklusban csupán minimálisan érvényesülnek. Például a 

mesékben hangsúlyosan megjelenő anya–gyermek viszonyrendszer a drámákban jórészt 

háttérbe szorul: a Kolombina lakása, az Antantye és a Lépcsőház című darabokból 

lényegében teljesen hiányzik. Egyedül a Szerelem című egyfelvonásos drámában jelenik 

meg ez a probléma, viszont ott is ironikusan kifordított formában. A műben szereplő nő és 

anyja közötti kapcsolat ugyanis nem a klasszikus, Petrusevszkaja prózai műveire jellemző 

anya–gyermek modellre épül; az anya alakját sokkal inkább az otthonához és életteréhez 

való ragaszkodás, semmint a lánya iránti gondoskodás határozza meg. E kontextusban a 

hagyományos neoszentimentalista anya-gyermek dinamika átalakul, és a családi kapcsolat a 

konfliktus, az érzelmi elidegenedés, valamint a szűk posztszovjet személyes tér kifejezőjévé 

válik. Ráadásul a szereplők sorsa vagy érzelmeinek fontossága itt egy groteszk és ironikus 

közegben mutatkozik meg, ezáltal a befogadóban mindez nem is vált ki a 

neoszentimentalizmusban kifejezetten fontos empatikus azonosulást a hősökkel, mint 

ahogyan az mesék, vagy akár az elbeszélésék esetébenben gyakran történik. 

Összességében tehát elmondható, hogy az elbeszélésekhez és a mesékhez képest a 

drámákban a tematikus és kommunikációs szinten megjelenő töredezettség és abszurditás 

inkább a konceptualista, posztmodern, illetve posztrealista paradigmák hatásának 

felerősödését eredményezik. 



 141 

ÖSSZEGZÉS 
 

Az értekezés középpontjában Ljudmila Petrusevszkaja ezredforduló előtt született 

meghatározott műveinek vizsgálata áll. A kutatás elsődleges célja az írónő művészi 

rendszerének részletes bemutatása és mélyebb feltárása volt, ami meglátásom szerint 

egyúttal a szélesebb hazai olvasóközönség számára is érdekes lehet, mivel Magyarországon 

igen kevés ilyen típusú munka született eddig. Ennek érdekében az értekezés első részében 

azokat a meghatározó irodalmi paradigmákat tekintem át, amelyek Petrusevszkaja ezen 

korszakában hatással voltak az orosz irodalmi életre, s nem utolsósorban az írónő alkotói 

tevékenységére is. Ez az elméleti keret jelenti az alapot a dolgozat második részében végzett 

összetett elemzésekhez, amelyek Petrusevszkaja egyes elbeszéléseire, meséire és drámáira 

fókuszálnak. Az első részben a lehetőségekhez mérten a maguk komplexitásában, egyes 

esetekben pedig esetleges ellentmondásosságában bemutatott paradigmák és azok 

sajátosságai teremtettek lehetőséget arra, hogy az írónő műveit szélesebb kontextusban 

értelmezzem, megvilágítva azok kapcsolatait a kortárs irodalmi irányzatokkal és egyéb 

kulturális jelenségekkel. 

Az általam elemzett elbeszélések, mesék és drámák vizsgálata során megmutatkozott 

a Petrusevszkaja műveire jellemző azon összetett és rétegzett struktúra, amit a változatos 

irodalmi kódok és eszközök tesznek egyedivé. Ez a struktúra egy olyan jellegzetes hálót 

alkot, melynek különféle rétegei nem mindig fedik fel magukat azonnal a befogadó számára. 

Meglátásom szerint e rétegeket igen sok tekintetben meghatározzák az egyes irodalmi 

paradigmák, amelyeket az írónő igen kifinomult módon épít be saját szövegeibe. Az általam 

vizsgált művek esetében megmutatkozott, hogy – bár az írónő szisztematikusan alkalmaz 

különféle irodalmi kódokat – ezek gyakran eltérő fokú közvetettséggel vagy explicit módon 

valósulnak meg az adott szövegekben. Az egyik közös vonás az elemzett prózai és drámai 

művek vonatkozásában – magától értetődő módon – a tematikus szinten megragadható 

problémafelvetések hasonló természete, amely egyes szövegek tekintetében közvetetten 

(például az adott mű utalásrendszerén keresztül), máskor pedig közvetlen módon ragadható 

meg. Mindezek mellett petrusevszkajai szövegek esetében jól érzékelhetően jelentős az 

irodalmi és műfaji kódokkal való játék is, még ha ez minden esetben nem is mutatkozik meg 

teljesen egyértelműen az egyes művek tekintetében, és legtöbbször átkontextualizálódik. Ez 

a sokrétűség és változatosság tükrözi Petrusevszkaja egyedi alkotói módszerét és azt a 

képességét, hogy különböző irodalmi irányzatokat és eszközöket szintetizáljon saját művészi 

világában. Összességében véleményem szerint elmondható, hogy az olyan paradigmák, mint 



 142 

a szocialista realizmus, az ún. csernuha, a szoc-art, a konceptualizmus és a posztmodern, 

illetve az posztrealizmus és az újszentimentalizmus jelentős hatást gyakoroltak az írónő 

írásművészetére és alkotói pályájára. 

A dolgozatban elsőként áttekintett ilyen kulturális-irodalmi paradigma a szocialista 

realizmus, amelynél kiemelten fontos szerepet kapott a kollektivista eszmék hangsúlyozása, 

az idealizált hősök bemutatása és a szovjet ideológia által tételezett hétköznapi élet 

ábrázolása. A szocialista realista művek törekedtek a minél egyszerűbb és érthetőbb 

nyelvezetre, a hősök – időnként végletekig fokozott – heroizálására, miközben mindent 

áthatott az optimizmus pátosza és a szocialista utópia realizálására tett erőfeszítések 

bemutatása. Petrusevszkaja saját műveiben nem helyezkedik nyíltan szembe a szovjet 

rendszerrel, azt nem kritizálja, ugyanakkor magát a szocialista realista alkotói módszert igen 

sajátosan dekonstruálja. Egyrészről Petrusevszkaját a rövid formák jellemzik, míg a 

szocialista realizmusban a terjedelmes műveket, leginkább a nagyregényt preferálták, 

másrészről hőseit sohasem idealizálja, esetükben inkább általánosít: az ő alakjai semmiben 

sem emelkednek ki a többiek közül, átlagos munkát végeznek, s nem foglalkoznak az őket 

körülvevő társadalom kérdéseivel, vagyis a szovjet irodalmi átlag hőseivel szemben teljesen 

apolitikusak. Petrusevszkaja valójában a szovjet hétköznapok nyers valóságát ábrázolta a 

maga ellentmondásosságában, míg a szocialista realizmus egy merőben idealizált képet 

vázol fel az olvasó előtt. Ahogyan Mark Lipoveckij és Naum Lejderman is fogalmazott, az 

írónő lényegében olyan helyzeteket fest le, amelyek ábrázolása a szocialista realizmus 

keretein belül elképzelhetetlen lenne, s amelyekben maga a szocialista realista mítosz 

egyfajta „negatívumként” jelenik meg, létrehozva egy sajátos, kirekesztettekből álló világot, 

„szakralizált” határokkal. 

A második ilyen irodalmi paradigma, az ún. cserunha volt az, amely a szovjet korszak 

utolsó szakaszaiban nyitott a társadalomban megjelenő olyan, addig tabuizált jelenségek 

felé, mint a halál, a szegénység az alkoholizmus és az erőszak, s a maga sajátos 

kódrendszerében legitimálta azokat. Ennek megfelelően kendőzetlenül megjelenítette a 

hétköznapi élet borzalmait: a kiszolgáltatottság, a megalázottság, a kegyetlenség és a 

brutalitás módozatait. Mindeközben kerülte a különféle ideológiákat, és esetenként a durva 

fiziologizmustól sem visszariadva a „test igazságára” koncentrált, ezzel is jellegzetesen 

naturalista módon ábrázolva az élet árnyoldalait. A csernuha esetében – ahogyan az imént 

említett Lipoveckij is írja – az „alul” helyet foglaló világ a társadalmi rend kaotikus 

természetét tükrözi. Eme világ nem idealizált, hanem éppen ellenkezőleg: sötét és kaotikus 

módon kerül ábrázolásra. Vagyis az emberi lét alapvető kérdéseit a nyers valóság és a 



 143 

mindennapi tapasztalatok révén közelítette meg, s az ideológia helyett a fiziológiai és 

érzékszervi valóságot állította a középpontba. Mindez azt jelenti, hogy a maga korában a 

csernuha tükrözte a posztmodern identitászavart, miközben egyfajta eszközt is kínált a 

valóság újrafelfedezésére és újraértelmezésére. Ezen sajátosságokat figyelembe véve 

teljesen indokoltnak tűnik, hogy egyes kutatók miért sorolják Petrusevszkaja műveit is a 

csernuha jelenségéhez. 

A harmadik tárgyalt paradigma, a szoc-art a szocialista realizmus formáját ellenzéki 

tartalommal töltötte meg. A szoc-artra jellemző citáció (idézetek), eklektika (különböző 

elemek keverése), illetve a kulturális kódok és művészeti rendszerek ütköztetése egy sajátos 

alkotói módszert alkotnak. Az ütköztetések esztétikai élményt hoztak létre és egy sajátos 

dekonstrukciót eredményeztek, ami számos kutató véleménye szerint a posztmodern 

lényegét is adta. A szoc-art így hordozza a posztmodern esztétikai jellemzőit, miközben a 

művekben megjelenő játékos és ironikus hozzáállás szoros kapcsolatban áll a bahtyini 

karneválelmélettel is. A szoc-art a paródia és az önparódia eszközét alkalmazta, ami az 

„értékek” kiforgatását, egyfajta lealacsonyítását szolgálta. Mindez lehetővé tette számára, 

hogy beszivárogjon a kulturális térbe anélkül, hogy közvetlen támadást intézett volna az 

ideológia ellen. A rendszer sajátosságainak ilyen karneváli tobzódása ideológiai 

kiüresedéshez és kritikai reflexióhoz vezetett. A szoc-art egyedi módon ötvözte a szovjet 

tapasztalatot az avantgárd hagyományaival, miközben sajátos iróniájával és destruktív 

művészi eszközeivel megkérdőjelezte a szocialista realizmust és a posztmodern esztétika 

határait. Meglátásom szerint ez utóbbi Petrusevszkaja műveire is igaz, melyek az esetek 

többségében lényegében a szocreál eszmei-ideológiai tartalmainak elutasítását jelentik, és 

esztétikájának egyfajta kritikus szemléletű olvasatát adják. 

A moszkvai konceptualizmust Boris Groys az orosz gondolkodásmódra és a 

művészet korlátainak meghaladására való törekvésként értelmezte. A konceptualizmus a 

társadalmi és kulturális kontextusokat elemzi művészi eszközökkel, amelyekben bármely 

tárgy esztétikai státuszt nyerhet. Az irányzat célja a hatalmi diskurzusok nyelvének 

újraértelmezése, beleértve a politikai, erkölcsi és történelmi narratívákat is. Ilja Kabakov 

szerint az orosz konceptualizmusban a valóság teljes devalválódása jellemző, amely 

ürességet eredményez és szimulákrumokat hoz létre. Nyugaton a konceptualizmus a 

művészeti tárgyakat vagy azok gondolati leírását helyezte előtérbe, míg Oroszországban az 

ideológiai üresség vált meghatározóvá. Az irodalmi konceptualizmus központi eleme a 

nyelv, amely nemcsak a szovjet ideológiát, hanem minden merevvé vált nyelvi formát 

elemzés tárgyává tesz. Jellemző rá a metaszövegiség, ahol a mű önmaga elemzésével vagy 



 144 

művészi struktúrájának elméleti vizsgálatával foglalkozik. Az író vagy művész személytelen 

narratívát alkalmaz, kerülve az egyéni értékeléseket, és mások hangját, nézőpontjait idézi. 

Az alkotói hagyományos szerep helyett az „üresség” és az elidegenedés ábrázolása kerül 

előtérbe. Mihail Epstein szerint az elimináció módszerével a konceptualizmus felfedi a 

valóság illuzórikus természetét, és átadja helyét az üresség érzékelésének. Mindezt 

figyelembe véve elmondható, hogy bár Petrusevszkaja művei nem kapcsolódnak 

kifejezetten a konceptualizmushoz (mint ahogyan a szoc-arthoz sem), s ennek megfelelően 

a kutatók nem is tartják az írónőt olyan alkotónak, aki eme irányzat(ok)hoz szorosabban 

kötődne, véleményem szerint bizonyos konceptualizmusra (és szoc-artra) jellemző 

sajátosságok mindenképpen felfedezhetők műveiben. 

Az értekezés posztmodernről szóló fejezetében legelőször is arra törekedtem, hogy 

megkülönböztessem a nyugati posztmodernt az orosz változattól. Ezek után az orosz 

posztmodern jellegzetes vonásait, periodizációjának lehetőségeit tekintettem át, a téma 

elismert kutatóinak (Epstejn, Lipoveckij, Szkoropanova, Kalafatics, Goretity, Vass) általam 

megkerülhetetlennek tartott munkái alapján. Mindemellett kitértem a posztmodern 

meghatározásának és státuszának bonyolultságára, a kommunizmussal és a szocialista 

realizmussal való, Epstejn által hangsúlyozott kapcsolatára, a töredékes írásmód és a nyitott 

szövegstruktúra elterjedésére, valamint a beszéltnyelvre való törekvésekre. Mindezt számba 

véve arra a következtetésre jutottam, hogy Petrusevszkaja és a posztmodern kapcsolata 

sajátos módon rajzolódik ki az írónő művein keresztül. Amennyiben elfogadjuk Norman 

Shneidman megállapítását, miszerint az orosz posztmodern a korábbi szovjet társadalmi, 

ideológiai és esztétikai értékek reflex-szerű elutasításaként, valamint a szocialista 

realizmusra adott reakcióként értelmezhető, továbbá figyelembe vesszük, hogy a 

posztmodern irodalmában számos, korábban tabunak számító téma (szexuális deviancia, 

homoszexualitás, drogfogyasztás) is nyíltan megjelenik, egyértelművé válik, hogy Ljudmila 

Petrusevszkaja művészete igen sok ponton kapcsolódik ehhez az irányzathoz. Írásaiban 

ugyanis kiemelt szerepet kapnak e tabutémák, melyeket az írónő kendőzetlenül, teljes 

nyíltsággal tár az olvasók elé. Műveiben a szereplők, valamint az ábrázolt társadalmi és 

fizikai problémák igen gyakran hasonlóképpen kerülnek megjelenítésre. Lényegében az 

írónő sajátosan ötvözi a világirodalmi és az orosz irodalmi hagyományokat a posztmodern 

technikákkal. Szövegeiben gyakran találkozhatunk intertextuális utalásokkal is, ezek 

használata viszont véleményem szerint nem mindig ugyanazzal a céllal motivált, mint 

ahogyan az általában megszokott. Az intertextualitás ugyanis meglátásom szerint nem 

csupán egyfajta többletjelentést hordoz az írónő műveiben, hanem lényegében egy másik, 



 145 

újabb szintre emeli szüzséit. Mindemellett azt is el lehet mondani, hogy a petrusevszkajai 

szövegre jellemző a valóság és a groteszk keveredése, ami hasonlóképpen a posztmodern 

jellemzője. E történetekben a hétköznapi események gyakran abszurddá, szürreálissá válnak, 

ezzel is hangsúlyossá téve a világ kaotikus és kiszámíthatatlan természetét. Szintén 

kiemelném Lipoveckij azon megállapítását a posztmodernnel kapcsolatban, mely szerint a 

káosszal való dialógus az egyik legjelentősebb a posztmodern stratégiák közül. Mint 

Lipoveckij mondja, a posztmodern egy művészi és filozófiai kísérletet testesít meg annak 

érdekében, hogy leküzdje a káosz és a kozmosz – a kultúra számára alapvetően fontos – 

antitézisét, hogy a művészetet a kompromisszum keresésére ösztönözze ezen univerzáliák 

között. Véleményem szerint ez kifejezetten releváns tényező Petrusevszkaja művészetével 

kapcsolatban, hiszen az írónő a nyers mindennapokat gyakran groteszk, néhol abszurd 

módon jeleníti meg, amikor a „kozmosz” (tehát a megszokott, rendezett világ) 

tulajdonképpen széthullik, és a helyét egyfajta „strukturált káosz” veszi át. Meglátásom 

szerint ez a káosz nem öncélú, illetve nem is teljes mértékben destruktív, hanem sokkal 

inkább az emberi kapcsolatok, a társadalom, és nem utolsó sorban a létezés mélyebb 

kérdéseire való reflexió szisztematikusan felépített eszköze. 

Az posztrealizmusban, ahogyan az újszentimentalizmusban az írók törekedtek minél 

hűebben ábrázolni a valóságot, és az emberre magára összepontosítottak; ez a sajátosság 

különbözteti meg az előtte megjelenő posztmoderntől, ahol a játékos pátosz fontos szerepet 

töltött be, a művekben. Petrusevszkaja számtalan drámai és prózai művéhez hasonlóan az 

emberi lét konkrét aspektusai kerülnek a fókuszba, miközben a kulturális és spirituális 

dimenziókat is mozgósítja. 

A 1990-es évek irodalma visszatér a romantikus művészet hagyományaihoz, 

miközben együttérzést és részvétet mutat az „elveszett” emberi sorsok iránt. Az 

újszentimentalizmus szemben áll a posztmodern szkepticizmusával, és a művészet érzelmi-

fiziológiai dimenziójára összpontosít. Többek között Prohorova megállapításaira 

támaszkodva azt lehet mondani, hogy Petrusevszkaja műveiben gyakran megjelennek a 

naturalista és szentimentalista sajátosságok, amelyek az írónőt a neoszentimentalista 

irodalomhoz közelítik, ami abban mutatkozik meg, hogy Petrusevszkaja egyszerre láttatja a 

„tisztaságot” és a „szennyet”, az életet és a halálalt, a fájdalmat és az örömöt. Lényegében 

Prohorova ebben látja a naturalista és szentimentalista diskurzusok oximoron-szerű 

kölcsönhatását Petrusevzskaja műveiben. 

Az értekezés második részében különböző prózai és drámai műveket vizsgáltam. Az 

elbeszélések esetében azokra a témákra összpontosítottam, amelyek meglátásom szerint, 



 146 

illetve az általam áttekintett irodalomtudományi munkák tükrében a leggyakrabban jelennek 

meg az írónő műveiben. Ennek alapján összesen négy elbeszélést (melyek egy-egy párt 

alkotnak) választottam. Az első kettő alapján (Új Robinsonok, Higiénia) a család témakörét 

vizsgáltam különféle nézőpontok szerint: az Új Robinsonokban egy összetartó, míg a 

Higiéniában egy felbomló család modellje áll a történet középpontjában. Ezekben az 

elbeszélésekben a megjelenő intertextuális kapcsolatokat (orosz és világirodalmi 

párhuzamok), valamint ezek átkontextualizálását vizsgáltam különböző szinteken. A másik 

két elbeszélés vonatkozásában (Halhatatlan szerelem, Szeretlek) szintén egy gyakran 

visszatérő hétköznapi témát, a női lét és azzal összefüggésben a szerelem kérdéskörét, annak 

különböző aspektusait helyeztem előtérbe. Ezen elbeszélések vizsgálatakor a figyelmem 

elsődlegesen a szovjet nőideál dekonstruálására irányuló írói törekvés szisztematikus 

bemutatása, illetve e dekonstrukció eszközinek feltárása volt.  

A mesék esetében tematikus szinten törekedtem olyan műveket választani, 

amelyekben olyan témák kerülnek előtérbe, mint egy nő gyermek utáni vágyódása 

(Káposztamama), a nemkívánt terhesség okozta krízishelyzet elhárítása (Fekete kabát), egy 

szülőpár gyermek utáni vágyódása (Az apa), és a testvérek közötti szeretet (Marilena titka). 

E témák szintén gyakori szüzsék Petrusevszkaja művészetében.  

A meséket taglaló fejezetet egy exkurzussal egészítettem ki, amely Petrusevszkaja 

meséi kapcsán egy sajátos és viszonylag ritka jelenségére összpontosít. Itt a szerző Péter, a 

malacka című meséjének a társadalomban, különösen az online térben történő átalakulását 

vizsgálom, melynek során a mű a mémkultúra markáns részévé vált. 

A Petrusevszkaja drámáival foglalkozó fejezet előkészítésekor a szakirodalmi 

áttekintés során nyilvánvalóvá vált számomra, hogy a kutatók viszonylag ritkán fordítanak 

figyelmet olyan problémákra, mint például a szereplők kommunikációjának alapvető 

sajátosságai. Amennyiben foglalkoznak is ezzel a kérdéssel, többnyire általános 

megállapításokra szorítkoznak, például arra, hogy Petrusevszkaja hősei gyakran 

„elbeszélnek egymás mellett,” és közöttük jellemzően „áldialógus” alakul ki. Ezért célom 

egy új megközelítés kidolgozása volt, amely eltér a korábbi interpretációktól. Ennek 

érdekében a beszédaktusok vizsgálatára a tudományos gondolkodás különböző területein 

alkalmazott keretezéselmélet (framing effect) eszköztárát használtam. Ezt az elméleti 

megközelítést alkalmaztam a Kolombina lakása című drámaciklus egyfelvonásos drámáinak 

elemzésénél, annak érdekében, hogy mélyebb betekintést nyerjek a hősök kommunikációs 

dinamikájába és a kommunikáció strukturális sajátosságaiba.  



 147 

Az értekezés második részének eredményei rávilágítanak arra, hogy Ljudmila 

Petrusevszkaja műveiben számos olyan visszatérő téma bontakozik ki, illetve olyan művészi 

eljárásmód jelenik meg, amelyek a szerző egyedi alkotói világát tükrözik. Az elbeszélések 

elemzése során az írónő által ábrázolt családmodellek és női sorsok különféle szempontú 

vizsgálata feltárta a szovjet társadalmi normák és ideálok dekonstrukciójának eszközeit, 

valamint az intertextuális kapcsolatokban rejlő átkontextualizálási lehetőségeket. A mesék 

elemzése hasonlóképpen azt mutatta, hogy Petrusevszkaja alkotásaiban a személyes és a 

társadalmi vágyak, krízishelyzetek és érzelmi kapcsolatok mélyebb, univerzális rétegei 

bontakoznak ki. A drámák elemzése új perspektívákat nyitott a hősök közötti kommunikáció 

sajátosságainak vizsgálatában, különös tekintettel az áldialógusok és a keretezéselmélet 

(framing effect) alkalmazására.  

Az értekezés harmadik részében pedig megmutatkozott, hogy az első részben 

áttekintett paradigmák jellegzetességei milyen módon érvényesülnek a második részben 

elemzett művek konkrét példája kapcsán. Világossá vált, hogy a szocialista realizmus milyen 

jelentős hatást gyakorolt az elemzett művekre, és hogy az az után következő paradigmák 

sajátos eljárásmódjain keresztül Petrusevszkaja egyrészről a szocailista realista kánont, 

másrészről a szovjet/posztszovjet hétköznapok abszurd valóságát dekonstruálja és 

kontextualizálja át. Mindemellett az is jól láthatóvá vált, hogy az adott paradigmák 

sajátosságai eltérő módon, más-más intenzitással mutatkoznak meg az elbeszélésekben, a 

mesékben és a drámákban. 

Összességében az értekezéssel igyekeztem hozzájárulni Petrusevszkaja alkotói 

univerzumának árnyaltabb befogadásához és megértéséhez (különös tekintettel a művek 

tematikai és kommunikációs dimenzióira), valamint ezzel is hangsúlyosabbá tenni a szerző 

irodalmi és kulturális jelentőségét. 

  



 148 

Felhasznált irodalom 
 

 

А Petrusevszkaja-szövegek forrásai magyar és orosz nyelven 

 

PETRUSEVSZKAJA 2016 = PETRUSEVSZKAJA L. Új Robinsonok; Higiénia; 

Káposztamama; A fekete barát; Az apa; Marilena titka In: Rémtörténetek. Typotex, 

Budapest, 2016. 153−161; 210−224. 

PETRUSEVSZKAJA 1998 = PETRUSEVSZKAJA L. Halhatatlan szerelem In: Tiszatáj. 

1998, 52. évfolyam, 9. szám. 81−83. 

https://epa.oszk.hu/00700/00713/00085/pdf/tiszataj_EPA00713_1998_09_081-101.pdf 

(Hozzáférés: 2025.06.26.) 

 

ПЕТРУШЕВСКАЯ 1989 = ПЕТРУШЕВСКАЯ Л. Квартира Коломбины. Четыре 

одноактные пьесы. Лестничная клетка, Любовь, Анданте, Квартира Коломбины 

In: Три девушки в голубом, «Искусство», Москва, 1989. 201−254. 

ПЕТРУШЕВСКАЯ 1995 = ПЕТРУШЕВСКАЯ Л. В садах других возможностей цикл: 

Новые Робинзоны, Гигиена, Черное Пальто; Реквиемы цикл: Я люблю тебя; 

Бессмертная любовь цикл: Бессмертная любовь In: Тайна дома. Повести и 

рассказы, СП «Квадрат», Москва, 1995. 

ПЕТРУШЕВСКАЯ Л. От первого лица, разговоры о прошлом и теперешнем. 

https://petrushevskaya.livejournal.com/120212.html?ysclid=lz8ik1f7vk276105443 

(Hozzáférés: 2023.06.25.) 

 

 

Egyéb források 

CSEHOV 1978 = CSEHOV A. Cseresznyéskert. In: Csehov drámák. Európa, Budapest, 

1978. 549–615. Tóth Árpád fordítása. 

CSIU-PAJ 1970 = CSIU-PAJ Csü. A proletár tömegirodalom aktuális kérdései. In: Köpeczi 

B. (szerk.) A szocialista realizmus II. Gondolat, Budapest, 1970. 113–117. 

LERMONTOV M. 1974 = LERMONTOV M. Ég áldjon, mosdatlan Oroszhon. In: Mihail 

Lermontov válogatott művei. Európa, Budapest, 1974. 131. Nemes Nagy Ágnes fordítása. 

https://epa.oszk.hu/00700/00713/00085/pdf/tiszataj_EPA00713_1998_09_081-101.pdf
https://petrushevskaya.livejournal.com/120212.html?ysclid=lz8ik1f7vk276105443


 149 

OKTATÁSTECHNIKAI KISLEXIKON 1983 = Ádám S. (szerk.).: Oktatástechnikai 

kislexikon. Ifjúsági Lapkiadó Vállalat, Budapest, 1983.  

POE 1919 = POE E. A vörös halál álarca. Lantos Kiadása, Budapest, 1919. 5. Király György 

fordítása. 

SZOCIALISTA REALIZMUS 1965 = SZOCIALISTA REALIZMUS (Краткий словарь 

по эстетике, Москва, 1963) In: Helikon Világirodalmi Figyelő, 1965/2. 284–285. 

SZOLZSENYICIN 2013 = SZOLZSENYICIN A. Matrjona háza. In: Ivan Gyenyiszovics 

egy napja. Európa, Budapest, 2013. 159–207. 

БЕЛОВА, КАБАКОВА 2017 = БЕЛОВА О., КАБАКОВА Г. (сост.) У истоков мира: 

Русские этиологические сказки и легенды. 2-е изд., испр. Форум – Неолит, Москва, 

2017. 

БСЭ 1957 = Введенский Б. (гл. ред.). Большая Советская Энциклопедия, Т. 40. ГНИ 

Большая Советская Энциклопедия, Москва, 1957. 

БСЭ 1976 = Прохоров А. (гл. ред.). Большая Советская Энциклопедия, Т. 24. кн. І. 

Советская Энциклопедия, Москва, 1976.  

ВИНОГРАДОВА, ЛЕВКИЕВСКАЯ 2016 = ВИНОГРАДОВА Л., ЛЕВКИЕВСКАЯ Е. 

(сост.) Народная демонология Полесья: Публикации текстов в саписях 80–90-х гг. 

ХХ века. Т. 3: Мифологизация природных явлений и человеческих состояний. 

Издательский Дом ЯСК, Москва, 2016.  

ДИКАРЕВ = ДИКАРЕВ M. Толки народа (Антихрист – Мышиный царь – Гадюки). In: 

Этнографическое обозрение, 1895. Кн. 24, № 1. Москва. 125–126. 

ПУХОВА 2008 = ПУХОВА Т. (сост.) Былички и бывальщины Воронежского края. 

(Афанасьевский сборник: материалы и исследования, выпуск VI). ВГУ, Воронеж, 

2008. 

ГОРЬКИЙ 1934 = Доклад А. М. Горького о советской литературе. In: Самойлова М. 

(ред.). Первый Всесоюзный Съезд Советских Писателей, Москва, 1934. 5–18. 

ЖДАНОВ 1934 = Речь секретаря ЦК. ВКП. А. А Жданова In: Самойлова М. (ред.). 

Первый Всесоюзный Съезд Советских Писателей, Москва, 1934. 3–5. 

КИРПОТИН 1934 = Доклад В. Я Кирпотина о советской драматургии. In: Самойлова 

М. (ред.). Первый Всесоюзный Съезд Советских Писателей, Москва, 1934. 375–

384. 

УСТАВ 1934 = Устав союза советских писателей СССР. In: Самойлова М. (ред.). 

Первый Всесоюзный Съезд Советских Писателей, Москва, 1934. 712–714. 



 150 

Szakirodalom 

 

ALMÁSI 2018 = ALMÁSI M. Búcsú egy láthatatlan vasútállomáson. In: Mi lesz velünk 

Anton Pavlovics. Noran Libro, Budapest, 2018. 225–275. 

BÍRÓ 2009 = BÍRÓ Gy. A közösség egészsége – a múlt és a hogyan tovább. In: 

Egészségtudomány, LIII. évfolyam, 4. szám., 2009. 55–65. 

DAWNKINS 2008 = DAWNKINS R. Az elme vírusai. In: Prae Irodalmi Folyóirat, 2008/2. 

005–018. https://www.prae.hu/prae/content/journals/Prae_Memek34.pdf (Hozzáférés: 

2023.06.25) Palatinus Zs. fordítása. 

DAWNKINS 1986 = DAWNKINS R. Az önző gén. Gondolat, Budapest, 1986. 

DENNETT 2008 = DENNETT D.: Mémek, avagy a képzelet kizsákmányolása. In: Prae 

Irodalmi Folyóirat, 2008/2. 019–029. 

https://www.prae.hu/prae/content/journals/Prae_Memek34.pdf (Hozzáférés: 2023.06.25) 

Seress Á. fordítása. 

EPSTEJN 2001 = EPSTEJN M. A posztmodern és Oroszország. Európa, Bp., 2001. 

FARAGÓ 2005 = FARAGÓ K. Kultúrák és narratívák. Az idegenség alakzatai. Forum, 

Novi Sad, 2005. 

FOUCAULT 1990 = FOUCAULT M. A panoptikusság In: Felügyelet és büntetés a börtön 

története Budapest, Gondolat, 1990. 118–136. 

GLÓZER 2016 = GLÓZER R. A mémelmélet helye az újmédia kutatásban. Apertúra, 2016. 

https://www.apertura.hu/2016/osz/glozer-a-memelmelet-helye-az-ujmedia-kutatasaban/ 

(Hozzáférés: 2023.06.25) 

GORETITY 2005 = GORETITY J. A kortárs orosz irodalom. Litera, 2005. 

https://litera.hu/magazin/kritika/goretity-jozsef-a-kortars-orosz-irodalom.html 

(Hozzáférés: 2023.06.25) 

GORETITY 2013 = GORETITY J. Az orosz „új realizmus” értelme és eredete. In: Tiszatáj, 

2013. https://tiszatajonline.hu/irodalom/goretity-jozsef-az-orosz-uj-realizmus-ertelme-

es-eredete/ (Hozzáférés: 2023.06.25) 

GORETITY 2015 = GORETITY J. Kortárs orosz irodalom. Posztmodern vagy „új 

realizmus”? In: Alföld, 2015. 3. szám. 87−94. 

http://epa.oszk.hu/00000/00002/00190/pdf/EPA00002_alfold_2015_03_087-094.pdf 

(Hozzáférés: 2023.06.25) 

https://www.prae.hu/prae/content/journals/Prae_Memek34.pdf
https://www.prae.hu/prae/content/journals/Prae_Memek34.pdf
https://www.apertura.hu/2016/osz/glozer-a-memelmelet-helye-az-ujmedia-kutatasaban/
https://litera.hu/magazin/kritika/goretity-jozsef-a-kortars-orosz-irodalom.html
https://tiszatajonline.hu/irodalom/goretity-jozsef-az-orosz-uj-realizmus-ertelme-es-eredete/
https://tiszatajonline.hu/irodalom/goretity-jozsef-az-orosz-uj-realizmus-ertelme-es-eredete/
http://epa.oszk.hu/00000/00002/00190/pdf/EPA00002_alfold_2015_03_087-094.pdf


 151 

GRÁNICZ 1993 = GRÁNICZ I Elsikkasztott orosz irodalom. „A kéziratok – ha kiadják őket 

– nem égnek el”. In: Helikon Irodalomtudományi Szemle, 1993. 155–181. http://real-

j.mtak.hu/1221/1/HELIKON_1993.pdf (Hozzáférés: 2023.06.25) 

GROYS = GROYS B. A posztszovjet posztmodern. In: Lettre, 26. szám, 1997. 

https://epa.oszk.hu/00000/00012/00010/11.htm (Hozzáférés: 2023.06.25) 

HAJNÁDY 2016 = HAJNÁDY Z. (Poszt)modern Csehov. In: Csehov-újraírások (Szerk. 

Regéczi I.). Debrecen, Didakt, 2016. 17−40.  

HERMANN 2012 = HERMANN Z. Várázs/Szer/Tár. A varázsmese kánonjai a régiségben 

és a romantikában. L’ Harmattan, Budapest, 2012. 

HETÉNYI 2001 = HETÉNYI ZS. A pokol tornácán. 2001. 

http://epa.oszk.hu/02900/02931/00036/pdf/EPA02931_forras_2001_09_08.pdf 

(Hozzáférés: 2022.07.01) 

ISTÓK 2018 = ISTÓK B. Humoros vagy sértő? Az internetes mémek elmélete és 

gyakorlata. In: Századvég, 87. sz. (Humor), 2018. 127–153. 

https://www.academia.edu/37286127/Istók_Béla_2018_Humoros_vagy_sértő_Az_inter

netes_mémek_elmélete_és_gyakorlata_Századvég_87_sz_Humor_127_153 

(Hozzáférés: 2023.06.25) 

JAUSS = JAUSS H. R. Recepcióelmélet – esztétikai tapasztalat – irodalmi hermeneutika. 

Budapest, Osiris, 1999. 9−320. 

KALAFATICS 2016 = KALAFATICS Zs. „Ebben a darabban mindenki szenved”- 

Petrusevszkaja és a csehovi dramaturgia hagyománya (Három lány kékben). In: Csehov 

újraírások, Didakt Kiadó, Debrecen, 2016. 125−135. 

KALAFATICS 2018 = KALAFATICS Zs. A realizmus és az őszinteség vonzásában, avagy 

mit kezdjünk a posztmodern tapasztalatával. Helikon, Budapest, 2018. 315−126. 

KALAFATICS 2016 = KALAFATICS Zs. Az „új önéletrajziság”: az alkotói szerep 

önreflexiója Petrusevszkaja „Kilencedik kötet” című művében. In: Életutak, Életrajzok. 

Hagyomány és megújulás a szláv népek történelmében és kultúrájában VI. Szláv 

Történeti és Filológiai Társaság, Szombathely, 2016. 220−231.  

KALAFATICS 2018 = KALAFATICS Zs. Posztmodernen innen és túl. A kortárs orosz 

próza dilemmái. Protea, Budapest, 2018. 

LUKÁCS 1952 = LUKÁCS Gy. Nagy orosz realisták: Szocialista realizmus. Harmadik, 

javított és bővített kiadás. Szikra, Budapest, 1952. 

http://real-j.mtak.hu/1221/1/HELIKON_1993.pdf
http://real-j.mtak.hu/1221/1/HELIKON_1993.pdf
https://epa.oszk.hu/00000/00012/00010/11.htm
http://epa.oszk.hu/02900/02931/00036/pdf/EPA02931_forras_2001_09_08.pdf
https://www.academia.edu/37286127/Istók_Béla_2018_Humoros_vagy_sértő_Az_internetes_mémek_elmélete_és_gyakorlata_Századvég_87_sz_Humor_127_153
https://www.academia.edu/37286127/Istók_Béla_2018_Humoros_vagy_sértő_Az_internetes_mémek_elmélete_és_gyakorlata_Századvég_87_sz_Humor_127_153


 152 

M. NAGY 2017 = M. NAGY M. A fekete négyzet mögött (Ljudmila Petrusevszkaja: 

Rémtörténetek). In: Jelenkor, 2017/09. 1020–1025. 

M. NAGY 2016 = M. NAGY M.  Posztszoc-Art és a Posztszoc-Bazdmeg Avagy provinciális-

e az orosz irodalom (és a magyar). In: Jelenkor, 1/1997. 80−86. 

MATYUS 2016 = MATYUS I. „Apu, mi az a kék halál?” – A képalapú internetes mémek 

mint a kollektív identitás elemeinek hordozói. Apertúra, 2016. 

https://www.apertura.hu/2016/osz/matyus-apu-mi-az-a-kek-halal-a-kepalapu-internetes-

memek-mint-a-kollektiv-identitas-elemeinek-hordozoi/ (Hozzáférés: 2023.06.25)  

PROPP 2005 = PROPP V. A varázsmese történeti gyökerei. L’ Harmattan, Budapest, 2005. 

PROPP 1975 = PROPP V. A mese morfológiája. Gondolat, Budapest, 1975. 

ROBINSON 1994 = ROBINSON L. A szöveg elárulása – Feminista harc az irodalmi 

kánonnal. In: Helikon Irodalomtudományi Szemle, 4 szám, 1994. 

SARNYAI 2012 = SARNYAI Cs. Értékrend és világkép: A kereszténység előtti képzetek 

asszimilációja a Kijevi Rusz irodalmában. In: Hungaro-Ruthenica VI. Szeged, 2012. 

157–166. 

SARNYAI 2016 = SARNYAI Cs. „A Szovjet Haza mérhetetlen távlatai.”A nyitott 

térstruktúra eszmei-ideológiai szerepe a sztálini korszak művészetében. In: Szirmai É., 

Tóth Sz., Újvári E. (szerk.) A hatalom jelei, képei és terei. (Jel–Kép–Tér sorozat 2.) 

Szeged: Szegedi Egyetemi Kiadó – Juhász Gyula Felsőoktatási Kiadó, 2016. 237–251. 

SEMSEY 2023 = SEMSEY E. „Az elvtársak anyja” és a spanyol kommunista párt 

szimbóluma, Dolores Ibárruri. Újkor, 2023. https://ujkor.hu/content/az-elvtarsak-anyja-

es-a-spanyol-kommunista-part-szimboluma-dolores-ibarruri (Hozzáférés: 2022.07.01.) 

SHIFMAN 2016 = SHIFMAN L. Az internetes mémek definiálása, ford. Pölcz R. Apertúra, 

2016. https://www.apertura.hu/2016/osz/shifman-az-internetes-memek-definialasa/ 

(Hozzáférés: 2023.06.25) 

SZÉCSY, KÉKESI 2018 = SZÉCSY G., KÉKESI B. Narratíva, fogalom, jelentés Kognitív 

nyelvészeti adalékok a cselekvés, tudat és nyelv viszonyának elemzéséhez. In: Magyar 

Filozófiai Szemle. VARIA, 2018/2. (62. évfolyam). 18–36. 

SZŐKE 2003 = SZŐKE K. A paraszti ellenkultúra és mai orosz irodalom szubkulturális 

metataxtusa In: Szőke K. Álommúzeum. Írások a XX. századi orosz irodalomról. 

Budapest, Gondolat, 2003. 48−51. 

SZŐKE 2001 = SZŐKE K. Munkagödör (A paraszti ellenkultúra és a mai orosz irodalom 

szubkulturális metatextusa). In: Forrás, 33.évf., 9.sz., 2001 (szeptember). 

https://www.apertura.hu/2016/osz/matyus-apu-mi-az-a-kek-halal-a-kepalapu-internetes-memek-mint-a-kollektiv-identitas-elemeinek-hordozoi/
https://www.apertura.hu/2016/osz/matyus-apu-mi-az-a-kek-halal-a-kepalapu-internetes-memek-mint-a-kollektiv-identitas-elemeinek-hordozoi/
https://ujkor.hu/content/az-elvtarsak-anyja-es-a-spanyol-kommunista-part-szimboluma-dolores-ibarruri
https://ujkor.hu/content/az-elvtarsak-anyja-es-a-spanyol-kommunista-part-szimboluma-dolores-ibarruri
https://www.apertura.hu/2016/osz/shifman-az-internetes-memek-definialasa/


 153 

https://epa.oszk.hu/02900/02931/00036/pdf/EPA02931_forras_2001_09_12.pdf 

(Hozzáférés: 2023.06.25) 

THOMPSON 2015 = THOMPSON E. A birodalom dekonstrukciója. Ljudmila 

Petrusevszkaja. In: A birodalom trubadúrjai. Az orosz irodalom és a kolonializmus 

Nyugat-Eurázsiai Kiadó, Budapest, 2015. 343−380. 

TYIMOFEJEV 1951 = TYIMOFEJEV L. A szovjetorosz irodalom története. Művelt Nép 

Könyvkiadó, Budapest, 1951. 

VARGA 1965 = VARGA M. A szocialista realizmus fogalom kialakulásának kérdéséhez. 

In: Helikon Világirodalmi Figyelő, 1965/2. 154–185. 

 

 

Idegennyelvű szakirodalom 

 

BATESON 1972 = BATESON N G. Steps to an ecology of mind. Collective essays in 

anthropology, psychiatry, evolution, and epistemology. Jason Aronson Inc., Northvale, 

New Jersey London, 1972. 

BOYD 2014 = BOYD D. It’s Complicated. The Social Life of Networked Teens. New Haven 

− London, Yale University Press, 2014. 

FILLMORE 1985 = FILLMORE CH. Frames and semantics of understanding. 1985. 

http://www.icsi.berkeley.edu/pubs/ai/framesand85.pdf (Hozzáférés: 2019.02.08.) 

GOFFMAN 1974 = GOFFMAN E. Frame Analysis: An Essay on the Organization of 

Experience. Harvard Cambridge, University Press, 1974. 

GROYS 2013 = GROYS B. Gesamtkunstwerk Stalin. «Ад Маргинем Пресс», Москва, 

2013. 

HALLAHAN 2008 = HALLAHAN K. Strategic Framing. International Encyclopedia of 

Communication 5/15/07, 2008. 

http://www.pitt.edu/~mitnick/BPweb/HallahanStrategicFramingHallahan_ICE_051507.

pdf (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

MINSKY = MINSKY M. A framework for Representing Knowledge. 

https://courses.media.mit.edu/2004spring/mas966/Minsky%201974%20Framework%2

0for%20knowledge.pdf (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

https://epa.oszk.hu/02900/02931/00036/pdf/EPA02931_forras_2001_09_12.pdf
http://www.icsi.berkeley.edu/pubs/ai/framesand85.pdf
http://www.pitt.edu/~mitnick/BPweb/HallahanStrategicFramingHallahan_ICE_051507.pdf
http://www.pitt.edu/~mitnick/BPweb/HallahanStrategicFramingHallahan_ICE_051507.pdf
https://courses.media.mit.edu/2004spring/mas966/Minsky%201974%20Framework%20for%20knowledge.pdf
https://courses.media.mit.edu/2004spring/mas966/Minsky%201974%20Framework%20for%20knowledge.pdf


 154 

RATILAINEN 2005 = RATILAINEN S. Признание «другого» в сказках Людмилы 

Петрушевской. Tamperee, 2005. 

https://trepo.tuni.fi/bitstream/handle/10024/92561/gradu00472.pdf?sequence=1&isAllowe

d=y (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

SHNEIDMAN 1995 = SHNEIDMAN N. Russian Literature, 1988-1994: The End of an 

Era. University of Toronto Press, Toronto, 1995. 

VASS 2021 = VASS A. Долой соцреализм – да здравствует постмодернизм! Смена 

парадигмы в конце восьмидесятых, Doktori (PhD) értekezés, Debreceni Egyetem, 

BDT, 2021. 

WOLL 1993 = WOLL J. The Minotaur in the Maze: Remarks on Lyudmila Petrushevskaya 

In: World Literature Today, 67. évf. 1. sz. (1993) 125-130. 

https://www.jstor.org/stable/40148873?seq=6 (Hozzáférés: 2023.06.25) 

АКИМОВА 2019 = АКИМОВА Т. Просветительство как авторская стратегия в 

пьесах Л. Петрушевской, 2019. 75–85. 

https://cyberleninka.ru/article/n/prosvetitelstvo-kak-avtorskaya-strategiya-v-piesah-l-

petrushevskoy (Hozzáférés: 2023.06.25) 

БАГИ, ШАРНЯ 2016 = БАГИ И., ШАРНЯИ Ч. Метаморфозы демона. (Erlkönig Гете 

в переводе В. Жуковского). In: Diss. Slav.: Lit. XXIV. Szeged, 2006. 63–84. 

БОГДАНОВА 2004 = БОГДАНОВА О. Постмодернизм в контексте современной 

русской литературы: (60−90-е годы ХХ − начало ХХI в.), 2004. 231–246. 

ВАСИЛЬЕВ 1996 = ВАСИЛЬЕВ И. Русский литературный концептуализм, Ин: 

Русская литература ХХ века: Направления и течения, Екатеринбург, вып.2, 1996. 

137, 138, 140. https://studfile.net/preview/9418368/page:6/ (Hozzáférés: 2023.06.25) 

ВЛАСОВА 2001 = ВЛАСОВА М. Русские суеверия. Азбука-Классика, Санкт-

Петербург, 2001. 

ВОРОНОЦОВА 2014 = ВОРОНОЦОВА Л. Креативная рецепция классических 

сюжетов в творчестве Л. Петрушевской («Гамлет. Нулевое действие»). 

Пушкинские чтения журнал, 2014. https://cyberleninka.ru/article/n/kreativnaya-

retseptsiya-klassicheskih-syuzhetov-v-tvorchestve-l-petrushevskoy-gamlet-nulevoe-

deystvie/viewer (Hozzáférés: 2022.01.07) 

ГОЛУБКОВ 2001 = ГОЛУБКОВ М. О литературе социалистического реализма. 

Наука о литературе в XX. веке: (История, методология, литературный процесс) 

журнал, 2001. https://cyberleninka.ru/article/n/o-literature-sotsialisticheskogo-

realizma?ysclid=ltcv50k8vl477453150 (Hozzáférés: 2022.01.07) 

https://trepo.tuni.fi/bitstream/handle/10024/92561/gradu00472.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://trepo.tuni.fi/bitstream/handle/10024/92561/gradu00472.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.jstor.org/stable/40148873?seq=6
https://cyberleninka.ru/article/n/prosvetitelstvo-kak-avtorskaya-strategiya-v-piesah-l-petrushevskoy
https://cyberleninka.ru/article/n/prosvetitelstvo-kak-avtorskaya-strategiya-v-piesah-l-petrushevskoy
https://studfile.net/preview/9418368/page:6/
https://cyberleninka.ru/article/n/kreativnaya-retseptsiya-klassicheskih-syuzhetov-v-tvorchestve-l-petrushevskoy-gamlet-nulevoe-deystvie/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/kreativnaya-retseptsiya-klassicheskih-syuzhetov-v-tvorchestve-l-petrushevskoy-gamlet-nulevoe-deystvie/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/kreativnaya-retseptsiya-klassicheskih-syuzhetov-v-tvorchestve-l-petrushevskoy-gamlet-nulevoe-deystvie/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/o-literature-sotsialisticheskogo-realizma?ysclid=ltcv50k8vl477453150
https://cyberleninka.ru/article/n/o-literature-sotsialisticheskogo-realizma?ysclid=ltcv50k8vl477453150


 155 

ГОЩЦИЛО 1991 = ГОЩЦИЛО Е. Перестройка или «домостройка»? Становление 

женской культуры в условиях гласности. (перевод на русский О. Липовская). 1991. 

http://ecsocman.hse.ru/data/371/529/1217/15-Elena_GOShchILO.pdf (Hozzáférés: 

2022.01.07) 

ГРОЙС 2013 = ГРОЙС Б. Gesamtkunstwerk Stalin. «Ад Маргинем Пресс», 2013. 

ГРОЙС 1979 = ГРОЙС Б. Московский романтический концептуализм. 1979. 

http://www.mmoma.ru/press/articles/boris_grojs_moskovskij_romanticheskij_konceptu

alizm/ (Hozzáférés: 2022.01.07) 

ГРОМОВА 2013 = ГРОМОВА М. Русская современная драматургия. Учебное 

пособие. Флинта, Москва, 2013. 

ГУРА 1997 = ГУРА А. Символика животных в славянской народной традиции. 

Индрик, Москва, 1997. 

ДАВЫДОВА 2008 = ДАВЫДОВА Т. Сумерки реализма (о прозе Л.Петрушевской). 

2008. 

https://literary.ru/literary.ru/print.php?subaction=showfull&id=1205413123&archive=1

206184753&start_from=&ucat=& (Hozzáférés: 2022.01.07) 

ДАНИЛЕНКО 2014 = ДАНИЛЕНКО Ю. Трансформация жанра рождественского 

рассказа в современной литературе (Д. Быков, Л. Петрушевская). Проблемы 

исторической поэтики, 2014. https://cyberleninka.ru/article/v/transformatsiya-zhanra-

rozhdestvenskogo-rasskaza-v-sovremennoy-literature-d-bykov-l-petrushevskaya 

(Hozzáférés: 2018.12.6) 

ДУБРОВИНА 2014 = ДУБРОВИНА И. «Чернуха» сентиментальность:реализация 

стратегии парадокса в драматургии Н. Коляды. Гуманитарные социально-

экономические и общественные науки, 2014. 

https://cyberleninka.ru/article/n/chernuha-i-sentimentalnost-realizatsiya-strategii-

paradoksa-v-dramaturgii-n-kolyady/viewer (Hozzáférés: 2022.01.07) 

ДУШЕНКО 2019 = ДУШЕНКО К. «Над свей Испанией безоблачное небо»: между 

историей и поэзией. 2019. https://cyberleninka.ru/article/n/nad-vsey-ispaniey-

bezoblachnoe-nebo-mezhdu-istoriey-i-poeziey/viewer (Hozzáférés: 2022.01.07) 

ЖУКОВА 2018 = ЖУКОВА В. Людмила Стефановна Петрушевская: К 80-летию со 

дня рождения (2018) Сайт РГБС (Российская государственная библиотека для 

слепых). https://rgbs.ru/tiflology/pubs/lyudmila-stefanovna-petrushevskaya/ 

(Hozzáférés: 2025. 07. 11) 

http://ecsocman.hse.ru/data/371/529/1217/15-Elena_GOShchILO.pdf
http://www.mmoma.ru/press/articles/boris_grojs_moskovskij_romanticheskij_konceptualizm/
http://www.mmoma.ru/press/articles/boris_grojs_moskovskij_romanticheskij_konceptualizm/
https://literary.ru/literary.ru/print.php?subaction=showfull&id=1205413123&archive=1206184753&start_from=&ucat=&
https://literary.ru/literary.ru/print.php?subaction=showfull&id=1205413123&archive=1206184753&start_from=&ucat=&
https://cyberleninka.ru/article/v/transformatsiya-zhanra-rozhdestvenskogo-rasskaza-v-sovremennoy-literature-d-bykov-l-petrushevskaya
https://cyberleninka.ru/article/v/transformatsiya-zhanra-rozhdestvenskogo-rasskaza-v-sovremennoy-literature-d-bykov-l-petrushevskaya
https://cyberleninka.ru/article/n/chernuha-i-sentimentalnost-realizatsiya-strategii-paradoksa-v-dramaturgii-n-kolyady/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/chernuha-i-sentimentalnost-realizatsiya-strategii-paradoksa-v-dramaturgii-n-kolyady/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/nad-vsey-ispaniey-bezoblachnoe-nebo-mezhdu-istoriey-i-poeziey/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/nad-vsey-ispaniey-bezoblachnoe-nebo-mezhdu-istoriey-i-poeziey/viewer
https://rgbs.ru/tiflology/pubs/lyudmila-stefanovna-petrushevskaya/


 156 

ИЛЬИН 1998 = ИЛЬИН И. Постмодернизм. От поисков до конца столетия Эволюция 

научного мифа, Интрада, Москва, 1998. 

ИЛЬИН 1996 = ИЛЬИН И. Постструктурализм. Деконструктивизм. 

Постмодернизм, Интрада, Москва, 1996. 

ИМИХЕЛОВА 1994 = ИМИХЕЛОВА С. Литературно-мифологические аллюзии в 

цикле одноактных пьес «Квартира Комолмбины» Л. Петрушевской, Бурятский 

государственный университет имени Доржи Банзарова, 1994. 69–76. 

ИМИХЕЛОВА 2019 = ИМИХЕЛОВА С. Повествовательные стратегии в рассказах 

Л. Петрушевской, Вестник бурятского государственного университета, 2019/3. 

124–128. 

КАБЛУКОВА 2009 = КАБЛУКОВА Н. Освоение абсурда и поэтика абсурда в 

реалистической драме Л. Петрушевской. Национальный исследовательский 

Томский государственный университет, Томск, 2009. 294–310.  

КАБЛУКОВА 2003 = КАБЛУКОВА Н. Поэтика драматургии Л. Петрушевской 

(автореферат). Томск, 2003. https://www.dissercat.com/content/poetika-dramaturgii-

lyudmily-petrushevskoi (Hozzáférés: 2022.01.07) 

КАБЛУКОВА 2014 = КАБЛУКОВА Н. Поэтика имен в драматургии 

Л.Петрушевской. Бурятский государственный университет имени Доржи 

Банзарова, 2014. 129–132.  

КАБЛУКОВА 2002 = КАБЛУКОВА Н. Семантика вертикала в пьесе Л. 

Петрушевской «Лесничная клетка». Национальный исследовательский Томский 

государственный университет, Томск, 2002. 157–160.  

КЛИМОВА 2011 = КЛИМОВА В. Деконструкция канона соцреализма в пьесе Л. 

Петрушевской «Московский хор». 2011. 

http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/123456789/105435/16-

Klimova.pdf?sequence=1 (Hozzáférés: 2022.01.07) 

КОВАЛIВ 2007 = КОВАЛIВ Ю.  (авт.-уклад.) Літературознавча енциклопедія: У двох 

томах. Т.2. Київ: ВЦ «Академія», 2007. 

КOВТУН 2005 = КOВТУН Н. Вместо заключения. Русская литературная утопия 

второй половины ХХ века. Издательство Томского университета, 2005. 511–533. 

КОМАР 2012 = КОМАР В. Авантгард, соц-арт и «бульдозерная выставка». Moscow 

Art Magazine, No 86, 2012. https://moscowartmagazine.com/issue/11/article/141 

(Hozzáférés: 2025.06.11)  

https://www.dissercat.com/content/poetika-dramaturgii-lyudmily-petrushevskoi
https://www.dissercat.com/content/poetika-dramaturgii-lyudmily-petrushevskoi
http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/123456789/105435/16-Klimova.pdf?sequence=1
http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/123456789/105435/16-Klimova.pdf?sequence=1
https://moscowartmagazine.com/issue/11/article/141


 157 

КОШЕЛЕВА, МОНГУШ 2013 = КОШЕЛЕВА А., МОНГУШ Е. Проза Л. 

Петрушевской: содержательно-эстетический дискурс, типология, Мир науки, 

культуры, образования, Но3., 2013. 249–252. 

КЯКШТО 2011 = КЯКШТО Н. Филологический дискурс в прозе Л. Петрушевской. 

Пушкинские чтения, 2011. https://cyberleninka.ru/article/n/filologicheskiy-diskurs-v-

proze-l-petrushevskoy? (Hozzáférés: 2022.01.07) 

ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 2003 =ЛЕЙДЕРМАН Н., ЛИПОВЕЦКИЙ М. 

Современная русская литература, 1950-1990 годы, Том 2, Academia, Москва, 

2003.  

ЛЕЙДЕРМАН, ЛИПОВЕЦКИЙ 1993 = ЛЕЙДЕРМАН Н., ЛИПОВЕЦКИЙ М. Жизнь 

после смерти, или Новые сведения о реализме. Новый мир, Номер 7, 1993. 

https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1993/7/zhizn-posle-smerti-ili-novye-

svedeniya-o-realizme.html?ysclid=l640jndndu375415423 (Hozzáférés: 2022.01.07) 

ЛИПОВЕЦКИЙ 2008 = ЛИПОВЕЦКИЙ М. ПАРАЛОГИИ. Трансформации 

(пост)модернистского дискурса в русской культуре 1920−2000-х годов. Новое 

литературное обозрение, Москва, 2008. 

ЛИПОВЕЦКИЙ, БОЙМЕРС 2012 = ЛИПОВЕЦКИЙ М., БОЙМЕРС Б. Перформансы 

насилия: «Литературные и театральные эксперименты драмы», Новое 

литературное обозрение, Москва, 2012. 

ЛИПОВЕЦКИЙ 1992 = ЛИПОВЕЦКИЙ М. Поэтика литературной сказки. 

Свердловск, Издательство Уральского университета, 1992. 

https://studfile.net/preview/3828180/ (Hozzáférés: 2024. 06.20) 

ЛИПОВЕЦКИЙ 1999 = ЛИПОВЕЦКИЙ М. Растратные стратегии, или 

Метаморфозы “чернухи”. In: Новый мир, номер 11, 1999. 

https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1999/11/rastratnye-strategii-ili-metamorfozy-

chernuhi.html (Hozzáférés: 2024. 06.20) 

ЛИПОВЕЦКИЙ 2008 = ЛИПОВЕЦКИЙ М. Перформансы насилия: „Новая драма” и 

границы литературоведения. In: журнал НЛО, 2008. 

https://magazines.gorky.media/nlo/2008/1/performansy-nasiliya-novaya-drama-i-

graniczy-literaturovedeniya.html (Hozzáférés: 2024. 06.20) 

ЛИПОВЕЦКИЙ 2006 = ЛИПОВЕЦКИЙ М. Посмодернизм в русской литературе: 

агрессия симулякров и саморегуляция хаоса. Человек: образ и сущность. 

Гуманитарные аспекты журнал, 2006. 52–82. 

https://cyberleninka.ru/article/n/filologicheskiy-diskurs-v-proze-l-petrushevskoy
https://cyberleninka.ru/article/n/filologicheskiy-diskurs-v-proze-l-petrushevskoy
https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1993/7/zhizn-posle-smerti-ili-novye-svedeniya-o-realizme.html?ysclid=l640jndndu375415423
https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1993/7/zhizn-posle-smerti-ili-novye-svedeniya-o-realizme.html?ysclid=l640jndndu375415423
https://studfile.net/preview/3828180/
https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1999/11/rastratnye-strategii-ili-metamorfozy-chernuhi.html
https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1999/11/rastratnye-strategii-ili-metamorfozy-chernuhi.html
https://magazines.gorky.media/nlo/2008/1/performansy-nasiliya-novaya-drama-i-graniczy-literaturovedeniya.html
https://magazines.gorky.media/nlo/2008/1/performansy-nasiliya-novaya-drama-i-graniczy-literaturovedeniya.html


 158 

ЛИПОВЕЦКИЙ 1994 = ЛИПОВЕЦКИЙ М. Трагедия и мало ли что еще. 1994. 

https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1994/10/tragediya-i-malo-li-chto-eshhe.html 

(Hozzáférés: 2018. 12.20) 

МАНЬКОВСКАЯ 1994 = МАНЬКОВСКАЯ Н. «Париж со змеями» (Введение в 

эстетику постмодернизма), Российская Академия Наук, Институт философии, 

Москва, 1994. 

МАРКОВА 2004 = МАРКОВА Т. Поэтика повествования Л. Петртушевской, Язык 

художественной литературы, Русская речь, 2/2004. 37–44. 

https://russkayarech.ru/ru/archive/2004-2/37-44?ysclid=m5ftc497bv958424559 

(Hozzáférés: 2024. 06.20) 

МАРКОВА 2013 = МАРКОВА Т. Физиология и метафизика семейной жизни в 

рассказах Л. Петрушевской. In: Уральский филологический вестник, Русская 

литература XX−XXI веков: направления и течения, No 2, 2013. 88–98. 

https://cyberleninka.ru/article/n/fiziologiya-i-metafizika-semeynoy-zhizni-v-rasskazah-

l-petrushevskoy (Hozzáférés: 2024. 06.20) 

МАСЛОВА 2014 = МАСЛОВА М. Проблема жанрового определения произведений 

Д. Дефо и Дж. Свифта. «Вестник Мининского Университета» No.1, 2014. 

https://cyberleninka.ru/article/n/problema-zhanrovogo-opredeleniya-proizvedeniy-d-

defo-i-dzh-svifta/viewer (Hozzáférés: 2022. 06.20) 

МАХРАЛИЕВА 2015 = МАХРАЛИЕВА Г. Игровой принцип сказочной поэтики 

Людмилы Петрушевской Карельский региональный Центр молодежи 

(Петрозаводск, Российская Федерация), 2015. 236–246. 

МЕРКОТУН 2009 = МЕРКОТУН Е. Поэтика одноактной драматургии Л. С. 

Петрушевской. автореферат диссертации, ГОУ ВПО, «Уралский государственный 

педагогический университет», Екатеринбург, 2009. 

http://elar.uspu.ru/bitstream/uspu/123/1/aref00138.pdf?ysclid=l6ep2d93ac182014436 

(Hozzáférés: 2022. 06.20) 

МЕРКОТУН 2013 = МЕРКОТУН Е. Запредельность привычного: Микромир 

одноактных пьес Л. Петрушевской. Екатеринбург, Россия, 2013. 

https://cyberleninka.ru/article/n/zapredelnost-privychnogo-mikromir-odnoaktnyh-pies-

l-petrushevskoy/viewer (Hozzáférés: 2022. 06.20) 

МОНГУШ 2010 = МОНГУШ Е. Идейно-эстетическое своеобразие русской 

постмодернистской прозы 70-90 гг. ХХ века: творчество Л. Петрушевской в 

критике данного периода. 2010. 37–45. 

https://magazines.gorky.media/novyi_mi/1994/10/tragediya-i-malo-li-chto-eshhe.html
https://russkayarech.ru/ru/archive/2004-2/37-44?ysclid=m5ftc497bv958424559
https://cyberleninka.ru/article/n/fiziologiya-i-metafizika-semeynoy-zhizni-v-rasskazah-l-petrushevskoy
https://cyberleninka.ru/article/n/fiziologiya-i-metafizika-semeynoy-zhizni-v-rasskazah-l-petrushevskoy
https://cyberleninka.ru/article/n/problema-zhanrovogo-opredeleniya-proizvedeniy-d-defo-i-dzh-svifta/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/problema-zhanrovogo-opredeleniya-proizvedeniy-d-defo-i-dzh-svifta/viewer
http://elar.uspu.ru/bitstream/uspu/123/1/aref00138.pdf?ysclid=l6ep2d93ac182014436
https://cyberleninka.ru/article/n/zapredelnost-privychnogo-mikromir-odnoaktnyh-pies-l-petrushevskoy/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/zapredelnost-privychnogo-mikromir-odnoaktnyh-pies-l-petrushevskoy/viewer


 159 

МУХИН 2011 = МУХИН А. Робинзон Крузо. Приключение моряка из Йорка, или 

роман-музей. Вестник Санкт-Петербургского государственного института 

культуры, 2011. https://cyberleninka.ru/article/n/robinzon-kruzo-priklyuchenie-

moryaka-iz-yorka-ili-roman-muzey/viewer (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

НАСТРУДИНОВА 2009 = НАСТРУДИНОВА Л. Своеобразие художественного 

времени в прозе постреализма. Журнал Ученые записки Казанского университета, 

2009, 99–110. https://cyberleninka.ru/article/n/svoeobrazie-hudozhestvennogo-

vremeni-v-proze-postrealizma (Hozzáférés: 2025. 06.26) 

НИКУЛИНА 2009 = НИКУЛИНА Е. Драматический цикл одноактных пьес Л. 

Петрушевской «Квартира Коломбины» как художественное целое. 2009. 

https://cyberleninka.ru/article/n/dramaticheskiy-tsikl-odnoaktnyh-pies-l-petrushevskoy-

kvartira-kolombiny-kak-hudozhestvennoe-tseloe/viewer (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ПАХОМОВА 2006 = ПАХОМОВА С. Константы художественного мира Людмилы 

Петрушевской. автореферат диссертации, Санкт-Петербургский государственный 

университет, Санкт-Петербург, 2006. https://docs.yandex.ru/docs (Hozzáférés: 2022. 

01.07) 

ПЕТРОВА 1998 = ПЕТРОВА Т. “ОМЕРТВЕНИЕ СЕРДЕЦ”: Проза Людмилы 

Петрушевской. Социальные и гуманитарные науки, Реферативный журнал серия 

7, Литературоведение, Москва, 1998, 129–140. https://cyberleninka.ru/article/n/98-

04-015-omertvenie-serdets-proza-lyudmily-petrushevskoy-obzor/viewer (Hozzáférés: 

2022. 01.07) 

ПЛЕХАНОВА 2019 = ПЛЕХАНОВА И. Принципы художественной игры 

Петрушевской. Флинта, Москва, 2019. 

ПЛЕХАНОВА 2009 = ПЛЕХАНОВА И. Природа ритуального в пьесах Л. 

Петрушевской (цикл «Тёмная комната»), 2009. 272–293. 

https://cyberleninka.ru/article/n/priroda-ritualnogo-v-piesah-l-petrushevskoy-tsikl-

tyomnaya-komnata?ysclid=m5fqwjtfrz677030634 (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ПЛОТНИКОВА, ЗОЛОТОВА 2009 = ПЛОТНИКОВА Е., ЗОЛОТОВА Т. 

Литературная сказка Л. Петрушевской: поиски синтеза традиции и новой 

культуры 2009. https://cyberleninka.ru/article/n/literaturnaya-skazka-l-petrushevskoy-

poiski-sinteza-traditsii-i-novoy-kultury (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ПЛОТНИКОВА, ЗОЛОТОВА 2012 = ПЛОТНИКОВА Е., ЗОЛОТОВА Т.  Поэтика 

повседневности и современные фольклорные формы в «Настоящих сказках » Л.С. 

Петрушевской. Вестник Марийского гос. университета, Йошкар-Ола, 2012. 50–52. 

https://cyberleninka.ru/article/n/robinzon-kruzo-priklyuchenie-moryaka-iz-yorka-ili-roman-muzey/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/robinzon-kruzo-priklyuchenie-moryaka-iz-yorka-ili-roman-muzey/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/svoeobrazie-hudozhestvennogo-vremeni-v-proze-postrealizma
https://cyberleninka.ru/article/n/svoeobrazie-hudozhestvennogo-vremeni-v-proze-postrealizma
https://cyberleninka.ru/article/n/dramaticheskiy-tsikl-odnoaktnyh-pies-l-petrushevskoy-kvartira-kolombiny-kak-hudozhestvennoe-tseloe/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/dramaticheskiy-tsikl-odnoaktnyh-pies-l-petrushevskoy-kvartira-kolombiny-kak-hudozhestvennoe-tseloe/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/98-04-015-omertvenie-serdets-proza-lyudmily-petrushevskoy-obzor/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/98-04-015-omertvenie-serdets-proza-lyudmily-petrushevskoy-obzor/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/priroda-ritualnogo-v-piesah-l-petrushevskoy-tsikl-tyomnaya-komnata?ysclid=m5fqwjtfrz677030634
https://cyberleninka.ru/article/n/priroda-ritualnogo-v-piesah-l-petrushevskoy-tsikl-tyomnaya-komnata?ysclid=m5fqwjtfrz677030634
https://cyberleninka.ru/article/n/literaturnaya-skazka-l-petrushevskoy-poiski-sinteza-traditsii-i-novoy-kultury
https://cyberleninka.ru/article/n/literaturnaya-skazka-l-petrushevskoy-poiski-sinteza-traditsii-i-novoy-kultury


 160 

https://cyberleninka.ru/article/n/poetika-povsednevnosti-i-sovremennye-folklornye-

formy-v-nastoyaschih-skazkah-l-s-petrushevskoy (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ПЛОТНИКОВА 2019 = ПЛОТНИКОВА Е. Новые тенденции в литературном 

фольклоризме (на материале сказочного творчества Л. Петрушевской), Йошкар-

Ола, 403–412. https://cyberleninka.ru/article/n/novye-tendentsii-v-literaturnom-

folklorizme-na-materiale-skazochnogo-tvorchestva-l-s-

petrushevskoy?ysclid=m5fqzy3p3n606094143 (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ПЛОТНИКОВА 2012 = ПЛОТНИКОВА Е. О некоторых особенностях фолклоризма 

Л.С. Петрушевской (на примере «Настоящих сказок»). Научный диалог. Но 12., 

2012. 148–154.  

ПРОХОРОВА 2008a = ПРОХОРОВА Т. Мистическая реальность в прозе Л. 

Петрушевской. 2008. 

https://literary.ru/literary.ru/print.php?subaction=showfull&id=1205321860&archive=1

205324210&start_from=&ucat=&&ysclid=l5va26btpx856466777  

ПРОХОРОВА 2008b = ПРОХОРОВА О «Сентиментальном натурализме » в прозе 

Л. Петрушевской. Ученые записки Казанского университета, 2008. 77–86.  

ПРОХОРОВА 2008c = ПРОХОРОВА Т. Проза Л. Петрушевской как система 

дискурзов (автореферат). Казань, 2008. 

http://cheloveknauka.com/v/280637/a?#?page=1 (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ПРОХОРОВА 2009 = ПРОХОРОВА Т. Расширение возможностей как авторская 

стратегия. Людмила Петрушевская. Вопросы литературы, 3, 2009. 

https://voplit.ru/article/rasshirenie-vozmozhnostej-kak-avtorskaya-strategiya-lyudmila-

petrushevskaya/ (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ПРОХОРОВА 2012 = ПРОХОРОВА Т. К вопросу о неосентиментализме в 

современной русской прозе (на материале творчества Л. улицкой и Л. 

Петрушевской). УРФУ, 2012. 307–315. 

РЕВЯКИНА 2002 = РЕВЯКИНА А. „Социалистический реализм”: к истории 

термина и понятия. Россия и современный мир, 2002. 102–114. 

https://cyberleninka.ru/article/n/sotsialisticheskiy-realizm-k-istorii-termina-i-

ponyatiya/viewer  

САМАРИН 2010 = САМАРИН A. Травестия комедии дель арте в пьесе Л. 

Петрушевской «Квартира Коломбины». (Збірник наукових праць. Філологічні 

науки), 2010. 90–95. https://docplayer.ru/27437964-Travestiya-komedii-del-arte-v-

pese-l-petrushevskoy-kvartira-kolombiny.html 

https://cyberleninka.ru/article/n/poetika-povsednevnosti-i-sovremennye-folklornye-formy-v-nastoyaschih-skazkah-l-s-petrushevskoy
https://cyberleninka.ru/article/n/poetika-povsednevnosti-i-sovremennye-folklornye-formy-v-nastoyaschih-skazkah-l-s-petrushevskoy
https://cyberleninka.ru/article/n/novye-tendentsii-v-literaturnom-folklorizme-na-materiale-skazochnogo-tvorchestva-l-s-petrushevskoy?ysclid=m5fqzy3p3n606094143
https://cyberleninka.ru/article/n/novye-tendentsii-v-literaturnom-folklorizme-na-materiale-skazochnogo-tvorchestva-l-s-petrushevskoy?ysclid=m5fqzy3p3n606094143
https://cyberleninka.ru/article/n/novye-tendentsii-v-literaturnom-folklorizme-na-materiale-skazochnogo-tvorchestva-l-s-petrushevskoy?ysclid=m5fqzy3p3n606094143
https://literary.ru/literary.ru/print.php?subaction=showfull&id=1205321860&archive=1205324210&start_from=&ucat=&&ysclid=l5va26btpx856466777
https://literary.ru/literary.ru/print.php?subaction=showfull&id=1205321860&archive=1205324210&start_from=&ucat=&&ysclid=l5va26btpx856466777
http://cheloveknauka.com/v/280637/a?#?page=1
https://voplit.ru/article/rasshirenie-vozmozhnostej-kak-avtorskaya-strategiya-lyudmila-petrushevskaya/
https://voplit.ru/article/rasshirenie-vozmozhnostej-kak-avtorskaya-strategiya-lyudmila-petrushevskaya/
https://cyberleninka.ru/article/n/sotsialisticheskiy-realizm-k-istorii-termina-i-ponyatiya/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/sotsialisticheskiy-realizm-k-istorii-termina-i-ponyatiya/viewer
https://docplayer.ru/27437964-Travestiya-komedii-del-arte-v-pese-l-petrushevskoy-kvartira-kolombiny.html
https://docplayer.ru/27437964-Travestiya-komedii-del-arte-v-pese-l-petrushevskoy-kvartira-kolombiny.html


 161 

СИНЯВСКИЙ 1957 = СИНЯВСКИЙ А. Что такое социалистический реализм. 1957. 

https://protivpytok.org/dissidenty-sssr/sinyavskij-a-d/abram-terc-chto-takoe-

socialisticheskij-realizm (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

СКОРОПАНОВА 2001 = СКОРОПАНОВА И. Русская постмодернистская 

литература. 3-е изд. Флинта, Москва, 2001. 

СЛАВНИКОВА 2000 = СЛАВНИКОВА О. Петрушевская и пустота. 2000. 

https://voplit.ru/article/petrushevskaya-i-pustota/?ysclid=l64q94p5zk936578901 

(Hozzáférés: 2022. 01.07) 

СМ = Толстая С. М. (отв. ред.). Славянская мифология. Энциклопедический словарь. 

Изд. 2-е. Международные отношения, Москва, 2002. 

СТРУКОВА 2017 = СТРУКОВА А. Своеобразие антиутопии Л. Петрушевской 

(рассказ "Новые Робинзоны"). In: «Свое» и «чужое» в культуре = «Our» and «Alien» 

in Culture, Петрозаводск, 2017. 124–126.  

СУХИХ 2013 = СУХИХ С. Эволюция доктрины соцреализма во 2-половине ХХ в., 

Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского, Но2, 2013. 300–

305. 

ТУПИЦЫН 1990 = ТУПИЦЫН В. Московский коммунальный концептуализм. 1996. 

https://conceptualism.letov.ru/Viktor-Tupitsyn-Moskovsky-Communalny-

Conceptualism.html (Hozzáférés: 2025. 06.11) 

ФАСМЕР 1986 = ФАСМЕР М. Этимологический словарь русского языка. Т. 2. Изд. 2-

е, стереотипное. Прогресс, Москва, 1986. 

ГЮНТЕР, ДОБРЕНКО 2000 = ГЮНТЕР Х., ДОБРЕНКО Е. (ред.). 

Соцреалистический канон. «Гуманитарное агентство Академический проект», 

Санкт-Петербург, 2000. 

ЧЕРКАШИНА 2015 = ЧЕРКАШИНА С. Художественная репрезентация архетипов 

женского начала в творчестве Л. Птерушевской, диссертация, Волгоград, 2015. 

https://www.scribd.com/document/483580830/Художественная-репрезентация-

архетипов-женского-начала (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

ЧУРЛЯЕВА 2010 = ЧУРЛЯЕВА Т. Современные литературные тенденции. учебное 

пособие, НГТУ, Новосибирск, 2010. 

ШАМАНСКИЙ 2004 = ШАМАНСКИЙ Д. “Литература не занимается счастьем”. 

Нева, 9, 2004. https://magazines.gorky.media/neva/2004/9/8220-literatura-ne-

zanimaetsya-schastem-8221.html (Hozzáférés: 2022. 01.07) 

https://protivpytok.org/dissidenty-sssr/sinyavskij-a-d/abram-terc-chto-takoe-socialisticheskij-realizm
https://protivpytok.org/dissidenty-sssr/sinyavskij-a-d/abram-terc-chto-takoe-socialisticheskij-realizm
https://voplit.ru/article/petrushevskaya-i-pustota/?ysclid=l64q94p5zk936578901
https://conceptualism.letov.ru/Viktor-Tupitsyn-Moskovsky-Communalny-Conceptualism.html
https://conceptualism.letov.ru/Viktor-Tupitsyn-Moskovsky-Communalny-Conceptualism.html
https://www.scribd.com/document/483580830/Художественная-репрезентация-архетипов-женского-начала
https://www.scribd.com/document/483580830/Художественная-репрезентация-архетипов-женского-начала
https://magazines.gorky.media/neva/2004/9/8220-literatura-ne-zanimaetsya-schastem-8221.html
https://magazines.gorky.media/neva/2004/9/8220-literatura-ne-zanimaetsya-schastem-8221.html


 162 

ЩЕПАНСКАЯ 2003 = ЩЕПАНСКАЯ Т. Культура дороги в русской мифоритуальной 

традиции XIX-XX вв. Индрик, Москва, 2003.  

 

 

Internetes források 

 

https://lurkmore.me/Поросёнок_Пётр (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

https://novayagazeta.eu/articles/2023/05/07/traktor-ia-ne-kral?ysclid=ljve3dwvoj43204907 

(Hozzáférés: 2019.03.01.) 

https://www.papmambook.ru/articles/2230/?ysclid=ljve42ffvl175623908 (Hozzáférés: 

2019.03.01.) 

https://naritsin.livejournal.com/306420.html?ysclid=ljve4xpcf763799612 (Hozzáférés: 

2019.03.01.) 

https://ya.ru/images/search?from=tabbar&text=поросенок%20петр%20мем (Hozzáférés: 

2019.03.01.) 

https://yatakdumayu.ru/porospetr-petrushevsk/?ysclid=llgfgo8io7205457454 (Hozzáférés: 

2019.03.01.) 

https://www.youtube.com/watch?v=YiWVtJeWjtU (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

https://www.youtube.com/watch?v=Z9HK2JPyvPM (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

Van egy jó értelmezési kereted? A tenyér http://mkne.hu/kezed ben_a_vilag/hu/frames 

(Hozzáférés: 2019.03.01.) 

Mass Communication Theory, Framing Theory https://masscommtheory.com/theory-

overviews/framing-theory/ (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

Фрейминг: барьер или новые возможности для политика 

https://dzen.ru/a/XYvkD1uitQCwkyp7?ysclid=m5fsak6i6x572715329  

https://labipt.com/framing-barriers-or-new-opportunities-for-policy/ (Hozzáférés: 

2019.03.01.) 

https://masscommtheory.com/theory-overviews/framing-theory/ (Hozzáférés: 2019.03.01.) 

 

https://lurkmore.me/Поросёнок_Пётр
https://novayagazeta.eu/articles/2023/05/07/traktor-ia-ne-kral?ysclid=ljve3dwvoj43204907
https://www.papmambook.ru/articles/2230/?ysclid=ljve42ffvl175623908
https://naritsin.livejournal.com/306420.html?ysclid=ljve4xpcf763799612
https://ya.ru/images/search?from=tabbar&text=поросенок%20петр%20мем
https://yatakdumayu.ru/porospetr-petrushevsk/?ysclid=llgfgo8io7205457454
https://www.youtube.com/watch?v=YiWVtJeWjtU
https://www.youtube.com/watch?v=Z9HK2JPyvPM
http://mkne.hu/kezed%20ben_a_vilag/hu/frames
https://masscommtheory.com/theory-overviews/framing-theory/
https://masscommtheory.com/theory-overviews/framing-theory/
https://dzen.ru/a/XYvkD1uitQCwkyp7?ysclid=m5fsak6i6x572715329
https://labipt.com/framing-barriers-or-new-opportunities-for-policy/
https://masscommtheory.com/theory-overviews/framing-theory/

	BEVEZETÉS
	I Paradigmák metszéspontján I.
	I.1 Szocialista realizmus
	I.2 Alternatív irodalmi paradigmák
	I.2.1 Az ún. csernuha
	I.2.2 A szoc-art és a moszkvai konceptualizmus

	I.3 Posztmodern
	I.4 Posztrealizmus és újszentimentalizmus

	II Ljudmila Petrusevszkaja ezredforduló előtt született művei
	II.1 Elbeszélések
	II.1.1 Új Robinsonok, Higiénia
	II.1.2 Halhatatlan szerelem, Szeretlek

	II.2 Mesék
	II.2.1 A Petrusevszkaja-mesék
	II.2.2 A Káposztamama és a Fekete kabát
	II.2.3 Az apa
	II.2.4 Marilena titka

	EXKURZUS: Meséből mémek
	II.3 Drámák
	II.3.1 Petrusevszkaja Kolombina lakása című drámaciklusa


	III Paradigmák metszéspontján II.
	ÖSSZEGZÉS
	Felhasznált irodalom

