
I L L ET £ К

' - ■ 4 .
*■

I

T H EOLOüIaJ A.p L A 1 О К

0 .late n v i s z о n у a.e p, b e re s

I
■>-

* I
*

/Doktori ertexezes./
v

TUDOMÁNYEGYETEMA M.

ISlKf Süll 8Шt,,.- 1 - •- n

'lám.

4 i-A
n.

/19--. ! '■ ~drb.i

Erzsébet.Szabó

í



О Ъэ
GO

£
»:

 m
о
 О

 
ÍÍ-
 л

п
3 

О

lb
t

М
i

2. а-

II
^ *

3
■

с:

|'о !> *1
 

3= 
о. !s
h

0
3

*4

I 
F I \ у; К * <

ш X
m

ш
S

3

*

>

.



г
;

Т ártalom.
:
&

I. Vallási tó;-; filozófiai Isteneazmény riaton «slotг.

Л vallási élmény <5»i gyökere, 4 vallásbülcselők 
felfogása az .istenesame fejlődésér61. Cáfolata 
az ujá'ob ethonoiogiai kutatás eredményeiben. - 
A görög mithologia leténképe, A görög filozófia 
isteneseméi.

*•

Хш6. о .

11« ,> laton ideológiája.
A./ Isten 1*Че, bizonyítása, személyes volta..

Közvélemény tapasztalat, természeti világ bi­
zonyító ereje. .»osgasDól levezetett bizonyítás, 
üt istenhez az ideák hierarchiáján át. ideák 
és Isten viszonya.
A platón! istenség tulajdonságai: lélek, - gon­
dolkodó , értelmi lény,^ - bölcs, boldog, igaz­
ságos, Jó, mindenné*, mértéke.

7-11.0.

11"13.0.

Й./ lereibtés« - éa gondviseléselmélet.
feremtés* naihat at 1 am к teremtése: csillagvi- 
mg: иteremtett istenek**, Vilagiélek, emberi 
„logistikon", - A Xoiitikos fejlődéselmélste.
összegezés* isten és istenek. Ideák és a te­
remtés. franecendincia kérdése.
az emberi lélek. Halandó és halhatatián ré­
sze, értéke. - Démonok* közbülső elv.
uonAviaeléat a kozmosz, felé* energiákéziés, 
Lmberr«?is földi javak, képességek - jutalma­
zás büntetés a világon, a túlvilágon.
Krény és bűn a gondviselés szempontjából: 
tudás - tudatlanság, szabadság - felelősség.
«Jutalmazás - büntet és. Küvctkezmínye* tűi vi­
lági élet. Halál, nem félelmes. Halál - utá­
ni álélet ősi mithosa. kr mithos. Ideiglenes 
és örök büntetés. Lélekvándorlás. Földi lét, 
mint a talvilági élet feltétele. Meghaltak 
befolyása в világra.

1é“lÓ« О.

16-18.0.

18-2Ш.О.

21-22.0.

22-26.0.

26-31.0.

0./ Az isten és ember viszonya az állami és vallási életben.
Az ember társas mivoltának görög felfogása.
Állami élet: isteni állam utánzata „Törvény- 
alkotója Isten.** - Alapja a tiszta család* hal­
hatatlanság vágyából született, kletadás, csa­
ládi misztériumok átörökítése. Családi nevelés 
joga és kötelessége, mulasztóinak büntetése.

32.0.

32—j3.0.



■

A polls politikai felosztásai phyie, 
phratria, család, лиек véaőictsnei, Kü­
lönböző államformák Isten szempontjából* 
Idegenek isteni védelme.
fisztviselők választása, isteni akarat 
érvényesítése.
Az állam javai isten birtoka. A táj föld­
rajzi helyzete isteni ajándék, formáié 
ereje н leiekre, állami funkciók; isten- 
szolgálat . Nevelés, bíráskodás, filozofálás.
Vallási életi a deipái jósda elvi irányí­
tása mellett, állami támogatással törté- 
iák. - lapokI vallási funkciók végzői, 
féták* vallási előírás magyarázói.
Istennel közvetlen kapcsolatot tartók.
Istentisztelet módja, közös, lárgy 
tenség, miinologiái istenek, védői 
ö»Ők és elődök. A vallási közösség értéke.- 
Ima szerepe; egyéni és közéletben. Célja* 
harmonikus élet.

33-35.0.

35-37.0.

37-41.о.

42-44.0.Pro­
li ősök*

a* i is­
st enek,

44-48.0.

A plató rá theológia. hatása a keresztény vaiiásböloseletre.
A piátоni tneoiógia újszerűsége* a Jósá.., 
eleme, élő istenfogalom, személyes jegyek 
kidomboritása.
Hatása az utána következő görög filozófiá­
ra* Aristoteles, ötoá, szkeptikusok, uj- 
pithagorcuaok, Philon, Platinos.
Keresztény fii zófia kezdetei* ókori eret­
nekek, - apologéták* Kelemen, Grigenes, At- 
hanáz, Bariieus, лaz. és Муз. Gergely.
Diá t, Ágoston, Boethius, Pseudo-Шопуеоа.
.Skolasztika* Bonaventura, famás.
Renaissance* Larsilio Ficino, kr&smus.
Újkor* noakartes, Leibniz, Kanttanúsok.
Haton, a problémalátás mélységével, egyetemes­
ségével hat.

Ili.

49-51.0.

51-52.c.

52-54.0.

54-55.0.

55-56.0.

57. o.

;

,



i.

I. Vallási és filozófiai latenesztaény fiaton előtt.

Az emberi élmények közül a legősibb és legeredendőbb 

a függés tudatáé, benne találja magát a természet világában,hat­
nak rá fizikai erők, látja a megismétlődő élettani folyamatokat, 

irányítják a különböző jogainál hatalmi tényezők, - és látja,hogy 

mindezekkel szemben nagyrészt tehetetlen. A tények tudomásulvéte­
le azonban kevés az eszee, okos embernek,: a változó benyomások 

mögött keresi a változatlant, a határolt mögött a határtalant,a 

véges mögött védtelent sejt, az ellentétekben harmóniát keres,a 

relációkat abszolutumhoz méri. ue amíg eljut idáig, hosszú idő 

és nagy ut vár rá. Az értelem világosodó fényét megelőzik a sziv 

ösztönös vágyai, melyek a misztériumok ködös bolyongásába viszik, 

s csak egy-egy világitó meglátás sugaránál jut egy-egy lépést kö­
zelebb a vágyott igazsághoz, mig végül a testté öltött Ige teljes 

bizоnyоssága rásugárzik.
A Végtelen keresésének útja az Isten valamilyen fo­

galmának kialakításához vezet. A vallásbölcselők hosszú ideig ab­
ban a hitben voltak, hogy az hgyisten fogalom fejlődés eredménye, 
s fel is állítják az evolutio hivei a különböző theoriákat. Maga 

Hegel, a fejlődéselmélet filozófiai megalapozója három vallási 
típust különböztet meg, három istenképpeli a természeti vallást, 

a szellemi egyéniség hitét, s a természetfölötti istenképet. - 

Comte, a kuitur-raámoros próféta az Isteneszmét csak híátusztöl— 

tésifi szerepére szorítja, melyet idővel a tudomány eredmén„ elvei 
lehet felcserélni. Kialakulását a fejlődés kezdeti korszakára te­
szi, mely megindul a fétü^muesal, a tárgyait megszemélyesítésével, 
áthalad a phlytheizauson, a megszemélyesített tárgyak istenítésén, 

s elérkezik a monotheizmushoz, mint a primitiv állapot egy maga­
sabb folthoz, hogy aztán átadja helyét a fejletebb kulturfokoknak.

A XX.sz.-ban oly nagy lendületet vett etimológiai ku­
tatások eredményei nagy meglepetéssel szolgáltak a fenti elméle­
tek hiveinez:. Kimutatták, ha a monotheizmus nem átmenet, nem is 

végpont, hanem kiindulása az isteneszme elindulásban, s az egyle­
ten fogalmának elnomályosodásával elevenedik csak meg a természet, 

s lépnek fel a mellékistenek, kiőbb A. Lange, majd Willheim öemidt 
és társai a primitívekkel együttéive arra a tapasztalatra jutót-



2.

tak, hogy ezek mennél elzártacban élnek a civilizált világtól, 

annál tiszta eb az egyleten fog/axmuk, és valószínűleg nem et­
től függetlenül - a családi életük, mely monogam. Ha pedig el­
fogadható az a tudományos eő feltevés, hogy a mai primitiv*élet­
berendezését analógiául vehetjük a nagykultúraju népek ősaila- 

potánax megértéséhez, akkor meglepődve látjuk, hogy kezdetben 

csak a „ nagyisten vo.it, aki mithoiőgiáikoan személyes való, 

alkotó, a világ#* s esetleg a többi istenek, vagy szellemi lé­
nyek teremtője, parancsolója. Csak későből„fejlemény” a termé­
szettel való elxevíritése, annak megszemélyesítése, s a termé­
szeti erők istenként val_4 tisztelete. / dchmidtx Ursprung des 

Gottesidee/

A görög lélek Í3teneszményét Keresve először mitho- 

iogiájat keli felütnünk,ahol nehézség nélkül megtaláljuk Zeust, 
aki kezdetben, nagyisten, a csak később lesz főisten, „ primus 

inter pares", Zeus, az „égi,fénylő atya" hitét még Őshazájukból 
hoztáx magukkal a görögök, akinek vonásaihoz a meghódított né­
pek istenei egy-egy tulajdonsága kerül, s igy rajzolódik elénk 

a teremtő isten, aki őrködik a vixág felett, védi az idegeneket 
is, irányitja az államok életét.^őrködik a világ felett, védi- 

-az Idegenedet- ia, irányit ja- <ш axionok életét .J Ázzál kapcsoló­
dik az ősx raykénei föIdanya-kultúsz. /lieiaetér, uaia, Kyébele/^
nely után megindul a földön kívüí más természeti tények,elsősor­
ban csillagok átleikesitéae, majd isteni rangra emelése, de ezek 

fölött is ott trónol, é felhőbe burkolt trónusán Zeus. Az iste­
nek lassan hozzáköltöznek, s megalakul az istenek állama az 

Olymposon. A szenthegy lakói mind több és több emberi tulajdon­
ság hordozói lesznek, nem többek, mint hosszabb-életü, erősebb, 
de egyébként minden eberi gyarlósággal felruházott émberek.- 

Az emberré lehúzott istenek helyét istenné magasztositott herosz- 

szokkal tölti ki a képzelet és néphit, akik nagyrészt az embe­
rek érdekeit képviselik az istenek honában, s ezért nem egyszer 

éles háborúság színhelyévé válik a világ, melyekben embernek em­
ber elleni küzdelmében az egész átleikesitett mindenség részt- 

vesz, mindegyik tábor megkpaván a maga szövetségesét.
Ebbe a furcsa khaoszoa hoz némileg ú^r szint, frisebb 

levegőt a valószínűleg keletről bevándorolt Ldonysos-kultusz,



3.
ül It,ly а nn*3bi<.2Lbulds e/^.t,' kr.

aici kétszer születik; először mint Zagreus, Zeus és Persephone
majd amikor Hera a titánokkal széttépeti és szivét Zeus-

yivs,am*

fiaként,
nak feltátaija, az ujrane^mzi őt, s mofct a viiiáasulytott Serae-
létől, mint „ nonnatus" lép a világba, - e mélységes jelentősé­
gű mondával a szenvedéséből kiemelkedni akaró emberség szimbólum­
má vá lett• Kultuszát Orpheus, a tK%flt dalnok népszerűsíti, fűd­
nek élete a mithológiában teljes párhuzamba jut Üionyisóséval, 
miintha csak azt az evangéliumi igazságot példáznák előre; a ta­
nítvány nem lehet különb mesterénél, л csodálatos próféta éneké­
vel elindítja az erdőt, megindítja a kegyetlen Cerberust, ienyü—

i^gy hirdeti istenét, aki a titokza-gözi minden hallgatóját, 

tos erők irányítója, élet pezaditője, akihez ejjlehet jutni, de 

cösúc az ek-stázis, ön-icjLvület utján.

hl csodálatosan káprázatos, színes,ferdeségeiben is, 

mély szimbolu^üondaviiág élettel teliti meg az élettelen vilá­
got is; istenek trónolnak 0»llX«gjP/nimfák suhannak érdéin, sei- 

lok bujkálnak Irakjaiban. Lelkes lényektől mozgalmas világ ez, - 

egészen természetes tenát, hogy ez átieikesiteit Kosmos értel­
mes lakójáról, az emberről is van mondanivalója, kgyik mítholo- 

giai változat szerint Zeus a lázadó titánokat viliámmmai suf^a, 

a porukból kelti életre az embert, aki épp ezért kettőséget hor­
doz: testi-földi halandó jelleégét, s lelkének halhatatlan, is­
teni eredetét. Az orpfoikus mitnos szerint a lélek eredetileg az 

istenek bia&d almában honolt, de bűnt követett el,* a test „ börtö­
nébe1* száműzetett. £ bűnt a születések sorozatán keresztül ve­
zekelheti Щ), mig eljut a Hadesbe^ anoi megítélik* Már a földi 
életben az isteni igazság büntető és jutalmazó végrehajtói, az 

ennnisek és euraenídák kisérik sorsát, egy-egy földi életszaka­
sza befolyásolja lélekvándorlásának következő fázisát, annak 

jobb,vagy rosszabb lehetőségét, mig végül a lélek eljut az alvi­
lág birái elé, s minős, Rhadimanthys és Aiakos a boldogok, vagy 

kárhozottak közé ítélik.

Ы gazdag mithológia minden ősi vágyát felöleli a lé­
lek ösztönös törekvéséпек: van istene, akihez valamilyen módón 

eljuthat, a halál, mely az érzékek szerint pontot tesz az embe­
ri életre, elveszti fulánkját a lélek halhatatlan túlvilág! éle­
tébe vetett hitben, az emberi szándékok elnyerik jutalmukat, vagy



4.

büntetésüket a halál utáni Ítéletben, be az ember nemcsak ösz­
tönös lény, hanem értelmes szemlélője is a történéseknek és vizs­
gálója а tényeimeк. Egymásután lépnek elő a „ bölcsek“, akiknek 

nem elég a mondaalkotta világ, hanem a szellem fényénél kere- 

sik| az eredetet, az őselvet, a kezdetet, a chaosból kosmost al­
kotó törvényt, a törvény alkotóját, s a parányi embernek hozzá
való viszonyát.

A filozófusok közül az elsők igen csökevényes isten­
képet nyújtanak. Thales még erősen rabja a mithológiának, az ő 

világa w tele van istenekkel", s róluk többet nem is nagyon mond, 
Ananeimandros istenei az apeironból keletkeznek, s Anaximenes is
„ a dolgok létokait a levegőnek tulajdonította, az Isteneket nem 

tagadta meg, el зе halgatta^ de nem azt hitte, hogy ők alkották 

a levegőt, hanem, hogy ők származtak a levegőből" / Aug. j)e civ. 

lei, VIII. 2./ Ennek ellenére Ciceró tanúsága szerint már mond 

is valamit az istenről, ra^jezerint:„megmérhetetlennek született, 

végtelen és folytonos mozgásban van" /le nat. űeorum L.10/ E sze­
mélytelen vonásokhoz személyes jellegű tulajdonságot kapcsol sze& 

Xlemi örököse, Apollóniái ü^ogénes.aki előtt világos, hogy a prii%- 

üipum w nagy, hatalmas és sokat tudó" / Ibid. 33.a./
Herakleitos teljes felháborodással ir a báiványiate- 

nekről:^imádkoznak ezekhez a válványokhomintha valaki a házá- 

beszéine, - nem is tudják, mik az istenek?"/ Sebestyén Károly: A 

görög gondolkodás kezdetei. 74. o. 108.p./ " Am maga is ingado­
zik az istenek terf%ietlen, vagy teremtett voltát illetőleg.Egyik 

töredékében, azt Írja* A háború mindenek atyja és királya, - ezt 

istenné teszi, amazt emberré, emezt rabszolgává, amazt szabaddá" 

/Sebestyén Károly i.m. 68.o. 49./ Végül is egy pantheistikus ké­
pet alkot: Az isten:nappal és éjjel, nyár és tél, háború és bé­
ke, éhség és kielégülés, de úgy változik, mintha tömjént kever­
nék, - s mindenki a maga kedve szerint nevezi el. /Sebestyén Ká­
rolyt görög gondolkodás kezdetei. 6ö.o.47.p./ Az isten nem te­
remtő, mert a „ világot sem isten sem áfáer nem alkotta" s hogy 

az őselv: a tűz és az isten fogalma nála összefolyik, azt mi sem 

mutatja jobban, mint hogy a tűznek isteni hatalmát tulajdonit, s 

morális it&Lőerőt: eljővén a tűz mindent megvizsgáld birtokába 

vesz. — A világ és Isten éles különválasztását a pithagoreusok 

közül Ihiloiausnál / Sebestény Károly i.m. 87.o.I4.p./ találjuk 

me először: mindenek vezére és kormányzója az isten, ki mindig



3.

egyetlen áll and«, mozdulatlan önmagához hasonló másoktól előtérő. 

/ he mundi opificia 34 10/ Az istenhez pusztán emberi ésszel ne­
héz eljutni, Írről panaszkodik Xenophanes» „ Kern volt ember s nem 

i3 lesz, aki bizonnyal tudná azt, amit az istenség-, s viiágegye-
Krmek él­temről tudnia kell" /Sebeatény Károly i.m, 102.o.i4.p»j 

lenére megkísérli kielemezni miiétét. Rádöbben, hogy csak 

főisten uraikdodik isteneken és embereken, aki halandókhoz sem
« egy

testre, sem észre nem hasonló“. /Sebestyén Károly i.m. lOi.o.l./ 

kig Xenophanes a lét fizikai mozzanatából, a mozgásból jut el az 

Absolutumhoz, addig Anaxagoras a flhaosból kosmossá rendeződött 

valóság mögött egy rendezőt keres, amelyik csak az anyagtól kü­
lönböző lehet és ez nem más mint az értelem, а Коиз, mert az„ér­
telem végtelen, önmaga törvénye alatt áll, nem vegyül el semmi­
ben, hanem egyedül szabad és független.”

A mitholőgia istenei, vagy jóindulattal, vagy rossz­
akarattal, de kisérik az ember életét, beleavatkoznak sorsába.
A filozófusok istenképei azt igazolják, hogy az isten vagy iste­
nek hatalmasak, mcik irányibólag hatnak természeti erőkre és em­
beri életre. - A mindjobban felszabaduló görög szellem nem képes­
elviselni ezt a mástól való függést, szabadulni akar a félelem, 

függés érzésétől, s alkot xs magának igazolására filozófiát, mely 

az ész előtt is elfogadhatóvá teszi e szellemi „ szabadságharcot". 

Az atomista elmélet az egész világegyetemet qualitative egyforma 

atomra bontja, amelyek csak alakra, formára, helyzetbe és súlyra 

különböznek egymástól, de e különbség nem lényeges. Ha pedig nincs 

substanciális különbség az emberi atom és^istenek külön világban 

laknak, s a földön történő dorgok nem érdeklik őket.
Az atomokra bontcat világban az egyén lett fontossá, 

az emberi egyed,- a látszat és valóság harcában bizonytalanná vált 

az ismeret megbízhatósága az ember világára vonatkozólag is, hogy 

került volna az érdeklődés központjába az istenség, mely valami­
lyen formában mégis csak állandóságot, biztonságot, támpontot je­
lentett. A sophisták labilis világában nem illett bele ez a prob­
lematika, s Protagoras úgy nyugtatja meg a tudományos lelkiisme­
retet,- mely végtére is semmit, tehát istent sem hagyhatja ki ku­
tatási területéből:,— az istenekről nem tudnatom sem azt, hogy van­
nak, sem azt, .-.o^y nincsenek. Mert sokminden van, ami ennek tu­
dását megakadályozza* Így a dolog homályos volta s az emberi élet 

rövidsége." / Sebestóny Károly i.m.219.o.2.p./
Vti Istenek atomjai к Hit,

nituf okunk j!dni hü hikf qnnii if Inkább



6. <

h zűrzavaros ingoványos talajon jelenik meg Sokratee, 
aki a maga csöndes kérdezősködésével earokbaszoritja a magabiz­
tos titánokat a visszakényszeriti a sophista reiativismust az ab­
solut igazságok keresésére, az eg,: ediség fölött megcsillantana 

a kozmikus értelem célszerűségét, önmagában állandóan halija a 

daimon tiltó szavát. Az isten jeienvaióságával van eltelve, akit 

nem bizonyát, de akire mindig utal, akit állandó reflexióval bel­
ső elmélyüléssel figyel a lelkében megnyilatkozó sugaratokból, 

n aki semmiféle ügyében nem hagyja el a jó embert, /Apoll.42./ - 

ami előtt semmi sem titok. / U.o./ S aki mellett végűi is életé­
vel tesz tanúbizonyságot. •

kb'oől a mithológiai háttérből a filozófiai örökségből 
nő elénk a görög széliére tipikus adottságaival Platon, aki ha­
gyományt és értelmi meglátást egyesit zseniális módón a maga the- 

ológiájában.
Mint gondolkodó és müvésziélek, kettős érzékenységgel 

figyeli a problémák világát, érthető tehát, hogy a legnagyobb 

probléma: az absolutum állandóan előtérben kerül, mindazt, amit 
a görög mithologia és filozófia mondott a Végsőről, az álaőről, 

azt, mint szerteheverő gyöngyszemet felveszi, megtisztítja, a be­
leépíti abba a ragyogó „gondolat-palotába'*, amelynek minden kövén 

lényegében az istenség fénye csillog.
Hogy tiszta képet nyerjünk Platon theológiájárd, meg­

vizsgáljuk, a./ mit mond Istenről, b./ alkotó tevékenységéről, 

c./ az embernek Istenhez való viszonyáról, s az igy kiaikuit is­
teneszme minden relációjában mi újat adott az eddigi szemlélet­
hez viszonyítva, s miben hatott a későbbi fiiózófiára.

■> '

-

*



'

7.

IX. Pia ton theoiogiaja. *

Az Hatén léte» bizonyítása, üzeméi.,-es volta.

latenség léte Pl at ошшк о .у természetes, ho у bizo­
nyítására alig-alig gondol. Hiszen léte mellett bizonyít a köz- 

felgogás. A gyermek an; atejjel szívja magába az istenek létének 

hitéi, felaerdlilve látja a nekik bemutatott áldozatokat, Jártá­
ban keltében mindenütt azt tanulja, nogy a görögök s barbárok,
„ daerenoséjiíkben s szerencsétlenségükben egyeránt 

ruiva imádkoznak- nera rainfrha nem volnának, sőt mert nagyon is 

vannak istenek.** / Kom. 387./ Ennek ellenére akadnak, akik nem 

hisznek Isten létében, vagy az a véleményük, hogy azok nem tö­
rődnek az emberekkel, de legrosszabbnak tartja Platón azokat, 

akik szerint az istenek adományokkal megvesztegetnotők. üzért be 

akarja bizonyítani, hogy vannak, he ennél is fontosabbnak tart­
ja, hogy az istenség lényegét, tulajdonságait bemutassa, s ez­
zel oszlassa el a róla alkotott balhiddelmeket• Az istentelenség 

igazi oka:,, valami súlyos tudatlanság, amely azonban a legnagyobb 

belátás színében tűnik fel." /Nőm.826./ Ezt a hamis belátást kell 
megdönteni, s akkor magától megszűnik minden istenteienség, s 

rendeződik az istennel való kapcsolat, üzért tartja oly nagyon 

nagy jelentőségűnek, hogy „ fejtegetéseinek meglegyen a meggyőző 

ereje« /Кош.887./

térdrebo-e * e

A közvélemény mellett a tapasztalat is utal az isten­
ség létére*„ bizonyítják ezt a Föld, a Nap és az összes csilla­
gok, továbbá az évszakok szé ч rendje, az időnek évekre és hóna­
pokra vaxo beosztása.“ /Kom.886./ he ha valaki kellő megalapozót— 

ság nélkül figyeli a természeti jele -ségeket, nem jut el az is— 

tenfcizonyságig, mert lehetségesnek tartja, „miszerint a dolgok 

a gépies szükségszerűség folytán keletkeznek, nem pádig a jónak 

a megvalósítására irányuló céltudatos akarat következtében.•
/Кош.967./

Ebben az utalásban két lényeges mozzanatot kell meg­
ragadnunk: az egyik, nogy a mechanizmust nera tartja a világ elég­
séges aagyarazatanak, a másik , hogy a valóságok mögött egy сан- 

ásails és egyoen teleológikus hatású, személyes valót lát.



3.

A mozgásból kiindulva vezeti végig a gondolatot, hogy 

ehiitiZ az egyszerű jelenséghez sem elég a meoahnikus magyarázat.
A különböző mozgásokat; két csoportra osztja* az egyik, amely ké­
pes mozgatna, és bennük változást előidézni* /Nőm.894./ tűz utób­
bit nevezi n az összes létezők valódi változásának és valódi moz­
gásának" , s ezzel minden mozgásláncolat kezdetének, he ami önma­
gát mozgatja, az élő, viszont az önmagát mozgató nem lehet más, 
csak iéifcek, mert az anyag саак elszenvedni tudja a változást, de 

nem előidézni, különösen nem önmagában. /Nőm.894-5./ Ha a mozgá­
sokat lélek indítja meg, akkor minden egyéb változást is, melyek 

a mozgás különböző fajai, - és Így „ azonos a lélek minden for­
rásával, és a mozgás kezdetével, minden létező, volt és lee^ndő 

dolog és ezek ellentétei számára" /Nőm.896./ аш ha a lélek indít­
ja meg az összes mozgást, ami földön és a csillagokban van, ak­
kor annak előbb is kellett lennie emezeknél, s igy tevékenységei 
is megelőzték ezek működését. A lélek sajátos tevékenységei » az 

akarat, vizsgálódás, gondoskodás, megfontolás, helyes és téves vé­
lekedés, öröm és bánat, oátorség és félelem, gyűlölet és szeretet 

4s minden , arai csak ezekkel rokon" /Horn.897./
A lélek azonban háromféleképpen irányíthatja a mozgást: 

vagy a test oelaejéoen székelve, mint az embernél, vagy kívülről 
ható fizikai erővel, - ahogy iiaton kifejezi* testet szerezve ma­
gának a lélek, - vagy pedig úgy, hogy ő teljesen ment marad a test­
tel való minden érintkezéstől, s valami egyéb, ^mi 
tüliéi/ő hatalómmal rendelkezve vezeti az égitestek mozgását. Ez 

a fajta lélek különb lévén az emberi ié&eWí, istenek keli tarta­
nunk ./Som.899 • /

felfogásunkat

Ezzel a gondolatmenettel liaton bizonyítottnak látja 

Isten létét „mindazok számára, akik még nem vesstexték ei józan 

itélőképességüket•n

0 maga azonban más utón jutott el az istenség filozó­
fiai bizonyításához.

A herakleitoel és eleai 'jrobiémán egyeztetésén fára­
dozva a változás látszatvilága mögött keresi a változatlan valót, 

s azt az ideák világában találja meg. Az igazságos ember igazsá­
gos cselekedeteivel az igazságosságot magát valósítja meg, amely 

már az ideák honába tartozik.

-



9.

A legklasszikusabban a szépség-eszme megtalálásának útját veze­
ti végig riaton a Symposionban; A szépség vágya először egy szép 

test felé hajtja a keresőt, majd „magamagától rájön, hogy bár­
mely test szépsége édestestvére egy más testben levő szépségnek, 

i'ovátoaenve pedig a leijei szépséget a testénél becsesebbnek 

fogja tartani*.*.Így viszont tanítványa is kénytelen meglátni a 

raagatartásban és a törvényedben megnyilvánuló szé. et. A viselke­
dés után a tudományok felé kell őt vezetni, hogy ezeknek a szép­
ségét is belássa, s a szépséget a maga sokaságában tekintvén ne 

szolgáljon az egyben lévő szépségnek, 
szépség nyílt tengere felé és azt szemlélvén 

és gyarapodjék mindaddig, amig meg nem pillant valami olyan egyet­
len ismeretet, amely erre a szépségre vonatkozik. /Symp.210-11./ 

lehat, ahogy tovább kifejti, amikor „ az itteni do .egoktól fel­
felé haladva, azt a szépet kezdi meglátni, akkor már közel jár 

a végcélhoz**, sí* rt a helyes utj „hogy az itteni szép dolgokbők 

kiindulva,azi ember ama szép kedvéért mind magasabbra emelkedik, 
lépcsőzetesen haladva az egytől a kettőhöz, és a kettőtől vala­
mennyi széli testhez, a szép testektől a szép életmódhoz, a szép 

éleámodto-i a szép tudományokhoz, mig végül a tudományoktól ahhoz 

az egy tudományhoz, amely nem másnak, mint magának a szépnek a 

tudománya, amikor végre ismeri, hogy mi a szép" /Symp.212./ -tíz 

a lépcsőzetesség azonban a szép ismeretéhez juttat csak el, de 

ennél is boldogabb az, aki a szépséget szemlélhetis ha már a föl­
di szépség arra ösztönöz, hogy még az evés-ivasról is megfeled­
kezzék az ember, csakhogy a szép kedvessel örökké együtt lehes­
sen, és örökké őt Jléhzhesse, „hát mit gondoljunk akkor arról, ha 

valakinek sikerülne magát a. szépet látni ragyogó és szeplőtelen 

tisztasíígásan, olymódon, hogy többé nem volna rajta emberi hús, 
szín és sok más xauiandó hiábavalóság, hanem csak magát az isteni 
szépet tudná a maga egyetlen megjelenési formájában látni, -mondd, 
azt hiszed, hogy haszontalan 1enne annak az embernek élete, aki 
arra tekint és Örökké azt szemléli és vele állandóan együtt van?"
/ Бутар. 212./

• • •

hanem oda fordulván a• • •

ebben erősödjékу • • •

Azaemberi hús, szin és sok más múlandó hiábavalóság" 

nélküli, szemlélt, önmagában szép-ben nem nehéz felfedezni az 

istenségnek legalább egy vonását, ha az istenség fogalmát meg 

is tagadnánk tőle.



10.

Az igazság eszméjét nem vezeti végig ilyen remek, szinte mérnö­
ki alaposságú és miivés i feiépitettségü gondolatmenetben, de a 

Phaidrosoan kétségtelenül keresi az „az igaz gondolatban" meg­
nyilatkozó igazságot. Tovább elmélkedve azonban már az Államban 

megalkotja az ideák nierarchiájót, amelynek legcsucsára kerül 
a Jó. Eb ennek a Jónak egéBz sajátos szerepet tulajdonit, iáz az 

ami „megismerhető dolgoknak az igazságot, a megismertnek pedig 

a megismerés képességét biztosítja" /Heap.508./ És ámbár a meg­
ismerés és az igazság egyaránt szép doiog - „csak akkor lesz 

igazunk, ha a Jót más, még ezeknél is szebb horognak fogjuk fel", 

melynek alkatát nem lehet azonosítani sem a szépség, sem az igaz­
ságéval, hanem „ezeknél többre kell értékelnünk." /Resp.508./ 

he ennél is tovább megy: „a megismerhet<5 dolgoknak nem csupán 

megismerhetősége származik a Jótól, hanem ezenfelül még a léte­
zésük és a lényegük is, holott pedig a jjó nem lényeg, hanem a 

lényeget méltóságával és erejével messze túlszárnyalja." /Resp. 
509./

Ez utolsó mondat kétség héikül kifejezi, hogy Platón 

a Jó ideájában az istenségnek legalább is lényeges megnyilatko­
zását látja, kert ha a dolgok létüket Kapják tőle,úgy valamilyen 

formában teremtő aktust tulajdonit neki, s ezzel a mozzanattal 
kétségtelen istenségnek kijáró vonást húz meg a Jó ideájában.

A Platónnál foglalkozókat élénken érdekli, hogy váj­
jon e legmagasztosaboár ideáoan a nagy gondolkodó valóban az is­
tenséget iátta-e, a ha igen, személyes valónak fogta-e fel?

Mindkét kérdésre éles nemmel felel Brochard. / ktudes 

de Philosophie Ancienne et de Philosophie Moderne./ Az egyik, 

igen gyönge érve ehhez, hogy Aristoteles nem értesít arról,hogy 

Platon az ideát istennel azonosítaná. Megalapozatlan vélemény, 
BB& a nagy dtagirita soJt_mindent nem említ, amit mestere taní­
tott. Másrészt Brоchard élesen szétválasztja az ideát az isten­
ségtől, mert úgy értelmezi, hogy az istenség ugyan hatalmas, tö­
kéletes, közel van az abso ut jóhoz, den nem azonos vejf, mert 
az fölötte van, létének is oka, sjepp ezért az istenség csak hal­
hatatlan, d«nem örökkévaló, ez utóból jegy csak az ideát illeti 
meg. / I.m.9^.0./

iá feltevést bírálva A.Béremond /he 1» ame et Dieu. 
Archiv de Philosophie II. к. 48. p,/ azt írja, hogy az istenség 

fogalmához hozzátartozik,hogy fölötte senki és semmi más ne lé-



Xi.

tezzék. Már pedig Platon Jó ideája ezt a vonást magán viseli: 

hisz lét,- és lényegfölötti. Kérdés, hogy ezzel kizárja e a 

szeraéTyesség fogalmát a Jó ideájából. Elvileg nem, mert más 

szavakkal u.ezt áliitja Szt. l'amás is, az Istenről, s a sze­
mélyességet sem tagadja meg Tőle.

A személyesség jegyeit jobban kidomboritjuk még a 

Demiurgos és istenség közötti viszony tagláiálásánál, de egyen­
lőre önmagát bizonyltja a tétel, ha végignézzük, milyen tulaj­
donságokkal jellemzi müveiben az istenséget.

Söbször hangsúlyozza, hogy az istenség megismerhe- 

tetlen, róla magáról semmit зет tudunk. /Parm. 134, Kratyáos 

401./ Mégis meg kell próbálni mindazt magtud 1 róla, ami embe­
ri érzelemnek lehetséges. Ennek pedig csak egy helyes módja van: 
az önismeretből kell kiindulni, - mint anogy az ideák megismeré­
sének helyes útja a theia mania, az isteni elragadtass, vagy a 

hétköznapibb mód: a dialektika, de mindekettőnek az a célja, 

hogy a lélek szemét kinyissa a változatlan igazság meglátására,- 

mert „ mig önmagukból próbálják felfedezni az istenük lényegét, 

jő sikerrel járnak". Ennek a befeléfordulásnak az az eredménye, 
hogy önmagukkal összehasonlitják mind pozitív, mind nagitv irány­
ban, s vagy az emberségünkből kikttvfitt kéz t ethe tő, végtelenségig 

fokozott vonásokat állítjuk róla, vagy megállapdtjuk, hogy mi 
nem lehetséges isteni tulajdonsáig. Aért mind egyéni, mind közös­
ségi szempontból fontos, hogy az istenséget olyannak tüntessük 

fex, mint amilyen. /Heap.379*/
A relavitivista sophistákkal harcoló Platón főgond­

ja, hogy a változás prófétái között a változó világ mögötti vál- 

tozatiantis megsejtesse. izt találja meg az ideákban, s amikor 

a legfőbb Létezőről beszél akkor is ezt hangsúlyozza: nem vál­
tozhat, mert vagy jobbá kellene válnia, arai fogalmából követke­
zőleg lehetetlenség, vagy rosszabbá formálja magát, ami elkép­
zelhetetlen jo an ész szalmára,/Кзр.381./ A változatlanság azou- 
oan csak úgy xenetseges, ha a legfőbb lény lélek.
Ezt világosan bizonyltja, a már említett részben,/NoraA%«o/894-З/ 

ahol a lélek kezdeti valóság. Le a kezdet nem keletkezhet, mert 
a kezdetből kelx minden keletkezőnek származnia, de neki magá­
nak semmiből se lehet erednie: mert ha a kezdet nes. valamiből 
eredne, kezdetből már nem eredhetne. Minthogy pedig a kezdet 
nem keletkezhet, szükségképpen elpusztíthatatlan is.



12.
h Ol

Hiszen maga a kezdet pusztulna el, akkor sera ő maga soha serami 
mástól, sem más semmi Őbeiőie nem keletkezhetnék, /phaidr.245./ 

lehat az istenség lélek, s mint ilyen, halhatatlan, hzt tartja 

egyébként a görög közvélemény is. /Phaidr. Iü6./ S mivel az em­
berben is a gondolkodó én a jegistenibb lényegből való, /Reap,
518./ azt,ész a mi királyunk, s a földé s az égé is./Phil28./
A lét és a mindenség is a maga rendjéoen is igazolja, hogy a fö­
lötte valami csodálatos rendező ész és belátás uralkodik. / U.6./
Az isteni értelem tiszta észe mely telve van az igazi tudással, 

s valódi létre vonatkozik. /íhaidr. 247-8./ A tiszta értelem min­
den összefüggést látva, minden tudás birtokában lévén, őx az,akire 

egyedül joggal mondhatjuk, hogy bölcs. / Ápol.23./ Oe minden tu­
lajdonsága fölött áll a Jóság.w Az isten lényeiieg jó" / Resp.379./ 

A jóság fogalmát azonban Platon nem etikai, va_y érzelmi értelem­
ben veszi, hanem intellektualista mivoltához hiven értelmi tar­
talommal tölti ki; и tudományt és igazságot ád, s maga mégis fö­
löttük áll széxnségéveiи /Незр.508./ esztétikai kiegészítéssel, 

raez*t mint vérbeli görög, a kaio-kagathia elvét itt sem tudtad meg­
tagadni, - S mivel a jóság teljes birtoklása a bo.dogsag, / Symp. 
205./ magától érthető, hogy az istenség boldog is.

Am a boldog lény, a tökéletesség, a világ felé is ki­
sugárzik. Hint tökéletes értelera, minden tudás birtokában van, 
s mivel minden erény Platon szerint tudáson alapszik, igy minden 

erény is megvan benne. Épp ezért ,, nem lehet káromlás né^ikül ál­
lítani, hogy az istenség hazudik.“ Hert nem tételezhető fel, hogy 

Isten aktír szóval, akár tettel, megtéves ízen bárkit is, mive& a 

hazugság a lélekben lévő tudatlanság, másrészt számára az nem is 

hasznos, mert nem keli félnie ellenségeitől, sem az igazságot nem 

akarhatja összetéveszteni a hamisságggal, mivel önmaga az igaz­
ság, vagyis
dében, és sem maga nem változik át mássá, sem pedig másokat nem 

csal meg sem látomásokkal, sem szavakkal, sem jelek küldésével, 

sem ébren, sem álomban...кs minfiet sem axar hazugságokkal félre­
vezetni. /Resp. 378-9./ Nemcsak igaz, de igazságos is. / í'heat. 

176./. Igazságos viszont azért rehet, mert mindent lát, hali, 

semmi sem marad rejtve iiőttel. /Nőm.901/ Mindeható is, de mi­
vel lényege a jóság, csak a jónak az oka.
Az istenség tökéletessége nyilvánvaló, ezért nem lehet róla rosz- 

szat mondani, vonásait eltorzítani: nem lehet rosszabbat állí­
tani róla, mint a legjobb emberről, akit viszont képesnek tar-

« vagyis az isten igaz, tetteiben épjugy ra nt beszé-

/ Resp.379./.



13.

tunk arra, hogy lehetőségeit és képességeit a legjobb szándék 

szerint használja. &zéxt káromlás a költők tollán, amikor lágy- 

szivünek, szélsőségesnek ábrázolják, vagy nem reszelnek о yat 

Írni, hogy az istenek lopnak, hazudnak, vagy megvesztegethet ők.
Az irigység is kivül áll az istenek égi karán /phaidr. 248./ S 

mivel az istenség elvedül tökéletes, csakis ő lehet a dolgok mér­
ték e, nem pedig az ember, ahogy egyesek /rrotagoras/ állítják.

Ilyen magasztos isnehképet után természetes, hogy min­
den Piaton-olvasóban felötlik a kérdés,* aki ilyen világos, szin­
te keresztény isten.fogalmat alkot meg, monotheista,-e, vagy po- 

litheista. Kifejezéseiben hol istenről, hol istenekről beszél, 

ami zavart teríö^/t, különösen akkor, ha itt-ott még azt is olvas­
suk, hogy az istennek teste van. kindezt azonban csak akkor tud­
juk tisztázni, ha végig^elemezzük riaton terí^ejfcéselméieiet és 

gondviseléstanát, mert ott látjuk meg, hogy a terra^tett dolgok 

milyen hierarchiát alkotnak, s ebben milyen helye van az isten­
ségnek?

A" ■

í.

V !

'

l’
í

.



14.

3. 'lereratés-és gondviseiéselmélet.

„Az istenség", mint a régi mondás is tartja, minden 

dolog kezdetét, végét és közepét a kezében tartja" - kezdx egyik 

törvényelőkészítő beszédét a Nomoi athéni polgára. /716/ á miu­
tán az alkotást több Ízben is olyan tevékenységnek, vagy folí^- 

matnak tartja, mely valamit a nemlétből a létbe segitjat. / áymp. 
205, Soph. 265/, természetesnek tartja, hogy „ az ossz s halan­
dó élőlények, továbbá a növények, ahányan csak a földön magvak­
ból és gyökerekből sarjadnak, továbbá mindaz az élettelen test, 
amely a földben képződik, állíthatjuk-e, hogy másnak, mint is 

jjennek alkotásaiként jöttek létre előbbi nemlétük után". / Soph. 
265./ A teremtésnek azonban két mozzanatát különbözteti meg,két 
okot feltételezi istenit és szükségképpeniti az utóbbi hozza lét­
re a teremtmények quantitativ és qualitativ tulajdonságait, - a 

jelenséget, mondanánk mai kifejezéssel, - de a Jót a jelenségek 

egész világában az isteni lény formálta raeg, /Tim.68./ vagyis az 

értelemszerű elrendezés az ő kizárólagos joga.
A legszebbnek és legjobbnak az alkotója létrehozza az 

önmagának elégséges és legtökéletesebb isteni lényt./lira.68./
Ami ne:u más, mint a látható élőlény, a világ./U.o.30./ De a te­
remtést nem mindenestől közvetlenül végezte. Mivel ő maga töké­
letes és lélek, „mind keletkezés, mind érték/ dolgában előbbre- 

valőnak alkotta meg a lelket, majd a csilla_világot,/ - melynek 

tagjai göhb-formájuak, s igy a tökéletes istenséghez hasonlítot­
tak,-/ tüzből, vizbői, földből és levegőből. A csiilagviiág egé­
sze adja az ugyancsak gömbalaku világot, ennek közepébe tette a 

lelket, aőt ez a lélek kívül is körülvette a viiggtestet. Az igy 

berendezett, egyedülálló világ, /mely épp gömbalakja miatt nem 

lehet, csak egyetlen/ tökéletességénél fogva beéri önmagával^sea- 

mi гаазга nem szorul, hanem önmagát eléggé ismeri és szedeti. Mind­
ezek által boldog istenné alkotta./üm 35./ he nemcsak a világ— 

leiket alkotja meg, hanem minden csillag megkapja a maga mozga­
tóját a iáikét, he nemcsak az állati leiket, hanem „megfontolás 

utján azt találta, hogy egészben véve semmi, ami aljával van az 

észnek, - az észt a lélekbe oltotta, a leiket a testbe. így te­
hát Valószínű okoskodás alapján azt kell állítani, hogy ez a vi­
lág valóban lelkes és eszes élőlénnyé lett az isteni gondviselő-



15.

folytán /Tim.3ü/ - hz után. a gondolatmenet után már nem tart­
ja fontosnak, hogy a mithóiógia^. milyen származásfát ir az iste­
nekről, el lehet hinni mindazt, amit az istenek geneológiájárói 
mond. - Az „isteneknek", a teremtett isteneknek két osztályát lát­
juk felsorakoztatni* azokat, akik láthatóan végzik körforgásukat, 
/az ész hasonló mozgásának, mint legtökéletesebbnek mint jura / - 

a csillagok,- a azokat akik csak akkor mutatkoznak, ha akarnak, 
/fim.4ü/ Hogy a teremtett istenek i^jtén^vo tukat annak köszön­
hetik, hogy őket közvetlenül az isten teremtette, az kivilágcso- 

dik abból a mithikus gondolatiéjtésbői, melyet Platónnál követ­
hetünk. kiután létrejöttek a fent közölté módón az istenek a min- 

denség alkotója ezozatot intéz hozzájuk, közli velük, hogy bár 

össze ettek: /anyag s lélek/, ys mint ilyenek felbonthatok, te­
hát halandók lennének, de az 

tályrészét, mert csak gonoszság bonthat fel egységbekovácsoltat, 
isten pedig a jóság. Jelzi, hogy a világ teljes égéhez még a ha­
landók három fajtáját keli. meg^alkotni, de ezt már rájuk bizza, 
mert különben azok is halhatatlanok lennének. Amely mértékben 

azonban megilleti ezeket a halhatatlanság, az ész alapján. „ ezt 

az isteninek mondott részt maga az isten adja nekik." egyébként 
a halhatainához az istenei szőjék a halandót, tárjiálják, nevel­
jék. /fim. 41-2./ jííZ után meg is alkotja a lélek isteni részét, 

minden csillagra helyez egyet, megmutatja nekik a mindenség tör­
vényeit, s maguknak is megszabja életfeltételeiiet, terraészeiát, 
törvényeidet, konturozza az eljövendő földi élet etikai feltéte­
leit és következményeit, s mindezek után elhinti őket a Földre, 

Holdra, s az idő különböző raérrőeszkczeire, s az ifjú istenek meg­
kezdik a halandó részek megalkotást, „atyjuk" tervét követve. Az 

isteni rész befogadására a tökéletesség alakjául mintázott gömb- 

alakú fejet alkotják, s ennek szolgálatára való az összes többi 
testrész. /42-44/

se

i^akaratábői nem érik el a halál osz-

Mindeboől Platon azt akarja kihozni, s azt ki is fe­
jezi, hogy a keletkezett világ előtt létezett az eszmei világ.
„ A mindenség alkotóját s atyját nehéz dolog megtalálni, de ha 

magtaláltuk is nenéz volna mindenkivel közölni, ellenben azt kell 
megvizsgálnunk, melyik mintakép szerint alkotta mед. Ha e világ 

szé , s alkotója jó, akkor világos, hogy az örokkétarto minta­
képre tekintett, üz senki előtt nem kétséges, mert e világ а 1ед- 

szebo a keletkező dolgok kö ül. alkotója pedig legjobb minden



16.

Qkox közül. /Tim 28./ Ez a bizonyítás előtti célkitűzése, s utáftd 

szóban is összefoglalja a két szférát; a Lé%^ő, a Keletkező, 

amihez harmadiknak, mint a keletkező létezés befogadóját kap­
csolja a Teret, amely érzéki valóságot fogad ba, de hozzá az ér­
zékeléstől elvonatkoztatva, a gondolkodásnak mintegy „ fattyú­
hajtásával" lehet közelednij mig a Létező örökké egyforma, a az 

igazi gondo at világába tartozik. /Tim. 49, 5ü, 51* 52./ Az előb­
bit a szükségesség hozta létre, az utóbbit az Ész, s igy a világ 

a Szükségesség és Ész együttes működéséből születettáro- 

zottr a teremtés aktusát hangsúlyozó mithologikus elgondolást meg­
előzi a folitikos periodikuson megismétlődő fejlődéselmélete. 
Kezdetben a világot az istenség egy határozott mozgással elindí­
totta, ü hol közölte vele a mozgás biztositj erőt, hol szünetel­
tette azt, Utóbbi esetben a világ ellentétes mozgást végzett. E 

nagy változást előidéző mozgás legfontosabb következménye iett^ 

az életjelenségek visszafelé fejlődése: Ilyenkor „az életkor, 

amelyben az egyes élőlények voltak, megélőtt, minden halandó lény 

megszűnt az öregesebb külső felé haladni, s újra az ellenkező 

irányba csapva át, mintegy ifjaooá és finomabbá válva 

1азаап elenyészte*".../270/ A természet akkori rendjével nem fért 

össze a párosodó» utján való szaporodás, hanem*«:* volt a föld­
szülötte nemzedék " Akik ugyanis már a földben nyugodtak,,, mint­
hogy ott ismét összeilleszkadtek az alkatrészek, újra feléled­
te*,/ .ki sár j adtak a földből a földszülte lények" / 271/

Ennek az állapotnak mindenkor egy-egy nagy világka­
tasztrófa vetett végett, hogy aztán újra kezdődjék, mindig tisz- 

tultabb formában.

majd, • •.

Itt megáivá összegezzük kissé fiaton teremtéselmé­
letét. Egész világosan említi, hogy a világot az isten teremti. 

Kém minden részletében, de egyetemes eszméiben, és az u. n. örök 

ősanyagbói, Hert az érzéki világot úgy említi több helyen, hogy 

a négy elemből alkotja a teremtő, s ugyanilyen összetételű az 

emberi test is. A lira. 49-ben viszont világosan említi, hogy 

ззнй. a négy elem az élet befogadójának, dajkájának a Térnek Ölén, 
mint határozatlan van,/mintha csak Anaximandros apeiroryíját lát­
nánk, /amiből a négy elem; föld, viz, levegő, tűz csak igy tűn­
nek fel, ezekről csak úgy beszélhetünk, hogy „ ilyenfélék", de 

nem mondhatjuk határozottan, hogy „ez", vagy„az".- Az isten, 
mint mindenek előtt és fölött létező, levő, megalkotja a Viiág-

j



17.

leiket, majd a csillagok leikét, mert a csillagok mosását csaic 

lélek okozhatja, s ezeket nevezi iraton mithologia nyelvén is­
teneknek. A dalógusok folyamán világosan kivehető, hogy csak ak­
kor beszél „istenekről,araikor aem a íilőzófia\a^ar~valamit ki­
fejezni, hanem közérthető nyelven. Az istenek istenvoitukat csak 

annak köszönhetik, hogy az isten teremtő ujja alól kerültek ki, 

igy mintegy ieteni hatalmat is kapnak, társtereratői lesznek 

istennek, amikor a halandók halandó jellegű részeit a meglévő 

őselemekoőx összeállítják.
hind az istenek, mind a Világléiek, mind az emberi lé­

lek isteni része az értelem, з annyiben hasonlók egymáshoz, amsny- 

nyiben eimek birtokában vannak. - Izek az istenek tűi.képen köz­
vetítők a világ és isten közt, a közbülsők, a dairaonok, Mint 

anogy & Létezőt és Keletkezőt összeköti a Tér, az anyagot és is­
tent a világiélek, istent és világot az emberi lélek. Kern talál­
juk tenát szükségesnek filozófiai értelemben hármas istenfogai­
mat kináraozni jtlatonbói, mert isten, amennyiben az viiágfölötti 
és iétfölötti, az ő elgondopasában is csak egy van. S bar sok 

gondolkodnivaiot ad az istenség és az idea viszonya, arra is meg­
felelő feleletet ad a I'ira-bfAni az ideáit isten örök szemléletei, 
a világ ezeknek mozgó, elő képmása. /37/ S mivel sehol nem ál­
lít ja Üzembe a nagy látó Istent és az ideákat, másrészt világo­
san kimondja, hogy & Létező a tökéletes, semmi ok nem tarthat 

vissza, hogy ki nem fejezetten^ bár, itt már Platón az ideát s 

az istenséget valahogy egynek gondolja, hiszen a végtelen töké­
letes Önmaga tökéletességét szemlélheti önmagában is, s mivel 
^o|/y sokszor hangoztatja az Író az istenség legjellegzetessebb 

tulajdonságának a jóságot, ezzel pedig nem fér össze semmi irigy­
ség,..azt akarta, hogy minden a ieghasoniőbb legyen őhozzá, /fim. 

30/ s ezért e tökéletességeket, az ideákat vette mintául. - így . 
lehet összeegyeztetni az ideatant az istenség fogaimávais egyik 

esetben mint passzív minta, másik vonatкоzásban mint aktiv te­
remtő áll elénk. Le minkét esetben az örékkévalcságban Létető.
Ürökegy, örök egyszerű Istenről beszél. - A Komor végén emleget 
ugyan két leikot, helyesebben „legalább is két leiket”.- egyik 

a jónak okozója, másik annak ellenkezőjét idézi elő, de mivel itt 

a csillagok leikeiről van szó, semmi okunk, hogy két abszolút 
értelemben vett istent tételezzünk fei.-

Itt érintSÉgjie-fenénk még azt a kérdést is, melyet so-

s



16.

kan látnak a platón! teológiában: a platón! istenség transcen- 

dens-e.immanens e, vagy esetleg azonosítható istenfogalraa a vi­
lág fogalmával. - Az az éles elválasztás, melyet a 'Cimaios te­
remt ésmithozsában véghezvisz a közvetlen és közvetett teremtés 

uvján, semmikép sem indokolhatja az Immanenciátr^A pantheismus 

mellett látszik tanúskodni e dialógus zárómondata:„Most elmond­
hatjuk, hogy a Mindenségrői szőlő előaddsunk véget ért. Mert ha­
landó és halnatatlan élőlényeket befogadva és velük megtelve meg- 

azűrfietett ez a kozmosz, mint látható élőlény, mely a látható 

lényeket magába foglalja,: képmása a gondolatbeli élőlényeknek, 

érzékelhető isten, a legnagyobb és legjobb, legszebb és legtöké­
letesebb, egyetlen egyszülött világunk.* /fim 92./ - Mindesetre 

a Timaics nyelvét ismerve máz, senki sem gondolhat erőszakos be­
legondolna nélkül arra, hogy az érzékelhető, születő, láhtató, 
világ azonos volTia Haton istenfogalmávai, mert Így nem történ­
ne más, mint pLatont épp ott ölnénk meg, ahol leginkább Haton: 

a változatlan Létező világában.
A szellem és anyag világának megalkotása után nem kis 

jelentőséget tulajdonit a szellem hordozójának: a lélekaafc meg­
teremt ésénex..- Mint már láttuk, a lélek két,hogy úgy mondjuk „fő­
re szikből ** állj a halhatatlan, isteni értelemből és a halandóból. 

Az előbbi isten közvetlen teremtő aktusából származik, az utób­
bi létrehozatala az istenekre bízatott, az isteni részünk ma- 

ga^ítalására nem talál elég kifejezést, mer ennek segítségével 
ismerjük fel a végső eszméket; a Jóságot, Szépséget és igazsá­
got, de ennek ellentéteit is.. Épp eme működése miatt születik meg 

a gondolkodással „valami isteni a lélek isteni nemében”. /Pori— 

tikos 309./ ázt mondja más szavakkal az Államban is: a gondos­
kodás erénye mindennél inkább valami isteni lényegből való /510/

Ezzel szemben a halandó 1élekreszéknek „ szörnyű és 

szügségszerü állapotai vannak: először is a gyönyör, a rossz leg­
erősebb csalétke; továbbá a fájdalom, mely visszatart a jótól, — 

majd a vakmerőség, és a félelem, e két esztelen tanácsadó? a ha­
rag, mely oí|ran nehezen csillapítható} a könnyen félrevezethe­
tő remény: mindezeket összevigyitve az értelemnélküli érzékelés­
sel s a mindenre elszánt szerelmi vággyal — ös zerakták / az is­
tenek/ a lélek halandó nemét1* /fim 70/ - Mivel ezek a vonások 

élesen különböznek az isteni értelem adottságaitól, az iaterikk 

nem -is akarták összekeverni, hanem a fejet jói elválasztották



19.

a törzstől, hogy a halandó részek b.e|ne mocskolják a lélek is­
teni részét, - s az előbbit a törzsben helyezték el.- A felso­
rolt halandó részek sem egyforma értékűek: „ egy része termé­
szettől fogva különb, a másik pedig hitványabb; a thorax üre­
gét is két lakosztályra bontják, a rekeszizmot téve Közéjük vá­
lasztófaiul. Már most a léleknek azt a részét, mely férfias bá­
torságéban részesedik és győzelemre vágyó, a fejhez közelébe te­
lepítették hogy az értetem szavára hallgatva azzal együtt erő­
szakkal tartsa féken a vágyasat, amelyet a rekeszizom alatt he­
lyeznek le, ha azok nem akarnak engedelmeskedni az értelem pa­
rancsának. /Tim. 70./

»»»>

A hármas felosztásnak költői ábrázolását
látjuk a Phaidros hires kocsihasoniatában,/'246/ amelynek gondo­
latki továbbvitele a léiex képességeinek hármas tagozása, amely 

körvonalazva a ‘timaiosban is megvan: a gondolkodás, az indulat 

és a vágyakozás. /Hesp.436-7«8./

Az isten megalKOtta a világot s megalkotta a lelke­
ket, közvetlenül, vagy közvetve. Az örök isten az örök озапуад- 

boi az Örök ideáit alapján. A lelkeket megalkotta^ egyszer s azok 

száma állandó, mert egy sem pusztulhat el, hiszen haihat a 11апол, 
legalább is lényegüket texintve , a lélek pedig többé sem lehet, 

mert ez csak a halandók sajátsába, a ha lehetséges lenne, meg­
szűnne a halandóság./Resp.611./ Már előbb láttuk, hogy az értei­
met, a lélek igazi isteni részét,épp istentől eredett mivolta 

miatt tartja halhatatlannak. A mellett toboször hivatkozik az 

általános hitre i: Nem szűnhetünk meg hinni abban a régi és szent 
hagyományban, melynek tanitáaa szerint a lélek haH§ffi[tatian,/VlI. 
lev.395/ De az is bizonyltja a lélek halhatatlanságát, hogy a
testi, anyagi valók a saját betegségükben elpusztulnak, a lélek 
ellenben maga betegségétől, a tudatlanságtól és az ebből ere­
dő bűnt őí/él etben marad. / Resp, 6ii./ - Másrészt a lélek önmagát 
mozgatja, a tőle nyeri az anyag, a test is az életet, én a lel-ek 

e maga t rao zgat-jn у—tő-ie nyeri az anyag,—a—Wst is az-életet, és 

ax iéiex soha nem fogadhatja ue a magával ellentétes fogaimat, 

a halait, tehát ejmiatt is nal na táti annak kei! lennie.
Ha a lélek az istenekkel rokon tulajdonsága, akkor na— 

gjinn meg keli becsülni, értékelni. „Összes javaink között az is­
tenek után a lélek a legistenibb és egyszersmind iegoensőbo tar— 
tozéxunx. /Пот



20.

/Нс»at 724/ Ázéxt leghelyesebb álláspont az, ha legnagyobb becs­
ben állanak ás első helyet foglalnak el a lelki .javak az értéke­
lésünkben. /097/ b az életben a gaz .tagság a test javáért van, a 

test viszont a lélekért. / kintha csak Szent ?ál értejcsxáláját 

olvasnánk: minden a tiétek, ti Krisztusé, Krisztus pedig az Is­
tené/ Nem csoda tehát, hogy a halálba induló Sokrates arra buz- 

ditgat öreget-fisait, hogy * se testével, se vagyonával ne fog­
lalkozzék előbb és olyan buzgó»ággal, mint a leikével 
nem a gazdagság adja az embernek az erényt, hanem az erény a gaz­
dagságot. /Apoll. 29.30./

mertJ t » ♦ » • • •

A teremtett valók közt meg kell még említenünk a dé­
monokat. Világosan az államban beszél róluk: amikor valamennyi 
lélek kiválasztotta már életformját, az istenek и mindegyikük mel­
lé odaállította azt a démont, akit ki-ki választott, hogy az vi­
gyázzon életére és teljesítse be választott sorsát” /Resp.621./
S másnol is emlegeti a démont, de miiétét csak a öymposionban tart­
ja elénk, Erőst tárgyalva. Araikor a lakoma résztvevői sorra\ el­
mondják Erősről dicsőítő oeszédeiketj hatalmas, mindennek éltető­
je, bölcsjszépre irányul stb. axkor Sokrates elmondja, hogy ta­
nulta meg 6 niotimátói, ki is Eros? Poros és Penia, a bőség és 

szegénység gyermeke, ellentétek keveréke: rongyos, szegényes, haj­
léktalan, szabad ég alatt hal, durva, - másrészt szépre lelkese­
dik, bátor, vakmerő, félémés vadász, mindig valami cselt ez , egész 

életében filozó.fái, sem nea halhatatlan, sem nem halandó* -gg=ifc 

ugyanaznap virágzik és él, majd meg-raeghal s újra feléled, - amit 

megszerez, ezétfolyák keze között, úgy hogy sona nem szegény sem 

nein gazdag, ludas és tudatlanság között áll / 230-4/ De a szexre 

irányuló törekvéseinkben legnagyobb segítő;Eros.-
Nera nehéz az ellentétekből megábrázolt Erosban я raj­

ta keresztül minden démonban Platón u.n. közbülső, összekötő el­
vét felfedeznünk. Megfogalmazva is megtaláljuk pár sorral később: 
Eros „ tolmácsolja és közvetíti az emberektől jövö dolgokat az 

isteneknek, в azt arai az istenektől jön, az embereknekj vagyis 

egyrészt az imákat és áldozatokat, másrészt a parancsokat és ál­
dozatok viszonzását, / 203/ - léhez eldönteni, mit értett Platon 

a démonon. Valószínű, hogy a teremtett istenek gondviselő megnyi­
latkozása az általuk létrehozott lények iránt, főbbek, mint az 

ember, kevesebbek mint az istene Más-«helyütt megnait hercsokat



Pl.

nevez dé ónnak, sxik mz isteni igazságszolgáltatás földi és túl­
világ! végrehajtói. Mindenesetére szellemi lények, részben в né­
pi hit alakjai, akiket riaton sokszor csak q.xx& használ fel, hogy 

vele az istenség létét bizonyítsa, az istentelenség vádját meg­
cáfolja, 4>iSrt amint sokra»;» védőbeszédéoen mondja, ő is hisz a 

azexiemekbeh, mint a görögök, s azok vagy istenek, akkor aemi- 

ként nem vádolható ietentelenséggel, vagy istenek fiai, mint anogy 

a mitholögia tartja, akkor pedig nem tételeznető fel, hogy vada­
id. az istoiitä/v fiaidban higyjen, istenekben pedig nem. / Apói.27./

Az istenség azonban nemese meg t erőseit i az érzékelhe­
tő valóságot, annak sorsát továbbra is figyelemmel kíséri, A lé­
leit gondját viseli a lélektelennek, / rnaidr. 24b./ 

maga teremtményeinek, kivel minden az isten tulajdona, /Нот.902./ 

mindenről gondolkodik, akár jelentéktelen az, akár kimagaslóan 

nagy ügyek, mert ha egyiket is elHanyagolna, vagy figyelmen hi­
v'd! hagyná, - amit két okból tehet: „ vagy azért jár el így, mert 
azt gondolja, hogy az egészre nézve teljesen közömbös, ha a kis 

dolgokkal nem t rödik, vagy pedig alpuhultsájból és könnyelmű­
ségből, - már is rosszabb lene a legjobb mesterembernél, aki a 

maga dolgát, mennél különb, annál pontosabban éa teljesebben el­
végzi. üZ pedig az isten fogalmával teljesen összeegyestetethe- 

telen, mert £ jó az 1 sten^ erénn nyel ékes, színiemről való gon­
doskodás lényéhez tartozik. /Нот.900/ Az isteni gondviselésnek 

végső x ug ója,- £1 at о n igen sűrűn hangoztat ja:-a Jó3'íg .

az isten a

A világot, s elsősorban a csiiiagviiágot az istennek 

keli kormányoznia, mert azok pályája az ész mozgásaihoz, kör— 

forgásához hasonlít, már pedig*«bekor világos, hogy a legjobb lé­
lek gondoskodik az egész világról és 5 vezeti azt ezen az utón."
/ Nőm.897./ Összességükben^!^külön-küiön.A Poiitikos-ban 

doskodás l41 mozzanatra bomlik; „egyszer egy rajta kívül eső, is- 

ÍSIüL vezeti a /világ/ mozgásét, s ilyenkor uj életerőt nyer, 

és a ‘teremtotol helyreállítva meghívja halhatatlanságát,— más­
kor vis ont magára van hagyva, maga—magátol mozog, s oly kedve­
ző pillanatban marad magára, hogy számtalan körmozgást végez visz— 

szafelé.1» /269./ - ízzel mingegy hangaulyózni kívánja fiaton, 

hogy az isteni gondvisieée nem korlátozza a szabad kifejlődést: 

szabadság és szükségszerűség harmonikusan érvényesül a világban.

a gon-



22.

Ha a nagy világmindenségről gondoskodik, úgy az em­
beri dolgokkal is törődik. Az emberrel, maga egyéni és egyete- 

mes voltában egyaránt. Hisz az ember az isten birtoka. /Piáid.62./
Platon világszemléletében minden emberi mozzanaton 

rajta van az isteni gondviselés jegye. „nincs semmi jó életünk­
ben/ amit ne őtőlük kapnánk" /Eutyphr.15./ Az isteni gondviselés 

.juttatja az embernek a földi, a szellemi és az i3téní javakat. 
üzért hordoz a tölgyfa korongja makkot, a méhecske mehet, a juh 

súlyos bundát, - ezért terem a fekete föld búzát és árpát, a fák 

ezért roskadoznak gyümölcstől, a ten er ezért ontja a halat. 

/Reep.363./ - Mindezeken túl az egyén£ sorsat is irányítja, ei- 

haimozza egyéni és közt szolgáló jótulajdonsagokkal.
Ä világi boldogulásihoz ka, ja a különböző képessége­

ket, és ajándékokat a hozzá szükséges tanítással együtt: „ a tü­
zet Prometheustól, a mesterségeket Hephaistostól és muvésztársá- 

től* Athénétől, a magvakat és növényeket pedig másoktól" Vagyis 

az isteni Gondviselés hér; szók és istenek utján siet segítségé­
re az embernek. /Polit.274./ Ezen kívül segíti az erényben; - 

előrehaladását vagy bűneit jutalmazza és bünteti e világon és 

a túlvilágon.

Ezzel kapcsolatban nem kerülhető ei Platón tanítása 

a lélekről és cselekedeteiről az erényről. Ontológiai vonalon 

már láttuk, hogy a lélek eredetét istentől veszi, hármas műkö­
dési vonala van, з három ielekreez körül esak az értelmes lélek 

tekinthető halhatatlannak, a többi a testtel együtt elenyészik.
Ka azonban a lélek halhatatlan, sorsa a túlvilágra is % átnyú­
lik, s annak milyenvoitát evilági élete határozza meg, vagyis 

a léleknek szabad elhatározasu megnyilvánulásai vannak, a ha- 

lálutáni életet döntően befolyásoló cselekedeteket kell végre­
hajtania, melyeket a köznyelvén erénynek és bűnnek nevezünk.

Az erényes életnek vannak az embertől független fel- 

tételei, amelyekkel az isteni gondviselés eleve felruházza: egyé­
ni szerencse, az erényes életre való hajlam. Érdekes, hogy Pla­
tón hirdeti a szabadságot, az ebből fakadó felelősségérzetet, 

de az egyes erények kifejtése, sőt e.yetem s vonatkozásban is 

minden erény végső fokon az isten ajándéka is: Menonnal az erény 

taníthatóságának voltát vitatva arra a konklúzióra jut e dialó­
gusban Gokrates:„ha eddig helyesen kutattunk, akkor az erény



23.

nem természet járuleka, sera pedig nem tanítható, hanem azsem
értelem mellőzésével az isteni sors ajándékozza meg azt, aki
benne részesedik. /99-100/ s másutt is emlegeti, hogy a leg­
jobb többnyire az, akit az istenek szeretnek, /Prot.345./ és 

az athénieket is legnagyobb dicséretként úgy illeti, mint akik 

„kényszer nélkül, saját természetüknél fogva, isteni osztály­
részük révén, igazán és nem színlelésből derék emberek.” /Nőm. 
642./ Az erényes életben az isteni akarat s az emberi szabad 

elhatározás a sajátos módon társul Platón elgondolásában. A sza­
bad elhatározás fontos tényező, a szokáserényt még a túlvilá­
gon is bünhődteti, /Resp.6l9./ mely jutalomra nem méltó. Az erény, 
isten akaratából, nehéz, küzdelmes, fáradságos, de aki az erény 

csúcsára ér, az könnyen birtokában tarthatja, bármily nehéz volt 

is megszereznie, /prot.340./ Az akarati aktus hangsulyózásával 
túllép Platon mestere egyо dalu inteliektuaiizmusán, bár mint 

látni fogjuk, az erények végső kicsendülése nála is az értelmi 
mozzanat. Az erény fontos célja, hogy mindenki eljusson a győ­
zelmek legnagyobbikához, az önlegyőzéshez, mert eá „ minden győ­
zelem közt ez az első és legszebb" /Nora. 626,/ Az erényes élet 

nagyobb érték a földi életnél ist „nem azt tartjuk az emberek 

számára a legnagyoob értéknek, hogy életüket megmentsék, és nem 

a puszta életet becsüljük a legtöbbre, mint a tömeg, hanem, hogy 

az emberek a lehető legjobba váljanak és maradjanak mindaddig, 
amíg csak élnek" /Móra.707./

Az erényes életnek első feltétele a világos belátás, 

az értelem használata, mert ezzel az isteni képességünkkel is­
merhetjük meg, mi az isten akarata, mert az erény nem más, mint 

az isten akaratának teljesítése a felismerés után. Hisz maga a 

gondolkodás is erény, még pedxg isteni erény, /Reap.518./ amely 

azonban csak használat által válik üdvössé, vagy haszontalanná, 

a szerint, nogy merre fordul. Ám aki a megfontolás életét vá­
lasztotta, az sem nagy, sem kis gyönyörre nem szorul, mert az 

a legistenibb élet : /Phil.33./ A meggondoitsággai párosult nyu­
galom, a szerencseadta javak közömbösbevétele, a földi javak 

megvetése, s csak az erény becsülése, mert a külső javak a köl­
csönös szeretet és az erény folytán gyarapodnak. - &11ецха|Ьеп 

ha igyekezetük a külső javakra irányul, ezek is elpusztulnak s 

velük pusztul az erény is, - ezt az életeszményt csak az tudja 

megvalósítani, akiben az isteni elem, az értelem nem keveredik 

emberi jelleggel: /Kritias 121./ érzéki gyönyörrel.



24.

Bár Platon a gyönyört sem kapcsolja ki teljesen etikájából, de 

сзяк a belátástól vezetett gyönyör а яубгб élet /rnileb.27./ A
nemes gyönyör, csak a jók osztályrésze, a rosszak leikében ka­
rnis gyönyörök rajzolődnak./4ü./ Az isten azonban csak az igaz, 

igazságos, jájQoor, tetőtől-talpig becsületes embert szereti/39/ 

mert 6 maga is ilyen, s az embernek lehetőség szerint hasonló­
nak kell lennie istenéhez az által, hogy tudatosan igazságosan 

és szentül él. /Sheaitetos 175/ Ettől függ az embernek értéke, 

vagy a semmivolta, az embertelensége. Ennek a belátása a böl- 

cseség és igazi erény, - nemismerése pedig tudatlanság és nyil­
vánvaló gonoszság. /176./ Erre az életre természetesen csak az 

igazi bölcs, a filozófus képes, aki „az isteni és rendezett dol- 

. gokkal való állandó érintkezés folytán maga íb rendezetté s is­
tenivé válik,ame nyíre az embernek lehetséges." /Resp.500./ A 

rendezettség a mértékletességben nyilatkozik meg, s ez nem más, 
mint hogy az ilyen ember, mindig a megfelelőt teszi az istenek­
kel s az emberekkel ezemben. likőr az emberekkel szemben cselek­
szik megfelelőt: igazságos, mikor pedig az istenekkel szemDen: 
jámborul cselekszik." /Gorg.507./ Mindaz pedig, aki lelkében nem 

vegyíti az igaz erényt, gyönyört a hamissal, vagyis cselekedete­
iben a helyes mérték uralkodik, az nemcsak jót cselekszik, de 

benne a jó széppé is váli*, épp az arány miatt, /?hileb.64./ mert 
a jóságot nem lenet egy eszme hálójába fogni, hanem csak a szép­
ség, az arany és az igazság együttesen fejezik azt ki. /65./

Az erényekben gazdag ember az istenek kedveltje, akit 

az isten semmiféle ügyében, sem életében, sem halálában nem hagy 

el,/Ápol.41-2./ mert hiszen az isten nem hagyja el azt, akiben 

megvan a jó szándék arra, hogy igazságossá legyen s aki gyako­
rolja az erényt, amennyire csak az ember hasonlóvá lehet isten-, 

hez. /Resp.6l3./ Ezért az igazságos, - erényes - emberrről feli 

kell tételeznünk, hogy akár szegénységben, akár betegségben, akár 

más látszólagos bajban van is, ez ránézve végeredményben jói vég­
ződik, életben vagy halálban /u.o./ Ha szenvedések sutának, is­
ten azokat nem növelni, hanem csökkenteni fogja, s igy jelen ba­
jain* jóra fordulnak, a jó ellenben állandóan megmarad birto­
kunkban. /йот.732./ Ez az életmód nemcsak azért, helyes mert a 

hirnév szempontjából első, hanem mert aki ezt megtartja, eléri 
azt amire mindenki töre&szik: többet örül és kevesebbet bánkó­
dik életében. / U. o./



25.

Az erényhez ragaszkodó élet mind testileg, aint lelkileg kel­
lemesebb a romlottságba merült életnél, de egyébként is fölé­
nyesen felülmúlja azt szépségben, rendben, kiválóságban, hír­
névben, úgyhogy azt eredményezi, hogy birtokosa minden tekin­
tetben és egészben véve ooxdogaboan él, mint ellentéte. /Mom. 
754./ S mivel az erényes életformák örvendeteseobek és kelle­
mesebbek, Platon szerint nem lehetséges, hogy aki kellemesen 

akar élni, önként éljen féktelen életet, hanem az emb rek,vagy 

tudatlanságból, vagy önuralom híján élik a helytelen életet.
az akarati aktus elismerése mellett riaton mesterea 

alaptanitásáiis Hangsúlyozza, hogy a bűn lényegében tudatlan­
ságon aia. szik. xöbo helyen említi, „nogy a bölcsek vaiameny— 

nyien tisztában vannak azzal, hogy mindazokj kik rutui járnak el, 

és rosszat tesznek, nem urai akaratuknak." /Prot.343-6/ Le mágí- 

sutt* akiknek felfogásuk és emlékezőtehetségük rossz, sohasem 

fognak eljuthatni az erény és bún igazi mivoltának leneto leg­
teljesebb megismeréséhez. /VII.lev.344./ knnek ellenére az erény 

hiánya, vagy a bűn megkívánja a maga büntetését, „senki, sem is­
ten, sem ember nem merészeli áiiitani, hogy a bűnösnek nem kell 
l&kolnia”./kutyphr.8./ bőt, a bűn szinte kisebb baj, mint az,ha 

valaki nem bűnhődik meg érte* „én pedig úgy vélem, a jogtalan- 

kodó és igazsagtaian mindekképen nyomorult; legnyomorultabb azon­
ban, ha jogtalankodásáért nem kerül törvény elé, s nem bűnhődik,- 

ha törvény elé került, s isten és ember előtt bűnhődött, már nem 

annyira az, / Uorg.373./ mert a gonosz ember, mivel rászolgált 

a büntetésre, szerencsétlen ugyan, de viszont a bunnődéa az is­
ten jóvoltából hasznára volt. /Resp.379./

Már pedig csak annak lehet ilyen hevesen követelni a 

aki hisz a szükségszerűség mellett a szabadakaratbanbünhődést,
is, mely a feielőssségérzet és felelősségrevonás logikai előfel­
tétele. 3 valóbari több helyen nangoztatjas „Az a felelős, aki 
választ » Az isten nem felelős, 

lé Anake leánya, a szűz Lachesis / Kespubi.6i7./ „S a mindenség 

királya látja, hogy az összes cselekedetek a leiekből fakadnak, 
és bennük sok az erény, de sok a bűn is...de hogy ki-ki milyen­
né lesz, megengedte, nogy ennek ока mindegyikünknek az akarata 

legyen. '* /лот.904./ S ha ez a szab&dakarat nem is határtalan, 

hisz az emberi elét is ezer feltételtől szabott, mégis fölötte 

áll a végzetnek, különösen az isten segítségével s a sors ked—

üzeni az életformát választók fe-



26.

vezésével karöltött emberi akarat. melynek ie^azeuD virága a 

lelki szabadság, mely a földi élet tényeivei szemben közömbös, 
adja át magát a siránkozásnak, hisz tudja, hogy az istennem

szereti a becsületes, jó embert, /Phil.40#/ - A végzet, a sora, í

az i_azi törvényhozó, az események, melyek mindenféle változat— 

ban elбЪикхатгат: a háború, szegénység, betegség, járványok,-
de ezek ellenére sem nirdetnetŐ az, hogy a halandónak semmi be­
folyása nincs a dolgokra, az isten intéz minuent és istennel 
együtt kormányozza a szerencse és az alkalom az összes emberi
dolgokat, {onhdik €99ye P/qbn eltnélzhébtn re'yieh ej szafcad rv,Jb'd4

Az erény és a biin éles szétválasztása az erény ju­
talmazása, a bűn büntetése erkölcsi követelmény, keli ak­
kor tax'tanunk a gonoszok szerencséjéről? Látszólag ezek bizo­
nyítják azoknak a tételét, akik az istenek megvesztegethetősé­
gét hirdetik, kzeknek a sorsa azonban csak az egyetemességbe,az 

egészbe foglalva érthető meg, mert az isten gondviselése bár­
mily piciny dologban nyilatkozik is meg, mindig az egészre irá­
nyul, annak jólétét mozdítja elő, de ez az emberi értelem előtt 

rejtve van. /Нот.903*905#/ Az emberi értelem, épp úgy, mint a 

mithőlőgia bizonyltja, és követeli, hogy ezek is valahol meg­
kapják a méltó sorsukat, s a földi életben meg-nem jutalmazott 

jók a maguk megtiszteltetését.
Vagyis az kgész nem fejeződik be az emberi élettel, 

az ember földi léte után kell valamilyen folytatásnak lenni, az 

egész emberi él t nem korlátozódik e földi terekre, hanem a ha­
lál után teljesedik be. a tulvilágí életbe a halál a kapu. A 

halál nem más, mint két dolog szétválását a léleké és a testé. 

/Gorg.524./ A test csak börtöne a léleknek, a lélek törekszik 

vissza az istenek honába, ahonnan szármázik, de oda cshk úgy 

juthat ex, ha az isten-rendelte hivatását itt a földön teljesí­
ti. áz pedig mi niás rlaton szemében, mint az igazság keresése, 

amint azt bokrátea példája mutatta, aki önmagába, és mások vizs­
gálata által próbált eljutni ehhez, s épp azért nem kellett ret­
tegnie a haláltól, sem annak következményeitől. /Ápol.28-9./ A 

haláltól való félelem ostobaság, mert arról tulajdonképpen sem­
mit sem tudunk, s aki fél, úgy viselkedik, mintha tudná, mitől 
fél. /d.o./

A túlvilág! élet hite a mithoiógiában él, de az em-



27.

bér jelképen is g.yüjcerazik.brről különösen ások tanúskodnak, 
akik eljutnak odáig, hogy a halálra keli gondQxniok, «, s eszük­
be jut olyasmi is amire azelőtt nem is gondoltait: hátha mégis

úgy fitymáltak, van túlvilág,- s kezdik éd­es az. igaz,amit eddi 
digi életüket vizsgálhatni. /Resp.330./ S azok is, akik tagad­
ják nem tudnak helyébe a legszorgosaob kutatás árán sem mást he­
lyezni, s a iegbolcsebbek sem tudják bizonyitani, hogy más éle­
tet keli élni itt a földön, mint azt, amely odalent is hasznos-. 
/üorg.527»/ Az élet nem más, mint a halálra való előkészület az 

erények gyakorlása, a bűnök kerülése és az elkövetett bűnök jó­
vátétele által, S itt egészen magas igényeket áliit fel /laton: 

törekedjünk jók lenni magunk és mások előtt, ne csak színre, ha­
nem igazaoan, ha pedig valami rosszat követtünk el, bűnhődjünk 

meg érte,- mert a legnagyobb jo, ha erényesek vagyunk, de utána 

nincs nagyobb jó, mintha azzá válunk, s bűnhődünk, tiz az életsi- 

lus az, amely egyedül boldogságoa vezet élet és hala ban egyaránt. 
/U.o./ лрр ezért a becsület*s emberre nézve a halál nem szeren­
csétlenség. /Reap.3Ő7./A halál utáni életnek azonban nemcsak az 

az értéke, hogy az ottaniak boldogabbak az idevalóknál, hanem,
hogy d hainatatlanok. Ш a halhatatlanság a jo és a rossz számá­
ra is fennáll! az igazságos és jámbor ember halála után a boldo­
gok szigetére száll s ott minden bajtól távol zavartalan boldog­
ságban lakhat,- az igazságtalan és istentelen ellenben a blindő- 

dés és я lakolás börtönébe kerül, aeiyne* neve 1artáros. /Gorg. 

523./
A halál után Platon szerint mind a test, mind a lélek 

megtartja életének földi jellegét: a test a maga külsejét, a lé­
lek erényeinek, bűneinek, & műveltetősének nyomait őrzi. /Gorg. 

525./ A test és a lélek további kapcsolatáról nem tesz említést 

sehol, mint ahogy nem túlságosan érdekli a xest-lélek összefüg­
gése tüzetesen e földi élet folyamán sem. A test, csak mind je­
lenség kisér bennünket az életben, - a halál után a holtak tes­
téről, mint képmásról beszélhetünk. /Kora. 959./

A lélek halála után Ítélet alá kerül. Az Ítélet szem­
léltetésére a mithoiógia hagyományihoz fordul platón, a mitholc- 

gikus képekben azonban mély mondanivalót /ejt el, amit nehézség 

nélkül lehet kihámozni Г
kl einte még élve, a halál napján if éltéit meg az az­

nap halni készülőket a teremtett istene*, akik maguk is testbe- 

öltozötten tartották az Ítéletet. így azonban sok tévedés csu—



28.

szőtt be, s nem odavalók Kerültek a ooldogok szigeté e, mert so­
kan gonosz lelkűket szép testtel, nemes származással, gaz lagSág­
gal födték el, s mikor eljött Ítéletük, egy sereg tanú bizonyí­
totta jámbor voltukat. tíz megzavarta a bírákat, kik maguk is ru­
hástul ítéltek, az ő lelkűket is eifályolozta szemük, s testük 

egész tömege, tízért Zeus megparancsolta, hogy ezentúl az emberek 

ne tudják előre haláluk óráját, s ezzel megszüntette előrelátá­
sukat, másrészt, minden mez nélkül kell őket ítélet alá fogni, 

haláluk óráján, mint no^takat, „ Meztelen halott legyen maga a 

biró is, s közvetlen leikével kémlelje a megholtak lelkét, tüs­
tént a halál után, mikor nincs köriilük semmi rokonság, s a föl­
dön hagytak minden diszt. /Goxg 523./ A lélek, ha megszabadul a 

test mezétől, nyilvánvalóvá lesz rajta minden* természete, s min­
den benyomás, melyet törekvés! s foglalatosságai benne hátrahagy­
tak. A sok hamis eskü s jogtalanság csupa seb s ostorcsapás raj­
ta, hazugság s hivalkodás meggörnyesztékte, з mert igazság nél­
kül nőtt fel, nincs benne serarai egyenes, a teihetetienség eipu- 

hultsigá, zabolátianság összhangtalanná s utálatosság tette. Az 

ilyen lelket gyalázattal a fogságba küldi, hová elérkezve rögtön 

megfelelően bűnhődik. - Nem szárait, hogy ez a lélek földi életé­
ben király volt-e, vagy más méltóság. - Ha ellenben olyan lélek 

kerül a birák elé, aki jámbor s igaz életet élt, - egyszerű pol- 

gáréV, vagy másvalakiét, főleg filozófusét, aki életében cs 

adatával törődött, s a hiábavalóságok halmazával nem, a biró 

lőtte megörül, s a boldogok szigetére küldi, /tíorg.524./
A halál utáni /1/ ítéletet és életet platt!ikus szép­

séggel és erővel meséli el nekünk az Államban Ér, a pomphyliai 
hős, aki egy harcban elesett, tiz napon át járt a túlvilágon, s 

aztán eszméletnez térve mondja el mindaztj amit ott látott* / 

Resp. 614-621./ Itt két-két hasadék iáfeszik a földben és az égen. 
Az első pár hasadékon át a megítéltek indulnak el jutalmukat - 

felfelé, ill. büntetésüket - lefelé Kitölteni, s a másik pár nyí­
láson át térnek vissza. A hasadékokban foglalnak helyet a birák, 

s Ítélet után az igazságos lelkeket a jobboldali hasadékon át 

felfelé, az égboitozaton keresztül indítják útnak, miután elől 
jelzőtáblákat Kaptak.- Az igazságtalanok a baloldali hasadéKon 

át lefelé, hátul viselt jelzőtábláról indulnak el.- A föld alól 
feljött lelkek mocsokkal telten,— az ég másik nyilasán lejött— 

tek tisztán,- hosszú vándorlás után érkeztek ide. A föld alól 
feljöttek ezeresztendős szenvedés után, minden igazságtalansá-

a4éöi/í-
ó fö-



29.

jért tízszeresen megbünhődve, megggyőtőrve,- a jótettek végre­
hajtói u. ilyen arányú jutalomban részesülve.- A gyógyíthatat­
lan betegségben, /bűnökben, hibákban/ szenvedőket a hasadék nem 

engedi át, hanem ezeket vad, áttüzesedett emberek közrefogják, 

s elhurcolják, s leteperve raegnyuzz&lk, tüskés bokrokon henger- 

get^k őket, mindeneinek hirdetve büntetésük okát,- majd a l’ar- 

tarosba taszítják, amely elnyeli okét. Akik előző életük vétket 

megbünhődtékjközeiről/megemlitik/ megszemlélik a világegyetem 

szerkezetét, a választható erényeket és életformákat, s a már 

elért bölcsesség alapján választják ki „ a halandó nemzetség uj 
IbaláJfcHozó korszakát.” - Mulatságos és szomorú látvány egyaránt, 
hogy ez a választás hogyan történik. Utána mindegyik lélek kap 

egy kisérő démont, aki vigyáz elkövetkező életére,- majd az Ama­
les felejtető vizéből isznak, s utána elindulnak, az uj életet 

megkezdeni.
Az Ítélet, mint láttuk vagy elmarasztaló, vagy üdvös- 

séges. A Phaidonban beszél Platon megtisztító büntetésről is. 

Akidről bebizonyult, hogy középszerűen 61Щ az Acherusia tóhoz 

érkeznek, megtisztulnak vétkeiktől, megbünhődnek értük, s igy 

megváltásiak, ha vétettek valamit, jöcselekedeteik pedig érdem sze­
rint jutalomban részesülnek. Ha másokat megbántottak, jogtalan­
sággal, gyilkossággal, azokat a fartaxosba küldik a birak , de 

egy év múlva kiveti океt a hullám, s ha a megbántott fél befo­
gadja őket maguk közé, kiszállhatnak a gyötrelmekből, s megsza­
badulhatnak szenvedéseiktől. Kilenben akik gyógyithatalna vétek­
ben lé&dzneK, s javíthatatlanoknak bizonyulnak, azokat az Íté­
let a iartarosba sújtja úgy, hogy onnan soha többé ki nem jöhet­
nek.- Amik viszont á bölcselkedésben megtisztult életet élnek, 

haláluk után nemcsak a boldogok szigetére kerülnek, hanem telje­
sen megtisztulva gyarlóságaiktól, ennél is szebb háziba költöznek, 

melyet azonban nem lenne könnyű leírni. /Phaid. 113./
A büntetésnek azonban nem u. n. bosszú az oka. A bűn­

hődő lélek vagy megjavul, s igy ma a látja bünhődése hasznát, vagy 

legalább például szolgál másoknak, hogy szenvedéseitől megrémül­
ve jobb útra térjenek.- Akiknek hasznára válik az embe^, s isten- 

rárótta büntetés, vagyis akik orvosolható hibákat követtek el , 
a földön is, a túlvilágon is csak szenvedés és engesztelés árán 

szabadulhatnak meg az i^azság-sstaianságtól, mint /Platónnál/ a 

legnagyobb bűntől.— Akik pedig iszonyú bűneik miatt gyógyítha­
tatlanok, intő például szolgálnak másoknak, akik látják őket



30.

a iogszörnyübb kinők kfíTstnrftL örökkévalóságában. S érdekes, hogy 

Platón, akit szerednek azzal vádolni, hogy Ш túlságosan arisz­
tokratikus beállítottságú, - itéletelméletében ©utatja oe, hogy 

nem a származás kiválóságát becsüli, hanem a lélek előkelő vol­
tát értékeli elsősorban, mert a hadesi-iartarosi Kínokat legin­
kább, - a mithológiára is támaszkodva-uralkodökkal, királyokkal, 

zsa* no кокка! szenvedt ti, mig a boldogok szigetére az egyszerű 

polgár leikét és a filozófusét küldeti. ne természetesen egyi­
ket sem egyoldalúan, mert mint Írja, bar v^mi # nehéz s nagyon 

dicsérni való, ha igazságban élümc, mikor kényünkre jogtalan- 

kodhatunk
rád, hogy hűen Kezelik a rájuk bízott javadat, /üorgias 525./

Mivel a bo.idogoK szigetére csak egészen megtisztult 

lélekkel juthat a lélek, s a megtisztulásnak egyik fő etikai kö­
vetelménye Platónnál, hogy ki miben vétkezett, azzal bűnhődjék, 
s ennek bizonyos forrnia csak a földi életben lehetséges^-.Szük­
ségessé válik a bünnődésnek egy sajátos módja* a lélekvándorlás. 

Platon a pithagtreusi hagyományok alapján hirdeti is* a bűnösök—■ 
elsősorban gyilkosok, kik a Hadesben lakóinak, onnan ismét a föld­
re érkeznek, s az a természetes büntetés vár rájuk, hogy ugyan­
azt a szenvedést szenvedjék el, amxt eikövetteK. /Nőm. 870./ A 

lélekvándorlást, mind büntetést, és tisztulási lehetőséget, már 

a Timaiosban említi, amikor az istenség a teremtés után kihir­
deti: aki jói él a neki kiszabott életben, visszatér a vele tár­
sult csillagon lévő lakásába, boldog és ahhoz hasonló életben 

lesz része, de ha elvéti azt, nőnek természetét ölti magára má­
sodik születésekor, s ha ekkor sem hagyja el hitványságát, ak­
kor romlottságának fajtája szerint, jellemének hasonlatossaga 

alapján valamilyen ilyen természetű álattá változik at, s nem 

szabadul meg előbb átváltozásaitól és szenvedéseitől 
a hozzá tapadt sokféle zavaros értelmetlen tömeget értelmével le 

nem győzi. /'fim. 42./ Hiszen a földre is csak az a lélek kerül, 

aki képtelen követni az istent a tiszta szemlélet nehéz meredek 

úján, s nem tudja elsajátítani azt az igazi tudást, mely az iga­
zi létezőkre,- az ideákra vonatkozik. Az ilyen lélek első szüle­
tésekor nem kerül még állati testbe, hanem tudása szerint lesz, 

vagy filozófus, va_;y múzsái, vagy harcos, uralkodásra termett 

király, politikus, fáradhatatlan tornász, orvos, jós, vagy mis*- 

n*s*tériumban avató pap, költő, utánzó férfi, demagóg, vagy zsar­
nok, kézműves, vagy földművelő. S ez után kezdődik meg a vándor-

de azért voltaK és lesznek is, akiknek erénye ma-• • •

mig csak, • • •



31*
■

lás, mely tizerer évig tart, kivéve a nagyon igazságosan élő 

filozófust, aki már háromszor ezt az életet választotta, jut­
hat vissza az istenek honába, /phaidr.249/ - A teremtés továb­
bi nemei is úgy keletkeznek a Timaios szerint, hogy a madarak 

olyai^érfiákból
könnyelműek és szerették az égi tüneményeket, és balgaságukban 

azt gondolták, hogy látás utján nyerhetik a legbiztosabb felvi­
lágosítást ezekre vonatkozólag, - A földön járó állatok neme pe­
dig azokból származott, akikben semmi hajlam nem volt a filozó­
fia iránt, hanem testük alantasabb vágyait követték. Négylábúak 

azért lettek, mert isten a balgábbak alá több támaszt adott. A 

legbalgábbak lettek a csúszómászók. A legesztelenebbek pedig vi- 

ziáilatok lettek, mert még a tiszta lélekzésre sem voltak képe­
sek. /92./

alakulnák át, kik nem voltak ugyan rosszak, de

Tehát a tulvilági élet és Ítélet e földi élettől függ: 

aki gyárió, hitvány, vagy azzá válik élete során, ilyen lelkek 

közé kerül, aki pedig kiválóbb, a nemes lelkek közé, s ez életé­
ben^ valamint valamennyi halálában azt szenvedi és oseiekszi, amit 
a hasonlókkal szemben szoktak. /Nőm.905./ Ue nemcsak a földi élet­
nek vari befolyása a túlvilágra, hanem a megholtnak is ereje van 

arra, hogy az emberi dolgokkal törődjék: & jóindulatuak azok irá- 

nyábanjakiz: itt-raaradt hozzátartozóik iránt jóindulatuk, de ha- 

ragusznak azokra, akik ezek ügyeit semmibe sem veszik. /Nőm.927/ 
így mind a földi, mind a tulvilági élet szempontjából fontos, 

hogy istennek tetsző életet éljen mindenki/, amennyire csak le­
hetséges, mert igy biztosíthatja az isteni gondviselés jóindula­
tát életben-halálban.

De ha ez az élet előkészület a halálutáni életre, ak­
kor azt nemcsak egyéni törekvéssel keli elérni, hanem az egyesek 

számára lehetőségeket keli biztosítani a közösség részéről is, 

vagyis az államnak nem lehet más feladata, mint megteremtse a fel­
tételét az istennek tetsző élet számára. 3 valóban Platon Állama 

mind törvényeiben, mind intézményeiben, mind kollektiv vallási 
megnyilatkozásában ezt akarja biztosítani, va,,^(§ß), mint látni 
fogjuk, a piatoni állam valójában tiaeokrácia.



32.

állasai és vallási életben.0./ Az isten és ember viszonya az

A görög gondolkodás az egyént csaü az egészbe bele­
illesztve tudja elgondolni, másként hogy is lenne létjogosult­
ságai Az individuumnak az a megfogalmazása, mely pl. a aIa. sz. 
ban általános, a görög számára elképzelhetetlen, hiszen, mint 

Platon mondja: nem teérted van a mmdenség, hanem te vagy őér­
te. /Nőm. 903./ A mindenség törvényeibe való beleilleszkedést 

segiti elő az állam.
Mint minden létező, úgy az állam is egy mintaáliam 

hűséges mása kell, hogy 1*gyen annak a mintaáilamnak, mely a mit- 

hos szerint Kronos idejében létezett, s melynek élén maga az is­
ten állt. Ez a később oly sokszor megálmodott poiisftheou. A rait- 

hosnak ma is az a mondanivalója, hogy ha egy várost, államot 

nem isten, hanem halandó kormányon, nem menekedhet meg a bajod­
tól küzdelmektől. /Nőm.714./ Ezért minden erőnkkel arra kell tö­
rekednünk, hogy utánozzuk azt a bizonyos isteni életet, s ami 
halnatatian bennünk, azt keli követnünk a közéletben és egyéni 
életünkben, s a szerint kell házi és állami életűmet igazgat­
nunk, - azt nevezve törvénynek, amit az ész kiszab és előir. 

/U.Q./

Az állami életnek alapját e törvényed képezik. A tör­
vények tul»dépeni aidotója isten, aki sugallatával irányitja a 

törvényhozót, hogy az a legna^y/bc erényre való tekintettel hoz­
za meg а ша ;a törvényeit. /Nőm.625,630./ hogy körültekintő le­
gyen, mert az emberek gyöngesége azt megkívánja, - bár bizonyos 

szempontból szégyenletes a törvényhozás, mert az volna az ideá­
lis, ha melrőzni lehetne, de ez csak az istenfiak kiváltsa, a, 

hogy az összes előnyös feltételeket kiaknázva, törvény nélkül 
cselekedjék a jöt. A halandóknak a törvény szabja meg a helyes 

cseiedvés útját, amit azonban meg keli előzni az ésszerű rábe­
szélésnek, amely a törvény erejét a hagyományokra építi. Aki a 

hagyomány alapján belátja, hogy az életet isten akarata szerint 

kell berendeznie, annak szinte fölöslegessé vált a törvény, de 

számtani kell azokra is, akik nem akarnak a józan belátás sze­
rint élni, /,>1от*б88./ Mivel az embereknek vallási meggyőződése 

időnként változik, az istenbe vetett nit gyöngül, ezért keli



33.

időnként a törvényeket is módosítani, s mind erélyese Db szank­
ciókat érvénybe intetni. /Kom. 949./

Az állami életnek alapjai a család, megnozza a tiszta 

családi élet. Ezért igen nagy gondot fordít annak törvényadta jo­
gaira. A családalapításban metafizikai alapot lát, Haton: A na- 

landó terxaészet keresi a halnatat^anaágot, és az örökéretét. Er­
re pedig csak egy módón керез: a nemzéssel./Sym.2ü7./ Legalább h 

ez a természetes mod arra, no,Ly elérje a halhatatlanságot, bár 

erre irányul a hírnévre való törekvés is. Az Egészre való vágy, 

vagff annak keresése a szerelemben íiyer kifejezést, a halhatat­
lanságban pedig úgy részesül, ha utódokat hagy maga után. Ezért 

aki 35 éves koráig nem házasodik, bírságot fizesse^ nehogy azt 

gondolja, hogy a magános élet nyereséggel és kényelemmel jár szá­
mára. A birság Hera istené legyen, a behajtásról az istennő szol­
gálatában álló kincstárnok gondoskodjék. - A házasodni nem aka­
rót pedig ki kell zárni minden tisztségből. /Nőm. 721.744./ - A 

házasság az istenek, segítségével jön létre, s az utódokban uj is- 

tenszolgálatra kész nemzedéket nevelnek, akik már nenzésük pil­
lanatában nemcsak a szülők,de az isten segítségével lépnek a lét­
be. Biztosítani kei! a gyermekek nyugalmát minden vonalon, s a 

viiágrahozataiban is szimbolizálni keli, hogy mint valami fáklyát 

adjuk tovább az életet, szolgáljuk az isteneket a természet tör­
vényei szerint, ezért az a nagyszülők hajlékában történjék. /755/ 

Mivel a gyermekekDen az istenszolgálat folytonosságát kell biz­
tosítani, ezért a szülő ideális államban csak egy gyermekét te­
gye örökösévé, ennek adja át a tisztet, hogy az isteneket szol­
gálja, s viseljen gondot nemzetségére és városára, s igy telje­
sítse kötelességét mind az élők, mind a holtak iránt. /740/ Te­
hát a családi Kultuszt átörökítéséről államilag kell gondoskod­
ni. A gyermeknek sorsát az istenek figyelemmel kísérik, különö­
sen az árvánrcaradtakét, észreveszik azok elhagyatottságát, jóin­
dulat uak azok iránt, akik e téren igazságosan, de haragúkkal sújt­
ják azokat, akik az árvákkal szemben döiyfösen viselkednek, 

csak az istenek, hanem az elköltözött elődök lelkei is . /927./
Ha a gyermek ilyen nagy érték, - természetesen csak

- nem-

a szabad ember gyermeke - akkor nem elég azt csak világra hozni, 

hanem annak neveléséről is gondoskodni keli. a nevelés isteni pa­
rancs s az о segítségével történik, s célja összhangot teremteni 
a szokás, berates, ösztönszerü érzések és józan ész között, va-



я.
gyis az erényt а ь.а„.а teí jességeden elsajátíttatni vexes azt 

szeresse^amit szeretnie keil« s azt gyűlölje arait valóban gyű­
lölnie kell. Ilyen nagyhorderejü feladatot csak a tiszta csa­
ládi élet biztosit, s Platón szinte drákói szigorral őrködik 

is törvényeiben e fölött. A szülői kötelességét nem teljesítő 

férfit és nőt kizárja az állami és vall ai közösségből, Ugyan­
úgy* mint a családi élet tisztaságát meggyalazőt. /7ЭЗ-4/

A • latoni ideális állam a homoi szerint 503Ö. csa­
ládból áll, ezeket phylé-re, mintegy törzsre, emezeket phatri- 

ára, mintegy nemzetségre osztja, természetesen raatheraat.vk&i szám­
arány szerint. Az egész város-állam -isteni vezetés alatt áll, 
megszenteli minden részét, az egytes phyiék és páratriák patró- 

nust napnak valamelyik teremtett isten, vagy istenfiak közül, 

akiknek oltárt keli építeni, s közös áldozatot bemutatni.
Platónnál az állami élet a vallásival oly szoros kap­

csolatban van, hogy alig-alig lehet még a mesterséges analízis­
sel is elválasztani egymástól. Az istentisztelet alkalmai szol­
gái például az ifj&k találkozására, hogy annak aktusaiban részt- 

vévén egymást is megismerjék, mint anogy az állam profánnak lát­
szó törvényei és megnyilatkozásai is az istentisztelet szolgá­
latában állanak.

A közösség; még az istenek előtt is kedves, s nekünk 

is elsődleges kell, hogy legyen* a haza anyánknál, apánknál is 

összes őseinknél drágább, tiszteletreméltóbb és szentebb s na­
gyobb becsben áll az istenek előtt is, meg minden okos ember 

előtt is. /ürítőn 5ü./ Ha szenvedést mér rank, megnyugvással keli 
viselnünk, akár a vesszőzést, akár a bilincseket, akár ha hábo­
rúba hiv. Háborúban is, meg a törvényszék élőtt is egyszóval min- 

deniitt-meg kell tennünk, amit parancsol, - vagy fel keli vilá­
gositanunk, merre van az igazság, de erőszakkal bánni bűn, ve­
le szemben. /U.o./ Az állam érdeke oly fontos, ho0y a szigorú 

ethikus az állam érdekében éppúgy, mint az ellenségei szemben 

még a hazugságot is megengedi. /Reep.382./ Ez a nemzeti rajon­
gás nem elfogult, hogy mai szóval éljünk, nem soviniszta, - mert 
az istenek nemcsak az egytörzsbeiieket védik» nanem az idegene­
ket... is, »Inkább próbálja mgg az ember a legnagyobb követ elmoz­
dítani helyéből, mint azt a kis követ, mely a barátságot és gyü- 

1 .'Iséget elválasztja egymástól egyikpjaz egytörzsbőlmert az, • • •



35.
valók Zeusa vigyáz, a másikra az idegeneket védő Zeus. /Nom 824/ 
S az idegenem ellen elkövetett vétségek inkább kihivják isten
büntetésést, mint a poxgártársak elleni Sérelmek. Hiszen az ide- 

- rokon és barát hijan szánalomraméltóbo mind az istenek fgén,
mind az emberek előtt, .^ehát az, ki jobban tud büntetni, jobban
is segíti őket. /Non 729./

Az állam élén a különböző tisztesieket viselő veze­
tők állanak, лаек kötelesek gondoskodni a közösség anyagi és er­
kölcsi jólétéről. Hogy milyen utón jutnak a hatalomhoz vezetők, 

a szerint különböztetjük meg a külön_g?éie államformát: a patri­
archálist, amikor a törvényt a családfő hozza. Majd Platón bi­
zonyos fejlődési vonalt rajzol me;: amikor a különböző nemzet­
ségek a maguk vallási és egyéb szokásaikat megőrizve, a saját 

nemzetségfőiket is megtartva, hagyományaikat át származtatva, 
megválasztanak oly férfit^ ki mindegyikük hagyományait, 
it, tiszteletben tartva a legmegfelelőbbeket kiválogatja, így 

tér át az emberiség a királyságra, ha egy, - vagy*arisztokrá­
cia életformájára, ha több kiváló vezetőbe van. Ha az erősebb 

uralkodik a gyengén, létrejön a tyrranizmus. ne a legfontosabb 

aiapeiv, hogy az értelmes ember vezes. en és uralkodjék, mert igy 

válik valóra, nogy a törvény, s a belátás uralkodik azok fölött, 

akik önként elismerik. - De mindegyiknél tökéletesebb az iste­
nek kegyén és a jószerencsén nyugvó kormányforma, amikor a sor­
solásra oizzáK az uralmat és azt tartják legi^azsagosabbnak,nogy 

akit a sorsolás kijelöl uralkodjék. /Ыога.бЭо./ A legkivánato- 

sabbnak tartja Platon a spártai államformát, mert ott két király 

s a vének tanácsa együttesen szolgálja a köz javat, s egyesit! 

magában a monarchia és demokrácia minden előnyét.
A sorsolással, tehát az isten akarata szerint megvá­

lasztott vezetőben a felelősségnek élénken kell élni. Ha meg 

akadja változtatni a törvényt, először Önmaga mutasson jópéldát. 

&bbol a szempontból a tyrannusnak van a legelőnyösebb helyzete, 

de minden más hatalmon lévőnek is a kezében van ez a lehetőség, 
hogy önmaga tetteivel hasson az állam életére. S lényegében nem 

fontos, hogy egyeduralkodóként áll az állata élén, vagy kimagas­
ló vagyona, előkelő származása révén, csak a mértékletes és igaz­
ságos élet isteni szerelme támadjon fex benne, s akkor boldog 

lesz ő maga is, s azok is, akik haixgatjak tanítását. /Nőm.711/

szokása—

!



36.

Az áliamelet lerendezéséhez az isten segítsége szük­
séges,/?^/ s annak további fejleményét is ő látván előre, an­
nak eseményeibe is beleszól, irányit /692/ de meghagyja az ön- 

tevékenységei a törvényhozóknak.

Platon államában lényegében minden istené, vagy is­
teni felügyelet alatt áll. A földet arányosan fel keli osztani, 

birtokosoknak úgy keli azt kezeiniők, mint magát az istensé­
get,- hiszi a Földanya; istenség,- utal itt a különböző miszté­
riumokra. egyébként a föld az összes isteneknek van szentelve, 

ezért is ezt sorshúzással, vagyis isten akaratunak kutatásával 
keli kiosztani, s épp ezért adás-vétel tárgya nem lehet. A bir­
tokviszonyom ixásoafogialt szövege a templomba!)helyeztessék el, 

ezzel is hangsúlyozva, hogy a szerződést az állam csak isten he­
lyett kötötte meg. - A vagyon bármely torrajában is a lélek ked­
véért van, s nem öncél, ízért a vagyonszerzés az értékelés sor­
rendjében az utolsó, mert első helyen áll a lélek gondozása, má­
sodik helyen a testé, s csak ezután következhet a vagyon. Hogy 

a vagyon utáni láz el ne kapja a polgárokat, a fölös javak az 

államnak, illetőleg az istenségnek a pénztárába kerüljenek. Mi­
vel a phylék az istenek védelme alatt állanak, a rájuk eső va—

a

gyonrész is védőisteneik tulajdona és azok védelmében részesül. 

Az istenek azonban nemcsak a közvagyont, de védettjeik magánva- 

gyonát is oltalmazzák. / 741, 744, 745, 914./

а шк földrajzi helyzete nagy befolyással van az ott— 

lakó-K jellemének kialakulására, az egyik vidék különbözik a má­
siktól abban, hogy derekabb, vagy silányabb embereket hoz 

létre: az egyik vidék a nap melegével és széljárásával, a másik 

vizei áltar, a harmadik földből növő terményei által nat a test­
re, de ez által a leiekre is, vagy Hasznosan, vagy ártalmasán.ä 

vannak olyan vidékek, melyeket valami isteni inspiráció leng kö­
rül, s a sorstol a démonok számára vannak, kijelölve, akik az itt 

letelépülőkét,vagy kegyesen fogadják, vagy ellenkezőleg. /751./
A táj morális hatása оxy jelentős* Platónnál^hogy bizonyos fek­
vésű vidékek számára külön isteni segítséget iát szükségesnek, 
„hogy az ne teljék meg tarka-barka alantas erkölcsökkel." /705./ 

Vagyis nemcsak a lélek hat formálőlag a testre a maga erényes, 
vagy ellentétes vonásaival, / Kesp.403. hanem az anyagi ténye­
zője is befolyásolják a iéiekaiaxuiás módját.



37.

Az Államnak nemcsak vagyoni helyzete, de egész éle­
te az istennel vsai kapcsolatban: minden fontosabb állami funk­
ció a templomokban történik. kzért a törvényhozónak legelső gond­
ja, hogy mind a földelosztásnál, mind az épületek elhelyezésé­
nél legelőször az isteneknek jelöljenek ki ligetet, és templom­
nak szolgáló épület* t:„Minden faluban először is a piacokat és 

a szent hex^’e.vet kell kijelölni az istenek és démonok számára 

részben az ősi isteneknek, részben a város védőisteneinek," к 

köré kell helyezni a különböző foglalkozások szerinti letelepí­
tett lakosságot. A templomnak a gondozása külön tisztség, aki 
pedig arra vetemednék, hogy kirabolja azt, „ha rabszolga, vagy 

idegen, arcán és kezén bélyegeztessék meg, annyi korbácsütésben 

részesüljön, amennyit a birák jónak látnak, s aztán meztelenül 
vessék túl az vxszag határán, mert ilyen büntetés által könnye­
ben észretérhet. Mert a törvény szerint kiaCfi&toott büntetés nem 

válik a bűnös kárára, hanem vagy jobba, vagy legalább kevésbé 

rosszá teszi
kisebb büntetés a halál, meggondolva azt, hogy gyermekkorától 
kezdve ilyen gondozás és nevelésben részesülve nem tudta visz- 

szatartani magát a legnagyobb gaztettől. /l\om. 854./
A templom az állami élet központja. Nemcsak az állam 

vezetőit, de egyéb tiszfárireelőit is ott kell megválasztaniy s 

minden olyan funkcionarwrt akinek valami köze van a város éle­
téhez. A választást abban a templomban bonyolítsák le, amely a 

legngLgyobb tiszteletben áll a város lakói előtt, a jelöltek ne­
vét az oltárra helyezve, a különböző fokozatok után válasszák 

meg a legmegfelelőbbet az áldozati állatra tett szent eskü alatt. 

/ 753/ A legfontosabb tisztség mindenek közt a nevelésügy élén 

álló és a birák osztálya, ezeknél még na yobb gonddal kell kö­
rültekinteni. -

Ha pedig szaoad ember követi el arra nézve a leg-• • •

A nevelés kötelezettsége nemcsak a szülőre, hárul 
hanem az komoly állami feladat is. Hiszen minden növénynél is 

döntő fontosságú, ho^y az első csírázás jól induljon, s az em­
ber is csax akkor válik isteni lénnyé, ha szerencsés hajlam jó 

neveléssel párosul, ellenkező esetben a legvadabb minden lény 

közül /766./ üzért a nevelés minden mozzanata, bármily vonat­
kozású legyen is, lényegében vallási nevelés. A testnevelés cél­
ja, hogy a lélek a maga erényeivel jobbá tegye a testet, /Kesp. 
4-04./ s a szellemi nevelés oda irányul, hogy a nev^.lendőben he—



за.

1 yea fogalmakat Képezzen az ха г erd do Igoitroi. Ezért kei-L kerül­
ni a namis istenfogaimat elő.-jegitő meséket a a túlságosan ant— 

ropomorf elképzelést mellőzni kell.
Épp igy az állam nem állam, ha nincsenek benne a tör­

vényeseitek Kellően, megszervezve, a hozzáértő birák megválaszt­
va. Az apró pereket elintézheti a szomszédok köre, aki ismeri 
az ügyet, de feliebezés esetén már csak isten előtt megválasz­
tott oiróság dönthet, amelynek tagjai minden hatóság zsengéiből, 

legkiválóbbjá'oói adódjék. A templomok közelében legyenek a bíró­
ság tisztviselőinek helyei, és a törvényszék, hogy valóban szent 
helyeken kapjanak és osszanak igazságot, mert szent dóiv. a jog, 

és szentek az isteпек, akiken az nyugszik, /Nőm.778./ A bünte­
tést teljességében az istenek szolgáltatják a túlvilágon, /Нот, 
870./ de e földi életben is végre keli najtani, különösen arra 

vonatkozólag, aki nem hallgat a misztériumokba beavatottak sza­
vára. Ezeket szabályszerűen vizsgálják meg, a tanúvallomásokat 
tegyék az oltárra, s kellő megfontolás után, az oltár előtt fo­
gadja meg mindegyik biró, hogy tehetsége szerint igazságos lesz, 

s az igazság szerint Ítéljen. /855/ - Az elitéit gyalázata azon­
ban nem szállhat utódaira, csak abban az esetben, ha e_^y család­
ban maga a bűnözés is hagyományos. Olyankor az utódokat^Lngősága- 

ikkai át keli tenni az államhatáron, gazdátlanul maradt földjét 

pedig adják annak, akinek az isten a delphi jós által juttatja.
A theocentrikus elgondolást azzal is elmélyíti Ha­

ton, пору az istengyaiasás mellett is egyes bűnöket azonosít az 

istentelenséggel:igy különösen a gyermekgyilkosságot és az szü­
lő, vagy vérbelijének megölését, ezeket ki keli közösíteni a 

vallási közösségből, a na ennek nem engeáermeszedik, az isten- 

telenseg vádjával keli bevádolni, s a szerint bírálni. Ha a meg­
gyilkolt szülő haldokolva nem bocsájt meg gyermekének, többszö­
rös vád* gyilkosság, istenteienség, és szentségtörés alapján 

hálállak keli lakolnia, mert a szülő Claz egyetlen, akit még ak­
kor sem szauad. megölni, ha a gyermeket a szülő részéről fenye­
getne halál, mert a törvény azt kívánja, hogy inkább szenvedjen 

el bármit, semmint ilyen vétket elkövessen azokkal szemben, akik 

neki az életet adták. /869/ A rokon meggyilkolását az istenek 

maguk is büntetik, „mert a vérközösség besszennyezésének nincs 

más tisztulása, mint úgy, hogy a tettes hasonlót hasonlóval, 

vért vérrel fizet meg, /872./ ezért kssá/ aki apját, vagy any­
ját ölte meg, legyen rá elkészülve, hogy őt is nasonló erősz k



39.

éri gyermekei részéről, ha másként nem, mégegyszer megszület­
ve gyermekei keze által veszti el életét. /IJ.o./

A nevelők cs birákon kivül a társadalom minden ren­
dű é3 rangú foglalkozása az istenek védelme alatt áll, A szak­
ismeretet az istenek is megkívánják, s az ezzel rendelkezőknek 

van joguk kérni a fel3Ő'oo segítséget, mert bár „isten intéz min­
dent, és istennel együtt kormányozza a szerencse az összes em­
beri dolgokat,ss.de azért az emberi szakértelemnek is hozzá kell 
ehhez járulni.” /709/ A mesterségek egy részét maguk az istenek 

adják az emberednek, hogy ez által fejlődjék az emberi nem, /679/ 

s a kézművesek testület« az egyes isteneknek var* szentelve, akik 

az életet számukra a mesterségekkel szépmii berendezték. Mindezek 

egész életükben az országot és népet szolgálják 

zajuk, hogy mesterségük dolgaiban hazudjanak, vagy csaljanak,mert 

tisztelniük xell az istenedet, mint őseiket. /920/ Az a hanyag 

kézműves, adi az elvállalt munkát nem készíti el a kitűzött idő­
re, arra számítva, hogy az isten, mint rokona, elnéző lesz irán­
ta,«! fogja szenvedra. az isten büntetését. /921/ Vagyis e felfo­
gás a kézművességet is istenszolgálatnak tekinti. A kereskedő sze­
repe hasonlóén ebbe a gondolatkörbe van beállítva. Minden foglal­
kozás „kedves^szeretetreméltó", tehát a kalmárkodas is, „ha rom­
latlan észjárás szerint fo ytatják, s mindegyiket úgy kelt tidz- 

telnünd, mint dajdánkat.* /919/ Aki ánamis árut ad, vagy ezt meg­
tetézi hamis esküvel, bárki aki harminc évét megérte, büntetle­
nül megverheti a rajtakapottat, mert „nem viselkedett úgy, ahogy 

az isteneket megillető tisztaság és szentséget illetőleg visel­
kedni kell.” /916/

nem illik hoz-,. * •

Nem lenne hü öíiraagához Platon, ha nem az értelem mun­
káját tartana legmagasztosaöonak, s igy a foglalkozások közül nem 

a filozófust oecsülné legtöbbre. Beszél ugyan a művészetről és a 

költészetről is, de ezek is csak igazságtartalma alkotásaik miatt 

értékesek, „isteni a költők nemzetsége, is és énedével a „harisok
és múzsák segítségével sokszor rátalál az igazságra." /Nom.6tíl./
Be csad „sokszor" és nem mindig. A költészetnek azonban csak úgy 

van értelme, aa az a kiváló polgárok és az istenek dicsőségét zen­
gi, ezért «csupán olyan énekek adhatók elő, melyedet szent jelle­
gük folytán az istenek tiszteletére alkalmasnak Ítélnek /029/ A 

múzsái művészetnek és a gimnasztikának alapja a rithmus és a har­
mónia iránti érzék, mely érzékünket az istenek adományaként ieme-



4Ü.

ri Platon, s ezek is az istenszolgál&tba vannak beállítva* akár­
csak a dal és a tánc.

De mindezen eltörpülnek akkor, ha a művészetek művé­
szetéről, az igazi tudásról kezd beszélni. „A tudásnál és belá­
tásnál semmiféle törvény vagy rend nem ér többet} és nem szabad 

megtörténnie, hogy a belátás és az ész bárminek is alárendelj}je­
legyen, hanem 6 kell, hogy vezessen mindent, ha tényleg termé­
szetéhez hiven igazi, szabad szellem. /Sióm 875*/ Az ember ősi 
törekvése a bo.uiogság, de „ész emlékezés és helyes vélemény -az­
az értelmi élet - hiányában arra nézve is homályban kell marad­
nod, vájjon boldog vagy e, vagy nem, mintno у minden belátás nél­
kül élsz." /Bhileb 21./ Az értelem munkáját is az isten irányít­
ja. Bizonyos emléket isten idéz fel az értelemben, /Phlieb.2ü./ 

s az emlékezet, s vele a tudás nem niás valójában, mint az ideák­
ra való visszaemlékezés. „Mert ha valaki ember, keli, hogy meg­
értse azt, ami fogalom alakjában van kifejezve, sok érzékelésből 
gondolkodás által eggyé összefoglalva, - ez pedig nem egyéb, mint 

visszaemlékezés azokra, amidet egykor látott a lelkünk, együtt­
haladva istenével, midőn tullátott azokokon, amiket it a föl­
dön létezőknek tartunk, és felmerült innét a valóban létezők fe­
lé. “ /Fhaidr. 249./ S az az ember lehet csak teljes emberré, aki 
ilyen emlékeit helyesen használja fel. tiz pedig a filozófus, /U.o./ 

az ő lelke szárnyasod!« meg, az kapja ezt az isteni lendületet. 

Benne él az az egész utáni vágy, mely mint tudásszomj éget, s mely 

a végtelenre tendál benne. Az igazi tudást megszerezni azortoan 

szinte lehetetlen, mert amint VII. levelében kifejti, a tudáshoz 

előfeltételeket nyújt a dolog megnevezése, meghatározása, képmá­
sa, ezeken keresztül jutunk el az igazi tudáshoz, ami azonban még 

mindig nem maga az igazi létező* Megkülönbözteti a megismerést 
és a belátást, s ez utóbbi tulajdoxuocépen az igazi tudás, mely a 

közös munka eredményeként egyszerre felvillan a lélekben, - mely 

a lélek mélyén van, s melyet a gyarló nyelv segítségével kifejez­
ni soha nem lehet, s okos ember meg sem kísérli ezt megfogalmaz­
ni, még kevésbé a beszédnél is mereweeb Írásba rögzíteni. /341/
Maga Platón e levélben kijelenti, hogy neki -eemmiféle munkája 

nincs a legfőbb kérdésekről, s nem is lesz soha, hiszen a végső 

belátást nem lehet szavakba foglalni. Ha lehetséges lenne az iga­
zi tudás kifejezése, акког ez lenne a filozófus legmagasztosabb 

feladata, de a filózóflai hajlandóságunk számara elég csekély



41.

Útmutatás is, a többi pedig csak hivai&odna azzal, amivel nem 

rendelkezik* az isteni tudománnyal. A gondolkodás minden^kép- 

pen isteni lényeg bennünk, mely erejét sohasem vszti el, de a 

szerint, hogy merte fordul érdelidése, üdvössé és hasznoasé,il­
letői eg haszontalanná és károssá lehet. Kiszeá a gonosznak is 

éles, világos látása van arra, amire irányul, de a gonoszság 

épp abban rejlik, nogy kényszerhelyzetben szolgálja a gonoszát, 

s mennél élesebben lát, annál több aljasságot követ el. Ha ugyan­
ez az ember a lélek tekintetét az i; azi dolgok felé fordítaná, 

mivel az éleslátása már megvan, ezeket a dolgokat is a legéke­
sebben látná. /Hesp.518./ Az igaz ismert0léleknek a gondolat vi­
lágába való felemelkedése, amely fokozatos, s melyben végső a
jó ideájának, vagy mondhatnánk: az istennek a megismerése, mert 
a jó ideájának a megpillantása után azt kell tartanunk, hogy mind- 

annyij|unk részére minden jónak és szépnek oka,amely a látható 

világban a fényt, s ennek az urát /a Napot/ szüli, az ésszel fel­
biztosit ja nekünk az igazságotfogható világban pedig ő maga, 

és az észt. .zt az ideát pedig meg kell látni annak, aki magán — 

és közéletben окосап akar cselekedni /ftesp,517./ A tudás megszer-

• • •

zésének vé0ső célja az etikusnál a cselekvés, „mert a tudós egyút­
tal bölcs is, a bölcs pedig jó" /350/ Az ut az igaz tudáshoz a 

filozófia, mert belőle kiindulva lehet felismerni, mi az igazsá­
gosság mind a magán mind a közéletben, s ezért nem is lesz vé­
ge az emberi nyomorúságnak, mig nem a filozófusok nemzetsége ke­
rül uralomra, vagy amig az államok vezetői valaminő isteni ren­
delés kegyelméből rá nem szánják magukat az igazi íilozőfival 
lo foglalkozásra, /Reep. VII. lev. 326./ Nemcaoda, ha a fii zó- 

fla а 1еяпаяуоЬо jó. aminél nagyobb jó istenek ajándékaként тёк 

nem jött s nem is fog jönni soha a halandók neme számára, /fim. 

47./ S bár a filozófia a cselekvő életre hiv, mégis a legtöbb­
ször az történik, hogy a filozófus elfordul a közélettől, mert 
nem hiszi, hogy bölcselkedésének meg keli őt váltania 

kezőleg, úgy gondolkodik, hogy minden indulattól békében egye­
dül csak az elmélkedést keli követnie, s mindig abba mélyedve 

szemlélnie aa igazat, az istenit, /phaid. 84./ Az igazi filoző 

fus életben az értelem győz, uralkodik önmagán, leigázza lelke 

gyarló részét, felszabadítja azt, ahor az erény honol, s Így föl­
di életét boldogan és egyetértésben tölti, halála után pedig 

könnyedén szárnyra kell. /Phaidr. 257/ Mivel a filozófia az ér­
telem teljes működését kívánja, ezért Platon a filozófiára ne -

va-

eilen-,.. •



42.

válást betetőzésnek szánja, s nem kiindulásnak, mint korában 

tették. Ifjúkorban a t,st erejét keli növelni, s ezzel nyújta­
ni alapot, később midőn a lélek kezd kiteljesedni, ennek erő­
kifejtését is fokozni kell, s езax a testi erők fogyatkozása 

idején merüljön el teljesen abba a tudományba, mely legmegfele­
lőbb előkészület a ocidog talvilági életre. /Heap. 498./ Sem 

csodálkozhatunk, na a Resp-ban az állagai törvényeket is a fi­
lozófussal akarja megalkotni, mivel a törvény szerepe, hogy 

oiyan jellemeket neveljen, melyek az istennek tetszők, s hogy 

ez milyen, azt a filozófus tudhatja legjobban, az isteni tu­
domány raüöéöze. /Resp. 5üi-2./

Az állami élet a maga teljes egészében az isteni el­
vekre épül, de ilaton számol a lélek sajátos igényével, mely sze­
mélyes kapcso.atot is akar az Abszolútommal, s amely a vallási 
kultuszban nyer kifejezést. Az az igénye természetből adódik, 
„minthogy az ember isteni javaknak vált részesévé, /az értelem­
ben és az alkocádvágyban/ ő lett az egyetlen élőlény, mely az is­
tennel való rokonság révén istenekben hitt. Azért hozzáfogott, 

hogy az isteneknek оxtárokat és szobrokat állítson" /kmtag.321-2/ 
Többszörös törvénnyel biztosítja fiaton, hogy ez oltárok s a 

templomok gondozottá* legyenek, külön Őröket áilit az isteni li­
getek őrzésére, a tempiomojfiknek „gondnokaik, továbbá papjaik és 

papnőik legyenek. /Rom. 758#/ Ami papjaikat illeti, ezek vagy örö­
költék őseiktől papx, vagy papnői tisztéégüket, s akkor meg kell 
hagyni őket, vagy pedig uj telepen, vagy telepesek közül az is­
teni akaratra keli bizni, kit óhajt, s választással döntsék el, 

az isteni szerencse kezébe téve le ezek sorsát. /759./ A válasz­
tás módját szabályozza fiaton, mintegy az állam nevében, de ki­
mondó t tan valxási gyakorlatok előírását heiphibol kell kérni, 

vei az illetékes er., e, é vallási előírások magyarázatra szorul­
nak, mert a szabályok mindig általános keretben mozognak, mig a 

gyakorlat konkrét helyzeto6l adódik. Jírre is külön tisztséget lé­
tesít, de özem életfogytiglan viselik hivatalukat, mig a papság 

csak egy évre választható meg, s személyük a legsziborubb erköl­
csi, társadalmi és egészségi vizsgálatnak vettetik alá, hogy min­
den szempontból megfelelő legyen.

mi—

A papi osztály tekintélyét is nagyra tartja fiaton, 

mert aki soraiba tartozik, az tudással rendelkezik arra vonatko— 

zólaR. hogy a mi ajándékaink az istenek számára áldozatok se-



43.

gitségévei az istene*: kedve szerint a las .ла,дл át,s viszont szá­
munkra tőlük imádsággal javak birtoklását kérjék, /rolltikos. 290/ 
mivel ilyen fonсоз о tevékenység, összekötő isten és emberek közt, 
nem csoda, na egyes birodalmakban nem is uraikodhacik a király 

papi méltóság nélkül, 3 a helléné^közt is megtalálja a hagyományt, 
ho у a legmagasabb hivatalnokokra bízzák az áldozatok bemutatá­
sát. /U.o./ /aroho^basileus/ Másrészt a papi szolgálat a tökele- 

tés törvénytartó,a jatálam legyen „aki legjobban aláveti magát a 

megállapított tUxv hlyeknek és e téren arat győzelmet, az állami 
életben, ennek kell elsősorban adnunk azt a kiváltságot, hogy a 

legnagyobb szolgálatot tehes.e az isteneknek," /Лот. 715./
A papi osztály tagjai, e méltóság hordozói az előirt, 

hivatalos áldozatot mutatják be, ie sehol nyoma nin s, hogy az 

istenséggel valami személyes kapcsolatot tartanaiíenn$. üokszoe 

találkozunk azonban а лоsókkal. ük azok, akik kutatják isten aka­
ratát , акгк megkapják a kinyilatkoztatást• Érdekes, ho0y Platon 

a jóslás képességét a vágyó léleknek tulajdonítja, „mert a min­
ket alkotó istenek megemlékeztek atyjuk megbízásáról, amikor azt 

bízta rájuk, hogy a halandók nemét a lehető legkülünbbé tegyék, 

s ezért még hitvány részünk t is felemelték, hogy valamikép hoz­
záférhessen az igazsághoz." /ТЫ, 71./ „kiég jele van, hogy is­
ten az emberi értelmetlenség számára adta a jóslást. Hiszen sen­
ki józan esze birtokában istentől lelkesített, igazi jóslásra nem 

képes, hanem vagy álmában, midőn le van bilincselve, vagy beteg­
ség, vagy megszólottsaga folytán térve le a józan ész útjáról." 

/íim. 72./ - „Sllenben józanészil ember hivatása felidézni és át­
gondolni amit egy jóslásra és megszólottságra hajlamos természe­
tű ember álmában vagy ébren mondott 
iencett valami jövendő, elmúlt, vagy jelen dolgot 

az a szokás is, hogy a próféták rendjét állították be az isten- 

sugallta jóslatok magyarázójául." /U.o./ tízeket is jósoknak ne­
vezik némelyek, teljesen félreismerve azt, hogy fők csak a rely- 

télyes szózatok és víziek tolmácsai. /U.o./ - Tehát a jósok sze­
repe fontosabb, ők az igazi kapocs xsxen és ember közt, a ezért 

„helyesen nevezzük istenieknek azokat 
vőbelátóknak mondunk, в mindazokat, akikben az ihlet tehetsége 

megvan. /Menőn 99./ 3 bár a jóslás a külön-féle földi vágyaknak 

is orvoslására tétetett, /Syrop.lSS./ mégis még ez által is az is­
tenek és emberek közti barátságnak mestere,
béri életben uralkodó ama vágyakat, melyek az isteni törvényre

• ho.„y kinek a számára je-I • •

Innen еге<Ц• • •

akiket jósoknak és jü-5 • • •

„mert ismeri az em-



44.

és istenfélelemre irányulnak*. /U.o./ Neraosoda, ha a négy «is­
teni őrület" közül a legeled» legelőkéi6bо helyet biztosítja ne­
ki Platon, mart mind a négyfajta megzzálottság valamilyen formá­
ja az istenire való visszaemlékezésnek; s mmdegyik az istenek 

valamelyikének ihletettaégéből eredt a szerelem Aphordite és ii.ros, 

a költészet a Múzsáké, az avató-pap, próféta Dionysose s a jós­
lás Apollónak tulajdonítható /Phaidr. 265./

Az istentisztelet végrehajtói а papok, tárgya pedig 

az istenség, s a különféle istenek; oiymposl, várostved*., föld 

istenei, - sót a démonok, héroszok, és a kiváló élő személyek, 
ezek közt pedig legelsők a szülök, /lom. 717./ Az időse ebek tisz­
telete isten akarata, mert ezen. közűi akármelyik lehetett vorna 

szülünk, s & szülők tisztelete az istentisztelet e0y jellegze­
tes módja. /lom. 931./ „Az élő ősök; csodás erejű istenkép szá­
munkra, sokkai különb az élettelen szobroknál, lehat ha valaki 
helyesen bánik apjával, anyjavai, s általában elődeivel, ofcy is­
tenszobornak van birtokában, akik a legtöbbet tehetik érte. /U.o./

Az istentisztelet módja természetéből következően 

csak közös lehet, ham minden családnak megvan a ma^a váaőiste- 

ne, a törvény előírja, hogy „saját házában senkinek se legyen 

szentélye es ne végezhessen ott szent cselekményeket? /Kom«909*/ 

s ezt a szigorú előírást azzal indokolja meg, hogy egyrészt nem 

könnyű dolog szentélyeket felállítani, s a szegényebb polgárnak 

nehézségbe ütközik, másrészt ezzel elejét veszi annak, hogy a tör­
vény ellenére érintkezzenek az istenekkel, s így megakadályozza, 
hogy vétsenek az istenek ellen, /U.o./ mivel a nép hajlandó is­
tentelen cselekedeteit is áldozatokkal megünnepelni.

Az istentisztelet minden közös éieímegnyiiatkozáat meg­
előzzön és kisérjen, pl. a közös étkezéseknél a felügyelők veze­
tésével kell az aznapi istennek áldozatot bemutatni. /806./ 8 ál­
talában minden állami funkció előtt közös áldozatbemutatással kér­
jék ki a polgárok az istenség kegyét, az áldozat bemutatási mód­
ja is szigorúan meghatározott. „Az istenekre vonatkozó hagyomá­
nyos szokáвок ősidőktől fogva minden népnél kétfélék*istenek 

részét világosan latjuk, s úgy tiszteljük, mások számára viszont 

szobrokat állítunk s e képmásaikkal tiszteljük, s ha ezeket az 

éileteler. képmásokat felékesítjük, s úgy áldozunk nekik, 

szűk , hogy élő istenek e miatt nagy jóindulattal és kegyelem­
mel lesznek irántunk.* /931/

Mint a közös étkezési szabályoknál már megemlítettük,

egy-

azt hisz-



45.

fiaton minden egyes napnak szán egy-egy védőistent, s „minden­
nap áldozzák valamelyik tisztviselő valamelyik istennek, vagy 

démonnak az államért, polgáraiért, s azok javáért." Azonkívül 
12^isten védje az elképzelt állata 12 türzsét, s igy 12 állami 
ünnep legyen, melyen „kartáncokkal, karénekekkel, múzsái és gym- 

nastikai versenyeket kell rendezni. Legyenek továbbá külön-á£- 

Sönati ünnepei a nőknek, külön a férfiaknak, s a papság határoz­
za meg, mely napokon legyenek ezek, s mely alkai mmai üidozza- 

nax közösen. /828/ Az áldozat részleges Útmutatását a deiphi jóf­
sától kell kérni. Az állami törvények csak azt biztositják, hogy 

az égi és alvilági istenek tisztelete küiönválasztassék, s az ál- 

dozato&^csak olyan énekek adhatók elő, amelyeket szent jellegük 

folytán az istenek tiszteletére alkalmasnak Ítélnek, s amelyeket 
derék férfiak szereztek. /829/

Az ünnepek egyébként az isteni törvény következménye 

is,„mert az istenek megszánták az emberek természettől fogva nyo­
morúságos faját, s pihentetőül az isteneknek rendelt ünnepek vál­
tozatosságát rendelték" melyexben az istenek együtt íinnnepeinek 

az emberekkel, s ez által mintegy nevelik az embereket. /655./
A vallási közösség főeredménye épp a közösségi szel­

lem ápolása: a polgárok az áldozat közben megbarátkoznak egymás­
sal, közelebb jutnak egymáshoz, s megismerik egymást. /Nőm.738./
A közös vallás a testvériségnek ápolója,/709/ de a magán élet 

kifejlődéséhez is a legbiztosabb ut: „a jó ember számára a leg­
szebb, legjobb és a boldog élethez a legjobban élvezető eljárás, - 

s amellett a iegiliőb is, - ha áldoz az isteneknek, és imádsá­
gok, fogadalmak s az istentisztelet minden módja által érintkezik 

velük" /717/ Hogy a bemutatott áldozatnak ereje van, azt a köz­
hiedelem is oizonyitja, hisz azok, akik hisznek ugyan az isten­
ség létében, de azt gondolják, nogy gondviselését áldozatokkal 
befolyásoihajták, mintegy megveszte^helifc erre a közhitre építe­
nek. лт az áldozatot és az összes istentiszteleti ténykedést az 

istenxapcsolat legeredendőbb módjával keli egybekötni: az imával.

Az ima szerepe Platónnál rendkívül nagy, Dialógusainak 
egy-egy nehéz fordulójához érve, az 

megértés vagy kifejtés irányában segítségére legyen. Mvei ön­
maga belső igénye, erősen hangsúlyozza államának életében is. A 

polgárt bölcsőjétől a Hadeftig kiséri az állam által előirt imák 

támogatása. A törvényes gyermeket szabályosan előirt imák ás ál­

isten segítségét kéri, hogy



46.

dobatok fogadják, /Reap. 461./ a egész életén át Kísérik előbb 

példában, majd önmaga gyakorlatában, és xéazXvételével. 

zös irua módja a himnuszok zengése. Az éneke* egyik faja az is­
tenedhez intézett imádság, a hymnus. /Kom. 700.800./ Az állam­
ban a költészet fajai közül nem is lehet mást befogadni, csak 

az istenekhez irt himnuszokat, /Resp. 607./ amelynek éneklése 

azonban mindenkire kötelező, - férfiak:, gyermekek, szabadok és 

szolgák, és nők s egyáltalában az egész város énekelje ezeket, 
de mindig valami szines változatosságot vigyenek bele, hogy az 

énekesed soha el nem telő gyönyörűséget találjanak 

/Horn. 665./ - Már a városalapitást és törvényhozást csak úgy 

lehet megkezdeni, hogy „istent hívjuk segítségül varosund be­
rendezéséhez, ő pedig hallgassa meg kérésünket, és jegyes jóin­
dulattal jöjjön segítségünkre, hogy vele együtt rendezhessük be 

városunkat és hozzuk meg törvényeinket" /Nőm 11?../ Később pedig, 

ha azt látja vaiadí, hogy az állam ügyei nem menne* úgy, ahogy 

kellene, csak akkor ssóljon fel a törvényházban,
szava nem odozza vesztét,- ellenkező 

esetben ne nyúljon erőszakhoz, hanem „lelki nyugalmát megőrizve, 

imáiban dérye ilyenkor a legjobbakat mind önmagának, mind hazá­
jának" /VIx. lev. 331./ Az ima azonban az egyéni életben, is fon­
tos. „Szavainkat és gondolatainkat mindenkor isten nevéve'i kell 
elkezdenünk" /VIII. lev. 353/ és egész életen át deli imádkoz­
nunk: gyermek, férfi és öregkorban. /Nora. 687./ Mi legyen hát 
az ima tárgyad A legfontosabbnak klasszikusabb megfogalmazást 
nem lehet adni,mint arait rlaton Sokrates ajkára ad a Rhraidros- 

ban: „ 0, kedves lan, és ti többi istenek, akik asak itt lakoz­
tok, adjátok meg nexem, hor;.v szép legyek belül, з ami külső bir­
tokom van, a belsőkkel összhangban legyen." /jehaidr. 279./ Va­
gyis a pöicsesség erényéért kell a legbuzgóbb imát küldeni. Az 

ilyen imát mindenkor meghallgatja az istenség, hisz az ilyenfaj­
ta környörgésoen nem azt kérjük, sem magunk, sem fiaink számára, 
hogy halhatat .tanod legyünk, hanem azt, ho у derék és dicső em­
berek maradjunk, з ezt szenvedés, sorscsapás köz ten is ellehet 

érni, /Мапех 247./ Az imához is, mint minden emberi cselekedet­
hez & belátás szükséges, s ezért legelsősorban is nem azért, keli 
imádkoznunk, megy minden kívánságunk szerint történjék, hanem, 
hogy mind az állam, mind az egyén
688./ Ezért veszélyes dolog imádkozni annak, akinek nincs belá­
tása. /U.o./ A megváltás igénye fellép minden lélekben, megvál-

- A kö-

himnusz aikban•

C>

belátásra tegyen szert./ Nőm.• • *



47.

tás mind testi, mind lelki ny&v&játol, de ezt csak úgy nyerhe­
ti el bárki, ha az ima és a S2ö(%j! szolgálatok, misztériumok tisz­
títószereit felhasználja, /Phaidr.244./ - Ho0y as imának foga­
natja van, azt érintettük már a szülök meghallgatott imáinál; 
a szülők átkát és imáját meghaligátjak az istenek: a mxthoiogiai 
történetek bizonyítják, hegy Qidipuc, Aayntor én Ihóseus átkát 

meghallgatták őc beteljesítettek. „Viszont senki se gondolja, 

hogy az isten természetesen, meghallgatja egy gyermekeitől meg­
vetett aya és anya átkát, ellenben ne teljesíti éppúgy, ha a 

szülő tiszteletben részesülvén örömében buzgó imádságban jót kér 

az istenektől gyermekei számára, az esetben az istenek nem vol­
nának a javak igazságos elosztói, ami pedig a iegkevéabbé ille­
nék istenekhez. / kom.931./ lehat minden józaneszü emer félti 

és tiszteli a szülők imáit, tudván, hogy az sokszor és sokak szá­
mára beteljesedett. /U.o./

A jc. ember épp abban különbözik a többitől, hogy ben­
ne az istenek, vagy szellemek szózata működik, sőt inkább enge­
delmeskedik önnek, mint a világnak, /Apol.29.31./ » Így meg»ze*-r 

zí magának azt a jóleső tudatot^Wcor-isten ellen szóval, tet­
tel semmi igazságtalanságot el пега követett, /'uorg. 523./ Az az 

ember, .-oki az isteni és állami törvényeket megtartja, az a jo 

ember, aki nemcsak egyéni vonatkozsában érték, hanem -fseilyen vol­
tában az isten adományán a közönség számára, nzért mondhatja 

Sokrates védőbeszédében, hogy most nem önmagát védi, hanem a po­
lish, mer^eiit élt ebesével vétkeztek az isten ellen, aki 5t va­
lósággal a városra ültetette, hogy jóratörekvésével annak laké­
it serkentse.

Az eddigiek alapján megérthetjük, nogy miért oryan 

nagy vétség Platón szemében az isxenteiensée, mely tönkreteszi 

az egyént, s romlásba juttatja az államot. Az egyént, mert nem 

hiszi istenben, s ezzel az u. n. természetes élet felé sodródik, 

erőszakos lesz, s fotyton ellentmondásba merül,-az állam életé­
ben pedig forrongást idéz elő, mert erőszakossága másokat szolga- 

julrá akar tenni. /Som. 890/ Mindent el kell kerülni, hogy az is— 

tenteienség kifeji^djék. ázt pedig legelsősorban a hiányos és fe­
lületes tudás idézi elő, /907/ tehát ellene a legjobb orvosság az 

alapos ismeret nyújtása. A vágyaikkal és gyönyörökkel szemben va­
ló gyengeség is latentelenaéget eredményez, legalább is látszólag, 

de ha gól megvizsgáljuk, ennek is végső rugója a tudatlanság.



48.

Élete vége isié, a loraoi-ban már a hagyóтыуц mitholcgikus val­
lás el t entvétket is hajlandó istenteleneég vádjóval illetni, a 

azokat is, akik e hit ellenére tagadják az égistestek isteni 
voltát, s annak tiszteletét.

Finom lélektani és etikai elemzéssel boncolgatja az 

istentelenseg hatását, kert variak, akik nem hisznek ugyan az is­
tenekben, de egyébként igazságos jeileammei vannak megáldva, ál­
láspontjukat nyílt és szinte !• lekkel hirdetik, Izek veszélye­
sek ugyan, mert könnyen szereznek maguknak követőt, de enyhe 

fogsá gal észretérithetők. állenben akik képmutatók, istentelen- 

ségiiket titkos szertartásokkal leplezik, vagy továbbmenve filo­
zófiai okoskodásokkal védik, miként teszik azt a szofisták* ezek­
re nézve Platon még a kétszeres halált is kevésnek tartja, seezért 
ezek börtönét a mezőkre helyezteti, e bűnösökkel szabad -ember 

nem érintkez et, táplálékukat csak rabszolga kezéből vehetik, 

s holtuk után temetetlenUl keli a határon kívülre vetni őket, s 

ha szabad ember mégis eltemeti, az is istenteleneég vádjával il­
letve bűnhődjék, - mig a nyiit, joszandéku istentelent ötévi 
börtönnel sújtja, mely idő alatt nem a bünhődéa a lényeg, hanem 

hogy megfelelő felvilágosító munka következményeként jobo belá­
tásra jusson, /Kom. 907-9/ azt a fajta bűnt a kiküszöbölhető hi­
bák közé sorolja. /Pcot. 324./

,

'

'



49.
^ \ ОДХ
///.A pl at o ni theológia hatása_akeresztény vailäsböicseletre. ^

Ч%Г vV
Végighaladva Platon elgondolásán, melyet istenről^tlliD^ 

világról 3 a kettő kapcsolatáról alkot, mindenek előtt az a be­
nyomásunk, hogy egy káprázatos látomásnak vagyunk tanúi. Világ 

keletkezik előttünk, az alkotó tenyeréből hull le, gondoskodá­
sa tartja fenn, jósága élteti, törvényei irányitják. iS világ te­
le van szellemi lelki élettel, melynek causáiis és téféíógikus 

szálai az istenségben futnak össze. Mintha csak nogány-stilusu 

Bibliát forgatnánk. Nem csodálkozhatunk, ha a theocentrikus vi­
lágnézetű korok Platonban keresik ősüket, з müvéből szedik in­
dításukat .

A legmeglepőbb, hogy a platoni tftaoiőgiai eszmefut­
tatásban szinte alig találunk u.n. mai értelemben vett filozó­
fiai bizonyítási sorokat, logikai gondolatvezetésc, - Isten lé­
tének közvéleménybő., bizonyítása inkább pszichológiai érvelés,- 

a látható érzéki világból azok alkotójára következtetni Fiaton 

szerint í3 csak a már hivő, kellőleg megalapozott lélek számá­
ra elégséges megokoiás, mivel a materiális gondolkozásának csak 

a mechanikus törvények jelentenek bizonyító erőt, tzjelK számára 

próbálja meggyőző érővel igazolni, hogy a mechanikus erő is fel­
tételez egy rajta kívülálló elindítót,—mely már könnyen járható 

ut az istenségig. De Platón minden dialógusa mintha megvalósító­
ja lenne annak a már idézett elvének, hogy a legmélyebb igazsá­
gok nem fogalmazhatók meg, mert a szó mindig mérhetetlenül ke­
vesebb, mint amire vonatkozik, - ezért az ealietett kísérleteken 

kivül - írásban legalább is, többet nem próbál bizonyítani, - de 

minden logikai bizonyításánál mélyebb és gyökeresebb hatást gya­
korolt azzal a világképnél, mely tele van mindenütt isten 

ival, tőle való függéssel, vele való ezer-egy kapcsolatta^. Nem 

mindig a vaskövetkezeteséggel levezetett bizonyítás árul el mély 

elmét. Nagyobb dolog problémákat meglátni, mint a már meglátоt- 

tat mások számára igazolni, 

látás élt, mi sem bizonyítja jobban, mint hogy theofcratikus vi­
lágszemléletének egy-egy kérdése ma ia felbukkan, sürgetőiig he­
lyet kér, 3 egyébként is két évezreden át a keresztény, sőt nem- 

keresztény theoiőgia is mást sem tett, mint szétszedte Platon 

gondolatpalotáját, s annak köveit a maga teológiai rendszerének 

dómjába építette bele, vele igazolt, vagy cáfolt, őt csiszolta, 

vagy esetleg ellene harcolt, de mindenesetre mindaddig,

nyoma—

á hogy Platónban mélységes probléma-

c
ö e

VI
át



50.
kuiturvilágban élünk, - lehet Platont felmagasztalni, vagy di­
vatból beearnerélni, korának kuitúrfokán ráérve óriásnak látni, 

vagy harmadfélezred tudátöbbiétévéi fölényesen lekezelni, - de 

többet kihagyni onnan, ahol az Abszolutum probléma, - kihagyni 
onnan, nem lehet.

kii\ újat ad, Platón előzőihez viszonyítva? Hisz a 

történeti áttekintésben láttuk, hogy a Végsővel, az kisővel, 

az Ooeivvel már előtte is foglalkoztak a gondokedó elmék. A 

mithoiogia beszél isten teremtő voltáról, amit a i’imaio sban 

olvasunk. A filozófusok beszélnem már az istenség értelmi vol­
táról, a világtól való különbözőségéről, végtelenségéről, ha­
talmáról, sokattudásáról, s mindezekről Platón is ir.

Az első ami, megragad bennünket, az az élő, eleven, 
teljesség, életszerűség, ahogy Platón istene elénk lép. A sze­
mélyesség fogalmát nem találjuk meg sehol mintegy skolasztikus 

taglalássalу nála, de az az isten, aki az ő világában mozog, al­
kot, teremt, gondvisel, abban benne van ugyan mindaz, amit előt­
te már róla mondtak, de nemcsak az ész hideg bonckése alá vett 

szétdaraboltságban, hanem melegjélő közelségben, megelőzőinek 

е£У“евУ elszórt istenfogalraa nála az „élő " istenen csillan meg, 
s ahogy az őj) istene cselekszik, úgy csak személy teremthet, irá­
nyíthat, gondoskodhat, büntethet és jutalmazhat. Igaz, hogy se­
hol nem. emlitit kifejezetten a személyesség e^yih leglényege»— 

sebb mozzanatát, az én-tudatot, de elké zelhet 

denrői és mindenkiről, kicsiny és nagy, jelentős és jelentékte­
len dologról tud, vagyis az egész minden.«ég vele szemben, mintefy.— 

hogy modern ismeretelméleti kifejezéssel éljünk, - tudattárgy lé­
tezik, és sehol sem találjuk annak a gyanúját sem, hogy ezeket ön­
magéival azonosítaná, - hogy akkor magától érthetően, de ki nem 

fejtve fel ne tételezne Platón az istenség személyes jellegét? S 

amit nem győz eléggé hangsúlyozni, hogy a világot isteni értelem­
rendezi, 3 ha az emberben a legistenibb képesség a gondolkodás, 
akkor valószínű, hogy az istenség зет nélkülözi eme isteni tevé­
kenységet , - mar pedig a gondolkodás saiücségkép személyes valót 

teteiez fel. de Kétség nélkül elosziik minden aggodalom, ha az 

istenvonaook közül a legjellegzetesebben platonit vesszük:

¥• hogy aki min-

van-e
amit töo szór eml.it az értelmi jellegen kívuí, mint azt, пок.у is­
ten jó? Hiszen, mint láttuk az isten lényege a jóság, a terem­
tett istenek is gondosodnak, 
isten jóvoltából.ifivel isten jó, ezért alkotta a világot, л pia-

aőt gondoskodnak 13, de mindezt az



51.

torii teremtés nem szükségszerűség, külső vagy belső kényszer 

eredménye, hanem Kizárólag a jóság kiáradása, kert jó, azért 

akarja, hogy minden a lehető legjobb legyen, jóságból „oka” 

mindennek, s bar az érzéki világ, a Keletkező létrejötténél em­
líti a Szükségességet, de a KeletKező a létező szerint alakul, 

a mintája, » igy a jóság hozza létre a iegszebo keletkező 

világot. A teremtett lényeknek nemcsak létesítő oka a jóság ha­
nem mintája, létfeltétele is. Kort a jóság rendelkezik teremtő 

erővel, s gondoskodása árad ki a teremtett/lényeknek nemcsak/ 
valókra, s minden jő i’Őle származik. Ka a jóság uralkodik az 

egész platón! világon, nem csoda tehát, ha a keresztény filo­
zófiai tbiológiára nagy hatással volt, з ez a hatás még ma sem 

halványult el. Hisz a keresztény filozófia mintegy létét annak 

köszönheti, hogy az ész és hitigazságok összeegyeztetésén fára­
dozva, az utóbbiakat a pogány, s elsősorban platón! észjáráson 

gyakorolta.
A filozófiai istenbizonyitás yiatoni hatása már Aris-

totelesnél megkezdődik. Amikor a ótagirita Istent proton kinoun 

akinétоn-nak, első mozdulatlan mozgatónak nevezi, акког lehetet­
len meg nem látnunk e kifejezés mögött a Noaoi-ban feinozott 

bizonyítási érvet, ahol a «mi felfogásunkat túllépő hatalom'’
is moz-vezeti az égitestek mozgását. Fiaton mozgatója maga 

gc valóság, mert élő, s ezért is hat ránk elevenebbül, személye­
sebben, mint a nagy rendszerző merev istenfogalma. 3 az «actus 

purus" a tiszta, teljes megvalósulás, mi más, mint a platoni 
létező, a valóban létező kissé már filozófikusabb kifejezése?
S a ketap^hysiká-ban emli^tett mód, az önmaga iránti, vágyat 
ébresztés gondolatának alapját megtaláljuk már implicite a fl- 

maissban, ahol Isten azt akarja, hogy minden a legjobb legyen, 
s alkotását az örök ideákhoz méri. Innen már csak egy lépés ve­
zet a fenti megfogalmazáshoz. 3 az emberi értelmet épp úgy köz­
vetlenül istentől adottnak mq^^a, mint iimaios teremt ami tho­
se, s Ugyanúgy isteni dolognak tartja.

A 3toa is kuzködik a platoni eszmékkel, melyet ma­
teriális felfogásánoz hiven tud csak megoldani. Az isteni gond­
viselést célszerű erővé degradálja s a platoni eszmét, ideát 

létcsiraként helyezi be a valóságba, s így az 5 világuk is élő, 
mint & Timaioaé.

A szkeptikusok alaptétele, az éi’zéki benyomások meg­
bízhat atiansága lényegében Fiaton látszatvilágára megy xissza,



52.

de a valóban létezőre már nem .fordítják tekintetűket•
Annál inkább a» ti. n. theooentrikua hellenizmus gon­

dolkodói, akiknek főprobléraája, az Istenség és a teremtett vi­
lág kap cső. ata, s a megvált»» igénye. Az ujorthagorenaok négy 

alapprinoipuma* /Halазу- Hagy Józseft Az antik filozófia 392./ 

Isten, idea, vilLágiélek és anyag fiatom*» utal, ь ugyancsak tő­
le veszik ». kérdés dualisztikus megoldását, valamint isten és a 

világ kfc’zti kapcsolatot fenntartó közvetítő szellemek feltéte­
lezését. A platón! ideák Ilii on Lógósában kapnak helyet, mint 

isteni erők, mint kosmos noétos, s mint szellemi lények, angya­
lon. -hz emberi lelket ő is a test börtönében látja, bűnhődni, s 

az ideák utáni vágyat helyettesit.! nála a megyeiemmel megtámo­
gatott léi ел hazat alárá'va a fény és világosság honába. - A neo»- 

ftaonizmus megalkotójának, rlotinnak rendszerében már élővé, ha­
tó tényezővé válik az idea, з az 6 istene is irigység nélkül va­
le jóséiban lesz alkotó,akárcsak a xftitoni Lead urges, s birkó­
zik az ember kettőségével és a világiélek szerepével.

A filozófia bármily bee sületess éggel küzködik is a 

végső problémák megoldásán, a ma._a teljességében soha nem gön­
gyölítheti fel, mert azok túl vannak képességei és lehetőségei 
határán. j«t az emberi lélek leküzdhetetlen vágya a teljesség­
re törekvés, a felemelkedés, s a megváltóte»ág igénye, s a vég­
ső kérdésekre sürgetően kéreg, a választ. A kereszténység erre 

felelt, a maga kinyilatkoztatásával, kig a pogány filozófia e 

korban értelemmel kereste a meg nem érthetőt, addig az ifjú ke­
reszténység az értelemfölötti világ számára keres racionáisá 

támaszpontokat nem csak magánam, hanem elsősorban azoknak, akik 

előtt be akarja bizonyítani, hogy ez érzék. - és éazföibtti meg­
oldás nem ésazelleyfott« káért & keresztény fogalmakat pogány ter­
minológiával fejezi iti, igazságának bizonyításra pogány bölcsek­
hez fordul, s ezek közül is elsősorban üatonhos, akinek rend­
szere, érdeklődése éppúgy az egész' élet teljességre irányul, mint 

az uj él-tszemléleté. Aristoteles fogalmakba kapcsolt rendsze­
rénél elevenebben hatott nagy mesterének dinamikus életszerűsé­
ge, theocentrikus világképe és vallásos élménytől melegebb egyé­
nisége.

Lrdekea megjegyeznünk, hogy fiaton a maga teljessé­
gében inkább a korai éretaek3égekrej goaszticismus, manicheis- 

mus, áriánismusra hat. A katolikus vallási filozófia csak egy- 

egy tételét veszi ki, bár a piatoni termtéselmáiet, mely az is-



5?.

valamint az ideatarm kezdet-tenségtől különböző világot vall, 

tői fogva rokonszenves előtte.
Kiatont a kereszténységhez ozent Jusztin közvetíti,

aki Apológiájában azt akarja bebizonyítani, hogy ilaton -gyptom- 

ban megismerkedett a kinyilatkoztatás ószövetségi formájával 
ottani zsidók révén, s ez hatott a limaiésra, amely először Jusz­
tin révén lett ismert keresztény filozófiai berekben. Különben 

is az a véleménye, hogy az igazság,- mind a kinyilatkoztatott, 

mind az értelmi, - egyaránt Istentől származik, tehát hit és fi­
lozófia között Komoly ellentét nem lehetséges, az isteni igaz­
ság mint logos sperraatikos nyilatkozik meg a természeti törvény­
ben és az értelemben.

az

Az apologéták annál is inkább szívesen vailoták ma­
gukénak ezt az elvet, mert céljuk épp a pogányok előtt ésszerű­
vé tenni я keresztény tanokat. Khhez csak a pogány filozófia ta­
lajáról indulhattak el, még akkor is, ha apológiájukat a keresz­
ténység tévedő.! ellen Írják, mivel ezek is a maguk tételeit a 

hellén-latin bölcselők nyelvén védik; A gnosztikusok kosroogoni- 

ája az embert három összetevőből eredezteti: a testet anyagból, 
a lelket a világiélekből, s a szellemet a Bölcsességből, - egé­
szen platoni fogalomkészlet, s ők Jézus Krisztus megváltó tevé­
kenységéhez is a heraiurgos segítségét tartják szükségesnek.

A hellén kultúra filozófia központjában történik az 

első kísérletezés arra, hogy a görög filozófiát a keresztény 

theolr.gia szolgálatába állítsák. A1 e xandr i. ai Szent Kei eme n 

nek kortársai szerint a feje pogány, a szive keresztény, hang­
súlyozza, hogy aki filozófia nélkül akarja a kér szteny gnózist 

elérni, úgy hat, mint aki gondozás nélkül szőlőiéről szőilőt 

szedni akar. /Stromata X. 25./ Filozófiáját a platón! dialek­
tikára építi.- s az igazi tudáshoz épp úgy megkívánja az erköl­
csi előkészületet, mint Platón. Nagy tanítványa: Crigenes, ki­
nek minden tévedése onnan származik, nogy a hittételeket a pla­
tón! fogalomágyra .feszíti, s igy kerül a Logos 3ubordinátióba 

Istennek, s lesz a teremtett világ ideájának hordozójává,- 

6 is meghatározott számú lelket teremtet az istennnel, se ezek­
nek a földi lét büntetés, s visszavágynak, — már nem az ideák 

honába, - hanem az Istenhez. - Vallja azt, hogy az Isten nemcsak 

a kinyilatkoztatásban jelenti ki magát, hanem a görög filozófi­
ában is, különösen íl&tonban s épp ez által vált a keresztény­
ség előkészítőjévé, tízzel a kijelentésével szerez teljes polgár-

aki-

az



54.

jogot a nagy filozófusnak a keresztény bölcselet területén, hosz- 

SÜU évszázadokra, amit még növel azzal, hogyaz Egyházat azono­
sítja a platoni polls theou—val. —

Az egyházatyák egy-egy tételük igazolására Hatönhöz 

fordulnak? Atkanáz a léiek halhatatlanságát teljeszerinte iga­
zolja, Basielus /Nagy azt. VasuI/Hexearaeron-jában I'imaios alap­
ján magyarázza a teremtés hat napját, Hazianoi Gergely rá építi 
antropológiáját, Ny»sál Azt. Gergely müve; A leiekről эз a hal­
hatatlanságról pedig a inaidon keresztény megfogalmazása, ue a 

legnagyobo gorög filozófus krisztianizálása a „keresztény Platón" 

Ágoston egyéniségén át történik.
üzent Ágoston épp úgy az igazságban látja a boldogság 

alapját, mint Platón, s az igazság nála sem más, mint részese­
dés az igaz-ban, mely teljességben az isten, aki gondolatait az 

Igében gondolja el, s ezért á zárja, hordozza magában az ideákat, 

a dolgok Örök eszméit. A világot az Isten jóságból teremti, s 

ehhez a tevékenységéhez лlatónnal ellentétben hangsúlyozza, hogy 

nincs szüksége segítőtársra. A lelket <5 is közbülsőnek, közvetí­
tőnek tartja, a világ és Isten eszméi között. A platton! lélek 

ideasáímeéietét kiegészíti a cselekvés igényével, tudását pedig 

szintén két mozzanatra bontja: a platoni doxának megfelel a föl­
di dolgok ismeretére szorítkozó scientia, mig az örök eszmék 

lelete, az igazi tudás, az epistémé: a sapientia. - Etikai alap­
törvénye is a platoni igazságosság keresztény átfogalmazása: az 

isteni rendhez való alkalmazkodás. S az Istennel való egyesülés 

módja, épp úgy az érzéki világ elhagyásának az utján történik, 

mint a platoni theoria, szemlélődés, melynek fokozataitf oly 

klasszikus levezetésben láttuk a Sympoeionban. - S államtanának 

cime ugyancsak a foliteiáb&n valamint a Komoi-bsn urálitett polls 

theou-ra emlékeztet. - Természetesen ezek a párhuzamok csak úgy 

jogosultak, ha nem felejtjük el, hogy a görög forma teljes ke­
resztény tartalmat nyer, de mindenesetre e forma nélkül e tarta­
lom sem lett volna oly hóditó azok szemében, akik igényelték a 

hit mélysége mellett a szellem meghódolását is.
a hanyatló patrisztika, erősen Ágoston hatása alatt 

állott,-s rajta keresztül lüktet laton szelleme is. A Pseudo- 

uionysosi iratok oly gyakran emlegetik a teremtés okaként az 

Isten jóságát, jóságának szétáradását, hogy önkéntelenül is a 

timaiosi kitételekre kell gondolnunk. S mi lett volna fiaton ha­
tása, ha sikerül M. Boetiusnak a tervezett platoni fordítás?

szem-



55.

De lassanként a nagy mestert hatásában kiszorítja a rendszerző 

tanítvány, aki szabatos fogalommeghatározásaival jobban impo­
nál az életet már dogmákba fogalmaz«^ a hitből nlár tudományt 
is csináló ébredő skoiasztilcnak, mxnt a hitet még inkább az él t- 

tel kapcsolatban szemlélő patrioztika platonizmusa. De bármily 

tekintélyre tesz is szert Aristoteles, itt-ott felcsillan a 

skolasztika korában is elaton natása. A kezdeti időben természe­
tesen jelentősebben, mint későbbi

.Pseudo-Dionysos két hierarchiaja; a mennyei és an­
nak földi mása: az ügyház, erősen emlékeztet részben a létező 

és a Keletkező világ dualizmusára, részben az Isten uralma alatt 

álló mintaáiiám és a^lehető „legtökéletesebb” állam párhuzamá­
ra. - licotus feriugena lelkesedve beszél a „summus philosopho- 

rumról,”vagy „princepa philosopher шагói”, S a skolasztika kezde­
tét jelentő universáliák kérdése teljesen fiaton ideatanának meg­
óvását vállaja, s a realisták, élükön zfcigenávai igazabbnak tart­
ják a dolgot a fogalmában, mint empirikus valóságában, akárcsak 

fiaton az ideavilágot, - А Hl. sz.-i platonizmusára a chartrey* 

éi iskola, anoi az egyedi dolgok a lényegek, ideák árnyai, a Szent 
Lélek a platoni Világiéiekkel azonosj-mely gondo.atot szívesen 

fogadnak a keresztény filozófusok. Később az ideát a természet­
tel helyettesítik, melynek konkrét megvalósítói az egyedi való­
ságok. A realismus és nominalizmus ellentétét az arab Avicenna 

kisérli meg kiggyenliteni.
A skolasztika virágkorának nagy rendszerező! prob­

lémáikat igen sokszor Platóntól indíttatva vetik fel, - külUnö- 

iex<í%£ett világnak Istenhez való viszonyának tisztázása ad 

sok alkalmat az ideaelmélet felújítására, üzent üonnventura és 

ózont Tamás egyaránt a világot az isteni örök eszmék képmásá­
nak tartja. S a szenttamási léthieraachia realizált és kriszti- 

anizált folytatói az ideák rangsorának. Szent lamáa fogalmai kö­
zött minden ar.istotelikus tendencia mellett igen sok platoni 
színezetet is találunk; államelméletének „respubilca aub Deo“ 

követelménye, etikájában az igazságosaág erényének primátusa, 

s esztétikájának mértéke, a szépség teljességét birtokélo Isten,- 

mind-mind ezt bizonyltja.
Unepeltté azonban акког válik fiaton а XIV. az. Euró­

pájában, araikor az union fáradozó görög papság megismerteti Itá­
liát az eredeti szövegekkel. Firenzében Medici Cosimo a régi Aka­
démia szellemét felújítandó megalapítja annak mását, Marsislius

sen a



56.
Flciniaa megvalósítja á. Boetius régi álmát, a lefordítja a 

dialógusokatt“S a Ial*e mélyén még mindig vallásos kezdeti re­
naissance ebbéli igényeit próbálja a hellének nagy vallási zse­
nijének irányával összeegyeztetni. Hotterdami árasrous ki is mond­
ja, hogy a platoni vallás azonos a kereszténység elveivel, má­
sok meg etikai gondolataiban fedezi* fel nemcsak a hasonlóságot, 
de az azonosságot is. aliamtana pedig egymásután uj megoldások­
ra készteti mindazokat, akik a világ sorát javítani akarják.

A következő századok természettudományos eredményei 
elfordítják az érdeklődést az aoszolutumtól. A kor lelke megtoá- 

morosodik e világ kitárult szépségeitől, nagyszerű, felfedezett 

törvényeitől, melynek segítségével előre meg lehet szabni sok 

kívánt jelenség irányát. Csak az a valóság, amit érzékeimmel ta­
pinthatok, kísérlettel igazolhatok, s lassan az empirikus vilá- 

tüli"lesietőségé is kiesi* a „tudományos világ érdeklődési kö—gon
réből.

knnek ellenére, vagy talán épp ennek ellennatasaként 

aradnak, a*ik nem tudjak a világot igy leegyszerüeiteni, mert az 

egyszerűsítés mindig tényferdités. A kifelejtett, vagy kihagyott 

tényező hangsúlyozásával azonban ellentétes előjellel ugyan ab­
ba a hibába esnek, mint akik ellen harcolnak, de az utókornak 

aiegtették a na у szolgálatot, hogy ezek el nem-hanyagolhakosá- 

gára.
Descartes kirezdi az érzéki tapasztalat megbízható­

ságát, 3 substanciáit a tudatból, tehát immanens mozzanatból ve­
zeti le. Az ideae factitiae és az ideae adventitae létrejötté­
ben a külvilág alkalom, az igazi idea a veiünkszületett idea in- 

nata, mely egy valósabb világra utal, s itt kénytelenek vagyunk 

ri&ton ideavilágara gondolni, - Leibniz han-sulyozza is, hogy a 

szellem világa valóságosabb az anyagénál, s ezt az ellentétet 

élezi* ki a német idealisták, akik az ideák világát az értelem­
be helyezi*, igy módosítván a platoni a priorit, minden reális­
nak Ősalapjává az idealist teszik, lassan az anyagot el is tün­
tetik, túllicitálva a probléma eiső felvetőjét. Nemcsoda, ha ez 

& túlzás a filozófiai kutatás ingáját egyeserben újra az ellen­
kező véglet felé lendítette, - de mindenesetre Kant, Fichte, 

Schelling s Hegel után nem lehet hallgatni az anyagon túli lé­
ny-ezekről, ha a filozófia nem akar újra a valótlanságok berkei­
be tévedni. Anyagi és szellemi való primátusáról vitázhat, de 

egyiket a másikkal szemben elhallgatni, semmibe venni nem ké­
pes többé.



57.

л nagyon vázlatos történeti áttekintés után is megál­
lapíthat juk, hegy Haton theocentrikus, teljességre törekvő prob­
lematikája megihlette az utánna jövő gondolkodókat, de mint len­
ni szokott, csak részleteiben, íjaga Haton nem megoldásokat ke­
res, csak lehetőségeket lát, egyetemes víziója van, amely épp meg­
oldatlansága miatt izgatólag hat minden problémalátóra, akik 

lét kettőségével küzdenek. Ízért marad igaz az a megállapítás, 

hogy a filozófia fiaton és Haton a filozófia, mert az igazi fi­
lozófia a teljességet igényli, a végsőt keresi, az egészet ku­
tatja, vagyis az Istent a világot s önmagái, s minden kérdés- 

koromplexura benne van a kibonthatóság lehetőségével riatónban.

a

:

i-



Lényegesebb bibliopraphia:

Geschichte der Philosophie. Leipzig 1935.
L’attitude religieuse de Platon /Arcniv de 

Philosophie IX./
Studien u. charakkristiken zur Gesifch.der 

Philosophie. München 1927.
Platón 1943.
Histoire de la Philosophie. 1938. 
he l’ame et dien. / Archiv de Philosoph!,
IX. к. 48. /
Rationalisms et religion / Archiv de Philo­
soph!, AI. k. 48?./
Die Phil, der Griechen 1921. 
hie Gesch. der Phil 1925.
Plato
hie platonischen Schriften 193h.
Bölcsészettörténet 1914.
Az antik filosofia 

A fii. története.
Két fiiosofus.
institutiones Theodicaeae 1893.
Institutions Históriáé Philosophise 

ügyeteme8 vallástörténet.
Platonische Liebe 1926.
A fii.története 187b.
The Religion of Platon 

Vom Mythos zum Logos. 1940.
Theologie der Hellenen. 1938.
Platon. 1935.
Plafonén cheoiogien 1926.
Platon.
Dogmatika 1937.
A bölcselet története. 1912.
Grundriss der Phiiososi>hiedes Altertums 1920. 
The Sealching Mind of sírece 1930.
Geschichte des Idealismus 1907.
Allgemeine Gescnichte der Phil. 1909,

1. / aster:
2. / Breymófod;

3./ Beumker:

4. / Brandenstein:
5. / Bréhier:
6. / Bremond A:

7./ Bremond A:

8. / heussen:
9. / Dessoir:

10. / Diez:
11. / Friedlander:
12. / Horvátn éj
13. / H^SixIfí-oJU^-lr^y)
14. / H-К:
15. / Hagy:
16. / Hontheim:
17. / Klimke:
18. / Kühár:
19. / Lager jjorg:
2Qx/ Lawis:
21. / More:
22. / A/estle:
23. / Péterich;
24. / Robin:
25. / Revue Thomis:
26. / Ritter:
27. / Schütz:
28. / Schwegler:
29. / üeberweg:
30. / Warbeke:
31. / Willmann:
32. / Wund etc:

. '



Grundriss der Geschichte der griechish- 

hell. thil 1928.
Geschichte der Philosophie der Griechen. 

Läe ihil sophie der Griechen in ihrer 

geschichtlichen Entwicklung.
müvei. / Budapest 194p./

23,/ Zeller-Neste:

54. / Zeller:
55. / Zeller:

36./ Platon ö s s и e s




