
ъ siog

MADARÁSZ KLÁRA

PIRANDELLO, AZ IRODALOM TEORETIKUS

Pirandello esztétikai nézetei

PhD ÉRTEKEZÉS

SZEGED, 1998



Tartalom

BEVEZETES 4

I. RÉSZ
A PIRANDELLO-JELENSÉG

1.1. A jelenség meghatározása 10
1.2. A jelenség leírása

1.2.1 A jelenség tünetei 10
1.2.2. A jelenség természete 14
1.2.3. A jelenség fázisai 14

1.3. Ajelenség néhány számunkra fontos mozzanata 15
1.3.1. A lappangás és a sokk periódusa 16
1.3.2. A "felfedezés" 18

1.3.2.1. Tilgher elmélete 18
1.3.2.2. Croce kritikája 26

1.3.3. A rehabilitáció 38
1.3.3.1. Leone De Castris 43
1.3.3.2. Vicentini 54

1.4. Konklúzió: ajelenség oka 56
1.5. Poétika vagy esztétika? Egy zárójel a poétika-esztétika terminusok tartalmáról 61

II. RÉSZ
A PIRANDELLÓI TEÓRIA MINT METASZÖVEG REKONSTRUÁLÁSA

II. 1. Pirandello, az elméleti iró 68
II.2. Az esztétikailag releváns témakörök áttekintése és analízise 72

11.2.1. A nyelv 72
11.2.2. A költő emberi karaktere 74
11.2.3. Az emberi érzelem és a művészet 75
11.2.4. Művészet és morál 80
11.2.5. Eredetiség-imitáció 85
11.2.6. A művészet szerepe és célja 87
11.2.7. A művészet mibenléte 89
11.2.8. Az umorismo 95



11.2.9. A művészi kommunikáció másik oldala: a közönség 104
11.2.10. A művészi kommunikáció másik oldala: a kritika 105
11.2.11. Az őszinteség 108
11.2.12. Formai eljárás 110
11.2.13. Műalkotás és valóság: a művészet világábrázolása 112
11.2.14. A művészet szabadsága 120
11.2.15. Élő alak 121
11.2.16. A művészi kommunikáció másik oldala: a tudományosan megalapozott esztétikai 
kritika 123
11.2.17. Az alkotás folyamata 124
11.2.18. Művészet és tudomány 128
11.2.19. A művész alkotói állapota, alkotáshoz való viszonya 129 

II.2 20. Tartalom és forma 131
11.2.21. Az esztétikai tény létezésmódja, létrejötte 134
11.2.22. Intuíció és kifejezés 136
11.2.23. Mű és igazság 138
11.2.24. A művészi kommunikáció másik oldala: illusztráció, fordítás 140
11.2.25. A művészi kommunikáció másik oldala: a színész és a színház művészete 141
11.2.26. A tárgy saját természete. Az objektivitás kérdése 144
11.2.27. Egyszerű, művészi, tudományos megismerés 146
11.2.28. Művészi érték, kifejezési érték 150 

II.3. Összegzés. Pirandello teóriája 152
11.3.1. A művészet nyelve 152
11.3.2. Az emberi érzelem ábrázolása a művészetben 153
11.3.3. A művészet társadalmi dimenziója 154
11.3.4. A művészet mibenléte. Valóság, igazság, objektivitás - művészet 156
11.3.5. Az emberi megismerés fajtái 159
11.3.6. Tartalom és forma 161
11.3.7. Az alkotó és az alkotási folyamat pszichológiája 162
11.3.8. A művészi kommunikáció 164
11.3.9. Umorismo 167
II.3.10. Esztétika 171

II.4. További kifejtést igénylő témák 172



III. RÉSZ
A PIRANDELLÓI TEÓRIA INTERPRETÁCIÓJA

Bevezetés 173
III. 1. A művészetről 174

III. 1.1. Művészet és valóság 174
III.1.2. A tárgy saját természete 181
III. 1.3. Művészet és igazság 187
III. 1.4. Tartalom - forma 189

III. 1.5. A művészi kommunikáció 191
III. 1.6. A színház, mint a művészet paradigmája 199

111.2. Az umorismóról 204
111.2.1. Az umorismo mint művészei: dezillúzió és dekonstmkció 204

111.2.1.1. Az umorismo és a valóság viszonya: a kifejezés "sajátos minősége" 204
111.2.1.2. Az umorismo és az igazság 208
111.2.1.3. Az umorismo mint művészi kommunikáció: a sentiinento del 

contrario, a tárgy önmagával való kommunikációja, meghasonlása 217

111.2.1.4. Az umorismo mássága 220
111.2.1.4.1. A kifejezés feltárt paradoxona 220
111.2.1.4.2. Umorismo és avantgárd 223
111.2.1.4.3. Umorismo és morál 227

111.2.2. Az umorismo a véletlen filozófiája^ megismerés darabokra tört tükre 230

111.3. Az esztétikáról 233 '
III. 4. Művészet és tudomány 239
III.5. Szeszélyes tallózás a kapcsolódás végtelen lehetőségei közölt 243

111.5.1. Az elődök: Kant és Goethe 243
111.5.2. A kortársak 246

111.5.2.1. Pirandello és az avantgarde 246
111.5.2.2. Fülep és Kosztolányi 255
111.5.2.3. Ortega 263

111.5.3. Az utókor: Polányi 266

1. sz. függelék: 41 Pirandcllo-szöveg elemzése az esztétikai szempontok preferenciájával 273
2. sz. függelék: Pirandello tanulmányainak, esszéinek, kritikáinak, recenzióinak jegyzéke műfajok 

szerint 340
3. sz. függelék: Pirandello tanulmányainak, esszéinek, kritikáinak, recenzióinak jegyzéke a megjelenés

sorrendjében 344
Források 348 
Irodalom 352



4

BEVEZETÉS

Pirandello ma jelenség. Mondhatni: divat. Egyre erősödő érdeklődéssel kutatják. 
Feltérképezhetetlen mennyiségű tanulmánykötet, monográfia, konferencia sorozatok 

foglalkoznak életműve legrejtettebb zugaival is világszerte. Értékelik és újraértékelik, és 

ezek intenzitása, gyakorisága és a szembenálló nézetek feszültsége láttán felmerül a 

kérdés: mi ennek az oka? Mi ennek az oka 60 évvel a halála után? Milyen történelmi 
távlatot nyert az utókor, amiből ennyire sürgető Pirandello újrafelfedezése?
Adódik a válasz: olyasmit ad az utókornak, amit saját kora nem látott, nem értékelt, és ez 

olyan érzékeny, aktuális problémákkal érintkezik, hogy termékenyítő a vele való 

kontaktus szemszögéből megvizsgálni őket. És adódik az is, hogy Pirandello válasza nem 

egyértelmű, hogy vitatható, hogy a legellentétesebb állásfoglalásokat megengedi, hogy 

tehát izgalmas, sőt, szinte rejtélyes. Vagy talán csak rejtvényszerü, mert nem 

elbátortalanítja, elkedvetleníti kutatóit, hanem megfejtésre inspirálja. Úgy tűnik, mintha 

magának a Pirandello jelenségnek lenne az oka az, hogy Pirandello rejtvény.
Ebben az irdatlan mennyiségű és igen sokirányú felfedező hadjáratban első látásra 

semmilyen útvonal nem érintkezik egymással. Mégis, aki a Pirandello jelenséggel 
találkozik, meg szeretné találni e labirintusból a kivezető utat, az orientáló vörös fonalat. 
Feltételezhető, hogy ez a vörös fonál a vallatások hátterében létező, valamilyen 

szempontból közösnek tekinthető szellemi inspiráció, talán egy olyan aktualitás, amire 

ma Pirandellot is segítségül híva keressük a választ.
Az értékelések és újraértékelések a legellentmondásosabb vélekedések labirintusát 
alakították ki, amelyből egyre újabb módszerek iránytűjével tájékozódva igyekszik kijutni 
a kutató, hogy egy mai tudásunk szerint hiteles Pirandello kép megalkotásához jusson. 
Jelenleg az életmű széttagolt vizsgálata jellemző. Ennek oka részben az, hogy a legutóbbi 
időkig kerültek elő új szövegek, és mind a mai napig nem került közönség elé egy 

kritikai kiadás, a 60-as évek összkiadása óta. A lappangó szövegek napvilágra kerülése 

két jelentős vonatkozásban módosította a Pirandellóról addig kialakított képet. Egyrészt 
felfedezték, mint gondolkodót, másrészt, ezzel is összefüggésben, szükségesnek tartották 

a művészi életmű újraértékelését.
Ami a Pirandellóról, mint gondolkodóról kialakított képet illeti, a korábbi, Croce 

nyomdokain haladó álláspont szerint Pirandello elméleti - filozófiai, esztétikai - 
munkássága elhanyagolható jelentőségű. Azonban a hetvenes években megszületett a 

Pirandellot mint gondolkodót, elméletírót rehabilitáló alapvető munka Claudio Vicentini 
tollából.
S bár a legutóbbi időkben új lendületet vett az ezzel foglalkozó irodalom, mégis még 

mindig elenyészően kicsi a más, Pirandellot vizsgáló területekhez képest. Pedig éppen itt, 
a "filozófiai" aspektusok körül voltak már Pirandello életében is a legélesebb viták, ennek



5

a területnek az életmű egészében betöltött szerepe nyújtotta a legnagyobb támadási 
felületet.
Ami pedig művészi munkásságát illeti, müveit hol pseudo-filozófíai tételek 

illusztrációjának nézték, hol művészetnek álcázott filozófiának. Ha ez a nem hízelgő 

értékelés érvényes lenne, mivel lehetne indokolni a feltámadt, már említett intenzív 

érdeklődést a se filozófus, se művész Pirandello iránt? Mi készteti arra az utókort, hogy 

akár az egyik, akár a másik, akár mindkét aspetus újraértékelésével foglalkozzék?
Talán éppen ez is az egyike ama feszültséget keltő problémáknak, amelyek az utókor 

rejtvényfejtő érdeklődését is magyarázzák: valóban nehezen fogalmazható meg az a 

viszony, ami kétségtelenül fennáll a teória és a praxis között.
Lehet, hogy a teória - poétika, filozófia vagy esztétika - ismételt megfogalmazási 
kísérletei még nem vezettek el a várt eredményhez, és ez ösztönzi egyre újabb 

vizsgálódásokra a kutatókat.
Lehet, hogy egy olyan elmélet intuíciója mozgatja a kutatást, aminek - pl. újdonsága 

folytán - köze van a mi világunkhoz.
Továbbhaladva az eddigi kutatások eredményei nyomán és saját 
problémaérzékenységemet követve szeretném bizonyítani, hogy Pirandello esztétikai 
gondolkodásában egy szinkron rendszer körvonalai megrajzolhatók. E rendszer 

koherenciáját nem rendszeres és rendszerszerű kifejtése, hanem bizonyos fogalmak 

ismétlődő feltűnése biztosítja. Ilyen módon vizsgálva körvonalazható esztétikai 
gondolkodása, és egyes pontjaiban ennek eredetisége is.
Anélkül, hogy az esztétika kontra poétika vitában részt kívánnék venni, meg kell 
jegyeznem, egyetértek Vicentinivel abban, hogy esztétikának lehet minősíteni egy nem 

szisztematikusan kifejtett, de belső koherenciát felmutató gondolatrendszert is. 
Amennyiben eme gondolatok irányultsága túlmutat az egyéni művészi teljesítmény 

teoretizálásán, tudatosításán, a benne megjelenő művészi tartalom létrejöttének és 

létezésének "poétikai szabályiban való rögzítése igényén, már nem pusztán ars 

poétikáról van szó, még akkor sem, ha történetesen a gondolatok "gazdája" egyúttal 
alkotó művész, akinek éppen ars poétikája is lehet.
Nagy a csábítás, hogy egy alkotói életművet az elkülönülő területek egylényegűségét 
keresve dolgozzunk fel, tehát rekonstruáljunk egy vörös fonalat, egy gondolati hátterei, 
ami az életmű egészéi jellemzi. Kérdés azonban, hogy milyen úton jutunk el eme 

egylényegüség megfogalmazásához.Vicentini könyvében azt a módszert választja, hogy 

nem különíti el a különböző területeket, bár alapvetően a teoretikus részt vizsgálja, mint 
Pirandello gondolkodói teljesítményének fő területét. Igazolás- vagy illusztrációképpen 

azonban felhasználja a művészi alkotás területén született müveket is, sőt, a teoretikus 

életmű vizsgálata során a csúcspontot, a végkifejletet egy művészi teljesítményben jelöli 
meg: Pirandello dramaturgiájában. Ilymódon egyfajta gondolkodói folyamatosságot 
rekonstruál, a maga történetiségében és külső összefüggéseivel, ez azonban mégsem egy



6

esztétika rekonstruálása, hanem egy fel-feltűnő hol esztétikai hol poétikai gondolkodás 

nyomonkövetése egy életmű egészében. így persze azt is nehéz igazolni, hogy itt többről 
van szó, mint poétikáról, s marad annak előrebocsátása, mintegy igazolásaként a 

választott módszernek, hogy művészről lévén szó, a különböző alkotói területek nem 

választhatók szét, mert egymással szoros, kölcsönös összefüggésben kell, hogy legyenek. 
Ezen a ponton feladatként vetődik fel, hogy az életmű-részek egymáshoz való tényleges 

viszonyát megfogalmazzuk.
Hogy egy gondolkodói minőségében megragadott, átfogó Pirandello-kép megalkotása 

még várat magára, azt az jelzi, hogy Vicentini alapvető munkája után sem csökkent a 

Pirandello-láz, bár el kell ismerni, hogy a legújabb közelítéseket az elaprózottság, a 

részletek vizsgálata jellemzi, mintha a kutatás lemondott volna az átfogó kép 

megalkotásának lehetőségéről.
Anélkül, hogy vitatnám a különböző életmű-részek összefüggésének természetszerű 

meglétét, azaz egy művész alkotói egylényegüségének létezését, úgy vélem, hogy ennek 

megfogalmazására, illetve Pirandellót illetően az eddigi megfogalmazások további 
finomítására a kutatás jelenlegi fázisában más módszer célravezetőbb lehet, mint az egyes 

életmű-részek egymásravonatkoztatása.
Szükségesnek látnám először az egyes részek sajátos, önmagában vett természetét 
megvizsgálni, s csak ezt követően - tehát mikor sajátos mivoltukat meghatároztuk - 
keresném meg az összefüggésüket, s azt a közös lényeget, ami az egész alkotói életmű 

vörös fonala, poétikája, egyszerűen szólva egylényegüsége.
így vélném elkerülni azt a csapdát, ami egy ilyen gazdag életmű vizsgálójára leselkedik, s 
amibe a kutatások eddigi története folyamán többször is beleestek a kutatók: hogy a 

művészetét mint poétikai tételek illusztrációját kezelték, vagy a gondolkodói 
teljesítményét művészi teljesítménye melléktermékének tekintették, pl. ars poétika 

minőségben. Az elméleti munkásság poétikaként való kezelése és a művészi munkásság 

magyarázataként való felhasználása ugyanis feszültséget, zavart okozott a kritikában, 
illetve nem volt képes integrálni Pirandello számos kérdésfelvetését és válaszát sem. 
Ugyanez az "összemosás" egyrészt elfedte az elméleti rész önálló arculatát, nem engedte 

felszínre jutni sajátos koherenciáját, másrészt zavaróan hatott a művek értelmezésekor, 
még mindig engedve kísérteni a müvészietlen művészetről kialakított kezdeti vélekedést. 
Úgy vélem tehát, hogy a teória és a praxis önálló, öntörvényű, nem egymásért, csak 

egymás mellett létezőként kezelése közelebb vinne először valódi viszonyuk 

megfogalmazásához, majd a mindkettőben jelenlevő alapgondolat, az alkotói 
egylényegűség megfogalmazásán át egy átfogó, feszültség- és problémamentesebb 

Pirandello-profil kialakításához.

E dolgozat feladatának a fentiekben megjelölt feladatcsomag első lépéseként a teória, 
mint önálló, koherens és szinkron rendszer felvázolását tekinti, melyet a Pirandello



7

elméleti munkásságában előforduló ismétlődő motívumok, témák sajátos 

összefüggésének bemutatásával kíván elérni. Ezt a teóriát nem mint poétikát értelmezi, 
már csak azért sem, mert kérdéshorizontja meghaladja a saját alkotás születésére, 
létezésmódjára, esetleg céljára vonatkozó vizsgálódás kereteit, amely vizsgálódás 

hagyományosan az írói poétikák célja.
Nézetem szerint a Pirandello művészi alkotásainak hátterében álló pirandellói poétika, a 

műalkotást generáló implicit, néha explicit teória értelmében vem azonosítható a nagy 

alkotó elméleti munkáiban körvonalazódó művészetfilozófiái (esztétikai) teóriával, bár 
nyilvánvalóan e teóriának vannak poétikai jellegű elemei, összetevői.
Úgy véljük, a dolgozatunkban kibontani kívánt teória egységes, azonban nem filozófia, 
nem is poétika, és nem is a filozófiai értelemben vett esztétika. Nem véletlen tehát, hogy 

megítélése hosszú idő óta annyi nehézségez okoz. Az eltelt idő azonban mind a 

művészet, mind a művészetelmélet horizontjait oly módon alakította, tágította, hogy ma 

meg lehet kockáztatni egy feltevést: Pirandello egy útkereső esztétikát alkotott, s az 

ösvény, amely megnyílik gondolkodásában, az eltelt időben csapássá, sőt, bizonyos 

szakaszokon úttá szélesedett.
E dolgozat nem vállalkozhat sem történeti, sem más összefüggések regisztrálására a 

Pirandellót követő idők esztétikai teóriáival, nem kívánja vizsgálni, hogy e teóriák milyen 

összefüggésben vannak a Pirandellóéval. Ez a későbbi kutatás feladata lehet. 
Megelégszik annak felmutatásával, hogy Pirandello gondolkodásában egy újfajta 

esztétikai gondolkodásmód alapozódik meg. Ez a mód szoros összefüggésben van kora 

más szellemi áramlataival, tulajdonképpen a korában jelentkező világlátási mód esztétikai 
konzekvenciáit vonja le.
Esztétikait, mindkét értelmében: úgy is, mint művészetelméleti, a művészetről való 

gondolkodásbeli, és úgy is, mint művészi, esztétikai módon való alkotásbeli 
konzekvenciát. Mi ennek az esztétikai konzekvenciának az elméleti munkásságban 

megfogalmazott részét vizsgáljuk bizonyos pirandellói fogalmak elemzése - mint az 

eredetiség és imitáció, az őszinteség, az igazság, a valóság - és az ezek alapján 

körvonalazható esztétikai kérdéskörök - mint a tartalom és forma viszonya, az intuíció és 

kifejezés kérdése, a művészet és tudomány különbözősége, a műalkotás és a valóság 

viszonya, a művészi kommunikáció lehetősége - áttekintése révén. Ezen a módon 

bizonyíthatónak véljük mind a teória koherenciáját, mind annak az egyes kérdések 

szemléletében megnyilvánuló újdonságát.
Feltevésünk szerint az így körvonalazódó esztétikai teóriát az addigi filozófiai esztétikától 
megkülönbözteti az esztétikai tény lélektani módon való definíciója, az esztétikai és a 

tudományos megismerés különbségének módszerbeli és nem lényegi különbségként való 

definiálása, az alkotói folyamat jelentőségének kiemelése a művészet valósággal való 

viszonyának vizsgálatakor, valamint a művészi érték megállapításának nem normatív,



8

hanem intuitív módja. Ez egyfajta pszichológiai esztétika körvonalait adja, utat nyitva így 

korunk több esztétikai irányzatának kérdéshorizontja felé.
Célom elérése módszertani szempontból tűnt a legigényesebbnek: egy olyanfajta 

szövegelemzést kellett elvégeznem, melynek végeredményeképpen nyilvánvalóvá 

tehetem, hogy a szövegek, melyeket elemeztem, interpretálhatók egy másfajta 

kontextusban is, esztétikailag is, nem csak abban a kontextusban, amelyben megíródtak; 
másrészről hogy ennek az esztétikai interpretációnak a végeredménye nem azonos az 

eddigi hasonló célú interpretációk eredményével.
Ugyanakkor, éppen ezért, ezt az elemzést más módszerrel kívántam elvégezni, mint az 

előttem járók.
Már az idevonatkoztatható forrásanyag kijelölésében eltért álláspontom a hasonló 

munkáktól.
Ami a szövegelemzés és az interpretáció módszerét illeti, a következő háromlépcsős 

eljárást alkalmaztam.
Először is, mivel maximálisan figyelembe óhajtottam venni a szövegek eredeti 
kontextusát, végigelemeztem a forrásanyagot a keletkezése sorrendjében. Az egyes 

müvek elemzésekor a szövegegész jelentésének rögzítése mellett, abból kiindulva külön 

figyelmet szenteltem az esztétikailag relevánsnak tűnő gondolatoknak, melyeket az adott 
helyeken ki is emeltem. Itt, mivel az egész szöveg jelentését óhajtottam megragadni, s 

csak ezután elkülöníteni benne a számomra lényeges szegmenseket, tartózkodni 
kívántam az eredeti szövegösszefüggésből kiemelt, s aztán tetszés szerint értelmezhető 

szövegdarabokkal, idézetekkel való zsonglőrködéstől. Ezért is idéztem keveset a 

forrásokból, és helyette a sűrítés illetve a parafrazálás eljárásait alkalmaztam a tartalom 

összefoglalására. Ami az esztétikailag érdekes gondolatok kiemelését illeti, ezt ugyanígy 

végeztem: a releváns gondolatok összefoglalását igyekeztem elvégezni, ezt viszont a 

folyamatosabb, könnyebben olvasható szöveg kedvéért. így már az első lépcsőfokon, 
amellett, hogy az eredeti kontextust igyekeztem szigorúan respektálni, már egyfajta 

interpretációt is (szükségképpen) végeztem. Ennek az analízisnek az eredménye az 

l.sz.függelékben olvasható.
Második lépcsőben az első analízis eredményeire támaszkodva egy olyan új kontextust 
igyekeztem létrehozni, melyben az eredeti szövegek esztétikailag releváns gondolatai egy 

koherens rendszerré állnak össze. Itt az első analízis során már kiemelt, esztétikailag 

lényegesnek tűnő gondolatokat a keletkezésük időrendjének figyelembevételével 
csoportosítottam, olyan fogalmi csomópontokat óhajtva létrehozni, melyek egy esztétikai 
diskurzusban fontosak. Az új kontextus azt jelenti, hogy a pirandellói gondolatokat úgy 

csoportosítottam és rendszereztem, hogy azok egy olyan hiteles, kizárólag pirandellói 
tartalmú szöveget képezzenek, amelyet Pirandello ebben a szerkezetben sohasem írt 
meg, amely gondolatok azonban kivétel nélkül megtalálhatók nála: hangsúlyosan 

gondolatokról, nem csupán szövegdarabokról van szó.



9

Bár így tényleg nem írta meg, gondolatai ilyen csoportosításában nyilvánvalóvá válik, 
hogy az eredeti kontextus felszíne alatt létezett ez a szöveg is (talán, mint belső monológ, 
mint számára olyan evidenciák sora, melyeket nem óhajtott explikálni): a feltételezés 

pedig éppen e gondolatok koherenciájával igazolható. Egyúttal beigazolódik az általam 

alkalmazott eljárás jogossága is: az új kontextus megalkotása nem a pirandellói gondolat 
megerőszakolását eredményezte, csak egy olyan olvasat kibontakoztatását, melynek 

alapjait maga a szerző rakta le műveiben.
A harmadik lépcső a másodikra támaszkodva igyekszik interpretálni azt az esztétikát, 
amely a kétféle analízis eredményeképpen kibontakozott előttünk; rávilágít kritikus 

pontjaira, másokat elmélyít, és keresi azokat a tartalmi jellemzőket, amelyek a mai olvasó 

számára mindezt érdekessé teszik.
Ha munkámban sikerül Pirandello teóriájának önállóságát és elméleti értékét felmutatni, 
hátra van még az egyes életmürészek tényleges egymáshoz való viszonyának vizsgálata, 
majd az egységes gondolat, az alkotói egylényegüség meglétének kutatása és 

megfogalmazása. Ezek után kerülhet sor egy megnyugtató, kevésbé ellentmondásos, 
feszültségmentes Pirandello-kép megrajzolására.



10

I. RÉSZ
A PIRANDELLO-JELENSÉG

1.1.A jelenség meghatározása

Jelenség: akkor minősítünk így valamit, ha az eltér a szokásostól, feltűnő, hatást kiváltó. 
Ha elemzést, magyarázatot követel. A jelenség mellett nem mehetünk el szó nélkül. És 

mit érthetünk Pirandello-jelenségen? Alapvetően kétféle csoportba sorolható tényekre 

gondolhatunk. Az egyik esetben magáról az alkotóról van szó, azokról a 

tulajdonságairól, amelyek őt jelenséggé teszik a közönség és a kritika számára, 
egyszerűen szólva az ő alkotói profiljáról. A másik esetben a kritika talajvesztettségére 

gondolunk, arról a nehézségről beszélünk, amibe ennek az alkotói profilnak a felrajzolása 

ütközik. Ez nyilván az alkotó sajátos, "rejtélyes" karakterével is magyarázható részben, 
de Pirandello esetében tükrözi a 20. sz.-i olasz kritika útkeresését, válságát is. Ráadásul 
Pirandello ehhez a kritikai útkereséshez is hozzájárul életművével, ami még 

bonyolultabbá teszi a képet. Mi a következőkben a jelenséggel e második értelemben 

foglalkozunk, annak tüneteire mutatunk rá, majd okát keressük.

1.2,1, A jelenség tünetei

Maga Pirandello pontosan érzékelte, hogy "jelenség" lett a kritikában és a 

közvéleményben, félreértett, meg nem értett, későn és ellentmondásosan értékelt művész, 
gondolkodó, aki körül túl nagy zajt keltenek. Ezt a tényt, azt, hogy ez a kritika 

problémája, azonban kezdetben csak ő maga látta. Hogy milyen viták, problémák 

lehettek Pirandello megítélésében a kortársak között, arról tanúskodjanak az alábbi 
idézetek.
Pirandello 1922-ben, egy interjúban1:

...quei problemi erano unicamente miéi, erano sorú spontánéi nel mio spirito, si erano 
naturalmente imposti al mio pensiero. Solo dopo, quando i miéi primi lavori teatrali 
apparvero mi fu detto ehe quelli erano i problemi del tempo, che altri, come me, in 
quello stesso periodo si consumavano su di essi2

1927-ben3:
I miei lavori nascono da immagini vive, quelle ehe sono la fonté perenne dell'arte, ma 
queste immagini passano attraverso ad un filtro di concetti ehe hanno preso tutto me 
stesso. Senza dubbio la mia opera d'arte non é mai un concetto che cerchi 
d'esprimersi per mezzo d'immgini; ё al contrario, un'immagine, spesso vivissima

D'Amico, Silvio. "II 'plagio' di Pirandello", in Idea Nationale, novembre, 1922. Idézi in Introduzione 
in Storia del teatro ilaliano, curato sa S.D'Aniico. Milano, 1936. p. 27.
2 ...azok egyedül az én problémáim voltak, önkéntelenül merültek fel a lelkemben, természetesen lettek 
gondolkodásom lágyai. Csak később, színdarabjaim feltűnése idején mondták nekem, hogy 
korproblémák, hogy mások is, hozzám hasonlóan, ilyeneken emésztették magukat, (saját ford.)
3 Pasini, F.. Luigi Pirandello (come mi pare). Trieste. Vcdetta d'ltalia, 1927. p. 258.

l



11

immagine di vita, che, nutrendosi dei travagli del mio spirito, assume da sé, per sola 
legittima coerenza d’arte, un valore universale.4

1935-ben, egy előszóban, melyet Domenico Vittorini róla szóló könyvéhez írt5, így
panaszkodik:

Mio caro Vittorini,
tra i tanti Pirandello che vanno in giro da un pezzo nel mondo della critica letteraria 
internazionale, zoppi, deformi, tutti testa e niente cuore, strampalati sgarbati lunatici e 
tenebroni, nei quali io, per quanto mi sforzi, non riesco a riconoscermi neppure per un 
minimo tratto (il piu imbecille di tutti credo ehe sia quello di Benedetto Croce), ha 
voluto anche Lei metterne su unó, tutto suo, non per il gusto di storpiarmi e poi 
mostrarmi zoppicante; non per il gusto di presentarmi mascherato da una testa 
d'elefante e col cuore atrofizzato mediante quella pompa a filtro ehe ё la macchinetta 
infernale della logica; io annasprante tra le nuvole о intenebrato nelle grotte; ma anzi 
tutt'al contrario; e di questo, соте ё naturale... io le sono molto grato, caro Vittorini. 
Molto grato perché, tra tanti che credono di saper molto bene ció che sono, io ehe 
non Io so affatto e ho sempre rifuggito dal saperlo come da una soperchieria a tutta la 
vita ehe mi si muove dentro di continuo, trovo in lei unó, ehe mi fa andar dritto sulié 
gambe e mi dá tanto cuore quanto me n'abbisogna per amare e compatire questa 
povera umanitá, sia quando ragiona e sia quando sragiona; unó ehe cerca di spiegare 
ehe se tanti mi credono strampalato é perché mi muovo a mio modo e non come gli 
altri vorrebbero; sgarbato, perché ho sdegno déllé loro garbatezze; incomprensibile, 
perché non sanno ancora vedere e pensare e sentire come me....Uomo, ho voluto dire 
ágii uomini qualche cosa, senz'alcuna ambizione, tranne forse quella di vendicarmi 
d'esser nato. Ma pure la vita, anche per tutto quello ehe m'ha fatto soffrire, é cosi 
bella! (Ed ecco un'altra affermazione senza nemmeno un'ombra di logica, ma tuttavia 
cosi vera e sentita.)6

4 Műveim élő képzetekből születnek, aminők öröktől fogva a művészet forrásai, de ezek a képzetek olyan 
eszméken szűrődnek ál, melyek egész lényemet a hatalmukba kerítették. Nem fér hozzá kétség, hogy 
művészi alkotásom sohasem valamiféle eszme, mely képek útján próbálja magát kifejezésre juttatni: 
ellenkezőleg, olyan kép. gyakran olyannyira életszerű, hogy miközben saját lelki gyötrődéseimből 
táplálkozik, egyetemes értékre tesz szert, egyedül önmaga igazi művészi következetességének 
köszönhetően, (saját ford.)
5 Vittorini. Domenico. The drama of Luigi Pirandello, Philadelphia, University of Pennsylvania Press. 
1935. With a Foreword by Luigi Pirandello.
6 Drága Vittorinim. a sok sánta, korcs, szívtelen észember, eszelős, faragatlan, holdkóros és gyászbogár 
Pirandello közé, akik már jó ideje keringenek a nemzetközi irodalomkritikában, és akikben én, 
bármennyire is igyekszem, nem vagyok képes a legkisebb mértékben sem felismerni magam (mind 
között a leghülyébb, azt hiszem, a Benedetto Croce-alkotta Figura), ön is be akart állítani egy maga 
alkotta Pirandellót, nem abbeli jókedvében, hogy megnyomorítson, s aztán rám süsse, hogy béna vagyok, 
nem is azért, hogy elcfántfejű maszknak mulasson, akinek a szívéi a logika ördögi szűrőspumpája 
elsorvasztotta; felhők között vagy barlangokban elsötétültén botorkálóként: sőt. épp ellenkezőleg; és 
ezért, ahogy természetes is, és mint bizonyára cl is tudja képzelni, nagyon hálás vagyok önnek, kedves 
Vittorini. Azért vagyok nagyon hálás, mert -mindazok között, akik úgy hiszik, nagyon is jól tudják, ki 
vagyok én. amit még magam sem tudok egyáltalán, s aminek a tudása elől, mint életemet megnyomorító 
zaklatás elöl. mely folyton ott munkál bennem, egész életemben menekültem - olyan emberre találtam 
önben, aki enged saját lábamon, egyenesen járni, és ad annyi szívet, amennyi ahhoz szükséges, hogy 
együttérzően szeretni lehessen ezt a szegény emberiséget, akár gondolkodik, akár oktalanul fecseg; 
olyasvalakire találtam, aki megpróbálja elmagyarázni, hogy azért hisznek annyian eszelősnek, mert a 
magam módján létezem, nem úgy. ahogy mások szeretnék; azért hisznek faragatlannak, mert haragszom 
az udvariasságukra: azért hisznek érthetetlennek, mert még nem tudnak úgy látni, gondolkodni, érezni, 
ahogy én... Mint ember akartam valamit mondani az embereknek, minden különösebb szándék nélkül, 
kivéve talán azt, hogy megbosszuljam magam, amiért a világra jöttem. Mégis, az élet, a sok szenvedéssel



12

Ugyancsak 1935-böl való az a Pirandellonál oly ritka vallomás7, melyben utazásai 
indokáról, a meghívásokról beszél. A müvei nyomán kíváncsivá vált publikum 

meghívásai kezdetben zavarba ejtették, mivel nem látszott világosan, vajon utólagos 

magyarázatokat várnak-e (s ez esetben bizonyos értelemben művészi kudarcáról van szó, 
hiszen nem tudta mindazt, amit akart, eljuttatni a művön keresztül a befogadóhoz), vagy 

személyes, intim kíváncsiskodás vezeti őket. Végül úgy látszott számára, hogy személyes 

emberi tanúságtétele volt az, amire az olvasóknak szüksége volt, hogy biztosak 

lehessenek megérzésükben: egy igaz hangot hallottak; s másrészt, hogy az idő még nem 

érett meg mindenki számára művészete befogadására.
...La mia opera! ...ho capito bene in seguito, non poteva essere ancora considerata da 

tutti con quella purezza di spirito e quel silenzio interiore ehe la renderanno poi assai 
piú chiara, spero, a chiunque sia adatto a nutrirsene. II chiasso ehe ha suscitato un po' 
dovunque non é di certo la condizione migliore per la sua vera vita; ...e vi sará un 
momento ehe, nel silenzio creato da questa prima demolizione, essa potrá vivere 
davanti ágii uomini nuda e intera, chiara.. .Но visto cosi molte fronti schiarirsi, mohi 
occhi balenare di meraviglia per com'era semplice tutto ciö che io dicevo. Mi bastava 
parlare come parlo sempre. E chi s'immagianava di dover fare chi sa che sforzi di 
riflessione per giungere a capirci qualche cosa, s'accorgeva che gli bastava ascoltare. 
Ascoltar dentro se stesso le mie parole. Non quelle di un filosofo che s'alza coi suoi 
pensieri, ma quelle d'un uomo vivo che é restato a terra fra tutti gli altri e ha 
esperimentato e sofferto in sé cose che tutti possono sperimentare e soffrire.8

\
1957-ben Vito Fazio Allmayer így ír a Pirandello problémáról9

II mio Interesse per Pirandello nasce dalia perspicuitá del "caso Pirandello" per 
intendere un probléma sempre attuale di estetica. Perché Pirandello costituisce un 
"caso"? Perché egli si sviluppa nel clima di una critica prevalentemente ispirata dai 
concetti dell’estetica crociana, e si sviluppa in antitesi con quei concetti, о almeno con 
la prevalente interpretazione di essi.10

együtt, amit okozott, annyira szép! (íme egv újabb kijelentés a legcsekélyebb logika nélkül, 
mindazonáltal mégis nagyon igaz és őszinte.) (Saját ford.)
7 Pirandello. Luigi, "Viaggi", in: L'IHustmzione Ilaliann, n. 25.. 23.giugno 1935, pp. 1033-1034. 
Ripubblicalo in fíelfagor, 1986. 31. gennaio, pp. 65-68.

...A műveim!...azután értettem meg. hogy nem mindenki volt képes azzal a lelki tisztasággal és azzal a 
belső csenddel befogadni őket, amelyek majd később, remélem, sokkal világosabbá fogják tenni őket 
bárki számára, aki velük szeretne táplálkozni. A feltűnés, amit szinte mindenütt keltettek, egész biztosan 
nem a legjobb feltétele annak, hogy igazi életet élhessenek: ...és eljön majd az a pillanat, amikor eme 
első pusztulásuk megszülte csendben életre fognak kelni az emberek előtt, meztelenül és teljes 
egészükben, világosan... Láttam, ahogy mindannak, amit mondok, az egyszerűsége hogyan derített fel 
sok arcot, hogyan villantotta fel sok szemben a csodálkozást. Elég volt. hogy úgy beszéljek, ahogy 
mindig. És aki azt képzelte, hogy ki tudja, micsoda szellemi erőfeszítéseket kell tennie, hogy megértsen 
valamit, észrevette, hogy elég. ha meghallgat. Ha belül, önmagában hallgatja a szavaimat. Nem egy 
filozófuséit, aki a gondolataival fckszik-kcl. hanem azét az élő, földönjáró emberét, aki itt maradt a 
többiek között, hogy átélje és elszenvedje mindazokat a dolgokat, amelyeket mindannyian átélhetnek és 
elszenvedhetnek, (saját ford.)
9 Allmayer, Vito Fazio, "II probléma Pirandello", in: Belfagor, 1957. 31. gennaio, pp. 18-34. p. 18.
10 Pirandello iránti édeklődésem a "Pirandcllo-ügy" megvilágító erejéből fakad, mellyel egy mindig 
aktuális esztétikai problémára világít rá. Miért "ügy" Pirandello? Mert túlnyomórészt a crocci esztétika 
eszméi által ihletett kritikai légkörben, és velük, vagy legalábbis legáltalánosabban elfogadott 
interpretációjukkal ellentétes irányban fejlődik, (saját ford.)

8



13

Majd lejjebb:

Vari sono i tentativi pirandelliani di risolvere questo dramma, la dialettica d'essenza e 
d'esistenza vista all'inverso, non come l'essenza ehe si esprime nell'esistenza, ma come 
l'esistenza ehe trapassa in essenza e non vi si riconosce: non il divenire ehe nasce 
dall'essere, ma l'essere ehe nasce dal divenire, il quale deve negarlo per continuare a 
produrlo. Questo senso della filosofia contemporanea Pirandello cercö di 
rappresentarlo; ma poiché egli l'aveva solo vissuto e non pensato speculativamente, 
cioé l'aveva sen/ifo in una immediatezza ch'era rivoluzione dell'anteriore mediazione, 
egli si trovö non a rappresentare soluzioni, come gli uomini amano, perché nelle 
soluzioni riposano, ma problemi, e lui stesso divenne ai suoi contemporanei 
probléma.11

1974-ben Pino Mensi így vélekedik12:
Il caso di Pirandello é forse unico nella storia della letteratura universale. Su nessun 
altro autore contemporaneo si ё seritto tanto e tanto vanamente, per la varietá degli 
spunti ehe la sua opera suggerisce, ma ehe rimangono estranei alia sua sostanza 
poetica ". Aki a több, mint tízezer oldalt elolvassa Pirandellóról, "prova la netta 
impressione di aver letto troppe pagine ehe non la riguardano se non marginalmente, 
e ehe spesso, anzi, non la riguardano affatto.13

1986-ban Alfredo Luzi egy Pirandello kritika-bibliográfia bevezetőjében14 írja, hogy a
bibliográfia szerzője nemcsak megrajzolja az olasz kritika körképét, hanem

misura indirettamente anche le oscillazioni ed i mutamenti dell'orizzonte d'attesa ehe 
ha accompagnato Topéra pirandelliana, e ehe - fin dallo choc provocato alia sua prima 
apparizione - non ha ancora visto ridursi significativamente quella distanza estetica 
che, in teória della ricezione, determina il carattere innovativo e la riuscita artistica di 
un'opera letteraria.13

Majd így folytatja:

11 idein, p. 32. Több pirandellói kísérlet igyekszik ezt a drámát, a létezés és a lényeg fcjrcállított 
dialektikájának drámját megoldani; amely nem úgy nyilvánul meg, mint lényeg, mely a létezésben 
fejeződik ki, hanem mint olyan létezés, amely lényeggé válik és nem ismer rá önmagára: nem olyan 
állapot, mely a létből születik, hanem olyan lét. amely az állapotból születik, s amelynek meg kell 
tagadnia a létet, hogy folytonosan újra teremthesse azt. Pirandello a kortárs filozófiának ezt a belátását 
igyekszik ábrázolni, de tekintve, hogy ő csupán megélte és nem a spekulatív filozófia módján 
gondolkodott róla - tehát közvetlenül érezte azt, olyan közvetlenséggel, amely a megelőző közvetettséget 
forradalmasította -. nem megoldásokat adott, amit az emberek azért szeretnek, mert a megoldásokban 
megpihenhetnek, hanem problémákat ábrázolt, s így ő maga lett a kortársak számára probléma.
12 Mensi, Pino, La lezione di Pirandello, Firenze, Le Monnier, 1974. p. 180.
13 A Pirandello-ügy egyedi eset az egyetemes irodalom történetében. Egyetlen más kortárs szerzőről nem 
írtak annyit - a munkássága által sugallt megközelítési lehetőségek széles skálája miatt - és annyira 
hiábavalóan, költői lényegének megértésétől távol maradva. ... (az embernek) az a nyilvánvaló 
benyomása támad, hogy túl sokat olvasott olyasmit, ami nem. vagy csak érintőlegesen vonatkozik 
Pirandello életművére, sőt. gyakran egyáltalán nincs is köze hozzá, (saját ford.)
14 Donáti. Corrado, Bibliograjia della crilica pirandelliana, J962-J981. Firenze, La Ginestra, 1986, p.

13 ...közvetve a Pirandello munkásságát kísérő elváráshorizont hullámzásait, változásait is méri, mely a 
Pirandello első megjelenését követő sokk óta nem mutatja jelét az esztétikai távolságtartás 
csökkenésének, ami a befogadásclmélet szerint egy irodalmi mű újdonságának és művészi értékének jele. 
(saját ford.)

6.



14

La lettura problematica di Pirandello non richiede certo particolari sforzi volti a 
superare una consuetudine interpretativa, ed il campo d'indagine ё tutt'oggi aperto al 
dibattito e al contributo di nuove idee e di nuove metodologie, /.../. Lo dimostrano del 
resto, le diversitá di approccio e di risultati, quando non i contrasti, di cui testimoniano 
gli öltre 1300 scritti ordinati nella raccolta bibliografica.16

1.2.2. A jelenség természete

A fenti bibliográfiai adat, mint tünet a legpregnánsabban jellemzi e jelenség természetét: a 

Pirandello-eset a kritikai állásfoglalások, elemzések és interpretációk egyre növekvő 

méretű burjánzásában áll, és éppen ez a legfőbb jellemzője: mintha a sorra napvilágot látó 

vélemények természete lenne, hogy egyre újabbakat provokálnak. Megjegyzendő, hogy a 

fenti bibliográfia csak az 1962-1981 közötti időszakra vonatkozik. Az 1300-nál is több 

publikáció durván számítva valamivel több, mint heti 1, évi 65 publikációt jelent, 20 éven 

keresztül. A növekedés kézzelfogható és megdöbbentő mértékű: a kritika első 20 évében 

évi nem egészen 2, összesen 34 bibliográfiai tételt számolhattunk össze, ez a kritikai 
lappangás korszaka volt. 1917 után érezhetően megnövekedik a figyelem, és 1922-ig a 

kritikák évi átlaga az első húsz évinek a tízszeresére, évi 19-re ugrik. Ettől kezdve, 
kiugrásokkal és megtorpanásokai, de folyamatosan nő, a fenti évi 65 publikációig, és bár 

nincs számadatunk, de 1981 után is folytatódni látszik a tendencia.

1.2.3. A jelenség fázisai

A kritika a lappangás utáni korai, Pirandello életében zajló fázisában Pirandellot tette 

meg jelenségnek: Pirandello "bűne” volt, hogy nem lehet megérteni, hogy kihívja maga 

ellen a kritika haragját, vagy Pirandello "érdeme" volt, hogy korának eszmeiségét 
reprezentálja. Mindenképpen személye és - főleg színházi - jelenléte állt a felkavart 
figyelem középpontjában. Ezt a fázist nevezhetnénk Pirandello-sokknak.
Később, miután a kritika önmagára eszmélt, önmagát, vagyis a Pirandellóval foglalkozást 
esetnek minősítette, s ettől kezdve a Pirandello-probléma megjelölés már nem 

Pirandellóra, hanem a Pirandello-krítikára vonatkozott. Közben a kritikai kórusba egyre 

többen kapcsolódtak be, s a hangzás egyre zavarosabb lett, sőt, a disszonancia 

gyakorlatilag állandósult, mára egymás melletti szólózássá alakulva. A hangneme 

azonban meghatározható, egy többlépcsős rehabilitációnak lehetünk tanúi.
Ennek a rehabilitációnak alapvetően három hullámát jelölném meg, a bennük uralkodó 

fő tendenciák alapján.

16 Pirandello kétkedő olvasata persze nem igényel különleges, a megszokott értelmezéseket felülmúló 
erőfeszítéseket, és a kutatás terepe máig nyitott a vitára és az új eszmék és metodológiák befogadására.... 
Ezt bizonyítja különben a megközelítések és az eredmények sokszínűsége, néhol ellentmondásossága, a 
több mint 1300 írás, melyet bibliográfiánkba felvettünk, (saját ford.)



15

Az első fázis még Pirandello életében kezdődik, s ebben két területet lehet elkülöníteni: 
hazájában az ember rehabilitációja volt a középpontban, s ebből indultak ki néhányan 

művészete újraértékelésében, külföldön pedig a szakmai elismerést kapta meg, ennek 

kifejeződése volt a Nobel-díj. A hazai kritikára is befolyással volt a külföld értékelése, 
meg kellett emészteni, ez a folyamat azonban nagyon elhúzódott, tulajdonképpen 

egészen a hatvanas évekig, s volt valamiféle adósságtörlesztő jellege; ide számíthatjuk a 

halála apropójából született értékeléseket is. Ez a szakasz az ember, az értékelésre 

érdemes művész kitapogatásának, felfedezésének az időszaka az olasz kritikában.
A második fázis az ötvenes évek közepétől kezdődik, itt következik be Pirandello 

szisztematikus kritikai feldolgozása, megszületnek a monográfiák, megindul a művész 

poétikai profiljának megrajzolása, elhelyezése az olasz irodalomban illetve a 

színháztörténetben. Ez a tulajdonképpeni művészi újraértékelés fő időszaka. Meg kell 
jegyezni, hogy ebben a fázisban is megtermékenyítő hatással volt az olasz kritikára 

néhány jelentős külföldi értékelés.
A harmadik fázis a hetvenes évektől az új utak és megközelítések több hullámra osztható 

fázisa, ahol a művészi ouvre mellett, annak új és még újabb kritikai módszerekkel való 

megközelítése közben egyre nagyobb érdeklődést kelt elméleti munkássága, a nyolcvanas 

évektől mindmáig. Ez alapvetően a gondolkodó felfedezésének időszaka, s talán az ilyen 

irányú vizsgálódás termékenyítő hatásának köszönhetően egy második művészi 
újrafelfedezés szakasza is; ennek során aprólékos vizsgálatnak vetnek alá addig 

partikuláris kérdéseket is a hagyományosan elismert drámaírói tevékenység mellett. 
Jelenleg nagy erőkkel folyik a kritikai kiadás elkészítése is, mely mögött évtizedek 

gondos filológiai munkája áll.
A fentiekben felvázolt kritikai helyzet, kritikai dzsungel alkotja a Pirandello-jelenség 

mennyiségi oldalát.17

I.3.A jelenség néhány számunkra fontos mozzanata

Az alábbiakban e kritikai dzsungel néhány, a mi szempontunkból fontos pontját 
szeretném felidézni. Azokat az állomásokat, amelyek felelősek a jelenség minőségének az 

alakulásáért, amelyeknél álláspontom szerint a leginkább megfigyelhetőek a mozgatók, 
amik egyrészt a jelenséget gerjesztik, másrészt azt valamilyen irányban elmozdítják a 

holtpontról. Azok a mozgatók érdekelnek, amelyek a jelenségnek az öngerjesztő 

természetét meghatározzák, és amitől végül is annyi ellentmondásos alkotói profilt volt 
lehetséges felrajzolni.

17 A Pirandello-kritika bibliográfiai ill.értékelő feldolgozásait ld. az alábbi művekben: Barbina, Alfredo, 
Bibliográfia della critica pirandelliana 1889-1961. Firenze, Le Monnier. 1967. pp.330. ; Donáti, 
Corrado. id.mű: llliano, Antonio. lnlrodírzione alia critica pirandelliana. Saggi e rassegne Fiorini- 
Verona, 1976.. Di Sacco. Paolo. "Rassegna di studi pirandelliani. Gli anni Ottanta", in Testo. 1984. n.8. 
pp.102-123.; Ermilli.Marilena, "Rassegna di studi su Pirandello.(1978-1991.)" in Lettere Italiane 1992 
apr-june, v.44 (2), pp.310-339.



16

1.3.1. A lappangás és sokk periódusa

Az első lépése a jelenséggé válásnak paradox módon az, hogy Pirandello nem lett rögtön 

-jelenség.
Tulajdonképpen - néhány kivételes, korai hazai értékeléstől eltekintve - a zajos külföldi 
sikerek után figyel fel rá a közvélemény, s az, hogy ez igy történt, önmagában 

jelenségértékü.
A harminc éves "lappangás" az irodalmi közéletben D'Annunzio istenítésével 
párhuzamos, és az ő művészetét támogató esztétista kritika szükségszerű
következménye. Csak a háború utáni szellemi klíma teszi majd lehetővé, hogy
felfedezhessék azt az új érzékenységet és azt az új tartalmi horizintot, amelynek művészi 
formába öntéséért Pirandello egész életében küzd - nemcsak önmagával, hanem kritikusi 
és elméleti tevékenységében másokkal is, személyhez köthető ideákkal és 

közvéleménnyel, közízléssel szemben. Valójában Pirandello életműve nem más, mint egy 

többfrontos harc az új tartalomért és formáért, egyáltalán a lehetséges tartalomért és 

lehetséges formákért: a művészet lehetőségeinek kutatása.
Minderre azonban csak néhányan figyelnek fel a század első két évtizedében, és - talán 

nem véletlenül - elsősorban nem esztéták és kritikusok, hanem művészek.
Első közülük Luigi Capuana. Már 1901-ben így ír:

... porta la stessa qualitá di finezza, di irónia, di osservazione giusta e sottile nella 
novella, nel racconto e nel romanzo. Ma il pubblico non ha ancora avuto una bella 
occasione per accorgersene. II volume Amori séma amove non ha goduto, per ragioni 
indipendenti affatto dal suo valore, la fortuna ehe meritava... Óra egli ha trentaquattro 
anni. Ma io sono sicuro che presto uscirá dall'ombra, appena un editoré di naso fíno о 
di intelligente operositá saprá accorgersi di lui e presentarlo al pubblico degnamente.18

1910 után valamivel több figyelmet kap, mint addig, de ennek nem az elfogadás, az 

érdeklődés vagy a siker az eredménye, inkább az értetlenség. A valódi megértésre most is 

csak néhány művésztárstól számíthat.
Rosso di San Secondóra vár a L'umorismo poétikai jelentőségének felismerése és egy 

első életrajzi-kritikai profil felvázolása.19 Néhányan összekeverik az umorismót a 

komikummal, az iróniával, mások a reménytelenség, a szarkazmus és a cinizmus 

árnyalatait vélik felfedezni benne. Rosso di San Secondo felismeri az umorismo 

attitűdjében megszülető művészet összetettségét, a nehezen kikínlódott egyensúlyt,

18 Capuana. Luigi, "Proíili letterari: L. Pirandello", in L'ora. Palermo. 4-5 agosto, 1901. ... ugyanaz a 
válaszlékosság. irónia, helyes és finom megfigyelés jellemzi novelláit, elbeszéléseit és regényeit. De a 
közönségnek még nem volt igazán lehetősége ezt felfedezni. Az Amori senza amove c. kötete, értékétől 
teljesen független okok miatt, nem éhezhette még azt a sikert, amit megérdemelne... О most 34 éves. De 
én bizonyos vagyok benne, hogy igen hamar előlép az árnyékból, mihelyst egy jó szemű vagy egy okos 
buzgalmú kiadó felfedezi őt. és érdemei szerint bemutatja a közönségnek, (saját ford.)
19 Rosso di San Secondo. Pier Maria, "L. Pirandello", in: Nuova Antológia. 1 febbraio 1916, pp. 390- 
403.



17

melyben a kifejezett érzést annak ellentéte kíséri, de nem árulja el; mint szimultán és 

inspirált alkotói tudat van jelen. Elsőként veszi észre Pirandello művészi-alkotói 
útkeresését is;

II Pirandello é quindi sül punto di negar l'arte stessa. E infatti si sente nelle ultimé 
novelle come la rappresentazione stessa dei casi umani lo infastidisca; ... La sua felicitá 
visiva ... non solo non appaga piú lo scrittore, ma lo esaspera, perch'egli é convinto 
della inadeguatezza della rappresentazione a cui conduce quella felicitá visiva, in 
rapporto al sentimento di cui óra é animato. Da ció una curiosa inframettenza 
prepotente dello stato d'animo dell'autore nell'atmosfera della novella ehe rivela la sua 
impazienza dinanzi al modo d'essere déllé sue stesse persone nella trama déllé 
narrazioni: si direbbe ch'egli le inciti, le incalzi, le soverchi, voglia distruggerle nell'atto 
stesso della creazione.20

Lucio D1 Ambra 1916-ban lelkesen üdvözli a Pensaci, Giacominol-í21
Col coraggio di un grande artista il quale non si preoccupa déllé possibili conseguenze 
della sua temeritá, L. Pirandello ha portato a teatro, e nel teatro dialettale ehe ha limiti 
definiti e precisi, questa materia nuova, originalissima, arditissima, questa figura ehe 
sfida tutti i convenzionalismi, ehe rovescia con la sua logica tutt'i termini dei problemi 
morali ehe la pigrizia mentale degli uomini dá da secoli per dimostrati . La bella, 
amara, audacissima commedia di L.Pirandello parve dapprima sgomentare il pubblico, 
ma poi lo dominó e lo travolse. 22

Jóllehet eme kivételesnek számító állásfoglalások a későbbi pozitív értékelések minden 

jelentős elemét tartalmazzák, úgy tűnik, a közönség és a kritika, mintegy sokkos 

állapotban, az adott pillanatban süket a felfogásukra.
Az általános befogadási kondíciót jól jellemzi a későbbi "felfedező", Adriano Tilgher 

reagálása. A kritikus által ízelítőt kapunk a fentiekkel egészen ellentétes vélekedések 

kavalkádjából, abból, amit Pirandello-sokknak lehet nevezni. Tilgher 1916-ban így ír, 
nyilvánvaló polémikus éllel a Pirandello művészetét értékelőkkel szemben, és meglepően 

egybehangzóan a később kifejtett crocei vélekedéssel:
E arte di ozio e di divertimento, senza contenuto profondo, senza serietá morale, 
senza interessamento vivo allo spirito e ai suoi problemi. Gli sciocchi possono

20 Pirandello tehát azon a ponton van, hogy magát a műr észetet tagadja. Néhány újabb novelláján 
tényleg érezni, mennyire fárasztja éppen az ábrázolása az emberi dolgoknak ... láttató művészete ... 
nemcsak hogy nem elégíti ki többé az írót, hanem egyenesen elkeseríti, mivel meg r an győződr e annak 
az ábrázolásnak az alkalmatlanságáról, melyhez ez az őt átható érzelmekkel kapcsolatban álló láttató 
műr észét vezet. Innen az író lelkiállapotának érdekes, zsarnoki betolakodása a novella atmoszférájába, 
mellyel leleplezi saját, elbeszélésben alakjainak létezésmódjával szembeni türelmetlenségét: szinte azt 
lehel mondani, hogy rögtön megalkotásuknak a pillanatában mintha ösztökélné, űzné, elnyomná, meg 
akarná semmisíteni őket. (saját ford.)
21 D'Ambra. Lucio. " Pcnsaci Giacoinino", Nuova Antológia, 1 agoslo, 1916. pp. 355-357.
22 A nagy művész bátorságával, aki nem törődik merészsége lehetséges következményeivel. L. Pirandello 
behozta a színházba, a dialcktális színházba, melynek pontosan behatárollak a lehetőségei, ezt az új. 
eredeti, vakmerő témát, ezt a figurát, aki szembeszáll az összes clkoplalott konvencióval, aki a maga 
logikájával a feje tetejére állítja a morális problémákat, melyeket az emberek szellemi lustaságukból 
kifolyólag évszázadok óta megoldottnak vélnek... L. Pirandello szép, keserű, bátor komédiája úgy tűnt. 
először megrémítette, de aztán hatása alá vonta és magával ragadta a közönséget, (saját ford.)



18

scambiare per profonditá il sorriso ironico del Pirandello sui suoi personaggi, ma chi 
ha buon gusto non si lascia ingannare.23

Mindezt szintén a Pensaci, Giacommo! kapcsán, amit karikatúrának, lélektelen 

marionettekkel való önkényes játéknak tart, mely híján van szükségszerűségeknek és a 

létben való érdekeltségnek.
A kritikusok nagyobb részében és a közönségben kialakult elutasítás és a néhány értékelő 

megnyilatkozás mellett néhányan, mint pl. Silvio D'Amico, nem tudják, mit gondoljanak 

a hagyományos esztétikai minősítések csapdájában vergődve, s hol a kortárs színház 

csúcsteljesítményének, hol bábszínháznak minősítik Pirandello egy-egy újabb darabját.24 
Tulajdonképpen a fent idézett kivételektől eltekintve jobb esetben a határozatlanság, 
különben pedig az ellenségesség és a megnemértés jellemzik a kritika első húsz évét.25 

Mint már utaltam rá, e helyzet kialakulásában nagy szerepet játszott Croce esztétikájának
a kritikusokra gyakorolt hatása, és magának Crocénak a müvészetkritikája is, amely egy, 
a Pirandellóétól gyökeresen különböző művészi ideált alkotott és látott megvalósulni 
többek között éppen a nagy rivális, D'Annunzio művészetében. A húszas évekkel 
következik be a kritikai robbanás. A kritikai kórus ekkor válik többszólamúvá. A nagy 

befolyást Tilgher "felfedezése" jelentette, mely a lappangás időszaka után kritikai 
sikernek számított, de amiért Pirandeilónak nagy árat kellet fizetnie.

1.3.2.A felfedezés
1.3.2.1.Tilgher elmélete

A közhiedelem szerint Tilghernek köszönhető Pirandello felfedezése, első komoly és 

támogató kritikusi elemzése. De neki köszönhető minden bizonnyal a pirandellizmus 

megjelenése a kritikában, és a későbbiekben, az epigonok műveiben is (Pl. Eduardo De 

Filippo: Questi fanlasmi, La grande mag/a, Sciascia szerint ). A pirandellizmus egy 

bizonyos filozófiai rendszer, amely kihívta Croce haragját, és többek között a fiatal Saint- 
Exupéry ingerültségét is, de amely ugyanakkor Illiano Antonio szerint hasznos 

eszköznek bizonyult a kezdetekben, hogy egy új kritikai megközelítés alapjait lerakja, 
hogy nagyobb lélegzetű, szintézisre törekvő, monografikus interpretáció felé közelítve 

meghaladja a napi kritika szűk kereteit. (Leonardo Sciascia a pirandellizmust egyébként 
filozófiai és álfilozófiai "lepedék"-nek, fogalmi címkézésnek minősíti.)

23 Tilgher. Adriano. "Pensaci, Giacomino! di Luigi Pirandello", in La Concordia, 12 luglio 1916. 
ripubblicalo in A. Tilgher. 11 probléma centrale. Cronache teatrali 1914-1926, Edizioni del Teatro 
Stabile di Genova. 1973. pp.41-47. Haszontalan időtöltésre való művészet, mely nélkülözi a mély 
tartalmat és az erkölcsi komolyságot, amely közömbös a lélek és a lelki problémák iránt. Csak az ostobák 
nézhetik művészi mélységnek Pirandello ironikus mosolyát saját szereplői fölött, ám akinek jó ízlése 
van. nem hagyja magát becsapni, (saját ford.)
24 v.ö. D'Amico. Silvio, 11 teatro dei Jantoccii, Firenze, Vallecchi, 1920.; és D'Amico, Silvio, Cronache 
de! teatro, 1. 1914-1928, Bari, Laterza. 1963-64.
25 v.ö. Illiano, Antonio, lntroduzione alia critica pirandelliana. Saggi e rassegne, Fiorini-Verona,
1976.



19

Miben is áll közelebbről - és röviden - ez a tilgheri filozófiai mankó? Tilgher az Élet és a 

Forma dualizmusából indul ki, és ennek segítségével rendszerezi, pontosabban 

kényszeríti egy sémába Pirandello művészetét: 61 oldalas tanulmányában26 31 pontba 

szedve elemzi a drámaíró munkásságát. Lássunk néhány címet. Pl.
1. La Natura: vivere senza sentirsi vivere. 2. L'Uomo: vivere e sentirsi vivere. 3. 
Dualismo di Vita e Forma. 4. Distacco del pensiero dalle forme, umorismo e 
cerebralitá. 5. L'antitesi, legge dell'arte pirandelliana. ...18. II dramma pirandelliano: 
urto della Vita e della Maschera. ...25. Moralitá immanentistica del mondo 
pirandelliano. 26. II pensiero pensante, centro del dramma pirandelliano. 27. 
Antiintellettualismo pirandelliano: i piani della realtá.27

Ezen általánosabb vonásokat tartalmazó pontok között pedig a műelemzések találhatók, 
ugyancsak "felcímkézve", mint pl.

17. Presente che si sente passato: Lumie di Sicilia; П fu Mania Pascal; Enrico IV, 
tragédia della vita ehe non poté vivere. ...19. Opposizione dell'individuo e della 
costruzione che ne han fatto gli altri: Sei personaggi in cerca di an tore; Tut to per 
bene; Come prima, meg/io di prima; Capiddazzu paga tutin. ...24. Trionfo 
dell'irrazionale: L'innesto; Pensaci, Giacominol28

Hogy mi a Vita - Forma dualizmus lényege Tilgher szerint, néhány idézettel próbálom 

bemutatni.
Nell'uomo dalia vita si é distaccato e le si é contrapposto il sentimento della vita, dice 
Pirandello: la coscienza, la riflessione, il pensiero, direi io, in termini filosoficamente 
piü esatti. In questo distacco, con l'illusione ehe ne deriva di assumere come realtá 
obbiettivamente esistente fuori dell'uomo questo interno sentimento della vita mutabile 
e vario, la causa prima dell'infelicitá umana. Prima, non ultima, ché una volta 
staccatosi dalia vita, il sentimento della vita, о coscienza che dir si voglia, tende, 
passando attraverso il filtro del cervello, a raffreddarsi, chiarificarsi, idealizzarsi, e da 
sentimento particolare contingente mutabile effimero a cristallizzarsi in idea astratta 
generale (Cfr. L'Umorismo, 2.a ed., pagine 168 sgg.).29

Már itt érdemes megállni egy pillanatra. Bámulatos a könnyedség, mellyel Tilgher 
Pirandellónak tulajdonítja saját gondolatát. Pirandello a hivatkozott helyen és máshol sem

26 Adriano Tilgher. 11 tcatro di Luigi Pirandello, in. Studi sül tcatro contemporanco. Roma. Librcria di 
scienze e lctlere. 1921. pp.157-218.. p. 157-158.
27 1. A Természet: tudatosság nélküli élet. 2. Az Ember: élni és tudni, hogy élünk. 3. Elet és Forma 
dualizmusa. 4. A gondolat elszakadása a formáktól: umorismo és intcllektualizmus. 5. Az ellentét: a 
pirandellói művészet törvénye. 18. A pirandellói dráma: az Élet és a Maszk összeütközése. 25. A 
pirandcllói világ immanens erkölcsisége. 26. A gondolkodó gondolat, a pirandellói dráma középpontja. 
27. Pirandellói antiintcllektualizmus: a valóság síkjai, (saját ford.)
28 17. Jelen.amely múltnak érzi magát: Lumie di Sicilia; etc. IV. Henrik, a meg nem élt élet tragédiája. 
19. Az egyén és a mások által róla alkotott kép szembenállása: Hat szerep, etc. 24. Az irracionális 
győzelme: L'innesto. ele. (saját ford.)
29 idem. p. 159. Az embernél elszakadt az élettől és szembehelyezkedett az élettel az életérzés, mondja 
Pirandello: a ludat, a reflexió, a gondolkodás, mondanám én. filozófiailag szakszerűbben. Ebben az 
elszakadásban van az emberi boldogtalanság legelső oka. a belőle származó illúzióval egyetemben, 
amely az ember belső, változékony és változatos életérzését úgy fogja fel. mint valamely, az emberen 
kívül, objektíve létező valóságot. Első. de nem utolsó okról van szó. merthogy az életérzés, rag}' 
tudatnak is mondhatjuk, ha tetszik, arra törekszik, hogy átszűrődve az értelmen, lehiggadjon, 
megvilágosodjék, idcalizálódjék. és hogy egyedi, esetleges, változékony és illanó érzelemből elvont, 
általános eszmévé kristályosodjék, (saját ford.)



20

állítja, hogy az élettel szemben áll (le sí é contrapposto) az ember életérzése, s nem 

azonosítja az életérzést, vagy tudatot a gondolkodással, a gondolattal, sőt. A híres pompa 

a filtro-s hasonlatban a léttől elkülönülő jelenidejű életérzés és abból a logika (természet 
által nekünk ajándékozott) ördögi gépezetével az elvont fogalom kialakítása mint 
emberre jellemző eljárás, mechanizmus leírása történik.30 Az első számú baj, ami az 

emberrel történik, az, hogy elkülönülve a léttől, arról egy életérzést alkot, amit létezőnek 

hisz. A második számú baj, ami az előzőt tetézi, hogy ezt a még mozgásában létező, a 

létezést követő, változatos érzést a logika ördögi gépezete rögzítem akarja, az 

érzelemből kivonva az eszmét, abszolút értéket adva annak, ami relatív. Itt világosan 

elkülönül a sentimento della vita, amiről Pirandello feljebb azt írja, ez nem egy abszolút 
ismeret, tudás az életről, csupán változó érzelem, és a logica, a fogalomképző eljárás, a 

gondolkodás, az az eszköz tehát, amivel a valóságot - a létezést - megragadni és leírni 
igyekszik az ember. Ez a két "megismerő eljárás" áll tehát "szemben": az érzelmi, 
lényegénél fogva nem rögzíthető (és tehát nem is kommunikálható) és az értelmi, vagy 

Pirandello szavával élve logikai, ami lényegénél fogva rögzíteni igyekszik a változót és 

rögzíthetetlent. Nyilvánvaló a következtetés: hamis képet kapunk, illúziót. A kérdés csak 

az, miről is kapjuk ezt a hamis képet: a létről magáról, vagy a létérzésről, ami a léttől 
való elkülönültségében maga is problematikus viszonyban áll a létezéssel. Nem éppen 

szemben vele, mint ahogy Tilgher állítja, csak elkülönülten. Nem a lét és a gondolkodás 

tehát, hanem az életérzés és a gondolkodás állnak szemben, Pirandello felfogásában. Az 

előbbi egy filozófus problémája, Tilgheré, aki a létezést magát, benne az emberrel, akarná 

megragadni, az utóbbi a művészé, aki a létérzést szeretné kommunikálni. Pirandello nem 

foglalkozik komolyan, filozófiaiig a létezés problémájával, ez irányban csak kérdőjeles 

mondatokat sorj áztat, ezeket is csak azért, hogy - a Tilgher által idézett részletben - 
olvasóját kézenfogva vezesse az umorismo, az umorisztikus látásmóddal való látás útjára:

Orbene, il sentimento ehe női abbiamo della vita é appunto questa favilla prometéa 
favoleggiata. Essa ci fa vedere sperduti su la terra; essa proietta tutt'intorno a női un 
cerchio piú о menő ampio di luce, di Iá dal quale é l'ombra nera, l'ombra paurosa ehe 
non esisterebbe, se la favilla non fosse accesa in női; ombra ehe női peró dobbiamo 
purtroppo creder vera, fintanto ehe quella ci si mantiene viva nel petto. Spenta alia 
fine dal soffio della morte, ci accoglierá dawero quell'ombra fittizia, ci accoglierá la 
nőtte perpetua dopo il giorno fumoso della nostra illusione, о non rimarremo női 
piuttosto alia mercé dell'Essere, che avrá rotto soltanto le vane forme della ragione 
umana? Tutta quell'ombra, l'enorme mistero, ehe tanti e tanti filosofi hanno invano 
speculato e ehe ora la scienza, pur rinunziando all’indagine di esso, non esclude, non 
sará forse in fondo un inganno come un altro, un inganno della nostra mente, una 
fantasia ehe non si colora? Se tutto questo mistero, in somma, non esistesse fúori di 
noi, ma soltanto in noi, e necessariamente, per il famoso privilegio del sentimento ehe

30 Pirandello. Luigi. "L'limorismo", in Saggi. a cura di Manlio Lo Vecchio Musti, Milano. Mondádon. 
1939. p. 169.



21

női abbiamo della vita? ... Non ё anche illusorio il limité, e relativo al poco lume 
nostro, della nostra individualitá?31

Nem maga a létezés az illuzórikus, hanem az embernek a róla alkotott képe, ami 
létérzésében fejeződik ki; és illuzórikusak a fogalmak is, amelyeket létérzése 

megragadására, leírására használ: mindezek alkotják az árnyékot, az elkülönülés érzését a 

nagy egésztől.
Cosi il contrasto ci si dimostra inowiabile, inscindibile, come l'ombra dal corpo. Női 
l'abbiamo veduto, in questa rapida visione umoristica, allargarsi man manó, varcare i 
limiti del nostro essere individuale, ov'ha radice, ed estendersi intorno. Lo ha scoperto 
la riflessione, ehe vede in tutto una costruzione о illusoria о finta о fittizia del 
sentimento e con arguta, sottile e minuta analisi la smonta e la scompone.
Unó dei piü grandi umoristi, senza saperlo, fu Copernico, ehe smontó non 
propriamente la macchina dell'universo, ma l'orgogliosa immagine che ее n'eravamo 
fatta. ...Ci diede il colpo di grazia la scoperta del telescopio: altra macchinetta 
infernale, che puö fare il paio con quella che volle regalarci la natura. Ma questa 
l'abbiamo inventata női, per non esser da menő. Mentre Tocchio guarda di sotto, dalia 
lente piü piccola, e vede grande ciö ehe la natura prowidenzialmente aveva voluto 
faréi veder piccolo, I'anima nostra che fa? salta a guardar di sopra, dalia lente piü 
grande, e il telescopio allora diventa un terribile strumento, ehe subissa la terra e 
l'uomo e tutte le nostre glorie e grandezze. Fortuna ehe é proprio della riflessione 
umoristica il provocare il sentimento del contrario; il quale, in questo caso, dice: - Ma 
ё poi veramente cosi piccolo l'uomo, come il telescopio rivoltato ce lo fa vedere? Se 
egli puö intendere e concepire l'infinita sua piccolezza, vuol dire ch'egli intende e 
concepisce l'infinita grandezza dell'universo. E come si puö dir piccolo dunque 
l'uomo? Ma ё anche verő, ehe se poi egli si sente grande e un umorista viene a 
saperlo, gli puö capitare come a Gulliver, gigante a Lilliput e balocco tra le mani dei 
giganti di Brobdingnag.32

31 idem, p. 170. Nos hát. az érzés, amely az életről kialakul bennünk, nem más, mint éppen ez a 
mesebeli prometheuszi szikra. Ez mutat bennünket elveszettnek a földön, ez vetít körénk egy többé- 
kevésbé tágas fénykört. amelyen túl a fekete árnyék létezik, a félelmetes árnyék, amely nem létezne, ha a 
szikra nem lobbant volna fel bennünk: s legyen bár árnyék, nekünk mégis valóságnak kell hinnünk, 
mindaddig, amíg az a szikra bennünk él. Amikor aztán végül kihiiny a halál fuvallatától, tényleg az a 
képzelt árnyék fogad magába bennünket, az örök éjszaka, illúziónk ködös napja után. vagy inkább a Lété 
leszünk, amely csupán az emberi értelem üres formáit törte meg? Az árnyék, az a végtelen titok, amelyet 
annyi de annyi filozófus fürkészett már hiába, és amit a tudomány, bár lemondva kutatásáról, nem zár 
ki. végül is nem csupán egy közönséges csalás, elménk csalóka fantáziája, ami nem szinesedik ki? 
Egyszóval lehet, hogy mindez a titok nem létezik rajtunk kívül. csupán bennünk magunkban, 
szükségképpen, ama életről alkotott érzelmünk híres kiváltságossága miatt? Vajon nem illuzórikus, és 
személyes mivoltunk kevéske fényéből vetülő a határ is? (saját ford.)
32 idem. p. 171-172. Ilymódon az ellentét elháríthatatlannak bizonyul, elszakíthatatlan, mint árnyék a 
testtől. Láthattuk ebben a rövid, umorisztikus áttekintésben, hogyan szélesedik fokról fokra, hogyan lépi 
át gyökerét jelentő egyéni létezésünk határait, és terül szét körülöttünk. A gondolkodás fedezte föl, ami 
mindenben vagy illuzórikus, vagy hamis vagy fiktív érzelmi konstrukciót lát, és azt eszes, finom és 
aprólékos elemzéssel darabokra szedi.
Az egyik legnagyobb umorista. tudtán kívül. Kopernikusz volt. aki ha nem is az univerzum gépezetét, de 
a róla alkotott gőgös elképzelésünket darabjaira szedte. ... A kegyelemdöfést a teleszkóp feltalálása adta: 
egy másik ördögi gépezeté, mely párja lehet annak, amivel a temészet ajándékozott meg bennünket, (a 
logika) De ezt mi találtuk fel, nehogy kevesebbek legyünk nála. Miközben a szem alulról, a kisebb lencse 
felől néz, és nagynak látja azt. amit a természet gondvisclésszeűcn kicsinek mutat, mit tesz a mi lelkünk? 
Felugrik a tetejére, és a nagyobb lencse felől néz. És ekkor a teleszkópból szörnyű fegyver válik. arrTflir 
pusztulásba dönti a földet és az embert és minden dicsőségünket és nagyságunkat. Még szerencsle/ho^ 
az umorisztikus látásmód az ellentét érzését váltja ki: mert ez ilyen esetekben azt mondatja: - A/íána

%
2?



22

Az umorista tehát egyfajta korrekciót végez, az ember különféle irányú túlzásait igazítja 

ki, melyet egyféle nézőpontja okoz; védőügyvédhez is hasonlítható, aki az embert 
megvédi saját magával - hol az értelmével, hol az érzelmével - szemben.
A nem figyelmes olvasó számára viszont, aki egy elegáns mozdulattal a senlimenlo-t 
behelyettesíthetőnek véli a tudattal, s a tudatot a gondolkodással, valóban nem lényeges, 
hogy Pirandello nem a lét titkait faggatja, csak a létről alkotott képünket, s azt is csak 

azért, hogy a kételkedés, a gyanakvás áldott készségét fejlessze bennünk, merő 

önvédelemből. Erre szolgál az umorismo, s a fenti részlet az umorismo számtalan 

megvilágításainak egyike, nem pedig létfilozófia, vagy az az ideológiai tartalom, melyet a 

nagy szicíliai művészi alkotásaiban szándékozna illusztrálni, Tilgher koncepciója szerint. 
A nem figyelmes olvasónak ez a nagyvonalúsága azonban oda vezet, hogy Pirandellóból 
óhatatlanul filozófust farag, akár szándékai ellenére, mivel egy - véleményem szerint - 
alapvetően esztétikai kérdésfeltevést ontológiai megközelítéssé transzponál. 
Pirandellónak megvan a kompetenciája az esztétikai kérdésfeltevéshez, anélkül is, hogy 

kifejtett filozófiai hátteret prezentálna. Erről azonban a későbbiekben több szó esik. 
Pillanatnyilag csak az a célom, hogy rámutassak, a tilgheri vélekedés hátterében részben 

félreértés és figyelmetlenség, részben a saját elképzelés erőszakos, de ravasz 

érvényesítése húzódik meg.
A másik probléma, amire fel kell figyelnünk, a már fentebb említett "együtt kezelés" 

kérdése. Tilgher Pirandello művészeiéi szándékozik bemutatni, és ennek elemzése 

közben a kritikai támpontot, önmaga igazolásának "kézenfekvő" eszközét nem 

Pirandello művészi alkotásaiban, hanem esztétikai tárgyú esszéjében keresi. Ez az eljárás, 
éppen mert evidensnek tűnik, csapdába ejti a poétikát kereső értelmezőt, és komoly 

félreértéseket, téves következtetéseket eredményez. Mentségére szolgálhat, hogy 

Pirandello stílusa zavarbaejtően "irodalmi", és ez első látásra "elfedheti" hallatlan 

gondolati precizitását és tisztaságát. De lássuk tovább Tilgher szavait.
3 - Elevatosi per via dell'astrazione logica a secondo potenza di sé, divenuto pensiero 
riflesso, il sentimento della vita tende a chiuder la vita in limiti fissi e precisi, a farla 
scorrere tra argini prestabiliti, a colarla in forme rigide immobili date una volta per 
tutte: i concetti e gl'ideali del nostro spirito, le convenzioni, costumi, tradizioni, 
abitudini, leggi della societá. Si determina cosi un dualismo fondamentale: da una 
parte, il flusso della Vita cieca muta oscura eternamente instabile e irrequieta, 
eternamente rinnovantesi di momento in momento; dall'altra, un mondo di Forme 
cristallizzate, un sistema di costruzioni, ehe tentano di arginare e di comprimere in sé 
quel flusso in eterno gorgogliante.33

tényleg olyan parányi az ember, amilyennek a megfordított teleszkóp mutatja? Ha képes felfogni és 
megérteni saját végtelen kicsiségét, ez azt jelenti, hogy felfogja és megérti az univerzum végtelen 
nagyságát. Akkor hogyan lehet kicsinek mondani az embert? De az is igaz, hogy ha az ember nagynak 
érzi magát, és egy umorista ezt megtudja, akkor az történik vele, ami Gulliverrel, aki óriás a törpék 
között Lilliputban, de Brobdingnag óriásainak kezében játékszer, (saját ford.)
33 A. Tilgher, id. mű. p. 160. Az életérzés a benne rejlő lehetőségek szerint, a logikai absztrakció útján 
felemelkedve, tudatos gondolattá válva, megkísérli pontos és rögzített határok közé szorítani az életet, 
előre megadott mederbe terelni folyását, merev, mozdulatlan, egyszer s mindenkorra megadott formákba



23

A fentiekben említett kifogásokon túl észre kell venni, hogy az elvont fogalmak filozófiai 
síkjáról hogyan csúszik Tilgher szinte észrevétlenül a konkrét megvalósulás, a gyakorlati 
cselekvés pragmatikus síkjára. Pirandello fogalomképzésről beszélt a Tilgher által is 

hivatkozott részletben, és annak korlátozott valóságmegragadó lehetőségeiről, arról, 
hogy a létről nincs ismeretünk, csak érzésünk, valamint arról, hogy ezért az embernek, az 

umoristának résen kell lenni, és leleplezni a különböző típusú illúziókat, amiket a létre 

vonatkozóan kialakítunk, akár a létérzésben, akár annak fogalmivá transzponált 
kísérletében, változatában, mert egyik létezéssel kapcsolatba hozható mentális 

tevékenységünk sem ad megbízható ismereteket, egyik létmegragadó módszerünk sem 

tökéletes. Tilgher viszont a nagybetűs Élet - a lét - és annak a társadalmi létezéssel 
megvalósuló ellentétéről, dualizmusáról beszél, miközben nem világos, mit is kell érteni a 

nagybetűs Életen, a létezésen. Egy korábbi helyből következtetve, esetleg a Természetet. 
A társadalmi létezés formái a Formák, s ezek: az ember fogalmai és erkölcsi ideáljai, 
konvenciói, szokásai, a társadalom törvényei. Ezt vulgárisabban úgy lehetne fogalmazni, 
hogy az ösztönlétezés (természeti létezés, állati létezés, tudat nélküli létezés) és a 

társadalmi lét (morális létezés) ellentétére akarja redukálni az Élet és a Forma 

dualizmusát, ami maga is roppant leegyszerűsítése a pirandellói kérdésfelvetésnek, akár a 

hivatkozott részt, akár művészetét tekintjük. S ha továbbegyünk, azt is észrevehetjük, hol 
lelték kiindulópontjukat a Pirandellót nihilistának, irracionálisnak, amorálisnak 

bélyegzők, s beláthatjuk, mindez egy nüansznyinak tűnő "félreértésben" leli gyökerét.
I piú degli uomini vivono profondati in quelle forme fisse e immobili34, nemmeno 
lontanamente sospettando che sotto di esse un oceano tenebroso e furente si agiti e 
ribolla.35 Ma in alcuni quella medesima strana e misteriosa attivitá ehe, come il fulmine 
la nube, ha scisso in due la vita, il pensiero, si stacca dalle forme in cui si é rappreso il 
caldo flusso di questa36 e le percepisce per quello che realmente sono. costruzioni 
puramente provvisorie effimere contingenti labili fragili,37 sotto le quali ondeggia e 
rimugghia il fiotto della vita com'é in sé, fuori di ogni umana illusione e costruzione.38

A néhány kiválasztottnál az történik tehát, hogy a gondolat előbb elszakít az élettől, mely 

kívül áll az ember illúzióin, az emberi alkotáson, aztán pedig a társadalmi létezéstől,

önteni: az eszmék és ideálok, a társadalmi megállapodások, erkölcsök, hagyományok, szokások, a 
társadalmi törvények formáiba. így egy alapvető dualizmus jön létre: egyrészt a vak, néma. sötét, 
örökösen változó és nyugtalan, percről percre örökké megújuló Életfolyam: másrészt a kikristályosodott 
Formák világa, egy felépítményrendszer, mely megpróbálja gátak közé terelni és magába gyömöszölni 
azt az örökösen csobogó folyamot, (saját ford.)
34 tehát a társadalomban
35 az Élet
36 az Élet
37 ezek tehát a társadalmi létezés formái
38 Tilgher. op. cit. p. 160-161. Az emberek nagy része eme rögzített és mozdulatlan Formákba merülve 
él. távolról sem gyanítván, hogy e Formák alatt egy sötét és tajtékzó óceán háborog és forrong. De 
néhányakban ama különös és titokzatos aktivitás, mely mint villám a felhőt, két részre szeli az életet, 
tehát a gondolat, elszakítja magát a formáktól, melyekbe az élet meleg folyama kocsonyásodott, és 
olyannak látja meg őket. amilyenek azok valójában:átmencti. múlékony, esetleges, labilis és törékeny 
konstrukcióknak csupán, melyek alatt hullámzik és bömböl az életár a maga mivoltában, minden emberi 
illúzión és konstrukción kívülállóan. (saját ford.)



24

annak instabil, illuzórikus formáitól. A társadalmi létezés formái tehát emberi illúziók és 

alkotmányok. Ez utóbbi természetesen igaz: a társadalmi létezés az ember alkotása, 
azonban egyáltalán nem illúzió: ez az ember társadalmi valósága. Illúzió e valósággal 
kapcsolatosan élhet az emberben, amennyiben ilyennek vagy olyannak látja e valóságot, 
vagy akarja láttatni más emberekkel. Ez az illuzórikusság azonban nem a valóság 

tulajdonsága, hanem az emberi megismerés sajátossága.
In colui nel quale questa liberazione dalle forme della vita si é prodotta, ogni umana 
costruzione suscita un sentimento di contrasto, ehe gliela fa crollare sotto gli occhi. In 
questo crollo é alcunché di comico e di doloroso insieme: di comico, in quanto, 
crollando, essa svela l'intima nullitá déllé costruzioni umane; di doloroso, in quanto, 
fragile com'era, essa era pure per l'uomo un riparo contro la pazza bufera della vita.39

L'intima nullitá: ezt Tilgher a Formákra érti, a társadalmi létezés formáira, Pirandello 

azonban az ezekről a formákról alkotott emberi fogalmakra, illúziókra, melyek, pl. más 

illúziókkal, egymással találkozva, meg kell, hogy semmisüljenek. Tilghernél ugyanakkor 

ezek a társadalmi konstrukciók menedéket is jelentenek, az élet örült forgószele ellen. 
(Nem világos, itt most ugyannarról az életről van-e szó, mint korábban.) Pirandellónál 
azonban nem a társadalmi létezés formái jelentik a menedéket, sőt. Nála a menedék 

tulajdonképpen a Személyiség, melynek integritásához az általa a világról alkotott kép 

stabilitása szükséges, s ennek a képnek a megingásával a személyiség esik szét - nem a 

világ - bár talán a személyiség nem úgy érzékeli. Itt vetődik fel pl.a maszk problémája, 
aminek állandósága véd a személyiség szétesése ellen, tehát menedék, de 

megakadályozza az Élet változásának az érzékelését is, tehát a valóságban való élést. 
Ebben az értelemben a Maszk Forma, amivel szemben áll az Élet. Mindez azonban igen 

messzire vezet, Pirandello művészetének analíziséhez, ahová pillanatnyilag nincs 

lehetőség elkalandozni.
In questo intimo miscuglio di riso e di pianto, di comico e di triste, é l'umorismo, 
quale Pirandello lo sente e defmisce. ... In quanto l'umorismo é lo stato d'animo di 
colui nel quale it pensiero giunto alia coscenza di sé40 ha spezzato gli argini dei 
concetti e déllé costruzioni e si é spenzolato sull'abisso della vita a guardarne ribollire 
il flusso incoerente e contraddittorio, esso é unó stato d'animo cerebrale. Umorismo e 
cerebralitá: tutta l'arte di Pirandello é chiusa in queste parole.41

39 ibidem. Akiben az elet formáitól való elszakadás létrejön, abban minden emberi konstrukció az 
ellenállás érzését kelti, melynek hatására a forma a szeme láttára semmisül meg. Ebben a 
megsemmisülésben egyszerre van valami komikus és fájdalmas; komikus annyiban, amennyiben a 
forma, összeomolva, leleplezi az emberi dolgok semmiségét; fájdalmas, amennyiben a forma, 
bármennyire törékeny volt is. az ember számára mégiscsak védelem volt az élet őrült forgószele ellen, 
(saját ford.)
40 de hiszen minden embernek van öntudata!
41 ibidem. A nevetésnek és a sírásnak, a komikusnak és a szomorúnak ebben az intim keverékében áll az 
umorismo. ahogyan Pirandello érzi és definiálja. ... Az umorismo annak az embernek a lelkiállapota, 
akiben a gondolat öntudatra ébredve áttöri az eszmék és konstrukciók gátját, és az élet feneketlen 
mélysége felett függve annak összefüggéstelen, ellentmondásos forrongását szemléli, ez egy 
intellektuális lelkiállapot. Umorismo és intellektualitás; c két szó magában foglalja Pirandello egész 
művészetéi, (saját ford.)



25

Hogy Pirandello igazán miként érzi és definiálja az umorismót, közel 180 oldalon, arról a 

későbbiekben részletesen szólunk. Annak bizonyításához azonban talán nem is szükséges 

további magyarázat, hogy Tilgher nézetei hogyan térítették sajátos utakra a kritikát, s 

éreztetik hatásukat mind a mai napig, pl. abban - amihez Croce is megtette a maga 

hozzájárulását -, hogy a l/umorismóhan megfogalmazottakat mint kulcsot, de mint 
poétikai, ideológiai, és nem mint esztétikai kulcsot használják fel a művészi alkotások 

interpretálásához. Ráadásul nem is pontosan értelmezve a benne foglaltakat, ami számos 

téves eszmét hintett el a közvélekedésben, közönségben és kritikában egyaránt. Azt 
mindenesetre ismét ki kell emelnünk, hogy a legkorábbi ítéletektől kezdve, amelyeket 
Pirandello kapcsán alkotott a kritika, Pirandello elméleti munkásságának kulcsfontosságú 

szerepe van s talán ez már önmagában is indokolja e munkásság különálló vizsgálatát. 
Tilgher szeretné kipróbálni Pirandellon sajátos elképzelését a valódi kritikusi munkáról is, 
mely szerint a kritikus a művészi alkotás előmozdítója, ihletője, a művészet világának 

megtermékenyítője. A kritikus tisztában van a világ problémáival, még a látensekkel is, és 

ezeket a művész elé tárja, mint megoldandókat. A kritikus képes egy önmagát kereső 

művészt megvilágosítani, azaz felvilágosítani arról, mi is az ő valódi problémája, és 

hozzájárulni ahhoz, hogy látens energiáit felszabadítva, a művész pontosabban és 

világosabban fogalmazza meg azt. A kritikus olyan sirály, mely a horizontra repülvén 

figyelmeztet a kitörni készülő viharra. 1916-ban Tilgher még nem kapott szárnyra, mikor 
aPensaci, Giacomino! fentebb idézett kritikáját fogalmazta. A nagy felfedezés 1921-ben 

történik, a Sei personaggi kapcsán. Ezt a felfedezést egy rövid, udvarias és baráti, 
kölcsönös elismerésen alapuló kapcsolat követi, mely aztán hamar megromlik és sajátos 

kitörésekben nyilvánul meg. Pirandello egyrészt hálás Tilghernek az elismerésért, de 

idővel fellázad a kritikai gyámság ellen, Tilgher pedig szenvedélyesen ragaszkodik 

felfedezettjéhez és retteg, hogy ez az őáltala formulázott világtól eltérőt alkot.42 Később 

Pirandello szükségesnek tartja leszögezni, hogy művészete senkinek nem tartozik 

semmivel, Tilgher pedig odáig megy, hogy azt állítja, ő mutatott rá Pirandello 

életszemléletének középpontjára, mikor az Elei-Forma ellentétet, mint a pirandellói 
művészet központi problémáját jelölte meg, hogy eme ellentét az ő cikkét megelőzően 

(1922) nem is volt jelen Pirandello művészetében, s hogy Pirandello ezt "kisajátította".41 

Nincs mód e feszültté vált viszony részleteit feltárni, egy következtetést azonban le kell 
vonni: nem lehet véletlen, hogy ilyen problematikus és félreértésekben gazdag kapcsolat 
jött létre kritikus és alkotó között, melyben szellemi prioritásukat érezték 

megvédendőnek mindketten.

42 v.ö. Sciascia. Leonardo. Pirandello e la Sicilia, Caltanissella-Roma. Sciascia, 1961.
43 v.ö. Tilgher, Adriano, "Le estetiche di L. Pirandello", in Raccolta, gennaio 1940, pp. 36-41, poi 
ricdito ne II probléma centrale.



26

1.3.2.2. A sironcatura - Croce kritikája

Az alábbiakban csupán Crocenak Pirandello művészetéről alkotott véleményével 
foglalkozunk, kettőjük vitájának valódi színteréről, az umorismo kapcsán kirobbant 
esztétikai vitáról a későbbi fejezetekben szólunk.
Croce filozófiai meggyőződése meglehetősen megnehezítette kritikusi munkáját 
Pirandello művészetének megítélésekor, mivel szerinte gondolkodás és művészi 
tevékenység a szellemi létezés és megnyilvánulás egymástól elválasztandó illetve 

elkülöníthető minőségben létező és definiálható állapotai, stádiumai. Mint Giovanni 
Gentile 1936-ban, Pirandello halála után megjegyezte, Croce számára Pirandello 

művészete nem létezett, mert nem létezhetett: vagyis Croce nem talált számára olyan 

rubrikát rendszerében, előzetesen, amibe beilleszthette volna ezt a létező, mert 
létrehozott művészetet.44 Éppen Croce vált ezáltal atyjává az olasz kritikában kialakult 
speciális helyzetnek, amely egyúttal a fent említett kritikai kórkép egyik vonatkozása is, 
miszerint arról folyt és folyik időnként még ma is az esztétikai vita, hogy Pirandello 

alkotása művészet vagy nem művészet.
Croce első komoly kritikai értékelése Pirandellóról 1935-ben lát napvilágot45 ez az a 

kritika, melyre Pirandello oly fájdalmasan reagált, a Vittorinihez írt levél-előszóban.
Az egész értékelés visszatérő motívuma, hogy Pirandello nem eredeti, sem 

témaválasztásaiban, sem a kidolgozás stílusában, sem mondandójában, már ha egyáltalán 

talál mondandót müveiben a kritikus. Az eredetiségnek ez a makacs tagadása kissé 

érzelmi színezetűnek látszik (ami nem is csoda kettejük korábban zajló éles elméleti 
vitáját tekintetbe véve), sőt, szinte gyerekes bosszúnak, Croce részéről: abból a 

hipotéziséből kiindulva, hogy Pirandello "verista korszaka" után azért változtatott stílust, 
mert nem volt sikere, és valami "eredetivel" akarta volna magára felhívni a figyelmet, úgy 

gondolhatja, hogy éppen eme eredetiség megtagadásával sebezheti meg legjobban. De 

alighanem nemcsak a korábbi vitájuk miatt haragszik rá; Pirandello művészete 

megingatja alapvető, biztonságot jelentő meggyőződéseiben, kételyeket támaszt benne, 
kérdéseket tesz föl neki, melyekre ő nem talál választ, és érzi, hogy mégsem teheti ad 

acta - bár megpróbálja. Ennek az érzelmi reagálásnak számos jelét fedezhetjük fel a majd 

húsz oldalas tanulmányban; sokat és hosszan idéz Pirandello darabjaiból, de keveset 
érvel, mintegy demonstrálni akarván a világ színe előtt, hogy a szöveg magáért beszél, és 

azt bizonyítja, amit ő állít. Pirandellónak nem az eredetiség megtagadása esett rosszul, 
hanem a szellemi - művészi - értelemben történő komolyan vétel hiánya, melynek 

eredményeképpen ő egy deformált ember lenne, a nemzetközi kritikában, írja, annyi torz

44 Gentile. Giovanni. "Luigi Pirandello", in Quculrivio, 20 dicembre 1936.
45 Croce. Benedetto. "Luigi Pirandello", in La Critica. Bari. 20. gennaio 1935. pp. 20-33. ripubblicato in 
La letteratura della nuova Italia, VI. Bari, Laterza, 1940. pp. 359-377. 2. kiad. 1945.



27

Pirandello között - "zoppi, deformi, tutta testa e niente cuore" - a Croce által alkotott a 

legimbecilisebb.46
Croce azzal kezdi, csodálkozásra adhat okot, hogy Pirandello majd ötvenévesen, 
többszáz novella és jónéhány regény megírása után nem szerzett magának nevet 
nemzedéke írói között, nincs jelen az olasz irodalmi életben. Mintegy elismerésképpen 

veti oda, hogy novellái és regényei gondosan - bár időnként groteszk vagy sötét 
effektusok erőltetésével - megrajzolt karaktereket és cselekményt kínálnak. De mindjárt 
hozzáfűzi, hogy ezt érzésbeli és stiláris eredetiség nélkül, az olasz verista iskola késői 
követőjeként teszi. Különösen nyilvánvaló az iskola hatása, mikor a művészi ábrázolás 

tárgyává az ideál nélküli emberiséget teszi,
l'umanitá bassa, volgare, egoistica, turpe, e sovente delittuosa. E non solo non vi 
alitava dentro lo spirito poetico di un Di Giacomo о di un Verga, ma nemmeno vi 
sopravanzava quell'ingenuo culto della scienza, quella devozione ehe alia físiologia, 
psicologia e sociologia ancora consacravano i Capuana e i De Roberto. II racconto vi 
stava di solito quasi resoconto di un fatto accaduto, a documento di quel pessimismo 
buio, e perció stesso versava nel generico e nel comune, giacché solo l'accento 
poetico dá l'inconfondibile individualitá. Come negli epigoni, come nei tanti novellieri 
italiani che imitarono Giovanni Boccaccio, aweniva in lui, rispetto ai primi veristi, un 
certo meccanizzamento.47

Röviden: Pirandello egy egyediség nélküli verizmus-epigon.
A következőkben néhány értékelhető vonását emeli ki a La mosca című novellának, 
hosszan idézve belőle, valamint az I vecchi e i giovani c. regénynek. Ez utóbbiról szólva 

Zola sémáját ismeri fel, és felrója az apolitikusságot, amely lehetetlenné teszi a történelmi 
elmélyülést. Történelmi tablóról lévén szó, ez is súlyos vád. Hiányzik tehát az érzés és a 

történelmi-politikai koncepció a regényből, amit nem tud pótolni az elbeszélői ügyesség 

és az emberi szív ismerete, végül is "dal libro esce un senso di cose giá molte volte viste 

ed udite, e come logore e stanche: logore e stanche in tutto, persino nel personaggio ehe 

dovrebbe essere il piú poetico ed é convenzionale, il vecchio garibaldino Mauro 

Mortara."48 Croce szerint magát Pirandellót sem elégítette ki bőséges mennyiségű verista 

ihletésű produkciója, melyből hiányzott a szubjektív elem, az alanyiság, akár az 

érzelmeket, akár a gondolatokat tekintjük. Ezért egy másfajta, majdhogynem ellentétes 

módszerrel próbálkozott, először az // fii Mania Pascal-ban, mely élénk érdeklődést 
váltott ki körülötte, majd, főleg 1918 után, színpadi műveiben. Ha Pirandello

46 v.ö.Domenico Vittorini, id. mű
47 Croce id. mű. in La ielleraliira della nuova Italia, VI. Bari. Laterza. 1945. 2. kiad., p. 353-354. ... az 
alantas, közönséges, önző. aljas, ocsmány. cs gyakran bűnös emberiséget. És nemsak hogy meg sem 
rezdül benne egy Di Giacomo vagy egy Verga költői lelkülcte, de még a tudomány ama naív kultuszával, 
azzal az odaadással sem tűnik ki. amit cgv Capuana vagy egy De Roberto szentelt a fiziológiának, a 
pszichológiának és a szociológiának. Az elbeszélés nála többnyire egy megtörtént esetről való jelentés 
szinte, sötét pesszimizmusának dokumentuma, s ezért az általánosságok és hétköznapiságok szintjén 
marad, mivel csak a költőiség adhatná meg összetéveszthetetlen egyediségét. Mint az cpigonoknál. mint 
annyi Boccacciót utánzó novellistánál, nála is megtörtént az első veristák módszerének bizonyos 
elgépiesílése. (saját ford.)
48 idem. p. 355.



28

művészetéről esik szó, erre a második módszerére szoktak gondolni. (Ez már a 

pirandellizmus hatása.) Croce így összegzi ez utóbbit:
Se io dovessi definire in poche parole in che cosa propriamente questa sua maniera 
consiste, direi: in taluni spunti artistici, soffocati о sfigurati da un convulso 
inconcludente filosofare. Né arte schietta, dunque, né filosofia: impedita da un vizio 
d'origine a svolgersi secondo Tuna о l'altra delle due. Donde altresi l'aspetto 
sorprendente e sconcertante con cui essa si presenta, e le discussioni che suscita, e i 
sottilizzamenti ermeneutici, e le perplessitá persistenti, e il vuoto, e infine, nei lettori e 
spettatori, un malcontento e un'irritazione tanto maggiori in quanto l'autore non ё di 
certo scarsamente dotato d'ingegnositá, di vivacitá dialogica, di eloquenza, e a tratti 
tramanda anche lampi di affetto e di poesia.49

S mintha csak hallgatna a befogadói intuíciójára, Croce annak az esztétikai reagálásnak a 

nyomába ered, amely vitathatatlanul megszületik benne - a zavar, a hiányérzet -, amelyet 
nem tud rendszerében esztétikai kategóriává transzponálni, s ami miatt úgy gondolja, 
nem lehet esztétikai ítéletet alkotni: az umorismóról kezd értekezni.
Itt történik meg a "sem művészet, sem filozófia" motívumának bevezetése, és egyúttal az 

umohsmo és Pirandello művészetének olyan - újabb - módon való egymásra 

vonatkoztatása, mely egyiket a másikkal illusztrálva mindkettőt értéktelennek nyilvánítja. 
Ezzel Tilgher után maga is folytatja az egymásra vonatkoztató megközelítési módszerrel 
való értelmezések sorát, ami alól később a Pirandellót rehabilitáló, tehát tartalmilag eltérő 

ítéletek sem lesznek kivételek.
Croce az umorismól Pirandello új művészi ideáljának nevezi , melyet ez híres 

tanulmányában mutat be, s melyben Croce szerint magát is umoristának tekinti. Kiemeli, 
hogy az umorismo művészete abban különbözik minden más fajta művészettől, hogy 

nem az érzelem az egyedüli tartalma, mivel hozzá társul, fuzionál vele egy gondolati 
elem is; a nem umorista művészet tehát a testre figyel, az umorista viszont ennek 

árnyékára is, sőt, leginkább csak erre.
Ma un'arte umoristica, cosi dedotta, é altrettanto inconcepibile quanto inesistente, 
perché, se la riflessione semplicemente accompagna il sentimento, ne rimane distinta, 
al modo di una critica ehe segua passo passo una poesia, e per ciő é distinta dalia 
poesia; e se, invece, si sforza di introdursi nel sentimento e nella fantasia, ne nasce lo 
sconcerto ehe puő ben pensarsi e ehe é evidente nella seconda maniera del 
Pirandello.50

49 idem, p.356. На néhány szóban kellene összefoglalnom, miben is áll ez az ő módszere, azt 
mondanám, hogy néhány művészi hajtásban, melyeket egy görcsös és semmitmondó filozofálás 
csírájában elfojt vagy eltorzít. Sem hamisítatlan művészet, sem filozófia tehát, mivel egy kiindulásbeli 
hiba akadályozza, hogy vagy az egyik, vagy a másik módján bontakozzék ki. Hasonlóképpen ebből ered 
az a meglepő és zavarbaejtő külső, amellyel megjelenik, a viták, amelyeket kivált, a szövegértelmező 
finomkodások, a makacs zavarodottság, az üresség, és végül elégedetlenség és ingerültség az olvasókban 
és a nézőkben, melyek annál is inkább bosszantóak, mivel a szerző bizonyosan nem kis mértékben van 
megáldva ötletességgel, élénk dialógusok alkotásának a képességével, kifejező erővel, és időnként még 
némi érzelem és költészet is felvillan benne, (saját ford.)
50 idem. p. 357. De egy ilymódon létrejövő umorísztikus művészet éppolyan elfogadhatatlan, mint 
amennyire nemlétező, ugyanis ha a gondolat egyszerűen kíséri az érzelmet, akkor elválik tőle. úgy. mint 
valamiféle kritika, mely lépésről lépésre követ egy verset, és ezért különbözik attól; ha viszont azon



29

Tehát azért elfogadhatatlan és nemlétező egy umorista művészet, mert az érzelembe és 

fantáziába ágyazódott gondolat megdöbbentő, mert zavart kelt, sőt, maga a zavar - már 
amennyiben nem illeszkedik Croce világos logikai körvonalakkal felrajzolt elméletébe. 
Egy hasonló esztétikai reagálás tehát nem létezik, mint esztétikai reagálás (és 

természetesen akkor Művészet sem létezhet, ami iyen reagálást keltett), mert az esztétikai 
kategória, mely leírná, szintén nem létezik, mivel nem lehet "tiszta" kategória. Ide 

kívánkozik Umberto Eco szellemes megállapítása, mely szerint "Croce era un maestro 

nel liquidare i problemi definendoli pseudo-problemi, e questo gli permetteva di porre 

solo dei problemi a cui avesse giá trovato la risposta."51 Majd az // fn Mattiéi Pascal 
interpretálása következik, melyben Croce szerint megjelenik a később a drámákban 

kiteljesedő és uralkodó problematika, "problemi intorno al mistero della vita umana"52, 
mely az ember tragikus élettapasztalatai talaján születik meg.
A Pestire g/i ignndi kapcsán ismét megpróbálja megközelíteni ezt a bizonyos problémát, 
melyet egy élettörvény ábrázolásnak vél, ismét eredménytelenül:

Sembra anche qui ehe si voglia svelare non si sa quale triste legge della vita; e 
nondimeno non si svela niente, perché niente с'ё da svelare. Nessuno passeggia mai 
nudo, nemmeno moralmente; e se la lotta sociale consiglia a mostrar di sé solo quanto 
conviene e non ogni cosa, al modo stesso ehe un combattente non scopre tutto il 
corpo ai colpi, la medesima regola é imposta dal rispetto verso gli altri, ai quali non ё 
lecito esibire le proprie miserie e sciorinare le spazzature della propria anima. II ehe 
non ha niente da vedere col dovere della sinceritá, ehe si esplica ben diversamente e 
ben piú severamente.53

Az értetlenség folytatódik tovább, világosan követhetővé téve, hogy nem a művészi 
megoldás módja a kritika tárgya most sem, hanem maga a művészi témaválasztás, illetve 

az elvárt "mondanivaló" hiánya.
A Sei personaggiró\ szólván főleg megválaszolatlan kérdéseket sorjáztat, nagyfokú 

érzékenységet tanúsítva a Pirandello által felvetett problémák észlelésében, és nagyfokú 

elzárkózást mutatva legalább a felvetett problémák problémaként való kezelésében, ha 

nem is megoldásuk kísérletében:
Ma l'autore non ha voluto (dice) dar vita a questa storia, e a sei personaggi ehe vi 
partecipano. E il dramma ehe si svolge ё appunto di questa vita negata a creature della

igyekszik, hogy behatoljon az érzelembe és a fantáziába, abból zavar születik, amit igen könnyen el 
tudunk képzelni, és ami nyilvánvalóan látható Pirandello újabb manírjában. (saját ford.)
51 Eco. Umberto. "Pirandello ridens", in Sngli speechi e altri saggi. Bompiani. Milano, 1985. p. 261. 
Croce mestere volt annak, hogy a problémákat álproblémákká minősítve eltüntesse, és ezáltal lehetővé 
vált számára, hogy csak olyan kérdéseket vessen fel, amelyekre már megtalálta a választ, (saját ford.)
52 az emberi élet misztériumának problémái (saját ford.)
53 В. Croce, id.núí, in La letleratiira della nnova Jtalia. VI. 2. kiad. p. 358. Úgy tűnik, ebben a 
darabban is az élet nem tudni miféle szomorú törvényszerűségét akarja leleplezni, és úgyszintén nem 
leplez le semmit, mert nincs is mit. Senki nem szokott mezítelenül sétafikálni. morális értelemben sem: 
és ha a társadalmi harcban tanácsos csupán annyit felfedni magunkból, amennyit célszerű, azaz nem 
mindent, éppúgy, mint ahogy a harcos sem fedi fel az egész testét az ütéseknek, nos. ugyanez a szabály 
érvényes azért is. mert tekintettel kell lennünk másokra, akik előtt nem megengedett saját 
nyomorúságunkkal kérkedni és lelki szemetünket kiteregetni. Mindennek semmi köze az őszinteség 
kötelezettségéhez, mely egészen másképpen és sokkalta szigorúbban kell teljesíteni, (saját ford.)



30

fantasia, un dramrna nel quale egli si propone di raffigurare, nientemeno, il divenire 
dell'opera artistica./.../ ...i personaggi, nel corso delle prove, dichiarano di volta in 
volta gli áttöri inadeguati a rendere la loro tragédia, giacché essi sono una realtá che 
cangia e l'arte di quelli ё realtá fissata; e da ciő nascerebbe la tragédia artistica, 
sovrapposta alia tragédia reale.54

Itt a magyarázat, a beillesztett félmondat az, ami félreviszi a gondolat fonalát: Pirandello 

sehol sem állítja, hogy azért nem alkalmasak a színészek a szerepek tragédiáját eljátszani, 
mert ök változó valóság, mígnem a szerepek rögzített valóság. Itt Croce két olyan igaz 

állítást kapcsol össze (1. a színészek nem alkalmasak a szerepek tragédiájának 

megjelenítésére, 2. a színészek valósága változó, a szerepek állandóak), amelyek ok - 
okozati viszonyban összekapcsolva nem igaz állításhoz vezetnek. Itt Pirandello a 

mindenkori interpretáció - és egyúttal a befogadás - problémáját feszegeti, híven az 

IHustratori, áttöri e traduttori c. tanulmányában már korábban is felvetettekhez.55

De Croce hitetlenkedik:

Ma sussiste cotesta tragédia dell'arte? ha un senso? Che cosa vuol dire che un autore 
nega la vita ai suoi personaggi? Se sono suoi personaggi, se egli li ha fantasticamente 
creati, ha ben dato loro la vita. Si vorrá dire piuttosto ehe non li ha a pieno formati, 
ma solo abbozzati о intravisti, e ehe difettano di alcune necessarie integrazioni, in 
modo che non gli riesce ancora di ritrarli con sicurezza di contorni nelle parole, nelle 
linee, nei colori, nei suoni?56

Itt a kérdésben az a ki nem mondott állítás foglaltatik, hogy ha a művész befejezett, 
tökéletes ábrázolást ad, nem vetődhet fel az interpretáció problémája. Croce nem vesz 

tudomást arról, hogy a fiktív helyzet - a nem befejezett darab, s nem a nem befejezett 
szerepek - éppen az interpretáció problémájának megvizsgálását szolgálja, s azon kívül 
egy színháztechnikai, dramaturgiai problémáét is: a megírt darab, mint szerkezet és a 

benne szereplők, mint élő és öntörvényű valóságdarabok egymásnak feszülését és a 

dramaturgiai eljárások által rajtuk alkalmazott "erőszak" - mint alkotói önkény - művészi 
ábrázoláshoz nélkülözhetetlen meglétét. Az interpretáció mint esztétikai probléma tehát 
mindkét fázisában megjelenik ebben a darabban, a darab témájaként, egyszer, mint az

54 idem, p. 360. Csakhogy a szerző nem akart életet adni (ezt mondja) ennek a történetnek, és a hat 
szereplőnek, akik részt vesznek benne. És a dráma, ami zajlik, éppen az, hogy megtagadja az életet a 
fantázia eme szereplőitől, az a dráma, amit ő ábrázolni akar, nem kevesebb, mint a művészi alkotás 
születésének folyamata. ... a szereplők, a próbák során, időről időre kijelentik, hogy a színészek 
alkalmatlanok az ő tragédiájuk bemutatására, minthogy ők változó valóság, szemben a szerepek rögzített 
valóságával; ebből kellene megszületnie a művészet tragédiájának, mely a valóságos tragédia fölé 
helyezkedik, (saját ford.)
55 Luigi Pirandello: IHustratori, áttöri e traduttori, in: Nuova Antológia, 16. gennaio, 1908.
56 B. Croce, id. mű. in La letteralura delta nuova Italia. VI. 2. kiad. p. 360. De létező dolog a művészet 
tragédiája? van értelme? Mit akar jelenteni az. hogy egv író megtagadja az életet alakjaitól? Ha az ő 
alakjai, ha ő alkotta őket fantáziájával, nagyon is életet adott nekik. Nem azt jelenti inkább, hogy nem 
formálta meg őket egészen, csak felvázolta vagy megsejtette, és hogy hiányzik belőlük néhány szükséges 
vonás, úgy értve, hogy még nem sikerült szavakba, vonalakba, színekbe, hangokba öntötten, biztos 
kontúrokkal felrajzolni őket? (saját ford.)



31

alkotó művész valóságinterpretációja, másszor mint az előadóművész müinterpretációja. 
De lássuk tovább:

Sono cose ehe accadono a ogni artista, e anche a ogni pensatore, i quali tutti hanno 
esperienza di taluni oscuri accenni d'arte di intravisti nuovi concetti e giudizi, che, per 
tempo piű о menő lungo, non riescono né a portare a compimento né a dimenticare. 
E quale senso ha Faccusa ehe Farte non adegui la realtá? Forse ehe fine dell'arte é di 
adeguare e ripetere la realtá, e non invece, unicamente, di esprimere i sentimenti 
dell'artista, in funzione dei quali si formano figure, caratteri, azioni, una fantastica 
realtá? I dialoghi tra i sei personaggi e gli áttöri sono a tál segno privi di oggetto ehe 
qua e Iá, certamente contro l'intenzione dell'autore, prendono toni degni piuttosto di 
una farsa ehe di una tragédia.57

Itt a kritikus nem tekinti tehát tárgynak az előzőekben általa is megfogalmazott 
kérdéseket, a művészi alkotás keletkezésének és tragédiájának kérdését, azaz, adódik a 

következtetés: ez a tárgy nem lehet művészi alkotás tárgya. Valóban, a művészi alkotás 

tárgyának a meghatározása, mintegy előírása következik, az csak a művész érzelmeit 
fejezheti ki. (Az érzelem tehát nem mint megismerő módszer szerepel itt, nem is mint a 

"valóság", hanem mint a művészi ábrázolás egyedüli tárgya, de Crocéban nem vetődik fel 
a kétely, hogy az érzelem valóságának a kifejezése is ütközhet kifejezési nehézségekbe.) 

Itt ismét megfogalmaz két olyan következtetést, amit önkényesnek lehet tekinteni: az 

egyik, miszerint Pirandello a darabban azt a vádat juttatná kifejezésre, hogy a művészet 
nem fejezi ki a valóságot, aminek a kifejezése, sőt, utánzása, ismétlése egyébként a célja 

lenne. A másik az, hogy Pirandello szándéka szerint tragédiát alkotott volna, de ez nem 

sikerült neki, mert a darab helyenként farsenűk tűnik. Ha Croce hajlandó lehetne az 

interpretáció problémáját problémának tekinteni, ez tehát nem ütközne esztétikai 
nézeteivel, akkor észrevehetné, hogy a művészet és a valóság viszonya a darabban 

problémákéul, nem egy eldöntött, kanonizált viszonyként jelenik meg, hogy tudniillik 

éppen ez az egyik probléma, melyet vizsgál. A probléma tehát nem a "valóságot ismétel - 
érzelmet fejez ki fikciók segítségével" szembeállításában ragadható meg, Pirandello sehol 
nem tételezi így, mivel neki nem ez a problémája, hanem hogy a művészet (itt az író, 
majd a színház művészete) egyáltalán alkalmas-e, s ha igen, hogyan, a valóságként 
megélt tartalmak - szubjektív, vagy objektív valóság - kifejezésére, illetve közlésére. 
Pirandellónál a "valóság" két "formában" is jelen van: egyszer mint a művész által (itt 
félbehagyottan) interpretált valóság, másodszor a mű által létrehozott új valóság

57 ibidem. Olyan dolgok ezek. amelyek minden művésszel, és minden gondolkodóval is megesnek, 
mindannyiójuknak van tapasztalata afféle hományos művészi fclsejlésekkel. új eszmék és 
következtetések megsejtésével, melyeket hosszabb-rövidebb ideig nem tudnak sem végkifej létükhöz 
segíteni, sem elfelejteni. És mi értelme van annak a vádnak, hogy a művészet nem felel meg a 
valóságnak? Talán az. hogy a művészet célja a valóságnak megfelelni, azt megismételni, és nem pedig, 
kizárólag, a művész érzelmeit kifejezni, és annak szolgálatában teremteni alakokat, jellemeket, 
cselekményt, egy fantasztikus valóságot? A szereplők és a színészek közötti dialógusok olyannyira 
tartalmatlanok, hogy helyenként, nyilván a szerző szándéka ellenére, inkább egy farsc mint egy tragédia 
hangvételét idézik, (saját ford.)



32

interpretálása. A fent említett kettős interpretációs probléma tehát éppen a valóság és a 

művészet viszonyára vonatkozik, de nem a Croce által levont konklúziókkal.
A következőkben a Ciascuno a siio modo kritikája következik, melynek ismét 
eredetiségét kérdőjelezi meg. Úgy véli, a Kaméliás hölgy problémáját fogalmazza újra, 
csak feleslegesen túlbonyolítva:

Ma anche quel soggetto, invece di essere sviluppato per sé, serve ad aprire 
un'accademia sulla tesi: ehe nessuno conosce sé stesso, nessuno realmente puő sapere, 
né da sé stesso né dagli altri, quel che egli veramente sia, e ciascuno fluttua nell'idea di 
sé a seconda déllé immaginazioni sue ed altrui.58

Ezt követően nyíltan megfogalmazva merül fel a moralitás kérdése, mely eddig is ott 
sejlett az ítéletek hátterében, és ismét csak a témaválasztással kapcsolatban, megvilágítva, 
hogy Croce számára nem léteznek, mert nem létezhetnek vitás kérdések pl. erkölcsi 
tekintetben: hiszen a lelkiismeretes ember úgyis tudja, mi a jó, sőt, tovább is megy, azt 
állítva, hogy önmagunk alapjának mániákus keresése nem jó, bűnös dolog, de nem is 

lehetséges, mivel ez a lényeg nem létezik önállóan, csak mint a kozmikus élet alapja.
Perché questo pathos, perché questo gran fracasso, per una scoperta ehe non é una 
scoperta? Ogni individuo, si sa, é un microcosmo, e contiene in sé tutte le possibilitá 
del bene e del male, tutte le grandezze e tutte le viltá, e chi vuole umiliarsi, ha sempre 
molte ragioni di farlo, e chi vuol confortarsi anche. il ehe non toglie ehe c'é una 
differenza tra il male che si ha in sé, represso, ricacciato in fondo, incatenato, sepolto, 
e quello ehe trapassa nella volontá e nell'azione: la differenza tra i due estremi 
dell'uomo buono (ehe, pure, semper est pavidus ) e del cattivo, nonché dei gradi 
intermedi che il giudizio morale discerne. E, per quel ehe riguarda il conoscere sé 
stesso, l'uomo scrupoloso si conosce quanto deve e quanto gli bisogna; ma, se lo 
scrupolo non diventa in lui egoistico, e con ciö stesso peccaminoso, egli si guarda 
dalia mania di discendere in un fondo di sé stesso ehe non esiste come tale ed ё il 
fondo dell'intera vita cosmica, da cui veniamo fuori e in cui ci rituffiamo.59

Lehetetlen nem észrevenni a legbelső értékeiben megrendített ember méltatlankodását a 

fenti sorokban, de azt is meg kell állapítani, hogy eme esztétikai/érzelmi típusú reagálás 

nem ismeri fel magát ilyenként, s azt sem veszi észre, hogy érvelő kritika helyett már 
csak ilyen, a hosszú Pirandello-idézeteket követő méltatlankodásokra és vagdalkozásokra

58 ibidem. De ez a téma is. ahelyett, hogy önmaga kedvéért lenne kibontva, arra szolgál, hogy egy 
akadémikus vitát nyisson a tételről: miszerint senki nem ismeri önmagát, senki nem tudhatja meg 
valójában, sem önmagától, sem másoktól, hogy kicsoda is ő valójában, és ki-ki a saját és a mások 
elképzelései szerint ingadozik a magáról alkotott képet illetően, (saját ford.)
59 idem. p. 361-362. Miért e pátosz, miért ez. a nagy csinnadratta, egy olyan felfedezés miatt, ami nem is 
felfedezés? Minden individuum, mint tudjuk, egy mikrokozmosz, és benne rejlik a jó és a rossz, minden 
lehetősége, minden nagyság és minden aljasság, és aki meg akar alázkodni. mindig találhat elegendő 
okol. hogy megtegye, és aki vigasztalódni akar, az is: mindez nem érvényteleníti, hogy különbség van 
aközött a rossz, között, amit az. ember magában hordoz, elnyomva, a mélybe szorítva, leláncolva. 
eltemetve, és aközött, amely áthatol az akaratba és a cselekvésbe: nem érvényteleníti a különbségei a két 
véglet, a jó ember (aki. mégis, mindig gyáva) és a rossz ember között, és hasonlóképpen az erkölcsi ítélet 
által megkülönböztethető többi közbülső lépcsőfok között. Ami pedig az önmagunk megismerését illeti, a 
lelkiismeretes ember ismeri magát annyira, amennyire kell és szükséges: azonban, hacsak a 
lelkiismeretessége nem válik nála egoisztikussá, és ezáltal vétkessé, őrizkedni fog attól a mániától, hogy 
önmaga alapjaihoz akarjon hatolni, amely nem is létezik, mint önmaga alapja, csak mint a teljes 
kozmikus élet alapja, azé. amelyből jövünk és amelybe majd újra belemerülünk, (saját ford.)



33

futja, és szükségképpen téves utakra, téves következtetésekre vezet. Ennek folytán 

Pirandellóra vetül az amoralitás vádja is, mindeközben ismét megvilágítva, hogy Croce 

szerint maga a témaválasztás, illetve a művész által felvetett kérdésekben az erkölcsi 
megoldások egyértelmű - állásfoglalásszerü - megfogalmazása - úgy például, ahogyan a 

Pirandello által elővett "szakállas témák" korábbi feldolgozói tették - lehetnek alkalmas 

kritériumok annak megítéléséhez, hogy egy alkotás egyáltalán müvészet-e vagy sem. (A 

moralitás és a művészet kényes viszonyának kérdésére a továbbiakban még visszatérünk.) 

Lehet, hogy az ilyenképpen megfogalmazódó konklúzió Croce saját, máshol 
megfogalmazott állásfoglalásával is ellentétes.60
Ettől kezdve a továbbiakban is, az Enrico IV, a Cos) é (se vi pare), a Trovarsi, a Diana e 

la Tuda, a Unandó si é qualcuno kapcsán, a teoretizálási - filozofálási hajlamot, az 

eredetiség hiányát, sőt, az ember lelki folyamatainak meg nem értését rója fel 
Pirandellónak, és a problémák ebből fakadó túldimenzionálását, amely, szokás szerint, 
rosszul megválasztott műfajt eredményez. (Ki tudja miért, Croce ismét ragaszkodik 

ahhoz, hogy Pirandello tragédiát akart írni, holott Pirandello ezt sehol sem állítja; a 

Quando si e qualcuno műfaji megjelölése például ez: rappresentazione in tre atti, előadás 

három felvonásban.)
Anche questa pretesa tragédia é nienfaltro ehe un incompreso processo della mente 
umana, la quale, non solo dei grandi uomini, ma di tutti gli uomini e di tutte le cose ha 
bisogno di formare le cosidette classificazioni, ehe, indispensabili come sono, possono 
pervertirsi, e si pervertono di frequente, in ostacoli e pregiudizi ai nuovi giudizi ehe 
sono richiesti dal nuovo che sempre si produce; ... Ma se un singolo uomo о un 
grand'uomo s'immagina, come il protagonista del dramma del Pirandello, prigioniero 
di essa e ne soffre о ne muore, si tratta, in questo caso, di una puerile apprensione о di 
una infermitá mentale, e potrá venirne fuori la rappresentazione comica о pietosa, ma 
non mai quella ehe tenta di darne il Pirandello, grave di un inesistente mistero e di una 
misteriosa tragédia.61

Sőt, kétségbevonja saját befogadói ítéletét: a tragédia és a misztérium ugyanis ennek a 

befogadói ítéletnek az elemei. És ismét az "infermitá mentale" (elmezavar) finoman 

morális színezetet öltött motívuma: ha valamilyen emberi reagálás eltér saját reagálási 
módomtól, az nem más, az: beteg. Ebben a védekezésben Croce arról is megfeledkezik, 
hogy közben rendszeresen az érzelmek hiányával vádolja Pirandellót: de hiszen nem az 

érzelmek általában, csak a saját érzelmei hiányoznak: nem ismeri fel magát Pirandello 

figuráiban, ezek érzéseiben, reagálásaiban, ezért ezeket az érzéseket nemlétezőnek, az

60 v.ö. Crocénak a poesia-non pacsin kapcsán kifejlett elveivel.
61 idein, p. 366. Ez az állítólagos tragédia sem egyéb, mint az emberi elme egy meg nem értett 
folyamata, az emberi elméé, amelynek - nemcsak a nagy emberének, hanem minden embernek és 
minden dolognak - szüksége van arra. hogy úgynevezett osztályozásokat hozzon létre, amelyek amilyen 
nélkülözhetetlenek, oly gyakran képesek elhajtani, és cl is hajolnak gyakran az akadályok és előítéletek 
hatására... De ha egy egyszerű vagy egy nagy ember. Pirandello drámájának főszereplőjéhez hasonlóan, 
úgy képzeli, hogy ennek rabja és szemed tőle. vagy belehal, akkor gyermeki félelemről, vagy 
elmebetegségről л ап szó, és komikus vagy megindító ábrázolás születhet, de olyan, nemlétező titoktól és 
titokzatos tragédiától terhes ábrázolás soha, amilyet Pirandello szándékozik adni. (saját ford.)



34

ilyen figurákat betegnek minősíti. A mű egésze által sugallt érzelmi ítéletet pedig, mert az 

alkotást nem akarja művészetnek tekinteni, nem ismeri fel érzelmi-esztétikainak, és így 

történik a "tévedés": tragédiának véli a rappresentazionét, a színdarabot, és dühöng 

Pirandello vaksága miatt, miszerint ez komédia kellene, hogy legyen. így jön létre, 
akaratlanul, egy tökéletes megfogalmazása az umorismóra reagáló befogadói ítéletnek. A 

fiatal nőbe beleszerető öreg ember gyötrelmét ugyan elismerné drámainak, azonban ezt a 

gyötrelem kiáltást Croce szerint elnyomja az eszmék hamis drámája, mely absztrakt 
módon jelenik meg, egészen a szimbolikus gesztusokig és magatartásmódokig menően. 
Croce ezen a ponton elegendőnek ítéli a bemutatott irodalmi példákat és a hozzájuk 

fűzött megjegyzéseit annak bizonyítására, hogy Pirandello tézisei tarthatatlanok és 

tartalmatlanok, és hogy mint teória (!), nem alkalmasak a megvitatásra.
Puö darsi ehe il Pirandello si trovi veramente in questa condizione di burrasca e di 
terroré e di furore, sulla quale, superata ehe fosse dal vigore geniale dell'artista, 
potrebbe certamente sorgere una lirica, un romanzo, un dramma doloroso e pur vivo 
e bello. Ma egli non supera e da una parte par che si appaghi nello sfogarsi e, 
dall'altra, attende a lavorare drammi ingegnosi, spigliati e agilmente dialogati e prende 
evidentemente gusto da intellettuale alle sue tesi e ai suoi paradossi. E - tanto per 
intenderci e serbando le debite proporzioni - come se ci si trovi dinanzi non giá al 
Leopardi, poéta degli idilli e degli altri canti, ma al Leopardi polemista déllé Operette 
morali, ehe discute e col quale si discute. l'eccezione dello stato poetico dell'anima 
non vale per Pirandello, perché questo stato poetico non ё conseguito da lui e neppure 
perseguito.62

S miután Pirandello nem emelkedik - nem emelkedhet - Leopardi költői magasságaiba, 
számunkra sokatmondóan ismét az umorismora terelődik a szó. Croce gondolkodói 
folyamatai ismét pontosan követik a változó világra adott változó válaszadást, azonban 

anélkül, hogy elismernék e másság művészi létjogosultságát, ezzel újabb bizonyítékát 
szolgáltatva, hogy az esztétikai normák szintjén szeretne konzerválni egy - többek között 
etikailag meghatározott -adott világlátást és ábrázolást. Az umorismo azonban most nem 

egy nemlétező esztétikai minőségként szerepel, hanem Pirandello manírjaként, valamiféle 

formaként, sémaként, amit nem a valódi érzelmek, hanem intellektuális érzelmek 

töltenek meg:
'Umorismo' si dice, e bisognerebbe piuttosto dire 'troppa facilitá d'esecuzione'; e in 
questa troppa facilitá é l'origine della copiosa produzione teatrale del Pirandello, che si 
ё composto una ricetta, ha trovato una maniera, e la viene adoperando con aria, cioé 
con stile, tutt'altro ehe d'angosciato, addolorato e furibondo: tutt'al piú, con lo stile di

62 idem. p. 368. Meglehet, hogy Pirandello tényleg a viharos szenvedély, és a rettegés és a pusztító düh 
állapotában van. amelyből, ha a művész zseniális erejével felülemelkedne rajta, születhetne egy 
fájdalmas, de mégis életteli és szép vers. regény, dráma. De ő nem emelkedik felül, és egyrészt úgy 
tűnik, hogy megelégszik azzal hogy kiönti a lelkét, másrészt azzal foglalatoskodik, hogy ügyesen 
dialogizált drámákat ötöl ki. és nyilvánvaló szellemi élvezetet lel tételeiben és paradoxonaiban. Olyan - 
csak megvilágításképpen, a kellő arányokat megtartva -. mintha Lcopardival. no nem az idillck és dalok 
költőjével, hanem az Operette того ti polémikusával állnánk szemben, aki vitatkozik és akivel 
vitatkozunk: a költői lelki beállítódás, mint felmentő érv. Pirandellóra nem érvényes, mivel ő ezt a költői 
állapotot nem érte cl. és nem is akarta elérni, (saját ford.)



35

un intellettuale esasperato, e 'prigioniero' lui, veramente, dei démoni logici ehe ha 
evocati e ehe non riesce né a sottomettere né a fugare.63

Crocenak el kell ismernie, hogy ez a "manír" nagyon sikeres Itáliában és azon kívül is, és 

ennek magyarázatát abban leli, hogy korában, az általános szellemi és kritikai hanyatlás 

idején is van igény a filozófiára, s a középszerű emberek filozofálási hajlamát 
nagyszerűen kielégíti Pirandello, akiről azt hiszik, hogy kigondolt valami megoldást, 
jóllehet Pirandello álfilozófus. Lehetetlen nem észrevenni a dühödt gőgöt a közel egy 

oldalnyi tirádában, és talán meg lehet kockáztatni egy feltevést: két gondolkodó 

párviadala zajlik, két alkotó keres választ, magyarázatot az őt körülvevő világra, de más­
más szellemi síkon, s az egyik - Croce - elirígyeli a másik sikerét. Az irigységét pedig 

éppen az gerjeszti, hogy Pirandellot "filozófusként" kezelik, holott éppen ő a filozófus, ő 

a filozófiai magyarázat szakembere, a másik abban csak kontár. Eme jogos 

felháborodásban azonban szem elől téveszti a célt: nem Pirandellot kellene ostorozni, akit 
a műveletlen közönség filozófusnak néz, hanem a műveletlen közönséget; nem 

Pirandellot hibáztatni, aki mintegy szemfényvesztőként elorozza az igazi filozófust 
megillető babérokat: Pirandello ugyanis soha nem törekedett filozófiai babérokra, ő 

művésznek tartja magát. Croce talán irígyli a művész sikerét, bosszantja, hogy a művészi 
válaszadás a világra, a művész "magyarázata" kelendőbb, népszerűbb a tiszta 

filozófiáénál. S dühében nem veszi észre, hogy egy művész értékelése közben annak 

"filozófiáját" kritizálja, hogy bár a filozófusi rangot tagadja meg Pirandellótól, jogosan, a 

következő mondatában már a művészt ítéli el, s ennek jogossága - normák védőbástyája 

mögött, de érvek hiányában - legalábbis vitatható. Ráadásul mintha ismét keveredne az 

etikai/világnézeti és az esztétikai ítélet, méghozzá a filozófiai teljesítményt kritizáló érvek 

árnyékában. Csak az általános szellemi hanyatlás légkörében lehetséges, mondja, hogy
... si é potuto credere che il Pirandello, - che non ha mai in vita sua elaborate una 
proposizione filosofica, e ehe la sola volta che cercö di svolgere metodicamente un 
probléma (nel libro suH'umorismo) provö questa sua incapacity, - sia penetrato nel 
mistero della vita e ne abbia dato о escogitato la soluzione о una Serie progressiva di 
soluzioni; e che, in ogni caso, da lui sia da aspettare che alia perfine, uscendo dalle 
negazioni e dal pessimismo, giunga ad una fede e l'annunzi ágii uomini. Sará questa 
(suonano cosi le ingenue domande degli ingenui) una riaffermazione della religione 
tradizionale? о di quella dell'amore per l'umanitá? о una affatto nuova da lui inventata, 
come quella dell'arte, che, coltivata con totale dedizione ed adesione, supererá 
('antinómia con la realtá? Sará (come talvolta ha dichiarato l'autore) la regola suprema 
di "non lasciarsi sorpassare dalia vita" e di "mutare con la vita e vincere 1'immobilitá 
ehe uccide?64

63 ibidem. "Umorismo". szoktuk mondani, de inkább "túlzottan könnyed előadásmód"-ot kellene 
mondani: és ebben a túlzott könnyedségben van Pirandello bőséges színházi termésének a forrása. 
Pirandello kitalált magának egy receptet, egy módszert, és azt olyan stílusban adja elő. ami minden, csak 
nem fájdalmas, dühös vagy szorongó, leginkább egy elkeseredett entellcklüel stílusa, aki az általa 
megidézett logika démonainak foglya, s nem képes őket sem legyűrni, sem tőlük elmenekülni, (saját 
ford.)
64 idem. p. 3G9. ...azt hihették, hogy Pirandello - aki soha életében nem dolgozott ki egy filozófiai tételt, 
és aki az egy etlen esetben, amikor mcgróbált módszeresen kifejteni cgv problémát (az umorismóról szóló



36

Itt is tettenérhető Croce sajátos müvészetszemlélete: a művészet feladata megoldásokat 
adni. Természetes, hogy a megoldás - mint logikai vagy akár matematikai feladvány - a 

filozófus gondolkodásmódjához természetszerűen közel áll, nem úgy azonban a 

művészéhez. A művészet ritkán vállalja a megoldások felmutatását, sokkal inkább azok 

keresését, saját útjainak ábrázolását. Ezen az sem változtat, ha a művészet - hatásában - a 

befogadóban megoldásértékü hatást, visszhangot kelt, azonban ez a"megoldás"- 
nevezhetnénk katarzisnak - sohasem kinyilatkoztatás, hanem egy dialógus eredménye. 
Épp ez a művészet filozófiáénál nagyobb hatásának titka.

Altri, cercando persino di assegnare storicamente un posto a questa sua filosofia, l'ha 
messa in relazione con le filosofie variamente idealistiche ... Conviene altresi notare 
ehe quel suo scetticismo e pessimismo, quel suo vedere il negativo e non il positivo, il 
disgregato e non l'unificato, il dissolvimento e non la volontá e l'azione, rispondono 
anch'essi a uno stato d'animo generalmente diffuse». ... Per intanto, gli intelligent, die 
non si sono mai persuasi del tutto della soliditá della sua arte,65 manifestano a piú 
riprese la loro роса fiducia nella durevolezza di questa fortuna con l'insistere nel 
lodare del Pirandello alcíme novelle di carattere realistico e pessimistico, non ancora 
toccate da quel falso filosofare, non torturate da quella falsa profonditá, e anche alcuni 
drammi della medesima ispirazione, come Ltolä e II herretlo a sonagli. /.../Altre 
volte, in questi drammi ehe abbiamo chiamato realistici, si cade nell'estremo opposto 
dell'intellettualismo, nella materialitá del fatto come in Tutto per bene, .. . e nel quale il 
protagonista non assurge a personaggio drammatico e poetico, e invano ... tenta con 
la parola e col gesto l'amaro sarcasmo, che rimane superficiale.66

Felszínes: ez Croce bírálatának utolsó szava.

könyvében), bebizonyította az alkalmatlanságát -. be tudott hatolni az elet rejtélyébe, és megadta, vagy 
kieszelte a megoldást, vagy a megoldások növekvő sorát; és hogy mindenképpen számíthatnak arra. 
hogy végül pessszimizmusán és tagadásain túllépve eljut valamiféle hithez, és megjelenti azt az 
embereknek. Vajon ez (hangzanak a naivak ártatlan kérdései) a tradicionális vallás újbóli megerősítése 
lenne? vagy az. emberiség iránti szeretet vallása? vagy valami teljesen új. általa kitalált, mint például a 
művészet vallása, amelyet ha teljes odaadással és nckiszcntclődéssel művelnek, képes lesz meghaladni a 
valósággal való szembenállását? Talán (mint ahogy a szerző néhányszor kinyilvánította) ez ama legfőbb 
élctelv lesz. amely úgy szól: "nem hagyni magunkat legyűrni az élet által" és "az. élettel együtt 
átalakulni, és legyőzni a mozdulatlanságot, amely öl" ? (saját ford.)
65 szemben pl. Henry Forddal. aki szerint Pirandello jó üzlet, mert művei széles közönségnek szólnak, 
nem az entellektüeleknek. Ford ezért finanszírozta Pirandello amerikai turnéját, bizonyítandó, hogy 
milliókat lehet vele keresni. Crocc ezt a történetet azért idézi, hogy - minden mondatához 
"magyarázatokat" fűzve - bizonyítsa. Pirandello a középszerű, rossz. ízlésű, műveletlen közönség sztárja 
lehet, az igényesé soha. Az idézetet egy Pirandello-rajongó könyvéből veszi. Id. Pasini id. mű. p. 287.
66 Croce, id. mű, p. 369-371. Más egyenesen történetileg akarja elhelyezni ezt az ő filozófiáját, 
kapcsolatba hozva különféle idealista filozófiákkal ... Bár azt is el kell ismerni, hogy szkepticizmusa és 
pesszimizmusa, az. a látásmódja, mely a negatívat és nem a pozitívat, a szétesettet és nem az egyesítettet, 
a bomlást és nem az akaratot és a cselekvési veszi észre, egy általánosan elterjedt lelkiállapotot tükröz. ... 
Mindazonáltal az okosak, akiket sohasem győzött meg teljesen művészi ereje, többszörösen kifejezésre 
juttatják csekély bizalmukat művészetének és sikerének tartósságát illetően, azzal, hogy kitartanak 
Pirandello néhány realisztikus és pesszimista hangvételű novellájának dicséreténél, melyeket még nem 
ért cl a hazug filozofálás, még nem tett tönkre a hamis mélység, és néhány hasonló ihletésű drámát is 
dicsérnek, mint pl. a Liolat és az. П berretto a sonaglit ...Más esetekben, azokban a drámákban, 
amelyeket realistáknak hívtunk, az intellektualizmus másik v égletébe esik. a sivár tényszerűségbe, mint 
a Tutto per berte esetében. ... amelyben a főszereplő nem emelkedik drámai és költői személyiséggé, és 
hiába ... próbálkozik keserű szarkazmussal szavaiban és gesztusaiban, felszínes marad.



37

Tilgher, Crocetól eltérően, nagyra értékelte Pirandello művészetét, miután sikerült 
találnia egy filozófiai rubrikát a számára. Természetesen kritikájának ez a Simmelhez és 

Bergsonhoz közelálló relativista és irracionális filozófiai megalapozása alapvetően 

különbözött a Crocé-étól, akivel Pirandello ürügyén is - ravaszul mintegy mögé bújva - 
alkalma volt vitatkozni. Pozícióját erősítette átmenetileg Pirandello egyetértése, akivel 
látszólag több ponton egyezett teóriája. Tilgher a korban jelenlevő antiintellektuális és 

antilogikus áramlatok egyik kifejeződését fedezi fel Pirandello művészetében, jól 
megvilágítva így Croce ellenérzéseinek forrását és kettőjük filozófiai párharcának 

gyökereit. Azt is felfedezhetjük, mi alapozta meg a Croce által középszerűnek, 
műveletlennek tartott közönség véleményét, miszerint Pirandellonak filozófiája lenne, 
éppen Tilgher kritikai konstrukciója, melynek lényeges eleme volt a pirandellói művészet 
filozófiai megalapozottságának kimutatása. Bár Tilgher szándékaitól távol állott, hogy 

Pirandellóból filozófust csináljon, a filozófiai megalapozás csak saját esztétikai 
állásfoglalása alapjául kellett volna, hogy szolgáljon, ám ez a "műveletlen közönség" 

figyelmét elkerülte. Minden erőfeszítése ellenére végül maga Tilgher is beleesett a crocei 
felfogás csapdájába, amikor arra a kérdésre keresett választ, vajon a filozófia költészetté 

válhat-e. Már Piero Gobetti bevezette a gondolatot, miszerint Pirandello a dialektika 

költője, tilgheri megfogalmazásban "la dialettica si fa poesia" (a dialektika költészetté 

válik). De maga az alapelképzelés, hogy Pirandello művészetét valamely filozófiailag 

koherens építmény, gondolati piramis illusztrációjaként tekintse, alapvető félreértés 

esztétikailag/kritikailag, és talán Croce félreértésénél is vaskosabb, módszertanilag. 
Tilgher ugyanis valójában nem ismeri el a művészi alkotás önállóságát - bár hirdeti -, 
amikor keletkezésének öntörvényüségét tagadja, azt tételezvén, hogy mögötte gondolati 
építmény, filozófiai rendszer áll és diktálja a megvalósuló formát. Ez a nézet Pirandello 

teóriájával is szöges ellentétben van, erről a későbbiekben ejtünk szót. Croce a művészi 
megismerést legalább önállónak, öntörvényűnek látja; őt az korlátozza, hogy nem ismeri 
el - fel - a gondolat valódi helyét, szerepét a művészi alkotásban, a művészetet pusztán az 

intuíció és az érzelmek kifejezési területének tekintve.
Lehetséges, hogy ez a probléma abból fakad, hogy a szellem (spirito) működése, annak 

leírása nem pusztán a filozófia kompetenciája, hanem pl. a pszichológiáé is, éppen a 

századelőtől kezdve óriási lendülettel fejlődést vett, viszonylag új - a filozófiáról újonnan 

levált - szaktudományé, s a szellem - a gondolatok és érzelmek, a lélek (spirito) - 
részvételének leírása a művészi alkotásban olyan nem filozófiai, hanem inkább, mai 
szóval alkotáslélektani probléma, amelyben Croce nem volt járatos. Rendszere egyébként 
is nagyobb összefüggésekre koncentrált, s ebbe a rendszerbe nem fért bele, hogy a 

szellemmel empirikus, s nem pusztán filozófiai diszciplína is foglalkozhat, annál is 

inkább, mert saját felfogásában a szellemet egy rigid rendszerbe kényszeríti, s annak 

működését nem a gyakorlati tapasztalat alapján, hanem rendszere prekoncepcionális 

elrendezettsége alapján írja le. (Ez még akkor is korlátok közé szorította a nagy filozófus



38

szellemről való gondolkodását, ha számos írásában komolyan megkísérelte a gyakorlati 
tapasztalatokat és az azokat tükröző "tudománytalan" kategóriákat felhasználni.) A 

gondolat, érzelem, ösztön, intuíció, akarat, motiváció, egyáltalán a mentális 

tevékenységek leírása, az itt szereplő fogalmak tudományos meghatározása 

természetesen nem is lehetett Croce filozófiai ambíciója.

Fentebb azt mondtam, nem lehet véletlen, hogy Pirandello és Tilgher viszonya olyan 

sajátosan alakult. Ha még a Croceval kialakult vitát is tekintetbe vesszük, a nem értés és a 

félreértés variációi alapjául végülis ott áll valami, ami éppen a kritikai viszonyulás 

problémájaként határozható meg: nincs norma, amely leírná, nincs séma, amibe 

belekényszeríthető ez a művészi életmű. Pirandello tehát olyat alkotott, ami felborította a 

kritikai - esztétikai - minősítés addigi rendszerét, és a létező művészet kényszerítő 

erejével terelte azt más, új irányba. (Nem véletlen, hogy éppen az esztétikai dogmáktól 
mentes művészek éreztek rá először értékeire.) Itt a kiindulópontja, az oka a kritikai 
kórképnek, amit Pirandello-jelenségnek neveztünk. Mindenesetre Croce és Tilgher vitája 

Pirandello fölött az ötvenes évekig uralta a horizontokat, és évtizedekre megfosztotta a 

kritikát az önálló reagálás lehetőségétől. Még ma is érezteti néha a hatását. Ma, a 

kilencvenes évek vége felé úgy tűnik, Pirandello felfedezése még mindig nem befejezett 
folyamat. Néhány éve egy kutató a csendet sürgette, a csend lenne az újabb módszertani 
kulcs Pirandello megértéséhez - s ezen a ponton visszajutunk a mesterhez magához, aki 
így ítélt művéről halála előtt egy évvel:

II chiasso ehe ha suscitato un po' dovunque non é di certo la condizione migliore per 
la sua vera vita; ...e vi sará un momento che, nel silenzio creato da questa prima 
demolizione, essa potrá vivere davanti ágii uomini nuda e intera, chiara, come fu giá 
nel mio spirito quando la contemplai ultimata e per un attimo mi parve perfetta.67.

1.3,3. A rehabilitáció

Rehabilitálni igazságtalan ítéleteket, vagy súlyos sérülést, esetleg műtétet elszenvedett 
embereket szokás. Pirandello esetében a szó szoros értelmében vett rehabilitáció előzi 
meg a kritikai újraértékelést, sőt, úgy tűnik, mintha az előbbi szükséges feltétele volna az 

utóbbinak. Ez a korabeli kritika azon sajátosságából is fakad, mely az emberit, a szívből 
jövőt tartotta a művészi - a költői - egyik alapismérvének, s ebben a felfogásban a 

művész emberi karaktere, személyes életútja garanciája lehetett művészetének. 
(Emlékeztetek Croce poesia - non poesia koncepciójára.) Pirandellot pedig nihilistának, 
pesszimistának, ateistának, hideg észembernek látták, aki lírait, személyeset, azaz emberit

67 Luigi Pirandello: "Viaggi". op. eil. p. 66. A feltűnés, amit szinte mindenütt keltett, egész biztosan 
nem a legjobb feltétele annak, hogy igazi életet élhessen; ...és eljön majd az a pillanat, amikor művem 
eme első pusztulása megszülte csendben életre fog kelni az emberek előtt, meztelenül és teljes egészében, 
világosan, úgy, amilyenként már létezett a lelkemben, amikor elkészültekor szemléltem és amikor egy 
pillanatra tökéletesnek tűnt. (saját ford.)



39

nem közöl, mert nem is érez ilyesmit. Ezért lehetett fordulópont Nardelli életrajzi 
könyve.68 Ennek nyomán feltámadt az érdeklődés annak az embernek a művészete iránt, 
akit félreismertek. Ezt követte a Nobel-díj átadása kapcsán aktuálissá vált értékelések 

hulláma, ami a külföld elismerése nyomán alakult ki, s röviddel ezután a halála utáni 
megemlékezések, ahol a kritika talán rossz lelkiismeretétől is szabadulni akart.
Egyik érdekes szegmense ennek az adósságtörlesztésnek a katolikusok korábbi elítélő 

véleményének a megváltozása: a nihilista, szkeptikus, amorális író bizonyos kritikusok 

szemében katolikussá, sőt, ortodoxszá, etikussá és nevelő hatásúvá változik.69 

A másik jelensége a törlesztésnek az íróra vonatkozó dokumentumok, visszaemlékezések 

közzététele, másrészt kritikusok, írótársak értékeléseinek összegyűjtése és 

különszámokban való publikálása. Itt a pozitív értékelések az őszinteséget, spontaneitást, 
az életszagúságot, a mély bensőségességet, mely lelki gyötrelmeiből fakadt, a 

pszichologizálást, az emberi jóságot, tisztaságot, az élet misztériumának ismeretét emelik 

ki, míg az elmarasztalók az élő, meleg emberi figurák hiányát, a tépelődés-gondolkodás, 
a logika túltengését az érzelmek ábrázolásának rovására, a maszkok és szerepek 

merevségét az áradó líraiság rovására, a drámák szerkezetének szokatlanságát, 
esetenként érthetetlenségét róják fel. Látható: kísért apoesia -nonpoesia koncepció. 
Történik néhány kísérlet a nagyobb összefüggésekben való elhelyezésre is, s ennek során 

leszögezik Verga és a naturalizmus meghaladását; szkepticizmusában, szolipszizmusában 

és relativizmusában felfedezik a későromantikus és dekadens örökség lehanyatlását; s 

van, aki a modern színházi törekvések folytatóját látja a pszichologista, lélekelemző 

tradícióhoz való csatlakozásban.
Megjelenik az újítások mibenlétének és jelentőségük felmérésének néhány kísérlete, a 

personaggio és a személyiség problémája általában, a polgári realista színház 

felszámolása, és az umorismo etikai és esztétikai hatásának az elismerése is.70 

Néhányan az életmű áttekintéséhez és osztályozásához fognak, különféle
vezérmotívumok alapján. Az osztályozás szempontja lehet az életmű gondolati fejlődése, 
tartalmi jegyek alapján való csoportosítása, szerkesztési, gondolati jellemzők megléte 

egyes periódusokban, vagy a személyiség pirandellói fogalmának fejlődési állomásai. 
Felmerül az egyes alkotói korszakok - a novellaírói, regényírói és drámaírói - egymással 
való összevetése és értékelése is.
Érdekes színfolt a marxista kritika egy korai megnyilvánlása. Gramsci a börtön 

magányában ritka éleslátásról tesz tanúbizonyságot, ami talán a börtönben elért 
"szabadságának" is tulajdonítható, legalábbis Sciascia szerint.

68 Nardelli. Federico Vittore. L'iiomo segrelo: vita e croci di L. Pirandello. Milano. Mondadori. 1932.
69 v.ö. Mignosi. Pietro, II segrelo di Pirandello. Milano, La tradizionc, 1935.: Cremonle. Lelio. "Critica 
pirandelliana". in La nttova Italia. VII (20 maggio 1936). pp. 142-146.
70 v.ö. Bontempelli, Massimo. "Pirandello о del candore", in: Pirandello, Leopardi, D'Annunzio.
Milano. Bompiani, 1938: Debcnedetti, Giacomo, "Una giornata di Pirandello", in Meridiano di Roma. 
5-15 agosto 1937.; Tonclli. Luigi, "11 teatro di Luigi Pirandello", in Rivista italiana del dramma. 
15.gennaio 1937, pp. 5-22.



4«

In realtá, non pare si possa attribute al Pirandello una concezione del mondo 
coerente, non pare si possa estrarre dal suo teatro una filosofia e quindi non si puó 
dire ehe il teatro pirandelliano sia fHosofico. E certo perö ehe nel Pirandello ci sono 
punti di vista ehe possono riallacciarsi genericaniente a una concezione del mondo, 
ehe all'ingrosso puó essere identificata con quella soggettivistica. Ma il probléma ё 
questo: 1) questi punti di vista sono presentati in modo filosofico, oppure i personaggi 
vivono questi punti di vista come individuale modo di pensare? ... 2) Questi punti di 
vista sono necessariamente di origine libresca, dotta, presi dai sistemi filosofici 
individuali, о non sono invece esistenti nella vita stessa, nella cultura del tempo e 
persino nella cultura di grado infimo, nel folclore? ... Ora pare, ehe nel teatro 
dialettale, il pirandellismo sia giustificato da modi di pensare sforicamenle popolari e 
popolareschi, dialettali; ehe non si tratti cioe di inlelleUnali travestiti da popolani, di 
popolani che pensano da intellettuali, ma di reali, storicamente, regionalmente, 
popolani siciliani, ehe pensano e operano cosi, proprio perché sono popolani e 
siciliani. Che non siano cattolici, tomisti, aristotelici non vuol dire ehe non siano 
popolani e siciliani; ehe non possano conoscere la filosofia soggettivistica 
dell'idealismo moderno non vuol dire ehe nella tradizione popolare non possano 
esistere filoni di carattere dialettico e immanentistico. Se questo si dimostrasse, tutto il 
castello del pirandellismo, cioé dell'intellettualismo astratto del teatro pirandelliano 
crollerebbe, come pare debba crollare.71

A Gramsci-idézet után Sciascia így folytatja:
Pagina di mirabile intuizione. Con fulminea chiarezza Gramsci giunge al centro vivo e 
palpitante dell'opera pirandelliana. Ha capito (e cosi l'avesse capito Croce!) che i 
personaggi di Pirandello, fantasticamente trasfigurati, provenivano da una realtá 
storicamente viva, localizzata nel tempo e nello spazio; erano persone e non loici 
fantocci. ... Dentro tale cultura, l'artista scopre quella vena di carattere dialettico e 
immanentistico che scorre sotto la cattolica superficie del siciliano. E scopre, per dirla 
col Janner, quella passione ehe muove e condiziona e domina tutte le altre passioni: 
quell'amor proprio che La Rochefoucauld acutamente defini. .. ecc.72

71 v.ö. Gramsci. Antonio, "Il teatro di Pirandello", in: Letteratum e vita nazionale. Torino. Einaudi. 
1950. Idézi L. Sciascia, Pirandello e il pirandellismo, Palermo. Sciascia. 1953. p. 64-66. Úgy tűnik, 
hogy valójában nem lehet egy koherens világfelfogást tulajdonítani Pirandcllónak. nem lehet kivonatolni 
színdarabjaiból egy filozófiát, vagyis nem lehet azt mondani, hogy a pirandellói színház filozofikus 
lenne. Az azonban bizonyos, hogy vannak nézetek Pirandcllónál. melyek olyan v iláglátáshoz 
kapcsolódnak általában, amelyet nagyjából a szubjektivista felfogással lehet azonosítani. A kérdés 
viszont ez: 1) ezek a nézetek filozófiai módon jelennek meg. avagy a szereplők individuális 
gondolkodásmódjaként élnek ezek a nézetek? ... 2) Ezek a nézetek szükségképpen papírízűek. 
tudományoskodók, egyéni filozófiai rendszerekből származók, vagy inkább igenis léteznek magában az 
életben, a korabeli kultúrában, sőt, még a kultúra legalsó fokán, a folklórban is? ... Most úgy tűnik, hogy 
a dialeklális színházban a pirandellizmus igazolást kap a történeti módon hiteles népi és népies, 
dialektális gondolkodásmód által: úgy tűnik, hogy nem arról r an szó. hogy entellektüelck népfinek 
öltöznek, vagyis nem olyan népicskcdőkről van szó, akik cnlcllcktüclck módján gondolkodnak, hanem 
olyan valóságos, történelmileg, földrajzilag létező szicíliai népi figurákról, akik éppen azért 
gondolkodnak és cselekszenek úgy. ahogy, mert népi figurák és szicíliaiak. Az. hogy nem katolikusok, 
lomisták, ariszloteliánusok. még nem jelenti azt. hogy ne lennének népi figurák és szicíliaiak: az. hogy 
nem ismerhetik a modern idealizmus szubjektívista filozófiáját, még nem jelenti azt. hogy a népi 
hagyományban ne létezhetnének dialektikus és immanens jellegű áramlatok. Ha ezt ki lehetne mutatni, 
akkor a pirandellizmus. vagyis a pirandellói színház absztrakt intellcktualizmusának egész építménye 
összedőlne, mint ahogy úgy tűnik, össze is kell dőlnie, (saját ford.)
72 Sciascia, Leonardo, Pirandello e il pirandellismo, Palermo, Sciascia, 1953. p. 66. Csodálatra méltó 
intuícióról tanúskodó sorok. Gramsci Pirandello művészetnek élő és lüktető lényegéhez jut el 
hirtelenszcrű megvilágosodással. Megértette (bárha Croce is így megértette volna), hogy Pirandello 
alakjai a fantázia által átlénycgített személyek és nem tudós bábok, egy élő történeti valóságból



41

Egy szicíliainak el kell hinnünk, ha földije alakjait élőnek, valódinak látja, és Sciascia még 

hosszan elemezgeti, mennyiben jutott tovább pályatársa a többi szicíliainál, De 

Róberténál, Vergánál, Capuanánál, éppen alakjai mélységben való ábrázolásában.
A rehabilitáció első korszaka végszavának is tekinthető, s mintegy megadja a továbblépés 

irányát Sciascia "szicíliai" megközelítése:
... bisogna liberare Pirandello da tutte le incrostazioni filosofiche e pseudofilosofiche, 
da tutte le etichette concettuali, in una parola: dal pirandellismo. Restituire in sede 
critica all'opera pirandelliana quella varietá e libertá, quella effervescenza fantastica, 
ehe oggettivamente possiede. Né Georg Simmel, né Gorgia da Lentini.73

Ide kívánkozna Pino Mensi gondolata is, mely bár 20 évvel későbbről, de még mindig a 

költő hangjára való odafigyelést sürgeti, szemben az ideológiákkal, és tanúsítván, hogy 

még a hetvenes években is problémaként jelentkezett a kritikában az ú.n. 'filozófia', a 

poétika és a költő hangja, a művészi gondolat közti megkülönböztetés:
Quando si parla della 'visione del mondo' (Weltanschaung) di un poéta, si sogliono 
confondere in una due cose ben distinte. La prima é la piú evidente, é la concezione 
della vita ehe l'autore ha dedotta dalia propria esperienza, piú о menő elaborata nel 
pensiero e consapevolmente espressa nell'opera; l'altra consiste nel sentimento, ehe 
l'autore ha della vita, a norma del quale egli non la pensa ma effettivamente la vive e 
ehe nell'opera si trasfonde quasi a sua insaputa. La prima non é ehe la 
generalizzazione di un concetto, la seconda é una proiezione dell'anima: la prima 
corrisponde a ciő ehe la vita appare all'occhio ehe la osserva fuori di lui, la seconda a 
ciő ehe la vita é in lui in virtú dell'idea ehe la informa; l'una é oggetto della coscienza 
in senso gnoseologico, l’altra é l'effetto della coscienza in senso etico. Óra, la seconda 
é infinitamente piú importante della prima: é anzi, la sola che conti, quando si tratta di 
tirare le somme sulla "lezione" del poéta.74

A rehabilitáció megindul tehát az ötvenes évek közepe táján, de majd a hatvanas években 

hoz látványos eredményeket. Az ismeretterjesztő szintű elemzéseket felváltják a 

nagylélegzetű, átfogó elhelyezési és értékelési igényű munkák.

származnak, mely létezik a térben és az időben . ... Ebben a kultúrában éhe a művész felfedezi azt a 
dialektikus és immanens hajlamot, amelyet a szicíliai ember katolikus arculata rejt. És felfedezi, 
Jannerrel szólva, azt a szenvedélyt, amely mozgatja, uralja és kondicionálja az összes többit: azt az 
önszeretetet, amelyet La Rochefoucauld határozott meg... stb. (saját ford.)
73 idem. p. 74. ... meg kell szabadítani Pirandellót az összes filozófiai és álfilozófiai lepedéktől, az összes 
fogalmi címkézéstől, egyszóval: a pirandellizmuslól. A kritikában vissza kell adni a pirandellói 
életműnek a v áltozatosságát, szabadságát, azt a fantáziadús pezsgést, ami objektíve a sajátja. Semmi 
Georg Simmel, semmi Gorgia da Lentini. (saját ford.)
74 Mensi. Pino. id.mű. p. 37-38. Amikor egy költő "világnézetéről" (Weltanschaung) beszélnek, 
gyakran összemosnak két nagyon különböző dolgot. Az első a nyilvánvalóbb: ez az a világfelfogás, 
amelyet a költő saját tapasztalata alapján alakított ki. gondolatilag többé-kevésbé kidolgozott és a 
müvében szándékosan kifejezett: a másik a költő életérzése, ez nem az életről való gondolkodását 
határozza meg. hanem ez az. amely szerint ő az életei éli és amely a műbe szinte a tudtán kí\iil kerül be. 
Az első nem más. mint egy gondolat általánosítása, a második a lélek kivetülése: az első az, aminek az 
élet kívülről nézv e tűnik, a második az, ami a költő számára az élet valójában, az eszme által formált 
minőségében: az egyik a ludat tárgya ismeretelméleti értelemben véve, a másik a tudat hatása, etikai 
értelemben véve. Mármost, a második kimondhatatlanul fontosabb az elsőnél: sőt. az az egyetlen, ami 
számít, amikor egy költő tanításának konklúzióit akarjuk megfogalmazni, (saját ford.)



42

A storicismo a történeti és összehasonlító szemlélet biztos eszközeivel jelentős eredményt 
érhetett el Pirandello elhelyezésében, beillesztésében, még odáig is eljutva, hogy 

megszabadulván a crocei bírálat hatása alól, felismertesse az életmű jelentőségét a 

modern irodalom megújításának folyamatában. Biztos kézzel felrajzolták újításának 

területét, és értékelték a jelentőségét. A lökést persze a külföld adta, olyan szellemek, 
mint Ortega у Gasset, vagy Unamuno. Jelentőségét elsősorban a színház megújításában 

látták. Másrészt az életműben egy korszak válságtudatának - s nem Pirandello személyes 

válságának - kifejeződését kezdik látni. Eugenio Garin a Novecento olasz filozófiájáról 
értekezve megállapítja, hogy a negatív látásmód, melyről Croce beszél, nem Pirandello 

személyes magatartása volt, hanem alakjai látásmódja, mely egyúttal egy osztály 

látásmódját fejezte ki, és annak egyedülálló történeti dokumentuma. Ilymódon Pirandello 

müve a krízistudat megvilágításához járult hozzá.75 A storicismo mint módszer 
mindazonáltal az életmű bizonyos értelemben külső és globális megközelítését jelentette. 
Pirandello bekerült a nemzeti panteonba, de müvei hallgattak.
Sajnos nincs mód arra, hogy a művész Pirandello rehabilitálásának érdekes és tanulságos 

vagy akár jelentős epizódjainál többet időzzünk. Dolgozatunk témája szempontjából a 

művész fogadtatásánál fontosabb megkísérelni az elméleti író körüli kritikai helyzet 
felvázolását, jóllehet ez éppen az eddigiekből is láthatóan meglehetősen nehéz, mivel 
maga a kritika nem tudta, vagy nem akarta külön kezelni az életmű különböző részeit. 
Mégis, legalábbis a hangsúlyok kitételével a fentiek során igyekeztünk az elméletíróra 

koncentrálni, és a továbbiakban is így teszünk. A művésszel kapcsolatosan mint látható 

volt, csak azokra az aspektusokra lehettünk tekintettel, ott is csak érintőlegesen, 
amelyeknél a gondolkodó megítélése körüli helyzet volt jelentős befolyással a művészről 
való ítéletre.
Miközben a kritika rehabilitálja a művészt, gondolkodói érdemei szükségképpen talán, de 

csökkennek: ugyanis a tét a vagy filozófus, vagy művész antinómia megoldása, melyben 

általában ezidőtájt a művész felé billentik a mérleg nyelvét. A helyzet, úgy tűnik, még 

mindig Croce hatását tükrözi.
Az egyértelműen, deklaráltan a gondolkodóval kapcsolatos rehabilitáció a művész 

rehabilitációjánál sokkal később, csak a hatvanas évek végén, Vicentini könyvével indul 
el. Ehhez azonban szükséges feltétel volt az addigi kritikai pozíciók fellazítása, 
megingatása, a kérdések újrafogalmazása, vagy legalábbis azok kísérlete. Ennek pedig 

szükséges feltétele volt az Opere di Luigi Pirandello, addig összegyűjtött összes 

müveinek hat kötetben való megjelenése, mely számos, a széles közönség és jórészt a

75 v.ö. Garin. Eugenio. Cronache di filosofia italiana (1900-1943), Bari. La le r/a, 1955. p. 438. Ld. 
még: Russo. Luigi. II iramon to del letterato, Bari. Lalcrza. 1960; Salinari. Carlo. Mi ti e cosccnza de! 
decadentismo italiano. Milano. Feltrinelli, 1960; Leone De Castris. Arcangelo. Stori  a di Pirandello. 
Bari, Lalerza, 1962.



43

kritika előtt is ismeretlen, kallódó szöveget vett fel a hatodik kötetbe, Saggi, poesie e 

scriíti varii összefoglaló címmel.76
A velencei kongresszust - ami minden tekintetben mérföldkő volt a Pirandello-kritika 

történetében 1961-ben - a gondolkodó rehabilitációja szempontjából is kiindulópontnak 

lehetne tekinteni. Erre a kongresszusra az író halálának 25. évfordulója alkalmából került 
sor, de bátran mondhatjuk, hogy a kongresszus az Opere megjelenésének hatását is 

tükrözte. Jóllehet a kongresszus érdeklődésének előterében még mindig a drámaíró áll, 
találhatunk néhány hozzászólást költészetével, prózájával, és nyelvezetével kapcsolatosan 

is, valamint néhány új kutatási irányt is, a kritikus Pirandellóra, az ismeretlen 

Pirandellóra, vagy pl. Crocéval, vagy Ariostóval, Brechttel és másokkal, vagy az 

egzisztencialista filozófiával való kapcsolatára vonatkozóan.77 (Érdekesség, hogy a népes 

nemzetközi mezőnyben egyetlen magyar előadás sem szerepelt.)

1.3.3.1. Leone De Castris

Egy érdekes, a továbbiakban igen termékenynek bizonyuló "történelmi" 

kompromisszumot kísérel meg Arcangelo Leone De Castris. így ír a Pirandello- 
problémáról:

11 probléma di Pirandello, per quanto numerosi e notevoli assaggi la critica abbia 
fornito, ci pare tuttora sospeso a una serie di pregiudizi interpretativi ehe ancora ne 
rimandano una chiara impostazione. II piú resistente tra tutti ... si riferisce ... alia 
innegabile presenza, in tutto il tessuto dell'opera pirandelliana, d'un fervore 
intellettuale о addirittura di una apparenza speculativa ehe hanno polarizzato, dai 
primi lettori fino ai giorni nostri, l'attenzione e la perplessitá medesima déllé successive 
generazioni di critici: un fervore о velleitá filosofica ehe, mentre sfugge da tutti i lati a 
qualsiasi tentativo di ricognizione e ricostruzione sistematica, pare ergersi poi come 
l'ostacolo maggiore, non solo alia definizione della poesia, ma, addirittura alia 
possibilitá medesima del suo nascere. Ne scaturisce ... l'eterno dubbio metodico della 
critica pirandelliana e altresi le due facili e ugualmente schematiche soluzioni 
valutative ch'essa ha promosse: quella negativa, d'ascendenza crociana, ehe, in una 
accezione astrattamente teorica del probléma, non tollera possa germogliare poesia 
dal tessuto di un 'vano filosofare'; e quella apparentemente positiva, anch’essa 
mediatamente crociana, ehe cerca la poesia dove questa, a dispetto del pensiero, sorge 
qua e Iá a infrangerne l'opprimente struttura. ... soltanto in una piú coerente posizione 
del rapporto tra pensiero e 'poesia' vi é la possibilitá di un discorso storico-critico 
sull’opera di Pirandello.78

76 Pirandello. Luigi, Saggi, poesie e scritli varii, ("Tutte le opere di Luigi Pirandello", 6.volume). 
Milano. Mondadori, 1960.
77 Aa.Vv. Alti del congresso di Venezia, 1961. Firenze. Le Monnier, 1967.
78 Leone De Castris, Arcangelo. Storia di Pirandello, op. cit. p. 5-6. A számtalan es jelentős kritikai 
próbálkozás dacára a Pirandello-probléma. úgy tűnik, egy sor interpretációbeli előítélet függvénye, 
amelyek még késleltetik a probléma világos megfogalmazását. A legszívósabb mind között a pirandcllói 
életmű egész szövetében vitathatatlanul jelenlévő intellektuális izzásra, vagy közvetlenül a spekulatív 
formára vonatkozik; ez az előítélet a kezdet kezdetétől, az első olvasóktól napjainkig, megosztotta a 
kritikusok egymást követő generációit: arról a filozófiai hevületről, nekibuzdulásról van szó. amely, 
miközben minden oldalról kibújik bármiféle feltárási és szisztematikus újrarendezési kísérlet alól. a



44

Azt várnánk, hogy az interpretáció problémája most merőben más keretek között 
oldódik meg. A folytatásból azonban kiderül, hogy a pirandellói gondolat - még mindig 

mint filozófia - és ezen belül az umorismoról szóló értekezés is a poétika (itt ideológia 

vagy világnézet értelmében értve) kategóriájába lesz átsorolva, ahol a poétikát mint 
funkcionáló, de nem szisztematikusan kifejtett filozófiai hátteret értelmezhetjük. Ez 

persze mindenképpen előrelépés a korábbi kritikát tekintve, de valójában csak 

megkerülése a még mindig fő kérdésnek tekintett filozófia vagy művészet antinómiának. 
Mindenesetre a De Castris által is megjelölt célt, a gondolat és a költészet közötti 
kapcsolat következetesebb megfogalmazásának szempontját tekintve ez a "megoldás" 

nézetem szerint csak részleges eredményekhez vezethet.
Sicché quel rapporto iniziale, originario, tra pensiero e arte, é e resta istituzionale in 
ogni critica pirandelliana: ma non piü come rapporto di opposizione, e neppure di 
giustapposizione о di contiguitá ... ma come rapporto di interna funzionalitá, di attivo 
condizionamento. Non piü preme difendere, о altrimenti caratterizzare, su un piano di 
teorica qualificazione, la filosofia di Pirandello; importa al contrario assumere 
quell'elemento, come ogni altro e piü d'ogni altro perché conlimnnv della personalitá 
pirandelliana, in quanto mediazione di un bisogno pratico-conoscitivo ehe é la matrice 
di un originale sentimento della vita.79

(Részleges eredményhez vezet Pirandello mint gondolkodó megítélésében is, még akkor 

is, ha nélkülözhetetlen kiindulópontja lett Claudio Vicentininek, aki Pirandello gondolatát 
először szándékozott úgy vizsgálni, mint esztétikai gondolatot, és amelyet aztán végül 
egy eszmetörténeti tablóban helyezett el.) A problémát egyrészt abban látom, hogy ezt a 

gondolkodói lázat mint megismerési lázat azonosítja De Castris, "un bisogno pratico- 
conoscitivo ehe é la matrice di un originale sentimento della vita", ami eszerint a 

gondolati alapja, a háttere, a bázisa végső soron a művészi tevékenység alapjául szolgáló 

életérzésnek. (Ez egyébként a 20-as éveket idézi, a művészetté váló filozófia gondolatát.) 

Pedig egészen más a tudós és a művész megismerő tevékenysége, a valósághoz való más 

viszonyt és megközelítésmódot jelent: az egyik kívülállóként, logikai vagy kísérleti 
módszerekkel, a másik belülállóként, művészi módszerekkel közelíti meg tárgyát.

legnagyobb akadály nemcsak azelőtt, hogy Pirandello költői mivoltát meghatározzuk /a bennerejlő 
költészetet feltárjuk/, hanem egyenesen c költészet megszületésének legfőbb akadálya. Ebből következik 
a PirandcllO'kulatás örökös módszertani kételye és a két könnyű és hasonlóképpen sematikus értékelési 
megoldás, melyet előmozdít: a crocei eredetű negatív értékelés, amely elvontan elméleti 
problémafelfogásából következően nem tartja lehetségesnek, hogy "üres filozofálásból" költészet 
születhessen; és a látszólag pozitív, közvetve szintén crocei indíttatású, amely ott keresi a költészetet, 
ahol az. a gondolat ellenében, itl-olt előbukkan, hogy megtörje annak nyomasztó szerkezetét. ... csak a 
gondolat és köllőiség közti kapcsolat világosabb megfogalmazásakor nyílik lehetőség arra. hogy a 
pirandellói életműről egy történeti-kritikai diskurzust lehessen folytatni, (saját ford.)
79 idem. p. 6-7. Tehát a kezdeti, az eredeti viszony gondolatiság és művészet között minden Pirandello- 
krilikában intézményesült, és úgy is fog maradni: de a továbbiakban nem mint szembenállás, és nem is 
mint mellérendelés vagy szoros egymásntelleltiség ... hanem mint belsőleg funkcionáló kapcsolat, amely 
aktív kondicionálásként működik. Már nem kell Pirandello filozófiáját védeni, vagy más módon, a 
teoretikus minősítés szintjén jellemezni, sőt: az a fontos, hogy tudomásul vegyük, és hogy jobban 
tekintetbe vegyük ezt a filozófiát, mint minden más összetevő elemet, mert ez a pirandellói személyiség 
állandóan jelenlévő része, amennyiben gyakorlati-megismcrő szükségletet jelenít meg, és ez pedig egy 
originális életérzés melegágya, (saját ford.)



45

Mármost Pirandello teljesítményében egy filozófiai megismerő szükségletet azonosítani, 
és ezt tekinteni életérzése meghatározójaként még akkor is a gondolat elsőbbségét hirdeti 
a művészi alkotás felett, ha ezt a gondolatot poétikának fogjuk fel, formai okok - a 

szisztéma és következésképpen a "megoldások" hiánya - miatt. Eszerint Pirandello 

tökéletlen filozófiája az, amit bele kell helyezni, poétikaként, a művészi alkotásába. Hogy 

erről van szó, tanúsítják az alábbiak is:
Filosofia dunque, о pensiero, о meglio costante tensione meditativa, in cui 
confluiscono tutte le ragioni storiche, biografiche e culturali, della personalitá 
pirandelliana. da queste condizioni, e dalia loro mediazione intellettuale, nasce e si 
svolge un sentimento della vita che nutre un'esigenza rappresentativa. E questa sorge e 
si realizza sulla ferma condizione di quello scandaglio intellettuale, e ne segue lo 
svolgersi, il coerente articolarsi: fino a maturare le sue piú compiute e alte espressioni 
proprio quando piú matúra e chiarita appare la ideológia pirandelliana.80

Mindez a művészi alkotás öntörvényűségének el nem ismerését sugallja. Azt is sugallja, 
hogy a művészi alkotás megismerési értékét csak egy megismerésre szakosodott 
intellektuális tevékenység, a filozófia árnyékában lehetséges felmérni, egyáltalán 

értékelni, hogy tehát a művészet, mint önálló megismerési lehetőséggel bíró intellektuális 

tevékenység, nem létezik: a művészet leír, ábrázol, tükröz, kifejez, de nem ismerhet meg. 
Ez Croce gondolatának kísérteié, és egyébként alapvetően ellentétes Pirandello 

vélekedésével.
A másik problémát De Castris felfogásában az jelenti, hogy a filozófiai és az elméleti 
tevékenység differenciált megkülönböztetése is hiányzik: a gondolkodó egyet jelent a 

filozófussal, vagy a fenti értelemben vett gondolkodó művésszel. Ennek az az 

eredménye, hogy a művészet megítélése háttérbe szorul, és a kritikus a művész 

gondolkodói eredményeit a történeti dimenzióba helyezett filozófiai gondolat 
vizsgálatának - és nem először művészi jelentés- vizsgálatnak - veti alá, továbbra is a 

filozófia-nem filozófia dilemmával vergődve.
In lui ... i conflitti e la erisi dei grandi sistemi dell'Ottocento non si presentano nella 
dimensione polemica e costruttiva del pensiero filosofico contemporaneo, ehe porrá 
nuovi argini alia ricerca speculativa, alia ricerca della veritá, accentuando il momento 
operativo: ma si presentano proprio come fallimento e crollo di insostituibili valori, 
come tragica presa di coscienza di una frattura storica e ideale, ehe spontaneamente 
assume dimensioni "esistenziali." Sicché, mentre le filosofie ehe nascono dalia erisi, in 
quanto filosofie, non possono prenderne coscienza senza negarla, senza ridurla in 
definitiva a momento di quella ricorrente vicenda di crolli e di superamenti ehe é la 
storia del pensiero, per Pirandello la coscienza di quella dilacerazone della storia, 
proprio per incapacitá speculativa, diventa coscienza di un momento eterno, erisi

80 idem. p. 7. Tehát filozófia, vgy gondolkodás, vagy méginkább folytonos gondolkodói irányultság, 
gondolkodói beállítottság, amelyben összegződik a pirandellói személyiség minden történeti, életrajzi és 
kulturális igazsága: e premisszákból és ezek gondolati közvetítéséből születik és fejlődik az az életérzés, 
mely az ábrázolás igényét táplálja. Ez az. ábrázolásigény az intellektuális vizsgálódás a szilárd alapjain 
születik és valósul meg. köv eti e vizsgálódás menetét, összefüggő kifejtését: egészen addig menően, hogy 
legérettebb és legértékesebb gyümölcseit akkor érleli meg. amikor a pirandellói ideológia is a 
legkiforrottabbnak és legvilágosabbnak tűnik, (saját ford.)



46

definitiva e istituzionale della condizione dell'uomo. Egli vive fino alle ultime 
conseguenze, nella solitudine della sua coscienza, tutta la tragédia della spiritualitá 
europea dopo il crollo déllé ultimé metafisiche, della ragione: e appunto per incapacitá 
teorica e ragionativa resta inchiodato a un dramma insolubile, a una sconfitta razionale 
e a una репа umana ch'é la condizione di fondo della sua poesia.81

Általában egy nagy művész mindig nagy gondolkodó is, és ha a gondolkodót ebben az 

értelemben vizsgáljuk, tehát a műalkotásokban kibontakozó és kibontakoztatható 

gondolatiság értelmében, természetesen jelen van Pirandellónál egy megismerési láz is, 
azonban hangsúlyozni kell, ez a megismerési láz a művészé, s ennek rekonstruálása, azaz 

a gondolkodóra vonatkozó konklúziók levonása csak a műalkotások mint művészi 
alkotások elemzése után lehetséges. Ha Leone De Castris csak ebben az értelemben 

értékelné Pirandello "filozófiáját", nem is volna vitatható, hiszen a poétikai-világnézeti 
dimenzió kétségtelenül jelen lévő rétege a pirandellói gondolatnak, de nem az egyetlen 

rétege. Persze ekkor sem kaphatna felmentést a müvek esztétikai elemzése alól.
A fenti értelemben vett poétika, mint filozófiai háttér vizsgálata mellett viszont nem kap 

helyet egyelőre a gondolkodó mint kritikus vagy esztéta, tehát a művészi hogyan 

vizsgálatának értelmében vett poétika. A tény, amit figyelmen kívül hagy Leone De 

Castris és mások is, az, hogy Pirandello gondolkodói láza, most a szó eredeti, teoretikus 

értelmében véve, nem a megismerés, hanem az ábrázolás lehetőségeit kutatja. Azok a 

müvei, amelyek alapján elméleti tevékenységét vizsgálni lehet, legalábbis erre tendálnak, 
e gondolat mentén rendezhetők koherens rendszerré. "Felfedezési lázában" Leone De 

Castris azonban a lehetséges poétikai-esztétikai dimenziót is egyértelműen poétikai­
világnézetinek minősíti:

Piú ehe unó sforzo di definizione estetica, l'Umorismo rivela l’esigenza di motivare la 
necessitá dell'arte pirandelliana nella sua genesi e nella storia del suo tempo, di chiarire 
cioé le ragioni di un atteggiamento culturale e la nascita di un sentimento della vita 
ehe spontaneamente si crea le sue forme e le sue strutture rappresentative.82

81 idem. p. 10-11. Pirandellónál a 19. szd.-i nagy rendszerek konfliktusai és válsága nem a kortárs 
filozófiai gondolkodás polemikus cs konstruktív közegében jelenik meg, amely az operatív mozzanatot 
hangsúlyozásával új gátakat emel a spekulatív megismerés, az igazság kutatása elé: hanem éppenséggel 
mint helycttesíthcletlcn értékek kudarca és összeomlása, mint egy történelmi és eszmei törés tragikus 
tudata jelenik meg, amely spontán módon terjed át a "létezés" dimenziójára is. így. miközben a 
válságban születő filozófiák, amennyiben filozófiák, nem vehetnek tudomást a válságról anélkül, hogy 
tagadnák azt. anélkül, hogy a gondolkodás történetében állandóan ismétlődő összeomlások és 
újrakezdések sorába illesztve a jelen v álságát, csupán e folyamat egy mozzanatává redukálnák azt. 
Pirandello számára a történelmi szétzilálódás tudata, éppen spekulatív képességének hiányában, egy 
véglegessé vált pillanat tudatává válik, az emberi kondíció végleges és intézményes krízisévé. Tudata 
magányában ő az európai szellemiség tragédiáját, mely az utolsó metafizikák, az érlelem összeomlása 
után következeit be. a végsőkig megéli: és éppen teorelizálási és gondolkodási képeségeinek hiánya miatt 
e megfejthetetlen dráma foglya marad, az értelem vereségéé és emberi fájdalomé, mely végső soron 
költészetének alaphelyzete, (saját ford.)
82 idem. p. 19. A L'wiioriswo több. mint egy esztétikai definícióért tett erőfeszítés, sokkal inkább a 
pirandellói művészet igazolásának igényéről tanúskodik, keletkezésének és időbeli történetének 
szükségességét igazolja, vagyis egy olyan kulturális viselkedés okaira és egy olyan életérzés születésére 
világít rá. amely spontán módon alkotja meg a maga formáit és ábrázoló struktúráit, (saját ford.)



47

Itt ismét a L'umorismo egy interpretációja következik. Az umorismót ő is a "sentimento 

del contrario" felől közelíti meg. Leone De Castris szerint ez az érzés történetileg 

meghatározott körülmények között alakul ki, s így az eme érzés alapján létrejött 
művészet, az unwrismo, olyan más művészet, ami történetileg sajátos korokban jelenik 

meg, és akkor szükségszerűen.
Esso é dunque l'arte dei periodi storici di decadenza, quando l'immagine esterna, 
apparentemente ordinata e oggettiva, del mondo, nasconde invece un contrasto 
insanabile, una disgregazione déllé sue linee e dei suoi elementi costitutivi. E 
precisamente allora ehe l'arte umoristica, sempre possibile, si rende necessaria: un'arte 
deserittiva non potrebbe produrre ehe un'immagine falsa del reale, poiché, in quel 
momento storico, la vita é falsificazione, ipocrita apparenza; un'arte ehe invece voglia 
essere realistica, cioé conoscenza e non evasione, non puö ehe essere umoristica, di 
scomposizione ad oltranza, di corrosione e di inchiesta.83

Olyan ez, mintha az arte deserittiva a kiegyensúlyozott valóságtudatú korok művészete, 
az arte umoristica pedig a problémás, hamis tudatú korok művészete lenne. De vajon 

egy-egy korban a benne élők rendelkezhetnek-e azzal a távlattal, rálátással, amelynek 

alapján a történész egyes korokat problémásnak, másokat aranykornak minősít? 

Egyáltalán lehetséges-e olyan kor, melyben az élet hamisítvány és látszat csupán, s ezért a 

megismerő igényű művészet csak a valóság szétszedésével, korrodálásával, csak 

nyomozómunkával érheti el célját? És egyáltalán, értelmezhető-e az arte deserittiva 

művészetként? Nem reálisabb az az elképzelés, hogy minden korban akadnak olyanok, 
akik korukat ábrázolásuk adott pillanatában derűsnek és idillinek vélik, míg mások 

problémásnak, sőt, hogy minden korban vannak elvesztett ideálok és megtartott ideálok, 
krízisek, melyek egyéniek és társadalmi méretűek, és megoldási módok, melyek révén a 

történelem mindig tovább épül? Egy művészi, azaz hangsúlyozottan a jelenben élő, s a 

belső érzések hitelesítette ábrázolás vizsgálatakor nem is lehetne másból kiindulni, mint 
az egyén látásmódjától meghatározott, és természetesen a korra, a jelenre adott válasz 

vizsgálatából. Minden korban vannak Szabolcska Mihályok és Petőfik, de Arany Jánosok 

is, vagy olasz példával élve, D'Annunziók és Pirandellók: nem a kor az egyetlen, amiből 
a művészi látásmód levezetendő. Mindeme kérdések vizsgálata meghaladja 

lehetőségeinket. Azt azonban meg lehet állapítani, hogy Pirandellónál az unwrismo efféle 

történeti korhoz kötöttsége olvasható-e a L'umorismo c. tanulmányban. Nézzük Leone 

De Castris érvelését:
La genesi deH'umorismo, d'altronde, come necessario sentimento di una erisi storica 
ehe - per successive illuminazioni e scomposizioni - diventa coscienza di una disperata 
condizione umana, é chiaramente riproposta da Pirandello, nello stesso saggio,

83 idem. p. 20. Ez tehát a dekadens korok művészete, mikor is a világ látszólag rendezett és objektív 
külső képe egy elháríthatatlan ellenerőt takargat, körvonalainak és összetevő elemeinek széthullását. 
Éppen ekkor történik, hogy a mindig lehetséges umorista művészet szükségessé válik: egy leíró művészet 
nem lenne képes másra, csak a valósnak egy hamis képét létrehozni, minekutána abban a történelmi 
helyzetben az élet hamisítvány, hipokrila külsőség; egy olyan művészet viszont, amely realista akar 
lenni, tehát megismerés és nem menekülés, nem lehet más. mint umoriszlikus. a végsőkig való 
szétszedés, a rombolás és az oknyomozás művészete, (saját ford.)



48

attraverso un rapporto anche piü delicato tra storia e poesia. Inizialmente ё una 
figurazione psicologica, autobiografica, personale addirittura: quella ehe Pirandello 
definisce 'Tuomo-fuori-di-chiave". ... Ma poi, ecco ehe quella iniziale figura 
psicologica si dilata in una ben consapevole motivazione storica: quella condizione ё 
frutto di un'esperienza amara della vita, ehe non permette piü al sentimento ingenuo di 
metter le ali, e lo induce a riflettere e a ricercare le coloriture oggettive di quel 
contrasto. Sicché non si tratta tanto di un'esperienza individuale, di una sofferenza 
psicologica privata, ma del necessario portato di un fallimento di ideali, di una crisi 
della storia e della societá.84

Egyáltalán nem látom be, hogy az ideálok csődbe jutása miért jelenti szükségképpen a 

történelem és a társadalom válságát, mindaddig, míg nem határozzuk meg, mely ideálok 

csődjéről van szó, és milyen körülmények okozzák azt. Pirandello hangsúlyozottan 

személyes tapasztalatokról beszél. Ez természetes, hiszen a művészi alkotás folyamatát 
írja le, s ez kizárólag a személyeset jeleníti meg, még akkor is, ha a történész utóbb 

megállapítja, hogy az a személyes a kor terméke volt... természetesen. Önkényesnek 

találom a következő megállapítást is.
L'umorista diventa allora, consapevolmente, il lucido e sofferente mediatore di una 
sofferenza comune, la coscienza, storicamente condizionata, della irresolubile 
condizione dell'uomo. Tale piü esplicito carattere della figura psiologica dell'uomo- 
fuori-di-chiave, finora accennato e solo implicitamente intuibile, si rivela appieno sol 
ehe si ponga mente al significato piü profondo déllé stupende pagine critiche ehe 
Pirandello dedica, neH'Umorismo, alia situazione umana di Cervantes e allo stato 
d'animo da cui nacque l'umoristico eroe dei mulini a vento.85

A hivatkozott hely a Saggi86 107-112. oldalán található. A tanulmány ezen fejezetében 

Pirandello az irónia és az umorismo különbségeit ecseteli, és ehhez használja példaként 
Ariostót és Cervantest. A kérdés, amire a hivatkozott részben választ keres, éppen az, 
hogy hogyan éri el a költő az umorismo hatását, azaz ezt: "Női commiseriamo ridendo, о 

ridiamo commiserando.Come é riuscito il poéta a ottenere questo eífetto?"87

84 idem. p. 22. Az umorismo keletkezésének kérdését különben Pirandello ugyanabban a tanulmányban 
újra előveszi, történelem és költészet törékenyebb kapcsolatán keresztül is vizsgálva, és v ilágosan úgy 
értelmezve, hogy az umorismo egy történelmi krízissel szükségszerűen velejáró érzés, amely - a 
rákövetkező megvilágosodás és elemzés következtében - egy reményvesztett emberi helyzet öntudatává 
válik. Eleinte az umorismo egy pszichológiai képződmény, sőt. egyenesen életrajzi, személyes: az. amit 
Pirandello "l'uomo fuori di chiave" ( az. ellévcdl/talajlalan ember) állapotként definiál... De aztán ez a 
kezdeti pszichológiai megközelítés egy igen tudatos történelmi indoklássá szélesedik: az említett helyzet 
egy keserű élettapasztalat gyümölcse, amely nem engedi többé, hogy a természetes érzések 
kibontakozzanak, és arra indít, hogy az ember gondolkodni kezdjen és kutassa a kontraszt objektív 
jellegét. Tehát nem annyira egy egyéni tapasztalatról van szó, egy személyes lelki szenvedésről, hanem 
egy ideálvcszlés, egy történelmi és társadalmi válság szükségszerű hozadékáról. (saját ford.)
85 idem, p. 23. Az umorista ekkor a közös szenvedés tisztánláló és szenvedő közvetítőjévé válik, a 
megoldhatatlan emberi kondíció történetileg meghatározott tudatává. A "talajtalan ember" pszichológiai 
alkatának ilymódon kifejteti természete, melyre ezidáig csak utalt és amelyet csak implicit módon 
lehetett megérezni, a maga teljességében csak akkor tárulhat fel, ha szellemünket Pirandello csodálatos 
kritikai leírásának mélyebb jelentése felé fordítjuk; ez az Umorismo azon részében bontakozik ki. 
amelyet Pirandello Cervantes emberi helyzetének és ama lelkiállapota leírásának szentel, melyből a 
szélmalmok umoriszlikus hőse született, (saját ford.)

Pirandello, Saggi 1939. op. cit.
87 Pirandello, Saggi 1939. op. eil. p. 107. Nevetve szánakozunk, vagy szánakozva nevetünk. Hogyan 
tudja a költő ezt a hatást elérni? (saját ford.)

86



49

Leone De Castris bizonyítékként hozza fel az umorismo történelmi meghatározottsága 

mellett Cervantes Don Quijotejának életrajzi indíttatását, valamint ennek vélt 
hasonlóságát Pirandello helyzetével, ahol az ideálok elvesztésének tragikus személyes 

tapasztalatát társadalmi méretű ideálvesztésnek, és az emiatt bekövetkezett társadalmi 
krízis időszakának állítja be.88 Ugyanakkor nem veszi figyelembe éppen az ábrázolás 

umorisztikus voltát, Cervantes saját ítéletét eme ideálvesztésröl, mint a jelen időkben 

szükségesről, egyáltalán arról, hogy Don Quijote éppen annyira komikus, mint tragikus 

hős. Márpedig ha csupán az ideálok puszta elvesztéséről lenne szó, az "csak" tragikus 

élményt eredményezne, komikus felhang nélkül. így értelmezi a hivatkozott szakaszt.

Risulta chiara, nell'insieme del passo, l'impressionante congenialitá dell'hidalgo con il 
suo critico; ma ne risulta anche una precisa definizione della condizione umoristica e 
del suo qualificarsi come mediazione di una situazione storica di contrasto e di 
decadenza. Grandezza d'animo straordinario in tempi di decadenza é la formula della 
consapevolezza pirandelliana, ed é la qualitá originaria deH'umorismo: ehe, 
dall'esperienza amara di un fallimento di ideali, conduce a vedere, a capire, a sentire e 
ad esprimere la condizione contraddittoria dell'esistenza umana. Per Pirandello, non 
diversamente che per lo stesso Cervantes, una condizione generale di erisi ("L'idealitá 
... non poteva piú accordarsi con la realtá dei suoi tempi") giunge, attraverso la 
mediazione di sofferenze individuali, vissute in una prigione squallida, in una 
psicologica concentrazione ("Li, nell'oscuro carcere... si vede, e ride di se stesso..."), a 
determinare una definitiva - amara e lucidissima - coscenza della vita.89

Világos, hogy ebből a meghatározásból teljességgel hiányzik a valóban jelen lévő 

sentimento del contrario (az ellentét érzése), Leone De Castris az ideálok elvesztésének 

keserű tapasztalását követő keserű és világos tudatot érzékeli csupán. A condizione 

contraddittoria (ellentmondásos helyzet) a létezés tulajdonságává válik, és nem az azt 
közvetítő látásmódé. Végülis a grandezza d'animo straordinario in tempi di decadenza 

az umorismo félreértése, vagy inkább annak egyoldalú értelmezése, mely talán, az általa 

idézett példa tanúsága alapján, Don Quijote-Cervantes zátonyra futott idealizmusának az 

umorismóval való azonosításából fakad, holott az umorismo csupán sajátos 

ábrázolásmódot jelent. Maga Pirandello néhány oldallal később ezt irja az ideálok és az 

umorismo kapcsolatáról.
/fumorismo inteso in senso stretto/ frutto di una specialissima disposizione naturale, 
d'un intimo processo psicologico ehe puó awenire tanto in un savio dell'antica Grecia, 
come Socrate, quanto in un poéta dell'Italia moderna, come Alessandro Manzoni. ...

88 Leone De Castris, id. mű, p. 23-25.
Leone De Castris, op. cit. p. 24-25. Az idézett passzusból világossá válik a megdöbbentő szellemi 

hasonlóság a hidalgó és kritikusa között; de az umorisztikus léthelyzet pontos meghatározása - mint a 
hanyatlás és ellentmondásosság történelmi helyzetének közvetítése - is lev ezethető belőle. Rendkívüli 
lelki nagyság hanyatló korok idején, ez lehet a pirandellói tudatosság képlete, és az umorismo 
alapminősége: ez az ideálok csődbejutásának keserű tapasztalatából kiindulva elvezet az emberi létezés 
ellentmondásos helyzetének meglátásához, megértéséhez, megérzéséhez és kifejezéséhez. Pirandellónál 
és magánál Cervantesnél is egy általános válsághelyzet jut el ("Az eszmeisége ... nem tudott többé 
összhangban lenni korának valóságával") az egyénnek egy nyomorúságos börtönben átélt szenvedésein 
keresztül egy olyan magába forduló lelkiállapothoz ("Ott, a sötét börtönben ... látja önmagát és nevel 
magán..."), amely által egy keserű és rendkívül világos végső élettudat körvonalazódik, (saját ford.)

89



50

Női vedremo che, in realtá, l'avere una fede profonda, un ideale innanzi a sé, l'aspirare 
a qualche cosa e il lottare per raggiungerla, lungi dall'essere condizioni necessarie 
aH'urnorismo, sono anzi opposte; e che tuttavia puó benissimo essere umorista anche 
chi abbia una fede, un ideale innanzi a sé, un'aspirazione, e lotti a suo modo per 
raggiungerla. ... In altre parole: l'umorisino non ha affatto bisogno d'un fondo etico, 
puö averlo о non averlo: questo dipende dalia personalitá, dall'indole dello scrittore; 
ma, naturalmente, dall'esserci о dal non esserci, l'umorismo prende qualitá e muta 
d'effetto, riesce cioé piú о menő amaro, piú о menő aspro, pende piü о menő verso il 
tragico о verso il comico, о verso la satira, о verso la burla, ecc. Chi crede ehe sia 
tutto un giuoco di contrasto tra l'ideale del poéta e la realtá ... e ehe infine si ha 
l'umorismo, se l'ideale del poéta non resta offeso e non si sdegna, ma transige 
bonariamente, con indulgenza un po' dolente, mostra d'avere dell'umorismo una 
veduta troppo unilaterale e anche un po' superficiale. Certo molto dipende dalia 
disposizione d'animo del poéta; certo l'ideale di questo in contrasto con la realtá puó о 
sdegnarsi о ridere о transigere; ma un ideale ehe transige non dimostra in veritá 
d'esser molto sicuro di sé e profondamente radicato. E consisterá l'umorismo in questa 
limitazione dell'ideale? No. La limitazone dell'ideale sará, se mai, non causa, ma 
conseguenza di quel particolar processo psicologico ehe si chiama umorismo.90

Tehát nem az ideálok csődje vezet az umorisztikus ábrázoláshoz, hanem az umorisztikus 

látásmód eredményezheti esetleg az ideálok "megingását", lefékezését, korlátozását, vagy 

inkább, ahogy fentebb már szó volt róla, az értelem támasztotta egészséges kételkedést, a 

sentimento de! contrario egyensúlyteremtő megjelenését.
Leone De Castris igyekezete tehát, mellyel az umorismót mint történelmileg 

szükségszerűen megjelenő müvészetfajtát, művészi stílust igyekezett értelmezni, 
tulajdonképpen nemlétező dologgá varázsolta el az umorismót, ugyanis megfosztotta azt 
annak esztétikai dimenzióitól, vagyis nem látta úgy, hogy itt egy sajátos esztétikai 
minőségről lenne szó. Nem győzte meg erről Pirandello 176 oldalas erőfeszítése sem, 
melynek során az umorismót olyan más esztétikai minőségekkel összevetve igyekszik 

definiálni, mint az irónia, a komikum, a szatíra, a tragikum. Pedig nem túl ésszerű

90 Pirandello. Saggi 1939. p. 116-118. /a szűk értelemben vett umorismo/egy rendkívül sajátos lelki 
beállítódás gyümölcse, egy belső pszichológiai folyamaté, mely lejátszódhat akár az antik Görögország 
egy bölcsénél, mint Socrates, akár a modern Itália költőjénél. Alessandro Manzoninál ... Majd látni 
foguk, hogy valójában az. hogy van egy mélységes hitünk, egy ideálunk, hogy törekszünk valamire és 
harcolunk az eléréséért, távol állnak attól, hogy az umorismo szükséges feltételei legyenek, sőt, ellene 
hatnak; és hogy mindazonáltal nagyon is lehet umorista az is. akinek van hite. ideálja, törekvése, és a 
maga módján küzd annak elééséért. ... Más szóval: az umorismónak egyáltalán nincs szüksége etikai 
megalapozottságra, vagy van neki. vagy nincs: ez az író személyiségétől, hajlamától függ; de 
természetesen az. hogy van vagy nincs etikai megalapozottsága, befolyásolja az umorismo milyenségét, 
megváltoztatja a hatását, vagyis keserűvé vagy kevésbe keserűvé, szikárrá vagy kevésbé szikárrá teszi, 
jobban vagy kevésbé a tragikus vagy a komikus felé. vagy a szatíra, a tréfa, stb. felé hajlóvá. Aki azt 
hiszi, hogy ez csupán egy ellentét-játék a költő ideáljai és a valóság között... vagy hogy végső soron 
akkor beszélünk umorismóról, ha a költő ideálja nem megsérül, vagy felháborodik, hanem jóságosán, 
kissé fájó engedékenységgel megalkuszik, az az umorismóról való túlságosan egyoldalú és felszínes 
vélekedésről tesz tanúbizonyságot, nyilvánvaló, hogy nagyon függ a költő lelki beállítódásától; 
nyilvánvaló, hogy a valósággal ütközve ez az ideál felháborodhat, nevethet vagy megalkudhat; de cgv 
ideál, amely megalkuszik, igazából nem mutatkozik nagyon magabiztosnak és mélyen gyökerezőnek. És 
az umorismo az ideál ilyesféle korlálozódásában állana? Nem. Meglehet, hogy jelen van ez a korlátozás, 
de akkor sem az oka, hanem a következménye annak a sajátos pszichológiai folyamatnak, amelyet 
umorismónak hívnak, (saját ford.)



51

feltételezni, hogy bizonyos esztétikai minőségek csak bizonyos korokban jelennek meg, 
vagy hogy akkor szükségszerűen megjelennek.
Itt végeredményben Leone De Castris az esztétikainak a történelmi determináltságát 
állítja, ami vagy túl általános igazságot fejez ki, s akkor felesleges állítás, vagy nem fejez 

ki igazságot. Amennyiben ugyanis minden esztétikailag reagáló alany kizárólag 

történelmi körülmények meghatározta konkrét helyzetben ad esztétikai típusú reagálást - 
egyszerűen szólva, minden alkotó és minden befogadó egy adott történelmi kontextusban 

él és alkot vagy értelmez - úgy természetesen minden esztétikai minőség összefüggést 
mutat ezzel a történemi kontextussal. Következésképpen a történelmi kontextus puszta 

jelenléte alapján nem lehet osztályozni az esztétikai minőségeket, az minden minőségnek 

elválaszthatatlan, természetes része. Mármost annak megítélése, hogy milyen az adott 
kontextus történelmi szempontból, nem az esztéták, hanem a történészek feladata. Az 

esztéta csupán annyit regisztrálhat belőle, ami az esztétikai reagálás módján közvetve 

elérkezik hozzá, azaz: azt érzékelheti, hogy az adott alkotó/befogadó esztétikai alany 

milyennek érzékelte azt az adott történelmi kontextust: tragikusnak, komikusnak vagy 

umorisztikusnak netán, s azt érzékelheti, hogy milyen beszédmódot választott észlelete 

kifejezésére: ironikusát, szatirikusát vagy éppen umorisztikusat.
Ami tehát egy esztétikai minőségben kifejeződhet, az nem a történelmi kontextus a maga 

objektivitásában, hanem az esztétikai alanynak az arra adott válasza, a hozzá való 

viszonyulása, ami természetesen mindig személyes, ahogy Pirandello írja, az alkotó 

személyes irányultságától megszabott: "dipende dalia personality dall'indole dello 

scrittore". Azaz mindig a történelmi - vagy természeti - kontextus személyes olvasata 

jelenik meg az esztétikai tárgyban.91 Minthogy az is személyes kérdés, hogy eme 

esztétikai reagálás pillanatában rendelkezünk e ideálokkal, és azok alapján állva 

reagálunk a történelmi kontextusra, vagy sem. Az pedig, hogy rendelkezünk-e 

ideálokkal, megintcsak nem esztétikai kérdés, hanem ezúttal etikai.
Ha tagadjuk a válasz személyességét, talán akkor jutunk az avte descriUiva fogalmához, 
ami, ha jól értelmezem, feltételez egy mindenki számára azonos minőségben létező 

valóságot, amit csak le kell írni. A valóság ilyen típusú leírására azonban a tudomány tesz 

erőfeszítéseket, éppen a személyes lehetőség szerinti abszolút kizárásával, és nem a 

művészet. Az már egy egészen más kérdés, hogy ezeknek a személyes, esztétikai jellegű 

olvasatoknak milyen értéket tulajdonítunk. Az, hogy mi szabja meg egy műalkotás 

értékelését, messzemenően függ a történelmi korokban kialakított legkülönbözőbb 

értékrendektől, melyek között az etikai értékek döntő szerepet játszanak, a megismerési 
értékek mellett. A történelmileg determinált értékrendek azonban csak a műalkotás 

értékelését, de nem annak létezésmódját, vagy létrejöttét befolyásolják. Ezért létezik

91 Ez az olvasat tartalmazza a megismert tárgy objektív tulajdonságait is, hiszen ezért lesz felismerhető a 
tárgy, és tartalmazza a tárgyhoz, való szubjektív' viszonyt is. ezért lesz művészileg élményszerü a 
megjelenítés. Ez az. amit más terminológiával a különösség kategóriájával lehet leírni: a különös az 
általános és az egyedi sajátos ötvözete, a tipikus, Lukács megfogalmazásában.



52

annyiféle művészet az idők folyamán, s ezért is olyan nehéz a művészetről kielégítő 

definíciót adni.
Ez a rövid kitérő számunkra azért volt szükséges, mert éppen témánk szempontjából 
nem hagyható említés nélkül az irodalomkritika es:/é(ikairó\ vallott felfogása. Az, hogy 

egyes kritikusok mit tekintenek esztétikumnak, milyen esztétikai kategóriákban 

gondolkodnak, és hogy milyen elvek alapján mondanak értékítéleteket, befolyásolja a 

Pirandello-kérdést is: az, hogy az életmű részeit miként ítélik meg, kihat ezek 

értékelésére.
Aki Pirandello elméleti munkásságát vizsgálja, annak a számára nem lényegtelen kérdés, 
hogy pl. a L'umorismo c. tanulmány egy esztétikai vagy egy történelmi tanulmány 

(Leone De Castris szerint Pirandello az umorismo történetét írja le az első részben), vagy 

esetleg költői önvallomás. Hogy maga az umorismo egy esztétikai minőség vagy egy 

olyan (önálló) tudatforma, ami történelmileg determinált. Hogy tehát az umorismo 

Pirandello általi körüljárása egy definíció-kísérlet, amivel egy esztétikai viszonyulást 
igyekszik tudományosan leírni, még pontosabban egy művészi magatartást, vagy pedig 

(amennyiben az említett mű a Leone De Castris-i értelemben vett poétika) egy 

történelmileg determináltnak tekintett személyes világnézeti viszonyulás elméleti 
formában történt kifejeződése. Ez utóbbi esetben van szó "filozófiáról", illetve annak 

poétikává szelídített válfajáról. Mármost amíg az umorismo filozófia és nem esztétikai 
minőség, addig az életmű művészi részének megítélése is problematikusabb lesz: egészen 

más értéket lehet tulajdonítani a "filozófiai" értelemben vett umorismónak, mint az 

esztétikai értelemben vett umorismónak. Leone De Castrisnál ez a filozófiai - történeti 
értelemben értékelt umorismo ilyen pirandellói világképhez vezet a művészi életmű 

vizsgálatakor:
... la cosa piű triste é aver capito il gioco, intendere la prowisorietá d'ogni ideale, 
l'inconsistenza d'ogni fede, la perditá d'ogni dialettica costruttiva. Ancora una volta, 
dal dramma storico vissuto nelle sue piű reali dimensioni, si enuclea necessariamente 
la visione dell'inconcludenza e della inspiegabilitá dell'esistere. Da questa conclusione 
nasce l'analisi ideologica dell'universo tragico pirandelliano: il disperdersi caotico della 
realtá oggettiva, il frantumarsi dell'io, la condizione esistenziale dell'uomo, condannato 
all'eterno inconsistente fluire e vanamente impegnato a trascendere quella condanna in 
una inconclusa ricerca della Forma: e persino il tentativo, velleitario e incompiuto, 
dell'ultimo uomo di Pirandello, di trasformare in fede attiva, in accettazione mistica e 
surrealistica, la sua stessa disgregazione universale. Inspiegabilitá e sofferenza 
dell'irrazionale sono certo i motivi piű ricorrenti e definitivi della condizione umana 
ehe Pirandello testimonia e rappresenta: ma ciö non toglie ehe un inconfondibile 
tempo storico e una precisa societá costituiscano la piű verificabile scena, il luogo 
autentico di quella inspiegabilitá. Ciö spiega la non occasionale ambivalenza, la 
bidimensionale prospettiva déllé strutture letterarie di Pirandello,92 accentua la 
eccezionale rappresentativitá novecentesca del suo itinerario spirituale (sicché é 
possibile assumere Pirandello come schema di una prospettiva storica del 
Decadentismo); e vincola infine il critico a ricondurre il suo complesso probléma da

92 crtsd az umorismót



53

una astratta velleitá di definizione filosofica a un piü preciso e concreto impegno di 
indagine storica.93

Érdemes ismét Pino Mensit, mint ezzel a vélekedéssel szembenállót idézni, aki éleslátóan 

jegyzi meg:
I piü si limitano, con maggiore credibility, a rawisare in lui unó dei testimoni piu 
chiaroveggenti di tale crisi, ma tacciono poi la cosa piü importante, cioé il modo in cui 
il suo spirito vi reagi.94

Éppen ennek a reagálási módnak a feltérképezése, az esztétikai értelemben vett 
feltérképezése az, ami még várat magára. Az esztétikai értékelés bizonytalanságait jelzi 
talán, hogy pl. a Leone De Castriséval teljesen ellenkező értelemben is értékelhetővé 

válik Pirandello művészete. Giovanni Calendoli pl. igy ír:

Nessun personaggio pirandelliano si acquieta e riposa nella sua accertata molteplicitá. 
... La personalitá si esprime appunto in questa tensione perenne: essere significa essere 
se stessi, inseguirsi, identificarsi instancabilmente nei propri atti, nei propri pensieri, 
nei sentimenti ... e tutti legarli nei fuoco della coscienza .... L’aspetto positivo della 
visione della vita di Luigi Pirandello consiste in questo appello alia coscienza. Soltanto 
la coscienza unifíca i mutevoli aspetti deila personalitá.95

Pino Mensi pedig még ezt fűzi hozzá: "Dalia saldezza dell'uomo nasce la mirabile 

saldezza dell'opera."96 Vagy másutt: "...in realtá Pirandello é unó dei pochissimi uomini

93 Leone De Castris, id.mű, p. 27. ... a legszomorúbb az, ha az ember megértette a játékot, felfogta, hogy 
minden ideál múlékony, minden hit alaptalan, minden konstruktív ellentét-kezelési módszer meghalt. A 
legvalóságosabb módon megélt történelemi drámából, mint már említettük, szükségszerűen árad a 
létezés értelmetlensége és megmagyarázhatatlansága. Ebből a végső értékelésből születik a tragikus 
pirandellói univerzum világnézeti látlelete: az objektiv valóság kaotikus szétesése, az én széttöredezése, 
az ember léthelyzete, aki örökös, tartalmatlan áramlásra ítéltetett és hiábavalóan próbálkozik ezt az átkot 
egy sikertelen Formakereséssé átlényegíteni: végül még az utolsó reménytelen nekibuzdulás, Pirandello 
utolsó alakjának befejezetlen kisérlete is - hogy aktív hitté, misztikus és szürrealisztikus elfogadássá 
alakítsa saját általános szétesését - ebből a konklúzióból születik.
Megmagyarázhatallanság és az irracionális miatti szenvedés a leggyakoribb és legmeghatározóbb 
összetevői minden bizonnyal a Pirandello ábrázolta emberi léthelyzetnek, de ez nem teszi semmissé, 
hogy egy összetéveszthetetlen történelmi helyzet és egy konkrét társadalom alkotja a leghitelesebb 
színpadát, a valódi terét ennek a megmagvarázhatatlanságnak. Ez a magyarázat a nem véletlenszerű 
ambivalenciára, Pirandello irodalmi struktúráinak kétdimenziós perspektívájára, kiemeli lelki fejlődési 
útjának kivételesen reprezentatív 20. századiságát (annyira, hogy úgy használhatjuk Pirandellót, mint 
sémát a dekadentizmus történeti látképéhez); és végül kötelezi a kritikust, hogy az összetett problémát a 
filozófiai vizsgálódás elvont nekibuzdulása helyett a pontosabb és konkrétabb történeti kutatás 
elkötelezettségével kezelje, (saját ford.)
94 Mensi, id. mű, p. 40. A többség, hihetőbb módon, arra korlátozódik, hogy a fent említett válság egyik 
legéleslátóbb tanúját ismerje fel benne, hallgatnak azonban a legfontosabbról, arról, hogy szelleme 
hogyan reagált minderre, (saját ford.)
95 Calendoli, Giovanni, Luigi Pirandello, Roma, La Navicella, 1962. p. 68-69. Egyetlen Pirandello- 
figura sem nyugszik meg és pihen a maga felderített többoldalúságában. ... A személyiség épp ebben az 
örökös feszültségben fejeződik ki: létezni azt jelenti, önmagunk lenni, önmagunkat hajszolni, 
fáradhatatlanul azonossá lenni önmagunkkal saját tetteinkben, saját gondolatainkban, saját 
érzelmeinkben ... és mindezt a tudat tüzében egyesíteni... Luigi Pirandello életszemléletének pozitív 
oldala éppen ebben a tudathoz való apellálásban áll. Csak a tudat képes egyesíteni a személyiség 
változékony megjelenéseit, (saját ford.)
96 Mensi, id, mű, p.45. Az ember szilárdságából születik a mű csodálatos szilárdsága, (saját ford.)



54

che sanno conservare la fede nell'ideale, quando non si ha piu a propria disposizione una 

metafisica. La sua opera ё tutta una confessione di questa fede.
Az, hogy az olasz esztétikai kritika válságban van, a Pirandello-jelenségben tehát 
kiválóan megfigyelhető. Ennek egyik részjelensége, tünete az nmorismóval kapcsolatban 

kialakult és fentebb tárgyalt értékelési probléma is, ezúttal az nmorismo filozófiai- 
történelmi értelmű kezelésében illetve esztétikai kezelésének elmaradásában 

megnyilvánulva. Miközben az umorismo jelenségével és jelentőségével sajátos 

rövidlátással nem sikerül hosszú ideig megbirkózni, mindig hivatkoznak rá és beszélnek 

róla. Mégis úgy tűnik, valójában nem veszik komolyan, nem ismerik igazán; a sentimento 

de! contrario slogenként működik, és tulajdonképpen arra használható, amire tetszik. 
Ennek persze oka Croce bírálatán és a modern kritikai eszközök hiányán túl a már 
többször említett együtt kezelés jelensége is: az umorismót mindig Pirandello müvei 
alapján akarják megérteni és értelmezni, pedig maga Pirandello tanulmányának jelentős 

részében éppen azzal fáradozik, hogy az umorismo korábbi megjelenéseit kimutassa és 

elemezze. Úgy tűnik, ezt a törekvését sem vették komolyan.
Az olasz kritika felszínessége és belterjessége teremthette azt a helyzetet is, hogy a 

gondolkodó Pirandello komolyabb kutatásának elindítása tulajdonképpen nem olasz 

kritikus nevéhez fűződik.98

»97

1.3.3.2. Vicentini eredményei

A fentiekben már szóltunk az egyes alkotói területek együtt kezeléséről, mint a 

Pirandellóról kialakítható kép koherenciájának egyik, véleményünk szerint fő 

akadályáról. S bár el kell ismerni, hogy a kritika jelentős eredményeket ért el így is, úgy a 

művész mint a gondolkodó profiljának felrajzolásában, mégis az idő előrehaladásával, 
mint láttuk, egyre sürgetőbb szükségként jelentkezett a gondolkodó Pirandello 

tüzetesebb vizsgálata. Ezen a területen mérföldkő Claudio Vicentini már említett 
munkája, a L'estelica di Pirandello. Érdekes módon azonban Vicentini is megtartja az 

addig használt módszert, az együtt kezelést és egymásra vonatkoztatást, de nem azért, 
mintha nem tudna különbséget tenni esztétikai, poétikai és filozófiai tartalmú gondolatok 

között. Vicentini ezzel az indoklással kezeli együtt a különböző alkotói területeket 
Pirandello esztétikájának feltárásakor.

I piani (l'arte, la poetica, la riflessione filosofica) non devono essere né separati né 
identificati: in tutte e due casi si finirebbe con il ridurre il significato della produzione 
dell'autore, о escludendo il valore speculativo dalle opere d'arte, о facendolo

97 idem. p.85. ...valójában Pirandello egyike azon keveseknek, akik akkor is meg tudják őrizni az 
eszmékbe v etett hitet, ha nem áll a rendelkezésükre egy metafizika. Egész művészete ennek a hitnek a 
megváltása, (saját ford.)

Andersson, Gösta. Studi sut la poetica del giovane Luigi Pirandello. Stockholm, Almquist Wiksell. 
1966. Ez bár filológiai megközelítés volt, de mindenesetre a komolyabb, alaposabb megismerés igénye 
munkált benne.

98



55

forzatamente coincidere con il valore estetico. Se invece si riconosce ehe ii pensiero 
filosofico, quando entra nella concreta produzione artistica, assume un significato 
stilistico ma non perde le proprie caratteristiche, e, reciprocamente, ehe l'attivitá 
estetica personale puö suscitare problemi teorizzati in autentica filosofia secondo 
schiette esigenze speculative, diventa possibile cogliere il pensiero dell'artista in stretta 
connessione con l'esperienza estetica, ma dotato di un proprio valore e svolto secondo 
esigenze interne. Possono emergere cosi i molteplici significati di un unico movimento 
e talvolta della medesima opera: i Sei personaggi in cerca d'cut tore, ad esempio, 
potranno apparire contemporaneamente un risultato stilistico, la coscenzá poetica del 
proprio modo di formare, una teória nata e sviluppata secondo esigenze filosofiche.99

Itt tehát egy más kiindulópontot, és látszólag az együtt kezelés egy másik indokát 
találjuk. Vicentini elismeri egy teória létezését, de nem talál annak egységes korpuszt: 
úgy gondolja, és ezzel lényegében nem is tudok vitatkozni, hogy ez a teória három síkon 

jelenik meg az életműben: a művészet, a poétika és a filozófia síkján.
Ami viszont nem derül ki itt és amit később sem definiál, az az, hogy mit ért esztétikán. A 

valore estetico-ból illetve a risultato stilistico-bó\ kiindulva félő, hogy magát a művészi 
produktumot, mint esztétikai produktumot, illetve az ebben megnyilvánuló, ezt 
létrehozó, gondolat formájában kikristályosítható müvészi/poétikai elveket. Pirandello 

esztétikája tehát Pirandello művészetét jelentené, illetve Pirandello poétikáját, csak most 
nem elkülönítetten tárgyalva, hanem egymással való összefüggéseikben, a bennük 

megjelenő és megfogalmazható gondolatra összpontosítva a figyelmet. Vicentininél tehát 
az, ami esztétikai megnevezést kap, az egy alkotói gondolái "művészi" 

megfogalmazásban, ami stilisztikai eredmény, az egy alkotói gondolat stiláris értelemben 

vett felöltözöttségét jelentené, a fentiek értelmében. Mintha az esztétikai minőség vagy a 

stílus egy különálló, a gondolathoz mintegy kívülről hozzátehető minőség volna. A 

síkokat felvázolva azonban nem úgy jár el, hogy mindegyik síkot külön-külön elemzi a 

maga minőségében, s aztán összeveti a kapott eredményeket, hogy az életműben 

jelenlévő alkotói gondolatot megfogalmazhassa. Ellenkezőleg, feljogosítva érzi magát, 
hogy eme síkokat azonos módon kezelje az értelmezéskor és összefüggéseik feltárásakor: 
mégpedig a történeti és a logikai összefüggések feltárásának módszerével, és a művészi- 
esztétikai jelentés figyelembevételének elhanyagolásával. Bemutatásuknál az egymásra 

vonatkoztatás módszerével az elméleti munkákat alátámasztásként, a műalkotásokat 
pedig illusztrációként használja.

99 Vicentini, Claudio. L'esteiica di Pirandello. Milano. Mursia. 1970. p. 8. A szinteket (a művészetet, a 
poétikát, a filozófiai gondolkodást) nem kell sem elválasztani, sem azonosítani: mindkét esetben 
redukálnánk a szerző alkotását, vagy kizárva a spekulatív értéket a művészi alkotásokból, vagy 
erőszakosan egybemosva azt az esztétikai értékkel. Ha viszont felismerjük, hogy a filozófiai gondolat 
stilisztikai jelentést vesz fel, de nem veszíti cl sajátoságait, amikor egy konkrét művészi valóságba lép be. 
valamint, ezt megfordítva, a személyes esztétikai tevékenység is sugallhat olyan problémákat, amelyek a 
tisztán spekulatív’ követelményeknek megfelelő valódi filozófiai elméletté lehetnek, akkor lehetségessé 
válik a művész eszméjét az esztétikai tapasztalattal való szoros kapcsolatában megragadni, de mégis 
olyanként, amelynek saját értéke és saját belső törvényszerűségei vannak, llymódon felszínre kerülhet 
egyetlen aktus, sokszor egyazon műalkotás sokszoros jelentése: a Sei personaggi...például, egyidőben 
lehet egy stilisztikai eredmény, saját alkotási módunk poétikai tudata, és egy. a filozófia 
követeményeinck megfelelően született és kifejtett teória, (saját ford.)



56

Persze nem várható el, hogy egy kutató egy munkában elemezzen egy teljes életművet 
minden vonatkozásában. Ezért is lehet feltételeznünk, hogy az életmű művészi részeivel 
kapcsolatban vagy bizonyos hallgatólagos véleményekhez kapcsolódik, esetleg a saját 
értelmezését követi, melyeket nem részletez, vagy hogy "filozófiai terep"-nek tekinti a 

müveket. Ekkor azonban ezek művészi értelemben vett integritását sérti, és a művészet 
kontra filozófia kérdésében nem segít világosabban látnunk, sőt. Mikor azt állítja, a 

filozófiai gondolat a művészi alkotásba lépve stilisztikai jelentést vesz fel, de nem veszíti 
el eredeti sajátosságát, mintha visszatérne a régi tilgheri tézishez: a költészetté vált 
filozófia gondolatához, vagy, ami még rosszabb lenne, a művészivé "stilizált" 

filozófiához. Ez tulajdonképpen, mint föntebb már láthattuk, a crocei és tilgheri bírálat 
módszerének a követését jelenti, csak más végső értékeléssel: a filozófia felöl közelíti 
meg a művészi alkotást, de ezúttal ezt a filozófiát értékesnek találja.
Végül is tehát Vicentini nem bizonyítja a teória önálló - tehát teóriakénti - létét. Mint 
alkotói gondolatot vizsgálja, annak történetiségében, és eme alkotói gondolat működését 
elemzi, az életmű különböző területein. Ezen keresztül rehabilitálja Pirandellót, mint 
gondolkodó művészt. Mivel azonban "esztétikáját" nem különíti el az életmű művészi 
részétől, sőt, tulajdonképpen nem is világos, mit ért esztétika alatt, azt kell 
megállapítanunk, hogy végülis egy életművet átható alkotói gondolat rekonstruálásáról 
van szó, ahol ez a gondolat helyenként az önálló filozófia rangján álló gondolati értékkel 
bír, illetve helyenként elméleti megfogalmazást is nyer. Pozíciója tulajdonképpen hasonló 

Tilgheréhez, amennyiben ő is inkább egy világnézeti értelemben vett poétikát kutat 
(világról való gondolkodás, a világ kérdéseire adott saját alkotói válaszadás értelmében), 
mint művészi alkotói módszer értelmében vett poétikát, vagy mint esztétikát, azzal a 

korszakalkotó különbséggel, hogy ő tiszteletben tartja Pirandellót: az ő gondolkodói 
folyamatait, eredményeit teszi vizsgálat tárgyává, nem a sajátját, mint Tilgher. 100

1.4. Konklúzió: a jelenség oka

Fentebb igyekeztünk a Pirandello-kritika azon állomásait, csomópontjait kiemelni, 
amelyeken véleményünk szerint megfigyelhető a kritika jelenséggé válásának egyik 

legfőbb oka: a különböző Pirandello-szövegek nem elkülönített kezelése.
A mából visszatekintve, a kritika zavarodottságát, a sokszor szöges ellentétben álló 

vélemények harcát Pirandello másságán túl talán az is gerjesztette, és néha talán még ma 

is az élteti, hogy az elemzésre váró életmű nem csupán művészi alkotásokból áll, hanem 

elméleti értékkel bíró tanulmányokból, valamint müvészetkritikákból is, melyek egy

Vicentini dolgozatából végül is nem derül ki. ő mit értett esztétikán, tehát hogy mire használta 
Pareyson esztétikai elgondolásait, és Pirandello teóriáját minek alapján minősítette esztétikának. Végül 
is nem a pareysoni művészeti program értelmében vett, de a világnézet értelmében vett poétikát 
rekonstmál. Az. hogy a pirandellói gondolatnak (teóriának) bizonyítható a történeti korhoz kötöttsége, 
nem bizonyíték amellett, hogy e gondolat poétika', a filozófiai/esztétikai gondolat is történetileg 
meghatározott.

too



57

esztétikai teória körvonalait sejtetik. Az elméleti és a művészi munkásságot azonban 

sokáig nem választják külön az életmű elemzése során.
Ez az együtt kezelés különféle kiindulópontokból, látszólag más-más indokokkal 
történik.
Az egyik kiindulópont, hogy nem tulajdonítanak önálló elméleti értéket a teóriának, 
pusztán poétikai reflexiónak tekintik.
Ekkor a különféle fajtájú - a művészi és az értekező - szövegek magyarázata során 

evidenciaként kezelik, hogy a müvészetelméleti megfogalmazások és a művészi gyakorlat 
kongruens, mivelhogy ugyanaz a személy írta őket. Mintha nem létezhetne a valósággal 
szemben többféle megismerő attitűd egy emberben, s az nem vonatkozhatna a valóság 

más-más oldalaira. Mintha tehát az eszétikai megismerés és a hétköznapi, vagy a 

tudományos megismerés nem különbözne egymástól, legalábbis módszereiben, s mintha - 
ad absurdum - nem léteznének különböző típusú szövegek, melyek értelmezése 

különböző megközelítési módokat követel.
Kezdetben ez a kritikai attitűd érthető volt, hiszen egy merőben más, új hang volt a 

Pirandellóé, s nem voltak meg az értékeléséhez a kritika saját eszközei, megpróbálták hát 
az övéit használni. Az elméleti munkásságát, különös tekintettel a L'umorismo című 

tanulmányára, ennek érdekében tisztán poétikának fogták fel, a poétikát a saját művészi 
praxis mint alkotói módszer elméleti megfogalmazásának, tudatosításának értelmében 

értve. Ebből az értékelés beszűkülése és egy sajátos körbenjárás következett: az, hogy 

vagy könnyen és csúfondárosan kérték számon Pirandellón, a művészen, hogy nem 

poétikájának "megfelelően" írja müveit, és bizonyítottnak látták művészi hiányosságait, 
vagy éppen kényszeresen bizonygatták ugyanennek a poétikának a hatása alatt, hogy 

Pirandello igenis élő alakokat alkotott. Tehát a művészetét a saját teóriája alapján ítélték 

meg, talán mivel egyéb szempontok hiányoztak, vagy a hagyományos módszerek 

alkalmatlannak bizonyultak.
A fő probléma azonban az, hogy mindeközben e "poétikát" egyáltalán nem értik, vagy 

félreértik, elég az umorismo sorsára gondolni. Pedig ha az umorismót a pirandelloi 
művészet megértéséhez szolgáló kulcsnak akarjuk tekinteni, mint pl. Illiano Antonio 

is,102 nem kerülhetnénk el, hogy mint elméletet, mint a kritikai értékelés alapjául szolgáló 

teóriát, valamilyen módon, pontosabban esztétikailag minősítsük, és csak ezután 

alkalmazzuk egy művészi alkotás elemzésekor.

101

101 Csak az utóbbi másfél évtizedben irányul hangsúlyozottabb figyelem Pirandello teoretikus 
munkásságára, melyet a következő kötetek fémjeleznek: Aa.Vv, Pirandello e la cultura del suo tempo, 
Milano. Mursia. 1984.: Aa.Vv. Pirandello saggista. Gli alti de! VIII. Congresso pirandelliano 1981. 
Palermo. Palumbo, 1982.
102 Illiano. Antonio. Introdnzione alia critica pirandelliana. Saggi e rassegne. op. cit. p. 31-38. A 
szerző Vito Fazio Allmaycr megállapításából kiindulva, miszerint Pirandello koherens ember volt. 
jóllehet folytonosan az emberek és az élet inkoherenciájának ábrázolásával volt elfoglalva, azt a 
következtetést vonja le. hogy épp eme koherencia indokolja módszertanilag, hogy az umorismóról szóló 
tanulmányt az írói életműbe való bevezetésnek fogjuk fel, mint olyat, ami bevezet az Író 
gondolkodásmódjába és alkotói szellemébe.



58

Nos, ezt a minősítést először Croce végzi el, az ismert eredménnyel: az elmélet nem áll 
egy elmélet filozófiai rangján, és különben is, amiről (umorismo) értekezik, az az 

esztétika számára nem létező, mert nem definiálható dolog. 1961-ig Crocen kívül pedig 

más, egy horvát és egy német nyelvű cikket kivéve, nem foglalkozott a L'umorismo c. 
tanulmány elemzésével, elméleti-esztétikai szempontból. Akik tehát beszélnek róla 

Pirandello művészete kapcsán, azok vagy elfogadják Croce véleményét, vagy, 
függetlenül attól, nem érzik szükségét e tanulmány mint kritikai eszköz pontos 

megismerésének, s többnyire megelégszenek a szinonimaként használt /7 sentimento de! 

contrario megfogalmazással, mint magyarázattal, amit aztán tetszés szerint lehet 
felhasználni. (Innen a különféle értelmezések ellentmondásossága.)
Itt nyílik a csapda: ha az elméletet tekintik kiindulópontnak az elemzéshez, de mint 
elméletet nem tartják értékesnek, vagy egyáltalán nem is ismerik, ebből azt következtetik, 
hogy nem is írhat le értékes művészetet - ezt tapasztaljuk Croce vélekedésében; vagy 

pedig olyan módon írja le a művészi tapasztalatot, ahogy a kritikus jónak látja, tehát nem 

szolgál igazán mérceként, alapként, miközben úgy látszik, az.
Mindez tehát akkor következhet be, ha az elméletet poétikaként fogjuk fel, tehát egy 

művész saját alkotására adott elméleti reflexiójaként, amit jogosan használunk fel 
művészete értelmezésekor.
Ugyanennek az eljárásnak a fonákjaként, ha a létező művészi alkotás alapján tekintenek 

vissza az elméletre, miközben poétikaként gondolkodnak róla, tehát nem ismerve el a 

teória önálló létezését, azt a művészi alkotás fogja minősíteni. Pl. ha a művészi alkotást 
nem tartják értékesnek, vagy nem is értik, nem tekinthetik használható elméleti 
megfontolásokat tartalmazónak a "rá épülő" poétikát. Croce érvelésében ezt a módszert 
is alkalmazza: azért is tartható értéktelennek az umorismo leírása, mert nem felel meg 

neki a művészet ragján álló alkotás. Itt tehát a teóriát minősitik a művészi eredmények 

alapján.
A másik kiindulópont látszólag fordított: a kiindulópont itt az, hogy létezik egy önálló, 
értékelhető, elméleti értékkel bíró teória, filozófia Pirandello alkotásában. Ez a típusú 

eljárás azt igyekszik bizonyítani, hogy Pirandello filozófiai "háttere" egy önálló értékkel 
bíró, kifejthető teória, mely művészi megfogalmazást kap müveiben. A művészet 
értékelésének kiindulópontja azonban itt is, mint az előbb, a műben jelen lévő, de ezúttal 
értékelhető teória, a "filozófia". Itt a "filozófia" diktálja a művészi problémafelvetést, és 

az diktálja a művészi megoldásokat is. Ezt az eljárást Tilgher neve fémelzi.
A probléma ott adódik, hogy ezt a filozófiát Tilgher fogalmazza meg, ő "olvassa ki" 

Pirandello müveiből, és formálja filozófiai teóriává. Nem azt állítja ugyan, hogy 

Pirandello filozófus, de müvei értékelését annak a filozófiai teóriának a koherenciájára 

alapozza, amit ő állított fel, a müvek alapján. Ő ugyanakkor nem foglalkozik Pirandello 

valóban elméleti munkáival, egyáltalán nem foglalkozik pl. az umorismo értelmezésével, 
hanem úgy kezeli azt, mint a saját tételei illusztrációját. Hajói meggondoljuk, az elmélet,



59

a filozófia - bár kakukktojás - itt is poétika tehát, itt azonban más értelemben: itt a művek 

hátterében létező, azokat generáló világnézeti teória értelmében. Ez a poétika a 

világnézet kényszerítő erejével irányítja a művészi megvalósulást.
Végeredményben a művészi alkotás itt sem létezhet önállóan, itt is egy poétika 

megvalósításaként értékelik. Ez az eljárásmód tulajdonképpen az előbbihez hasonlóan 

akadályozza a művészi alkotás önálló, öntörvényű vizsgálatát ugyanúgy, mint az 

életműben jelenlévő gondolatét is. A művészi alkotásnak, önállósága megtagadása miatt, 
nem lehet saját, a poétikaként értékelt teóriától eltérő arculata, fejlődése, és ugyanúgy, a 

gondolatnak sem: a filozófiai kaloda nem engedi pl. a különböző szinteken és a 

fejlődésében való vizsgálatát.
Láthatóan a beszűkülés veszélyét rejti, ha a különböző alkotói területeket együttesen 

kezelik: pl. a fürdővízzel együtt a gyerek kiöntését is, mint Croce tette, vagy a művészet 
sematizálását, mint pl. Tilgher tette. Pedig már Vittorini figyelmeztet, 1934-ben "... 
prendere ГUmorismo a base dell'arte di Luigi Pirandello é come leggere la Divina 

Commedia alia luce dei criteri estetici del Convito",103 Bár a későbbi kritika majd 

igyekszik is megszabadulni pl. Croce diktátumaitól, ettől a módszertől azonban nem 

mindig sikerül: még Claudio Vicentini is, aki először tekinti önálló esztétika rangján 

állónak Pirandello gondolkodói tevékenységét, tehát más a kiindulópontja, együtt 
vizsgálja a különböző alkotói területeket.
Ezeket az eljárásokat nevezem egymásravonatkoztatásnak.

Mi lehet az oka kortársai zavarának és későbbi kritikusai módszerének? Miért nem érzik 

szükségét, hogy "komolyan vegyék" Pirandellót, és alkotását olyanként értékeljék, 
ahogyan ő megírta: a drámát drámaként, a regényt regényként, a tanulmányt 
tanulmányként?
Mindenekelőtt zavarba ejthette őket Pirandello mássága, melyből a legszembeötlőbb a 

művész filozofikus karaktere, esetenként szokatlan művészi témaválasztása volt: az, hogy 

kezdetben a valóság mibenléte illetve megragadhatósága az ember számára, később, 
konkrétabbá válva a problémafelvetés, maga a művészet, a művészi alkotás is témája 

lehet a műalkotásnak. Ráadásul nemcsak művészi alkotásaiban, hanem tanulmányokban 

is megközelítette ugyanezt a problémát, további alkalmat adva a különböző területeken 

különbözőképpen megfogalmazott, de lényegében azonos témát vizsgáló alkotásai 
egymásra vonatkoztatásának. Ezt a gyakorlatot indokolni látszott az is, hogy gyakran 

emelt át szövegdarabokat is, nemcsak gondolatokat egyik művéből a másikba, 
némelyekben esetleg azt a benyomást keltve, mintha gondolkodói lázában nem tudna 

különbséget tenni a különféle írásműfajok között, és mondjuk, regényírás közben hirtelen

103 Vittorini, Domenico, "II teatro di Luigi Pirandello". in Ateneo Venelo, a.CXXV, vol.l 17, 
n.2.Venezia. Ottobre, 1934. pp. 81-94. ... az Uniorisinót Pirandello művészeiének alapjául venni 
ugyanolyan, mintha az Isteni színjátékot a Convito esztétikai kritériumainak fényében olvasnánk, (saját 
ford.)



60

kitörne belőle a filozófus, és azt hinné, egy filozófiai esszét vagy éppen egy esztétikai 
tanulmányt ír. Anélkül, hogy vitatnánk egy ilyen gondolati vörös fonál létezését, sőt, 
állítva, hogy valójában csak ennek az egész életműben jelenlévő gondolkodói 
problematikának a megfogalmazásával ismerhető meg hitelesen életműve, úgy 

gondoljuk, hogy nem szerencsés módszer az életmű különböző természetű darabjait 
egymásra vonatkoztatni, és egymással magyarázni. Bár nyilvánvalóak az összefüggések 

és nagy a csábítás, célravezetőbb először külön-külön, saját természetük szerint 
megvizsgálni őket.(Ezzel azt is demonstrálnánk, hogy komolyan vesszük Pirandellót.) 

Végső soron egy módszertani kérdésen túl a kutatási cél különbségéről is szó van. Igaz, 
hogy egy alkotói profil felrajzolásakor a végső cél a gondolkodó megismerése is lehet, 
amennyiben egy nagy művész egyúttal mindig nagy gondolkodó is, függetlenül attól, 
hogy gondolatait a műalkotásokon kívül más formában is rögzíti-e. Az is igaz, hogy ez a 

megismerés csak az egész életmű alapján lehetséges. De ha egyszer megfogalmazódott 
már az a felismerés, hogy ebben az életműben jelen van egy teoretikus rész is, sőt, az a 

hipotézis, hogy ez esztétikának tekinthető, akkor az esztétikai koncepció világos és 

biztonságos felrajzolását az elméleti céllal íródott művekből kiindulva kellene 

megkísérelni, ha más okból nem is, módszertanilag mindenképpen. Ezek szövegének 

értelmezése ugyanis az értekező, vagy tudományos próza értelmezésének a szabályai 
szerint folyhat, tehát elegendő az értelmi, logikai összefüggéseinek megragadása. 
Azonban ha a művészi produkciót is bevonjuk a vizsgálatba, tekintetbe kell vennünk, 
hogy a művészi produkció a szöveg szintjén is más minőség, tehát a benne 

"megfogalmazódó" gondolat teoretikus szempontból való értékelése előtt szükséges 

először a benne megfogalmazott művészi gondolatot feltárni.
Nem pusztán stilisztikai különbség van művészi és nem művészi céllal íródott szöveg 

között. Nem csupán arról van szó, hogy ha egy filozófiai gondolat megjelenik egy 

szereplő szájában, akkor stilisztikai jelentése is lesz, miközben az filozófia. Éppen a 

művészi alkotás másságának, önállóságának és integritásának tisztelete jegyében nem 

lehet pl.bizonyos leírt - esetleg más helyeken is felbukkanó, szó szerint azonos - 
gondolatokat "egy az egyben" kiemelni és idézni, legfeljebb retorikai célból, hiszen ezek 

a műben mindig egy szereplő gondolatai. Hacsak nem bizonyítjuk be az esztétikai kritika 

eszközeivel, hogy ezek a szereplők nem vesznek részt a mű életében, azaz nem a saját 
törvényeik és a mű törvényei szerint élő figurák, csak egészen egyszerűen Pirandello 

szócsövei, és éppen "filozófiai" szócsövei (mint ahogy a kritika sokáig gondolta, éppen 

Crocenak és Tilghernek köszönhetően), nem tekinthetünk el attól, hogy ezeket a 

gondolatokat a mű művészi értelemben vett egészének az összefüggésében értelmezzük - 
először. Természetesen ezután lehet, sőt, szükséges is megvizsgálni az összes lehetséges 

összefüggést, főleg, ha a gondolkodó profilját óhajtjuk felrajzolni.
Véleményem szerint éppen a művészi és nem művészi szöveg különbségeinek az 

elmosásából, tehát az együtt kezelésükből fakadnak úgy a kezdeti értetlenségek, mint a



61

későbbi ellentmondásos, lázas, új és új értelmezési horizontokat kereső kritika is, amely 

nem tud megállapodni, mert soha nem érzi kielégítőnek az elért eredményeket.
Az értetlenség és az ellentmondások másik oka, ezzel tulajdonképpen összefüggésben, 
Croce esztétikájának befolyása, az ő művészetmeghatározása.
A kérdés ugyanis ahelyett, hogy úgy vetődne fel: milyen Pirandello művészete, úgy 

vetődik fel: művészet-e, vagy nem művészet, illetve, hogy művészet-e vagy filozófia. Ez 

a kérdésfeltevés számos, sokszor egymással homlokegyenest ellenkező válasz 

megformálását teszi lehetővé, süketek párbeszédévé téve a kritikát. És hiába szögezik le 

időről időre a crocei bírálat káros hatásait, elemzik tévedéseit, és törekszenek más 

szempontokat bevezetni a kritikai értékelésbe, a zavar oka, a kérdés feltevése, mégsem 

szűnik meg, hanem, bár ravaszul, megtanul rejtőzködni. Nem csoda, ha Croce hatása 

alatt kezdetben kiki a maga szájíze szerint vagy elfuserált művészt lát benne, aki az Élet 
ábrázolása helyett üres filozofálgatással tölti meg lapjait, s figurái papírízűek maradnak, 
vagy elfuserált filozófust lát benne, aki nem megfelelő szakmai felkészültséggel 
nyilatkozik nem tisztán filozófiai problémákról, s a továbbiakban tételét bizonyítandó 

illusztrációnak használja hol a művészi hol az elméleti alkotás egyes részeit. Később a 

kritika kezdi magát rosszul érezni, úgy érzi, nem sikerül megragadni a lényeget, hogy a 

Pirandellóról szóló kritika nem róla szól valójában, hogy tehát Pirandello kisiklik az 

értelmezés alól, megfoghatatlan, rejtélyes.
Az együtt kezelés tehát jelentős mértékben oka ennek az értelmezési csődnek, de az 

együtt kezelés jelenségének végső soron a kritika válsága az oka. Talán 

megkockáztatható az a feltételezés is, hogy ezt a kritikai válságot éppen Pirandello és a 

hozzá hasonló művészi másságok okozzák: ennek a más művészetnek az értékeléséhez 

nem megfelelőek a 19. szd-i kritika eszközei és szemléletmódja. Más, új kritika kell, ami 
a más, új művészetet írja le, s ennek szükségét Pirandello talán sok hivatásos kritikusnál 
hamarabb sejti meg és szerényen próbálja letenni a maga garasát a kritika asztalára. 
Minden tekintetben előbbre járt koránál, s talán mostanra megértek a feltételei annak, 
hogy komolyan vehessük őt.
Ha röviden akarjuk összefoglalni, hogy mi a Pirandello-jelenség oka, azt kell tehát 
mondanunk, hogy a 20. sz-i művészetkritika válsága, és az ezzel a válsággal együtt 
jelentkező kritikusi depresszió, azaz a kellő befogadói erőfeszítések hiánya.

1.5. Poétika vagy esztétika? Egy zárójel a poétika-esztétika terminusok tartalmáról.

Nem kerülhető el ezen a ponton, hogy a poétika-esztétika-filozófia terminológiai 
problémájának kérdésében állást foglaljunk. Az olasz szakirodalmat tekintve 

megállapítható, hogy a poétika, esztétika, filozófia terminusok értelmezése az 

irodalomkritikai szakirodalom szóhasználatában nem egységes, illetve nem tisztázott. 
Amikor egy alkotót vizsgálnak, hol poétikának, hol esztétikának, hol filozófiának a



62

művész világszemléletét hívják, a gondolatait, függetlenül attól, hogy ezeket kifejtette 

önállóan, vagy művészi alkotásaiból következtethetünk rá. Ez egyúttal azt is jelenti, hogy 

egy ilyen poétika, esztétika vagy filozófia alapvetően személyes; csak a művészre 

jellemző, és esetleg történelmileg determinált alkotói gondolatot jelent, és ez a tartalom 

ebben a formában a poétika fogalmához áll legközelebb.
Lehet, hogy ez a modern esztétika válságát fémjelzi, az elbizonytalanodást a "normatív 

esztétikák" lealkonyulását követően, annak a "belátását", hogy minden poétika - 
esztétika? Hogy nem lehetséges, nem érdemes esztétikai rendszereket létrehozni, mert 
minden műalkotás maga teremti meg a maga "esztétikáját", amit korábban poétikának 

neveztek?
Nekem úgy tűnik, mintha az esztétika terminus csak azért veszített volna a hiteléből, mert 
óhatatlanul hozzákapcsoljuk az esztétikai érték fogalmát, és ehhez pedig a normák 

felállításának szükségessége csatlakozik, legalábbis a hagyományos esztétikai diskurzus 

szabályai szerint.
Mi pedig mintha el akarnánk kerülni, hogy esztétikai ítéleteket hozzunk. Az esztétikai 
ítélet meghozatala pedig nem függetlenedhet az esztétikai értéktől. A nehézséget az 

jelenti, hogy eme érték történetileg szükségszerűen változik, tehát az elméletnek is 

változnia kell, vele együtt. Vagyis az ítéletek meghozatalának alapja, az érték és vele az 

elmélet nem stabil, mert követnie kell a történetileg változó művészetet és társadalmi 
kontextust.
Ugyanakkor az esztétikától elvárják azt, hogy az ítéletek meghozatalának elméleti 
alapvetésként szolgáljon, és elméleti, sőt spekulatív értelemben örökérvényű igazságokat 
fogalmazzon meg az esztétikumról. Ez az elvárás látszólag - és a valóságos gyakorlat 
problémáinak tanúsága szerint is - lehetetlen feladat elé állítja az esztétikát: maradjon úgy 

tisztán spekulatív, hogy konklúziói alkalmasak legyenek az egyedi művekről folytatott 
diskurzus kereteit kijelölni.
Az esztétikai érték meghatározása maga is esztétikai probléma: meghatározható-e az 

esztétikum szférájában, vagy segítségül kell hívni a megismerő tevékenység szféráját, és 

ez esetben dualisztikus értékmeghatározás történne. Az érték természetesen csak akkor 

jelent problémát, ha normaként szerepel: a normatív vonás azonban kiküszöbölhetőnek 

tűnik, ha az esztétikai minőséget - az esztétikai létezésmód különféle módozatait - értjük 

érték alatt, és nem hangoljuk ezeket egy másik, pl. etikai értékrendszerhez. Akkor egy 

leíró, és nem normatív esztétikát kapunk, ami a létező művészeti alkotásokról folyó 

diskurzusnak kiindulópontjaként szolgálhat. Kérdés marad persze, hogy a létezett 
műalkotások vizsálata alapján megállapított esztétikai minőségek mi módon kerülhetnek 

a tiszta spekulativitás szférájába (Id. Croce késői esztétikája); kérdés az is, hogy hogyan 

képviselhetnék vagy helyettesíthetnék az esztétikai minőségek az esztétikai értéket 
(nyilván nem egy mennyiséget objektíve mérni képes, hanem a minőség meglétét 
regisztráló, alapjában véve a befogadói érzékenységtől meghatározott szubjektív skálán);



63

és nyitott kérdés az is, hogy van-e az értékmozzanatoknak spekulative megközelíthető 

közös nevezője.
Ezen kérdések kiindulópontjában persze magának az esztétikumnak a definíciója áll. Ha 

az értékproblémákat ill. a normák felállításának kényszerét kizárjuk az esztétikai 
diskurzusból, akkor viszont néhányak szerint felvethető, hogy mi maradhat más, mint a 

poétika, a művészetről való beszéd számára? Ha pedig a mássághoz (más 

értékrendszerhez, a valósághoz, objektív támponthoz) való viszonyítás, mint az esztétikai 
tárgy objektív létezését megragadni akaró megismerés módszere nem vezet eredményre 

az esztétikai tárgyak megítélésénél, ha tehát az objektív minősíthetőség nem lehet része 

az esztétikai ítéletnek, akkor az egyedi, konkrét, személyes tapasztalat síkján mozgó 

szubjektív ítélet marad, az alkotói és befogadói poétika.
Ugyanakkor nem tagadható, hogy modern korunkban is igény az esztétikai létezésmód 

általános és elméleti vizsgálata, ezen belül a művészeté, annak mibenlétére, 
létezésmódjára, létrejöttére vonatkozó kérdések megválaszolásán keresztül. Újra meg 

lehetne jelölni, akár újrafogalmazni, hogy a normák elvetése után mire vonatkozhat 
esztétika névre igényt tartó diskurzus, pl. esztétikai minőségekre, az esztétikai ábrázolás 

feltételeire, lehetőségeire, annak más megismerési módoktól való különbségére, stb. Meg 

lehetne fogalmazni, mi az, ami a poétika fogalmába nem fér bele, s aminek a vizsgálata 

mégiscsak az egyedin túlmutató általános igazságok keresésének elméleti jellegű feladata.
Egyszóval a kutatások tanulságai nyomán lehetséges volna a terminusok tisztázása. 
Természetesen a jelen dolgozat nem tűzheti ki feladatának e kérdések vizsgálatát sem, 
nemhogy megoldását. Azonban tárgyát sem közelítheti meg anélkül, hogy ne ütközne

szóló dolgozatbele a problémába. A Pirandello teóriájáról 
szempontjából mindenesetre célszerűnek látszik tisztázni legalább a kifejezések jelentését, 
pontosabban megállapodni abban, melyiket milyen értelemben fogjuk használni, mielőtt 
szinonimaként kezdenénk használni őket, ha más okból nem is, éppen az eddig tárgyalt 
zavaros kritikai helyzeten való túljutás céljából, tehát egy alkotói életmű alaposabb 

megismerése érdekében.
Bár nem szívesen bonyolódom bele ebbe az elméleti feszültségeket is hordozó 

terminológiai problémába, de valahogy meg kell nevezni Pirandello teóriáját. Az 

esztétika megnevezéssel azt az álláspontomat szerettem volna jelezni, hogy a 

személyesen, a programszerűn túli igényt és perspektívát érzékelek Pirandello 

teóriájában. Hogy megállapítható legyen, teóriájában végül is melyek az esztétikai 
dimenziójú kérdésfelvetései, és melyek a poétikaiak, ahhoz Luigi Pareysont fogom 

segítségül hívni. C. Vicentini is rá hivatkozik, mikor azt írja:

esztétikájáról

...la ricchezza ehe rivelano ad unó studio attento i testi teorici noti о semisconosciuti, 
sembrano esigere la riconsiderazione di tutto il probléma del pensiero di 

Pirandello, mentre i suoi stessi presupposti chiedono di essere rivisti alia luce di 
estetica contemporanea. Bisogna infatti notare ehe senza la distinzione preliminare tra



64

poetica ed estetica, qual ё stata operata dalia teória della formativitá,lü4giá non sarebbe 
stato possibile ricuperare il pensiero di Pirandello studiandolo come poetica pur 
ritenendolo privo di valore filosofico. ...non é difficile scorgere, come la mancanza di 
sistematicitá non comporti necessariamente un pensiero frammentario e occasionale, 
senza svolgimento né coerenza di problemi.

Pareyson a hivatkozott részben a poétikák és az esztétika művészetről való beszédének 

különbségeit fejtegeti és eközben a következő megállapításokat teszi, először a 

poétikáról:
. ..ogni opera contiene in sé una determinata "idea" dell’arte e del posto ch'essa occupa 
о merita d'avere о vuole conseguire nella vita spirituale. ... Queste diverse concezioni 
... attestano a sufficienza ehe non si puő né far arte né legger arte senza un' "idea" 
dell'arte e del posto ch'essa occupa nella vita spirituale, e cioé senza una "poetica", la 
quale potrá essere implicita nello stile dell'autore о nel gusto del lettore, oppure 
dispiegata in un concreto e determinato programma artistico, espresso in manifesti о 
trattati о codici normativi, tracciato sül modello di opere esemplari о disegnato come 
proposito di opere da fare ... potrá insomma concretarsi e realizzarsi nello stesso 
processo di produzione dell'opera oppure isolarsi in una precettistica presupposta; 
comunque sia, sempre un'opera d'arte contiene in sé, viva e attiva e operante, una 
poetica, e cioé un "ideale" dell'arte e un "programma" d'arte. ... Tutto ciö suggerisce la 
necessitá d’una distinzione fra I’estetica, ehe ha un carattere filosofico e puramente 
speculativo, diretta com'é a definire un "concetto" dell'arte, e le poetiche, ehe hanno 
un carattere storico e operativo, giacché sorgono per proporre "ideali" artistici e 
"programmi" d'arte. ... La coscienza della storicitá déllé poetiche é una déllé migliori 
conquiste del pensiero filosofico, perché per un verso sottrae all'estetica la pretesa di 
comandare all'artista con l'imporgli certi modelli о certi programmi, piuttosto ehe altri, 
... e per altro migliora l'atteggiamento del lettore e del critico, preservandoli da 
un'assurda assolutizzazone del proprio gusto, ... indirettamente giova anche ágii artisti, 
i quali, aprendosi curiosi a forme d'arte diverse da quelle tradizionalmente esemplari, 
... ne traggono ispirazione per forme d'arte nuove ... II che implica ehe dal punto di 
vista estetico le poetiche devono esser considerate come tutte egualmente legittime. ... 
All'arte é bensí necessaria una poetica che, nel suo concreto esercizio, operosamente 
animi e sorregga la formazione dell'opera, ma non é essenziale una poetica piuttosto 
ehe un'altra. ... L'essenziale che arte ci sia, e ehe nessuna di queste poetiche si 
assolutizzi in modo da pretendere di contenere essa sola l'essenza dell'arte, 
monopolizzando l'esercizio ed erigendosi cosí a falsa estetica. Per la stessa ragione il 
filosofo deve vigilare affinché la sua definizione dell'arte non venga interpretatata in 
senso "poetico", ma rivesta un carattere gelosamente "estetico", cioé filosofico, né in 
suo nome un programma d'arte venga svalutato a favore di un altro ...

105

106

104 Pareyson. Luigi. Estetica. Teória della forma tivita, Bologna. Zanichelli, 1960.
105 Viccntini. id.mű. p.7. ... az ismert vagy kevésbé ismert elméleti jellegű szövegek gazdagsága, úgy 
tűnik, megköveteli a pirandellói eszme teljes kérdéskörének újraértékelését, miközben Pirandello saját 
előfeltevései a jelenkori esztétika nézőpontja szerinti újbóli megvizsgálást igénylik. Meg kell jegyeznünk 
azonban, hogy poétika és esztétika előzetes megkülönböztetése nélkül - olyan módon, ahogy azt a 
formaalkolás elméletében tettük - nem lett volna lehetséges a pirandellói eszme megmentése sem. vagyis 
ha csupán poétikaként tanulmányoznánk azt. mely nem rendelkezik filozófiai értékkel. ... nem nehéz 
észrevenni, hogy a szisztematikus kifejtés hiánya nem vezet szükségszerűen alkalmi vagy töredékes 
gondolatrendszerhez, mely nélkülözi a kiteljesedést vagy a problémák összefüggőségét, (saját ford.)

Pareyson. id.mű. p. 271-276. ... minden műalkotás tartalmaz egy meghatározott "eszmét" a 
művészetről, és annak helyéről, vagy arról a helyről, amelyet megérdemelne, vagy amelyet el akar érni a 
szellemi éleiben. ... Ezek a különböző elképzelések tanúsítják, hogy nem lehet művészetet sem alkotni.

106



65

Az esztétika spekulatív jellegének megvilágításához még további fejtegetéseket kapcsol, 
miközben megállapítja:

Ché il carattere speculative dell'estetica non é per nulla infirmato, ma anzi ribadito e 
persino garantito da questo necessario richiamo all'esperienza dei fatti artistici, sulla 
quale essa ha da riflettere per determinarne la struttura, spiegarne la possibilitá, 
definirne il significato e studiarne la portata metafisica. L'estetica deve muovere da 
una fenomenologia dell’esperienza artistica ,..107

Az esztétika feladatának ilyen meghatározása emlékeztet Adorno törekvésére, aki 
azonban a középút problematikusságát is érzékeli; erről Weiss János a következőképpen 

szól.
A kitüntetett művészi tapasztalat filozófiai elemzését tekinthetjük az esztétikum 
konstrukciójának. ... A művészet filozófiája ... a konkrét technikai elemzések és az 
elvont spekulációk pólusaira esik szét. ... Mennyiben tekinthető szükségszerűnek a 
létrejött polaritás? A művészet filozófiája ugyanis - emfatikus értelemben - csakis e 
polarizáció esetlegességének posztulálásával válik lehetségessé. A művészetfilozófia 
feladatát a "túl speciális" és a "túl általános" ítéletek közötti középút kijelölése alkotja. 
E középút megtalálásával lehetne valóban megszólaltatni a kitüntetett művészi 
tapasztalatot. ... Az esztétikum konstrukciójának a művészet filozófiai elemzésének 
lehetőségéből kell kiindulnia. E lehetőség azonban - ebből származik a polarizáció - 
korántsem adott evidens módon. A művészet filozófiájának ugyanis - szembeszökő

sem megérteni művészi ideál, azazhogy "poétika" nélkül, anélkül, hogy elképzelésünk lenne a művészet 
helyéről, melyet a szellemi éleiben betölt, és amely poétika vagy a szerző stílusában, vagy az. olvasó 
ízlésében jelenik meg. vagy egy konkrét művészi programmá formálódva, mely kiáltványokban, 
értekezésekben, normatív előírásokban kifejezve található, vagy amelyet példaként tekintett művek 
modelljéből kiindulva vázolnak fel. vagy amely az elkészítendő művekre telt javaslat formáját ölti ... 
vagyis c poétika konkretizálódhat és valósággá válhat akár egy mű alkotásának folyamatában, akár mint 
előzetesen felállított normarendszer: bárhogyan is. egy műalkotás mindig tartalmaz egy élő. aktív és 
működő poétikát, vagyis egy művészi "ideált" és egy művészi "programot". ... Mindez arra int. hogy 
szükséges megkülönböztetési tenni esztétika - amelynek filozófiai és tisztán spekulatív jellege van. és 
amely e minőségében arra irányul, hogy meghatározza a művészet "fogalmát" -. és a poétikák közölt, 
amelyeknek történeti és operatív jellegük van. minthogy azért keletkeznek, hogy művészi "ideálokat" és 
művészi "programokat" javasoljanak. A poétikák történeti meghatározottságának tudomásulvétele a 
filozófiai gondolkodás egyik legnagyobb nyeresége, mert egyrészt kivonja az esztétika hatásköréből azt 
az elvárást, hogy bizonyos modellek, vagy bizonyos, egy másikkal szemben előnyben részesített 
programok felállításáv al irányítsa a művészt... másrészt megfelelőbbé teszi az olvasó és a kritikus 
magatartását is, megóva őket attól, hogy saját ízlésüket abszurd módon kizárólagossá tegyék ... 
közvetetten jót tesz a művészeknek is. akik kíváncsian fordulnak a hagyományostól eltérő művészi 
formák felé ... és azokból ihletet merítenek új művészi formákhoz ... Mindez azt jelenti, hogy esztétikai 
szempontból a poétikákat egyformán legitimnek kell tekinteni. ... Jóllehet a művészetnek szüksége van 
poétikára, mely a saját konkrét gyakorlatával tevékenyen élővé teszi és szabályozza a mű formálását, de 
ilyen minőségében az egyik poétika nem különbözik lényegében a másiktól. Az a lényeg, hogy' művészet 
keletkezzen, és hogy egy poétika se tegye magát kizárólagosssá. azt hangoztatva, hogy egyedül ő ismeri 
fel a művészet lényegéi, monopolizálva a művészi gyakorlatot és ily módon hamis esztétikává emelve 
magát. Ugy anilyen okból a filozófusnak azon kell őrködni, hogy az ő művészetről adott definícióját ne 
poétikaként interpretálják, és rá hivatkozva ne lehessen egy művészeti programot egy másik rovására 
értékelni, hanem hogy e definíció szigorúan "esztétikai", azaz filozófiai jellegű legyen, (saját ford.)
107 idem. p. 278. Az esztétika spekulatív jellege egyáltalán nem veszíti érvényét, sőt. megerősítést és 
garanciát nyer azáltal, hogy szükségképpen a művészi alkotások tapasztalatára utal vissza, amely 
tapasztalatról azért gondolkodik, hogy megállapítsa a szerkezetét, értelmezze lehetőségeit, meghatározza 
a jelentését és metafizikai jelentőségét. Az esztétikának a művészi tapasztalat jelenségeinek 
tanulmányozásán kell alapulnia, (saját ford.)



66

módon - ellentétes dolgokat kell szintetizálnia: a művészet a realitás, a filozófia pedig 
az idealitás mozzanatát képviseli.

A kérdés tehát az, léteznek-e a művészetnek (vagy legalább egy-egy művészeti ágnak) 

olyan vonásai, amelyek történeti meghatározottságtól függetlenül mindig fennállnak, 
mert ha igen, ez létjogosultságot ad a poétikailag való vizsgálattól eltérő vizsgálódásra. 
Tekinthetjük ezt úgy is, hogy létezik egy olyan kutatási irány, mely éppen arra kíváncsi, 
léteznek-e ilyen állandó meghatározók, és ez a kutatás nevezi magát esztétikának. Egy- 
egy konkrét teória vizsgálatánál azonban nyilván nem könnyen eldönthető, hogy az elért 
eredmény csupán egy adott történelmi pillanatban érvényes igazságot, egy poétikai 
igazságot fogalmazott meg, vagy valami általános érvényűt. Ehhez mindenképpen távlat 
kell.
Megjegyezhető, hogy az esztétika és a művészetfilozófia fogalmai nem esnek teljességgel 
egybe. Mégis úgy véljük, hogy bár az esztétika tágabb értelemben foglalkozik az érzéki 
megismerés vizsgálatával, a művészetet illetően végülis esztétika és művészetfilozófia 

ugyanazon kérdések vizsgálatára jogosultak.
A fenti megfogalmazásokon felbátorodva én a dolgozatban esztétika alatt a művészettel 
illetve az irodalommal kapcsolatos filozófiai igényű kérdésfelvetést, a művészettel, 
irodalommal, annak általános kérdéseivel (pl. mibenlétével, létezésmódjával) foglalkozó 

teóriát értem, amely azonban nem függetleníti magát a konkrét esztétikai tapasztalás 

tanulságaitól, egyszerűbben fogalmazva esztétikán az érzéki - különös tekintettel a 

művészi-irodalmi - megismerés doktrínáját fogom érteni, függetlenül attól, hogy 

rendszerszerű vagy töredékes megfogalmazást kap.
A 20.szd. folyamán ez a kutatási érdeklődés némileg profilt változtatva önállósította az 

irodalom filozófiai igényű vizsgálatát, és ugyanakkor e vizsgálatot szigorúan a modern 

tudományosság kritériumai szerint óhajtotta folytatni: ezt nevezzük ma 

irodalomelméletnek. Ez a leválás az esztétikai gondolkodás differenciálódását is 

jelentette, és egyúttal megszabadította az esztétikai vizsgálódást annak kimondatlan de 

létező terhétől, hogy esztétikum alatt sokan mintegy természetszerűleg irodalmit értettek, 
és mikor a művészeti esztétikumról értekeztek, tulajdonképpen az irodalmi, vagy még 

szükebben a költői esztétikumra gondoltak. Pirandello korában azonban ez a 

specializálódás még nem jelent meg; és ez azt is jelentette, hogy még nem adták fel a 

művészet egészére érvényes igazságok megfogalmazásának lehetőségét, jóllehet ezt az 

illúziót éppen az esztétikum területeinek differenciálatlan egybemosása tette lehetővé. 
Poétika alatt az egyéni művészetalkotás/befogadás módszeréi és elveit fogom érteni, 
melyeket maga az alkotó - de a befogadó/kritikus is - elméletileg reflektálhat vagy sem, 
és ekkor a müvek alapján következtethetünk rájuk.
Filozófia alatt a világ (melynek része a művészet, a művész és a műalkotás is) 
megismerésével kapcsolatos filozófiai (általános, nem szaktudományos) kérdéseket és

"108

108 Weiss János. Az esztétikum konsrnkciója Adománál, Akadémiai Kiadó. Budapest. 1995. p. 11-12.



67

válaszokat, alkotói gondolat alatt pedig azt a - részben filozófiai, részben esztétikai, 
részben poétikai tartalmú, gondolat formájában is megfogalmazható választ fogom 

érteni, amit a miivész az alkotásában, az alkotásával keres, és ami túl van - mivel utána, 
elemzéssel feltárható módon jeleníthető meg - az esztétikai/érzelmi típusú válaszon, azaz 

a művészi hatásban megfogalmazódó válaszon. Pirandello ezt a választ hol a művészet, 
hol a tudomány eszközeivel kereste életművében.
Mármost mi a jelentősége a Pirandello-kritika szempontjából annak, hogy Pirandello 

teóriáját miképpen fogjuk fel: pusztán poétikai programként, vagy spekulatív kitekintés 

igényével fellépő esztétikai gondolatként? Azaz: számíthatunk-e a Pirandello-kritika, 
mint jelenség karakterének megváltozására annak hatására, hogy miként címkézzük 

Pirandello teóriáját?
Ha a jelenség fő okának a teória és a praxis együttkezelését és eredményének az ennek 

következtében kialakult értelmezési válságot tartottuk, akkor minden bizonnyal van 

jelentősége minden szétválasztásra irányuló kísérletnek. Ha a teória leválasztható a 

művészi produkcióról, ha tehát ki tudunk lépni annak a kényszeréből, hogy poétikai 
kulcsként alkalmazzuk, akkor a kellő gondossággal elvégzett analízis periódusát 
követheti majd a szintézis, az alkotói gondolat megfogalmazása, végső soron pedig egy 

ellentmondásmentesebb Pirandello-kép megalkotása.



68

II. RÉSZ
AZ ESZTÉTIKAILAG RELEVÁNS TÉMAKÖRÖK ANALÍZISE

11.1. Pirandello, az elméleti író

Tulajdonképpen a múlt század közepétől fogva elindult tendencia az emberi psziché 

történéseinek a vizsgálata, s az emberi történések illetve tevékenységek ilyen aspektusú 

meghatározására való törekvés. Része ennek a tudományos illetve a művészi tevékenység 

pszichológiai szempontból való megközelítése is: a tudomány illetve a művészet 
"megfigyelése", pontosabban jobbára önreflexiója szaktudományos és filozófiai 
erőfeszítéseket eredményez.
Már ezeknek az önreflexióknak a "müfajbeli" (tudomány? művészet?) minősítése is 

problematikus, éppen tárgyuknál és módszerüknél fogva, s ez további problémák 

megjelenését vonja maga után, pl. a nyelv mint közvetítő szerepének új, a reflexió 

szempontjából történő újraértelmezését. Ez a tapasztalat a 20. szd. végére sem tekinthető 

olyannak, ami megnyugtató eredményekkel zárta volna le az ember megismerő 

tevékenységének a megismerését.
Sem az agykutatás, sem az emberi psziché vizsgálata nem tart ott, hogy pontos, mintegy 

topográfiai leírást tudna adni arról, hogy az egyes pszichés folyamatok lezajlásának mi is 

a menete, módja, s főleg hogy azok milyen összefüggésben vannak egymással.
A művészi és gondolkodói tevékenység elkülönítése ezért eddig csak eredményeik, 
produktumaik összehasonlítása útján történhetett, azonban mára ez a megközelítés egyre 

jobban veszít abból a lehetőségéből, hogy az eddigieken kívül, azoknál mélyrehatóbb és 

mindenre érvényes különbségeket mutasson fel.
Az elkülönítés más módszerének kínálkozik a produktum létrehozásának módszerét, 
menetét, a létrehozáshoz felhasznált, igénybevett "eszközöket" vizsgálni - ezt teszi 
tulajdonképpen Pirandello is - és ekkor a módszer egyúttal minőségmeghatározó 

tényezővé is válik, elkülönít tudományos és művészi minőséget, egyrészt, és mint majd 

Pirandello írásaiban láthatjuk, a művészet valódi és nem valódi minőségének 

megkülönböztetésére is alkalmas. Csakhogy itt ekkor már a művészet meghatározásáról 
és önmeghatározásáról is szó van, s ez, különösen a kilencvenes évek végére olyan 

mértékű probléma, amellyel még a kortárs esztétika sem igazán tud megbirkózni. Ami azt 
illeti, a tudomány működésmódjával, s talán ebből fakadóan eddig elfogadott 
definíciójával kapcsolatosan is érdekes kérdések vethetők fel (ld. Polányi).
Mármost a Pirandello által "javasolt" elkülönítési módot alkalmazva nem lehet 
problémánk a tekintetben, hogy saját életművéből mely alkotásokat tekintsük 

művészetnek, és melyeket nem. Ugyanennek az elkülönítése, mint láttuk, a korabeli 
kritika, sőt, még a későbbi számára sem egyértelmű, s ennek az oka lehet az alkotási 
módszerek nem eléggé alapos vizsgálata. A forma felszínén marad az, aki az esszék



69

képgazdag és metaforikus stílusát érzékelve épp eme érzékletesség miatt nem tartja 

azokat eléggé tudományosnak, másrészt a logikus gondolkodást ábrázoló műrészleteket 
filozófiának, esetleg tudományos eszmefuttatásnak nézi. Nem követelmény a tudós 

számára a száraz stílus, minthogy a művésznek sem írhatják elő, milyen tárgyat 
ábrázoljon, már amennyiben az a tárgy a művészi ábrázolás számára kötelező 

megközelítéssel ábrázoltatik.
A Pirandello-esszék okfejtése logikus, a felvetett tézisek sokoldalú bizonyítására, 
körüljárására törekszik, a cáfolat lehetőségét a kifejtés formájánál fogva biztosítja, tehát 
megfelel a humán tudományosság követelményének. Más kérdés, hogy tárgyának 

szemlélete szokatlan, a tudományos megközelítés számára is viszonylag új, s ez is 

könnyen vonja szerzője fejére a tudománytalanság vádját (Id. Croce, aki szerint 
Pirandello elfuserált filozófus - de hiszen nem is akar filozófiát művelni szegény. 
Csakhogy az esztétikát a korabeli lehetőségek szerint jobbára csak filozófiai alapon 

művelik, kivéve azokat a szerzőket, akiket Pirandello is forrásaként használ. Bergson, 
Lipps, Séailles, Marchesini).
Két nagy, de tulajdonképpen összefüggő területe van Pirandello nem szépirodalmi jellegű 

munkásságának, a tanulmányíróé és a kritikusé, s mindkettő az irodalmi közéletben való 

aktív szereplését dokumentálja. Az esszék, tanulmányok megírásának közvetlen oka, 
kiindulópontja formálisan mindig valamely, a szellemi közélet őt érdeklő jelenségével 
kapcsolatos. Ez a keret azonban gyakran a konkrét problémán túlmutató általános 

kérdések felvetését is lehetővé teszi számára, mégpedig igen szívósan, konzekvensen 

vissza-visszatérve bizonyos kérdésekre. Éppígy történik a recenziók és a kritikák esetén 

is, amelyek formálisan szintén az irodalmi élet valamely konkrét megnyilatkozásához 

köthetők.109
Az ismétlődések, és az írások koherenciája, a bennük megnyilvánuló összefüggések 

indokolják, hogy ne pusztán irodalmi prózáról, hanem elméleti igényű megközelítésről 
beszéljünk, jóllehet Pirandello a L'umorismo c. nagyszabású tanulmányon kívül nem 

mutatta jelét annak, hogy művészeti nézeteit rendszerbe foglalni vagy összegezni 
kívánná.
A különböző írásokban alkalomhoz illő kis módosításokkal gyakran szó szerint azonos 

módon visszatérő szövegek arra bizonyítékok, hogy Pirandello gondolataiban látens 

módon meglehetősen korán körvonalazódtak művészetről való gondolkodásának 

alapvető elemei, és a különböző konkrét alkalmak adtak lehetőséget arra, hogy egyrészt 
kifejezze ezeket a gondolatait, másrészt időről időre tovább is lépjen, és fejlessze azokat, 
szélesítve gondolkodásának horizontját.
A ma rendelkezésre álló gyűjteménye ezeknek az írásoknak az összes müvek hatodik 

kötete.110 Jónéhány írása azonban nem került be ebbe a kötetbe, és egyébként is igen

109 Ezek jegyzékét a hozzáférhető bibliográfiák alapján a Függelékben közöljük.
Pirandello. Saggi, poesie, ser it ti varii. {"Tutte te opere di Luigi Pirandello", 6 voll.) Milano, 

Mondadori, 1958-1960. VI. vol. Milano, Mondadori, 1960.
no



70

nehezen hozzáférhető. Pirandello műveinek ma elérhető legteljesebb bibliográfiája Franz 

Rauhut könyvében található,111 azonban kiegészítésként tekintetbe kell venni néhány más 

bibliográfiai adatközlést is.112
A nagyobb tanulmányok és az esszék hosszmetszeti analízise terjedelmi korlátok miatt a 

Függelékbe került, a kisebb írásokra, kritikákra, recenziókra pedig e tanulmány keretei 
között sajnos csak a lábjegyzetekben van mód kitérni.113 A Függelékbe került 
szövegelemzésnek az eredményeire épülően jelen fejezetünkben megkíséreljük az 

esztétikailag releváns kérdések analízisét.
Pirandello esztétikainak tekinthető nézeteit nagyjából 1908-ig papírra vetette; 1908 után 

már nem merülnek fel új fogalmak, új vizsgálati szempontok, kategóriák, csak legfeljebb 

a régiek kapnak újabb megfogalmazásokat. 1908 tekinthető a szintézis évének is: ekkor 

jelennek meg az Arié e scienza és a L'umorismo című tanulmánykötetei, melyek 

esztétikai gondolkodása szempontjából a legjelentősebb gondolatait tartalmazzák.
Ha végigtekintünk az esztétikai gondolkodása szempontjából releváns, azzal 
kapcsolatosan felmerülő fogalmakon, gondolatokon, láthatjuk, hogyan bontakozik egyre 

artikuláltabb megfogalmazássá egy kezdettől jelenlevő intuíció a művészet mibenlétéről. 
Ez az a kérdés, ami Pirandello esztétikai gondolkodását a kezdet kezdetétől az utolsó 

írásokig foglalkoztatja, egy szükebbnek tűnő problematikából, a nyelvi kérdésből 
kiindulva az általános megközelítéseken keresztül, a művészet és morál kapcsolatát vagy 

a művészet társadalmi szerepét érintve olyan esztétikailag releváns kérdésfeltevésekhez 

eljutva, mint a művészet világábrázolása, vagyis a művészet és a valóság kapcsolata, az 

alkotás pszichológiai folyamata, a tartalom és forma viszonya, az esztétikai tény 

létezésmódja, a művészet befogadása, a művészi megismerés.
Egy másik terjedelmesen képviselt, de talán az életműben számszerint nem annyiszor 

megjelenő kérdéskör az umorismo. Az umorismót persze tekinthetjük úgy is, mint a 

normális művészettől különböző, abnormális művészetet, és akkor az umorísmóval 
kapcsolatos gondolatok is beilleszthetők a művészet mibenlétét analizáló előbbi nagy 

témakörbe.
A harmadik kérdéskör a művészettel foglalkozó tudományok, a retorika és az esztétikai 
kritika feladatainak, művészi alkotással való kapcsolatának a vizsgálata.
E három nagy témakör tulajdonképpen felöleli Pirandello művészetről való 

gondolkodásának teljes területét.

111 Rauhut. Franz. Der Junge Pirandello oder das H erden eines existenziellen Geistes, München. 
C.H.Beck. 1964. Bibi. p. 443-495.
112 Providenti, Elio, "Note di bibliográfia sulle opere giovanili di Luigi Pirandello", in Belfagor, 30. 
nov. 1968.
Zappulla Muscarä, Sara, "Rassegna bibliografica", in AA.VV, Pirandello poéta, Firenze, Vallecchi, 
1981.
Hasznos bibliográfiai adatgyű jteménynek tekinthető Vicenlini (op.cit.) könyvének jegyzetanyaga is.
113 Az elméleti min ek kronologikus és műfaj szerinti jegyzékét ld. a Függelékben. A kritikus Pirandellót 
Lorena Maddaloni elemzi könyvében, v.ö. Bibliográfia.



71

Érdekes megfigyelni, hogy az időben előrehaladva hogyan válik egyre specifíkusabbá a 

művészetről való gondolkodása, tulajdonképpen szisztematikusan végigboncolva az 

érintett kérdésköröket, annak szándéka nélkül, hogy esztétikai elméletet alkosson. Pedig 

egy-két kérdéstől eltekintve gondolatai eléggé koherens rendszert alkotnak ahhoz, hogy 

elméletnek legyenek tekinthetők, nem pusztán elszórt eszmék halmazának.

A következőkben megkísérelünk a felmerülő, az általunk esztétikailag relevánsnak 

tekintett témák nála megjelenő sorrendjét követve, tehát az első említésük szerinti 
időrendben haladva egy hosszmetszeti szintézist alkotni. Ez tükrözni fogja az előkerülő 

témák egymás után következésében Pirandello esztétikai gondolkodásának történeti 
fejlődését. Ugyanakkor az egyes témákon belüli fejlődés útját is végigkísérjük, és ezzel az 

egyes témák keresztmetszeti analízisét is prezentáljuk, oly módon, hogy végül teljes képet 
alkothassunk róluk, és egyszersmind világossá váljék az életműben való elszórtságuk, 
szisztematikus tárgyalásmódot nélkülöző kifejtésük ellenére is felfedezhető 

koherenciájuk.
Ez lesz tehát a dolgozatom kezdetén már említett 2. lépcső: az első (Függelékbe utalt) 

analízis eredményeire támaszkodva egy olyan új kontextust igyekeztem létrehozni, 
melyben az eredeti szövegek esztétikailag releváns gondolatai egy koherens rendszerré 

állnak össze. Itt az első analízis során már kiemelt, esztétikailag lényegesnek tűnő 

gondolatokat a keletkezésük időrendjének figyelembevételével csoportosítottam, olyan 

fogalmi csomópontokat óhajtva létrehozni, melyek egy esztétikai diskurzusban fontosak 

lehetnek. Az új kontextus tulajdonképpen egy metaszöveg létrehozását jelenti: a 

pirandellói gondolatokat úgy csoportosítottam és rendszereztem, hogy azok egy olyan 

hiteles, kizárólag pirandellói tartalmú szöveget képezzenek, amelyet Pirandello ebben a 

szerkezetben sohasem írt meg, amelynek gondolatai azonban kivétel nélkül 
megtalálhatók nála. hangsúlyosan gondolatokról, nem csupán szövegdarabokról van szó. 
Bár így tényleg nem írta meg, gondolatai ilyen csoportosításában nyilvánvalóvá válik, 
hogy az eredeti kontextus felszíne alatt létezett ez a szöveg, ez a metaszöveg is, ami így 

egy teória képét ölti (talán, mint belső monológ, mint számára olyan evidenciák sora, 
melyeket nem óhajtott explikálni). E feltételezés egyrészt éppen e gondolatok 

koherenciájával, másrészt esetenként megdöbbentő folyamatosságával igazolható; 
gyakran az egyes témák kapcsán egymás mögé sorjáztatott gondolatokat olvasva nem is 

érzékelhető, hogy az egyes gondolatokat akár évek választják el egymástól: vagy azért, 
mert álláspontja változatlan az adott kérdésben, vagy azért, mert folyamatosan 

differenciálódik, mélyül. Egyúttal beigazolódik az általam alkalmazott eljárás jogossága 

is, bizonyítva, hogy az új kontextus megalkotása nem a pirandellói gondolat 
megerőszakolását eredményezte, csak egy olyan olvasat kibontakoztatását, melynek 

alapjait maga a szerző rakta le müveiben.



72

11.2.1. A nyelv
(1889-1920)114

A nyelv azon témák közé tartozik, melyek a kezdetektől az utolsó írásokig folyamatosan 

jelen vannak.
Legelőször mint élő nyelvet említi, mely a lírához nélkülözhetetlen, s mely az 

ékesszólással ellentétes nyelvi megnyilvánulás.115 Majd a próza nyelvével kapcsolatosan 

fogalmazza meg azt az igényt, hogy a beszélt nyelvhez kell közelíteni. Ha a nyelv 

nélkülözi a spontaneitást, az kevéssé élő nyelvet eredményez. Ez akkor áll elő, ha az írók 

tanult nyelvezeten írnak, a tradicionális, irodalminak nevezett nyelven, mely akadályozza 

az élő művészi kifejezést, s ráadásul az irodalmi kommunikációt is, mivel a beszélt és az 

írott nyelv elválik, két különböző nyelv lesz, és akadályozza az ország kommunikatív 

egységét is.116 A művészetnek nem az irodalmi nyelvre van szüksége, nem ünneplő 

ruhára. Az irodalmi nyelvben jelentkező imitáció megfosztja a művészt a nyelvi 
eredetiség lehetőségétől.117 Csak a "salda e sincera compattezza della lingua" 

eredményezhet életteli művészetet, időtálló művészi formát.118
A nyelvhasználatban is szükséges lenne a fejlődés, és ez vonatkozik az iskolai 
nyelvtanításra is. Szükséges lenne a nyelvben is a kreativitás, amely képes a szellemi 
kreativitást megjeleníteni, szemben az ennek hiányát pótolni igyekvő felszínes, formai 
eljárásokkal.119 Az irodalmi tradíció helytelen kezelése, vagyis a retorika előírásai általi 
normává tétele viszont károsan hat a nyelv fejlődésére.
Egy következő körben mélyebbre hatol. Azt mondja, a drámában a szónak szóbeli 
cselekvéssé kell válnia, ami úgy lehetséges, hogy a szó együtt születik az alakkal. Egy jól 
megírt szereplőnek saját nyelve és stílusa van: úgy kell hatnia, mintha a szereplő írta 

volna saját cselekvésével, és nem a szerző. De a szó a természet- illetve tájábrázolásban

120

114 Az egyes témák alatt szereplő időintervallum a téma első és (az újrapublikálásokat leszámítva) utolsó 
megjelenésének a dátuma. A dátumozásnál a korai kritikák megjelenésének időpontját nem vettük 
figyelembe, mivel elemzésünket - néhány jelentős kivételtől eltekintve - a Saggi, poesie e seritti varii 
(a továbbiakban Saggi) kötetében megjelent, a közmegegyezés szerint jelentősebb írásokra 
koncentráltuk; tehettük ezt azért is. mivel a korai kritikákban megjelenő gondolatok mind újra 
felbukkannak az általunk elemzett írásokban is. A kritikus Pirandellóról egyébként v.ö. Lorena 
Maddaloni, op. cit.
115v.ö. "Petrarca a Colonia", in Vita Nuova, Firenze, anno I, n.47, 8 dicembre 1889; jelenleg a Saggi- 

ban. pp. 865-868.
116\,ö. "Prosa moderna". in Vita Nuova. Firenze, 5 ottobre 1890; jelenleg a Sngg/-ban. pp. 878-881. 
és "Per la solita quistionc della lingua", in Vita Nuova, Firenze, 9 novembre 1890; jelenleg a ,S'ngg/-ban. 

881-887.
v.ö. "Come si parla in Italia", in La Critica, Roma, 12 agoslo 1895; jelenleg a őnggí-ban. pp. 887- 
891.

és "Come si serive oggi in Italia", in La Critica, Roma. 15 settembre 1895
D8V ö. "Eccessi". in La Critica. Roma. 17 febbraio. 1896. jelenleg a Saggi-bm. pp. 906-911.
119 v.ö. "II neo-idcalismo”. in La üomenica Italiana, Roma. anno I. n. 4,27 dicembre 1896, jelenleg a 
.SV7gg/-ban. pp. 913-921. passim
120v.ö. "Romanzo, racconto, novella", in Le Grazie, Catania, 16 febbraio, 1897.

fl?7



73

képpé válik, pontosabban felkelti a tárgy képét, azonban ezt nem úgy éri el, hogy a festő 

módján részletezi a leírást, hanem a szó természetének megfelelően eljárva. Példákért 
Dantéhoz lehet fordulni.121
Dante verselése apropóján megjegyzi, hogy a vers ritmusának a szó, a beszéd természetes 

ritmusán kell alapulnia. A beszéd ritmusát pedig hangtani és nyelvtani törvények 

irányítják. A mai verselés zeneiségének tehát a matériából, a szóból kell fakadnia, nem 

származhat külső elemből, mint a lantkísérettel előadott antik verselés esetén. Vagyis a 

természetes nyelvhasználat még a verselésben is törvény.122
A szónak hatalmában áll, hogy valóságot teremtsen. Ha a szó az alakkal együtt születik, 
vagyis szóbeli cselekvésről beszélhetünk, akkor az alak és a mü is élő, nemcsak 

valóságos, hanem önálló is.123
Hogy hogyan teremthető meg az irodalom számára alkalmas élő nyelv? A dialektusok 

lekerekítése által, vagyis a dialektusok közös gyökerének a megkeresésével. Azonban 

ahogyan maga a mű, úgy a mű nyelve sem lehet utánzás eredménye, vagy előírások 

szerinti; spontán módon kell születnie, mint a műnek.124
Csak ott születhet forma, azaz műalkotás, ahol a nyelv szabad és élő. A nyelv és a stílus 

között egyébként olyan megkülönböztetés tehető, hogy a nyelv objektiváció, 
megismerés, a stílus pedig az, amit a költő kihoz a nyelvből: a nyelvi objektivitás 

szubjektivizálódása. Ez a forma születése, a kifejezés.125 A nyelv kifejezései absztrakt 
megjelenítésre alkalmasak, intuitív megismerésre, mely megismerés a benyomások 

mechanikus formája. A stílus viszont nem a benyomások mechanikus formája, hanem 

formaalkotás, creazione di forma}26
A hétköznapi nyelv naturalisztikus utánzásával szemben irodalmi nyelven írni azt jelenti, 
jól írni: a szereplők a saját módjukon beszélnek. Az így felfogott irodalmi nyelv (tehát 
most nem a tradíciók nehezítette, retorika szabályozta nyelvről van szó) nem átlagos, 
közönséges, aproximatív, pontatlan, hanem egyedi és saját. Az ilyen nyelven írt színdarab 

pedig irodalmi alkotás, éppúgy, mint egy regény vagy egy vers.127 

A "dolgok stílusa" és a "szavak stílusa" antitézise mindig nyelvi kérdés is. Akik a dolgok 

stílusában alkotnak, dialektálisak, idiómaszerüek, a saját maguk alkotta nyelven írnak; a 

szavak stílusában alkotók pedig a tradicionális irodalmi nyelven. E két stílus két formálási

121 v.ö. "Leopardi cieco". in Roma letteraria, VIII, n.3. 10 febbraio 1900. pp. 45-54. passim
122 v.ö. "Per unó studio sül vcrso di Dante", in Nuova Antológia, 1 novembre 1907; még in Pirandello. 
Saggi. a cura di Manlio Lo Vecchio Musti, Milano, Mondadori, 1939 (a továbbiakban Saggi 1939). pp. 
339-356. passim
123 v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori". in Nuova Antológia, ló.gennaio, 1908, még in Saggi 1939, pp. 
229-246. passim

v.ö. "Soggellivismo e oggetlivismo nell’arle narraliva", in Arte e scienza. Roma, W. Modes Libraio- 
Editore, 1908. még in Saggi 1939, pp. 201-226. passim
125 v.ö. L'umorisino, Lanciano, R. Carabba. 1908. Firenze, Battistelli. 1920; még in Saggi 1939, pp. 
13-176.1. rész, 4. fejezet p. 49-63. passim
126 v.ö. "II fatto estetico", in Aprutium, aprile-maggio 1914. pp. 179-188.
127 v.ö. "Tealro e leltcralura". in Messaggero della Dontenica, 30 luglio 1918. Jelenleg a 6ngg/-ban, pp. 
1018-1024. passim

124



74

módot, és egyben két nyelvet is jelent: az egyik a művészethez szükséges egyénített 
nyelv, a másik a kanonizált, tradíciók nehezítette irodalmi nyelv, melyen igazi művészet 
nem, csak utánzás születhet.128

Vagyis Pirandello elveti a tradicionális, kanonizált irodalmi nyelvet, de elveti az utcáról 
felcsipegetett, naturalisztikusan közvetlenül alkalmazott "természetes" nyelvet is. A 

művészet nyelvének valami olyan alkotott, mégis valóságos, egyéni, mégis közérthető és 

müveit nyelvnek kell lennie, mely csak "születhet": ez a nyelv az alkotás létrejötte 

folyamán formálódik, hasonlatosan magának a műnek a születéséhez, (lásd ott). Egy 

ízben azt mondja Pirandello, ez a nyelv a lekerekített dialektus: ezt úgy érthetjük, hogy 

dialektus, mely lehetővé teszi az életszerű nyelvhasználatot, de lekerekített, mely 

megakadályozza a túlzottan konkrét-esetleges külső valóság közvetlen betüremkedését a 

mü ideális világába.

II.2.2, A költő emberi karaktere
(1889-1908)

Az egyes mü megértéséhez szükséges az egész életmű ismerete és a költő emberi 
karakterének a megértése is.129 A művész, az alkotói folyamat és a hatás mélyebb 

megértése a pszichológia eszközei által segít az esztétikai ítéletalkotásban is.130 A 

kritikusnak be kell tudni hatolnia a művész belső világába ahhoz, hogy a kritika ne 

csupán elvont beszéd legyen, hanem a művészet sajátos mivoltát meg tudja ragadni.131 
Ahhoz, hogy pl. az umorismót definiálni tudjuk, be kell tudni hatolni az umorista művész 

belső világába. így megérthetjük, hogy az umorista sosem képes elengedni magát egy 

érzelemben anélkül, hogy valami ki ne zökkentené, meg ne zavarná: igen és nem közt 
van kifeszítve. Az umoristát a megkettőzött állapot jellemzi, mely egy szomorú állapot, 
mivel azt jelenti, számára elveszett az egyszerű emberi érzés lehetősége.132 (Látható, 
hogy az umorismo puszta megértéséhez is elengedhetetlen a költő emberi karakterének, 
pszichés beállítódásának a megértése: hiszen éppen ez az umorismo legfőbb jellemzője.) 

Egy régi szöveg rekonstruálásakor is először a költő lelkét kell megérteni, csak ez vezet a 

mü lelkének a megértéséhez, és a forma intuíciójához: ahhoz az egészhez, mely elvezet a 

rekonstruálandó részletekhez. A költő lelkének a rekonstruálása a mindenkori kritikus és

v.ö. "Giovanni Verga". Discorso di Catania, tenuto il 2 settembre 1920. pubblicato in Studi 
verghiani, Palermo, Edizioni del Sud, 1929, fascicolo I.; még in Saggi 1939, pp. 447-468. passim
129 v.ö. "Petrarca a Colonia", op. cit.
130 v.ö. "Scienza e critica estetica", in Marzocco, 1 luglio 1900. Meg in Andersson, Gösla, Arte e teória, 
Studi sulin poetica del giovane Luigi Pirandello, Stockholm, Almquist §Wiksell, 1966, in Appendice. 
pp. 225-229.
131 v.ö. "Un critico fantastico", in Nuova Antológia, 16 marzo 1905, col titolo "Alberto Cantoni"; col 
titolo attuale in Arte e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908.; még in Saggi 1939, pp. 399- 
424. passim
132 idem

128



75

olvasó feladata - ez jelenti a mü megértését. Az umorismo pl. egy komplex emberi 
magatartás.133
A szépség - az esztétikai tény - fel sem fogható a pszichológiai folyamat követése, 
megértése nélkül: újra kell alkotnunk azt a lelkiállapotot, amit a költő meg akart 
jeleníteni: csak így érthetjük meg a müvet.134

A költő emberi karakterének, pszichológiájának a megértése tehát elengedhetetlen a 

befogadáshoz, akár kritikusról, akár egyszerű befogadóról van szó. Sőt: van olyan 

esztétikai kategória, az umorismo, melyet éppen a költő speciális emberi - pszichés - 
karaktere határoz meg, minősít, és ennél fogva csak pszichológiailag írható le.

II.2.3, Az emberi érzelem és a művészet
(1890-1920)

Ennek a kérdéskörnek a kialakításánál több kisebb, összekapcsolódó témát helyeztünk 

egymás mellé. Megfigyelhető a gondolatok fokozatos elményülése ezek 

egymásrakövétkezésében. Ezekben a kérdésekben nyilvánul meg először Pirandellónak a 

művészet pszichológiai szempontú megfigyelésére irányuló érdeklődése, mely később 

majd az akotó ill. az alkotás és a befogadás pszichológiai szemléletű analízisébe torkollik. 
Egyelőre a következő részkérdéseket vizsgáljuk: a spontán érzések és a művésziség 

összefüggését135, a retorika hátráltató szerepét az érzelmek kifejezésében, illetve az 

érzelem kifejezési lehetőségeit az umorista és a "normális" művészetben.
A művészetben a hiteles érzelem ábrázolásának elsőbbsége van, akár a forma, a 

kompozíció rovására is. A nagy művészetben megfigyelhető a természetes, spontán 

emberi érzések és a kötelesség megfelelő egyensúlya által biztosított harmónia.136 Az 

őszinteség, a valódi emberi érzések képezik a művészet szilárd alapját.137 

Mikor pl. a természetet a maga spontaneitásában, hozzáfüzések és magyarázkodások 

nélkül ábrázoljuk, az sokkalta inkább alkalmas a költő által keresett érzések felkeltésére, 
mint hogyha a költő saját magát a természet helyére, vagy az elé állítja, és 

magyarázkodással, pszichologizálással elnyomja a természet saját beszédét, megfosztva a 

költészetet az illúziótól.138

133 v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", in Arte e scienza. Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908.; még 
in Saggi 1939, pp. 289-335. passim
134 v.ö."L'umorismo", in Snggi 1939. II. rész 1. fejezet, p. 133-138. passim
135 v.ö. a Függelékben elemzett műveken kívül még az alábbiakkal: Pirandello: "Da unó studio 

all'allro”, in La Crilica. 27 febbraio 1896; Pirandello: "Fede e Bellezza", in Roma letteraria, 25 
novembre e 10 dicembre 1898; és Pirandello: "La 'Francesca da Rimini' di G.A Cesareo", in Nuova 
Antológia, 1 febbraio 1905.

v.ö. "La menzogna del sentimento nell'arte", in Vita Nuova, Firenze, anno II, n. 26 e n: 27, 29 
giugno e 6 luglio 1890; jelenleg a SWggi-ban, pp. 868-878. passim
137 v.ö. "Sinceritá e arte", in Marzocco. 1 marzo 1897. (Jelenleg csak mikrofilmen olvasható.) 

v.ö. "Leopardi cieco", op. cit. passim

136

138



76

A művészet logikája, a költői logika azonban nem más, mint a szenvedély szabad - 

mozgása, megindulása, elernyedése, hirtelen változása. A lélek mozdulataira felelnek a 

test mozdulatai, innen származik a versmérték is, mely ritmikussá teszi az érzelmet.
A valódi költészetben a szubjektivitás, az élénk, életteli természetesség, spontaneitás, 
egyszerűség, vagyis az emberi lélekből fakadó igazi érzelmek varázsa van jelen, szemben 

az iskolás költészettel, mely hamisságot, divatreceptekre komponált stílusgyakorlatokat 
mutat fel. Az élmény közvetlenségét azonban zavarja a saját lelki mechanizmusra való 

rálátás, ráismerés, és ez elbizonytalaníthatja, kontrasztossá teszi a lelket: ez történik az 

umorismo esetén. Az igazi költészet feltétele viszont az, hogy semmi fék ne legyen a 

művészet spontaneitása előtt: az igazi költő még egy formát - pl. egy szonettformát - sem 

komponál, hanem érzi azt.
Az umorista viszont sohasem képes magát egy érzelemben elengedni, számára nincs 

egyszerű érzelem, mivel azt mindig felülbírálja a reflexió.141
Az umorismo esetén a reflexió szerepe felveti, nem kerülünk-e kívül az elsősorban 

érzelmi tartalmúnak tekintett esztétikai jelenség körén. Pirandello válasza az, hogy nem. 
Ugyanis minden szépség - esztétikai tény - felfogásának az a feltétele, hogy újraalkossuk 

a költőnek ama lelki-érzelmi állapotát, amelyet ő meg akart jeleníteni. Épp ebben az 

újraalkotásban áll ugyanis az esztétikai szépség. Ha ebben a folyamatban a reflexió is 

szerepet játszik, - márpedig a befogadásban ez elkerülhetetlen - sőt, érzelmi konklúziót 
eredményez (legyen az akár a sentimento deI contrario, akár a katarzis), akkor része a 

szépségnek. Vagyis az umorismo esetén jelenlévő reflexió sem vihet minket kívül az 

esztétikai jelenség körén. Egyébként az umorismo matériája sem más, mint a lélek fikciói, 
az érzelem alkotásai, melyeket bár a reflexió szétszed, de mindennek végül egy érzelem, 
a sentimento del contrario a következménye. Vagyis érzelmeket kapunk az umorismo 

esetén is, csak egyszerre mindig két, egymással szembenálló, ellentétes érzelmet.142 

Az élet egyébként az érzelmek, benyomások közvetlen kifejezése útján, szavakkal leírva 

nem jeleníthető meg a művészetben. Ahol túl sok érzelem van, ott ez nem jelenik meg az 

olvasó számára. Az érzelmek elmesélése, ahelyett, hogy megjelenítenénk azokat, nem 

eredményez művészetet.
A Retorika - a Pirandello-korabeli irodalomtudomány - azonban megfojtja az életteli 
művészetet, mikor a külső forma előírásaival az érzelmek hiteles ábrázolását 
akadályozza. Ugyanis ha a mű gondolkodás és tanulmányozás, nem pedig az érzelmek 

nyomán születik, akkor nem kapunk eredeti művészetet; a tanult, irodalmi nyelv 

akadályozza az írói individuum megnyilvánítását, az élő művészi kifejezést, az írói 
spontaneiást.144 A forma iránti túlzott figyelem, valamint a nem elegendő kultúra

139

140

143

139 v.ö. "Per unó studio sül verso di Dante", op. cit. passim 
v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. passim

141 v.ö. "Un critico fantastico". op. cit. passim
142 v.ö. "L'umorismo", op. cit. p. 134-176. passim
143 v.ö." Giovanni Verga.Discorso di Catania", op. cit.
144 v.ö. "La menzogna del sentimento nell'arte". op. cit. és "Prosa moderna", op. cit. passim

140



77

egyaránt megfojtja a müvet, az alkotó és éltető lélegzetet, és élet alkotása helyett a 

kidolgozás kínos műveletére kárhoztatja a művészt.145 Az előírások szerinti alkotás csak 

imitációt hoz létre, az imitáció pedig rokona a csak fejből, tehát kizárólag ésszel történő 

alkotásnak.146
Még a vers ritmusának is a beszéd, a szó természetes ritmusán kell alapulnia, mivel csak 

ily módon függhet össze a költő indulati, gondolati tartalmaival; minden másra alapozott 
verstani, metrikai szabály abszurd.147
A Retorika tehát árt a művészetnek, mikor a művészet lényegének a tradíció alapján álló 

imitációt tekinti. Ugyanis ezzel szétválaszt gondolatot és formát - tanítása szerint a 

formát csinálni kell - és így az egyedi forma megszületését akadályozza meg. Pirandello 

szerint nem lehetséges a tartalomról a formától elválasztva beszélni, nem lehet a formát 
úgy felfogni, mint valami öltözéket, melyet az ékesszólás ruhatárából csak úgy 

kiválaszthatunk. Márpedig a retorika olyan, mint az ékesszólás ruhatára: felöltözteti az 

arra járó tartalmakat. így nem alkotás, művészet, csak kópia születhet. Az umorista 

művészet is csak a retorika elleni lázadás talaján jöhet létre (gyakoribb ezért a romantikus 

vagy a népi irodalomban), az egyediség jegyében. A retorika egyébként az umorismót 
műfajnak tekintette, pedig Pirandello szerint nem az, hanem a kifejezés minősége.
A hiteles érzelmek hiteles ábrázolása előtt tehát sok akadály tornyosul. Vannak belső 

akadályok, ilyen az, ha maga az érzelem, keletkezése pillanatában, mintegy elveszti a 

hitelét az alkotó előtt, ez az umorismo esete. A művészet szempontjából azonban ez nem 

valódi akadály, csak annyit jelent, hogy másfajta művészet fog születni, mint a 

"normális". A művészet szempontjából a külső akadályok jelentenek súlyosabb 

problémát: ilyenek a retorika, mely a tradícióra alapozott nyelvet és a kész formákat 
kínálja, és ilyen a nyomában járó komponálás, mint művészi magatartás: a retorikát 
tanulmányozva, ésszel és nem az érzelmek nyomán való alkotói eljárás. Mindazonáltal, 
ha el is utasította Pirandello ezeket a külső akadályokat a művészet útjából, annak a 

pozitív megfogalmazásáig, hogy akkor tehát hogyan lehet a hiteles érzéseket hitelesen 

ábrázolni, még sok töprengése van hátra.
Azt, hogy hogyan lesz az érzésből - később a mű ideájából (ami az életről alkotott érzés, 
benyomás) - kifejezés, kezdetben a spontaneitás (később az egy transzformációs 

lépcsőfokkal többet tartalmazó őszinteség) művészi attitűdjéhez köti. Például mikor azt 
mondja, hogy a mű csak a spontaneitást kifejezni képes nyelvtől lesz élő.149 Vagy amikor 

azt mondja, hogy ahol koncepció vagy szándék áll a háttérben, ott a művészet nem 

spontán, nem természetes, nem egészséges (pl. kezdeti felfogása szerint az umorismo

148

145 v.ö. "Come si parla in Italia", op. cit.
v.ö. "Un critico fantastico". op. cit. passim 

147 v.ö. "Per unó studio sül verso di Dante", op. cit. passim 
v. ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 4. 6. fejezet, passim 

149 v.ö. "La menzogna del sentimenlo ncH'artc", op. cit.

146

148



78

sem spontán és természetes, tehát nem egészséges művészi állapot.)150 A spontaneitás 

ugyanis őszinte érzelmet jelent, melyeknek a természet - maga is a spontán erők 

kifejeződése - az alkotója és forrása (s amelyek mivoltát semmiféle reflektiv, szétszedő 

"kisördög" nem kérdőjelezi meg, és nem alakítja át sentimento del conlrarióvá).151 
De a spontaneitás mellett más feltételek is a látókörébe kerülnek, már a kezdet 
kezdetétől, és végig az életművön, mint a hiteles érzés hiteles ábrázolásának feltétele, 
körülményei. Az érzés és kifejezése témában a következő gondolatokat sorjázhatjuk:
A legfontosabb feltétel a spontaneitás megvalósulásához a másik ember tudata. Ha nem 

juthat el a tudatomba az, amit mások éreznek és gondolnak, az éppúgy nem elégít ki, 
mintha a saját érzéseim, gondolataim nem juthatnak el, nem tükröződhetnek mások 

tudatában. Az öntudat nem létezik önmagában, természeténél fogva nyitott, és benne 

kapcsolcilrci lép az, aki gondolkodik és érez, és az, akiről gondolkodik, akivel 
kapcsolatban érez, akit elgondol.152 A szubjektív érzés, gondolat tehát tulajdonképpen 

interszubjektív. a kommunikációból, a kifejezésből természeténél fogva nem zárható ki a 

kifejezés tárgya, mivel eredendően benne van, részét képezi, éppen az alkotónak a 

tárgyával való kommunikációja során kerül bele.
Ilyen kommunikációnak kell létrejönnie a kritika esetén is: igaz, tehát "objektív" csak 

akkor lesz a kritika, ha becsületes és őszinte, vagyis ha sikerül kapcsolatba lépnie a 

művel.
A művészet is akkor lehet őszinte, ha a művésznek sikerül felfüggesztenie az előítéleteit, 
és pusztán a világ megismerése során szerzett tapasztalataira korlátozódni. Ekkor 

sikerülhet neki, hogy úgy realizálja önmagában a rajta kívül álló világot, mint ahogyan az 

érzi önmagát, mintha a művész felfogta belső világban a saját, öntörvényű létezését 
folytatná.153 Vagyis az író azonosul teremtményével, úgy érzi önmagát, ahogy az, azt 
akarja, amit az. Tehát amikor a drámai alak születik, mikor a szó szóbeli cselekvéssé 

válik, mikor az alakok életre kelnek, akkor az író érzelmileg azonosul az alakjával, és ez 

furcsa módon éppen nem az eggyéválást, hanem a kettővé vagy többé válást jelenti: saját 
egoját háttérbe szorítja, és helyet ad a tudatában az általa formált alak önálló létezésének, 
életének, (mint párhuzamosan létező, külön tudatnak, mellyel kommunikálni is tud.)154 

Az érzelmi azonosulás, az egó időleges háttérbe szorulása azonban nem jelenti azt, hogy 

a művész tudata ne venne részt az alkotásban, vagyis hogy valamiféle romantikusan 

elképzelt ködös ihlet állapotában alkotna, mintegy öntudatlanul. Ellenkezőleg, az 

akaratnak és a gondolkodásnak komoly szerepe van a művészi alkotásban. Bár az akarat 
és a gondolkodás egyedül nem tudnak művészetet alkotni, de segítenek a kivitelezésben:

150 v.ö. "Un preteso poéta umorista del secolo XIII", in La vita italiana, 15 febbraio 1896; még in Saggi 
1939, pp. 271-288. passim
151 v.ö. "Percy Bysshe Shelley", in La Tavola Rotonda, Napoli, anno II, n.33, 14 agosto 1892, jelenleg a 
Saggi-ban, pp. 928-932.
152 v.ö. "II momcnto". in La Critica. Roma, 18 marzo 1896, jelenleg a Saggi-ban, pp. 911-913.
153 v .ö. "Sinceritá e arte", op. cit. passim
154 v.ö. "L'azionc parlata". in Marzocco. 7 maggio 1899. jelenleg a Saggi-Ьап. pp. 1015-1018.



79

az akarat rögzíti az eszmét a tudatban, a gondolkodás pedig tükröt tart e rögzített eszme 

elé. (Itt az eszme nem gondolatot jelent, hanem a mü ideáját, mely a forma intuíciója, 
mint később látni fogjuk.)155
Az az akarat és az a gondolat, amely segít a műalkotás kifejezésében, nem a logika 

rokona: nem az analizáló ész munkája. Költői logika: a szenvedély szabad mozgása, mely 

lehetővé teszi, hogy a lélek mozdulatára feleljen a test mozdulata, vagyis a mű 

megragadott ideája kifejeződést kaphasson. A költői logika elősegíti, hogy ne az alkotó 

saját, tudatos és "logikus" akarata, hanem a mü maga irányítsa a saját létrejöttét, és ez 

még a rímekre is igaz: a rím sosem lehet keresett, de mégsem véletlen.
Vagyis a szenvedély szabad mozgása mintegy belülről irányítja a mü létrejöttének 

folyamatát. Jelen van egy kép, egy koncepció, mely kész arra, hogy a művészen kívül is 

valósággá váljon, oly módon, hogy ennek az adott módon szerveződött képnek, 
koncepciónak olyan mozgáskomplexum felel meg, melyet ugyanazok a viszonyok 

mozgatnak: a kivitelezésnek tehát hordoznia kell ugyanazokat a vonásokat, mint a 

kiinduló képnek, ideának, koncepciónak.157 Az idea és a kifejezés közti azonosságnak 

tehát mintha éppen a szenvedély szabad mozgása, vagyis a költői logika lenne a 

garanciája.
Mégis, az érzések világa, az Élei és a művészet két nagyon különböző dolog: a művészet 
elvonatkoztatja és rögzíti azt, ami az Élet: vagyis az életet épp a lényegétől, a mozgástól 
fosztja meg, az esetlegességtől és a megragadhatatlanságtól, kifejezhetetlenségtől. Mégis, 
a művészet létrehozza a csodát: annak ellenére, hogy pontosan abban különbözik az 

élettől, ami annak lényege, mégis életet képes alkotni, képes arra, hogy a szót (a 

megnevezést, a rögzítést) életté, magává a dologgá varázsolja. A dolgok stílusában 

alkotott műben a művész nem a dolog ró! beszél: ott maga a dolog áll előttünk.158

156

Összegzésül, a spontán érzelem őszinte érzelem, melynek alkotója és forrása a természet. 
A művészet spontaneitása esetén a lélekböl fakadó érzelmek közvetlensége adja az 

élményt, és az érzelmek spontaneitása élteti a müvet. Közvetlenség alatt viszont nem a 

közvetlen közlést, pl. a szavakkal leíró, elmesélő közvetlen érzelemközlést kell érteni, 
hanem a szenvedély szabad mozgását, mely a lélek mozdulatait jelenti, s amelyre a 

műalkotásban felelnek a test - tehát a kifejezés - mozdulatai. Ennek egyik eszköze lehet a 

saját nyelv, mely a művel együtt születik. A spontán, őszinte érzelem azonban egyúttal 
interszubjektív: visszhangozni képes az őt felfogó tudatban. A másik ember (saját, 
öntörvényű) tudata bennem és én a másik tudatában, egymással való kommunikációban: 
így működik a spontán, az őszinte érzelem a művészi kommunikációban. Létezni tud a 

másik tudata bennem, és én tudok vele kommunikálni: ez az élmény közvetlenségének

155 v.ö. "Scienza e critica estetica", op. cit. passim
156 v.ö. "Per unó studio sül verso di Dante", op. cit. passim
157 v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. 2.rész passim
158 v.ö. "Giovanni Vcrga.Discorso di Catania", op. cit. passim



80

nevezhető éltető elem, és egyúttal a közvetlenség egyedül lehetséges formája a 

művészetben.
Az igazi költészet feltétele, hogy semmi fék ne legyen a művészet spontaneitása, tehát a 

szenvedély szabad mozgása előtt. A hiteles érzések hiteles ábrázolása előtt azonban külső 

és belső akadályok állhatnak. Külső akadály pl. a retorika, mely előírásaival akadályozza 

a spontaneitást, és imitációt szül. Belső akadály a nyitottság hiánya, vagy a saját ambíció; 
és belső akadály az umorismo esetén fellépő érzelmi elbizonytalanodás, az érzelem, mint 
tartalom hitelvesztése is, amely önmaga kifejeződésének akadályozására hívja elő a 

riflessionéx, és a nyomában járó sémi mentő del contcirióx.

II.2.4.Művészet és morál159
(1890-1923)

Egy korai gondolata ezzel kapcsolatban az, hogy a művészet minősége a társadalom 

morális állapotának tükre: hamis és léha élet csak hamis és léha művészetet 
eredményezhet. Ugyanitt viszont azt is fejtegeti, hogy a kötelesség az mindig érzelmi 
hazugságot is jelent, mivel csak a természetes, spontán érzelmek legyőzése árán 

szerezhetünk neki érvényt. A kötelességnek tehát ellentéte a spontán, valódi érzelem; 
ugyanakkor az igazi művészetnek pedig ez utóbbi a feltétele. Hogy hogyan egyeztethető 

mindez össze? Pirandello ezt ebben az időben úgy látja, hogy nagy művészet akkor 

születhet, ha egy nép olyan belső harmóniát él meg, melyben biztosított a természetes, 
spontán érzések és a kötelesség egyensúlya160 Tehát kompromisszumot köt az embert 
meghatározó erők, a kötelesség és a spontán érzések között, és kijelenti, hogy ez az 

állapot a megfelelő világkép eredményeképpen alakulhat ki. Ilyen volt az antik görögök 

világképe: megértő az érzelmi spontaneitás túlzásaival, mivel azokat emberi dolognak 

tartotta, ugyanakkor képes a megfelelő ítéletek meghozatalára is a társadalmi egyensúly 

fenntartása érdekében. Vagyis a nagy művészet a spontán érzelmek és a kötelesség 

egyensúlya által meghatározott világkép eredménye. Ha az emberi adottságok bármelyike 

túlteng, akkor nem születik eredeti művészet: ez történik a római irodalom esetében 

(kivéve a népi komédiát és a szatírát).
A nagy művészet tehát harmonikus emberi létezésben fogan: ha túl sokat érzünk, túl 
sokat szenvedünk, ez lehetetlenné teszi, hogy megfoganjon bennünk a dráma; akkor 

maga az élet válik drámává, melybe mi belekeveredtünk. A tudatos létezést feltételező 

morális képességnek és az érzelmi spontaneitásnak együtt kell tehát kialakítania azt a 

társadalmi állapotot, melyben nagy művészet megfoganhat.

159 v.ö. még a Függelékben nem elemzett írásai közül: "Taccuino di Bonn", in Saggi, p. 1188.," 
Conversazioni letterarie", in La Critica, 5 gennaio 1896., "Profili letterari: Luigi Capuana", in In 
Critica, 22. aprile 1896. és "La citlá morta di Gabriele d'Annunzio", in Ariel, 13 febbraio 1898. 

v.ö. "La menzogna del sentimento neH'arte", op. cit. passim160



81

Szintén korai gondolatkísérlete, mikor a művészet társadalmi szerepét, vigasztaló 

funkcióját tapogatja körül: kárhoztatja azt a művészetet, mely csak a kor üres 

élettelenségét, hiábavalóságát fejezi ki. A kritika azt a pozitív állítást sejteti-rejti, hogy a 

művészet nem engedheti meg magának a társadalomtól való elvonulást, vagyis a 

művészetnek feladatai vannak a társadalomban, és ezek a feladatok erkölcsi jellegűek.161 
Még az umorismo korai vizsgálatánál is elkülönít az umorismo jellemzői között egy 

morálisan magasrendű attitűdöt: eme attitűd megléte illetve megingása (a magas ideálok 

meghiúsulása, elvesztése) áll az umorista melankóliájának, szentimentalizmusának 

hátterében. Ekkor az umorismo kialakulását még személyes és társadalmi 
válságperiódusokhoz köti, melyben az umorista valamiféle irányultsággal vesz részt, 
conceltő)dL, intevzionéja van.
Később mintha változna az álláspontja. Úgy véli, a költészetet nem a tartalma vagy az 

erkölcsisége minősti, egyedül a formája.163 E változás hátterében ugyanakkor észre kell 
vennünk, hogy szűkül az optikája, figyelme a művészetről, mint társadalmi jelenségről a 

művészetre, mint egyévi alkotásra terelődött időközben: mikor azt mondja, a művészetet 
nem az erkölcsisége minősíti, azt érti alatta, hogy nem az alkotója személyes erkölcse 

minősíti (mely a tárgyához való viszonyban realizálódik a művészetben). Ez azért nem 

ugyanaz a vizsgálati szemszög, mint feljebb: akkor a társadalom, nem az egyén morális 

állapota volt a művészetet meghatározó tényező.
A költészetet tárgya morális értéke tehát nem minősíti, a kritika szemszögéből: nem lehet 
pl. tárgya morális (társadalmi) értéke szerint komolynak vagy fogyatékosnak ítélni a 

művészi alkotást.164
Mostanra úgy látja, az umorismóhoz sem szükséges etikai elkötelezettség; az ideál 
sérülése nem oka, esetleg következménye lehet az umorismonak.165 Az ideál ugyanis 

nem tudja betölteni az umorista világában a rendet alkotó funkciót: darabokra esik, vagy 

csökevényes megvalósultságban létezik, ha van is. Az umorista művésznek 

tulajdonképpen ab ovo nem tetszik a világ valóságossága, de sajátos dekomponáló 

lelkiállapota független morális felhangoktól: egyszerűen egy pszichológiai állapot.166 

A kor politikai, tudományos, művészeti vagy filozófiai problémáira válaszolni sem jelent 
esztétikai értékmérőt; pl. az újdonság, mint esztétikai érték - amely csak egy a művészi 
alkotás lehetséges értékei között - sem a korban levésben, a "kor problémáihoz" való 

viszonyulásban gyökerezik, hanem az eredetiségben; ez viszont a formában, a nyelvben, 
a mű létrejöttének pszichológiai körülményeiben.

162

167

161 v.ö. "Arte e coscicnza d'oggi", in La Nazione lelteraria, Firenze, anno I, n.6, settembre, 1893, 
jelenleg a Soggi-ban, pp. 891-906.
162 v.ö. "Un preteso poéta umorista del secolo XIII", op. cit. passim 

v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. passim 
v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 3. fejezet, p. 39-47. passim

165 id. mű, I. rész, 6. fejezet, p. 115-131. passim
166 id. mű, II rész, 5. fejezet, p. 159-172. passim
167 v.ö. "Teatro nuovo e Icaira vccchio". in Comoedia, 1 gennaio 1923. Con modifiche e aggiunte in La 
Stampa (Torino), 13.maggio 1934; még in Saggi 1939, pp. 249-267. passim

163
164



82

Aztán, kissé váratlan módon, úgy tér vissza a morálra, mint ami a művészetben 

valamiképpen mégis megjelenik, és - nem véletlenül, hanem mint a kezdetekkor is - a 

színházművészet által: a színházon keresztül fogalmazhatók meg egy nép erkölcsi
értékei, a színház képes hangot adni egy nép gondolatainak, érzelmeinek, a színház képes

Azonban168előmozdítani egy nép egyre magasabb és igényesebb erkölcsiségét. 
megnyugodhatunk, nincs szó ellentmondásról: a színház nem művészet abban az 

értelemben, amiként Pirandello a művészetről értekezik egész életében: a színház 

látványosság, illusztráció, fordítás, azok közül azonban a legnagyobb. Vagyis nem 

önmagát valósítja meg, mint a legmagasabb rendű művészi alkotások, hanem a már kész 

műalkotást. Önmagán kívül eső célja van; nemes és szent küldetése az, hogy benne életre 

keljenek az arra méltó költői müvek. És hogy ebben a minőségében hogyan töltheti be 

morális funkcióját, ha az alapanyagául szolgáló költői, művészi alkotás független morális 

értékektől, vagyis nem feladata morális értékek képviselete, mivel az a művészettől 
idegen, külső cél lenne? Erre Pirandellónál nincs direkt válasz; mi azonban a 3. 
fejezetben adunk egy válaszkísérletet.
A morális szándék, mint minden, a mű "saját akaratán" kívüli szándék, idegen test a 

műben, és nemcsak nem szükséges, de egyenesen árt a művészi minőségnek. Azonban a 

morális tartalom hiteles kifejeződése nyilván éppolyan jogos, mint a költő lelkében élő 

bármely mást tartalom kifejeződése. Nem arról van szó tehát, hogy a művészetnek 

erkölcstelennek kell lennie, mert csak akkor lehet igazi, hanem arról, hogy attól, hogy 

egy mű erkölcsi értékeket tartalmaz, képvisel, még nem lesz valódi művészet, és fordítva, 
attól, hogy ilyen értékeket nem tartalmaz, még nem lesz "komolytalan" művészet. Az 

erkölcsiség, mint tartalom, nem esztétikai értékmérő, mint ahogy semmilyen tartalom 

önmagában nem az.
A művészet és morál kapcsolatának egyik aspektusa lehet az alkotó viszonya tárgyához, 
annak morális, illetve társadalmi értékéhez.
Pirandello szerint - mint az részben már a fentebbiekből is kiderült - az esztétikai ítélet, 
vagyis a kritika szempontjából közömbös, hogy az alkotó hogyan viszonyul választott 
tárgyához, vagyis hogy milyen erkölcsi, társadalmi értéket tulajdonít tárgyának. A kritika 

nem alkalmazhat művészeten kívüli mércét: bírálja azt a kritikát, mely az alkotó 

tárgyához való morális viszonya alapján tulajdonít komoly költői szándékot, vagy ítél 
fogyatékosnak művészileg egy müvet. Hiszen a művészet komolysága nem attól függ, 
hogy a költő komolyan veszi-e tárgyát, vagy hisz-e benne, mint valóságban, hanem attól, 
hogy engedi-e művét saját törvénye szerint, spontán, a fantázia müveként megszületni. 
Az alkotó és műve közti viszony azonban fontos lehet pl.a komikum fajtájának a 

meghatározásakor. 169

168 v.ö. "Discorso al convegno 'Volta' sül tcatro drammatico", in.-l/// del Convegno, Roma, Reale 
Accademia d'Italia, 1935. Jelenleg a .Sngg/-ban, pp. 1036-1042. passim 

v. ö. "L'umorismo", op. eit. 1. rész, .3. fejezel, p. 39-47.169



83

És fontos az umorismónak a meghatározásakor is. az umorismót leginkább az alkotó 

felől közelítve, tehát az alkotónak hőséhez, hőse világához (azaz a tárgyához) való 

viszonyán keresztül lehet megragadni.170 Fontos ismét leszögezni, hogy e viszonynak 

nem a morális tartalma a fontos, hanem a pszichológiai: az umorismóhoz nem szükséges 

etikai elkötelezettség, bár nyilvánvalóan megléte, mint minden más, az alkotó lelkében 

lévő tartalom, befolyásolja az umorismo milyenségét, hatását. Mint említettük, az alkotó 

ideáljának sérülése semmiképpen sem az oka, legfeljebb a következménye lehet az 

umorisztikus lelki beállítódásnak; ugyanakkor a tolerancia, a szkepticizmus, a realista 

beállítottság kedvező talajt jelent az umorismo számára, s e viszonyulások éppen az 

alkotónak a tárgyhoz való viszonyát jelentik, de csak közvetve bírnak morális értékkel.171 
Az umorismo másik megkülönböztető jegye, a reflexió is az alkotónak a tárgyához való 

viszonyát rejti magában, amennyiben a reflexió a tárgyra való reagálás: mint "lázadó 

árnyék" fordul szembe a költő eredeti érzésével. A senlimento del contrario, a 

szembefordulás eredménye pedig az alkotónak a tárgyához való ellentmondásos, 
ambivalens viszonyát fejezi ki. Azonban eme ellentmondásos viszony is mentes az etikai 
konnotációktól, mint ahogy az umorismo lelki beállítódását kiváltó számtalan lehetséges 

ok is.172
Ha van az umorismo lényegét meghatározó viszonyulásoknak társadalmi, etikai jelentése, 
ez mindössze annyi lehet bizonyosan, és minden esetben, hogy az umorista a fennállóval 
szemben bizalmatlan: éppen a meglévő egyensúlyt érzi gyanúsnak, és ezért kényszerítve 

érzi magát az ellenpont, a kontraszt megjelenítésére is, a fennálló dekomponálása útján, 
ezzel egy másfajta egyensúlyt létrehozva.
Ez az etikai relativizmus tulajdonképpen annyiban mélyen etikus, hogy az embert 
rádöbbenti a mindenkori etikai, társadalmi értékek viszonylagosságára, illuzórikus 

mivoltára, azaz végletesen emberi és semmiféleképpen sem abszolút értékére. Az 

umorista ugyanis felismeri, hogy az emberi tudat intim tartalmai időnként erősen 

különböznek azoktól a látszatoktól, amelyek a társadalmi élet külsőségeit jelentik; a 

társadalmi hazugság miatt pszichikai lényünknek csak a felszínét éljük meg tudatosan. S 

bár az umorista azt is tudja, hogy az embernek saját túlélése érdekében van szüksége 

arra, hogy eszmékkel és illúziókkal népesítse be a végtelen űrt, azonban nem engedi, 
hogy ez az emberi szükséglet pusztán szükséglet mivolta miatt abszolutizálódjon 

értékében, és pl. morális bálvánnyá váljon.173 Ez az illúziótlanság morálja, a legnagyobb 

emberi bátorság morálja, már-már ember- tehát morál feletti morál.
Az umorista - és minden művész - az élet rögzítésére törekszik, ideális és illuzórikus 

konstrukciók alkotása útján; csak az umorista eközben megmutatja alkotásában az élet 
tulajdonképpeni inkoherenciáját is: alakjait nem a koherencia illúziója, hanem az

170 id. mű, I.rész. 4. fejezet, p. 49-63.
171 id. mű, 1. rész. 6. fejezet, p. 115-131. passim
172 id. mű, II. rész, 3. fejezet, p. 145-150.
173 id. mű, II. rész 5. fejezet, p. 159-172. passim



84

inkoherencia illúziótlansága szüli, mivel az umorista számára a legfontosabb az igazság, a 

valódi okok keresése és nem a mü harmonikus egysége.174 Oda lyukadunk ki tehát, hogy 

az umorismo művészete, éppen annyiban, amennyiben eltér a normális művészettől, mely 

sűrít, idealizál és értelmez, éppen annyiban morálisabb is annál: mivel nem értelmez, 
hanem az igazságot kutatja, a valódi okokat, és képes elviselni akár az inkoherenciát is.
És az igazság megismerésének az igénye az tulajdonképpen tekinthető morális igénynek, 
noha nem kívülről kerül a műbe, hanem belülről, annak idea-csírájában már meglévő, 
saját magához is kritikus viszonyából fakad.
Vagyis - bár Pirandello ezt nem mondja ki - az umorismo esetén az alkotónak a müve 

csírájában már meglévő, a saját tartalmaihoz való kritikus attitűdje maga az, ami az 

umorismot tulajdonképpen mégis etikus művészetté teszi: nem egy konkrét morál, hanem 

az igazság, az illúziótlanság moráljának az értelmében.
Más művészi képződmények, esztétikai kategóriák esetén sem közömbös az alkotónak a 

tárgyához való viszonya. Már említettük fentebb, hogy a komikum fajtáinak az 

elkülönítése szempontjából meghatározó a költő viszonyulása tárgyához. Most Pirandello 

még egy lépéssel tovább megy és kimondja: a komikum nem az anyag, a matéria 

jellemzője, hanem a költő lelkéé, azé a módé, ahogyan az anyag megjelenik előtte, és 

ahogy a költő viszonyul az anyagához.175 A filozofikusan ironikus szerző világhoz és 

alkotáshoz való viszonya is leleplező: leleplezi azok fiktív mivoltát.176 

Végül szól arról is, hogy ha egy művész pl. szatirikus beállítódással ír, vagyis tárgyához, 
a világhoz a szatíra által meghatározott módon viszonyul, az okozhat félreértést a mű 

esztétikai értékének a megítélésekor: ugyanis ahhoz, hogy igazán értékelni tudjuk a 

szatírát, nem szakíthatjuk el saját történeti idejétől. Ez könnyen vezethet oda, hogy 

réginek, esetleg imitációnak fogunk tekinteni, tévesen, egy egyébként eredeti, azaz valódi 
művészi alkotást is. Az ok az attitűd, a beállítódás, a viszonyulás meghatározta alkotói 
magatartásban keresendő: az ilyen mű nem a lélek szabad mozgása szerint, az igazi 
művészi alkotást biztosan garantáló módon, hanem a lélek felvett magatartása, 
beállítódása, szerepe szerint születik. Persze ez a szerep lehet őszintén átélt, és így végül 
is eredményezhet valódi, eredeti művészetet.177

Érezhető, hogy Pirandello vívódik, mikor a művészet és a morál kapcsolatát igyekszik 

meghatározni, megvilágítani. A kérdésre, hogy kell-e, hogy legyen a művész és tárgya 

között morális kapcsolat, nemleges választ ad: a művészet értéke szempontjából valóban 

közömbös, hogy milyen az alkotó erkölcsi viszonya tárgyához. Ugyanakkor a tárgyhoz 

való viszony lényeges jellemzőnek bizonyul az esztétikai kategóriák elkülönítésekor; és a

174 id. mű. II. rész, 6. fejezet, p. 172-176.
175 v.ö. "La commedia dei diavoli e la tragédia di Dante", in Rivista d'ítalia, settembre. 1918; még in 
Saggi 1939, pp. 375-395. passim
176 v.ö. "Irónia", in L'ldea Nazionale, 27 febbraio 1920. Jelenleg a .S'<7gg/-ban, pp. 1026-1029.
177 v.ö. "Teatro nuovo e tcatro vecchio", op. cit.



85

tárgyhoz való viszony a Pirandello által tárgyalt esetekben mindig szükségképpen 

implikál valamilyen morális állásfoglalást is. gondoljunk csak a szatírára, az iróniára, vagy 

a komikum egyéb fajtáira, sőt, a fentiek értelmében még az umorismóra is. Vagyis a 

művészet általában nem, de bizonyos konkrét megnyilvánulásaiban, választott 
beszédmódjaiban igenis implikál valamiféle morális állásfoglalást. A komikum egyes 

fajtáit éppen ez teheti művészileg problematikussá: megértésükhöz, értékelésükhöz 

szükség lehet a viszonyítás alapjául szolgáló, művészeten kívüli társadalmi valóság 

ismeretére is - az umorismo kivételével.
Pirandello végül is ezt a megállapításaiból logikusan következő végső felismerést nem 

fogalmazta meg tételesen. A gondos elemzés azonban kimutatta, hogy nincs 

ellentmondás a művészettel kapcsolatos alaptétele - mely kizárja bármely, a művészeten 

kívül álló szándék megjelentetését a művészetben - és azon felismerés között, hogy a 

morális állásfoglalás nem csak szándék formájában jelenhet meg, hanem egyszerűen 

tartalom is lehet, és hogy mint tartalom, szükségképpen meg is jelenik a müvekben. A 

morális érték megjelenítése, mint szándék tehát idegen a művészettől, és a morális 

minőség nem alkalmas esztétikai értékmérőnek sem; a morál, mint olyan tartalmi elem, 
amely az alkotónak a tárgyához való viszonyában jelenik meg, azonban szükségképpen 

jelen van a művészetben.

II.2.5.Eredetiség - imitáció: régi művészet - úi művészet
(1890-1929)

Egy újabb téma, amely végigkíséri gondolkodói pályáját, és amelyről az első perctől az 

utolsóig ugyanazt gondolja, mint ahogy a szemelvényünkben adott ízelítőből is látható. 
Szorosan köthető az eredetiség ill. az imitáció kérdése a régi művészet-új művészet 
fogalompárjához. Mondhatni, az imitáció-eredetiség szembenállása a régi-új 
ellentétpárban is megfogalmazható.
Ha az emberi létezés harmóniáját biztosító elemek (emberi adottságok és képességek) 
valamelyike, pl. a kötelességtudat túlteng, akkor nem születik eredeti művészet. Ilyen a 

római irodalom esete.178
Az antik és modern szerzők utánzása, nagy károkat okozva az irodalom nyelvének, az 

olasz irodalom korszakonként újra és újra megjelenő betegsége. 179Ennek oka főként a 

rétorok működésében keresendő: közreműködésükkel az irodalmi tradíció nyelvi 
normává és minden irodalmi forma archetípusává vált. Ez magában foglalja a tradíció 

helytelen felfogását és tanulmányozását, és árt a fantáziának és az érzelmek 

kifejezésének. Paradoxon, hogy az utánzandónak kikiáltott régi művészet viszont a maga 

korában új volt, s ebből is látszik, hogy az imitáció valójában visszafelé haladás.

178 v.ö. "La menzogna del sentimento nell'arte", op. cit.
179 v.ö. "Come si serive oggi in Italia", op. cit. és "Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa" op.
cit.



86

Visszafelé haladva, vagyis imitációval nem lehet új művészetet létrehozni: az utánzandó, 
"régi" művészet a maga korában új volt.180 Az imitáció továbbá, mivel felszínes formai 
eljárás, együttjár az önálló, elmélyült gondolkodás és a szellemi kreativitás hiányával, és 

teret ad a kritikátlan kozmopolitizmustól kezdve az új izmusok szélhámosságáig 

mindennek, amivel a műveletlen közönséget meg lehet téveszteni, mivel újként címkézik 

a régit. Az imitáció tehát szellemi lustaság, a spontán és természetes gondolatok hiánya, a 

szükséges fejlődés elkerülése.181
Az eredeti alkotás saját látásmódot, saját személyiséget és lelket tükröz, szemben a külső, 
retorikai szabályok, tehát külső előírások szerinti alkotással, ez utóbbi valójában nem is 

alkotás, csak imitáció, és rokona a fejből, tehát kizárólag ésszel, kigondolással történő 

alkotásnak. Az eredetiség nem az eszmében van, hanem abban az érzésben, amit róla 

kialakítunk. A tónus adja az újdonságot, nem a téma.182
Az utánzást az antik esztétikai gondolkodástól kezdve tekintik úgy, hogy az a művészet 
tulajdonképpeni lényege. Az arisztotelészi mimézis azonban a reneszánszban és az azt 
követő korokban a természet utánzásává alakul. Ezt sokan úgy értelmezik, hogy a 

valószínűvel, a művészi igazsággal szemben a reális, naturális valóság közvetlen 

ábrázolására kell törekedni a művészetben. Pirandello szerint a művészetnek nem az 

utánzás a feladata, hanem a művészi igazság ábrázolása. Még a technikát sem lehet 
utánozni, mert a technika a forma szabad, spontán mozgása, tehát aki a technikát 
utánozza, az a formát utánozza. A valódi forma azonban egyedi, és együtt születik a 

tartalommal.183
Az igazi költészet, mely szubjektív (eredeti), élénk, életteli, spontán, egyszerű, lélekből 
fakadó, szemben áll az iskolás (tanulmányozáson alapuló) költészettel, mely saját jelleg 

híján csupán üres absztrakciókat, hamisságot, divatreceptekre komponált 
stílusgyakorlatokat mutat fel.
Az umorista művészet is kizárólag az eredetiség jegyében jöhet létre; a retorika árt 
neki.185
A dolgok stílusában alkotni azt jelenti, eredeti művészetet alkotni. Az ilyen művészet 
időtlen, örök. A szavak stílusában alkotni azt jelenti: utánozni; ez az irodalom.186 
Végtére is minden forma egyedi kell, hogy legyen a művészetben, mert a normák 

követése árt az alkotásnak és művészet helyett utánzást eredményez.187 A valódi 
művészet csak eredeti lehet, az utánzás nem valódi művészet. Ezért a müveit közönség 

ítélete nem biztos, hogy jót tesz az eredeti alkotásoknak. Eredetit alkotni a színházban is

184

180 v.ö."Eccessi", op. cit.
181 v.ö. "II neo-idealismo", op. cit. és "Sinceritá e arte", op.cit.
182 v.ö. "Un critico fantastico", op. cit. passim 

v.ö. "Soggettivismo e oggettivismo neH'arte narrativa",. op.cit. passim
184 v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. passim

v.ö. "L'umorismo", op. cit. 1. rész, 4. fejezet, p. 49-63. passim 
v.ö. "Giovanni Verga.Discorso di Catania", op. cit. passim 

187 v.ö." La poesia di Dante", in L'idea nazionale, 14 scttcmbre 1921; még in Snggi 1939, pp. 363-374.

183

185
186



87

azt jelenti, újat alkotni; a kópia a színházban is régit jelent. Ha valami a saját korában 

eredeti, azaz új volt, az is marad örökre. Az újdonság kérdését nem lehet azt vizsgálva 

megválaszolni, hogy a mü reagál-e a kor politikai, tudományos, filozófiai, művészeti 
problémáira. (Azaz az újdonság nem tartalmi kérdés; a tartalom esztétikailag nem 

releváns tényező.) A művészi alkotás a maga új mivoltát csak esztétikailag kaphatja meg. 
Előfordul, hogy tévesen egy örökké fiatal, azaz eredeti művet idővel mégis öregnek 

érzünk. Ez akkor következik be, ha a mü a lélek beállítódása, felvett magatartása szerint 
jött létre, és nem a lélek szabad mozgása szerint. (Ez esetben a beállítódás természetesen 

őszinte, legalábbis a hétköznapi értelemben véve; és nem azonos a finzione sinceráva\, az 

őszinte fikcióval sem, ami az egyén saját magáról alkotott őszinte, bár hamis képét 
jelenti. Ez a beállítódás a világhoz való valamilyen viszonyt jelenti, ma talán úgy 

fogalmaznánk, hogy epikus vagy esetleg drámai, mindenesetre nem lírikusi 
beállítódást.)188
A színházban az élet természetes módon fejezi ki magát, a színház élő - és ebben az 

értelemben sohasem lehet öreg. 189

Eredeti (új) tehát az a mü, amely a lélekből fakad, és spontán módon veszi fel saját, 
egyedi formáját. Az ilyen mű valódi művészet, és örök. Imitáció (régi) pedig az a mü, 
amely tanulmányozás útján, ésszel, komponálással jön létre, a retorika tradícióit 
respektálva. Az ilyen mü inkább az irodalom része (ez most mint az igazi művészettel 
szemben álló kategória értendő), és nem állja ki az idő próbáját.

II.2.6. A művészet szerepe és célja
(1893-1935)

Az esztétikában alapkérdés, hogy mi lehet a művészet szerepe és mi a tudományé, illetve 

a filozófiáé az ember életében. Ez a kérdés pedig, mint majd láthatjuk, összefüggésbe 

hozható a művészet és morál kapcsolatával is.
Egyáltalán, lehet-e szerepe a művészetnek az életben való tájékozódásban, kérdezi 
Pirandello, mikor erőteljesen etikai az a probléma, amit az embernek meg kell oldania, és 

amiben sem a tudomány, sem a filozófia, sem a filozófiai alapon konstruált intencionális 

művészet nem tudott neki segíteni.
A művészet segít az embernek észrevenni saját maga emberi mivoltát és saját emberi 
világát. A tudomány viszont inkább csak tehetetlen tudásszomjat gerjeszt az emberben, és 

a maga nem kielégítő megismerési módjait tudja csak felkínálni. Ezzel tönkreteszi mind 

az embert, aki erkölcsi ürességbe süllyed és elgyávul, mind a megismerendő természetet. 
A művészet vigaszt nyújthatna, de nem úgy, hogy az élet hiábavalóságait fejezi ki, vagy

188 v.ö. "Teatro nuovo e tcatro vecchio", op. cit. passim
v.ö. "Se il film parlante abolirá il teatro", in Corriere delta sera. 16 giugno 1929. Jelenleg a Saggi- 

ban. pp. 1029-1036.
189



88

elzárkózik elefántcsonttornyába.190 Hanem úgy, hogy pl. egy nagy író müve által utat 
mutat saját magunk és a világ megismerése felé: a művészetnek tehát a megismeréshez 

vezető utak felkínálásában van szerepe.191 A művészet megértése ugyanis az élet 
megértése; a fantázia alkotásának misztériuma magának az életnek a misztériuma. A 

művészet szerepe az, hogy idealizálja és szintetizálja az életet, azaz adjon neki valamilyen 

minőséget, és ezáltal értelmessé tegye.
Ezen a ponton, éppúgy, ahogy a művészet és morál kapcsolatáról való elmélkedésben, 
egy törés következik be Pirandello gondolkodásában, vagy talán inkább csak lassú 

elhajlás, ami évek múltán abban a tézisben ölt alakot, hogy a komoly művészetnek nincs 

önmagán, vagyis a művészeten kívüli szándéka. Épp ezért nem lehet komoly művészet a 

paródia vagy a karikatúra: ahhoz, hogy ezeket megérthessük, ki kell lépnünk a fantázia 

birodalmából, a művészeten kívül álló modellekkel való összehasonlítás végett. Az igazi 
művészetnek viszont önmagában kell szépnek és igaznak lennie, nem léphet ki önnön 

fantázia-alkotta világából.193
Bár sokáig nem esik szó a művészet megismerésben nyújtott útmutatásáról, abban az 

összefüggésben, hogy ez a művészet szerepe, világos, hogy az, hogy ez az útmutatás 

bekövetkezik-e vagy sem, nem a költő intencióján, szándékán kell, hogy múljon: a 

költőnek csak az alkotással kell foglalkozni. Ha a mű igaz és őszinte, betöltheti szerepét 
anélkül is, hogy azt alkotója külön akarná, sőt: valójában csakis így töltheti be szerepét. 
Vagyis az, hogy Pirandello sokáig nem beszél a művészet szerepéről, nem utal rejtett 
ellentétre a művészet céljáról illetve cél nélküliségéről (öncéljáról) vallott felfogása és a 

művészet szerepéről korábban vallottak között. Cél, szándék és szerep tehát a művészet 
esetében egyáltalán nem kell, hogy egybeessenek.
Majd hosszú pauza után visszatér a kérdéshez. Fenntartja a művészetre vonatkozóan cél 
és szerep divergenciáját, eszerint a színház segít a jelenkor drámai káoszában 

tájékozódni, mert ezt a segítséget mindenki egyre jobban igényli. A színház nyújthatja ezt 
a támaszt, mivel a színház az látványosság, nem tiszta (öncélú) művészet. A művészet 
viszont ezt nem teheti akaratlagosan, mert akkor praktikus cselekedet, politika lesz, és 

nem művészet: a célok idegenek a művészettől. Ezért van az, hogy a ma drámája csak a 

holnap színháza lesz.

192

194

Vagyis a tiszta művészet, éppen mert célja csupán önmagában van, nem akar és nem 

szándékszik sem morális, sem egyéb módon orientáló, pl. megismerő funkciót betölteni 
az ember életében. (Más kérdés, hogy akaratától és szándékától függetlenül mégis 

betöltheti ezt a szerepet.) Azonban pl. a színház éppen erre való: a színház művészete

190 v.ö. "Arte e coscienza d'oggi", op. cit. I. rész 
191 v.ö. "Goethe ed Eckermann", in Rassegna seídnianale universale, 2 febbraio, 1896, jelenleg a Saggi-
ban
192 v.ö." Scienza c critica esletica", op. eil. passim

v.ö. "L'uinorismo". op. cit. I. rés/.. 5. fejezet, passim
v.ö. "Discorso al convcgno ’Volta’ sül teatro drammatico". op. cit. passim

193
194



89

kielégítheti az emberek orientáció iránti szükségletét az "arra méltó" művészi alkotások 

interpretációja által.

II.2.7.A művészet mibenléte195
(1896-1935)

Ez az a téma, amelyre Pirandello az umorismo után a legtöbbször tér vissza, csak míg az 

umorismo egy szükebb időintervallumban érdekli, a művészet mibenléte az első írásaitól 
az utolsóig folyamatosan foglalkoztatja. Ebben a fejezetben az általános 

megfogalmazásokkal foglalkozunk, de valójában több más fejezet is érinti ezt a kérdést, 
sőt, gyakorlatilag mind, s így összességében valóban ez a leggyakoribb, 
legkonzekvensebben körüljárt témája. Kiemelhető a további fejezetek közül A művészei 
világábrázolása, a Művészei és tudomány, Az esztétikai tény létezésmódja, a Műalkotás 

és valóság, az Egyszerű és művészi megismerés, mint amelyek ehhez a mostani 
fejezethez hasonlóan szintén viszonylag általánosan foglalkoznak a művészet mibenléte 

kérdésével.
Talán nem véletlen, hogy éppen Goethe Eckermannal folytatott beszélgetéseiből 
közzétételre válogatva, Goethe művészi és esztétikai bölcsességét és tapasztalatainak 

kincsesházát a korabeli olvasó számára felkínálva így összegzi a művészetéből meríthető 

tanulságokat: egy nagy író műve felfedi előttünk tulajdon lelkünk misztériumát, másrészt 
a külvilág csodái iránt érzékennyé tesz bennünket, és végső soron a bennünk lakozó 

harmónia, egység és teljesség, a természet és a művészet millió megjelenési formája 

felfedezéséhez segít bennünket, napról napra növekvő mért ékben. Tehát a művészet a 

világ és önmagunk megismerésének egy eszköze. Azonban már ennél a cikknél is látszik, 
hogy Pirandello nem elégszik meg azzal, hogy a művészet csupán megismerés lenne. 
Nem véletlen, hogy éppen az Eckermannal folytatott beszélgetések érdeklik: mert érdekli 
az a kérdés is, hogyan közölhető a tartalom: a művészet lényeges része a megvalósulás, s 
ennek Goethe is nagy figyelmet szentelt. A művészet tehát a megismerés mellett 
megvalósulás is.
Goethe gondolatát idézi akkor is, mikor a modellkövetők művészetének elégtelenségéről 
szól, és azt mondja, hogy jó művészet csak saját mondandóval és saját formában 

lehetséges. 197
A művészet és élet összefüggését illetően ilyen gondolatokat sorjáztak198 a művészet élet, 
és nem érvelés, vagyis a művészet nem elvont eszméből indul ki, melyet aztán

196

195 Vicentini szerint Pirandello kezdeti álláspontjára Goethe és Capuana volt hatással, v.ö. Vicentini id. 
mű, p. 66-69.

v.ö. "Goethe ed Eckermann", op. cit.
197 v.ö. "Sinceritá". in Ariét, 24 aprile 1898. p. 1. Még in Barbina. Alfredo. Ariéi Storia d'una rivisla 
piramielliana, ("Pubblicazioni dell'Istituto di Studi Pirandelliani 7"). Roma. Bulzoni. 1984. (facsimile) 

v.ö. a Függelékben elemzetteken kívül: "Da unó Studio all'altro". in La Critica. 27 febbraio 1896.." II 
concorso per il pensionato artistico - Pitlura e scultura", in Rassegna seltimanate universale, 3 maggio

196

198



90

valahogyan szimboliusan megjelenít, tanulmányok és gondolkodás segítségével: ez a 

művészet halála. A művészetben (a drámai művészetről van szó) az élő, szabad, cselekvő 

személy a fontos, mivel benne születik a dráma csírája.199
Talán nem véletlen, hogy a művészet mibenlétének megfogalmazásakor legelőször a 

drámai művészetben gondolkodik; már az eddigiekben is látható volt, a művészet és 

morál kapcsolatának elemzésekor, vagy az emberi érzelmek ábrázolásának korán 

megfogalmazott feladatánál, hogy talán a művészet "archetípusa" számára, bár nem 

kimondva, éppen a dráma. (Csak zárójelben megjegyezve, hogy ekkoriban még 

egyáltalában nem is gondol drámaírásra.) Az akarat és a gondolkodás tehát nem alkothat 
művészetet, jóllehet van szerepe a megfogamzáskor és a kivitelezésben is: az akarat 
rögzíti az eszmét a tudatban, és a gondolkodás tükröt tart elé. Mindeközben számtalan 

tudattalan folyamat játszódik le, és éppen ez jelenti a művészet misztériumát. A művészet 
szintetizál és idealizál, és ezért megértése az élet megértését is eredményezi: a művészet 
misztériuma az élet misztériuma. Ez azért lehetséges, mert a művészetben egy öntudatlan 

tudomány, egy ösztönös tudás van az életről, mely a művész sajátos megismerésének az 

eredménye. A művészi alkotás tehát, mely ösztönös és intuitív tudás alapján áll, megelőzi 
és tartalmazza a belőle kibontható tudományt. íly módon a művészet az élet 
tudományának is tekinthető.
Az igazi művészetet tehát saját látásmód, saját gondolkodás, személyiség és lélek 

jellemzi. Az igazi művészet a fantázia műve, s ezért egyúttal a természet müve; 
következésképpen szerves és élő. A műalkotás szervessége és élettelisége tehát azt 
jelenti, hogy a mű a művész saját (élő) lelkében fogan, tehát csakis belülről, a művész 

saját leikéből, érzéseiből és gondolataiból táplálkozik. Ugyanakkor a mű a természet 
művének az emberi fantázia eszközével történt olyan meghosszabbítása lehet, mely a 

természet művénél tökéletesebb, mert mentes annak minden esetlegességétől és csupán a 

maga lényegi eszmeiségében él.
Az umorismo művészetével kapcsolatosan ebben a stádiumban azt kell bizonygatnia, 
hogy annak ellenére művészet, hogy benne a reflexió a normális művészettől eltérő 

módon működik. Az umorismo tehát művészet, de olyan művészet, mely egyszerre 

művészet és kritika, egyszerre művészet általi megismerés, és adott esetben - pl. Cantoni 
esetén - a művészet megismerése a kritika által, vagyis nagyon komplex megismerés. 
Felvetődik a kérdés, hogy a reális világot és a művészet alkotta világot tehát talán 

ugyanazon a módon is lehetséges megismerni: legalábbis az umorismo sajátos művészete 

efelé is nyit egy utat. Benne ugyanis az értelem és érzelem, az intuitív és a racionális 

megismerés mintha egyszerre volna jelen.

200

201

202

1896., "La Galleria Saporetti", in Natura ed Arte, anno VI, n.XVII, 1. agosto 1896., és "Profili lctterari: 
Luigi Capuana", in La Critica, 22. aprile, 1896. 

v.ö. "L'azione parlata", op. cil. passim 
v.ö. "Scienza e critica estetica", op. cit. passim 
v.ö. "Un critico fantastico", op. cit. 1. fejezet, passim 

202 id. mű, II. fejezet, passim

199
200
201



91

Itt, az umorismo kapcsán tehát tanúi lehetünk annak, hogy a művészetet és a tudományt 
elválasztó mezsgye mintha szűkülne, és átjárhatóbbá válna. Ez az átjárhatóság a reflexió 

művészetben és tudományban is ható működése miatt mindig is megvolt, csak a kétféle 

működést pregnánsan meg lehetett különböztetni, olyannyira, hogy az egyiket lehetett 
intuíciónak, a másikat fogalomalkotó, vagy logikus gondolkodásnak hívni, és pontosan 

ennélfogva elkülöníteni a kétféle tudatformát. Csakhogy a reflexió umorismónál 
tapasztalható működése egy harmadik fajta működés, mintegy félúton a két terület 
között. Pirandello most határozottan és eltökélten úgy ítéli meg, hogy ez a működés nem 

érinti a művészet mint művészet mibenlétét. Vagyis az eddig éppen elhatároló vonásként 
használható reflexió-működésmódot nem tekinti relevánsnak a művészet definíciójában, 
nyilván azért, mivel szerinte vannak nála relevánsabb meghatározó jegyek is. Ezek pedig 

- a művészet egyéb, lényegi jellemzői, mint pl. az, hogy a művészet a fantázia alkotása - 
nem változnak meg a reflexió e sajátos, "harmadikutas" működése hatására.
De nem kell csodálkoznunk, hogy sokan, köztük Croce, nem tudják az umorismót igazi 
művészetnek tekinteni: a művészet definíciója az umorismo művészetként való 

kezelésével valóban kissé kitágul, és az addigitól különböző, új utakra vezető értelmet 
kap. Persze Pirandello sem tekintette mindig az umorismót művészetnek, legalábbis 

korábban nem úgy, mint most. Korábban abnormálisnak tekintette az umorismót 
generáló lelkiállapotot, miközben a művészetet még a teljes, harmonikus emberi létezés 

megnyilvánulásaként fogta fel.
Az izgalmas kérdés az, valóban végigviszi-e a művészet ilyen kitágításának 

konzekvenciáit a művészetről való további gondolkodása során, vagy visszatér az a 

korábbi állapot, miszerint az umorismo is művészet, csak más, abnormális művészet.
Volt már szó a művészetben működő öntudatlan tudományról, amelyet költői logikának 

is nevez; a költői logika biztosítja, hogy az írói-költői alkotómunka nem a művész saját 
akarata szerinti, de nem is egészen véletlenszerű folyamat.203 Vagyis az igazi művészet 
mibenléte megközelíthető az alkotói folyamat oldaláról, de megközelíthető a már kész 

forma felöl is. Ez utóbbi esetben nem a retorika módján, hanem azt vizsgálva, hogy vajon 

egy kész forma konvertálható-e egy másik formába. Egyszerűen fogalmazva. 
"lefordítható"-e egy művészi alkotás egy másik nyelvre. Bonyolultabban fogalmazva: 
elválasztható-e a tartalom a formától, olyan módon, hogy egy adott formában kifejezett 
tartalmat egy más formában fogalmazunk újra. A válasz egyértelmű nem: nem lehetséges 

a forma megváltoztatása a tartalom megváltozása nélkül; egy már kész művészi forma 

nem konvertálható.204
A művészet lényeges vonása az ábrázolásban megjelenő viszony a dolgokhoz. Éppen az 

a különbség a művészet és a természet között, hogy a művészet módosítja a természet 
müvét, éppen a dolgoknak a művész lelkében való visszaverődése (a reflexió!) miatt és

203 v.ö. "Poscritta", in La vita letleraria, 1907, n.42.. még in Saggi 1939, pp. 357-362. 
204 v.ö. "Illuslratori, áttöri e tradullori". op. cit. passim



92

által. Vagyis nem igaz, hogy a művészet egyetlen célja, hogy az eredetire hasonlítson, de 

nem is lehetséges ezt a célt megvalósítani.205 A művészet tehát nem imitáció.
A műalkotás nem is észlelés, de az észlelés eredményei által szabályozott. Egy egyszeri, 
szintetikus észlelést nem lehet széttörni benyomások rendszerére, mert ha így tennénk, 
úgy járnánk el, mint a tudomány: a személyt nem pszichológiailag, hanem logikailag 

ragadnánk meg.206 Vagyis a művészet szintetikus módon lát és ábrázol, a tudomány 

pedig analitikusan, logikailag.
Ami minden műalkotásban jelen van, az egy kép, immagine, amely arra irányul, hogy 

megvalósítsa önmagát, hogy a művész szellemén kívül is valósággá legyen. Nem 

akármilyen valósággá: élővé, mely életét a saját magában rejlő, önmegvalósító mozgásból 
kapja.
Végül leszögezi, hogy a művészet teremtett valóság. Legfőbb jellemzője azonban nem a 

hétköznapi valóságosság, hanem az, hogy igaz. A művészi igazság nem a naturális 

igazság közvetlen ábrázolása, nem a természet utánzása: a művészi igazság valószínű.
A művészet tehát nem puszta megismerés, nem puszta intuíció, mint azt már korábban is 

érezte, hanem magában foglalja a dolgok megváltoztatását is, tehát alkotás. (Nem is 
volna lehetséges, hogy ne változtassa meg a dolgokat, éppen a reflexió működése miatt.) 
A művészet nem lehet automatikus tudati reprezentáció sem, mivel részt vesz benne a 

pszichikai matéria, az érzelmek, az akarat, melyek a művészet legjellemzőbb oldalát 
alkotják. A művészet nem a tartalom minőségének a mechanikus objektivációja, hanem a 

tartalomminőségeknek a forma által megvalósított szubjektív interpretációja. Éppen e 

szubjektív interpretáció, a forma miatt tartja Pirandello a művészet mibenléte 

szempontjából az esztétikai tény létrejöttének folyamatát a legfontosabb jellemzőnek, és 

tulajdonítja magának a formálás aktusának a leglényegesebb szerepet.
Tehát a művészet egy, a valóságról alkotott szubjektív interpretáció: a művész tudja, 
hogy az általa megjelenítettek nem a jelenségben léteztek, hanem saját képzelő 

tevékenységének a termékei. Tudja, hogy nem az "objektív valóságot", hanem annak 

szubjektív interpretációját adja.
Mindezek miatt nem lehet tehát a művészet sem imitáció, sem automatizmus, sem puszta 

megismerés, mely csupán tartalom, forma nélkül: éppen ezért alkotás. Mégpedig olyan, 
amely a saját önmozgásával jön a világra.
Nem elvont eszméből születik, nem logikai úton, mozaikszerűen. Az eszmeisége a 

fantázia útján érvényesül. A művészet szabad teremtés, a fantázia alkotása, melyet a már 
korábban leírt ösztönös logika irányít.

207

208

209

205 id. mű, I. rész, passim
206 ibidem
207 id. mű, II. rész, passim
208 id. mű. III. rész. p. és "Soggettivismo e oggetlivismo nell'arte narrativa". op. cit. passim
209 v.ö. "Arlc e scienza", in /trie e scienza. Roma. W. Modes Libraio-Edilore, 1908.. még in Saggi 
1939, pp. 179-197. és "II fatto esletico", op. cit. passim



93

A szubjektivitás fogalmának használatát megelőzően az őszinteség szóval jellemezte az 

igazi művészetet, mely természetesen eredeti, nem imitáció. Az igazi műalkotást nem 

sugallhatja ambíció (alkotói akarat, szándék), csak spontán módon, saját törvényei szerint 
jöhet létre. A művészet a forma szabad, spontán, közvetlen mozgása. Annyiban spontán, 
amennyiben érintetlen a tudatos reflexiótól. A műalkotás értéke a művész őszinteségével 
arányos. A művészet komolysága attól függ, engedi-e a költő művét a saját törvénye 

szerint, a fantázia műveként megszületni.
A műalkotást, annak őszinteségét pedig tulajdonképpen a formán keresztül érzékeljük és 

ítéljük meg. Tehát a költészetet nem a tartalma, vagy az erkölcsisége minősíti, egyedül a 

formája.211
A művészet létrejöttéhez a szabad, élő, akaratlan és közvetlen nyelvi és formai mozgás 

szükséges. A művészeten pedig nem kérhetünk számon adott tartalmakat és célt. mivel 
ezek magában a műben vannak, s ha rajta kívül keressük, kívül kerülünk a művészeten. 
A művészet önmagában szép és igaz, anélkül, hogy ki kellene lépnünk a fantázia 

birodalmából - pl. azért, hogy az alkotást összevessük az eredeti modellel.
A költészet lényege tehát a fantázia. Nem elég azonban az inventíva, a koncepció; 
szituáció is kell. Esztétikai szituáció akkor jön létre, mikor egy szereplő olyan helyzetben 

van, melyben a leginkább meg tud előttünk mutatkozni. Ha az alak élő, akkor minden 

helyzetben teljes egészében megmutatkozik, a helyzetek pedig maguktól jönnek, nem a 

költő választja őket.
Visszatér még az umorismo, mint művészet jellemzéséhez, és éppen a fentebb említett 
reflexió "harmadikutas" viselkedése kapcsán. Ezt mondja: az umorista mű spontán 

születik, s benne a reflexió a képzeleti aktivitás speciális projekciója. Úgy születik a 

fantáziaképből, mint árnyék a testből. Benne van az alkotás csírájában. Az umorismo már 

fogamzása pillanatában megkettőződés. De a reflexió e sajátos működése nem változtatja 

meg a mű, mint képzeleti alkotás minőségét, tehát művészet marad. (Mint fentebb már 
utaltunk rá.) 212
Az umorismo azonban nem csak a reflexió sajátos szerepe folytán különbözik a normális 

művészettől. Az ábrázolás eredményeképpen kapott világ, az alakjai is mások: míg a 

normális művészet elvonatkoztat és sűrít, és talán túlságosan is leegyszerűsíti, vagy 

legalábbis koherenssé teszi világát, addig az umorismo épp ellenkezőleg jár el. A lelket 
mozgató valódi okokat keresve megmutatja, hogy a világ valójában inkoherens, s csak az 

ember illúzióteremtő szükséglete varázsolja koherenssé.213
Tehát a normális művészet sűrít, elvonatkoztat, idealizál, és koherenssé teszi a világát, 
mivel az ember elemi létfenntartási érdekei ezt kívánják, az umorismo által pedig éppen

210

v.ö. "Soggettivismo e oggeltivismo nell'arte narraliva", op. cit. és "L'umorismo", op. cit. 1. rész. 2.3. 
fejezet, p. 23-47. II. rész. 3. fejezet, p. 145-150.
211 v.ö."I sonelti di Cecco Angiolieri", op. cit.
212 v.ö. "L'umorismo". op. cit. II. rész, 3. fejezet, p. 145-150.
213 id. mű. II. rész. 6. fejezet, p. 172-176.

210



94

ez az eljárás lepleződik le. Mindez persze tartalmi kérdés (az, hogy mi egy umorista 

fantáziájának tartalma, hogy az ő költői logikája milyen világ képeit vonultatja fel előtte, 
hogy azok önmagukat megvalósítva, az alkotójukon kívüli realitássá válhassanak); és 

nem változtat azon a tézisen, hogy mivel az umorismo is a fantázia alkotása, 
mindenképpen művészetnek kell tekinteni. Emlékezzünk, a művészetet csupán a 

formája-formálódása, nem a tartalma, vagy az erkölcsisége minősíti.
A formálódás folyamata tehát az önmegvalósító akarat műve. Épp ez az akarat az, mely 

az esztétikai tényt az intuitív megismeréstől, a hétköznapi képzettől megkülönbözteti, 
mely utóbbi biológiailag és pszichológiailag determinált. A művészet ezért, éppen saját 
önmegvalósító akarata révén, szabad is: szabad nemcsak a hétköznapi képzet 
determináltságától, hanem alkotója saját tudatos akaratától is.214
A művészet lényege az, hogy alkotás, nem az élet utánzása, nem is intuitív megismerés. 
A művészet valóságot alkot, de olyan valóságot, mely önmagában hordja saját 
szükségszeűségét, saját törvényeit, saját céljait. Ez a valóság tehát szabad; nem olyan, 
mint a hétköznapi valóság, mely vagy természeti és társadalmi szükségletektől 
korlátozott és deformált, vagy nem is formált, hanem forma nélküli, kaotikus áramlás.215 

A művészet éppen ezért nem lehet személytelen: nincs ugyanis olyan objektív, mindenki 
számára azonosként létező külső valóság, melyet "személytelenül" ábrázolni lehetne, a 

valóság objektivitása illúzió. A mindennapi életünk valósága, hétköznapi képzeteink és a 

művészet illúziója egyaránt fikció, melyet mi magunk alkotunk magunknak; csak az 

egyiket érzékeink közvetítik, és érdekeink befolyásolják, a másikat fantáziánk "közvetíti", 
és érdekmentes. A művész mindig a saját maga által látott, tehát szubjektív valóságot 
alkotja meg, amely annál inkább művészi, minél inkább saját, belülről fakadó.216 

A művészet organikus és totális víziót képes formálni az életről. Az általa létrehozott 
valóság (éppen, mivel koherens, szemben az élet formálatlan, kaotikus áramlásával) 
értelmes, minősége és értéke van, melyeket saját korába helyez. A művészi alkotás olyan 

vízió, amelyben a titokzatos és megragadhatatlan élet megmutatja egy-egy arcát; a 

művészi alkotás az élet misztériumának egy-egy misztikus vetülete. Felfedezés, 
kinyilatkoztatás egy saját szemmel látott vízióról. A művészet úgy képes rögzíteni az 

életet, hogy kifejezettsége által formát ad a formátlannak, időtlenséget a konkrétnak, 
rögzítettséget a szétfolyónak: létezővé és megfoghatóvá teszi a megfoghatatlant, a 

semmiből valamit teremt.217
A művészet nem tehető akaratlagosan praktikus cselekedetté, mert akkor politika lesz, és 

nem művészet.
Minden művészi születés misztériuma magának a természetes születésnek a misztériuma. 
A műnek természetes úton kell születnie, saját élettörvényeinek engedelmeskedve.

214I v.ö. "II fatto estetico". op. cit. passim 
215 v.ö. "Teatro e letteratura", op. cit. passim

v.ö. "Giovanni Verga. Discorso di Catania", op. cit. p. 436-439. 
217 v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. passim
216



95

A költői mű a maga tökéletes kifejezettségében örök. 218

Összefoglalva, a művészet élet, valóságalkotás, a természet müvének meghosszabbítása 

az emberi fantázia útján. Nem imitáció, nem ábrázolás vagy tükrözés. Az életről alkotott 
szubjektív és csak saját törvényeinek engedelmeskedő, szintetikus és organikus vízió 

saját, szabadon megszülető egyedi formába öntése, a művész öntudatlan (intuitív) 
tudományának, költői logikájának sugalmazása nyomán, és a fantázia által: 
élettudomány, mely örök.
Láthattuk, hogy Pirandello a művészet mibenlétét illető alaptéziseit már a Goethe- 

beszélgetések közzététele illetve az I Husira tori, áttöri e traduUori idején megfogalmazta, 
és azokat lényegében nem változtatja. Azonban sok részletmozzanatot jár körül, pl. a 

valóság művészetben való megjelenésének kérdését, vagy a tartalom és a forma 

viszonyát, ezeket a fent említett külön fejezetekben részletesebben tárgyaljuk.

II.2 8.Az umorismo
(1896-1920)

Pirandello 4 tanulmányában foglalkozik az umorismo jelenségével, kettő közülük Cecco 

Angiolieri költő umoristának való minősítését vitatja, a harmadik Alberto Cantonit, egy 

Pirandello szerint umorista írót méltat. A legnagyobb lélegzetű az umorismónak szentelt 
majd kétszáz oldalas tanulmánya, a L'umorismo, amely a fogalomnak szentelt 
monográfia, s amely előbb történetileg, majd fogalmilag igyekszik az umorismo 

jelenségét megragadni, megértetni és meghatározni.
Az umorismoval kapcsolatos nézetei korántsem olyan homogének, mint pl. a művészettel 
kapcsolatosak. Nemcsak az umorismo, mint kategória tartalma változik, bővül, hanem 

magának a kategóriának a definiálási módszere is; kezdetben tartalmilag közelíti meg, 
később a létrejöttének a folyamata felöl próbálja megragadni. Noha ez párhuzamba 

állítható a művészettel kapcsolatos gondolkodásmódjának hasonló tartalmú változásával, 
már ami a külső meghatározóktól a belső meghatározók irányába való fordulását illeti, az 

eredmények sokkal eltérőbbek tartalmilag az umorismónál, mint pl. a művészet 
fogalmánál. Ebben a fejezetben csak követjük a definiálási, megközelítési stádiumokat, a 

harmadik részben219 azonban megkíséreljük az eredmények csoportosítását, analízisét is 

elvégezni, és rávilágítani, mennyire sokrétű és sajátos jelenség az umorismo Pirandello 

megközelítése alapján.

218 v.ö. "Discorso al convegno ’Volta' sül teatro drammalico". op.cit. passim 
v.ö. III.2. fejezet219



96

Kezdetben a korábbi definíciókkal vitatkozva Pirandello egyedül abban a megállapításban 

talál igazságot, hogy az umorismo olyan fanyar beállítódás, mely felfedezi és kifejezi a 

komoly nevetségességét és a nevetséges komolyságát az emberi dolgokban.
Az umorismo nem formai, hanem tartalmi kérdés; az umorismo nem ragadható meg a 

hatásán keresztül sem, mivel nem a hatásában áll a lényege.
Az umorismo a szentimentalizmus egyik formája, sőt, maga a szentimentalizmus: az 

umorista egyik szeme sír, a másik nevet, saját könnyein, saját meghiúsult álmain.
Az umorismo gyakran egy túlzásra válaszoló másik túlzás. Sohasem egészséges, sima 

művészi megnyilvánulás; az umorista nem képes átlátni, megragadni az életet a maga 

teljességében.
Az umorismo kialakulása személyes vagy társadalmi válsághelyzetekhez kötődik, mindig 

átmeneti kort zár le.
Az umorismo nem egy spontán és természetes, tehát nem egészséges művészi állapot.
Az umorista melankóliájának, szentimentalizmusának hátterében egy morálisan 

magasrendü attitűd megléte illetve ennek megingása áll.220
A következő stádiumban az umorismo mint kritika, mint érzelemkritika jelenik meg, 
Alberto Cantoni kapcsán.
Az umorismót nem lehet a hatása alapján meghatározni, mert ez a felszínét érinti csak, és 

ezért felszínes megállapításokhoz vezet. Az umorismónak a gyökerét kell feltárni.
Az umoristánál (a normális művésztől eltérően) a reflexió is alkotó hatalommá válik: a 

meleg érzelem és a hideg reflexió kontrasztjából születik meg az umorisztikus műalkotás. 
Pirandello híres képe ezt úgy jeleníti meg, hogy a reflexió tükre itt jeges víz, melybe az 

érzelem mécsese belecsobban; a sistergés az umorismo nevetése, a felszálló gőz az 

umorisztikus mű gyakran kissé ködös fantáziája. A reflexió, mint valami kisördög, 
darabokra szedi az érzelmet, mert kíváncsi a természetére. így lesz minden umorista 

kritikus: saját érzelmei kritikusa.
Az umorista állapota nem vidám: sosem képes magát egy érzelemben elengedni, anélkül, 
hogy ne zökkenne ki valamitől. Megkettőződött állapotban van, nem tud soha többé sem 

őszintén sírni, sem őszintén nevetni.
Az umorismo művészi megismerési mód is, de lehet kritikai, művészetmegismerési mód 

is. a helyes úton járó kritikus umorista. Egyszerre művész és kritikus.221 
Az umorismót mély, intim és nagyon sajátságos kontraszt jellemzi.
Az umorista tudja, hogy az élet mindennapisága, hétköznapi részletei keményen 

ellentmondanak az idealista leegyszerűsítéseknek, és olyan tettekre, gondolatokra és 

érzelmekre kényszerítenek, mely a hétköznapi írók alkotta figurák és események 

harmonikus logikájával ellenkeznek.(Fel kell figyelnünk arra, hogy itt tapasztalati, 
tartalmi vonásokról van szó, talán világképről, egyfajta filozófiáról; mindenesetre az

220 v.ö. "Un preteso poéta umorista del sccolo XIII", op. cit. passim
221 v.ö. "Un critico fantastico", op. cit. passim



97

umorismót ezek a tartalmi vonások különböztetik meg egyelőre a "normális" 

művészettől: az eltérés tehát nem a művészi minőségben van - mivel ezt nem a tartalom, 
egyedül a forma minősíti, írja ugyanitt - hanem a megfogalmazott, leírt élettapasztalatok 

között.)
Az umorista gondolatai mintha egy másik, a saját jól ismert leikétől különböző lélekből 
bukkannának elő. Kutat az intim és finom sajátosságok után, nem a normális művészet 
idealizáló szintézisét, koherenciáját, megszerkesztettségét, felépítettségét keresi, hanem 

az ellentéteket, a szeszélyeset; ezért szétesett is.
Az umorista dezilluzionista, de nem cinikus, hanem elkeseredett. Ellenszegül a kultúra 

építette bálványoknak, mert legnagyobb rémületére nem tud hinni bennük. Azért történik 

ez vele, mert rálát, ráismer önnön lelki mechanizmusaira, és ez kizökkenti az élmény 

közvetlenségéből, elbizonytalanítja, kontrasztos érzések közt hányódóvá teszi. 
Ugyanakkor a lelki mechanizmusokra való rálátás a mélyebb megismerés felé indítja, 
szenvedélyesen érdekli az igazság. (Amit, ezek szerint, befelé, a lélek mélységeiben vél 
megtalálni. Nem más ez, mint a századvég sokkja és annak esztétikai kategóriává való 

transzponálási kísérlete.)
Az umorismo szubjektív és individuális - tehát művészet -, de sajátos módon az: 
szubjektivitása felismerni engedi a hétköznapi élet igazságát és valóságát az egyedi 
esetben. Olyan egyediség, mely nagy dolgok visszatükrözésére képes.222 (Egyediben az 

általános: ez a művészi tükrözés legalapvetőbb sajátossága, s ezek szerint az umorismo 

képes erre. Csak emlékeztetőül, a legelső megközelítés idején az umorista még nem volt 
képes az életet a maga teljességében átlátni, vagyis nem alkothatott volna olyan egyedit, 
amely az általánost is képes megjeleníteni.)
A következő fázisban, a Uumorismo idején sok korábbi állítással újra találkozhatunk, de 

néhány ponton továbblépés is bekövetkezik.
Az umorismo komplex emberi magatartássá válik, melyet nem lehet a retorika vagy a 

filozófia felől megközelíteni, a konkrét jelenségtől elszakadva.
Az umorismo nem azonos az iróniával, sem a humorral. A műveletlen közönség fel sem 

tudja fogni az umorismót jellemző titkos kontrasztokat, finomságokat.
Az umorista sosem áll kívül, mindig együttérez, még akkor is, ha olyan valóságot 
ábrázol, mely a saját ideáljaival ellentétben van. Az irónia a kívülálláson alapszik: az 

irónia kettős beszéd, az umorismo viszont kettős érzés: lényegi, valódi ellentmondást 
tartalmaz.
Az umorismo különös és ritka művészi jelenség. Bár a modern humor vonásai között 
számos olyan található, amely az umorismót is jellemzi, az umorismo mégsem a 

komikum egyik válfaja.
Az umorismo mindig is létezett, nem történeti képződmény, törvényszerűen megjelenő 

tudatforma, hanem csakis az egyénre jellemző speciális tudati állapot. Minden korban

222 v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. p. 305.



98

jellemezhet, bár kis számú embert. Talán, a civilizáció haladásával megnövekedett 
érzékenységnek köszönhetően újabban gyakoribb ez a lelki beállítódás, és azok a 

körülmények, melyek kedveznek az umorismónak - ennyit megenged Pirandello. 
(Emlékeztetőül: korábban egyes korok vagy az egyének válságperiódusához kötötte, az 

átmeneti korok művészetének tartotta.)
Az umorismo tudatállapotát az értelem és érzelem viszálya által kettétörő lélek - mely 

akár még tudatában is lehet saját megkettőződésének - határozza meg. Az umorista a 

sentimento del contrario-X éli át, mely saját lelkén belül található. Ez az ellentét-érzés 

nem keverendő össze a szembenállás azon fajtájával, amikor az ember egy rajta kívüli 
dologgal áll szemben, és él át ennek következtében ellentét-érzést. Az umorismo egy 

jellegzetes belső folyamat eredménye, mely folyamat során az ember igen és nem között 
érzi magát kifeszítve.
Az umorismo művészetének nagy szüksége van a stílus intimitására, s ennek 

kibontakozását a retorika előírásai lehetetlenné teszik - mint minden művészi alkotásnál. 
Az umorismónak is, mint minden más művészetnek, nagy szüksége van a nyelvi-formai 
szabadságra, s ezért csak a retorika elleni lázadás talaján, mindenféle iskolán kívül, csakis 

az egyediség jegyében jöhet létre.
Az umorismo nem egy az irodalmi műfajok között; az umorismo a kifejezés minősége, 
mely bármely irodalmi műfajt jellemezheti. A kifejezésnek ez a sajátos minősége az 

umorista mű megfogamzásakor bekövetkező speciális gondolati tevékenység eredménye. 
Az umorismo feltétele: két életet élni, és hagyni élni e két életet a műben is. Az 

umorismóhoz nemcsak őszinteség, személyesség, de a komikum mellett a dráma is kell. a 

kontrasztokat kerülő költői magatartás ellentétes egy umorista attitűdjével.
Az umorismo esetén nincs tisztán komikus hatás, de a komikumot nem a tragikum 

haladja meg, hanem a komikum haladja meg önmagát.223
A továbbiakban az umorismót az alkotónak hőséhez, hőse világához való viszonyán 

keresztül is megpróbálja megvilágítani. Cervantes-elemzése224 nyomán ezt úgy lehet 
összegezni, hogy egy, a tapasztalatok nyomán meghozott értelmi ítélet ellenére, vele 

párhuzamosan létrejön egy új, a racionálisan elvárható érzelemmel ellentétes érzelem, a 

sentimento del contrario. Belátás és érzelem egy konkrét élettény megítélése kapcsán 

szembekerül, egy belülálló, szubjektív viszonyulásban. Ez a kettősség jellemezné az 

umorista belső állapotát, mellyel ábrázolt világához, alakjaihoz viszonyul. (Meg kell 
jegyezni, hogy ez a kettős viszonyulásmód nemcsak az alkotót jellemezheti, akit 
umoristának hívunk, hanem a hőst is, aki ezért umorisztikus lesz; ezeket a különbségeket 
azonban Pirandello nem elemzi, s így az sem lesz teljesen egyértelmű, hogy az 

umorisztikus mű az umorista beállítottsággal megírt mű, vagy pl lehet a "realista" 

beállítottsággal megírt (értsd, nem minden mozzanatában umorisztikusnak nevezhető),

223 v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, passim
224 v.ö. idem, I. rész, 5. fejezet



99

de umorisztikus figurát tartalmazó mű is umorisztikus; vagy egy további eset lehetne pl. 
Manzonié, akinek egy umorisztikusan megírt figurája van, Don Abbondio, de ezért sem 

Manzoni, sem a müve nem nevezhető umorisztikusnak, sőt.225 Eme distinkció 

elmulasztása miatt is lesz az umorismo eme, viszonyulás felől közelítő, pirandelloi 
meghatározása is problematikus, és talán egyúttal emblematikus is... Nem dől el, az 

ábrázolásnak, a kifejezésnek a minősége az umorismo kettőssége, vagy csupán a 

kiindulópontnak, az alkotó pszichéjének, vagy mindkettőnek, sőt, még a befogadónak is: 
"Női commiseriamo ridendo о ridiamo commiserando".

Korábban, a Cantoniról írt tanulmány idején azt hangsúlyozta, az umorismo 

érzelemkritika: egyformán sajátja lehet művésznek és kritikusnak. Nem engedi, hogy egy 

érzelmet tisztán megéljünk, hanem az értelem közbeléptetésével tükröt tart eléje, 
analizálja, sőt, megmeríti az értelem jeges vizében.
Akárhogyan is, az intellektus szerepe ebben az esztétikai tényben mindenképpen az, hogy 

az érzelmi azonosulás megakadályozásával szembesítse az érzelem és az értelem eltérő 

ítéletét egy adott élettény megítélése kapcsán; hogy többoldalúvá tegye az ítéletet, a 

"látványt". (Igencsak emlékeztet ez egyes avantgárd irányzatok képzőművészeti 
törekvéseire: arra, hogy a tárgy "reális" képét analizálva, szétbontva egy egészen másnak 

látszó tárgyat tegyen szemlére, így szembesítve azzal a lehetőséggel, hogy a dolgok több 

aspektusból szemlélhetőek, és így más-más képet mutatnak; mindazonáltal egyik kép sem 

igazi, csak az egyes nézetek összessége.)

Megismétli, hogy az umorismo egy sajátos beállítódás, egy pszichológiai folyamatnak a 

gyümölcse. Azonban itt már azt hangsúlyozza, nem szükséges hozzá etikai 
elkötelezettség. Sőt, az sem szükséges, hogy a költő ideáljai és a valóság 

szembekerüljenek: aki így ítéli meg az umorismót, az kissé felszínesen ítél, mondja 

Pirandello. Természetesen lehet a költőnek ideálja, azonban az ideál sérülése 

semmiképpen sem oka, inkább következménye lehet az umorismónak. Ezen a ponton 

arra kell felfigyelnünk, hogy Pirandello igyekszik az umorismo meghatározásából 
kiküszöbölni a tartalmi meghatározókat, főleg azok etikai minőségét.
Majd szintén a korábbiakkal egybehangzóan közli, hogy a szkepticizmus, a tolerancia, a 

realista beállítottság kedvező környezetet jelentenek az umorismo számára, míg a 

retorika nagy akadály, visszafogó erő. Vagyis vannak olyan egyéb beállítódások, melyek 

valamiféleképpen rokonságban állnak az umorismóval, ezek azonban hangsúlyozottan 

pszichés beállítódások, nem tartalmi meghatározottságok.
Nyilván Pirandello is érzi a beállítódás mint pszichés folyamat és az eredményeképpen 

létrejövő műalkotás tartalma közötti szükségszerű összefüggést, vagyis azt, hogy nem

225 v.ö. idem, II. rész, 4. fejezet



100

lehet olyan egyszerűen leválasztani a tartalmakat, a mű világképét az azt eredményező 

pszichológiai folyamatról.
Ezért is kezdheti a L'nmorismo második részét, mely saját meghatározáskísérletének 

összefoglalása, azzal, hogy az umorismo sajátos ábrázolásmódja egy pszichológiai 
folyamat eredménye, az ábrázolás anyagát és érielmét azonban a világ sajátos megítélése 

adja.
Majd folytatja a reflexió szerepének az analízisével: a reflexiónak a szokásos, 
műalkotásban betöltött szerepétől eltérő szerepe van az umorismót létrehozó 

pszichológiai folyamatban. Ez a fajta reflexió nem csupán tükörként szolgál, melyben az 

érzelem szemléli önmagát, hanem jeges vízzé válik, melyben az érzelem mécsese kialszik; 
félbeszakítja az eszmék és képek spontán harmonikus formába való rendeződését, s a 

képek nem hasonlóságuk alapján társulnak, hanem egymás ellentétét hívják elő. 
Eredmény: folytonos kitérőkkel tarkítottság, szétesettség, megosztott, nyugtalan lélek.
Ez az érzelemkritikai szerep, a hétköznapitól különböző visszatükröző aktivitás alkalmas 

arra, hogy az umorista műalkotás általános és megkülönböztető jegye legyen. 
Mindazonáltal ez a reflexió nem a tudatos gondolattal azonos valami, de nem is a tudatos 

gondolat ellentéte, vagy annak a spontán irányába történő elmozdulása. Ez a reflexió a 

képzeleti aktivitás speciális projekciója, úgy születik a fantáziaképből, mint árnyék a 

testből: a fantáziakép tehát már születése pillanatában megkettőződik, 
íly módon az umorisztikus mü is spontán módon születik, mint minden más művészet, 
mentesen a tudatos gondolattól. A reflexió fent leírt sajátos működése ugyanis csupán 

egy beállítódást eredményez, egy talajt, melybe a mű csírája majd belehull, s aztán éppen 

úgy fejlődik, mint a művészi alkotásnak kell: spontán módon, saját formáját saját 
törvényei szerint létrehozva, a fantázia alkotásaként.

Fontos jól megérteni, hogy ez a reflexió a művön belül működik: semmiképpen sem a 

műről, különösen nem az életről való gondolkodást jelent. Nem is a művet matériaként 
alkotó önálló, elkülöníthető komponens. A reflexió az umorisztikus művön belül 
működő akiivitás, mely a költő fantáziájába, első érzelmébe fészkeli be magát, majd 

szembefordul vele, mint lázadó árnyék, és létrehozza a sentimento del contrarióí. A 

reflexió tehát egy dinamikus létezést, aktivitást jelent az alkotói folyamatban. De mivel 
nem lép ki sosem a műből, vagyis a mű mindig a képzelet alkotása marad, ezért nem 

sérül a müvésziség alapkövetelménye.
(Úgy képzelhetjük el az umorisztikus művet, mint a kétfejű sárkányt: egy test, de két 
olyan fej, melyek egymással szemben állanak és mindig mást akarnak; ez zavart okoz az 

egész működésében - a sentimento del contrario, a kétfejű sárkány közérzete - de azért 
egy, bár elgyötört, ellentét marcangolta test maradnak, nem szakadnak ketté.)



101

Az umorismo magyarázatához tartozik az umorismo okának a megértése. Pirandello 

kizárja az okok közül az etikai okokat, mint külsődlegeseket. Az umorista műalkotás oka 

ez a fent elemzett sajátos lelki beállítódás. Ezt a sajátos beállítódást azonban teljesen 

önkényes egy meghatározó okra visszavezetni. Lehet éppen az ideálok és a realitás 

ellentéte is, valamely keserű élettapasztalat nyomán, vagy egyfajta illúziótlan 

tisztánlátás.226

Észrevehető, hogy az ok okának apropóján mintha visszakerülne a külső világ az 

umorismo jellemzésébe. A kiindulópont tehát a művész valamilyen élettapasztalata, 
melyet esetünkben speciális - umorisztikus - lelki beállítódása szerint interpretál. Ez az 

umorisztikus látásmód vetül tehát az alapélményre, az élettapasztalatra, s jelenik meg, 
megy át a dologba, illetve a műbe, amelyet megalkot. Az umorista mű oka valójában 

tehát tényleg a speciális lelki beállítódás, ugyanakkor e belső működés valamilyen 

külvilágból szerzett élettapasztalaton fejti ki interpretatív működését. Ez az élettapasztalat 
azonban tulajdonképpen nem egy megelőző oka, csak matériája az umorisztikus műnek: 
a kiindulópont nem azonos az okkal.

Az umorismo matériája ugyanúgy, mint a "normális" művészeté, a lélek fikciói, az 

érzelem alkotásai, csak ezeket a reflexió kisördöge darabokra szedi. Ennélfogva ezek a 

fikciók nem tudnak koherens, harmonikus világgá szerveződni, mint a "normális" 

művészet világa. És ennek a szétesettségnek az okaként utasította el Pirandello az ideál 
sérülését, elvesztését. Vagyis a lelki beállítottságot tartja meghatározónak, mintegy 

"veleszületettnek", s ebből vezeti le következményként e speciális világlátással áthatott 
matéria umorista műalkotássá alakulását.
Egy biztos: ha van, ha már nincs, vagy ha nem is volt ideál, nincs, ami a rendet alkotó 

funkciót betöltse az umorista világában, nincs olyan biztos pont, amihez képest elfogadni 
vagy elutasítani lehetne az élet jelenségeit. Az egyetlen biztos pont, hogy semmi sem 

biztos, a kétely szükségessége a legbiztosabb. Az umorismót kiváltó lelkiállapotot tehát 
ez a generalizálódott elfogadásképtelenség hatja át, annak feszültségével egyetemben, il 
sentimento del contrario. Nincs, mert nem tud rend lenni a világunkban, jóllehet 
birtokában vagyunk érveknek és ellenérveknek, a dolgok természetét is jól látjuk, csak 

érzelmileg nem tudunk mindezzel lépést tartani.
Tovább búvárkodva az umorista világtapasztalatában, az umorismo e sajátosan 

interpretált matériájában, Pirandello úgy látja, az umorista elfogadásképtelensége, 
bizalmatlansága abból származik, hogy felfedezi, hogy a világ ill. annak értelmes mivolta 

egy folyamatos, illuzórikus konstrukció, világismeretünk egyáltalán nem objektív. (Talán 

ez a felismerés okoz érzelmi válságot: az értelem elvesztésének a válságát, amelyet az 

érzelem nem képes követni, elfogadni: talán épp ez a sentimento del contrario.)

226 v.ö. II. rész, 4. fejezet, p. 151-152.



102

Aztán egyszer csak az umorista az élet bölcsévé válik: feltárult előtte a világ, mint 
végtelen ür, melyet az ember szerepekkel, illúziókkal igyekszik betölteni, saját túlélése 

érdekében, de amelyet sohasem tud objektíve megismerni. Azt is belátja, hogy az ember 
logikai megismerő tevékenysége korlátozott, sőt: egész emberi létezésének problémáját 
éppen saját tudata, s a vele végzett megismerő tevékenység szüli: e megismerő tudatnak 

ugyanis korlátozottak a lehetőségei a világ megismerésében. Ennek következménye, 
hogy az ember illúziókba kénytelen menekülni, és kénytelen mindezzel ráadásul még 

szembesülni is: úgy tudatának alkotó hatalmával, mint korlátáival. Ennek a tudása teszi 
illúziótlanná és bölccsé az umoristát is.
Ezért lesz az umorista a nagy egyensúlyteremtő: a kényes emberi szerkezetet, mely 

értelme és érzelmei kettős meghatározottságában-rabságában él, megvédi saját magától: 
akár értelme, akár érzelmei túlzásától.
Az umorista is, mint minden művész, az élet rögzítésére törekszik, de ezt nem sűrítéssel- 
idealizálással, hanem a homályban lévő valódi okok keresésével, és ezért szükségszerű 

dekomponálással véli elérni. Megmutatja az élet inkoherenciáját, de szenved a saját 
tisztánlátásától; beengedi a lélek szakadékait, a bevallhatatlant, a meztelen és 

ellentmondásokkal teli életet: talán jobban beengedi az élet szikráját. Mindenképpen a 

"normálistól", a szokásostól, átlagostól eltérő művészetet alkot.
Végül Pirandello - mindeme tartalmi jellemzőket felsorakoztató kitérő után - abban 

összegzi az umorismót, hogy az nem más, mint a sentimento deI contrario, az ellentét 
érzése. Ezzel végülis egy pszichológiai, működésbeli definíciót ad, mert ez az érzés nem 

egy egyszerű érzés. Sajátosságát a reflexiónak az a speciális aktivitása adja, melynek 

folytán létrejön az umorismo, s végül is csak és alapvetően eme sajátosság által képes 

megkülönböztetni az umorismót a másképp keletkező művészi alkotásoktól.227

Ha végigtekintünk az umorismo meghatározásának fázisain, láthatjuk, hogy kezdetben a 

beállítódást nem választotta el tartalmi, etikai feltételektől, sőt, egyenesen azt mondta, az 

umorismo tartalmi kérdés. Ekkor még úgy gondolta, az umorista nem látja át az élet 
egészét, és az umorismo nem spontán és természetes, tehát nem egészséges művészi 
állapot.
Ezt követte az, hogy érzelemkritika. Itt a működésmód analízise is megtörténik, annak 

bizonyítása, hogy bár a meleg érzelem és a hideg reflexió ütközése következik be az 

umorismo esetén, a gondolkodás itt alkotó hatalommá válik, eltérően a normális művészi 
alkotásoktól. A meleg érzelem és a hideg reflexió összeütközése a keserű 

élettapasztalatok következménye.
Majd, tovább finomítva a kettős meghatározást, odáig jut el, hogy az umorista saját lelki 
működéseire rálát, ráismer, és ez lehetővé teszi számára, hogy a világban és az emberben 

működő mélyebb igazságokat, igazi okokat is felismerjen, szemben a normális művészet

227 v.ö. "L'umorismo", op. cit. II. rész, passim



103

"idealista leegyszerűsítéseivel". Sőt, az umorista művészete az egyediben is képes nagy 

dolgok visszatükrözésére, és ekkorra már nyilvánvaló, hogy az egyedi azt jelenti, hogy a 

normális művészet sűrítése és idealizálása nélkül. Mindez némileg szembehelyezi őt a 

kultúra bálványaival, és egyúttal sérülékennyé is teszi érzelmileg.
Végül annak bizonyítása következik, hogy az umorismo igazi művészet: dacára a 

reflexió közreműködésének, és függetlenül az őt "meghatározó" tartalmaktól. Először az 

umorista magatartásának, majd a reflexió működésmódjának alapos analízise 

következik, minek során onnan kezdve, hogy az umorismo komplex emberi magatartás, 
végül oda szűkíti a meghatározást, hogy az umorismo egy sajátos lelki működés 

eredményeképpen létrejövő érzelem, a sentimento del contrario.
Végül is a tartalmi jellemzők kérdését úgy "oldja meg", hogy egyrészt a matéria 

kategóriájába utalja: azt emeli ki, hogy ebből a matériából egy sajátos, de művészinek 

tekinthető lelki működés folytán keletkezik az umorismo. Másrészt az umorismonak 

mégiscsak lesz egy világszemlélete, világképe, a matériáján elvégzett sajátos művészi 
munka eredményeképpen: egy felismerhető világa. De ez nem filozófia, mivel 
alapvetően nem az analizáló gondolat, hanem a művészi vízió alkotja ezt a világot; ez az 

umorismo élettudománya, költői logikája. Ez a világ mintha a jelenben megismerhető 

legigazabb világ lenne: az umorista többé nem olyan művész, aki nem látja át az életet, 
ellenkezőleg: másoknál jobban átlátja, éppen mert saját lelki működését is megérti, s vele 

a világ "képzésének” emberi módját is. Az umorismo ilymódon a legmélyebben igaz 

művészet.
Mintha Pirandello ugyanakkor nem vállalná ezt az értékítéletet is implikáló konklúziót, 
melyet tartalmi vonásokat is bevonva kapott meg, az umorismo mint művészet 
meghatározása kapcsán. Talán azért sem, mert a művészet meghatározásánál egyébként 
kizárja a tartalmi meghatározókat: a művészetet egyedül a formája minősíti. Az 

umorismóról pedig éppen azt akarta bizonyítani, hogy művészet, tehát nem a tartalmát 
kellene elemeznie, hanem saját művészetmeghatározásához koherens módon a létrejöttét, 
formálódását. (Ezért szentel akkora figyelmet a reflexió működésmódja analízisének.) 
Ezért a Lumorismo utolsó fejezetében nem tehet mást, mint hogy drasztikusan negligálja 

az előzőekben leírtakat, melyek tartalmilag, az ábrázolt világon át jellemezték az 

umorismót, és az umorismót végül a sentimento del contrario érzelmére szűkítve 

határozza meg.
Ha mélyebben utánagondolunk a Uumorismo utolsó fejezetében mondottaknak, de vele 

az egész tanulmányt, és különösen a második kiadást jellemző motivációnak is, hogy 

Crocénak bizonyítsa, az umorismo igenis művészet, arra a különös megállapításra kellene 

jutnunk, hogy az umorismo olyan művészet, amely csupán egyetlen érzelem, a 

sentimento del contrario. Vagyis mégsem művészet, csupán egyetlen érzelem? Vagy 

inkább olyan művészet, amelyet a sentimento de! contrario nem enged koherens 

művészetté válni? Vagy méginkább olyan művészet, amelynek a koherenciáját éppen a



104

seníimenío del contrario, azaz a folytonos érzelmi szembenállás adja? Ezekre a 

kérdésekre később visszatérünk.

11.2.9. A művészi kommunikáció másik oldala.
Interpretáció I.: a közönség
(1896-1923)

Interpretáció címszó alatt próbáljuk összegyűjteni mindazokat a szórványos 

gondolatokat, amelyek a kész műalkotás további sorsára vonatkoznak: a közönség általi 
befogadásra, a közönség alkotásra való visszahatására, a "fordításokra", vagyis azokra a 

másodlagos művészi eljárásokra, amelyek egy már kész műalkotás újabb formában való 

megjelenését eredményezik. Ilyen a színház is, de tekintve a kérdés Pirandello számára 

való különleges fontosságát, egy külön fejezetbe gyűjtjük a színházzal, színészi munkával 
kapcsolatos néhány gondolatot; és ide tartozik a kritika és a művészet kapcsolata is, 
amelyet szintén külön fejezetekben tárgyalunk.
Az iskolának, a rétoroknak a közönséget kell nevelni, nem a művészt; a közönség 

nevelése a legmagasabb hivatásuk. Ugyanis az érzékeny és értő publikum a művész igazi 
iránytűje. A közönség müveletlenségét, a kritériumok hiányát és nem megfelelő voltát 
pedig könnyen kihasználhatják a tegnapok deviánsai és a ma prédikátorai, a 

szélhámosok, akik légbőlkapott és gyanús tudással akarják elkápráztatni közönségüket, 
és akiknél hiányzik a komoly felkészültség és az elődök ismerete. Mindez túlzásokhoz 

vezet. Az írás is barbár marad, ha nincs mögötte kultúra.
A szélesebb közönség és a kritikus ítélete gyakran eltér. A széles közönségnek bizonyos 

elvárásai vannak, melyeket ha a művészet kielégít, akkor ugyan tetszeni fog a 

közönségének, de megszegi a művészet "alapszabályát", a saját gondolat saját formában 

történő megalkotását. Az ezt kifogásoló kritikus, az igazmondó idealista viszont szembe 

fog kerülni a közönséggel, és persze a művésszel is, és gyászosan magára marad.229 

Ha létre is jön a mű lélektől lélekig való átjutása, nem lehetséges, hogy a mű ne 

szenvedjen el ferdülést: a "fordítás" során létrejövő átalakulás, megváltozás 

kikerülhetetlen. Ez különösen akkor igaz, ha "befogadásunkat" rögzíteni akarjuk, akár 

kritika, akár fordítás, illusztráció, színházi előadás, akár egyszerű vélemény kifejezésének 

formájában. Mindenki ismeri a fájdalmas meglepődést, amikor olvasója olyasmihez 

gratulál neki, amit egyáltalán nem állt szándékában közölni, sőt, fogalma sem volt róla, 
hogy művében megtalálható 

A műveletlen közönség nem képes megérteni az umorismót jellemző titkos 

kontrasztokat, finomságokat.221

228

230

228 v.ö. "Eccessi", op. cit.
229 v.ö. "II momento". op. cit.

v.ö. "lllustratori, áttöri e traduttori", op. cit.
231 v.ö, "L'umorismo", op. cit. I. rész, 1. fejezet, p. 17.
230



105

Az igazi művészet csak eredeti lehet; a müveit közönség ítélete viszont nem biztos, hogy 

jót tesz az eredeti alkotásoknak, elég Dante, Machiavelli, Ariosto, Vico példáira 

gondolni.
A közönség akkor értheti félre a korábban keletkezett müveket, ha azok nem a 

movimento dello spirito, a lélek szabad mozgása, hanem az atleggiamento dello spirito, 
a lélek felvett magatartása szerint keletkeztek. Ekkor előfordulhat, hogy egy eredeti 
alkotás is, tévesen, réginek tűnhet. A soha nem öregedő müvek, a természet hangjai, 
isteni hangok, viszont mindig magányosak, és lényegében meg nem értettek (ugyanis 

ahhoz, hogy teljes egészében, a saját létezésük szerint foghassuk fel őket, ki kellene 

lépnünk önmagunkból); mégis az egyes korok egymásra következő befogadói a 

magukénak tudják érezni ezeket a müveket, és a saját módjukon visszhangozzák. Az 

emberi érzelem, a lélek mozgása ugyanis sohasem lehet érdektelen, míg a magatartásokat 
történeti rekvizítummá teheti az idő. 232

Összegzésképpen azt mondhatjuk, a közönséggel mindig baj van: ha műveletlen, akkor 

nem érti a művészet finom rezdüléseit, és félre is vezethető, becsapható; akkor nem 

szolgál iránytűként sem a művész számára. Ha müveit, akkor viszont esetleg nem eredeti, 
tehát elutasítja a valódi, eredeti művészetet, és a retorika normáinak megfelelőt 
támogatja, azaz ismét csak nem iránytű. A kortárs művészet átjutása lélektől lélekig tehát 
nehéz, majdnem lehetetlen. Még a nem kortárs, hanem régebbi művek sem 

"menekülhetnek" a közönség félreértése, meg nem értése elől; csak a legnagyobb müvek 

kivételesek, ezek örökké élnek, bár némileg megmagyarázhatatlan módon, és csak 

utólag, a közönség szívében.

11,2.10, A művészi kommunikáció másik oldala.
Interpretáció II.: a kritika
(1896-1923)

A kritikus magára marad - ha nem a többség elvárásaihoz igazodó, hanem becsületes és 

őszinte, ideálképet kergető kritikát ír.
A becsületesség és az őszinteség jellemzik a hozzáértő kritikát: az őszinteség az igazság 

kimondásának feltétele. A szívből, lelkiismeret alapján való ítéletalkotás alapja a 

coscienza, amelyet Pirandello érdekes tulajdonsággal ruház fel: az öntudat nem létezik 

magában valóan, mivel maga az ember sem magában valóan létezik. Ezért a tudatában 

lényegi kapcsolat van aközött, aki gondolkodik, és aközött, amiről vagy akiről 
gondolkodik, amit vagy akit elgondol. A tudat ilyen működése az, amelynek 

köszönhetően nem vagyunk egyedül: ennek köszönhető, hogy gondalataink és érzéseink

232 v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. passim



106

tükröződhetnek mások tudatában, és fordítva. A tudatok ilyenfajta egymás közti 
kommunikációja a tudat létezésmódja. 233
(A hozzáértő kritika igazsága objektív igényű dologak tűnik, a becsületesség és 

őszinteség azonban szubjektív mércét kínálnak; a végeredmény az, hogy az igazi, 
hozzáértő kritika egy becsületesen meghozott ízlésítélet, ami éppen olyan szubjektív 

alapokon (az ízlés) nyugszik, mint a többség ítélete. Ezek között az ítéletek között csak 

az idő fog dönteni. Csak felvillan itt, a tudatok egymás közti kommunikációjának 

képében, az interszubjektivitás, mint a kritika egy lehetséges és érvényes módja: mint a 

szubjektív "objektivizálódásának" a lehetősége, még a jelen pillanatában, nem csupán az 

idő múlásával.)
Az iskola ma még egy valamire való kritkust sem tud adni, csak hivatkozókat. (Ez azt 
jelenti, hogy nemcsak a művészetnek, de a kritikának is szüksége van az önálló 

gondolkodásmódra, a kreativitásra.)234
Volna lehetőség arra, hogy az ízlés ítéletét tudományosan meg lehessen alapozni: a 

pszichológia által megalapozott esztétikai kritika intellektuálisan is megerősítené a 

becsületesen meghozott ízlésítéletet.235
A Retorika nem alkalmas a kritika szerepét betölteni, pedig a művészet fejlődéséhez 

elengedhetetlenül szükséges a jó kritika. A kritikusnak be kell tudni hatolni a művész 

belső világába, és az első pillanattól figyelemmel kísérni a mű-növény fejlődését. Fel kell 
ismernie a műalkotás saját törvényeit. Ezt kell megítélnie, nem a lezárt, kész formát, 
külsődlegesen felállított szabályok alapján. A kritika nem lehet elvont beszéd, mivel a 

művészet lényege éppen sajátos mivolta, saját, egyedi formája. A műalkotás nem 

közelíthető meg kívülről felállított törvények alapján, mert minden mű a saját törvényei 
szerint létezik. A jó kritikának éppen ezeket kell feltárnia. (A jó kritika - mint ahogy az 

igazi műalkotás - mércéjének eddigi tényezői: őszinteség, eredetiség, saját gondolat és 

nyelv, életteliség, szervesség: azaz a mű csakis belülről táplálkozik, a művész saját 
leikéből.)
Minden igazi umorista: kritikus. Darabokra szedi az érzelmet, mert kíváncsi a 

természetére.236 (Akkor viszont a helyes úton járó müvészettudós, kritikus pedig nem 

más: umorista; mert a művészetről egyszerre kell neki érzelemmel és értelemmel ítélni, 
művészi és kritikai módon, empátiával és az értelem fényében vizsgálva.)
A kritikának nem elegendő a hatás alapján ítélkezni. Fel kell tárni a hatás okát, működési 
mechanizmusát, és megfoghatóvá kell tennie az ész számára. Vagyis meg kell fejtenie a 

költői logikát, azokat a törvényeket és elveket, amelyeknek a művész öntudatlanul 
engedelmeskedik.237

233 v.ö. "II momento", op. cil.
234 v.ö. "II neo-idcalismo”. op. cit.
235 v.ö. "Scienza e critica estetica", op. cit. 

v.ö. "Un critico fantastico". op. cit. passim
237 v.ö. "Per unó studio sül verso di Dante", op. cit. passim
236



107

Az esztétikai érték megítélésének, a kritikának nem lehet eszköze a "fordítási próba". 
Nem lehet pl. egy költemény értékét aszerint megítélni, hogy mennyiben fordítható le 

festett képpé, vagy egy írott drámát aszerint, hogy mennyiben állja meg a helyét a 

színpadon.238
Az esztétikai ítélet szempontjából egyedül a seníimenlo della forma releváns. Helytelen 

az a kritika, amely a tartalomból indul ki: a költészetet egyedül a formája minősíti, nem a 

tartalma vagy az erkölcsisége.
A kritkának az egyes müvek sajátosságát kell felfedeznie. Az esztétikai ítélet 
szempontjából a sommás megkülönböztetések értéktelenek. Az irodalom jelenségeiről 
való ítélet szempontjából a legjobban a szüklátókörüség és a sémákban való gondolkodás 

árt.240
Az esztétikai vizsgálat szempontjából az a fontos, hogy a költők hogyan viszonyulnak 

saját müvükhöz és ezen keresztül az alkotáshoz. (Vagyis Pirandello nem művészeten 

kívüli mércét alkalmaz, nem a tárgyat magát értékeli, és a költőnél sem a tárgy erkölcsi, 
társadalmi értékéhez való viszonyulást tartja a kritikus számára fontos szempontnak, 
hanem az alkotáshoz való viszonyt. Az eddigiekből már láthattuk, hogy ez alól kivételt 
képez az umorismo: ott éppen az umorista tárgyához való viszonya volt alkalmas arra, 
hogy magát az umorismo jelenségét megragadja, bár kétségtelen, hogy ezzel nem a 

művészi értékét jellemezte, csak a kifejezés sajátos mivoltát érzékeltette.)241 
Nem tölti be feladatát a "tiszta" irodalomkritika, és semmilyen absztrakt esztétikai teória, 
amely nem a konkrét műalkotás alapján ítélkezik. A kritikának nem az a feladata, hogy 

felhívja az alkotók figyelmét a "kor problémáira", inkább követnie és elemeznie kellene 

az alkotásokat.
Végül akkor fordul elő, hogy félreértünk, vagy nem értünk meg egy müvet - nem 

ismerjük fel újdonságát, eredetiségét, és tévesen réginek érezzük - ha alkotója egy lelki 
beállítódás, nem pedig a lélek szabad mozgása szerint alkotta azt. A beállítódás ugyanis 

idővel történetivé, azaz régivé válhat, a magatartások pedig rekvizítimokká, de a lélek 

szabad mozgása s az aszerint alkotott mű sosem öregszik meg. (Nyilván a beállítódás 

eseteiben lehet jogosultsága a kritikának arra, hogy történeti, azaz a művészeten kívül 
álló szempontokat is érvényesítsen a kritikában.)242
A kritikáról még szólunk egy következő fejezetben: ott a tudományos, azaz pszichológiai 
alapra helyezett kritikával foglalkozunk részletesebben.

239

Összegezve: A művészet fejlődéséhez elengedhetetlenül szükséges a jó kritika. A kritika 

— a kritikai befogadás — lehetősége a tudatok egymás közti kommunikációján alapul. A

238 v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. passim 
v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. p. 302. 
v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 3. fejezet, p. 39-47.

241 v.ö. id. mű, I. rész, 5. fejezet, passim
242 v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. p. 255-267.

239
240



108

kritikusnak be kell tudni hatolnia a művész leikébe, meg kell értenie a művész saját 
alkotásához való viszonyát, és fel kell tárnia a művészetében működő költői logikát, a 

müvet mozgató saját törvényt, a sentimento della forma-t Nem a tartalom, hanem a 

forma alapján kell, hogy ítéljen; az esztétikai ítélet szempontjából egyedül a forma a 

releváns.
Ezt nem teheti meg másképp, csak az egyes művekből kiindulva, és akkor, ha maga is 

kreatív: kreatív a költői logika kommunikatív úton való felismerésében és annak az ész 

számára is felismerhetővé tételében, vagyis megfogalmazásában. Ez a kreatív folyamat a 

tudatok közti kommunikáció során jön létre, és létrejötte hitelesítheti a becsületes és 

őszinte ízlésítéletet. A pszichológia segíthetne eme ítélet intellektuális megerősítésében is. 
A retorika és az absztrakt esztétikai teóriák azért nem alkalmasak a müvészetkritika elveit 
kijelölni, mert kívülről, a külső formára vonatkozó szabályokon és általánosításokon át 
közelítenek a müvekhez. Pedig a kritikának mindig az egyes, konkrét műből kell 
kiindulnia.

11,2,11, Az őszinteség
(1896-1923)

Az őszinte szó először a nyelvvel kapcsolatosan tűnik fel, olyan összefüggésben, hogy az 

időnek ellenálló művészi formát csak őszinte és jól megalapozott nyelvi egységesség 

(salda e sincera compattezza della lingua) eredményezhet.243
Majd a hozzáértő, azaz becsületes és őszinte kritika kapcsán találkozunk vele újra. Itt az 

őszinteség az igazság kimondásának a feltételévé válik a kritikus számára: az őszinteség 

eléréséért a kritikus önmagával, saját előítéleteivel harcol legelső sorban.
A következő állomás a sinceriiá mint művészi magatartás, amely valójában a korábban 

már szereplő spontaneitást váltja fel. Az őszinteség magatartása azt jelenti, hogy a 

művész a valódi emberi érzések hiteles kifejezését, megjelenítését fogja fel a művészet 
alapjaként. Ekkor, az Ariel idején azt is jelenti, síkraszáll a D'Annunzio-divattal és a 

francia import irodalmi irányzatok majmolásával szemben.
De az őszinteség tulajdonképpen módszer: annak a módszere, ahogyan a művész belső 

világábrázolása a külső világgal a lehető legazonosabbá tehető.
Az őszinteség egyúttal minőség is (ez, módszer és minőség szoros összefüggése máshol 
is előfordul Pirandellónál. a megfelelő módszer biztosítja a művészet minőségét is): akkor 

lesz a művészet őszinte, ha a művész felfüggeszti az előítéleteit (mint korábban a kritikus 

munkája kapcsán is említettük), és a tapasztalataira támaszkodik.

244

243 v.ö. "Eccessi", op. cit. 
v.ö. "II momento", op. cit.244



109

Az őszinteség továbbá a művész világról alkotott belső képe és a világ közötti 
kapcsolatnak a minősége is, olyan minősége, melyben a külső és a belső világ a lehető 

legazonosabb.245
Az őszinteség magába olvasztja az eredetiség fogalmát is — saját mód és saját gondolat —, 
valamint a spontaneitást és az életteliséget is. Az őszinte művész nem fogadja el a 

formulákat, de ezt kivéve toleráns: elfogadja még az izmusok művészetét is, mivel 
nincsenek előítéletei, persze nem egyedül lehetségesként, hanem egy lehetségesként a sok 

között.246
Eddig tehát az a folyamat érvényesült, hogy az őszinteség fogalma egyre több más 

fogalmat szívott fel, illetve került velük rokonságba: eredetiség, spontaneitás, 
objektivitás, tolerancia, nyitottság. Most elindul a differenciálás folyamata: nem minden, 
a közgondolkodás szerint őszintének tartott őszinteség alkalmas arra, hogy "őszinte" 

művészetet hozzon létre.
Új fogalom az őszinte fikció, a fmzione sincera. Ez akkor keletkezik, ha a művész 

önmagáról alkotott képe nem őszinte. Gyakran előfordul, hogy olyannak képzeljük 

magunkat, amilyenek lenni szeretnénk, eszerint a hamis kép szerint élünk és cselekszünk. 
Ezt a magatartást egy — lehetséges, hogy tudattalan — ambíció sugallja. Azonban ha ilyen 

egy művész alkotói magatartása, ez lehetetlenné teszi, hogy őszinte müvet alkosson. Az 

őszinte fikció megakadályozza, hogy a mű a tudat ismeretlen és mély rétegeiből 
szülessen; vagy ha mégis így születik, akkor az alkotó az őszinte fikció tudattalan 

ambíciójától vezettetve arra érez indíttatást, hogy megváltoztassa müvét.
A mű tehát akkor lehet őszinte, ha a tudat mély rétegeiből és saját törvényei szerint 
születik, mindenféle tudatos vagy tudattalan ambíciótól függetlenül. Ha az alkotó 

őszinteséget "szán" müvének, vagyis engedi, hogy a kifejezett tartalmak saját 
gondolatából és érzelméből szülessenek, akkor értékes müvet alkot, annál értékesebbet, 
minél inkább képes jelen lenni a műben. A mü értéke tehát a mű őszinteségével, az 

alkotó műbe fektetett saját gondolataival, érzelmeivel arányos.247
Lehetséges úgy "azonosulni" a történettel, hogy az csupán azt jelenti, költőileg komolyan 
vesszük a művet, de nem jelenti azt, hogy őszinték vagyunk — most abban az értelemben, 
hogy a saját hangunkon, a saját érzéseinkről szólunk. Ha egy szerző azonosul hősei 
látásmódjával, ez nem jelenti azt, hogy ő személyesen vagy akár költőileg azonos lenne 

bármelyikkel is.
Az umorismóhoz viszont őszinteség kell: ott az umorismóhoz szükséges mindkét életet 
őszintén a sajátunknak kell érezni: a komikum mellett a dráma is kell.248 

A lélek szabad mozgása szerint eredeti alkotás örökre fiatal marad, míg a lélek felvett 
magatartása szerint eredeti alkotás idővel, tévesen, öregnek tűnhet. A lélek felvett

245 v.ö. "Sinceritá e arte", op. cit.
246 v.ö. "Sinceritá", op. cit. és "Soggettivismo e oggeltivismo nell'artoggettivismo nell'arte narrativa". op. cit. p. 202-
247 v.ö. "Soggettivismo e oggeltivismo íieH'arte narrativa", op. cit. p. 204-208. 

v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 5. fejezet, p. 71-81.248



по

magatartása, beállítódása nem azonos az őszinte fikcióval, amikor önmagunkról alkotunk 

hamis képet. A lélek felvett magatartása a világhoz való viszonyt határozza meg. Mégis, 
úgy tűnik, a lélek felvett magatartása szerinti alkotás is veszélyezteti a mű őszinteségét, 
legalábbis abban az értelemben, hogy a befogadásakor nem tudjuk pusztán a művön belül 
maradva, tehát pusztán esztétikailag élvezni és értékelni a művet. És ezen a ponton az 

eredetiség és őszinteség korábban szinte azonosnak felfogott jelentése is kettéválik: lehet 
egy mű úgy eredeti, hogy mégsem őszinte, a pirandellói őszinteség értelmében, a lélek 

felvett magatartása miatt.249

Végső soron tehát az őszinteség alatt a legszűkebb, és nem a hétköznapihoz hasonló 

értelemben azt az állapotot érdemes érteni, amikor a mű a lélek legmélyebb régióiból 
születik, spontán és a saját törvényei szerint, és minden - tudatos vagy tudattalan, őszinte 

vagy nem őszinte - ambíciótól mentesen.250

II.2.12.Formai eljárás
(1896-1921)

Felszínes formai eljárások találhatók az új szisztéma képviselőinél (pl. a szimbolistáknál), 
azaz nem önálló, nem elmélyült, nem kreatív formai eljárások. Ezek az eljárások 

tulajdonképpen a régi retorika új jelszóval való ellátásai, és a szükséges és kívánatos 

fejlődésnek az elkerülését eredményezik. (Vagyis a felszínes formai eljárás imitáció.)251 
A nagy művészetben nem lehet formát utánozni, modellt követni; nagy művészet csak 

saját mondandóval és saját formában lehetséges. A saját mondandónak saját formában 

ugyanakkor bele kell férnie a közös nyelvezet formálta edénybe; ha ezt az edényt a 

kényünk-kedvünk szerint újraalakítgatjuk, a gondolatok és érzések melléömlenek, s az 

edények üresen maradnak, vagyis a saját gondolat és forma csak a közös nyelvezet 
respektálásával alakítható ki.232
A drámai dialógusnak sem a külső formája a lényeges, hanem az, hogy a szerző úgy 

tudjon azonosulni alakjával, hogy úgy érezze őt, ahogy az önmagát, úgy akarja őt, ahogy 

az önmagát. Akkor az alak élő lesz, és természetesen a dialógus, vagyis a forma is.
Az igazi költő a rímet, az alliterációt sem keresi soha, nem csinálja a verset; 
mindazonáltal sem a rím, sem az alliteráció nem tekinthető véletlennek.253 

A forma és a technika nem külsődlegesek a belső esztétikai tényhez, az ideához, a 

vízióhoz képest: az idea, a művészi vízió ugyanis pontosan a forma mozgó intuíciója.254

249 v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. p. 261-267; a Goldoniról írottak. 
Vicentini másképp vélekedik az őszinteség kérdéséről, v.ö. id. mü, p. 75-80. 

251 v.ö. "11 neo-idcalismo". op. cit.
252v.ö. "Sinceritá", op. cit.
253 v.ö. "Per unó studio sül verso di Dante", op. cit. p. 340-346.
254 v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. p. 231-233.

250



Ill

A valódi, szabad és individuális forma: alkotás. Nem mechanikus reprezentáció, nem 

intuitív megismerés: nem tartalom. A tárgyiasult pszichikai tény a művészetnek nem a 

formája, hanem a tartalma. Formává csak akkor válna, ha szubjektivizálódna.255 

A mű formájában és technikájában is egyedi kell, hogy legyen, nem lehet utánzat. A 

technika a forma szabad, spontán mozgása. Aki a technikát utánozza, az a formát 
utánozza.256
A költészetet nem a tartalma vagy az erkölcsisége minősíti, egyedül a formája. Mikor 

nincs fék a művészet spontaneitása előtt, mikor a költő érzi a formát, nem komponálja, 
mikor a technika biztos és mozgékony eszköz nála, akkor születik igazi költészet. 
Szétszórt tagok összeillesztése nem alkot élő testet, komponálás nem teremt költészetet. 
A mű rejtőzködő lényege, az egész, az a sentimento della forma, a forma érzése; ez 

vezet el a részletekhez. A forma csakis az alapintuíció nyomán bontakozhat ki, saját 
törvényeinek engedelmeskedve.257
Ha a forma nem születik, hanem a retorika előírásai szerint csinálják, mint valami tárgyat, 
akkor a művészet kópia lesz, nem alkotás. Az umorismo is csak ott születhet meg, ahol a 

nyelv szabad és élő, és a forma születik.
A forma születése úgy is felfogható, mint a nyelvi objektivitás szubjektivizálódása, vagyis 

a stílus születése. (A nyelv objektív, megismerés; a stílus szubjektív, kifejezés.)
Egy forma akkor saját forma, mikor egy költői fikció saját önmozgása révén szerez 

formát. A forma akkor alakított, komponált, mikor valamilyen ábrázolási cél érdekében 

szándékosan eltúlozzuk az ábrázolt tárgy bizonyos tulajdonságait. A különböző 

intellektuális képességeket a kétféle alkotás nem egyformán veszi igénybe. Ha nagyobb 

teret engedünk a gondolkodásnak, mint az érzelmeknek, a képzet elveszti spontaneitását, 
és alkotásunk merev, mechanikus lesz.258
A nyelv kifejezései elvonatkoztatások, intuitív megismerésre alkalmasak. A stílus — 

hasonlóan az esztétikai tényhez — nem a benyomások formája, hanem formaalkotás.
A mű saját akarata egy önmozgás, mely a mű eszméjéből, intuíciójából létrehozza annak 

praktikus megvalósultságát, vagyis a formáját. Ez az önmagát akarás tehát nem más, 
mint a formálódás folyamata; az igazi, az egyetlen technika, a forma közvetlen, szabad és 

spontán mozgása.259
A "dolgok stílusa" és a "szavak stílusa" két új, szintetizálóan tömör megnevezés a saját 
forma születésére és a külsődlegesen komponált, összerakott, esetleg utánzással alkotott 
forma csinálására, vagyis korábbi meghatározással az eredeti művészetre és az 

utánzásra, vagy az igazi művészetre és az irodalomra. Némi differenciálódás, finomodás 

figyelhető meg ebben az új megnevezésben: a szavak stílusával alkotók nem kapnak

255 v.ö. "Per le ragioni esletiche della parola", in Arte e scienza, Roma, W.Modes, 1908. jelenleg a 
&gg/-ban, pp. 923-927.
256 v.ö. "Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa", op. cit. p. 214.
257 v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. p. 302, 306, 308, 311. 

v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 5. fejezet p. 82-89., 90-113 passim
259 v.ö. "II fatto estetico", op. cit. és "Teatro e letteratura", op. cit.
258



112

olyan elutasító, éles kritikát, nem záratnak ki a művészet paradicsomából; ők egyszerűen 

csak a szavak stílusában, tehát másképp alkotnak. A dolgok stílusával a forma belülről 
születik, és olyan világot hoz létre, melyet szinte belélegezhetünk; az alkotó a háttérben 

marad. A szavak stílusával a forma bravúr, szerkesztés; ekkor az alkotóját csodáljuk, 
hogy milyen ügyesen szerkesztette meg a müvét. Az első esetben a dolog, az ábrázolt 
világ a fontos, figyelmünk előterében az fog állni, a második esetben az, ahogyan 

mondva van. Az első csoportba tartozók saját maguk alkotta, idiomatikus nyelven írnak, 
a második csoportba tartozók a retorika szabályozta irodalmi nyelven.
A forma a tartalom vele együtt születő hordozója. Forma nélkül a tartalom nem létezik, 
nem közölhető. Amennyiben kellően művészi a forma, észre se veszem, mint formát: a 

forma nem önmagát állítja, hanem a tartalom létezését teszi lehetővé. Ezért kell minden 

formának egyedinek lenni.

260

261

Összegezve: A formát nem lehet utánozni, nem lehet csinálni, összerakni, komponálni, 
az igazi, nem külsődleges forma szabadon és spontán módon születik a forma 

intuiciójából, a saját önmegvalósító akarata és energiája mozgatta formálódási 
folyamatban. Az igazi forma mindig egyedi, az igazi forma stílus: alkotás. A költészetet a 

formája minősíti: csak az igazi forma lehet költészet.
A forma és a tartalom kapcsolatáról még lesz szó, egy következő fejezetben.

II.2,13,Műalkotás és valóság: a művészet világábrázolása
(1897-1935)

A művész a saját ábrázolásának a létrehozása érdekében önmagában realizálja, 
újraalkotja az egyébként magában valóan, rajta kívül is létező világot. Ez az önmagában 

realizálás oly módon történik, mintha a művész a világról egy olyan új tudatot hozna 

létre magában, melyben a világ tovább tud létezni, úgy, mintha saját különállásában 

létezne. A művész úgy látja, érzi ezt a világot, ahogyan a rajta kívüli világ látja és érzi 
önmagát. Ennek a belső, tudatban megalkotott ábrázolásnak a művész törekvése szerint a 

külső világgal azonos, a lehető legazonosabb módon kell megjelennie. Ez a világ önálló, 
a művész saját akaratától, szándékától független, mint egy külön tudat; de nem úgy, mint 
a skizofrénia esetén: a művész tudata és a világának a tudata kommunikálnak egymással, 
és a megszülető mű, az alakok függenek ettől a kommunikációtól.
Ha sikerül ez a lehető legazonosabb ábrázolás, akkor a művészet őszinte.262 

Az őszinteség azt is jelenti, hogy a művésznek nincsenek előítéletei, és toleráns más 

művészetek ábrázolásaival. Tudja, hogy a naturalista természete az nem a természet, 
hanem egy természet, a realista valósága nem a valóság, hanem egy valóság, a verista

260 v.ö. "Giovanni Verga. Discorso di Catania", op. cit. passim
261 v.ö. "La poesia di Dante", op. cit.
262 v.ö. "Sinceritá e arte", op. cit.



113

igazsága nem az igazság, hanem egy igazság. Az őszinte művész alkotásának köze lehet 
a valósághoz, anélkül, hogy realista lenne, az igazsághoz, anélkül, hogy verista lenne, a 

természethez, anélkül, hogy naturalista lenne. Az őszinte művész csak a formulákat nem 

fogadja el; az őszinte művész eredeti, vagyis újat alkot.263
Mindebből az következik, hogy tehát a művészetben nem egy, hanem több valóság, 
igazság, természet létezik, és mindegyik elfogadható; hogy tehát nincs olyan egyetlen 

(külső) valóság, igazság, természet, aminek az ábrázolása elvárható lenne a művésztől. A 

művész a saját valóságát, igazságát, természetét ábrázolja, sőt, alkotja meg. A természet, 
valóság, igazság absztrakt kifejezések, olyanok, mint rugalmas edények, melyekbe 

mindenki azt tölt, amit akar. Persze az ily módon megtöltött edények élettartamát (értsd, 
az értéküket) az idő határozza meg.

Itt az okozhat problémát, hogy hogyan kell - és hogy lehet-e ellentmondásmentesen - 
értelmezni azt, hogy a művész ábrázolásának illetve alkotásának a lehető 

legazonosabbnak kell lennie a külső világgal, miközben nem használjuk az objektív 

valóság és a tükrözés fogalmait. Ennek értelmezésére a továbbiakban visszatérünk.264

A következőkben a drámai alak hitelességéről, a karakter szabadságáról és totalitásáról 
szól. A drámai karakter szabad és öntörvényű, de ezt a szabadságát csak egy 

koordinátarendszerben valósíthatja meg, mely rendszert a dráma témája, a helyzetek és a 

dráma stílusa határozzák meg. A karakter cselekedeteiben mindig a teljes lénynek kell 
megnyilvánulnia; de oly módon, hogy egy adott helyzetben való reagálása, létezése is 

hiteles legyen; megfeleljen a konkrét helyzet kívánalmainak, de fejezze ki a drámai 
szereplő totalitását is. Vagyis két világnak is hitelesnek kell lennie, de egymással is olyan 

egészet kell alkotniuk, amelyben a részek nem veszítik el önállóságukat és 

szabadságukat: a dráma, mint alkotás, szerkezet, művész alkotta világ sem (mint a 

művész külső világról alkotott belső képe, mely a külső világ belső, szerves folytatása), és 

a benne élő alak belső világa sem, melynek szintén a saját, külső világ szerinti létezését 
kell tudni folytatni a dráma belső világában. Pirandello szerint az ehhez szükséges 

kifejezés megtalálása a művész legnehezebb feladata. 265

Vagyis olyan szelekciót kell végezni az ábrázolt világ, mint koordinátarendszer 

alkotásakor, hogy végül hiteles és teljes képet egyszerre kaphassunk. Ez a kívánalom, az
a különösség egyegyediben felvillantott általános, teljes, nem más, mint 

megfogalmazása.
Mindez összefügg a világ művészetben való megjelenési lehetőségével: a műalkotás egy 

konkrét koordinátarendszer, egy szelekció, mégis úgy kell megjelenítenie a világot, hogy

263 v.ö. "Sincerilá", op. cit.
v.ö. jelen dolgozat III. 1. fejezetével
v.ö. "L'azione parlata", op. cit.

264
265



114

az teljes legyen, ugyanakkor szabad is, és ráadásul a külső világgal a lehető legnagyobb 

mértékben azonos is.

Majd felveti a természet utánzásának kérdését. A természet "utánzása" nem a részletek 

szolgai és terjengős rögzítése kell, hogy legyen, hanem a szó természetének megfelelő: a 

költő ne akarja a szóval a festő eszközeit helyettesíteni. Azt a kifejezést kell megtalálnia, 
mely azonnnal felkelti bennünk a tárgy képét. Vagyis nincs szó utánzásról a szó szoros 

értelmében, nem is lehet, mivel a szó, mint eszköz nem helyettesítheti a dolgot, amit jelöl; 
azonban felkeltheti a tárgy képét-képzetét, ha megfelelően van megválasztva. Tehát 
ismét a szelekciónál vagyunk: meg kell találni a megfelelő szót. A megfelelő szó pedig 

olyan képet kelt életre, mely spontán, szabad, és engedi a tárgy saját természetét érvényre 

jutni.266
A művész saját létéből, a fantázia útján teremti meg alakjai reális létezését. Minél 
gazdagabb és mobilisabb a saját létezése, annál különbözőbb alakokat tud teremteni. Ez 

úgy lehetséges számára, hogy a lelkében egyszerre több "énje" is létezhet párhuzamosan, 
stabil határok nélkül. Ha a saját egoját átmenetileg a háttérbe szorítja, meg is tudja 

szólaltatni ezeket az alakokat, illetve hagyhatja élni őket a saját tudatuk, önálló életük 

szerint. Ezek a tudattartalmak már nem a tudatos memóriában léteznek, de az alkotás 

lázában a művész tudta és akarata nélkül megjelenhetnek. A művészi teremtés tehát nagy 

részben a művész akaratán és tudatos tevékenységén kívül zajlik, és éppen ez a művészet 
misztériuma.267
A művészet misztériuma pedig az élet misztériuma: a művészet megértése az élet 
megértése. Vagyis a művészileg teremtett világ és az élet, a külső világ a lehető 

legszorosabb öszefüggésben állnak.
Hogyan lehetséges az, hogy a mű a művész lelkében, a fantázia útján keletkezik, önálló, 
szabad, saját törvényei szerint születik, mégis a külső világra vonatkoztatható, legalábbis 

annyiban, hogy a művészi világ megértése az élet megértéséhez vezet?
Már korábban megfogalmazta azt az igényt, hogy a mű világának a külső világgal a 

lehető legazonosabbnak kell lennie. A kérdés hogyanjának a megértésében itt most 
előbbre lépünk: eme azonosság eléréséhez olyan művészi magatartás kell, mely 

figyelembe veszi a tapasztalást és felfüggeszti az előítéletet, amely tehát őszinte és 

nyitott, valamint mindenféle ambíciótól mentes. A művészben az élet rejtett, mozgó 

tudománya van jelen. A műben ez intuitív módon nyer kifejeződést, de csak akkor, ha ez 

az intuíció szabadon, a saját törvényei szerint kerülhet felszínre, és nyerheti el a saját 
alakját.
A művészet célja nem a természet egyszerű utánzása: akkor az eredmény egy hétköznapi
fotográfia lenne. A művészetben megjelenik a dologhoz, a tárgyhoz való viszony is: a

------------------------------------v.ö. "Leopardi cieco". op. cit. Д? p \
267 v.ö. Binet, Alfred. Les alterations de la personnalité, Paris. Alcan. 1892. fg ^
268 v.ö. "Scienza e critica estetica", op. cit. passim \3 % )

268

266



115

művészet és a természet között épp az a módosulás a különbség, amit a dolgoknak a 

művész szellemében történő visszaverődése okoz. Vagyis a külső világ nem lehet azonos 

a belsővel, illetve a műalkotással: a különbséget a művész szellemében történő 

visszaverődés okozza, és a módosulás tartalma pedig a dolgokhoz való viszony 

kifejeződése a műalkotásban.
Minden műalkotás valóságalkotás. A műalkotás valósága materiális és spirituális 

egyszerre: olyan valóság, amely látszat, mert kép, de valóság, mert érzékletes: érzékletes 

kép. Ez a kép az, ami a művész intuíciójában jelenik meg, és arra irányul, hogy élőként 
megvalósítsa önmagát; ez minden műalkotásban a legalapvetőbb jelenség. A művészi 
valóság élő: nemcsak valóságos, hanem önálló is, a megszületett szó hatalmából.
A művészet valósága a hétköznapi valósághoz képest kevésbé reális, viszont sokkal 
igazabb. A művészi teremtett valóságnak nem a hétköznapi értelemben vett valóságosság 

a legfőbb jellemzője, hanem az, hogy igaz.
Ugyanakkor Pirandello megismétli, hogy a világ rajtunk kívül is létezik, és 

különbözőképpen létezik, mint az az idea, amit mi alkotunk róla. (Bár az idea a 

tapasztalás nyomán születik meg, amelynek rendszeres összessége nem más, mint a 

művész intuitív élettudománya.) Tehát a külső és a belső valóság nem azonos. 
Megismétli azt is, hogy a művész akkor látja jól, tehát nem egyoldalúan a világot, ha 

hagyja önmagában úgy létezni, ahogy az nélküle is létezik; ábrázolásában a lehető 

legközelebb kell kerülnie ahhoz, hogy a rajta kívüli világot úgy lássa és érezze, ahogy az 

látja és érzi önmagát. A művészi alkotás leglényegesebb tulajdonságai ugyanakkor a 

sűrítés, az egyszerűsítés és az idealizálás. Pirandello nem magyarázza el, hogyan 

lehetséges ez, csak annyit jegyez meg, hogy ez nagyon nehéz. Mi később megkísérelünk 

erre a látszólagos ellentmondásra egy magyarázatot adni.
A művészet a valóságról alkotott szubjektív interpretáció. A hétköznapi intuíciótól abban 

különbözik, hogy a hétköznapi intuíció esetén az észlelő meg van győződve róla, hogy a 

külső valóságról alkot képet, mely valóság mindenki számára egyformának kell, hogy 

tűnjék. Azonban a hétköznapi intuíció sem objektív, mivel befolyásolja a tudatban lévő 

érzelmek, impulzusok szubjektivitása. Csak annyiban objektív, amennyiben a valóságra 

vonatkozik.
A művészi intuícióban tudatosulás és szándékosság van. A művész tudja, hogy az általa 

kifejezett érzetek, képek nem a jelenségben léteztek, hanem saját képzelő 

tevékenységének a termékei; tudja, hogy nem az "objektív" valóságot, hanem annak 

szubjektív interpretációját adta.

269

270

Vagyis ismét előkerül, hogy a művészi alkotásban (is) van valami, ami a természet 
művében, a külső valóságban, az életben nincs, korábban erről mint módosulásról szólt,

269 v.ö. "Illustrator!, áttöri c traduttori". op. cit. p. 238-239. Az ellentmondás feloldására tett kísérletet 
ld. jelen dolgozat Ш.1.1., III.1.2. és III. 1.3. fejezetében, 

v.ö. "Arte e scienza". op. cit. passim270



116

amelyet a tényleges valóságnak a művész lelkében történő visszaverődése okozott, és 

tartalma a dolgokhoz való viszony kifejezése volt; most pedig tovább gazdagítja e 

módosulás jelentését: olyan érzetek, képek kerülnek az ábrázolásba, amelyek nem a 

jelenségben, hanem a művész róla alkotott fantáziájában, képzelő tevékenysége által 
léteznek, és kerülnek a műalkotásba.

Az igazi művészet nem másol: sem a természetet, sem más művészetet. Az igazi 
művészet őszinte, szubjektív, eredeti. Fiktív öninterpretációból azonban, még ha az 

őszinte is, nem keletkezhet őszinte, vagyis igazi mű. A művet külső szándék, ambíció 

nem sugallhatja: csak a tudat mély, ismeretlen rétegeiből jöhet létre, saját törvényei 
szerint.271
Van, létezik tehát az a korábban már rejtett élettudománynak, intuitív tudásnak nevezett 
tapasztalati tudás a valóságról, mely a művész tudatában rejtőzik; ezt nem lehet 
tudatosan, szándék vagy hazugság útján manipulálni, tudatosan vagy tudattalanul 
befolyásolni, mert az a mű sérelmére lesz. Vagyis az a valóságtapasztalat, mely a müvet a 

saját törvénye szerint diktálja megszületni, az szent és sérthetetlen, és külső beavatkozás 

nélkül önmagát irányítja a megvalósulás felé.
Mindez nem jelenti azt, hogy az említett valóságtapasztalat az valamiféle objektivitás, 
vagy az objektív ábrázolás célkitűzését implikálhatná.
Pirandello azt mondja, hogy az objektív ábrázolás, mint célkitűzés hibás. Pszichológiai 
oka az, hogy érzelem nélküli, tehát szubjektivitás nélküli képzet csak absztrakció útján 

jöhet létre, a képzetek a tudatban való megjelenésük pillanatában elválaszthatatlanul 
egybefonódnak az őket kísérő érzelmekkel, normális működés esetén. Esztétikai oka 

pedig az, hogy az absztrakció nem a művészet, hanem a tudomány módszere: 
leválasztani a képzetről az őt kísérő érzelmet, emlékképet, akaratot, ez a tudományos 

megismerés ambíciója. A művészetben ezért értelmetlen szubjektív és objektív 

ábrázolásról beszélni: minden művészi ábrázolás szükségképpen szubjektív. Legfeljebb 

arról lehet szó, hogy más-más értéket lulajdoniiunk az ábrázolás lelki aktusának. Ha 

úgymond távolabbra fókuszálunk, magára a tárgyra, és igyekszünk azt a maga reális 

összetételében felfogni, akkor objektivitást tulajdonítunk lelki cselekvésünknek. 
Csakhogy alighogy előírjuk ezt a szándékot, vagy tudatosan alkalmazni próbáljuk, mint 
egy metódust, nem kapunk művészetet, mert szándékot a művészetben nem lehet előírni; 
egyébként is ez egy tudományra alapozott metódus előírása lenne, és már csak ezért sem 

eredményezhetne művészetet. Ha pedig közelebbre fókuszolunk, és saját lelki 
működésünk is bekerül a képbe (észrevesszük a tárgyon hagyott módosulást), pl. 
figyelünk rá, vagy a valóság felfogása közben tudatos (a tudat felszínére került) aktivitást 
is történik, akkor tulajdonítunk szubjektív értéket lelki cselekvésünknek. Intencionális

271 v.ö. "Soggettivismo e oggeUivismo nell’arte narrativa", op. cit. p. 204.



1L7

értékről van tehát szó, nem pedig a szubjektum és az objektum egyébként lehetetlen 

szétválasztásáról.272
Megsértjük a művészet komolyságát, ha a művészi ábrázolás megértéséhez, 
értékeléséhez szükségessé tesszük, hogy a befogadó kilépjen a tiszta fantázia 

birodalmából, s a mü világát a külső valósággal vesse össze, pl. mert az a modelljeként 
szerepelt. (Pl. a komikus ábrázolás esetén, vagy a paródiánál ez történik: ezek csak akkor 

értékelhetők, ha kilépünk a tiszta fantázia birodalmából.) Vagyis a komoly művészet a 

tiszta fantázia birodalmában alkotja meg a maga valóságát.
Az, hogy hiszünk-e az általunk ábrázolt világ valóságosságában vagy sem, irreleváns a 

költői alkotás komolysága szempontjából. De maga az ábrázolt világban való hit sem 

attól függ, hogy azt a világot valóságosnak vagy fikciónak fogjuk fel. Úgysem létezik 

olyan képzet, amelyet valóságnak lehetne felfogni, legyen az hétköznapi képzet vagy a 

művészet fikciója. A hétköznapi képzet és a művészi képzet között az a különbség, hogy 

az előbbi feltétlen, mechanikus, és azért jön létre, mert érzékszerveink működnek; a 

másik akaratlagos (önmagát akarja), formaalkotás és szabad.273

Vagyis mindegy a művészi alkotás szempontjából az alkotó filozófiai álláspontja a 

valósággal kapcsolatban. Nyilván nem az a lényeg, mit hisz, hanem az, mit jelenít meg, 
vagy méginkább, mit enged megjelenni a saját tapasztalatából, intuitív élettudományából 
spontán módon a műben. Mert tapasztalata akkor is van, ha nem hisz benne, hogy az a 

tapasztalat objektív, vagy legalább létező, rajta kívüli világra vonatkozik. Mivel pedig a 

művészet a fantázia alkotása, az számít, hogy a világ, az alak a fantáziában élő-e vagy 

sem; nem az, hogy egy "valós" vagy egy "képzeletbeli" világból jött-e. (Úgysem 

tudhatjuk, még ma sem pontosan, honnan, milyen átalakulási mechanizmusok láncolatán 

kerül a "fantáziába" az alak, a világ, amit a műben meg fogunk jeleníteni.)
Láttuk tehát, hogy Pirandello a valóságnak különböző fajtáit különbözteti meg: a 

gyakorlati, mindennapi, külső valóságot (realtá effettiva) és a mü valóságát (realtá 

fantastica). A külső valóság betüremkedése a mü fantasztikus valóságába, különösen, ha 

ez együttjár a műben a szándékoltan irreális kifejezési móddal, pl. túlzással és 

egyoldalúsággal, megsérti a művészet komolyságának feltételét.
Pirandellonál az umorista művészet és a valóság viszonyáról nem sok minden található 

közvetlenül kifejtve, az a néhány dolog viszont, mivel elég problematikusnak és 

ellentmondásosnak tűnik, igen lényeges. Atfélkül, hogy itt magyarázatokba és 

elemzésekbe bocsátkoznánk, e néhány ide vonatkoztatható gondolatot most csak 

felsorakoztatjuk, és segitségükkel később próbáljuk meg Pirandello szellemében 

rekonstruálni az umorismo és a valóság viszonyát is, a zárófejezetben.274

272 v.ö. idem, passim
273 v.ö. "L'umorismo1', op. cit. I. rész, 5. fejezet, passim
274 v.ö. jelen dolgozat III.2. fejezet



118

Az umorismo anyagát és értelmét a világ sajátos megítélése adja.275 

Pirandello szerint az umorista felismeri az emberi elme illúzióteremtő szükségletét, a 

világ ürességét, a tudat lehetőségeit a megismerésben, az élet megragadhatatlanságát. Azt 
is felfedezi, hogy az emberi tudattartalmak erősen különböznek azoktól a látszatoktól, 
amelyek a társadalmi élet külsőségeit jelentik. Az ember illúzióinak egyike a saját 
személyisége is, mely többrétegű pszichéjének csak elenyészően kicsi, kontrollált része; 
azonban az embernek még ezt a kis részt sincs hatalmában uralni. Saját lelkünk többi 
rétegét pl. nem is tudjuk megismerni, mert ez maga az élet. Alighogy megpróbáljuk 

megragadni, formába kényszeríteni, már nem az, ami volt, s ami a lényege: folyamatos, 
állandó mozgás.
Az umorista beengedi a műalkotás világába az élet kiszámíthatatlanságát, a lélek 

szakadékait, mindazt, amit a rendes író eldob; a hétköznapi részletek jelentik számára az 

aranybányát. Az umorista számára a meztelen élet érdekes. Az umorista művészete az 

egyediben is képes nagy dolgok visszatükrözésére, vagyis nyilván a normális művészet 
sűrítése és idealizálása (tipizálása) nélkül. A rendes művész pedig harmonikus egészbe 

rendezi világát, idealizál és sűrít.276 

Majd ismét a "rendes" művészethez tér visza.
A művészet alkotás, nem az élet utánzása vagy reprodukálása, mivel nem is létezik olyan 

valóság, mely a maga sajátos vonásaiban megragadható és reprodukálható lenne. Az élet 
egy folyamatos, de forma nélküli áramlás. Nincs más formája, csak az, amit mi adunk 

neki időről időre, változó és végtelenül változatos módokon. A művészet szabad alkotás: 
olyan valóságot alkot, mely magában hordja saját szükségszerűségét, törvényeit, céljait, 
nincs alávetve hétköznapi, praktikus érdekeknek.
A művészet alkotása nem olyan, mint a természeté. A természet, legalábbis számunkra 

láthatóan, rend nélküli, ellentmondásokkal terhes, míg a műalkotás olyan kis világ, 
melyben minden elem összefügg és együttműködik egymással. A művész idealizál: 
egyszerűsít és sűrít. A felesleges részletek eltűnnek, és egy kevésbé reális, de igazabb 

létezést kapunk.277
Semmilyen szerző nem hisz az általa ábrázolt világ valóságosságában; senki számára nem 

létezik a világnak olyan ábrázolása, melyet valóságnak foghatnánk fel: érzékeink képe és 

a művészet egyránt illúzió.
Az élet az érzelmek, benyomások közvetlen kifejezése útján nem jeleníthető meg a 

művészetben. Ahol túl sok érzelem van, ott ez nem tud megjelenni az olvasó számára is. 
Az író, ahelyett, hogy megjelenítené, mintegy elmeséli az érzelmet. Vagyis túl közel lenni 
az élethez — élni az életet — és ugyanakkor meg is írni nem lehet. Az életnek (a külső, 
kaotikus és megfoghatatlan, formálatlan valóságnak) előbb belső, letisztult valósággá kell

278

275 v.ö. idem, II. rész, 1. fejezet, p.133-138.
276 v.ö. idem, II. rész, 5. 6. fejezet, p. 159-176. passim
277 v.ö. "Tealro e letteratura", op. cit.

v.ö. "Irónia", in L'ldea Nazionale, 27 febbraio 1920. Jelenleg a Saggi-Ъап, pp. 1026-1029.278



119

alakulnia (intuitív élettudománnyá), s a maga idején a saját erejéből felszínre jönni és 

belülről megszülni saját formáját. Csak ez az igazi művészet, minden más külsődleges 

komponálás, irodalom.
A művészet az művészet, és nem valóság; helyesebben nem olyan valóság, mint a rajtunk 

kívüli. Éppen az hiányzik a művészet valóságából, ami a külső valóság lényege: a 

hétköznapi esetlegesség, a folyamatos mozgásban és változásban levés, a térben és 

időben való sokféleség: vagyis a megragadhatatlanság és a kifejezhetetlenség.
A művészet elvonatkoztatja és rögzíti az életet valamely lényeginek ítélt pillanatában: 
ebben az értelemben teljesen más, mint az élet. A művészetben megjelentetett élet 
másságában — a fantázia általi rögzítettségében, elvonatkoztatottságában és konkrét 
egyediségében (különösségében) — örök és egyszeri tud lenni egyidőben, vagyis 

valósabb, igazabb valóság, mint maga a változó és egyszeri Élet.
A művészetben az őt megalkotó saját világának a rendjével találkozunk, mely annál 
művészibb, minél őszintébb. A művészi alkotás valósága a művész belső 

törvényszerűségei által meghatározott és kifejezett valóság: szubjektív valóság. 
(Természetesen ez egyáltalán nem azt jelenti, hogy a külső, sokak által "objektívnek" 

nevezett valósághoz ne lenne köze: éppen ebből a valóságból szerzi be azt a 

tapasztalatot, amelyet aztán a saját módján strukturál és értelmessé tesz; ezt a 

tapasztalatot neveztük intuitív élettudománynak. Erről később még részletesen 

szólunk.)279
A mű újdonságértékét esztétikailag nem befolyásolja, hogy válaszol-e kora problémáira: 
a világ mint pl. probléma jelenléte a műben nem esztétikai érték.
A problémák nem a koréi, azokat a művészek nem a "korból veszik ki" a maguk 

számára. A problémák a sajátjaik.
Az élet titok, misztérium, melynek száz arca lehetséges; egy-egy műben egy-egy arca 

tárul elénk: a művészet az élet misztériumának egy-egy misztikus vetülete, melyben a 

titok megmutatja egyik arcát.
A művészet organikus és totális víziót formál az életről. Saját korának értelmet, általános 

értéket, rendszert tud adni az általa létrehozott alkotás útján. Az alkotó művész nem ura, 
csupán egy szereplője a saját maga kreálta világnak, Krisztushoz hasonlóan. Krisztus, a 

költő és valóságalkotó, az ember fiának mondta magát, és értelmet és értéket adott 
minden ember életének.
Az alkotás felfedezés, kinyilatkoztatás is: az Élet nagy misztériumának egy konkrét 
kinyilatkoztatása, melyet a saját lelkűnkkel láttunk. Formába rögzíti, mintegy 

bebalzsamozza az életet, létezővé és megfoghatóvá téve ezáltal. Kiszakítja az élet adott 
pillanatát térből és időből, és örök életet ad neki.280

279 v.ö. "Giovanni Verga.Discorso di Catania", op. cit. p. 459-464. 
v.ö. "Teatro nuovo e tealro vecchio", op. cit. passim280



120

Mikor a művész az események sodrában van, a kétely és a káosz állapotában (a reális 

külső világban létezőén), nehezen tud a művészet kondíciói szerinti állapotba kerülni, 
vagyis a pillanattól elrugaszkodni, hogy szemlélni tudja azt.281 Tehát a valóság nem 

jeleníthető meg közvetlenül a műben - az életet vagy éli az ember, vagy írja.

Ha összegezni próbáljuk a műalkotás és a valóság kapcsolatáról leírtakat, arra a 

következtetésre jutunk, hogy a műalkotás és a (tényleges) valóság egy többszörösen 

áttételes, de jól kitapintható viszonyban vannak egymással. Ennek a viszonynak a 

rekonstruálását a III. 1.1. fejezetben kíséreljük meg. Itt most elegendő annyit leszögezni, 
hogy Pirandello háromféle valóságot különít el, a tényleges valóságot, egy belső 

valóságot, és a művészi valóságot.
A tényleges valóság sem a belső, sem a művészi valóságban nem jelenik meg, sem 

közvetlenül, sem ábrázolás vagy tükörkép formájában. Közvetetten van jelen a róla 

alkotott képzetek révén, amelyek rá vonatkoznak, és amelyek tartalmazzák a képzet 
gazdájának szellemében való visszatükröződés eredményeként a képzetet kísérő pszichés 

matériát is. a tényleges valóság tehát egy szubjektív tartalommal kiegészülve van jelen a 

belső valóságban és a művészi valóságban is. A szubjektív tartalom felvételén túl, mely a 

belső valóságban történik, azonban más módosulás is történik a tényleges valósággal a 

művészi alkotásban: struktúrát, értelmet, értelmezést, tehát formát kap: szubjektív 

interpretáció, vízió lesz, melyet a művész maga alkot a tényleges valóságra vonatkozó 

képzeteiből, illetve még pontosabban a művész valóságra vonatkozó képzetei saját 
önmozgásuk révén, a művész pszichéjének a felhasználásával önálló létezésre tesznek 

szert, és egy új valósággá, a művészi valósággá válnak.
A művészi valóság tehát a tényleges valósággal közvetett, a belső valósággal közvetlen 

kapcsolatban áll. A belső valóságból származik, mivel matériáját a tényleges valóságra 

vonatkozó képzetek alkotják, és az új valóság, amelyet megteremt, a tényleges valóság 

megértését segíti elő.

II.2.14. A művészet szabadsága
(1897-1920)

A művész tudatában lévő belső világ, s ezáltal a belőle élő mű csírája önálló, öntörvényű, 
megvan a művész saját akaratától, szándékaitól független élete: mint egy külön tudat.282 

Az őszinte művész nem fogadja el a formulákat, és nincsenek előítéletei sem: engedi, 
hogy művészete szabadon, saját törvényei szerint szülessen, nem retorikai előírások, vagy 

más formulák — izmusok —, esetleg a divat hatása alatt.283

281 v.ö. "Discorso al convegno 'Volta' sül teatro drammalico", op. cit 
282 v.ö. "Sincerilá e arte", op. cit. 

v.ö. "Sincerilá", op. cit.283



121

A drámai alak szabad, saját jogán kel életre. Nem azt az életet kell élnie, amit a szerző 

eszméje, interpretációja kölcsönöz neki, mint ahogyan ez az elbeszélő műfajokban 

megfigyelhető.284
A művész alakjai reális életét saját létéből alkotja meg, azonban nem akarata és 

gondolkodása (egója) segítségével: akarat és gondolkodás nem tud művészetet alkotni, 
ezeknek csak a kivitelezésben lehet szerepe. A művészet saját törvényei szerint, spontán, 
szabadon születik meg, a művész akaratától, gondolataitól függetlenül.
Az igazi költő nem keresi a rímet, nem gyártja a verset. Még a rímnek is a költő tudatos 

akaratától függetlenül, szabadon kell születnie, noha nem véletlenül.
Nem a művész, hanem a művészi alkotás szabad: a művész a költői logikának 

engedelmeskedik öntudatlanul, éppen azért, hogy a műalkotás szabadon, a saját 
törvényei szerint születhessen meg.
A világ rajtunk kívül is létezik, és különbözőképpen, mint az az idea, amelyet róla 

alkottunk. Akkor látjuk jól a világot, ha hagyjuk úgy létezni önmagunkban is, ahogy az 

nélkülünk is létezne, úgy érezni és úgy látni, ahogy ez a rajtunk kívüli világ látja és érzi 
önmagát.287
A hétköznapi képzet és a művészi fikció közötti leglényegesebb különbség, hogy a 

hétköznapi képzet akaratlanul, mechanikusan létrejön, pusztán azért, mert vannak 

érzékszerveink, és ezért nem szabad; a művészi képzet viszont önmagát akaró, érdek 

nélküli formaalkotás és szabad.288
A megélt élet belső valósággá szublimálódik, mely a saját erejéből akar felszínre jönni, és 

belülről szüli meg a saját fomáját: szabad az alkotója szándékaitól, akaratától.289

285

286

A művész tehát nem szabad: őt a költői logika irányítja, és ő csupán eszköze-közege 

saját müve spontán megszületésének. A művészet azonban szabad, legalábbis a művész 

saját akaratától, a hétköznapi esetlegességektől; nem szabad azonban saját törvényeitől, 
amelyek a költői logika alakjában irányítják formálódását, formafelvételét. Végülis a 

művészet, úgy tűnik, egyedül a művésztől magától lehet szabad.

11.2.15.Élő alak
(1899-1920)

Akkor élő az alak, ha a szerző oly mértékben képes azonosulni vele, hogy úgy érzi őt, 
ahogy az érzi önmagát, úgy akarja őt, ahogy az akarja önmagát. Az élő alak szabad, nem 

a szerző eszméje szerint él, hanem a saját jogán. A dráma és az elbeszélő műfajok közti

284 v.ö. "L'azione parlata", op. cit.
v.ö. "Scienza e critica cstetica", op. cit.
v.ö. "Per unó studio sül verso di Dante", op. cit. passim
v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. 242-243.
v.ö. "L'umorismo",op. cit. 1. rész, 5. fejezet, p. 86-89.
v.ö." Giovanni Verga. Discorso di Catania", op. cit. 436-438.

285
286
287
288
289



122

alapvető különbség éppen az élő alak megjelenése a drámában. Ahhoz, hogy az alak 

szemünk előtt élőnek, lélegzőnek tűnjék, minden tettének és tettbe zárt eszméjének a 

karakter szabad individualitására van szüksége. Ez annál inkább magasrendü, minél 
kevésbé van alávetve a művész szándékának, módszerének, minél kevésbé csak passzív 

eszköze egy cselekmény megvalósításának, és minél inkább képes saját cselekedeteiben 

saját konkrét, speciális létezését megmutatni. 290 Tehát az alak akkor élő, ha totális 

létezése van: a konkrét helyzetben való hiteles létezése mögött ott van a teljes lény. Ez 

pedig csak akkor lehetséges, ha az alak szabad, öntörvényű.
Annak, hogy az alkotó saját énjéből alakjai reális és szabad létezését meg tudja alkotni, 
az a pszichológiai feltétele, hogy a tudatában egy időben akár több én is létezzen 

párhuzamosan, a sajátján kívül, s ez a többi én is saját tudattal és önálló élettel 
rendelkezzék. Az élő alak feltétele tehát az alak szabadsága a művész saját énjétől.291 
A drámai művészet azt a csodát viszi véghez, hogy olyan élő alakokat teremt, akik a saját 
életűiét élik, a novella vagy a regény leíró, narratív támasza nélkül. Mintha egyszercsak 

kiugranának a könyv lapjai közül, és önálló életre kelnének. Ehhez a cselekvő szó 

megtalálása szükséges: a közvetlen kifejezésé, ami a cselekedettel azonos természetű, 
amit nem lehet kitalálni, mert együtt születik az alakkal — persze, csak ha a szerzőnek 

sikerült vele a legnagyobb mértékben azonosulnia. Az alak tehát akkor élő, nem csupán 

valóságos, ha szabad, önálló a létezése; ezt a létezést pedig a megszületett szó 

hatalmából, a Vazione parlaía révén kaphatja meg.
Ha egy alak a költő fantáziájában élő, akkor minden helyzetében teljes egészében meg 

fog tudni mutatkozni. Az ilyen alak szabad, autonóm, a helyzetek pedig maguktól 
jönnek, nem a költő választja meg őket.
A "dolgok stílusával" nem a szó, hanem maga az élővé vált dolog áll előttünk: 
megérinthetjük, belélegezhetjük. Nem az előtérben álló alkotót csodáljuk, mint a "szavak 

stílusával" írók esetében. A dolgok stílusában írónál a forma oly mértékben szívja fel a 

tartalmat, hogy nem a formálás gesztusa látszik, hanem maga a dolog áll előttünk; mintha 

az író nem is lenne ott az ábrázolása mögött.294

292

293

Összegezve: az alak, a dolog, a világ akkor élő, ha a fenti értelemben szabad.295

290 v.ö. "L’azione parlata", op. cit.
291 v.ö. "Scienza e critica estetica", op. cit.

v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. passim 
v.ö. "L'umorismo". op. cit. I. rész, 5. fejezet, p. 86. 
v.ö. "Giovanni Verga. Discorso di Catania", op. eil. passim 

295 Vicentini erről is másképp vélekedik, v.ö. id. mű, p. 82-86.

292
293
294



123

II.2.16. A művészi kommunikáció másik oldala.
Interpretáció HL: a tudományosan megalapozott esztétikai kritika
(1900-1923)

A művészi alkotásról megalapozott módon kellene véleményt formálni, nem pusztán 

érzeteinkre hagyatkozva. Azonban a kritika megalapozásának nem a legmegfelelőbb 

eszköze sem a hagyományos metafizikai esztétika, sem a retorika. Van olyan tudomány, 
amely illetékes társ lehetne a művészetről való gondolkodásban: a pszichológia. 
Segítségével nem pusztán az ízlés pontatlan és szubjektív ítéletére támaszkodhatunk a 

művészet értékéről beszélve, hanem mélyebben megérthetjük a művészt, az alkotás 

folyamatát és az alkotás hatásának a mechanizmusát. Ezeknek a kérdéseknek a 

vizsgálatát pl. a metafizikai esztétika elutasítja, mondván, hogy nem a filozófia, hanem a 

pszichológia illetékességi körébe tartoznak. Az intellektust is bevonhatjuk az ítéletalkotás 

folyamatába, de nem a korábbi, a retorika és a metafizikai esztétika által fémjelzett 
módokon.
Nem az ízlés ítéletének az elvetéséről, hanem annak intellektuálisan is kiegészített 
megerősítéséről van szó. A szubjektív kritériumok alapján hozott ízlésítéleteket csak az 

idő igazolhatja, és mindig csak utólag. A becsületesség és az őszinteség a kritikus 

részéről sem elégíti ki az objektívebb kritérium iránti igényt. Lehet azonban egy módja a 

szubjektív ítélet objektivizálódásának: az interszubjektivitás, melynek lehetőségét éppen a 

pszichológia támasztja alá296, amikor megállapítja, hogy a szubjektumban megalkotott 
tartalom nem teljesen szubjektív, amennyiben a lélek több részre való osztottsága és 

elkülönültsége lehetővé teszi különböző tudattartalmak párhuzamos egymás mellett 
létezését is, köztük az egyén saját akaratát, érzéseit, valamint a világról felhalmozott 
tudományát is. Ez a tudomány a saját törvényei, a költői logika szerint létezik, 
függetlenül a művész saját akaratától. A költői logika törvényei viszont Séailles szerint 
éppen a lélek törvényeit jelentik, s az általa kifejeződő ösztönös tudás később akár tételes 

tudássá is konvertálható, a megszületett mű alapján, és éppen a lélek törvényeit kutató 

tudomány, a pszichológia segítségével. így lesz a művészet megértését eredményező 

kritika további funkciója az, hogy a művészet megértésén át az élet megértéséhez vezet.
A pszichológia segítségével megtámogatott esztétikai kritika tehát megértve a művészt, 
az alkotás folyamatát, valamint feltárva a művészetben lévő tudományt, behatol a 

művészet misztériumába, s rajta keresztül az élet misztériumába is: amit az alkotó 

intuitíve, ösztönösen fejez ki, azt az esztétikai kritika intellektuálisan is feltárja és 

kifejti.297

296 v.ö. Séailles, Gabriel, Essai sur le génié dans l'art. Paris, Alcan, 1883. Idézik: G.Andersson. 
C.Vicentini, id. müveik

v.ö. "Scienza e critica estetica", op. cit.297



124

Az esztétikai ítéletek szempontjából a sommás megkülönböztetések értéktelenek: a 

kritika az egyes müvek sajátosságainak a felfedezője kell, hogy legyen. Az absztrakt 
filozófiai esztétika nem alkalmazható a kritika számára. Ennek a fajta esztétikának a 

csődjét jelenti pl. az is, hogy a filozófiailag definiálhatatlannak ítélt fogalmakat (pl. az 

umorismót) empirikusan végül is akceptálja. Ez pontosan az esztétikai probléma 

megkerülése.
A kritikus — az esztéta — legfőbb feladata feltárni a műben rejlő formaalkotó mozgatót, a 

költői ihlet forrását magát, mivel ez vezet a formált alkotás létrejöttéhez és a mü, az 

alkotó legmélyebb megértéséhez is. Ez nem lehet prekoncepciózus, mindig csak az adott 
műből vezethető le.299
A "tiszta irodalomkritika", és általában minden absztrakt esztétikai teória alkalmatlan a 

kritika feladatát elvégezni, mivel nem a konkrét műalkotás alapján, hanem 

prekoncepciók alapján ítélkezik. Az viszont nem feladata a kritikának, hogy kijelölje a 

művész számára, milyen "korproblémákat" kell megoldania, művészileg interpretálnia: a 

probléma nem a koré, hanem az alkotóé, az aktív lélek gyötrelme, melytől éppen azáltal 
igyekszik megszabadulni, hogy kifejezést talál neki. És éppen ez az, aminek a feltárásával 
a kritika segítheti a művészet és az élet megértését.

298

300

Összefoglalva, a pszichológia az a tudomány, amely segíthetne alkalmasabbá tenni az 

esztétikai kritikát a művészet megismerésére, segítségével az esztéta-kritikus 

intellektuálisan is képes lenne megerősíteni addigi szubjektív, csupán ízlésére, vagy még 

rosszabb esetben a retorika normáira vagy az elvont metafizikai esztétika elveire 

támaszkodó ítéletét. A kritikától ugyanis az várható el, hogy az egyes müvek, alkotók 

tudományos analízisén át a művészet, s rajta keresztül az élet megértéséhez vezessen. Az 

így felfogott esztétikai kritika a művészet tudománya, s vele az élet tudománya is.

II.2,17.Az alkotás folyamata
(1900-1923)

Lehetséges a művész számára saját hétköznapi és tudatos egoját a háttérbe szorítva olyan 

életteli, hiteles karaktereket alkotni, melyek egészen eltérőek tőle magától. Ezek a belső 

világból származó alakok — melyeknek lehetőleg a külső világgal a lehető 

legazonosabbaknak kell lenniük — önállóak, öntörvényüek, a művész akaratától, 
szándékától független életük van: ez a tartalom mint egy sajátos külön tudat van jelen a 

művész tudatában. Az alkotás kiindulópontjaként tehát létezik a művész belső 

valóságában egy külön tudat, mely független a saját akaratától, és amelyből alakjai 
önálló, életteli, szabad létezését megalkothatja.

298 v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 3. fejezet, p. 39-47, II. rész, 1. fejezet, p. 133-138.
v.ö. "La poesia di Dante", op. cit. passim
v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. 255-259.

299
300



125

A művészet a fantázia alkotása: az inspirációból, a mű csírájából fejlődik ki, képek hívják 

elő egymást, majd csoportosulnak és rendeződnek. Az akaratnak és a gondolkodásnak 

korlátozott szerepe van ebben a folyamatban: az akarat rögzíti az eszmét a tudatban, a 

gondolkodás pedig tükröt tart e rögzített eszme elé. Mindeközben az akarat 
közreműködése és a tudat ellenőrzése nélkül számtalan folyamat megy végbe a művész 

szellemében, és éppen ez jelenti a művészet misztériumát. 301
A művészi alkotás normális menetében a tudat nem alkotó hatalom. Szerepe az, bogy 

belső tükör legyen, melyben a gondolat önmagát látja tükröződni, sőt: a tudat maga az 

önmagát látó, önnön spontán cselekvéséhez asszisztáló gondolat. Ez az önmagát tükröző 

gondolat, a tudat tehát az alkotás normális menetében a háttérben van, legalábbis a 

művészi alkotás fogamzásának pillanatában: szinte egy érzelem formáját ölti. Majd az 

alkotás során kritikusként lép fel, de nem hideg, analizálgató bíró módjára, hanem inkább 

ihletszerü hirtelenséggel, a kapott benyomások alapján.
Az umoristánál azonban másképp zajlik az alkotói folyamat. Nála ugyanis a reflexió, a 

gondolkodás szintén alkotó hatalommá válik. Ez úgy lehetséges, hogy a mű 

megfogamzásának a pillanatában bekövetkezik egy megkettőződés: egy rész az érzelemé, 
egy másik a reflexióé. Ez utóbbi itt is mint belső tükör funkcionál, de jeges víztükörként, 
amelyben az érzelem nemcsak megszemléli magát, hanem bele is ugrik. így a meleg 

érzelem és a hideg reflexió nászából születik az umorisztius mű. A reflexió aztán 

darabokra szedi az érzelmet, mert kíváncsi a természetére.302
Az alkotás során működő gondolat az író számára szinte mint érzelem működik, mert 
ítéletét nem analízis, hanem benyomás útján közli vele. Az író koncepciója, a mű csírája 

is úgy keletkezik, hogy az író egyszercsak az élet egy, mások számára talán esetleges 

vagy jelentéktelen részletéről hirtelen benyomást, egy érzelmet szerez.
Az umoristánál másként történik. Ő rálát, ráismer önnön lelki mechanizmusára, ezért 
kizökken az adott élmény közvetlenségéből. Ez elbizonytalanítja, kontrasztos érzelmek 

közt hányódóvá teszi lelkét. Mégis ezen a nyugtalanító megismerési úton halad, mert az 

igazság jobban érdekli, mint saját lelki komfortérzése. Az umorista mű ezért 
kontrasztokra, ellentmondásokra épül, míg a normális mű a koherenciára.304 

Az umorismo egy sajátos pszichológiai folyamat eredményeképpen létrejött ábrázolás. 
Ebben a folyamatban a reflexió működésének van kulcsszerepe, mely ezúttal más, mint 
szokásosan. Nem marad láthatatlan, nem olyan, mint a tükör, melyben az érzelem 

meglátja és szemléli önmagát, hanem az érzelem elé tornyosul, annak bírájaként, ízeire 

szedi, szétrombolja, és az alkotót az eredeti érzelme meghaladására kényszeríti. És ekkor 

keletkezik a sentimento de! contrario. Az eredeti érzelem visszatükrözését meglátva, a 

reflexió közbelépése után az alkotó nem tud eredeti érzelmével azonos maradni, sőt, az

303

301 v.ö. "Scienza e critica esletica". op. cit. 
v.ö. "Un critico fantastico". op. cit. passim

303 v.ö. "Illustratori. áttöri e Iraduttori", op. cit. passim
304 v.ö. "I sonclti di Cccco Angiolieri", op. cit. passim

303



126

ellentétes érzelemmel kell kompenzálnia. Ez a meghaladott és új érzelem közti feszültség 

az, ami az umorismo alkotóját és befogadóját is az igen és nem közötti kifeszítettség 

állapotában tartja.305
Vagyis az umorista reflexiója a már idézett jeges víztükör, melyben az érzelem mécsese 

nemcsak szemléli magát, de bele is csobban, sisteregve. A reflexió ily módon félbeszakítja 

az eszmék és képek spontán harmonikus formába való rendeződését. Ezután a képek 

nem hasonlóságuk, közelségük alapján társulnak, hanem egymás ellentétét hívják elő. Ez 

a sajátos reflexióműködés határozza meg az umorista sajátos lelki beállítódását. Ez a 

reflexió mindazonáltal nem a tudatos gondolat ellentéte, vagy annak a spontán gondolat 
irányában történő elmozdulása. A reflexió a képzeleti aktivitás egy speciális projekciója: 
úgy születik a fantáziaképből, mint árnyék a testből: nem a művész akarata irányítja. így 

a mű magán viseli a spontán születés minden jellegzetességét, mert ez a reflexió benne 

van az alkotás csírájában, és belőle árad a senümento de! contrario. Ez a reflexió, ez a 

"gondolat" nem akadályozza a mű saját, spontán fejlődését: a mű érintetlen marad a 

"külső" reflexiótól, a művész saját, nem a műalkotáscsírában lévő gondolatától, 
ambíciójától. Ez a gondolat már a megfogamzás pillanatában jelen van, nem utólagos, 
külső korrekció: nem az, ami a komponált, tudatosan összerakott műalkotásokat 
jellemzi, amelyek nem spontán, hanem vagy bizonyos szabályok figyelembevételével, 
vagy a művész akarata szerint születnek. Vagyis ez a fajta reflexió nem a mű/ó'/, vagy az 

életröl való (külső) gondolkodás, hanem egyfajta művön belül működő aktivitás. Abban 

különbözik a reflexió normális műalkotásban betöltött szerepétől, hogy nem követi a 

költő érzelmét, hűséges tükörképként, hanem szembefordul vele. Ettől azonban még nem 

válik művön kívülivé, nem változtatja meg a műalkotás, mint a képzelet művének a 

minőségét, státusát, ettől még nem válik müvészetkritikává.306
Az umorisztikus alkotás csírája tehát az előbb jellemzett umorisztikus beállítódás talaján 

indul fejlődésnek. Ennek a beállítódásnak a sajátos feszültsége az umorista tudatállapotát 
is jellemzi: az umorista tudatállapota bizonytalan, habozó: nem tudja adott minőségűnek 

látni, illetve nem tudja olyannak elfogadni a világot, amilyennek látja, jóllehet birtokában 

van az elfogadást vagy az elutasítást támogató meggondolásoknak.
Az umorista eljárása ezért különbözik minden más művészet eljárásától. A művészet 
általában elvonatkoztat és sűrít, idealizál, és végső soron interpretációjában az élet 
ésszerűnek és koherensnek látszik. Az umorista művész is az élet rögzítésére és 

értelmezésére törekszik, mint minden művész, csak máshogyan kénytelen megérteni az 

életet: máshogyan, mivel meg akarja érteni — nem csak egyszerűen félresöpörni a 

koherens konstrukciók útjából — az érthetetlent is, az inkoherensét is (sőt, elsősorban 

pont azt).

307

305 v.ö. "L'umorismo", op. cit. II. rész, 2. fejezet, p. 138-145.
306 v.ö. id. mű, II. rész, 3. fejezet, p. 145-150.
307 v.ö. id mű, II. rész, 4. fejezet, p. 150-159.



127

Ezért van az, hogy miközben a "valódi" okokat kutatja, vállalja az inkoherenciát és a 

dekonstrukciót, nem bújik el a kontraszt elöl, nem rejtegeti meztelenségét, 
bizonytalanságát. Következésképpen az umorista mü gyakran szeszélyes, szétesett. 
Mindez a sajátosan működő reflexió müve. Az umorista a végtelenül kicsiből, a 

véletlenből származtatja a világ folyását: szétszedő reflexiójának a konklúziója, hogy 

semmi sem az, aminek látszik, s talán épp az, ami nem látszik, a végtelenül kicsi, a 

véletlen az, ami a világot szabályozza.
Vagyis az umorista alkotás folyamatában a szétszedő reflexió munkájának 

eredményeképpen figyelmünk, mely a világ értelmét, értelmességét kívánja felfedezni, 
vagy megalkotni, végül törvényszerűen a végtelenül kicsi részen, a véletlenen állapodik 

meg, mint rendezőelven.308
Az intuitív megismerés megjelenítése (mely a belső valóság egy része, tulajdonképpen a 

hétköznapi képzet) csupán a művészi alkotás első lépcsője. Olyan, mint a nyelv: 
absztrakt megjelenítés, egyszerű pszichikai tény, mechanikus objektiváció. (Hétköznapi 
képzet.) Az esztétikai tény semmiképpen sem azonos ezzel az első lépcsőfokon 

kialakított valósággal, mivel ez nem valódi forma.309
Mikor a művészi alkotó folyamatot akarjuk megérteni, nem lehetséges az alkotó lélek 

működését, egységét teoretikusan (ahogyan Croce teszi) szétbontani: a lélek különböző 

aktivitásai az alkotás során szoros és szükségszerű kapcsolatban és nem egymást kizáró 

ellentétben vannak. Érzelem, fantázia, akarat, gondolat egyaránt részt vesznek a 

folyamatban. A művészetet alkotó lélek egy. A kérdés a működés hogyanját illeti.310 

A problémákat az alkotók nem a korból veszik ki a maguk számára: a problémák a 

sajátjaik. Az aktív lélek problémája a saját gyötrelme, melytől úgy szabadul meg, hogy 

kifejezési talál neki311

Tulajdonképpen az alkotás lélektani folyamatának a megértésére irányuló pirandellói 
erőfeszítés mögött azok a művészetmeghatározások állanak, amelyek a lélek különféle és 

világosan elhatárolhatónak feltételezett aktivitásaira támaszkodva különítettek el 
hétköznapi, tudományos és művészi megismerést. Pirandello is ezen az úton indul el, 
különösen a korabeli pszichológia legújabb eredményeinek a bátorítása nyomán. A 

legproblematikusabbnak a rißessione (reflexió, gondolat) mibenléte tűnik: mintha nem 

egyféle lenne belőle sem, mint ahogy valóságból sem, umorismóból sem egyféle volt. 
Létezik egyszer mint tükör, mint önmagát felismerő tudat, "tudati passzivitás" (mint 
maga a tudat?); létezik egyszer, mint a lelki aktivitás projekciója, amely azonban úgy 

viselkedik, mint egy önálló életet élő árnyék, akaratlagosan nem befolyásolható; és 

létezik a hagyományos értelemben vett gondolat, tudatos aktivitás, mely akaratlagosan

308 v.ö. id. mű, II. rész. 6. fejezet, p. 173-175. 
309v.ö. "II fatlo estetico", op. cit.

v.ö. "La poesia di Dante", op. cit.
311 v.ö. "Teatro nuovo c tcatro vecchio", op. cit.
310



128

befolyásolható. Mivel magának a tudatnak a meghatározása is nehéz, a tudathoz ilyen 

szorosan kötődő fogalom - működésmód - leírása valóban nem írói, de talán még nem is 

esztétái feladat. Mindazonáltal jogosnak tűnik Pirandello azon igénye, hogy a művészi 
alkotásmódot ezen a módon is megismerje, valóban nem lényegtelen a művészet, az 

esztétikai tény definíciója szempontjából, hogy az emberi szellem miféle aktivitásának 

eredményeképpen jön létre.
Hajói meggondoljuk, a lélek különféle aktivitásainak pontos működéséről még ma sincs 

elegendő ismeretünk; nem csoda, inkább bölcsesség, ha nyilvánvalóan introspektiv 

módszerü vizsgálódásait szinte félbeszakítva Pirandello végül is azt a konklúziót vonja le, 
hogy a művészi alkotáskor a lélek egésze nyilvánul meg, s nem kizárható a folyamatból a 

lélek egyetlen aktivitása sem: a kérdés a működés hogyanja. Valóban, ez mind a mai 
napig kérdés maradt.
Csupán egyetlen említést kap az alkotási folyamat, mint gyógyító folyamat: kifejezést 
találni a lélek gyötrelmeinek azt jelenti, megszabadulni tőlük. Az alkotói folyamat ilyen 

felfogása nem új az olasz irodalom történetében, pl. a tragédiaíró Aifierinél is 

találkozhattunk hasonlóval. Mégis, nagy a jelentősége: a művészi oldalról bizonyíték 

amellett, hogy a művészi alkotó folyamatok és a lelki gyógyító folyamatok között 
párhuzam vonható. (Ezért is lehet nagy jelentősége a művészi alkotó folyamatok 

pszichológiai szempontú megértésének, vele valóban az élet misztériumának egy arcát 
leplezhetnénk le, ha nem magát a misztériumot; mindenesetre a lélek gyógyításában 

fontos segítséget jelenthetne.)

11.2,18. Művészet és tudomány
(1900-1908)

A művészet és a tudomány kapcsolatát már érintettük a művészet mibenlétéről szóló 

fejezetben (II.2.7.) is. Ott azt mondtuk a művészetről, hogy az az életről alkotott 
szubjektív és csak saját törvényeinek engedelmeskedő, szintetikus és organikus vízió, 
melyet a művész saját, szabadon megszülető, egyedi formába önt, mégpedig öntudatlan 

(intuitív) tudományának, költői logikájának sugalmazása nyomán, és a fantázia által. A 

művészet következésképpen olyan élettudomány, mely örök.
Tehát a művészetben rejlik egy öntudatlan tudomány, ez az élet tudománya, melyet a 

művész intuitíve alkot meg, és amelyet az esztétikai kritika intellektuálisan is feltárhat és 

kifejthet, mégpedig a pszichológia tudományának a segítségével.312 

A művész nem tudatosan alkalmaz művészete hatásossá tételéhez elemeket, a mű 

mégsem véletlenszerű: minden műben benne rejlik egy öntudatlan, ösztönös tudomány, 
ez a művészet logikája. A költői logika azonban nem tudatos, és a műbe sem előre 

eltervezetten kerül: a költői logika ösztönös, a szenvedély szabad mozgása szerint létezik,

312 v.ö. "Scienza e critica estetica", op. cit.



129

és mindazon törvények összességét jelenti, amelyeknek a művész öntudatlanul 
engedelmeskedik.313
Az egyszeri, szintetikus észlelés, a tárgy pszichológiailag történő megragadása a 

művészet jellemzője. Az észlelés szétszedése, logikailag történő megragadása pedig a 

tudományé.314
A lélek teljes egészében fejezi ki magát, úgy a tudományban, mint a művészetben. A 

művészetben spontán, intuitív tudomány működik, a tudományban spontán művészet.
A spontán tudomány tudattalan módon juttatja magát érvényre a műben, a költői logika 

eszközével. Kibontakoztatása, felszínre hozása a kritika feladata.
A spontán művészet a teremtő géniusz szintetikus és spontán aktusa, tudattalan fantázia, 
amelyet hosszadalmas és türelmes tudományos analízis bontakoztat ki, és szintetikus 

tudásból analitikus-tudományos tudássá változtatja. A tudós lépéseit a lélek szintetikusan 

megismert igazsága irányítja.
A művészet tehát szabad teremtés, melyet ösztönös logika irányít, a tudattalanban 

felhalmozott analízis, mely a művészetben szintetikus és intuitív vízió formáját ölti. A 

tudomány tudatos gondolat és logika, analizált tudás, melyet a lélek spontán és 

szintetikus aktivitása, a tudattalanban lévő szintetikus, intuitív kép sugall.315 

Szubjektivitás nélküli képzet csak absztrakció útján jöhet létre, ez csak a tudomány 

módszerével lehetséges. A természettudományok éppen az érzelem, akarat, emlékképek 

nélküli képzetet vizsgálják és ábrázolják. Ez az objektivitás a művészetben lehetetlen.316

Vagyis a művészet szubjektív élettudomány, a tudomány pedig ennek a szubjektív 

élettudománynak az emberi, szubjektív tényezőktől való megfosztása útján létrejövő 

objektív tudomány.

II.2,19. A művész alkotói állapota; alkotáshoz való viszonya
(1908-1935)

E kérdések elődjének tekinthető a legelsők közt felmerülő téma, az emberi érzelem 

kifejezésének, a spontaneitásnak a problémája, illetve a valamivel későbbi őszinteséggel 
kapcsolatos kérdéskör.
Az őszinteséggel kapcsolatos felfogása abba az irányba halad, hogy az őszinteség 

magatartása mellett lassan megjelenik a fimione sincera, mint állapot. Már szóltunk erről 
a nem őszinte művet eredményező alkotói állapotról: gyakran előfordul, egy aktív, de 

tudattalan illúzió hatására, hogy másnak képzeljük magunkat, mint amilyenek vagyunk, 
olyannak, amilyenek lenni szeretnénk. Ez a fiktív öninterpretáció állapota, ennek

313 v.ö. "Per unó studio sül verso di Dante", op. cit. passim
314 v.ö. "Illustratori. áttöri e traduttori", op. cit. p. 233.
315 v.ö. "Arte e scienza", op. cit. passim
316 v.ö. "Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa", op. cit. passim



130

foglyaként élünk, cselekszünk, alkotunk: nem mondható, hogy ez a fikció ne lenne 

őszinte, átélt. A belőle születő mű mégsem lehet őszinte: mert a mű eszméjét ez a 

tudattalan ambíció sugallja, és ez az ambíció megakadályozza, hogy a mű a tudat mély és 

ismeretlen rétegeiből jöjjön létre.
Ha az alkotói állapot azért nem őszinte, mert az alkotó az őszinte fikció rabja, akkor 

hiába születik a mű esetleg mégis a saját törvényei szerint, az alkotó arra fog indíttatást 
érezni, hogy megváltoztassa azt.
Az alkotó személyiségétől függ, hogy szubjektív vagy objektív fantáziája van. Ezek lelki 
magatartásformákat jelentenek, melyek abban állnak, hogy az alkotó vagy felfedi vagy 

nem az alkotás attitűdjét, vagy mutatja, vagy nem mutatja, hogy tudatában van annak, 
hogy alkot. Ezek a lelki magatartásformák nem befolyásolják a leendő forma minőségét, 
a kifejezés szépségét. A kreáció mindkét esetben megvalósul.317
Az umoristánál a normális, jól ismert lélektől különböző lélekből bukkannak fel 
gondolatok; kutat az intim, finom sajátosságok után, szembenáll az idealizáló szintézissel, 
megszerkesztéssel, felépítettséggel, koherenciával: ellentéteket keres, szeszélyes, széteső. 
Rálát önnön lelki mechanizmusára, pillantása befelé irányul, és elindul egy mélyebb 

megismerés felé vezető úton, mivel szenvedélyesen érdekli az igazság, jobban, mint a 

saját lelki komfortérzése.318
Ha a költő azonosul a történettel, azaz költőileg komolyan veszi, az nem jelenti azt, hogy 

őszinte, vagyis hogy a saját gondolatait, érzéseit mondja el a saját hangján. Ha a szerző 

tökéletesen azonosul szereplői látásmódjával, kifejezést is talál nekik, ez még nem jelenti 
azt, hogy személyesen vagy költőileg azonos bármelyikkel is. A művészet komolysága 

nem attól függ, hogy a költő erkölcsileg komolyan veszi-e tárgyát, amit ábrázol, hisz-e 

benne, mint valóságban, hanem attól, hogy engedi-e saját törvénye szerint spontán, a 

fantázia müveként megszületni müvét.
Az alkotás művésziségét az alkotó és a müve közti viszony határozza meg. A mű 

világában való részvétel jelzi a művésziség mértékét.319
Az umorismo sajátos beállítódás, egy sajátos pszichológiai folyamat gyümölcse. Oka 

tehát a lelki beállítódásban, és nem az etikai állásfoglalásban van. Az umorista mindent 
kétkedve fogad, bizalmatlan; a fennállóhoz nem tud semmiféle szilárd álláspontból 
viszonyulni: dekomponáló lelkiállapotban van.
A komikum nem az anyag, a matéria jellemzője, hanem a költő lelkéé: azé a módé, 
ahogyan az anyag megjelenik előtte, s azé, ahogyan viselkedik az anyaggal szemben.321 
Az ironikus mű alkotója nem csupán tisztában van saját müvének az irrealitásával, hanem 

úgy jár el, hogy ez az irrealitás a külső szemlélő számára is nyilvánvalóvá váljék.322

320

317 v.ö. "Soggettivismo e oggettivismo nell’arte narrativa", op. cit. p. 216. 
v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. passim

319 v.ö. "L'umorismo". op. cit. I. rész. 5. fejezet, passim
320 v.ö. id. mű. I.rész, 6. fejezet, p. 115-131.
321 v.ö. "La commcdia dei diavoli e la tragédia di Dante", op. cit. p. 381.
322 v.ö. "Irónia", op. cit.

318



131

A lélek szabad mozgása szerint alkotott müvet örökké fiatalnak érezzük, míg a lélek 

felvett magatartása, beállítódása szerintit idővel, tévesen, esetleg öregnek, azaz nem 

eredetinek. E lelki attitűd, magatartás szerinti alkotás ugyanis azt az esztétikai problémát 
teremti meg, hogy ezeknek a müveknek az élvezete nem szakítható el saját történeti 
idejüktől, mivel a magatartások, szerepek az idővel változnak, más korokban nem tűnnek 

adekvátnak; vagyis vissza kell térnünk a saját történeti idejükbe, ha igazán értékelni 
akarjuk e müveket.323
Az életet vagy éli az ember, vagy írja. Miközben a művész az események sodrásában van, 
a kétely és a káosz állapotában, nehezen tud a művészet saját kondíciói szerinti állapotba 

kerülni: azaz elrugaszkodni a pillanattól, hogy szemlélni tudja azt, és univerzális és örök 

értéket tudjon adni neki.324

Végső soron azt láthatjuk, hogy a művész alkotói lelkiállapota, lelki diszpozíciója, illetve 

saját alkotáshoz való viszonya mindenképpen befolyásolja a művet. A befolyások 

azonban különbözők: egyes esetekben csupán a mű jellegét, máskor az értékét is 
meghatározzák. A művész alkotói diszpozíciója egyrészt eldöntheti, hogy komikus, 
ironikus vagy éppen umorisztikus mű fog keletkezni; másrészt azt is, hogy művészileg 

komoly vagy nem komoly alkotással fogunk találkozni, ami már a mű értékét befolyásoló 

mozzanat; s végül, hogy őszinte művel lesz-e dolgunk. Ez utóbbi állapot a legmagasabb 

művészi minőséget látszik garantálni. Az őszinte műben ugyanis az alkotó engedni fogja 

anyagát a saját természete szerint megvalósulni, és éppen az ilyen értelemben vett 
spontaneitás, az anyag öntörvényű létezése a művészet legfőbb ismérve. Ehhez viszont az 

kell, hogy az alkotó a szemlélés állapotában is legyen: csak akkor lesz képes engedni 
anyagának, hogy az a saját törvényeit követve születhessen meg, és ne az ő alkotói 
akaratának engedelmeskedjen. így kibékül egymással a spontaneitás, az őszinteség és a 

szemlélés, a művészi alkotás létrejöttéhez fontos alkotói állapotok látszólagos (verbális) 
ellentmondása.

II. 2.20, Tartalom és forma
(1908-1921)

Tartalom és forma egymást feltételezi. Egy adott forma nem változtatható meg a tartalom 

megváltozása nélkül, pl. egy adott művészi formanyelvről egy másikra, vagy egyik 

nyelvről a másikra. A technika, a kivitelezés a forma szabad, spontán és közvetlen 

mozgása, az a folyamat, amikor az inspiráció lefordítódik az érzékletességek nyelvére. 
Vagyis a spirituális tevékenység, a vízió, az inspiráció a technika útján lesz lefordítva az 

érzékletesség nyelvére. Nem igaz, hogy a forma külsődleges az ideához, a vízióhoz

323 v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. p. 263-267.
324 v.ö. "Discorso al convegno "Volta" sül teatro drammatico", op. cit.



132

képest, az idea, a művészi vízió a forma mozgó intuíciója. Nem maga a forma, hanem 

annak ideális képe; mozgás.325
A művészet a tartalomminőségnek a forma által meghatározott-megvalósított szubjektív 

interpretációja; nem a tartalom minőségének mechanikus objektivációja. Az intuíció 

pedig nem más, mint egy tárgyiasult benyomás (mint tartalom) szubjektivizálása, azaz 

egy szubjektív forma meglátása egy tárgyiasult (képzetté vált) tartalomban.
Ahhoz, hogy egy esztétikai tény létrejöjjön, szükséges, hogy az impresszió-intuíció 

konkrét, szabad és szubjektív formává váljon. Ha nem válik ilyen formává, marad, ami 
volt: valamelyik fajta megismerő tudati tevékenység, vagy szubjektív tudati tényező, nem 

egyéb tehát, mint közönséges pszichikai esemény. A művészet tehát nem egy 

individuális benyomás mechanikus, automatikus formája, hanem e benyomás 

individuális, szabad formája. Nem a tartalom intuíciója, hanem formaalkotás.
A tárgyiasult pszichikai tény a művészetnek nem a formája, hanem a tartalma: csak akkor 

válhatna formává, ha individualizálódna. A valódi, individuális forma alkotás. A puszta 

megismerés, még ha individuális is, sosem vezet el a valódi formához, mert a megismerés 

csak egy pszichikai tény absztrakt, mechanikus objektivációja, vagyis absztrakt forma. A 

tartalomnak is lehet individuális jellege (tartalom alatt a mechanikus, nem akaratlagos 

pszichikai tényt értve; ekkor a tartalom individuális jellege az egyéni pszichikai 
különbségek által meghatározott pszichikai tartalmak különbségét jelenti), de az ilyen 

tartalom mechanikus, nem akaratlagos: benyomás, érzéklet, képzet. Az általuk nyújtott 
reprezentáció nem művészi alkotás. Az alkotásban nélkülözhetetlen az akarat. (Nem az 

alkotó saját akaratát, hanem a művészi intuíció önmegvalósító akaratát értve alatta.)327 

Helytelen az a kritikai eljárás, amely a sen timen to del contenulo-ból, a tartalom érzéséből 
indul ki, és nem az esztétikai Ítélet szempontjából egyedül fontos sentimento della formá­
bb1, a forma érzéséből.328
Az igazi művészetben gondolat és forma nem elválasztható; nem lehetséges a tartalomról 
a formától elválasztva beszélni. Ha a forma nem a tartalommal együtt születik, hanem 

csinálják, akkor a művészet kópia lesz. A retorika előíásai megakadályozzák az igazi 
forma megszületését.
Az sem lehetséges, hogy valamely tartalmat, célt számonkérjünk a művészeten: a 

művészet célja és tartalma magában a műben, a formán belül van; ha azon kívül 
keressük, kívül kerülünk a művészeten.329
Az önmozgás (a mű akarata) a mű eszméjéből, intuíciójából létrehozza a praktikus 

megvalósultságot, a formát. Az önmagát akarás tehát maga a formálódás aktusa, az

326

325 v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. passim 
v.ö. "Arte e scienza". op. cit. passim 

327 v.ö. "Per le ragioni estetiche della parola", op. cit.
v.ö. ”1 sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. p. 302.

329 v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 4. fejezet, p. 49-63.

326

328



133

eszmei létezésből a praktikus létezésbe alakulás folyamata. (A belső valóságból a művészi 
valóságba alakulásé.)330
A dolgok stílusával íróknál a formálás olyan, hogy felszívja a tartalmat, és így a formálás 

gesztusa maga nem látszik: helyette a dolog áll előttünk, és ez olyan benyomást kelthet, 
hogy maga a tényleges valóság áll előttünk. A tartalom a maga meztelenségében feltárja 

magát az ilyen formában.
A szavak stílusával íróknál meglep és elbűvöl a forma, a formálás. Ez a forma szinte 

elrejti a tartalmat; az, amit megmutat, az az író kifejezésbeli bravúrja.
Amikor nem érzékelem a tartalom és a forma különállását, az a művészi teremtés esete. 
Mikor külön érzékelem, az az irodalom esete.331
Sem a művészi alkotás keletkezésekor, sem magában az alkotásban nem lehet a lélek 

különféle aktivitásait különválasztani, pl. így: struktúrát létrehozó aktivitás - költői 
tartalmat létrehozó aktivitás. A tartalom nem vizsgálható a formától elkülönülten; a 

müvek nem úgy keletkeznek, hogy a formát mintegy ráaggatjuk az előre kigondolt 
tartalomra. Ha a forma kellően művészi, nem is veszem észre, a forma nem önmagát 
állítja, hanem a tartalom létezését teszi lehetővé. Ezért kell minden formának egyedinek 

lennie; ezért a kritikus legfőbb feladata feltárni a műben rejlő formaalkotó mozgatót, a 

költői ihlet forrását, magját: ez vezet a mü, az alkotó legmélyebb megértéséhez.332

Tehát a művészi tartalom és forma összefüggése az esztétikai tény keletkezésének 

folyamata által meghatározott összefüggés. Az esztétikai tény keletkezésének a folyamata 

azt mutatja, hogy a tartalom és a forma nem választhatók el egymástól, mivel létrejöttük 

közben összefonódtak. Ahhoz ugyanis, hogy egy esztétikai tény létrejöjjön, szükséges, 
hogy a folyamat kezdetén álló az impresszió-intuíció, ami tulajdonképpen a forma 

intuíciója, a folyamat során konkrét, szabad és szubjektív formává váljon. Ha nem válik 

ilyen formává, marad, ami volt: valamelyik fajta megismerő tudati tevékenység, vagy 

szubjektív tudati tényező, nem egyéb tehát, mint közönséges pszichikai esemény. Vagyis 

mind a pszichikai megismerő tevékenység eredménye, mind a szubjektív tudati tényezők, 
mint tartalmi összetevők, csak akkor válhatnak művészi tartalommá — eltérően a 

közönséges pszichikai esemény-mivoltuktól — ha formává válnak, mégpedig konkrét 
formává. Addig, amíg ez nem történik meg, nem is beszélhetünk e tartalmakról, mint 
művészi tartalmakról, mert addig csupán közönséges, mechanikus pszichikai események, 
tudattartalmak.

330 v.ö. "II fatto estetico", op. cit.
331 v.ö. "Giovanni Verga.Discorso di Calania", op. cit. passim
332 v.ö. "La poesia di Dante", op. cit.



134

II.2.21. Az esztétikai tény létezésmódia. létrejötte
(1908-1923)

A művészi alkotás leglényegesebb jellemzője konkrét megvalósultsága: a művészet 
érzékletes megvalósulás.
Az esztétikai tény akkor kezdődik, mikor a spirituális aktivitás fokozatosan az 

érzékletesség nyelvére fordítódik le.
A mű olyan valóság, ami látszat: egyszerre materiális és spirituális létezés. A mű él: 
nemcsak érzékletes és valóságos, hanem önálló és szabad is, a megszületett szó, a 

kifejezés hatalmából. A mű valóságot teremt.
A művész elvon, sűrít, egyszerűsít, idealizál: a művészi valóságnak nem a valóságosság, 
hanem az igazság a legfőbb jellemzője.
A művészet létmódja a mintha, a fikció.
A művészet nem csupán teoretikus, ezen belül intuitív tudati tevékenység, azaz 

megismerés, mint Croce állítja. A művészet magában foglalja a dolgok megváltoztatását 
is, tehát alkotás is. A művészet egyrészt tehát szubjektív tudati reprezentáció, 
megismerés, másrészt konkrét materiális kifejezés. A művészi megismerésből nem 

zárható ki a pszichikai matéria, az érzelem és az (önmegvalósító) akarat: ezek a művészet 
legjellemzőbb oldalai. Ha ezeket kizárnánk, a művészet semmiben sem különbözne az 

automatikus tudati reprezentációktól.
Az esztétikai tény létrejötte szempontjából a folyamat, formálódás aktusa a lényeges.
A fizikai tárgy létmódja messzemenően nem azonos az esztétikai tárgy létmódjával, mert 
ez nem mechanikus, szabályok meghatározta létmód. A művészet a tartalom 

minőségének a forma által megvalósított szubjektív interpretációja. Ahhoz, hogy az 

esztétikai tény létrejöjjön, szükséges, hogy az impresszió (intuíció) konkrét, szabad, 
szubjektív formává váljék. A művészet a benyomás individuális formája, és nem az 

individuális benyomás mechanikus, automatikus formája.
A művészet nem a tartalom intuíciója, hanem formaalkotás. Nem a lélek egyik aktivitása, 
hanem a teljes lélek.
A művészet nem elvont eszméből, ideából születik, és nem logikai úton, mozaikszerüen 

építi fel magát. Az idea a termékenyítő érzelemben születik meg, és vele együtt, 
kölcsönhatásban működik a mű megszületéséig. Az eszme tehát nem hiányozhat a 

műből, csak nem a logika, hanem a fantázia eszközeivel érvényesül.
Az alkotásban nélkülözhetetlen az akarat. Az intuitív megismerés akaratlan, mechanikus, 
automatikus. A művészet nem csak, és nem egyszerű intuitv megismerés, nem pszichikai 
tények objektivációja, hanem egy individuális forma megalkotása.335

333

334

333 v.ö. "Illustratori. áttöri e traduttori", op. cit. passim 
v.ö. "Arte e scienza". op. cit. passim 

335 v.ö "Per le ragioni estetiche della parola", op. cit.
334



135

Őszinteség, szubjektivitás, eredetiség, imitáció elutasítása — ezek az igazi művészi 
kifejezés ismertetőjegyei. Az objektivitási szándékot nem lehet előírni, és semmilyen más 

technikai, formai eljárást sem. a művészet a forma szabad, közvetlen és spontán 

mozgásának eredménye. 336A műalkotás egy alapintuíció (a művészi intuíció) 
kibontakoztatása egy adott, konkrét és érzékletes formává, saját törvényei nyomán.337 

Az igazi művészetben tartalom és forma nem elválasztható; a forma csinálása kópiát 
eredményez; a retorika árt a müvészetnk. A művészet a forma és a nyelv szabad, 
közvetlen mozgása. A tartalom és a cél a műben, a formán belül van: művön kívüli 
tartalom és cél az igazi művészeten nem kérhető számon.
Az esztétikai tény ott kezdődik, amikor egy képzet akaratra tesz szert bennünk, önmagát 
akarja: formává válik, valóság lesz, a képzet szabad mozgása útján.
Az esztétikai tény semmiképpen sem azonos az egyszerű pszichikai ténnyel: nem okozat, 
nem mechanikus objektiváció. Az esztétikai tény formaalkotás, amely akkor jön létre, ha 

a tárgy képe nem csupán a tárgy szimbóluma, egy szó, egy mechanikus pszichikai tény 

bennem, hanem egy akart, egy szándékkal létrehozott vízió. Az önmagát akarás a vízió 

saját természete: a vízió szabad — mind az alkotója saját, tudatos akaratától, mind a 

biológiai-pszichológiai értelemben vett determináltságtól. Az esztétikai tényt a puszta 

intuitív megismeréstől éppen ennek az önmagát akaró akaratnak a jelenléte és a 

praktikus cél hiánya különbözteti meg.340
Megvalósult esztétikai tényről csak akkor beszélhetünk, amikor a forma rajtunk kívül 
képes testet ölteni, kép, szobor, könyv lesz belőle.
A természet alkotása rend nélküli, ellentmondásokkal terhes; a művészetben viszont 
minden mindennel összefügg, együttműködik: a művész idealizál. Egyszerűsít és sűrít; 
így egy kevésbé reális, de igazabb létezést kapunk.341
Esztétikai tény akkor jön létre, ha egy képzet önmagát akaró akarattal képes 

kiprovokálni a saját magát létrehozó mozgást, azt, mely az alkotón kívül létezővé képes 

tenni őt magát. Egyébként csak egy hétköznapi érzékiéire való válaszról van szó.342 

A dolgok stílusában alkotók belülről szülik kívülállóvá a konkrét dolgokat, saját maguk 

alkotta nyelven, úgy, hogy maga a dolog áll előttünk.
Minden művészi alkotás egyedi, máshoz nem fogható, a művész belső törvényszerűségei 
által meghatározott és kifejezett valóság kell, hogy legyen.343

338

339

336 v.ö. "Soggettivismo e oggettivisnio nell'arte narrativa", op. cit. passim
337 v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. p. 306-316. 

v.ö. "L’umorismo", op. cit. I. rész, 4. fejezet, p. 49-63.
339 v.ö. idem, I. rész, 5. fejezet, p. 88.
340 v.ö. "II fatto estetico". op. cit.
341 v.ö. "Teatro e ielleratura", op. cit.
342 v.ö. "Irónia", op. cit.
343 v.ö. "Giovanni Verga.Discorso di Catania”, op. cit. passim

338



136

Az alkotás felfedezés, kinyilatkoztatás: az Életet formába rögzíti, megfoghatóvá teszi a 

megfoghatatlant, semmiből valamit alkot. A nagy misztérium egy konkrét 
kinyilatkoztatása lesz, melyben a titok megmutatja egyik arcát. 344

Összegezve tehát: az esztétikai tény létező, konkrét valóság, mely az alkotó ideájából, 
ami a forma intuíciója, éppen a forma önmagát akaró akaratával, és szabad és közvetlen 

önmozgása révén válik teremtett, érzékletes és szubjektív formává, az alkotón kívüli élő, 
bár rögzített és idealizált valósággá, az Élet misztériumának egy lehetséges 

kinyilatkoztatásává.

II.2,22,Intuíció és kifejezés
(1908-1918)

Az intuíció az intuitív megismerés kategóriája, mely különbözik az analitikus, fogalmi 
megismeréstől. Az intuíció általi megismerésfajtáknak — legyen az a hétköznapi vagy a 

művészi intuíció — az a közös vonásuk, hogy nem absztrakt, hanem szubjektíve konkrét 
ismereteket adnak. Ezen az azonosságon túl Pirandello inkább az egymáshoz viszonyított 
különbségeik alapján határozza meg őket.
Pirandello szerint többféle tudati tevékenységet kell megkülönböztetni a külső világ 

felfogásakor, pl. képzetet, észlelést, benyomást, vagyis hétköznapi intuíciót, mely 

akaratunktól függetlenül jön létre és létezik, és művészi intuíciót — általában csak ezt 
szoktuk intuíciónak hívni — melyben tudatosult, sőt, akarati, szándékos mozzanat is 

található, s amely inkább az inspiráció, esetleg az interpretáció fogalmával lenne inkább 

leírható. Mindenesetre ez nem csupán a valóságról alkotott benyomás tárgyiasítása, 
hanem a valóságról adott szubjektív interpretáció.
A kétféle intuíció abban is különbözik, hogy a hétköznapi intuíció esetén a szemlélő meg 

van győződve róla, hogy a külső valóságról alkot egy képet, mely mindenki számára 

egyformának kell, hogy tűnjék. A második esetben a művész tudja, hogy az általa 

alkotott képek, a benne megjelent érzések nem a jelenségben magában léteztek, hanem 

saját képzelő tevékenységének a termékei, tudja, hogy nem az "objektív" valóságot, 
hanem annak szubjektív interpretációját adja. A művészi és hétköznapi intuíció között 
nem is mennyiségi, hanem tudatosulásbeli különbség van. Tehát szerencsésebb lenne 

verbálisán is megkülönböztetni percepciót, az észlelést, amikor a tárgyat a maga reális 

mivoltában észleljük, vagy legalábbis az észleléskor objektivitást tulajdonítunk 

észleletünknek, és intuíciót, amikor igenis tudatos (de természetesen nem absztrakciós és 

analitikus) tevékenységet végzünk a tárgy megragadásakor, és szubjektivitást 
tulajdonítunk az észlelésünk, intuíciónk aktusának.

344 v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. p. 258-259.



137

Mivel az intuíció kérdése tulajdonképpen a Crocéval való vita kontextusában kerül elő, 
így Pirandello végül is alkalmazkodik Croce szóhasználatához. Eszerint fogalmazva, az 

intuíció egy tárgyiasult benyomás, mint tartalom szubjektivizálódását jelenti, egy 

szubjektív forma meglátását egy tárgyiasult (képzetté vált) tartalomban. Az intuíció tehát 
valójában a forma intuíciója. Csakhogy míg Crocénál ezzel az esztétikai tény be is van 

fejezve, mivel szerinte a forma intuíciója után már közömbös a forma konkretizálódása, 
addig Pirandellónál éppen itt kezdődik az esztétikai tény: vagyis a forma intuíciójának a 

kibontakoztatásával, melynek során ez az intuíció szabadon, a saját akaratával és a saját 
törvényei szerint érzékletes, konkrét megvalósulássá, formává, művé alakul át.
Az intuíció formává válása fokozatosan valósul meg, minek során a belső kifejezés újra 

impresszióvá alakul. A kifejezés, mint végső forma nem azonos a kiinduló intuícióval, az 

intuizione nem azonos az espressionéval, szemben azzal, ahogy Croce véli. A 

lépcsőfokok, amelyeken a mü áthalad, nem pusztán matéria-forma, impressione- 

espressione, vagyis ahogy Croce véli, soggettivazione-oggettivazione, hanem matéria- 
forma-matéria, impressione-espressione-impressione, vagy másképp oggettivazione- 

soggettivazione-oggettivazione.345
Az az intuíció, melyről Croce beszél, és amely Pirandello szerint valójában percepció, az 

csupán akaratlan, mechanikus és automatikus megismerés, és ezért semmiképpen sem 

lehet azonos a művészettel, az intuíció = kifejezés egyenlet szerint: a művészetnek 

legfeljebb a tartalma lehet, de nem a formája, amelynek individuálisnak, érzékinek kell 
lennie, vagyis alkotásnak; nem absztrakt formának, hanem valódi, szubjektív 

formának.346
A forma szabad, spontán és közvetlen mozgása, létrejövése a technika. A technika 

fordítja le a spirituális tevékenységet, a víziót-intuíciót az érzékletességek nyelvére, ad az 

intuíciónak formát. A spirituális tevékenység, az inspiráció egy folyamatos mozgás, 
melynek során az inspiráció önmagát érzékelhető valósággá fordítja le.
A kivitelezésnek — kifejezésnek hordoznia kell ugyanazokat a vonásokat, mint a 

koncepciónak (inspirációnak). A technikát éppen ezért nem lehet utánozni, mivel aki a 

technikát utánozza, az a formát utánozza. Az igazi költőnél a technika ösztönné válik.347 

A megvalósulás (kifejezés) akkor élő, ha olyan, hogy nem pusztán valóságos, hanem 

önálló is, a valóságot teremtő szó, a kifejezés hatalmából.
A művészet lényege egy alapintuíció kibontakoztatása, konkrét, érzékletes formává. Épp 

ez a formává törekvő kibontakoztatási folyamat különbözteti meg a hétköznapi intuíciót 
a művészitől.
A forma intuíciója, a sentimento della forma az az egész, amely a mű részleteit 
megalkotja: ez a mü rejtőzködő lényege, a mü lelke, a költő lelke. Ennek az

348

345 v.ö. "Arte e scienza", op. cit. p. 193.
v.ö." Per le ragioni estetiche della parola", op. cit.

347 v.ö. "Soggettivismo e oggetlivismo nell'arte narrativa", op. cit. p. 208. 
v.ö. "Illustratori. áttöri e traduttori", op. cit. passim

346

348



138

alapintuíciónak a kibontakoztatása egy adott, konkrét és érzékletes formává, ez az 

alkotás lényege. És ebben a művészi intuícióban tulajdonképpen bennefoglalt mozgásban, 
illetve a rákövetkező kibontakoztatási, formafelvételi folyamatban különbözik a 

hétköznapi és a művészi intuíció is egymástól.
A művészi képzetet, az intuíciót az különbözteti meg a hétköznapitól, hogy 

önmegvalósító mozgásra képes, ezt nevezzük technikának.350
A belülről működő akarat a forma szabad, spontán és közvetlen mozgása; ez az igazi, az 

egyetlen technika, melynek eredménye a szabad műalkotás megvalósulása.351

349

Összegezve: Az intuíció a konkrét, szubjektív megismerés kategóriája, spirituális létezés; 
tulajdonképpen a belső valóság spirituális formája. Inspiráció, intuíció, spirituális 
tevékenység, a forma mozgó intuíciója, a forma képzete — mind ugyanazt jelentik.
A technika, technikai nyelvezet, a forma szabad és spontán mozgása, önmegvalósító 

mozgás, ezek is mind egyet jelentenek: azt a folyamatos mozgást, amely végül a 

kifejezéshez vezet.
Az intuíció tehát a forma önmozgásának az ideáját és kiindulópontját jelenti, ez a forma 

mozgó intuíciója; a technika pedig e forma önmegvalósító mozgása, amelynek a 

végeredménye a kifejezés. (A kifejezés a konkrét és szubjektív megismerésnek a spontán, 
szabad, érzékletes formája, materiális és spirituális létezés; ez a művészi valóság.) Vagyis 

úgy tűnik, maga az intuíció sem statikus, hanem a születő formával folyamatosan együtt 
alakul, változik.
Ennek a témának a felmerülése, mint említettük, Pirandello Croceval való vitájának 

köszönhető: Pirandello Croce egyenletét — intuíció=kifejezés — igyekszik cáfolni, amikor 

a kifejezést nem az intuíció mechanikus, és ezért lényegtelen és elhanyagolható 

megvalósulásának, hanem szabad, önmegvalósító formálódásának tekinti, ami nemhogy 

nem lényegtelen, hanem éppen ebben a formálódásban áll a művészi alkotás lényege. Ez 

vezet ugyanis a tényleges műhöz, ami matéria, érzékletes megvalósulás, nem pusztán 

spirituális valóság, mint az intuíció.

II.2.23.MÜ és igazság
(1908-1918)

A művészet a hétköznapi valósághoz képest sokkal kevésbé reális, viszont sokkal 
igazabb: elvon, sűrít, idealizál. A művészi valóságnak nem a valóságosság a legfőbb 

jellemzője, hanem az, hogy igaz.352

349 v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. cit. p. 302. 
v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 5. fejezet, p. 85-88. 

351 v.ö. "Teatro e letteratura". op. cit.
v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. p. 238-241.

350

352



139

Az umoristát az igazság érdekli, jobban, mint a saját lelki komfortérzése. És jóllehet az 

umorista, aki a legnagyobb mértékben szubjektív és individuális, mégis olyan sajátosan 

szubjektív, hogy felismerni engedi a hétköznapi élet igazságát és valóságát az egyedi 
esetben is: olyan egyedit alkot, olyan kicsi tükör, amely nagy dolgok visszatükrözésére 

képes.353
A hétköznapi és a művészi képzetek között nem az a különbség, hogy az egyik igaz, a 

másik pedig illuzórikus: mindkettő illuzórikus, csak az egyiknek igazságértéket 
tulajdonítunk, míg a másiknak nem, az egyiket akaratlagosan alkotjuk, a másik pedig 

akaratlanul, feltétlenül létrejön, pusztán azért, mert vannak érzékszerveink. Azonban az 

érzékszerveink és a művészet alkotta képzet egyránt illúzió.
Az igazságnak - mint a valóságnak is - több fajtája van: a fantasztikus igazság, a veri iá 

fanlasíica és a morális igazság, a verilá morale. A művészi igazságnak a mértéke 

azonban nem az effektiv valóságnak való megfelelés. Sőt: a külső valóság betüremkedése 

a mű világába megsérti a művészet komolyságának a feltételét.354
A művész idealizál: egyszerűsít és sűrít. Eredményeképpen a felesleges részletek 

eltűnnek, és egy kevésbé reális, de igazabb létezést kapunk. A színész fordítva jár el, mint 
a költő: reálisabbá, és ezért kevésbé igazzá teszi a mű ideális valóságát. Ezért nem alkot 
igazi művészetet.355
Bár Pirandello elég szűkszavú az igazság dolgában, egy dolog világosan kirajzolódik: a 

valóságosság és az igazság szinte kizárják egymást, egyetlen esetet kivéve, és ez az 

umorismo.
Vagyis az umorista művész azért más, azért kivételes, mert ő az egyedi, szubjektív 

esetben is képes megvalósítani azt, amit a művészet egyébként idealizálással, sűrítéssel, 
egyszerűsítéssel szokott: azt, hogy igaz. Tehát az igazság próbaköve lehet a rendes és az 

umorista művészet megkülönböztetésének: az umorista művészetben megengedett, hogy 

a hétköznapi élet banális részletei, lényegtelen esetlegességei is megjelenjenek. Az a föld, 
amit a művészet aranyának szűrésekor a rendes művészetben eldobnak, az umorista 

kincse, és éppen azért, mert abban van az igazság.

A művészet a hétköznapi valósághoz képest sokkal kevésbé reális, viszont sokkal 
igazabb.
Az umorismo olyan kicsi tükör, amely nagy dolgokat enged felismerni az egyediben.
A művészet a művészi igazságot idealizálással teremti meg; az umorismo az ideálisnak 

szembeszegülő egyedi felmutatásával.
Az az ellentmondás fogalmazható tehát meg, hogy a hétköznapi részletek, amelyek a 

rendes művészetben feleslegesek, éppen azért, mert csak valósak, nem igazak, nem az 

igazi, tehát ideális létezést fejezik ki, addig az umorista művészetében éppen ezek azok

353 v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri". op. cit. p. 305.
354 v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 5. fejezet, passim
355 v.ö. "Teatro e letteratura", op. cit.



140

az elemek, amelyek az igazságot képesek kifejezni. Ennek a problémának a további 
elemzése a III.2.1.2. fejezet feladata lesz. Visszatérünk még arra is, hogy hogyan lehet 
értelmezni a művészi igazságot, ha nem a valóságnak, illetve a valóságosságnak való 

megfelelése szerint. Az igazság eszerint nem a valóság materiálisán létező vonása, nem 

olyan, mint a valóságosság: az igazság csak spirituális létező, valójában csak az ember 
által a dolgoknak tulajdonított érték. Mert a valóságosság létezik, az emberen kívüli 
módon is, csak az embernek nincsenek meg az eszközei, hogy teljes mivoltában 

felfoghassa; ezért alkot magának felfogható dimenziójú "valóságokat". Az igazság 

azonban nem létezik az embertől elválasztva: ez az ember által felfogott valóságnak 

tulajdonított érték, melyről azonban tudjuk, hogy éppen ezért illuzórikus: nem létezik 

materiálisán, csak az ember által, csak annak képzeletében, illetve azon teremteti mii 
által, amit az ember alkot, s amelynek a valósága hasonlatos az igazságához: amennyiben 

az érzékletes forma hordozza, materiális, és egyébként spirituális létezés. 356

II.2,24, A művészi kommunikáció másik oldala.
Interpretáció IV.: illusztráció, fordítás
(1908)

A zenei illusztráció fölösleges körítés, a dráma méltatlan bepiszkítása, ha nem tud a 

libretto szövege által keltett hiány kielégítésévé válni. Ekkor persze már nem illusztráció 

lenne, hanem a szöveg és a zene egymásbaömlése, egyesülése útján létrehozott új 
műalkotás-egész. Ha a zene csupán illusztráció, akkor sért, azért, mert a sajátos zenei, 
nem konkrét érzelemábrázolást a dráma precíz eszméi és megjelenítései közé keveri.
Egy verseskötet illusztrációi is sértik a verset: túlzottan meghatározzák, megmerevítik, 
esetleg meg is hamisítják az eredeti költői képet.357
Egy írói gondolat jól lefordítható egy másik nyelvre, ami nem adható vissza, az a lélek, a 

forma, ami tulajdonképpen a minden a művészetben. Ha megváltoztatjuk a testet, 
megváltozik a lélek is, ez evidens. Mármost, ha testnek a mű eszméjét, a gondolatot 
vesszük, léleknek pedig e gondolat saját maga szülte formáját, lehet-e ugyanannak a 

testnek-gondolatnak más formát — lelket adni? Mert a fordítás ezt kísérli meg, vagyis a 

lehetetlent. Ez olyan, mint egy holt testet egy új lélek belefújásával életre kelteni. A 

fordítás a forma megváltoztatása, újraalkotása: szükségképpen meg fog változni a 

tartalom is. A tartalom ugyanis nem választható el a formától.358
A ferdítés mégis csak akkor következik be, ha a befogadó utána gondol elsődleges 

élményének, akár azért, mert a maga számára, akár azért, mert a kritika számára

356 v.ö. jelen dolgozat III. 1.3. fejezet.
357 v.ö. "Illustratori, áttöri e traduttori", op. cit. p. 229-234. 

v.ö. id. mű, III. rész, p. 238-241.358



141

rögzíteni akarja: akkor tehát, amikor az elsődleges élményt az ész ítéletével is 

kiegészíti. 359

Összegezve: a fordítás más nyelvre, más formanyelvre, egyszóval a más formába való 

átültetés tehát ferdítés, nem lehetséges a forma megváltoztatása a tartalom megváltozása 

nélkül.
Ez az eset, vagyis a fordítás, bekövetkezik minden befogadáskor. Már említettük a 

közönség ítélete kapcsán, hogy ha létre is jön a mü lélektől léikig való átjutása, nem 

lehetséges, hogy a mü ne szenvedjen el ferdülést: a "fordítás" során létrejövő átalakulás, 
megváltozás kikerülhetetlen. Különösen akkor, ha "befogadásunkat" rögzíteni akarjuk, 
akár kritika, akár fordítás, illusztráció, színházi előadás útján, akár egyszerű vélemény 

kifejezésének formájában.

II.2.25. A művészi kommunikáció másik oldala.
Interpretáció V.: a színész és a színház művészete
(1908-1935)

A hűséges interpretáció a színházban is lehetetlen. A színpad egy nagy mozgó élőkép, 
illusztráció, és a színészek pedig illusztrátorok.
A színész fizikai valósága az első számú akadály az előtt, hogy az az alak lehessen, aki az 

író fejéből kipattant, és akinek valóságát a szavak hatalma adta. Azonban mielőtt a 

színész fizikai valóját is odakölcsönözné a drámai alak interpretációjának, először a 

normális befogadás stádiumát járja be, amelyről már láttuk, hogy szükségképpen 

átalakítja a művet. A színész fizikai valója, reális létezése csak ezt pecsételi meg. Az alak, 
akit meg akar jeleníteni, nem az ő kreatúrája, hanem a drámaíróé: ő azonban, mikor a 

saját spirituális és fizikai valóságára, azaz egy másik formanyelvre lefordítja ezt az 

alakot, új formát kölcsönöz neki, vagyis átalakítja, megváltoztatja: ez már a saját 
alkotása, az ő alakja. Szavai ugyanazok, mint az író alakjáé, de a kifejezés többi része, 
vagyis a hang, a gesztus, a test az övé.
A színész tehát szükségképpen újraalkotja az író alakját.
A színészben ennek megvalósításához az íróval analóg érzelemnek kell létrejönnie; a 

színésznek is, az íróhoz hasonlóan, egy impresszió által, egészben kell felfognia az 

alakot: át kell élnie, nem megítélnie, analitikusan megközelítenie. (Ennek az analóg 

érzelemnek a kiváltására az alkotásnak kell képesnek lennie: az író alkotásának a színész 

számára, és aztán majd a színész alkotásának a néző számára. Itt Pirandello a műalkotás 

sajátos, fiktív létezésének a csodálatos képességét, a hatás kiváltásának a mechanizmusát 
érinti.)360

359 v.ö. idem, p. 242.
360 v.ö. idem, IV. rész, p. 244.



142

Az író által jól megírt színpadi mü az művészei, irodalom. Az, amit a színházban látunk, 
az ennek a műnek a többé-kevésbé jól sikerült fordítása. Az irodalmi műalkotás azonban 

a színész számára ismét csak matéria. Az irodalmi mű már kifejezett, idealizált valóságát 
először a saját belső valóságává alakítja, de aztán fordítva jár el, mint az író: mikor 

színpadi alkotását, vagyis fordítását megteremti, reálisabbá, és ezért kevésbé igazzá teszi 
a mü ideális valóságát.
A színház művészete tehát nem eredeti művészet; ha a színházban eredetit akarunk, a 

commedia dell'artehoz kell visszamennünk; csakhogy ennek a színpadi alkotásnak a 

művészi minősége az, ami vitatott, a színészek improvizált, összerendezetlen, esetleges 

alkotása nem, vagy csak ritkán válhat az irodalomhoz hasonlóan művészetté.361 

A színház legfőbb jellemzője az, hogy élő, szinte természeti jelenség módján: az élet 
immár természetes módon fejezi ki magát benne, és ebben az értelemben a színház 

sohasem lehet öreg. A színház az irodalomnak is egy hagyományos megnyilvánulási 
formája.362
A Színház nem halhat meg, azért, mert az élet egy formája. Mindannyian színészek 

vagyunk benne, s ha a színházak elnéptelenednének, a Színház az életben folytatódna.
A színpadi műalkotás létezésének oka, indoka maga a költői mü, mely mint műalkotás, 
befejezett és tökéletes. A színházban az irodalmi mü egy színházi látványosság 

formájában él: a színházi mü egy az irodalmi mü sok, koronként változó befogadása 

közül; a mü életének számtalan megnyilvánulási formája közül egy. A költői mű azonban 

örök, míg a színházi mü elenyész a pillanattal. (Éppen, mint az élet...)
A költői mü művészet, a színház látványosság. A látványosság fajtái közül azonban 

cirkusz, sport, film, színház — a színház az, ami örök: mert az képes tükrözni leginkább 

egy nép erkölcsi értékeit, az képes hangot adni gondolatainak és érzelmeinek. Az emberi 
létezés megnyilvánulásait közvetlen közönségítéletre kínálja, és ezáltal előmozdítja egy 

nép egyre magasabb és igényesebb erkölcsiségét.
A színház nemes és szent küldetése az, hogy benne életre keljenek az arra méltó költői 
müvek. A színház tehát eszköz, és nem öncél, nem önmagát valósítja meg, mint a 

legmagasabb rendű művészi alkotások, hanem a műalkotást, tehát célja van, mely 

önmaga létezésén kívül esik. nem tiszta művészet tehát.
Nem tiszta, nem eredeti művészet, de mégis tökéletes kifejezésforma, mivel élö\ 
megmutatja az örök (a Művészet) egyik arcát, ami az ő kifejezése által él. 363

Összegezve: a színész munkája fordítás: szükségképpen újraalkotja az író már 
megformált, kész alakját. A színház sem eredeti, tehát nem tiszta művészet: nem 

önmagát valósítja meg, hanem eszköz: benne a már kész, kifejezett forma, az irodalmi 
mü egy látványosság formájában él. Mind a színész, mind a színház "fordítása" az

361 v.ö. "Teáira e Ictteratura", op. cit.
v.ö. "Se il film parlante abolirá il teatro", op. cit.
v.ö. "Discorso al convcgno 'Volta' sül teatro drammatico", op. cit.

362
363



143

irodalmi mű egy lehetséges befogadásál testesíti meg, a mű életének számtalan 

megnyilvánulási formája közül egy.
Mégis tökéletes kifejezésforma, mert é/ö, szinte a természeti jelenség módján: az Élet 
spontán módon fejezi ki magát benne. Ugyanakkor megmutatja a Művészet (amely az 

Élet egy rögzített formája, maga is a természet része) egyik arcát is, amely éppen az ő 

befogadása-kifejezése által lehet élő.
Az a feszültsége Pirandello színházzal kapcsolatos, teoretikusan nem befejezett 
gondolkodásának, hogy a színház kettős természetét nem fejti ki, csak sejteni engedi, és 

így egy látszólagos ellentmondás feszíti a színházzal kapcsolatos gondolatokat. Eszerint a 

színház az életnek is egy formája, és a művészetnek is egy formája. Amennyiben az 

életnek egy formája, annyiban műalkotás kellene, hogy legyen; amennyiben a 

művészetnek, az irodalomnak egy formája, annyiban csak fordítás, a művészet 
kommunikációja. Pirandello nem fogalmazza meg egyértelműen a színház művészei 
mivoltát, csak annyit mond, hogy az élet egy formája, és ezért örök; inkább azt az oldalát 
hangsúlyozza, amikor a színház egy irodalmi mű "fordítása", tehát nem művészet, hanem 

csak annak kommunikálása.
Mégis ott lappang a sorok mögött, mert nyilvánvaló eddigi művészetről való 

gondolkodásának tükrében, hogy a színház egyszerre művészei és megvalósult művészi 
kommunikáció. Ezért lehet a Színház művészete paradigmatikus: általa megfigyelhető az 

is, ami a művészet és a valóság között történik, és az is, ami magában a művészi 
kommunikációban történik. (Ezért is olyan fontos a színház Pirandello számára, és 

nyilván nem véletlen, hogy művészi munkásságának is éppen a színházi a legizgalmasabb 

része.) Ennek a kettős természetnek a kifejtése a III. 1.6. fejezet feladata lesz.

Ha mármost összegezni akarjuk az inlerpreláció témakörében megismert gondolatokat 
is, azt mondhatjuk, hogy Pirandello szerint minden olyan eljárás, amely egy már kész 

műalkotás más, az eredetitől eltérő formában való megjelenéséi eredményezi, az eredeti 
mű megváltoztatása, meghamisítása, tulajdonképpen újraalkotása; mégsem igazi alkotás: 
nyilván mivel nem egy eredeti gondolat saját formában való megteremtése.
Más eset, amikor a mű nem kap új, materiális/wwá/, csak spirituálisai, ez a közönséges 

befogadás, a műélvezet, és ilyen a kritika is. Ezekben az esetekben a művet magát nem 

alkotjuk újra, illetve nem öntjük formába, hanem csak egy befogadói belső formának a 

művel való egybecsengése, rezonálása alapján mondunk ífélelet. Az egyszerű publikum 

csupán tetszésítéletet, a tudományos kritika tudományosan megalapozott tetszésítéletet. 
Hangsúlyozzuk, hogy ezekben az esetekben az újraalkotás nem materializálódik: az ítélet 
a mű és a befogadó rezonanciájáról tudósít.
Erről a kérdésről részletesebben a III. fejezetben szólunk, mint arról is, hogy mi a helyzet 
végül is a művészi kommunikációval.364 Itt annyit előlegezhetünk röviden, hogy a

364 v.ö. jelen dolgozat III. 1.5. fejezetével.



144

művészi kommunikáció, a közlés átjutása tehát — a legkülönbözőbb fórumokon 

vizsgálva, az egyszerű közönségtől a színészig — csak az eredeti tartalom szükségszerű 

megváltozása útján, csak a ferdülés árán lehetséges. A ferdülés ugyanakkor csak akkor 

következik be, ha a befogadó utána gondol elsődleges élményének, akár azért, mert a 

maga számára, akár azért, mert a kritika számára rögzíteni akarja: Akkor tehát, amikor 
az elsődleges élményt az ész ítéletével is kiegészíti. Mégis lehetséges tehát a művészi 
közlés átjutása, és éppen ez a művészi kommunikáció alapja: az élmények 

kommunikációja, más szóval a szubjektumban visszhangzó szubjektivitás, az 

interszubjektivitás, ami a kommunikációban szereplő dolgokat végül is létezővé teszi.

II.2,26. A tárgy saját természete. Az objektivitás kérdése.
(Objektivizmus, objektív ábrázolás, objektív hangvétel, objektív fantázia.) 

(1908-1920)

A világ rajtunk kívül is létezik, és különbözőképpen létezik, mint az az idea, amit mi 
alkottunk róla. A művész akkor látja jól a világot, ha önmagában hagyja úgy létezni, 
ahogy az nélküle is létezne. A művésznek tehát önmagában újra kell alkotni a tárgy 

létezését, de a tárgy saját természetét kell engednie érvényre jutni.
A tárgy saját természete tehát létezik, mégpedig olyan objektivitásként, amit fel lehet 
ismerni - vagy a művésznek, vagy ha neki nem sikerül, hát a fordítónak.365 

A hétköznapi észlelő meg van győződve róla, hogy a tényleges valóságról alkot képet, 
mely mindenki számára egyformának kell, hogy tűnjék; úgy gondolja, hogy az objektív 

valóságról alkot objektív képet. A művész tudja, hogy szubjektív interpretációt ad a 

tényleges valóságról.
Az objektivizmus a naturalizmus poétikája.367
A dialógus által megvalósuló direkt megjelenítés objektívnek tűnik: az elbeszélő személye 

olymértékben a háttérbe szorul és vele a szubjektív és indirekt hangvétel is.
Az objektív megjelenítés óhatatlanul magához vonzza valamilyen imitáció megjelenését: 
ez pedig sérti a művésziséget, mivel a műnek formájában mindig egyedinek kell lennie.
A művészetben időről időre felmerül a természet utánzásának gondolata; a valószínűvel, 
a művészi igazsággal szemben a reális, naturális (objektív) igazság keresésére, a 

természetben, a hétköznapi valóságban adottak közvetlen ábrázolására való törekvés.
A szubjektív és az objektív fantázia két lelki magatartásformát jelöl. Az, hogy egy alkotó 

melyikkel rendelkezik, a személyiségétől függ, és nem befolyásolja a leendő forma 

minőségét, a kifejezés szépségét. Csupán arról van szó, hogy az alkotó felfedi-e vagy sem 

alkotása tudatosságát. Manzoninak pl. szubjektív, Petroniusnak objektív fantáziája volt.

366

365 v.ö. "Illustratori, áttöri e Iraduttori", op. cit. 4. rész, p. 241-246.
v.ö. "Arte e scienza", op. cit. p. 184-192.

367 v.ö. "Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa", op. cit. p. 216.
366



145

A naturalizmus poétikájának értelmében vett objektív ábrázolás célkitűzése hibás, 
mégpedig pszichológiai és esztétikai indokok alapján. A pszichológiai indok az, hogy a 

tudatban elválaszthatatlan egységben vannak jelen az érzelmek és a képzetek, tehát 
normális esetben a tudatban való megjelenés pillanatában képzet, akarat, érzelem, 
emlékkép együtt van jelen.
Egy érzelmek, azaz szubjektivitás nélküli képzet csak absztrakció útján jöhet létre. A 

szubjektivitás nélküli képzetek létrehozása, vizsgálata, ábrázolása azonban nem a 

művészet, hanem a tudomány feladata, és csak a tudomány módszereivel lehetséges, a 

művészetével nem. Ez az objektív ábrázolás lehetetlenségének esztétikai indoka.
Amikor a művészeten belül szubjektív és objektív ábrázolásról beszélünk, valójában arról 
van szó, hogy más-más értéket tulajdonítunk az ábrázolás lelki aktusának a tényleges 

valóság felfogása során. Mikor a tényleges valóságot a maga reális összetételében 

igyekszünk felfogni, objektivitást tulajdonítunk lelki cselekvésünknek; mikor pedig e 

valóság felfogása közben tudatos aktivitást végzünk, akkor szubjektív értéket 
tulajdonítunk neki. Intencionális értékről van tehát szó, melyet mi tulajdonítunk az 

ábrázolásunknak, nem pedig az alany és tárgy (szubjektum és objektum) egyébként 
lehetetlen szétválasztásáról. (Olyasféleképpen történhet ez, mint mikor valaki máshová 

fókuszál: az egyik esetben a külső, a tényleges valóságra, a másikban ennek belső 

ábrázolására. "Szubjektív" és "objektív" ábrázolás között tehát nincs valójában 

különbség, csak mi gondolunk mást az eképpen megnevezett ábrázolásokról.)368 

A világról és magunkról való ismereteink nem objektívak; vagy illuzórikusak, vagy nem 

tudjuk az értelmüket megragadni.369 Az életről nem abszolút tudásunk, objektív 

ismeretünk van, csupán benyomásunk, mivel maga az élet nem ragadható meg eszmék, 
fogalmak formájában. Ha az ember a logika ördögi gépezetével próbál közelíteni az Elet 
misztériumához, szükségképpen tévutakra jut.
A művészet nem lehet személytelen, mivel a művészet objektivitása nem más, mint 
illúzió. Éppen a valóság objektivitásának fiktív volta zárja ki, hogy a művészet 
személytelen legyen, és ez zárja ki azt is, hogy a művészet egy mindenki számára 

azonosként létező valóságot ábrázoljon. 'A valóság', ehe si possa credere 'um reállá 

amit egyetlen valóságnak lehet hinni, illúzió, mind hétköznapi képzeteink, mind a 

művészi képzet esetén.371
A dolgok stílusával íróknál a forma oly mértékben felszívja a tartalmat, hogy nem a 

forma, a formálás gesztusa, hanem maga a dolog áll előttünk, és ez keltheti azt a 

benyomást, mintha az "objektív" valóság állana előttünk, és az író nem lenne ott az 

ábrázolása mögött: mintha személytelen lenne az ábrázolás. Valójában azonban az ilyen

370

368 v.ö. idem, passim
v.ö. "L'umorismo". op. eil. II. rész. 5. fejezet, p. 161. 
v.ö. idem, II. rész, 5. fejezet, p. 168-172.

371 v.ö. "Giovanni Verga. Discorso di Catania", op. cit. p. 458-459.

369
370



146

ábrázoláshoz mély és alapos analízis szükségeltetik, és elkötelezett érdeklődés a legkisebb 

dolog iránt is.372

Egyértelműnek tűnik, hogy Pirandello számára a valóság emberi elme számára 

megragadható objektivitása illúzió, mert lehetetlenség, és természetesen a művészet 
objektivitása szintén; ami nemcsak a valóság objektivitásának illuzórikus voltából, hanem 

a művészet természetéből is következik: a művészet szükségképpen szubjektív. Mindez 

rendben is lenne, ha nem létezne a "tárgy saját természete"... , amit ráadásul a művésznek 

meg kell tudni ragadni, illetve amit engednie kell létezni a maga törvénye szerint, ha igazi 
műalkotást akar létrehozni. Ugyanis ha létezik a tárgy saját természete, ami 
megragadható, arról azt képzelné az ember, hogy az valamiféle objektiven létező dolog 

kellene, hogy legyen, vagy ha nem is objektív, de legalábbis megragadható az emberi 
elme számára. Mindenesetre nem illúzió, mint a valóság, vagy a művészet objektivitása. 
Mármost ha a művész ezt a saját természetet meg tudja ragadni, és ez ki is fejeződik a 

müvében, akkor hogy lehet az, hogy maga a mű mégsem tükrözi az objektiv valóságot? 

Más szóval, ha a művészet törvényszerűen szubjektív, akkor hol lehet ebben a 

szubjektivitásban a helye egy olyan tárgynak, ami nem a művész szubjektivitása, hanem a 

saját természete, a saját törvényei szerint képes létezni a műben?
Úgy tűnik, itt két olyan követelmény fordul egymással szembe, melyek mindegyike az 

igazi műalkotás lényegi jellemzője. Ennek az ellentmondásnak a tisztázására a III. 1.2. 
fejezetben kerül sor.

11,2.27. Egyszerű, művészi, tudományos megismerés
(1908-1923)

A művészi megismerésből nem lehet kizárni a pszichikai matériát. A művészet nem 

egyszerűen teoretikus, intuitív megismerő tudati tevékenység, hanem magában foglalja a 

dolgok megváltoztatását, az alkotást is.
A hétköznapi impresszió esetén az észlelő meg van győződve, hogy a tényleges 

valóságról alkot egy képet, mely objektív. Persze valójában a hétköznapi impresszió sem 

objektív, csak észlelője hiszi annak; csak annyiban objektív, amennyiben a tényleges világ 

tárgyaira vonatkozik. A hétköznapi észlelés akaratunktól függetlenül jön létre, pusztán 

azért, mert vannak érzékszerveink.
A művészi intuíció létrejöttekor szubjektivitást tulajdonítunk az észlelés aktusának: a 

művész tudja, hogy nem a tényleges (objektív) valóságot, hanem annak szubjektív 

interpretációját adta: amit kifejezett, az nem a jelenségben létezett, mindenki számára 

azonos módon, hanem saját képzelő tevékenységének terméke. A művészi intuíció nem 

egyszerűen mennyiségileg több vagy aprólékosabb észlelés, mint a hétköznapi, hanem

372 v. ö. idem, passim.



147

minőségileg más észlelés, a "lényeg" ideája. A művészi intuícióban tudatosult, sőt, akarati 
mozzanat is található.
Mind a hétköznapi, mind a művészi intuíció által szerzett ismeretnek az a 

megkülönböztető jegye, hogy szubjektíve konkrét, szemben az analitikus, fogalmi 
megismerés, az absztrakció útján szerzett ismerettel.
Bármely tárgy, amely a tudatba behatol, hasonlatossá válik a tudathoz. A tudat kettős 

természetű: szubjektív és objektív. A képzetek objektivitását pl. az érzelmek, impulzusok 

szubjektivitása befolyásolja, és ezáltal el kell, hogy veszítsék azt a merevségüket, amellyel 
az absztrakció általi elvonatkoztatás esetén rendelkeznek. Az absztrakt intuíciónak 

logikai értéke lehet, de valóságértéke nem.
Pirandello szerint az intuíció tartalmaz tudatos mozzanatot, az intuíciót átélő tudat 
tudatos, és nem tud nem tenni különbséget reális és képzeleti képek között. Az intuíció 

nem lehet a valóság átélésének és a lehetséges elképzelésének differenciálatlan egysége.
A közönséges pszichikai események, mint az akarattól független megismerő tevékenység 

vagy a szubjektív tudati tényezők, nem azonosak a művészi megismeréssel: ez ugyanis 

egy tárgyiasult benyomás, mint tartalom szubjektivizálása, egy szubjektív forma 

meglátása egy tárgyiasult tartalomban, azaz tulajdonképpen egy hétköznapi képzetben.
Az egyszerű és a művészi megismerés közti különbség az, hogy az előbbi 
elvonatkoztatott ismeret, az utóbbi eme elvonatkoztatás újbóli érzelemmé válása; az 

egyik egy absztrakt és mechanikus ismeret, a másik egy szabad, szubjektív forma, 
interpretáció. Ez nem mennyiségi különbség.
A művészi megismerés továbbá nem azonos a művészettel magával sem: a művészet 
alkotás is, mely a művészi megismerésből indul ki, vagyis egy szubjektív forma 

intuíciójából, de ezután az alkotón kívüli, effektiv formává válik, megvalósul, materiális 

és spirituális létezés lesz, nem csupán belső valóság, nem csupán megismerés. (Vagyis a 

megismerés és a megvalósulás közti út az, ami a művészet lényegét jelenti; de mint már 
láttuk, a kiindulópontnál, a "puszta" megismerésnél is van különbség a művészi és a 

hétköznapi megismerés között. E kiindulásbeli különbségből következően a művészi 
megismerés folytatása, a művészi alkotófolyamat sem lehet absztrakt, sem mechanikus és 

akaratlan, és olyan szabályok sem irányítják létrejöttét, mint amilyenek a fizikai tárgyak 

létezésmódját meghatározzák. A fizikai és az esztétikai tárgy létmódja messzemenően 

nem azonos.)
Ami a művészi és a tudományos megismerést illeti, mindkét megismerés, a művészi és a 

tudományos megismerés is a lélek teljes aktivitását igényli: a lélek egészében fejezi ki 
magát mind a tudományban, mind a művészetben. A művészetben egy spontán, intuitív 

tudomány működik, a tudományban pedig egy spontán művészet. Ennek a 

mechanizmusa pedig a művészet esetén az, hogy a művészben jelen lévő ösztönös 

tudomány tudattalan módon érvényesíti magát, ez egyfajta ösztönös, költői logika 

formájában történik, és végül egy szintetikus egészet hoz létre; a tudományban pedig az,



148

hogy a lélek szintetikus aktivitása, a tudattalan fantázia irányítja a tudós lépéseit arra, 
hogy e szintetikus tudást analitikus tudássá változtassa; a tudatos gondolat és logika 

mögött tehát mindvégig a lélek szintetikus aktivitása áll.373
Mindennek a leszögezése a Croceval való vitájának a hevében történik, és mindvégig 

Croce tételeinek a cáfolata adja a logikáját.
Az intuitív megismerés képei, benyomásai, érzékletei tehát — bár tartalmuk különböző, az 

egyéni érzékelés és a pszichikus működés különbségei miatt — nem művészi alkotások, 
csak automatikus tudati reprezentációk.374
Az umorismo művészi megismerése külön figyelmet kap Pirandellónál. Az umorista 

számára ritka és kiváltságos pillanatként a megismerés szédítő mélységei tárulnak fel, 
mikor felfedezi, hogy a világ, illetve annak élelmessége egy folyamatos illuzórikus 

konstrukció.
A világról és magunkról nincsenek objektív ismereteink; az objektivitás illúzió. Az a baj, 
hogy az életről a logika ördögi szerkezetével nem nyerhető valódi ismeret: az absztrakt 
képzetek megalkotásával az élet éppen lényegi vonásait, mobilitását, változatosságát, 
megfoghatatlanságát veszíti el. A logika abszolút értéket próbál adni valaminek, ami 
relatív, s ezzel csak tetézi az ember számára a már amúgy is meglévő rosszat: azt, hogy 

az ember érzi is, hogy él, nem csak él, mint pl. a fa. Ebből az élet-érzésből fakad az az 

illúziója, hogy az életről alkotott képzete az valami, ami létezik rajta kívül is. Értelme 

világosságánál benépesíti a Létezést az ész üres formáival, és a bevilágítatlan misztérium 

előtt, mint szakadék előtt, rémülten áll.
Az umorista felismeri az emberi elme szerepét a létezésben és a megismerésben: felismeri 
az illúzióképzés szükségletét, felismeri, hogy az emberi lélek többrétegű, és ez 

megragadhatatlan az ember számára, éppúgy, mint az Élet; felismeri, hogy az ember 
számára a saját tudata a legnagyobb probléma, egész pontosan a saját megismerő 

tevékenysége és ennek korlátái.
Megérti, hogy az életről csupán benyomásunk, érzésünk lehet, de objektív ismeretünk 

nem, mivel az élet nem ragadható meg fogalmakban: a logika szükségképp tévutakra 

visz. És mivel az ember mégis újra és újra megpróbálja a logika ördögi gépezetével 
megközelíteni az élet misztériumát, az umorismónak szét kell szednie a tévutakra vezető 

eszméket éppúgy, mint szülőanyjukat, az életérzést.375
Az umorismo esetén tehát ilyen szintetikus háttértudás, ez a költői tudomány áll a mű 

megszületésének bölcsőjénél, a művészi képzet ilyen meta-tudást is tartalmaz. Nyilván 

ezért szükségszerű — mert ezt tükrözi — a reflexió megváltozott működése: a meta-tudás 

olyannyira lényeges része, olyan meghatározó élménye az umorista költői 
tudományának, élettudományának, hogy állandóan érvényesítenie kell magát, s ennek 

útja éppen a reflexió folytonos önmagára eszmélésének, öntükrözésének a megjelenése.

373 v.ö. "Arte c scicnza". op. cit. passim
374 v.ö. "Per le ragioni estctiche della parola", op. cit.
375 v.ö. "L'umorismo", op.cit. II. rész, 4. 5. fejezet, passim.



149

Az umorismo megismerésének legfőbb jellegzetessége tehát a hasadtság, a tudásról való 

tudás okozta tudatlanság-érzés és az emberileg lehetséges tudás összeütközése 

következtében hasadt intuíció, mely rémülten torpan meg már a megismerés pillanatában, 
mintha nem tudná, az intuíciójától, melyet kapott, s melyet nem fogadhatott el igaznak, 
merre is induljon tovább.
Az umorismo megismerésének, intuíciójának további kibontakozási folyamata a meta- 
megismerés irányította kifejezésképződés, ami félig tudomány, amennyiben szétszedő 

láza, folytonos dekonstrukciója egyfajta analízist is eredményez, és félig művészet, 
amennyiben végülis mindez egy vízió, egy fantázia alkotta szintetikus kép 

megjelenésében materializálódik: az umorismo végül is művészetté, nem tudománnyá 

válik.
A puszta intuitív megismerés — a hétköznapi megismerés — tehát egy ok-okozati láncban 

létrejött mechanikus objektiváció, a benyomások formája, mely független az akarattól. 
Ennek a fajta megismerésnek a megjelenítése lehet az a tudás, amit a nyelv képvisel. A 

nyelv kifejezései nem valódi fogalmak, de absztrakt megjelenítések, kifejezésre alkalmas 

elvonatkoztatások, és ha nem is logikai, de intuitív megismerésre alkalmasak.
A művészi alkotásnak ez csupán az első lépcsője. Ezt követi a művészi intuíció 

megjelenése, ahol a tárgy képe már nem csupán a tárgy szimbóluma, egy mechanikus, 
akaratlan pszichikai tény az alkotóban, hanem egy szabad, önmagát akaró vízió, melynek 

lényeges vonása, hogy akart, hogy szándékos, hogy célja van. Akarat, szándék és cél 
azonban e víziónak immanens természete, s mindez arra irányul, hogy a vízió 

kifejeződjön, megvalósítsa, megjelenítse önnön formáját. Ennek nyelvi kategóriája a 

stílus, mely szintén formaalkotás.376
Aztán megismétli még, hogy senki számára nem létezik olyan ábrázolása a világnak, 
melyet valóságnak foghatnánk fel, mivel érzékeink képe, melyet igaznak gondolunk, és a 

művészet alkotása, melyet illúziónak vélünk, egyránt illúzió.377
Az élet egy misztérium, titok, melynek száz arca lehetséges, és amelynek egy-egy új 
arcával találkozunk egy-egy új művészi alkotásban. Ez a megismerés (a műalkotás 

valósága által a művészi kommunikációba hozott valóságdarab, létezés megismerése) 
kezdetben megrázza az embert, mert talán még nincs kellő távolságban tőle. Később 

azonban befogadjuk ezt az új ismeretet, és besorozzuk a létező, elfogadott, bár 
megoldatlan titkok közé. Bár látjuk, hogy egy életprobléma az, mely a művet feszíti, 
mégis képesek vagyunk hozzá esztétikailag viszonyulni, és még szépnek is képesek 

vagyunk látni. 378

Összefoglalva és kissé kiegészítve a megismerés fajtáiról írottakat, a következőket 
mondhatjuk: az egyszerű megismerés a világ fizikai tárgyait képes megismerni,

376 v.ö. "II fatto estetico", op. cit.
377 v.ö. "Irónia", op. cit.

v.ö. "Teatro nuovo e teatro vecchio", op. cit. p. 257-259.378



150

percepció, impresszió, képzetek útján. Az egyszerű megismerés közönséges pszichikai 
esemény, melyben az akaratlan és mechanikus megismerő tevékenység és a szubjektív 

tudati tényezők egyaránt szerepelnek. Észlelésének objektivitást tulajdonít.
A művészi intuíció a szabad, konkrét és szubjektív művészi forma (a lényeg) intuíciója, 
mely önmagának szubjektivitást tulajdonít. Ez a forma-intuíció az egyszerű megismerés 

képzeteitől nem mennyiségileg, hanem minőségileg különbözik; egyrészt tudatosul, 
másrészt saját leendő szabad, konkrét és szubjektív formájának a realizálásához 

önmegvalósító energiával is rendelkezik. Enélkül csak közönséges pszichikai esemény 

lenne: vagy valamelyik fajta megismerő tudati tevékenység (benyomás, észlelés, képzet, 
emlékkép, eszme, fogalom), vagy szubjektív tudati tényező (érzelem, impulzus, kívánság, 
elhatározás), vagy ezek együttese, tehát egyszerű megismerés.
A tudományos intuíció a művészivel azonos természetű; csak a sorsa más, mint a 

művészi intuícióé, nem egy szintetikus kifejeződést, egy egyedi, művészi formát kap, 
hanem szándéka szerint, és az objektív tudás elérésének reményében először absztrakció 

útján megfosztja képzeteit a szubjektív pszichés matériától, majd a "logika ördögi 
gépezetével" analizálja, hogy jobban megismerje természetét. Eredménye a kezdeti 
intuíciónak a logikai analízis általi megerősítése vagy cáfolata.
Az umorismóra a hasadt intuíció jellemző, mely rémülten torpan meg a kezdet kezdetén, 
mintha nem tudná, a megismerésnek melyik útján is induljon tovább.
Az umorismo intuíciójának további kibontakozási folyamata a meta-megismerés mint 
költői háttértudás irányította kifejezésképződés; ez félig tudomány, amennyiben 

szétszedő láza, folytonos dekonstrukciója egyfajta analízist is eredményez, és félig 

művészet, amennyiben végülis mindez egy vízió, egy fantázia alkotta szintetikus kép 

megjelenésében materializálódik: az umorismo végülis művészetté, nem tudománnyá 

válik.

11,2.28. Művészi érték, kifejezési érték
(1908-1920)

Az érték kérdése állandóan odaértendő, mikor a művészet mibenlétéről értekezik; hiszen 

abban a pillanatban, hogy meghatározzuk a művészet mibenlétét, az értékeléséhez is 

megadtuk a kritériumokat.
Explicit módon azonban alig foglalkozik a művészet értékével ezekben az elméletinek 

mondott és általunk vizsgált írásaiban; recenziói, kritikái azonban gyakorlati alkalmazását 
mutatják az értékről vallott felfogásának.379
A művészet értékét "önminősítése" határozza meg: az a kifejezés, amit az alkotója "szán" 

a tartalmaknak, amiket közöl. Eszerint a mű értéke, a kifejezési érték az alkotó

379 v.ö. Lorena Maddaloni, op. cit.



151

őszinteségével arányos: a műbe fektetett saját gondolataival, érzéseivel, saját maga 

jelenlétével.380
A költészetet nem a tartalma vagy az erkölcsisége minősíti, egyedül a formája.38 
Az esztétikai vizsgálat szempontjából az a fontos, hogy a költő hogyan viszonyul — de 

nem erkölcsi vagy társadalmi értéke szempontjából — a saját művéhez és az alkotáshoz 

magához. Nem lehet művészeten kivüli mércét alkalmazni a művészet értékének a 

megítélésekor.382
Machiavelli mezítelen nagyság, azért, mert a dolgok erejét értette, nem a szavakét: nem a 

retorika ruhatárából kívánt öltözködni.383
A művész mindig a saját maga által látott valóságot alkotja meg a műben, mely annál 
inkább lesz művészi, minél inkább képes önnön formáját belülről megszülni.

í

384

A művészet értékének a megítélésekor nem lehet művön kívüli mércét alkalmazni. A 

kifejezési értéket, a mű értékét csak & formája minősíti, nem a tartalma. Amennyiben a 

forma megszületése szabad, spontán módon, a saját törvényeinek a tiszteletben tartásával 
történt, akkor a mű őszinte, és értéke őszinteségével arányos.

380 v.ö. "Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa", op. eil. passim, 
v.ö. "I sonetti di Cecco Angiolieri", op. eil. passim, 
v.ö. "L'umorismo", op. cit. I. rész, 5. fejezet, passim.

383 v.ö. idem, l.rész, 6.fejezet, p. 115-131.
v.ö. "Giovanni Verga. Discorso di Catania", op. cit. passim

381
382

384



152

П.З. ÖSSZEGZÉS

Pirandello teóriája

A fenti meta-szöveg kibontakoztatott előttünk egy sajátos esztétikai szemléletet. Legfőbb 

jellemzői a pszichológiai orientáltság, bizonyos, a filozófiai esztétikában illetve a 

retorikában hagyományos témák tökéletes hiánya (pl. a szépség vagy a rútság mibenléte), 
az alkotás folyamatára való koncentráltság, s az egyes meghatározások abból való 

levezetése. Mindeközben világosan látható, hogy ez az egyes müvet, mint konkrétan és 

pszichológiailag létező esztétikai tényt figyelembe venni akaró "antifilozófia" nem 

akadálya általános érvényű megfogalmazásoknak, és túl is nő akár a saját írói 
tapasztalatot rögzítő poétikán, akár az egyszeri műkritikán; bár azt is el kell ismerni, 
hogy a saját művészi tapasztalat a filozófusénál nagyobb biztonságot ad Pirandellónak 

egyes témák megközelítésében, pl. az intuíció kérdésében, vagy a forma és tartalom 

viszonyának a leírásában.
Bár alapvető kategóriák hiányoznak, megjelennek viszont érdekes új fogalmak, melyek 

segítik differenciáltabbá, és ezáltal újabbá tenni a művészetről vallott alapvetően 

klasszikus gyökerű felfogását. Ilyenek pl. a művészetben működő költői tudomány, a 

tárgy saját természete, a technika, amely a forma szabad és spontán mozgása, az 

őszinteség, mint a művészi kommunikáció alapfeltétele, a tudományos és művészi 
intuíció lényegi azonossága, a tartalom és a forma viszonyának a nyelv és stílus 

viszonyához hasonlóként való felfogása. Teljesen új témának tekinthető az umorismo, 
még akkor is, ha Pirandello saját tanulmányában az umorismót, mint jelenségét nem 

tartja újnak; azonban az a megközelítés, amit megvilágitásához alkalmaz, feltétlenül új.
Az időben helyenként esetleg távoleső gondolatok megfigyelt folytonossága (ismétlődése 

vagy elmélyülése, esetleg kiszélesedése) annak a bizonyítéka, hogy egy folyamatos, látens 

teoretikus aktivitás állt a pirandellói írásoknak a hátterében, melyeket egyébként főleg az 

aktuális szellemi-irodalmi életbe való bekapcsolódás diktált.
Az alábbiakban, immár nem az időrend, hanem kizárólag a tematikus összefüggések 

mentén röviden összefoglaljuk ezeket a nézeteket, mintegy a kvintesszenciájukat 
próbáljuk meg bemutatni.

11.3,1. A művészet nyelve

Pirandello esztétikai gondolkodása a nyelvről való gondolkodással kezdődik. Ez a téma a 

kezdetektől az utolsó írásokig folyamatosan jelen van.
Pirandello elveti a tradicionális, kanonizált irodalmi nyelvet, de elveti az utcáról 
felcsipegetett, naturalisztikusan közvetlenül alkalmazott "természetes" nyelvet is. A 

művészet nyelvének valami olyan alkotott, mégis valóságos, egyéni, mégis közérthető és



153

művelt nyelvnek kell lennie, mely csak "születhet": ez a nyelv az alkotás létrejötte 

folyamán formálódik, hasonlatosan magának a műnek a születéséhez. Egy ízben azt 
mondja Pirandello, ez a nyelv a lekerekített dialektus. Ezt úgy érthetjük, hogy dialektus, 
mely lehetővé teszi az életszerű nyelvhasználatot, de lekerekített, mely megakadályozza a 

túlzottan konkrét-esetleges külső valóság közvetlen betüremkedését a mű ideális 

világába.

11.3,2. Az emberi érzelem és ábrázolása a művészetben

Az emberi érzések és művészetbeli kifejezésük témaja szintén a legelsők között jelenik 

meg, mint Pirandello érdeklődésének alapvonulata, és mint a később egyre 

határozottabbá váló pszichológiai indíttatású művészetvizsgálat első, korai 
megnyilvánulása.
A spontán érzelem őszinte érzelem, melynek alkotója és forrása a természet. A művészet 
spontaneitása esetén a létekből fakadó érzelmek közvetlensége adja az élményt, és az 

érzelmek spontaneitása élteti a művet. Közvetlenség alatt viszont nem a közvetlen 

közlést, pl. a szavakkal leíró, elmesélő közvetlen érzelemközlést kell érteni, hanem a 

szenvedély szabad mozgását, mely a lélek mozdulatait jelenti, s amelyre a műalkotásban 

felelnek a test - tehát a kifejezés - mozdulatai. Ennek egyik eszköze lehet a saját nyelv, 
mely a művel együtt születik. A spontán, őszinte érzelem azonban egyúttal 
interszubjektiv: visszhangzani képes az őt felfogó tudatban. A másik (saját, öntörvényű) 
tudata bennem és én a másik tudatában, egymással való kommunikációban: így működik 

a spontán, az őszinte érzelem a művészi kommunikációban. Létezni tud a másik tudata 

bennem, és én tudok vele kommunikálni: ez az élmény közvetlenségének nevezhető 

éltető elem, és egyúttal a közvetlenség egyedül lehetséges formája a művészetben.
Az igazi költészet feltétele, hogy semmi fék ne legyen a művészet spontaneitása, tehát a 

szenvedély szabad mozgása előtt. A hiteles érzések hiteles ábrázolása előtt azonban külső 

és belső akadályok állhatnak. Külső akadály pl. a retorika, mely előírásaival akadályozza 

a spontaneitást, és imitációt szül. Belső akadály a nyitottság hiánya, vagy a saját ambíció; 
és belső akadály az umorismo esetén fellépő érzelmi elbizonytalanodás, az érzelem, mint 
tartalom hitelvesztése is, mely önmaga kifejeződésének akadályozására hívja elő a 

riflessionéi, és a nyomában járó sentimento del con tar iát.
Az érzések kifejezésének lehetősége illetve akadályoztatása fogalmazódik meg az 

eredetiség és imitáció művészi minőséget is jelentő viszonyulás-párjában: az eredetiség 

illetve az imitáció az alkotó alkotáshoz való viszonyának egy-egy aspektusa. Egy újabb 

téma, amely végigkíséri gondolkodói pályáját, és amelyről az első perctől az utolsóig 

ugyanazt gondolja.



154

Szorosan köthető az eredetiség ill. az imitáció kérdése a régi művészet—új művészet 
fogalompárjához. Mondhatni, az imitáció-eredetiség szembenállása ebben az 

ellentétpárban is megfogalmazható.
Eredeti, tehát új az a mű, amely a lélekből fakad, és spontán módon veszi fel saját, egyedi 
formáját. Az ilyen mű valódi művészet, és örök. Imitáció, tehát régi pedig az a mű, amely 

tanulmányozás útján, ésszel, komponálással jön létre, a retorika tradícióit respektálva. Az 

ilyen mű inkább az irodalom része (az irodalom most mint az igazi művészettel szemben 

álló kategória értendő), és nem állja ki az idő próbáját.
Ugyancsak az emberi érzelem kifejezési lehetőségeinek kutatási körében találkozunk az 

őszinteség fogalmával is. Az őszinteség magatartás, módszer, minőség, olyan fogalom, 
aminek a tartalma folytonos fluktuációban van, szűkül, tágul, mintha Pirandello nem 

találná a szót valami olyan speciális, a művészi alkotó folyamattal kapcsolatba hozható 

jelenségre, amelyet feltétlenül meg akar jelölni, és ami minőségében meglehetősen 

különbözik az e folyamat leírására addig használatos kifejezésektől.
Az őszinteség kategóriájának a használata során eleinte az a folyamat érvényesül, hogy 

az őszinteség fogalma egyre több más fogalmat szív fel, illetve kerül velük rokonságba: 
eredetiség, spontaneitás, objektivitás, tolerancia, nyitottság. Aztán elindul a differenciálás 

folyamata: nem minden, a közgondolkodás szerint őszintének tartott őszinteség alkalmas 

arra, hogy "őszinte" művészetet hozzon létre. Pl. a lélek felvett magatartása — ami lehet 
őszinte, pl. egy meggyőződéssel, átéléssel vállalt társadalmi, vagy lelki szerep esetében — 

szerinti alkotás is veszélyezteti a mű őszinteségét, legalábbis abban az értelemben, hogy a 

befogadásakor nem tudjuk pusztán a művön belül maradva, tehát pusztán esztétikailag 

élvezni és értékelni a művet. És ezen a ponton az eredetiség és őszinteség korábban 

szinte azonosnak felfogott jelentése is kettéválik: lehet egy mű úgy eredeti, hogy mégsem 

őszinte a pirandellói őszinteség értelmében, mégpedig a lélek felvett magatartása miatt. 
Végső soron tehát az őszinteség alatt a legszűkebb, és nem a hétköznapihoz hasonló 

értelemben azt az állapotot érdemes érteni, amikor a mű a lélek legmélyebb régióiból 
születik, spontán és a saját törvényei szerint, és minden — tudatos vagy tudattalan, őszinte 

vagy nem őszinte — ambíciótól mentesen.
Ami az érzelmek megjelenítési lehetőségének vizsgálatát illeti, a korai időszak nem lép 

túl az őszinteség kategóriáján; később azonban megjelennek az érzések közvetlen 

kifejezésének a művészi kifejezés mibenlétéből következő akadályai, mint a művészi 
kifejezésnek magának a problémái. Ezek azok a kérdések, amelyek az interpretáció, a 

művészi kommunikáció témakörét alkotják.

11.3,3. A művészet társadalmi dimenziója

Az érzelmek szférája nemcsak a mindennapi életben, de a művészetben is érintkezik a 

morális szférával, legalábbis Pirandello kezdeti álláspontja szerint.



155

A nagy művészet eszerint a spontán érzelmek és a kötelesség egyensúlya által 
meghatározott világképei feltételez. Ha az ember e két képessége, a spontán érzelmekre 

és a morális létezésre való képessége közül bármelyik túlteng, akkor nem születik eredeti 
művészet. A nagy művészet tehát harmonikus emberi létezésben fogan: ha túl sokat 
érzünk, túl sokat szenvedünk, ez lehetetlenné teszi, hogy megfoganjon bennünk a dráma; 
akkor maga az élet válik drámává, melybe mi belekeveredtünk. A tudatos létezést 
feltételező morális képességnek és az érzelmi spontaneitásnak együtt kell tehát 
kialakítania azt a társadalmi állapotot, melyben a nagy művészet megfoganhat.
Később pontosítja a művészet és morál kapcsolatára vonatkozó álláspontját. Mivel 
figyelme egyre inkább a művészi alkotás belső feltételei felé fordul, el kell különítenie 

morális szándékol és morális larlalmal. A morális szándék, mint minden, a mű "saját 
akaratán" kívüli szándék, idegen test a műben, és nemcsak nem szükséges, de egyenesen 

árt a művészi minőségnek. Azonban a morális leutalom hiteles kifejeződése nyilván 

éppolyan jogos, mint a költő lelkében élő bármely mást tartalom kifejeződése. Nem arról 
van szó tehát, hogy a művészetnek erkölcstelennek kell lennie, mert csak akkor lehet 
igazi, hanem arról, hogy attól, hogy egy mü erkölcsi értékeket tartalmaz, képvisel, még 

nem lesz valódi művészet, és fordítva, attól, hogy ilyen értékeket nem tartalmaz, még 

nem lesz "komolytalan" művészet. Az erkölcsi eszme tehát lehet tartalom, de mint 
tartalom, nem lehet esztétikai értékmérő, mint ahogy semmilyen tartalom önmagában 

nem az.
Erezhető, hogy Pirandello vívódik, mikor a művészet és a morál kapcsolatát igyekszik 

meghatározni, megvilágítani. A kérdésre, hogy kell-e, hogy legyen a művész és tárgya 

között morális kapcsolat, nemleges választ ad: a művészet érléke szempontjából valóban 

közömbös, hogy milyen az alkotó erkölcsi viszonya tárgyához. Ugyanakkor a tárgyhoz 

való viszony lényeges jellemzőnek bizonyul az esztétikai kategóriák elkülönítésekor; és a 

tárgyhoz való viszony a Pirandello által tárgyalt esetekben mindig szükségképpen 

implikál valamilyen morális állásfoglalást is: gondoljunk csak a szatírára, az iróniára, vagy 

a komikum egyéb fajtáira, sőt, a fentiek értelmében még az umorismóra is. Vagyis a 

művészet általában nem, de bizonyos konkrét megnyilvánulásaiban, választott 
beszédmódjaiban igenis implikál valamiféle morális állásfoglalást. A komikum egyes 

fajtáit éppen ez teheti művészileg problematikussá: megértésükhöz, értékelésükhöz 

szükség lehet a viszonyítás alapjául szolgáló, művészeten kívüli társadalmi valóság 

ismeretére is - az umorismo kivételével.
Pirandello végül is ezt a megállapításaiból logikusan következő végső felismerést nem 

fogalmazta meg tételesen. A gondos elemzés azonban kimutatta, hogy nincs 

ellentmondás a művészettel kapcsolatos alaptétele — mely kizárja bármely, a művészeten 

kívül álló szándék megjelentetését a művészetben — és azon felismerés között, hogy a 

morális állásfoglalás nem csak szándék formájában jelenhet meg, hanem egyszerűen 

tartalom is lehet/és hogy mint tartalom, szükségképpen meg is jelenik a művekben. A



156

morális érték megjelenítése, mint szándék tehát idegen a művészettől, és a morális 

minőség nem alkalmas esztétikai értékmérőnek sem; viszont a morál, mint olyan tartalmi 
elem, amely az alkotónak a tárgyához való viszonyában jelenik meg, szükségképpen 

jelen van a művészetben.
A művészet társadalmi dimenziójának feltérképezése során, miután a morális funkciót 
mint direkt funkciót elvetette, igyekszik a művészet társadalmi szerepét, illetve az ember 
életében betöltött szerepét megfogalmazni; ez az esztétikai diskurzusban alapkérdésnek 

tekinthető. Pirandellónál a művészet társadalmi szerepe a tudomány, illetve a filozófia 

szereplehetőségeivel együtt vetődik fel, és mint majd láthatjuk, a kérdés végül is 

visszacsatolódik a művészet és morál kapcsolatához is.
A művészet szerepe az, hogy idealizálja és szintetizálja az életet, azaz adjon neki 
valamilyen minőséget, és ezáltal értelmessé tegye. Ugyanakkor a komoly művészetnek 

nincs önmagán, vagyis a művészeten kívüli szándéka. Vagyis az, hogy ez az értelmessé 

tevés, mint egyfajta útmutatás bekövetkezik-e vagy sem, nem a költő intencióján, 
szándékán kell, hogy múljon: a költőnek csak az alkotással kell foglalkozni. Ha a mű igaz 

és őszinte, betöltheti szerepét anélkül is, hogy azt alkotója külön akarná, sőt: valójában 

csakis így töltheti be szerepét.
Tehát a tiszta művészet, éppen mert célja csupán önmagában van, nem akar és nem 

szándékszik sem morális, sem egyéb módon orientáló, pl. megismerő funkciót betölteni 
az ember életében. Más kérdés, hogy akaratától és szándékától függetlenül mégis 

betöltheti ezt a szerepet. Nincs tehát rejtett ellentét a művészet céljáról illetve cél 
nélküliségéről (öncéljáról) vallott felfogása és a művészet szerepéről korábban vallottak 

között. Cél, szándék és szerep a művészet esetében egyáltalán nem kell, hogy 

egybeessenek. Azonban pl. a színház (nem tiszta) művészete kielégítheti az emberek 

orientáció iránti szükségletét az "arra méltó" művészi alkotások interpretációja által.

II,3.4. A művészet mibenléte
Valóság, igazság, objektivitás — művészet

A művészet társadalmi dimenziójának vizsgálata után egyre inkább magának a 

művészetnek a mibenlétére összpontosul gondolkodása. Már láttuk, hogy a nyelvi és az 

érzelmi-pszichológiai dimenzió milyen módon nyitott utat a művészetről való kezdeti 
gondolkodása számára. A két, már eddigi dimenzió mellé csatlakozik e kérdésben a 

filozófiai dimenzió: a művészet és a valóság kapcsolata, a művészet és az igazság 

viszonya.
Érdekes megfigyelni azonban, hogy e filozófiai dimenzióban sem zárja ki a pszichológiai 
szempontokat, sőt, alapvetően azokra támaszkodik. így kerül ismét elő az utánzás, az 

imitáció már korábban is felmerült témája. Az utánzást az antik esztétikai gondolkodástól 
kezdve tekintik úgy, hogy az a művészet tulajdonképpeni lényege. Az arisztotelészi



157

mimézis azonban a reneszánszban és az azt követő korokban a természet utánzásává 

alakul. Ezt sokan úgy értelmezik, hogy a valószínűvel, a művészi igazsággal szemben a 

reális, naturális valóság közvetlen ábrázolására kell törekedni. Pirandello szerint a 

művészetnek nem az utánzás a feladata, hanem a művészi igazság ábrázolása.
A művészet tehát nem imitáció. A művészet szintetikus módon lát és ábrázol, a 

tudomány pedig analitikusan, logikailag. Pirandello azt is határozottan leszögezi, hogy a 

művészet teremtett valóság. Legfőbb jellemzője e valóságnak azonban nem a hétköznapi 
valóságosság, hanem az, hogy igaz. A művészi igazság nem a naturális igazság közvetlen 

ábrázolása, nem a természet utánzása: a művészi igazság valószínű. A művészet egy, a 

valóságról alkotott szubjektív interpretáció, a művész tudja, hogy az általa 

megjelenítettek nem a jelenségben léteztek, hanem saját képzelő tevékenységének a 

termékei. Tudja, hogy nem az "objektív valóságot", hanem annak szubjektív 

interpretációját adja. Bár Pirandello elég szűkszavú az igazság dolgában, egy dolog 

világosan kirajzolódik: a valóságosság és az igazság szinte kizárják egymást. (Egyetlen 

esetet kivéve, és ez az umorismo.)
Tisztázásra várna, hogy hogyan lehet értelmezni a művészi igazságot, ha nem a 

valóságnak, illetve a valóságosságnak való megfelelése szerint. Az igazság eszerint nem a 

valóság materiálisán létező vonása, nem olyan, mint a valóságosság: az igazság csak 

spirituális létező, valójában csak az ember által a dolgoknak tulajdonított érték.
Mindezek miatt nem lehet tehát a művészet sem imitáció, sem automatizmus, sem puszta 

megismerés, mely csupán tartalom, forma nélkül: éppen ezért alkotás. Mégpedig olyan, 
amely a saját önmozgásával jön a világra.
A művészet élet, valóságalkotás, a természet müvének meghosszabbítása az emberi 
fantázia útján. Nem imitáció, ebben az értelemben tehát nem is ábrázolás vagy tükrözés. 
Hanem egy, az életről alkotott szubjektív és csak saját törvényeinek engedelmeskedő, 
szintetikus és organikus vízió saját, szabadon megszülető egyedi formába öntése, a 

művész öntudatlan (intuitív) tudományának, költői logikájának sugalmazása nyomán, és 

a fantázia által, élettudomány, mely örök.
Pirandello a művészet mibenlétét illető alaptéziseit már a Goethe-beszélgetések 

közzététele illetve az Ilhisfratori, áttöri e traduttori idején megfogalmazta, és azokat 
lényegében nem változtatta. Azonban még sok részletmozzanatot fog körüljárni, pl. a 

valóság művészetben való megjelenésének kérdését ismét, vagy a tartalom és a forma 

viszonyát.

A művészet világábrázolását, a művészet és a valóság közötti kommunikációt vizsgálva 

arra a következtetésre juthatunk, hogy a művészetben nem egy, hanem több valóság, 
igazság, természet létezik, és mindegyik elfogadható; hogy tehát nincs olyan egyetlen 

(külső) valóság, igazság, természet, aminek az ábrázolása elvárható lenne a művésztől. A 

művész a saját valóságát, igazságát, természetét ábrázolja, sőt, alkotja meg, A természet,



158

valóság, igazság absztrakt kifejezések, Pirandello képével élve olyanok, mint a rugalmas 

edények, melyekbe mindenki azt tölt, amit akar. Persze az ily módon megtöltött edények 

élettartamát (értsd, az értéküket) az idő határozza meg. A művészet és a valóság 

viszonyában annak a pirandellói kijelentésnek az ellentmondásmentes értelmezése 

okozhat problémát, hogy a művész ábrázolásának illetve alkotásának a lehető 

legazonosabbnak kell lennie a külső világgal; ez mégpedig azért problematikus, mivel a 

pirandellói kontextus megakadályozza, hogy az objektív valóság és a tükrözés fogalmait 
használjuk.
Olyan szelekciót kell végezni az ábrázolt világ, mint koordinátarendszer alkotásakor, 
hogy végül hiteles és teljes képet egyszerre kaphassunk. Ez a kívánalom, a szelektált 
egyediben felvillantott általános, teljes, nem más, mint a típus, illetve a különösség egy 

megfogalmazása.
A művészi alkotásban tehát nincs benne minden, ami a tényleges valóságban, de van 

benne valami, ami a természet müvében, a külső valóságban, az életben nincs. Korábbi 
megfogalmazás szerint ez az a módosulás, amit a tényleges valóságnak a művész 

lelkében történő visszaverődése okoz, és tartalma a dolgokhoz való viszony kifejezése; 
majd pedig olyan érzetek, képek megjelenése az ábrázolásban, amelyek nem a 

jelenségben, hanem a művész róla alkotott fantáziájában, képzelő tevékenysége által 
léteznek, és kerülnek a műalkotásba.
Van, létezik tehát az a korábban már rejtett élettudománynak, intuitív tudásnak nevezett 
tapasztalati tudás a valóságról, mely a művész tudattalanjában rejtőzik; ezt nem lehet 
tudatosan, szándék vagy hazugság útján manipulálni, tudatosan vagy tudattalanul 
befolyásolni, mert az a mű sérelmére lesz. Vagyis az a valóságtapasztalat, mely a művet a 

saját törvénye szerint diktálja megszületni, az szent és sérthetetlen, és külső beavatkozás 

nélkül önmagát irányítja a megvalósulás felé. Mindez nem jelenti azt, hogy az említett 
valóságtapasztalat az valamiféle objektivitás, vagy az objektív ábrázolás célkitűzését 
implikálhatná.
A műalkotás és a (tényleges) valóság egy többszörösen áttételes, de jól kitapintható 

viszonyban vannak egymással. Pirandello háromféle valóságot különít el, a tényleges 

valóságot, egy belső valóságot, és a művészi valóságot.
A tényleges valóság sem a belső, sem a művészi valóságban nem jelenik meg, sem 

közvetlenül, sem ábrázolás vagy tükörkép formájában. Közvetetten van jelen a róla 

alkotott képzetek révén, amelyek rá vonatkoznak, és amelyek tartalmazzák a képzet 
gazdájának szellemében való visszatükröződés eredményeként a képzetet kísérő pszichés 

matériát is. a tényleges valóság tehát egy szubjektív tartalommal kiegészülve van jelen a 

belső valóságban és a művészi valóságban is. A szubjektív tartalom felvételén túl, mely a 

belső valóságban történik, azonban más módosulás is történik a tényleges valósággal a 

művészi alkotásban: struktúrát, értelmet, értelmezést, tehát formát kap: szubjektív 

interpretáció, vízió lesz, melyet a művész maga alkot a tényleges valóságra vonatkozó



159

képzeteiből, illetve még pontosabban a művész valóságra vonatkozó képzetei saját 
önmozgásuk révén, a művész pszichéjének a felhasználásával önálló létezésre tesznek 

szert, és egy új valósággá, a művészi valósággá válnak.
A művészi valóság tehát a tényleges valósággal közvetett, a belső valósággal közvetlen 

kapcsolatban áll. A belső valóságból származik, mivel matériáját a tényleges valóságra 

vonatkozó képzetek alkotják, és az új, a művészi valóság, amelyet a művész ebből a 

matériából megteremt, a tényleges valóság megértését-értelmezését segíti elő.

Egyértelműnek tűnik, hogy Pirandello szerint a valóság emberi elme számára 

megragadható objektivitása illúzió, mert lehetetlenség, és természetesen a művészet 
objektivitása szintén; ami nemcsak a valóság objektivitásának illuzórikus voltából, hanem 

a művészet természetéből is következik: a művészet szükségképpen szubjektív. Mindez 

rendben is lenne, ha nem létezne a "tárgy saját természete", amit ráadásul a művésznek 

meg kell tudni ragadni, illetve amit engednie kell létezni a maga törvénye szerint, ha igazi 
(értékes) műalkotást akar létrehozni. Ugyanis ha létezik a tárgy saját természete, ami 
megragadható, arról azt képzelné az ember, hogy az valamiféle objektiven létező dolog 

kellene, hogy legyen, vagy ha nem is objektív, de legalábbis megragadható az emberi 
elme számára. Mindenesetre nem illúzió, mint a valóság, vagy a művészet objektivitása. 
Mármost ha a művész ezt a saját természetet meg tudja ragadni, és ez ki is fejeződik a 

művében, akkor hogy lehet az, hogy maga a mű mégsem tükrözi az objektív valóságot? 

Más szóval, ha a művészet törvényszerűen szubjektív, akkor hol lehet ebben a 

szubjektivitásban a helye egy olyan tárgynak, ami nem a művész szubjektivitása, hanem a 

saját természete, a saját törvényei szerint képes létezni a műben?
Úgy tűnik, itt két olyan követelmény fordul egymással szembe, melyek mindegyike az 

igazi műalkotás lényegi jellemzőjeként szerepel Pirandello gondolkodásában. Azonban ez 

a látszólagos ellentmondás is tisztázható.

II.3 5, Az emberi megismerés fajtái

A művészet és a tudomány kapcsolatát már érintettük a művészet mibenlétéről szólva. 
Ott azt mondtuk a művészetről, hogy az az életről alkotott szubjektív és csak saját 
törvényeinek engedelmeskedő, szintetikus és organikus vízió, melyet a művész saját, 
szabadon megszülető, egyedi formába önt, mégpedig öntudatlan (intuitív) 
tudományának, költői logikájának sugalmazása nyomán, és a fantázia által. A művészet 
következésképpen olyan élettudomány, mely örök. Vagyis a művészet szubjektív 

élettudomány, a tudomány pedig ennek a szubjektív élettudománynak az emberi, 
szubjektív tényezőktől való megfosztása útján létrejövő objektív tudomány.
A művészet és valóság viszonya, illetve a művészi és tudományos megismerés 

különbségei szempontjából érdemes összefoglalni, amit a megismerés különböző fajtáiról



160

találhattunk. Összefoglalva és kissé kiegészítve ezeket, a következőket mondhatjuk: az 

egyszerű megismerés a világ fizikai tárgyait képes megismerni, percepció, impresszió, 
képzetek útján. Az egyszerű megismerés közönséges pszichikai esemény, melyben az 

akaratlan és mechanikus megismerő tevékenység és a szubjektív tudati tényezők egyaránt 
szerepelnek. Az egyszerű megismeréskor az ember észlelésének objektivitást tulajdonít.
A művészi intuíció a szabad, konkrét és szubjektív művészi forma (a lényeg) intuíciója, 
melynek az ember szubjektivitást tulajdonít. Ez a forma-intuíció az egyszerű megismerés 

képzeteitől nem mennyiségileg, hanem minőségileg különbözik; egyrészt tudatosul, 
másrészt saját leendő szabad, konkrét és szubjektív formájának a realizálásához 

önmegvalósító energiával is rendelkezik. Enélkül csak közönséges pszichikai esemény 

lenne: vagy valamelyik fajta automatikus megismerő tudati tevékenység (benyomás, 
észlelés, képzet, emlékkép, eszme, fogalom), vagy szubjektív tudati tényező (érzelem, 
impulzus, kívánság, elhatározás), vagy ezek együttese: mindenképpen csupán egyszerű 

megismerés.
A tudományos intuíció a művészivel azonos természetű; csak a sorsa más, mint a 

művészi intuícióé: nem egy szintetikus kifejeződést, egy egyedi, művészi formát kap, 
hanem szándéka szerint, és az objektív tudás elérésének reményében először absztrakció 

útján megfosztja képzeteit a szubjektív pszichés matériától, majd a "logika ördögi 
gépezetével" analizálja e képzeteket, hogy jobban megismerje természetüket.
Eredménye a kezdeti intuíciónak a logikai analízis általi megerősítése vagy cáfolata.
Az umorismóra a hasadt intuíció jellemző, mely rémülten torpan meg a megismerés 

pillanatában, mintha nem tudná, a megismerésnek melyik útján is induljon tovább a 

kifejezés felé.
Az intuíció a konkrét, szubjektív megismerés kategóriája, spirituális létezés; 
tulajdonképpen a belső valóság spirituális formája. Inspiráció, intuíció, spirituális 

tevékenység, a forma mozgó intuíciója, a forma képzete - ezek is mind ugyanazt jelentik. 
A technika, technikai nyelvezet, a forma szabad és spontán mozgása, önmegvalósító 

mozgás, szintén mind egyet jelentenek: azt a folyamatos mozgást, amely végül a 

kifejezéshez vezet.
Az intuíció tehát a forma önmozgásának az ideáját és kiindulópontját jelenti, ez a forma 

mozgó intuíciója; a technika pedig e forma önmegvalósító mozgása, amelynek a 

végeredménye a kifejezés. (A kifejezés a konkrét és szubjektív megismerésnek a spontán, 
szabad, érzékletes formája, materiális és spirituális létezés; ez a művészi valóság.) Vagyis 

úgy tűnik, maga az intuíció sem statikus, hanem a születő formával folyamatosan együtt 
alakul, változik.



161

II. 3 6. Tartalom és forma

A művészetről szólván az egyik kötelező témakör a tartalom és a forma kérdése, ezek 

viszonya. Ami a formát illeti, ez Pirandello esztétikai gondolkodásának is a 

legsarkalatosabb kérdése; nemcsak azért, mert elutasítja a tartalom és forma dualizmusát, 
hanem azért is, mert a forma meghatározását, illetve a tartalom és forma sajátos 

viszonyát használja fel kitüntetett módon a művészet minőségének, sőt, mibenlétének a 

meghatározásához is. Eszerint a formát nem lehet utánozni, nem lehet csinálni, 
összerakni, komponálni. Az igazi, nem külsődleges forma szabadon és spontán módon 

születik a forma intuiciójából, a saját önmegvalósító akarata és energiája mozgatta 

formálódási folyamatban. Az igazi forma mindig egyedi, az igazi forma stílus: alkotás. A 

költészetet a formája minősíti: csak az igazi forma lehet költészet.
Ami a tartalom és forma viszonyát illeti, ez Pirandellónál az esztétikai tény 

keletkezésének folyamata által meghatározott összefüggés. Az esztétikai tény 

keletkezésének a folyamata szerinte azt mutatja, hogy a tartalom és a forma nem 

választhatók el egymástól, mivel létrejöttük közben összefonódtak. Ahhoz ugyanis, hogy 

egy esztétikai tény létrejöjjön, szükséges, hogy a folyamat kezdetén álló impresszió­
intuíció, ami tulajdonképpen a forma intuíciója, a folyamat során konbéi, szabad és 

szubjektív/cvwára váljon. Ha nem válik ilyen formává, marad, ami volt: valamelyik fajta 

megismerő tudati tevékenység, vagy szubjektív tudati tényező, nem egyéb tehát, mint 
közönséges pszichikai esemény. Vagyis mind a pszichikai megismerő tevékenység 

eredménye, mind a szubjektív tudati tényezők, mint tartalmi összetevők, csak akkor 

válhatnak művészi tartalommá — megkülönböztetődve közönséges pszichikai esemény- 
mivoltuktól — ha formává válnak, mégpedig konkrét formává. Addig, amíg ez nem 

történik meg, nem is beszélhetünk e tartalmakról, mint művészi tartalmakról, mert addig 

csupán közönséges, mechanikus pszichikai események, tudattartalmak.
A művészet definíciójának egyik lényeges eleme a forma mellett éppen e forma 

minősége: az, hogy szabad. Hogy mit is jelent pontosan ez a szabadság? A művész 

biztosan nem szabad: őt a költői logika irányítja, és ő csupán eszköze-közege saját műve 

spontán megszületésének. A művészet maga azonban — ideális esetben — szabad, 
legalábbis a művész saját akaratától, a hétköznapi esetlegességektől; nem szabad azonban 

saját törvényeitől, amelyek a költői logika alakjában irányítják megszületését, tehát 
formálódását, formafelvételét. Végülis a művészet, úgy tűnik, egyedül a művésztől 
magától lehet szabad. A szabad forma tehát azt jelenti, a művész akarata által nem 

befolyásolt, de a saját törvényeinek engedelmeskedő forma.
A szabadság nemcsak a forma, hanem az alakok jellemzője is, sőt, életük feltétele. 
Hogyan lehet szabad, tehát élő egy írói alak? Annak, hogy az alkotó saját énjéből alakjai 
reális és szabad létezését meg tudja alkotni, az a pszichológiai feltétele, hogy a tudatában



162

egy időben akár több én is létezzen párhuzamosan, a sajátján kívül, s ez a többi én is saját 
tudattal és önálló élettel rendelkezzék. Az élő alak feltétele tehát az alak szabadsága a 

művész saját énjétől. Az alak, a dolog, a világ akkor élő, ha a fenti értelemben szabad.

Végül is az esztétikai tény mibenlétét így összegezhetjük: az esztétikai tény létező, 
konkrét valóság, mely az alkotó ideájából, ami a forma intuíciója, éppen a forma 

önmagát akaró akaratával, és szabad és közvetlen önmozgása révén válik teremtett, 
érzékletes és szubjektív formává, az alkotón kívüli élő, bár rögzített és idealizált 
valósággá, az Élet misztériumának egy lehetséges kinyilatkoztatásává.

Ez a meghatározása az esztétikai ténynek szolgálhat alapul arra, hogy Pirandellónak a 

művészet értékéről vallott felfogását is összesítve lássuk. Hiszen az érték kérdése 

állandóan odaértendő, mikor a művészet mibenlétéről értekezünk; mivel abban a 

pillanatban, hogy meghatározzuk a művészet mibenlétét, az értékeléséhez is megadjuk a 

kritériumokat.
A művészet értékének a megítélésekor nem lehet művön kívüli mércét alkalmazni. A 

kifejezési értéket, a mű értékét csak a formája minősíti, nem a tartalma. Amennyiben a 

forma megszületése szabad, spontán módon, a saját törvényeinek a tiszteletével történt, 
akkor a mű őszinte, és értéke őszinteségével arányos.
Bár Pirandello explicit módon alig foglalkozik a művészet értékével az elméletinek 

mondott és általunk vizsgált írásaiban, recenziói, kritikái azonban gyakorlati 
alkalmazásban mutatják az értékről vallott felfogását.

II.3,7, Az alkotó és az alkotási folyamat pszichológiája

Az érzelmek kapcsán mondtuk, hogy az érzelmek megjelenítésének, közvetítésének a 

kérdése a művészetnek tulajdonképpen a pszichológiai aspektusú megközelítését vetíti 
előre. íly módon valóban nagyon korán megjelenik Pirandello esztétikai 
gondolkodásában a pszichológiai dimenzió.
Sajátosan pszichológiai szempontból legelőször a költő emberi karakterével foglalkozik. 
Erre vonatkozóan kezdetben odáig jut el, hogy a költő emberi karakterének, 
pszichológiájának a megértése elengedhetetlen a befogadáshoz, akár kritikusról, akár 
egyszerű befogadóról van szó. Sőt: van olyan esztétikai kategória, az umorismo, melyet 
éppen a költő speciális emberi — egészen pontosan pszichés — karaktere határoz meg, 
minősít, és ennél fogva csak pszichológiailag írható le.
Később a művészet mibenlétének vizsgálata folyamatában foglalkozik Pirandello az 

alkotóval, majd az alkotással, lélektani oldalról megközelítve. Tulajdonképpen az alkotás 

lélektani folyamatának a megértésére irányuló pirandellói erőfeszítés mögött azok a 

művészetmeghatározások állanak, amelyek a lélek különféle és világosan



163

elhatárolhatónak feltételezett aktivitásaira támaszkodva különítettek el hétköznapi, 
tudományos és művészi megismerést. Pirandello is ezen az úton indul el, különösen a 

korabeli pszichológia legújabb eredményeinek a bátorítása nyomán.
A legproblematikusabbnak a riflessione (reflexió, gondolat) mibenléte tűnik: mintha nem 

egyféle lenne belőle sem, mint ahogy valóságból sem, umorismóból sem egyféle volt. 
Létezik egyszer mint tükör, mint önmagát felismerő tudat, "tudati passzivitás" (mint 
maga a tudat?); létezik egyszer, mint a lelki aktivitás projekciója, amely azonban úgy 

viselkedik, mint egy önálló életet élő árnyék, akaratlagosan nem befolyásolható; és 

létezik a hagyományos értelemben vett gondolat, tudatos aktivitás, mely akaratlagosan 

befolyásolható. Mivel magának a tudatnak a meghatározása is nehéz, a tudathoz ilyen 

szorosan kötődő fogalom — működésmód — leírása, mint a reflexió, valóban nem írói, de 

talán még nem is esztétái feladat.
Mindazonáltal jogosnak tűnik Pirandello azon igénye, hogy a művészi alkotásmódot ezen 

a módon is megismerje: valóban nem lényegtelen a művészet, az esztétikai tény 

definíciója szempontjából, hogy az emberi szellem miféle aktivitásának eredményeképpen 

jön létre.
Hajói meggondoljuk, a lélek különféle aktivitásainak pontos működéséről még ma sincs 

elegendő ismeretünk; nem csoda, inkább bölcsesség, ha nyilvánvalóan introspektiv 

módszerü vizsgálódásait szinte félbeszakítva Pirandello végül is azt a konklúziót vonja le, 
hogy a művészi alkotáskor a lélek egésze nyilvánul meg, s nem kizárható a folyamatból a 

lélek egyetlen aktivitása sem: a kérdés a működés hogyanja. Valóban, ez mind a mai 
napig kérdés maradt.
Az alkotási folyamat, mint gyógyító folyamat is említést kap, igaz, csupán egyetlen egyet: 
kifejezést találni a lélek gyötrelmeinek azt jelenti, megszabadulni tőlük. Az alkotói 
folyamat ilyen felfogása nem új az olasz irodalom történetében, pl. a tragédiaíró 

Alfierinél is találkozhattunk hasonlóval. Mégis, nagy a jelentősége: a művészi oldalról 
bizonyító adalék amellett, hogy a művészi alkotó folyamatok és a lelki gyógyító 

folyamatok között párhuzam vonható. (Ezért is lehet nagy jelentősége a művészi alkotó 

folyamatok pszichológiai szempontú megértésének: vele valóban az élet misztériumának 

egy arcát leplezhetnénk le, ha nem magát a misztériumot; mindenesetre a lélek 

gyógyításában fontos segítséget jelenthetne.)
Az alkotó lélektanára irányuló érdeklődésének kezdeti megnyilvánulása után, mikoris a 

költő emberi karakterének megismerését tartotta a művészet megértése feltételének, a 

művész alkotói állapota is érdekessé válik a számára, mégpedig a művész alkotáshoz való 

viszonyának a szempontjából. Pirandello ugyanis azt ismeri fel, hogy a művész alkotói 
lelkiállapota, lelki diszpozíciója, illetve saját, alkotáshoz való viszonya mindenképpen 

befolyásolja a művet. A befolyások azonban különbözők, egyes esetekben csupán a mű 

jellegét, máskor az értékét is meghatározzák. A művész alkotói diszpozíciója egyrészt 
eldöntheti, hogy komikus, ironikus vagy éppen umorisztikus mű fog keletkezni; másrészt



164

azt is, hogy művészileg komoly vagy nem komoly alkotással fogunk találkozni, ami már 
a mű értékét befolyásoló mozzanat; s végül, meghatározza, hogy őszinte müvei lesz-e 

dolgunk. Az őszinteség állapota a legmagasabb művészi minőséget látszik garantálni.
Az őszinte műben ugyanis az alkotó engedni fogja anyagát a saját természete szerint 
megvalósulni, és éppen az ilyen értelemben vett spontaneitás, az anyag öntörvényű 

létezése a művészet legfőbb ismérve. Ehhez viszont az kell, hogy az alkotó a szemlélés 

állapotában legyen: csak akkor lesz képes engedni anyagának, hogy az a saját törvényeit 
követve születhessen meg, és ne az ő alkotói akaratának engedelmeskedjen. így kibékül 
egymással a spontaneitás, az őszinteség és a szemlélés, a művészi alkotás létrejöttéhez 

fontos alkotói állapotok látszólagos (verbális) ellentmondása.

II.3.8. A művészi kommunikáció

Az interpretáció a művészi alkotásnak a művészi kommunikáció folyamatában, a 

befogadás mozzanatában szükségképpen bekövetkező módosulása, megváltozása. E 

címszó alatt gyűjtjük össze mindazokat a gondolatokat, amelyek a kész műalkotás 

további sorsára vonatkoznak: a közönség általi befogadásra, a közönség alkotásra való 

visszahatására, a "fordításokra", vagyis azokra a másodlagos művészi eljárásokra, 
amelyek egy már kész műalkotás újabb formában való megjelenését eredményezik.
Az első befogadó a közönség. A közönséggel mindig baj van: ha műveletlen, akkor nem 

érti a művészet finom rezdüléseit, és félre is vezethető, becsapható; akkor nem szolgál 
iránytűként sem a művész számára. Ha művelt, akkor viszont esetleg nem eredeti, tehát 
elutasítja a valódi, eredeti művészetet, és a retorika normáinak megfelelőt támogatja, 
azaz ismét csak nem jó iránytű. A kortárs művészet átjutása lélektől lélekig tehát nehéz, 
majdnem lehetetlen. Még a nem kortárs, hanem régebbi müvek sem "menekülhetnek" a 

közönség félreértése, meg nem értése elől; csak a legnagyobb művek kivételesek: ezek 

örökké élnek, bár némileg megmagyarázhatatlan módon, és csak utólag, a közönség 

szívében.
A kritikus a következő befogadó. A kritikusnak becsületesnek és őszintének kell lennie, 
így tud a műalkotásról igazságot megfogalmazni. A hozzáértő kritika igazsága objektív 

igényű dolognak tűnik, a becsületesség és őszinteség azonban szubjektív mércét 
kínálnak; a végeredmény az, hogy az igazi, hozzáértő kritika egy becsületesen meghozott 
ízlésítélet, ami éppen olyan szubjektív alapokon (az ízlés) nyugszik, mint a többség, a 

közönség ítélete. Ezek között az ítéletek között csak az idő fog dönteni.
A művészet fejlődéséhez elengedhetetlenül szükséges a jó kritika. A kritika — a kritikai 
befogadás — lehetősége a tudatok egymás közti kommunikációján alapul. A kritikusnak 

be kell tudni hatolni a művész leikébe, meg kell értenie a művész saját alkotásához való 

viszonyát, és fel kell tárni a művészetében működő költői logikát, a művet mozgató saját



165

törvényt, a sentimento della formái. Nem a tartalom, hanem a forma alapján kell, hogy 

ítéljen; az esztétikai ítélet szempontjából egyedül a forma a releváns.
Ezt nem teheti meg másképp, csak az egyes müvekből kiindulva, és akkor, ha maga is 

kreatív: kreatív a költői logika kommunikatív úton való felismerésében és annak az ész 

számára is felismerhetővé tételében, vagyis megfogalmazásában. Ez a tudatok közti 
kommunikáció, ennek a létrejötte hitelesítheti a becsületes és őszinte ízlésítéletet. A 

pszichológia segíthetne eme ítélet intellektuális megerősítésében is. A tudatok egymás 

közti kommunikációjának képében felvillan az interszubjektivitás, mint a kritika egy 

lehetséges és érvényes módja: mint a szubjektív "objektivizálódásának" a lehetősége, még 

a jelen pillanatában, nem csupán az idő múlásával.
A retorika és az absztrakt (filozófiai) esztétikai teóriák azért nem alkalmasak a 

művészetkritika elveit kijelölni, mert kívülről, a külső formára vonatkozó szabályokon és 

általánosításokon át közelítenek a müvekhez. Pedig a kritikának mindig az egyes, 
konkrét műből kell kiindulnia.
Az interpretáció további megnyilvánulási formája a fordítás más nyelvre, más 

formanyelvre, egyszóval a más formába való átültetés. Pirandello szerint a fordítás 

ferdítés, mivel a tartalom formával való összefüggéséből következően nem lehetséges a 

forma megváltoztatása a tartalom megváltozása nélkül.
Minden befogadáskor hasonló eset, vagyis egyfajta fordítás következik be. Már 

említettük a közönség ítélete kapcsán, hogy ha létre is jön a mü lélektől lélekig való 

átjutása, nem lehetséges, hogy a mü ne szenvedjen el ferdülést: a "fordítás" során 

létrejövő átalakulás, megváltozás kikerülhetetlen. Különösen akkor, ha "befogadásunkat" 

rögzíteni akarjuk, akár kritika, akár fordítás, illusztráció, színházi előadás útján, akár 
egyszerű vélemény kifejezésének formájában.
A színész munkája is fordítás: szükségképpen újraalkotja az író már megformált, kész 

alakját. Következésképpen a színház sem eredeti, tehát nem tiszta művészet: nem 

önmagát valósítja meg, hanem eszköz: benne a már kész, kifejezett forma, az irodalmi 
mü egy látványosság formájában él. Mind a színész, mind a színház "fordítása" az 

irodalmi mü egy lehetséges befogadását testesíti meg, a mü életének számtalan 

megnyilvánulási formája közül egy.
Mégis, tökéletes kifejezésforma, mert élő, szinte a természeti jelenség módján: az Elet 
spontán módon fejezi ki magát benne (pl. a színészi alakítás pillanatnyiságában és 

konkrétságában). Ugyanakkor a színház kettős természetű, mert az Elet mellett 
bemutatja a Művészet egyik arcát is, amely éppen az ő befogadása-kifejezése által lesz 

élő (az írott és tökéletes egész drámai mü egy olvasatának megalkotásával).
Az a feszültsége Pirandello színházzal kapcsolatos, teoretikusan nem befejezett 
gondolkodásának, hogy a színház kettős természetét nem fejti ki, csak sejteni engedi, és 

így egy látszólagos ellentmondás feszíti a színházzal kapcsolatos gondolatokat.

/



166

Eszerint a színház az életnek is egy formája, és a művészetnek is egy formája. 
Amennyiben az életnek egy formája, annyiban műalkotás kellene, hogy legyen; bár 

kétségtelen, hogy nem rögzített és nem is rögzíthető forma, éppen eré/V lehet igazán élő. 
Amennyiben a színház a művészetnek, az irodalomnak egy formája, annyiban csak 

fordítás, a művészet kommunikációja. Pirandello nem fogalmazza meg egyértelműen a 

színház művészei mivoltát, csak annyit mond, hogy az élet egy formája, és ezért örök; azt 
az oldalát hangsúlyozza, amikor a színház egy irodalmi mű "fordítása", tehát nem 

művészet, hanem csak annak kommunikálása.
Mégis ott lappang a sorok mögött, mert nyilvánvaló eddigi művészetről való 

gondolkodásának tükrében, hogy a színház egyszerre művészet és megvalósult művészi 
kommunikáció. Ezért lehet a Színház művészete paradigmatikus. általa megfigyelhető az 

is, ami a művészet és a valóság között történik, és az is, ami magában a művészi 
kommunikációban történik. (Ezért is olyan fontos a színház Pirandello számára, és 

nyilván nem véletlen, hogy művészi munkásságának is éppen a színházi a legizgalmasabb 

része.)
A színház kettős természete egyébként véleményem szerint egyike azoknak az izgalmas, 
de Pirandello által - legalábbis elméletileg - nem teljesen feltárt kérdéseknek, amelyek az 

utókort Pirandello faggatására ösztökélik.
Ha mármost összegezni akarjuk az interpretáció témakörében megismert gondolatokat, 
azt mondhatjuk, hogy Pirandello szerint minden olyan eljárás, amely egy már kész 

műalkotás más, az eredetitől eltérő formában való megjelenését eredményezi, az eredeti 
mű megváltoztatása, meghamisítása, tulajdonképpen újraalkotása; mégsem igazi alkotás: 
nyilván mivel nem egy eredeti gondolat saját formában való megteremtése.
Más eset, amikor a mű nem kap új, materiális formál, csak spirituálisát, ez a közönséges 

befogadás, a műélvezet, és ilyen a kritika is. Ezekben az esetekben a művet magát nem 

alkotjuk újra, illetve nem öntjük formába, hanem csak egy befogadói belső formának a 

művel való egybecsengése, rezonálása alapján mondunk Ítéletet. Az egyszerű publikum 

csupán tetszésítéletet, a tudományos kritika tudományosan megalapozott tetszésítéletet. 
Hangsúlyozzuk, hogy ezekben az esetekben az újraalkotás nem materializálódik: az ítélet 
a mű és a befogadó rezonanciájáról tudósít.
Mármost az interpretáció részmozzanatáról a művészi kommunikáció egészére tekintve 

látható, hogy a művészi kommunikáció kérdéskörében is vannak további gondolkodásra 

ösztönző megállapítások. Eddig annyit tudhattunk meg, hogy a művészi kommunikáció, 
a közlés átjutása — a legkülönbözőbb fórumokon vizsgálva, az egyszerű közönségtől a 

színészig — csak az eredeti tartalom szükségszerű megváltozása útján, csak a ferdülés 

árán lehetséges. Azonban van egy elejtett mondata: a ferdülés csak akkor következik be, 
ha a befogadó utána gondol elsődleges élményének, akár azért, mert a maga számára, 
akár azért, mert a kritika számára rögzíteni akarja. Akkor tehát, amikor az elsődleges 

élményt az ész ítéletével is kiegészíti.



167

Ha mégis lehetséges lenne tehát a művészi közlés ferdülés nélküli átjutása, az éppen az 

élmények útján, más szóval a szubjektumban visszhangzó szubjektivitás, az 

interszubjektivitás útján történhetne. Hiszen az interszubjektivitás az, ami a művészi 
kommunikációban szereplő dolgokat végül is létezővé teszi. Ezt Pirandello azonban 

elméleti munkáiban csak sejteti — pedig az esztétikai tény létezésmódja szempontjából 
korában korszakalkotó felismerés küszöbén állt. És tulajdonképpen azt mondhatjuk, 
hogy a legelső írásaitól ennek a kérdésnek a holdudvarában kutat: az érzelem 

megjelenése, megjelenítésének lehetősége, a spontaneitás, az őszinteség, ennek 

akadályoztatása a retorika által, torzulása, metamorfózisa az umorismóban, a közvetlen 

megjelenítés lehetetlensége, és végül a művészet csodája... csak a kimondás nem történt 
meg. De minden bizonnyal ott van ez a konklúzió a színházi munkásságában, nemcsak a 

darabjaiban, hanem a rendezői tapasztalatában is. Ennek feltárása azonban sajnos már 
nem fér e dolgozat keretei közé.

11.3,9. Umorismo

Az umorismo problémája a kezdetektől foglalkoztatja. Hogy azért-e, mert legelső 

verseskötetének bírálója úgy dicsérte meg, hogy ritka és kivételes umorismót látott benne 

megjelenni, és ő elfogadta és vállalta ezt magára nézve, vagy éppen azért, mert nem 

értette, hogy vajon mit is kell umorismo alatt érteni, vagy meglátott az umorismóban 

valamit, ami éppen azért érdekelte, amiért az esztétikai probléma maga, vagyis a művészi 
kifejezés mibenlétének a megértése miatt, vagy másért, ki tudja.
Ugyanakkor azt is mondhatnánk, hogy az umorismóval való foglalkozás maga is egy 

umorisztikus dolog: ugyanis az umorismóval, mint művészettel kapcsolatos 

állásfoglalásai meglehetősen különböznek a "normális" művészettel kapcsolatos 

nézeteitől, mondhatni, hogy helyenként ellentétesek egymással. Sőt, nemcsak az 

állásfoglalások különböznek, hanem a módszerek is, amelyekkel az umorismóhoz 

közelít.
Mégsem gondolom úgy, hogy egyszerűen arról van szó, hogy Pirandello kezdetben a 

klasszikus müvészetfelfogás híve volt, majd saját művészi gyakorlatának tanúságait 
elemezve egy másik művészi ideált kellett, hogy megfogalmazzon, és egyúttal el is vetette 

az előzőt. Éppen ellenkezőleg: az erre vonatkozó írások időbeli párhuzamossága, s az 

umorismo mint téma viszonylagosan rövidebb ideig tartó jelenléte az életműben inkább 

az umorisztikus meghcisonlásl dokumentálja Pirandello gondolkodásában, a művészet 
mibenlétét illetően, vagyis két, egyformán igaznak tartott teória összeütközését, csatáját, 
amelyből véleményem szerint végül is a klasszikus, de Pirandello által interpretált, 
pszichológiailag elmélyített változat kerül ki győztesen. Az umorismo, nekem úgy tűnik, 
sokkal inkább egy "kaland" Pirandello számára, talán ez Pirandello avantgardizmusa, 
melyben a korabeli avantgárdhoz hasonlóan igyekszik azokat a kérdéseket megválaszolni



168

és megjeleníteni, amelyek valahogy "nem férnek" a "normális művészet" akkori keretei 
közé.
Az umorismo mint esztétikai minőség meghatározásának nagy volumenű kísérletében fel 
kell figyelnünk arra, hogy itt, eltérően a "normális" művészet meghatározásától, 
tapasztalati, tartalmi vonásokról is szól, sőt, talán világképről, egyfajta filozófiáról; 
mindenesetre az umorismót ezekkel a tartalmi vonásokkal különbözteti meg kezdetben a 

"normális" művészettől. Az eltérés a "normális" művészet és az umorismo között persze 

nem a művészi minőségben van — mivel ezt nem a tartalom, egyedül a forma minősíti, 
irja ugyanitt — hanem a megfogalmazott, leírt élettapasztalatok között.
Az umorista dezilluzionista, de nem cinikus, hanem elkeseredett. Ellenszegül a kultúra 

építette bálványoknak, mert legnagyobb rémületére nem tud hinni bennük. Azért történik 

ez vele, mert rálát, ráismer önnön lelki mechanizmusaira, és ez kizökkenti az élmény 

közvetlenségéből, elbizonytalanítja, kontrasztos érzések közt hányódóvá teszi. 
Ugyanakkor a lelki mechanizmusokra való rálátás a mélyebb megismerés felé indítja: 
szenvedélyesen érdekli az igazság. Úgy tűnik, az umorista, hasonlóan a századforduló 

más művészeihez és tudósaihoz, ezt a szenvedélyesen keresett igazságot tekintetét befelé 

fordítva, a lélek mélységeiben véli megtalálni. De túl a pszichológiai érdeklődésen, ami 
más művészeket és tudósokat is jellemez ezidőtájt, az umorista — és az őt vizslató esztéta 

— a századfordulónak a befelé fordulást kiváltó ismeretelméleti sokkját egy esztétikai 
minőséggé, illetve kategóriává igyekszik transzponálni.
Mint már említettük, Pirandello elég szűkszavú az igazság dolgában. A normális 

művészetet illetően megállapítható volt, hogy a valóságosság és az igazság szinte kizárják 

egymást. Ez alól azonban az umorismo művészete Pirandello felfogása szerint kivételnek 

tűnik.
Az umorista művész azért más, azért kivételes, mert ő az egyedi, szubjektív esetben is 

képes megvalósítani azt, amit a művészet egyébként idealizálással, sűrítéssel, 
egyszerűsítéssel szokott: azt, hogy igaz. Vagyis az igazság kérdése lehet a próbaköve a 

rendes és az umorista művészet megkülönböztetésének: az umorista művészetben 

megengedett, hogy a hétköznapi élet banális részletei, lényegtelen esetlegességei is 

megjelenjenek. Az a föld, amit a művészet aranyának szűrésekor a rendes művészetben 

eldobnak, az umorista kincse, és éppen azért, mert abban van az igazság.
Az az ellentmondás jelenik meg tehát Pirandello gondolkodásában, hogy miközben 

egyrészt szinte görcsösen bizonyítani akarja, hogy az umorismo igenis művészet, 
másrészt bizonyos jellemzőket illetően megengedi neki a "kilógást". Pl. akkor, amikor azt 
mondja, hogy a hétköznapi részletek, amelyek a rendes művészetben feleslegesek, éppen 

azért, mert csak valósak, nem igazak, nem az igazi, tehát ideális létezést fejezik ki, addig 

az umorista művészetében éppen ezek azok az elemek, amelyek az igazságot képesek 

kifejezni.



169

Külön fejezetbe kívánkozik az umorismo és a morál kapcsolata. Ha van az umorismo 

lényegét meghatározó viszonyulásoknak társadalmi, etikai jelentése, ez mindössze annyi 
lehet bizonyosan, és minden esetben, hogy az umorista a fennállóval szemben 

bizalmatlan: éppen a meglévő egyensúlyt érzi gyanúsnak, és ezért kényszerítve érzi 
magát az ellenpont, a kontraszt megjelenítésére is, a fennálló dekomponálása útján, ezzel 
egy másfajta egyensúlyt létrehozva.
Ez az etikai relativizmus tulajdonképpen annyiban mélyen etikus, hogy az embert 
rádöbbenti a mindenkori etikai, társadalmi értékek viszonylagosságára, illuzórikus 

mivoltára, azaz végletesen emberi és semmiféleképpen sem abszolút értékére. Az 

umorista azt is felismeri, hogy az emberi tudat intim tartalmai időnként erősen 

különböznek azoktól a látszatoktól, amelyek a társadalmi élet külsőségeit jelentik. S bár 
az umorista tudja, hogy az embernek saját túlélése érdekében van szüksége arra, hogy 

eszmékkel és illúziókkal népesítse be a végtelen űrt, azonban nem engedi, hogy ez az 

emberi szükséglet pusztán szükséglet mivolta miatt abszolutizálódjon értékében, és pl. 
morális bálvánnyá váljon.
Ez az illúziótlanság morálja, a legnagyobb emberi bátorság morálja: már-már ember- 
tehát morál feletti morál.
Végül is úgy tűnik, hogy az umorismo művészete, éppen annyiban, amennyiben eltér a 

normális művészettől, mely sűrít, idealizál és értelmez, éppen annyiban, éppen azért 
morálisabb is annál: mivel nem egyszerűen és bevallottan szubjektiven értelmez, hanem 

az igazságol kutatja, és ezúttal nem a művészi igazság értelmében, hanem valamiféle 

abszolút igazság értelmében. Mármost az igazság ilyen, mondhatni tudományos 

megismerésének az igénye egyúttal morális igény is. Ez az igény természetesen az 

umoristánál sem lehet szándék, hiszen az umorista: művész, hanem az umoristának saját 
magához is kritikus viszonyából fakad, amely viszony tartalmi elemként jelenik meg az 

umorisztikus műben. Bár Pirandello ezt nem mondja ki, éppen az alkotónak ez a belülről, 
érzelmileg motivált, tehát nem racionális "önkritikus" attitűdje az, ami az umorismót 
tulajdonképpen mégis etikus művészetté teszi: nem egy konkrét morál, hanem az igazság, 
az illúziótlanság moráljának az értelmében.
Ha végigtekintünk az umorismo meghatározásának fázisain, láthatjuk, hogy kezdetben a 

beállítódásI nem választotta el tartalmi, etikai feltételektől, sőt, egyenesen azt mondta, az 

umorismo tartalmi kérdés. Ekkor még úgy gondolta, az umorista nem látja át az élet 
egészét, és az umorismo nem spontán és természetes, tehát nem egészséges művészi 
állapot.
Ezt követte az a fázis, hogy az umorismo érzelemkiilika. Itt a működésmód analízise is 

megtörténik, annak bizonyítása, hogy bár az umorismo esetén a meleg érzelem és a hideg 

reflexió ütközése következik be, a gondolkodás itt alkotó hatalommá válik, eltérően a 

normális művészi alkotásoktól. A meleg érzelem és a hideg reflexió összeütközése a 

keserű élettapasztalatok következménye.



170

Az umorismóra a hasadt intuíció jellemző, mely rémülten torpan meg a megismerés 

pillanatában, mintha nem tudná, a megismerésnek melyik útján is induljon tovább a 

kifejezés felé.
Majd, tovább finomítva a kettős — tartalmi és pszichológiai működésbeli — 

meghatározást, odáig jut el, hogy az umorista saját lelki működéseire rálát, ráismer, és ez 

lehetővé teszi számára,, hogy a világban és az emberben működő mélyebb igazságokat, 
igazi okokat is felismerjen, szemben a normális művészet "idealista leegyszerűsítéseivel". 
Sőt, az umorista művészete az egyediben is képes nagy dolgok visszatükrözésére, és 

ekkorra már nyilvánvaló, hogy az egyedi azt jelenti, hogy a normális művészet sűrítése és 

idealizálása nélkül. Mindez némileg szembehelyezi őt a kultúra bálványaival, és egyúttal 
sérülékennyé is teszi érzelmileg. Az umorismo hasadt intuíciójának további kibontakozási 
folyamata a meta-megismerés irányította kifejezésképződés, ami félig tudomány, 
amennyiben szétszedő láza, folytonos dekonstrukciója egyfajta analízist is eredményez, és 

félig művészet, amennyiben végülis mindez egy vízió, egy fantázia alkotta szintetikus kép 

megjelenésében materializálódik: az umorismo végül is művészetté, nem tudománnyá 

válik.
Végül annak bizonyítása következik, hogy az umorismo igazi művészet: dacára a 

reflexió közreműködésének, és függetlenül az őt "meghatározó" tartalmaktól. Először az 

umorista magatartásának, majd a reflexió működésmódjának alapos analízise 

következik, minek során onnan kezdve, hogy az umorismo komplex emberi magatartás, 
végül oda szűkíti a meghatározást, hogy az umorismo egy sajátos lelki működés 

eredményeképpen létrejövő érzelem, a sentimenío del contrario.
Végül is a tartalmi jellemzők kérdését úgy "oldja meg", hogy egyrészt a matéria 

kategóriájába utalja őket: azt emeli ki, hogy ebből a matériából egy sajátos, de 

művészinek tekinthető lelki működés folytán keletkezik az umorismo. Másrészt az 

umorismonak mégiscsak lesz egy világszemlélete, világképe, a matériáján elvégzett 
sajátos művészi munka eredményeképpen: egy felismerhető világa. De ez nem filozófia, 
mivel alapvetően nem az analizáló gondolat, hanem a művészi vízió alkotja ezt a világot; 
ez az umorismo élettudománya, költői logikája Ez a világ mintha a jelenben 

megismerhető legigazabb világ lenne: az umorista többé nem olyan művész, aki nem látja 

át az életet, ellenkezőleg: másoknál jobban átlátja, éppen mert saját lelki működését is 

megérti, s vele a világ "képzésének" emberi módját is. Az umorismo ilymódon a 

legmélyebben igaz művészet.
Mintha Pirandello ugyanakkor nem vállalná ezt az értékítéletet is implikáló konklúziót, 
melyet tartalmi vonásokat is bevonva kapott meg, az umorismo mint művészet 
meghatározása kapcsán. Talán azért sem, mert a művészet meghatározásánál egyébként 
kizárja a tartalmi meghatározókat: a művészetet, mint mondja, egyedül a formája 

minősíti. Az umorismóról pedig éppen azt akarta bizonyítani, hogy művészet, tehát nem 

a tartalmát kellene elemeznie, hanem saját művészetmeghatározásához hű módon a



171

létrejöttét, formálódását. (Ezért szentel akkora figyelmet a reflexió működésmódja 

analízisének.)
Ezért a L'umorismo utolsó fejezetében nem tehet mást, mint hogy drasztikusan negligálja 

az előzőekben leírtakat, melyekkel tartalmilag jellemezte az umorismót, és az umorismót 
végül a sentimento del contrario érzelmére szűkítve határozza meg.
Ha mélyebben utánagondolunk a L'umorismo utolsó fejezetében mondottaknak, de vele 

az egész tanulmányt, és különösen a második kiadást jellemző motivációnak is, hogy 

Crocénak bizonyítsa, az umorismo igenis művészet, arra a megállapításra kellene jutnunk, 
hogy az umorismo olyan művészet, amely csupán egyetlen érzelem, a sentimenío del 
contrario. Vagyis mégsem művészet, csupán egyetlen érzelem? Vagy inkább olyan 

művészet, amelyet a sentimenío del contrario nem enged koherens művészetté válni? 

Vagy méginkább olyan művészet, amelynek a koherenciáját éppen a senlimento del 
contrario, azaz a folytonos érzelmi szembenállás adja?
Ezek a kérdések egy umorista módon meghasonlott gondolkodó kérdései, melyeket a 

művészet alapproblémáit vizsgálva nem magának tesz fel, csak nekünk, és amelyek direkt 
válasz nélkül maradnak — talán a csend és a mélyebb megértés korszakának az 

eljövetelére várva...

II.3.10. Esztétika

A Pirandello esztétikai gondolkodásában elkülöníthető harmadik témakör a művészet 
mibenléte és az umorismo mellett maga az esztétika, vagy ahogyan ő nevezi, az esztétikai 
kritika.
A művészet fejlődéséhez elengedhetetlenül szükséges a jó kritika. A kritika — a kritikai 
befogadás — lehetősége a tudatok egymás közti kommunikációján alapul. A kritikusnak 

be kell tudni hatolnia a művész leikébe, meg kell értenie a művész saját alkotásához való 

viszonyát, és fel kell tárnia a művészetében működő költői logikát, a müvet mozgató 

saját törvényt, a sentimenío della formái. Nem a tartalom, hanem a forma alapján kell, 
hogy ítéljen; az esztétikai ítélet szempontjából egyedül a forma a releváns. Ezt nem teheti 
meg másképp, csak az egyes művekből kiindulva, és akkor, ha maga is kreatív, kreatív a 

költői logika kommunikatív úton való felismerésében és annak az ész számára is 

felismerhetővé tételében, vagyis megfogalmazásában. Ez a tudatok közti kommunikáció, 
ennek a létrejötte hitelesítheti a becsületes és őszinte ízlésítéletet.
Szerinte a pszichológia az a tudomány, amely segíthetne a művészet megismerésére 

alkalmasabbá tenni az esztétikát: felhasználásával az esztéta-kritikus intellektuálisan is 

képes lenne megerősíteni addigi szubjektív, csupán ízlésére, vagy még rosszabb esetben a 

retorika normáira vagy az elvont metafizikai esztétika elveire támaszkodó ítéletét. A 

kritikától ugyanis az várható el, hogy az egyes müvek, alkotók tudományos analízisén át 
a művészet, s rajta keresztül az élet megértéséhez vezessen.



172

Az így felfogott esztétika a művészet tudománya, s vele az élet tudománya is.
A retorika és az absztrakt esztétikai teóriák azért nem alkalmasak a müvészetkritika elveit 
kijelölni, mert kívülről, a külső formára vonatkozó szabályokon és általánosításokon át 
közelítenek a müvekhez. Pedig az esztétikának mindig az egyes, konkrét műből kell 
kiindulnia.

II.4.További kifejtést igénylő témák

A fentiekben láttuk, hogy néhány ponton Pirandello gondolkodásában ellentmondás 

tűnik fel, máshol esetleg további magyarázat lenne szükséges. A következő részben 

visszatérünk e kérdésekre, és az alakkiegészítés módszerével megkíséreljük a kételyeket 
eloszlatni, szerény képességeink szerint a magyarázatokat megadni, mindezt lehetőleg 

úgy, hogy végső bizonyságát adjuk, Pirandello esztétikai gondolkodása szerves egész, 
mely nem poétika, hanem esztétikai elméletnek tekinthető.
Ilyenformán a művészet és a valóság, igazság kapcsolatához lesz további 
hozzáfűznivalónk; és ezzel szoros összefüggésben a tárgy saját természete szerinti, 
önmagával azonos módon való megjelenítése illetve a művészet szabadsága közti 
ellentétesnek tűnő követelményekkel kapcsolatban is magyarázó kiegészítések megtételét 
tartjuk szükségesnek.
Nagyon fontos kérdéskör a művészi kommunikáció. Itt az interpretáció kérdésére kell 
visszatérnünk, és arra, hogy hogyan, miért is tud megvalósulni végül a már-már 

lehetetlennek tűnő művészi kommunikáció. Ehhez kapcsolódik az őszinteség problémája 

is. Az őszinteség kategóriája néha túl tágasnak, néha túl szűkösnek bizonyul, miközben 

mindvégig érezhető, hogy Pirandello egy olyan létező jelenséget próbál vele megragadni, 
aminek talán célszerű lenne egy más megnevezést adni.
A színház kérdésköre sajnos elméleti írások szintjén nagyon gyéren dokumentált. Ezért is 

fontos, hogy a meglévőek alapján minél teljesebb képet rajzolhassunk fel. Szót kell ejteni 
a színház kettős természetéről, paradigmatikus voltáról, mely Pirandello vonzalmát és 

lelkesedését is magyarázná a színházi gyakorlat iránt, vagy visszatérve a művészet és 

morál kapcsolatának kérdésköréhez, szólni kell arról, hogyan is töltheti be a színház 

morális funkcióját, ha az alapjaként szolgáló irodalomnak nem feladata morális értékek 

képviselete.
Az umorismóval kapcsolatban számtalan kérdés marad megválaszolatlan, pl. mindjárt az, 
valójában mi is az umorismo: művészet? egyetlen érzelem? lelki attitűd? sajátos 

pszichológiájú, de művészi alkotói folyamat?
Érdekes, tovább gondolandó kérdéseket vet fel az umorismo, mint művészet és a 

valóság, illetve az igazság viszonya is. Bár ezek kimerítő megválaszolására mi sem 

vállalkozhatunk, néhány, az umorismo fogalmának megértéséhez, vagy a jelenség 

elhelyezéséhez használható gondolatot talán be tudunk mutatni.



173

III. RÉSZ

A PIRANDELLÓI TEÓRIA INTERPRETÁCIÓJA

Bevezetés

Mint láttuk, Pirandello az esztétikai jelenség mindhárom oldalával - alkotóval, müvei és 

befogadóval is - foglalkozik vizsgált írásaiban, jóllehet az egyes területek nem egyforma 

súllyal esnek a vizsgálódás latjába.
Legtöbbet az alkotóval illetve a művészet, az alkotás megszületésének lélektani 
folyamataival foglalkozik, és ennek megértése jelenti számára a művészet 
meghatározásának, értéke megállapításának a feltételét is. Amikor tehát művészetről, 
vagy igazi művészetről beszél, tulajdonképpen mindig alkotásra gondol.
A feldolgozott írásokban a legkevesebb teret a műveknek mint szövegeknek szentel, 
talán azért is, mivel a korabeli uralkodó kritikai gyakorlat, a Pirandello által Retorikának 

aposztrofált vizsgálati keret főleg a müvekre koncentrált, igaz, azok szövegét 
tradicionális retorikai elvek és értékek megvalósulásának potenciális terepeként kezelve. 
Mikor Pirandello foglalkozik szövegekkel, elsősorban a kifejezés, a nyelv érdekli: ott 
tudja ugyanis igazán megragadni, hogy az alkotó őszinte-e vagy sem. A szövegekkel való 

foglalkozását főleg az itt nem elemzett recenzióiban, kritikáiban követhetjük nyomon.
A befogadó publikumként, kritikusként vagy "viszonteladóként"

jelenik meg írásaiban, és az ő munkájuk 

jellegzetességeinek tárgyalása közben lebbenti fel a fátylat a befogadás egyes 

pszichológiai mozzanatairól, illetve a művészi folyamatban realizálódó megismerés 

kommunikatív/interszubjektív természetéről.
A befogadó "felfedezése", mint aki nélkül a mű megismerési értéke nem realizálódik, de 

általa, vele is csak "tökéletlenül", ahogy kezdetben gondolja, illetve folyamatos 

újraalkotásban, ahogy később, a színész munkáját elemezve látja, mérföldkő az esztétikai 
gondolkodásban. Korábban erről nem, vagy csak sokkal mechanisztikusabban 

gondolkoztak, mikor a befogadót csak egyfajta tükörnek tekintették, aki képes egy 

müvet az alkotó eredeti szándékainak megfelelően rekonstruálni, az eredetivel azonosnak 

felfogni. A tudat felfedezése, tevékenységének kutatása azonban lehetővé tette az 

eszétikai gondolkodás számára is, hogy a befogadás — és ezzel a mü létezésmódja — 

kérdéskörét árnyaltabban és realisztikusabban megközelítve magáról a művészetről és 

annak működésmódjáról hitelesebb képet alakítson ki.
Az itt következő fejezetben igyekszünk azt a néhány kritikus pontot, amelyre az előző 

fejezetben utaltunk, alaposabban megvilágítani.
Ez lesz tehát a dolgozatunk elején már említett 3. fázisa szövegelemző-interpretatív 

munkánknak: az előzőekre támaszkodva igyekszik interpretálni azt az esztétikát, ami a

színészként,
illusztrátorként, fordítóként



174

kétféle analízis eredményeképpen kibontakozott előttünk; rávilágít kritikus pontjaira, 
másokat elmélyít, és keresi azokat a tartalmi jellemzőket, amik a mai olvasó számára 

mindezt érdekessé teszik, esetleg éppen továbbgondolásuk által.

Ш.1. A művészetről

III. 1.1. Művészet és valóság

A 2. fejezetben röviden már összegeztük a műalkotás és a valóság kapcsolatáról 
Pirandellónál található gondolatokat, és arra a következtetésre jutottunk, hogy a 

műalkotás és a (tényleges) valóság egy többszörösen áttételes, de jól kitapintható 

viszonyban vannak egymással. Ennek a viszonynak a rekonstruálását most kíséreljük 

meg. Emlékeztetőül felidézzük a II.3. fejezetben leírt összegzést is.
Pirandello háromféle valóságot különít el, a tényleges valóságot, egy belső valóságot, és 

a művészi valóságot.
A tényleges valóság sem a belső, sem a művészi valóságban nem jelenik meg 

közvetlenül, sem ábrázolás vagy tükörkép formájában. Közvetetten van jelen a róla 

alkotott képzetek révén, amelyek rá vonatkoznak, és amelyek tartalmazzák a képzet 
gazdájának szellemében való visszatükröződés eredményeként a képzetet kísérő pszichés 

matériát is: a tényleges valóság tehát egy szubjektív tartalommal kiegészülve van jelen a 

belső valóságban és a művészi valóságban is. A szubjektív tartalom felvételén túl, mely a 

belső valóságban történik, azonban más módosulás is történik a tényleges valósággal a 

művészi alkotásban: struktúrát, értelmet, értelmezést, tehát formát kap. szubjektív 

interpretáció, vízió lesz, melyet a művész maga alkot a tényleges valóságra vonatkozó 

képzeteiből, illetve még pontosabban a művész valóságra vonatkozó képzetei saját 
önmozgásuk révén, a művész pszichéjének a felhasználásával önálló létezésre tesznek 

szert, és egy új valósággá, a művészi valósággá válnak.
A művészi valóság tehát a tényleges valósággal közvetett, a belső valósággal közvetlen 

kapcsolatban áll. a belső valóságból származik, matériáját a külső valóságra vonatkozó 

képzetek alkotják, és az új valóság, amelyet megteremt, a tényleges valóság megértését 
segíti elő.
Most pedig lássuk e valóságok mibenlétét, jellemzőit, ahogy az a pirandellói kontextusból 
kikövetkeztethető.
Létezik a külső, a tényleges valóság, a reállá effetüva.
Létezik egy belső valóság, mely további részekre bontható: az egóra, a művész saját, 
külön tudatára, és olyan további külön tudatokra, melyek a világról alkotott képzeteket 
tartalmazzák. Ezek a külön tudatok párhuzamosan léteznek egymással, és párbeszéd 

folytatására képesek. (Az egó is a világ része, de az ember attól elkülönülten képes



175

észlelni: tehát a rá vonatkozó képzetek valamiképpen összeállnak egy olyan 

észleléscsoporttá, melyet a saját egoként különítünk el.)
A világról alkotott képzetek további két alcsoportja a hétköznapi képzetek és a művészi 
intuíció, amely szintén tekinthető, az egohoz hasonlóan, egy elkülönült 
képzetcsoportnak. A hétköznapi képzettől lényegileg különbözik, illetve egy következő 

lépcsőfoknak tekinthető, mivel a képzetek egy magasabb fokú szervezettségét követeli 
meg, valamint azt is, hogy ez a szervezett képzethalmaz önmegvalósító mozgási 
energiával rendelkezzék. (A belső valóság kategóriáját Pirandello nem nevezi meg 

egyértelműen — mivel legtöbbször fantáziának hívja, máskor a tudat mély rétegeinek, egy 

helyen tudattalannak is, valamint beszél képzetekről is — de ennek, mint egy külön típusú 

valóságnak a létezése a kontextus alapján tisztán elkülöníthető és rekonstruálható.)
Végül létezik a műalkotás valósága, a realtár fanlastica.
Ezek a különböző valóságok különbözőkként is jellemezhetők, és kapcsolatban állnak 

egymással. Éppen kapcsolatuk bonyolult, áttételes rendszerét kell megértenünk, hogy a 

művészet és valóság Pirandello által elképzelt kapcsolatát megérthessük.
A tényleges, külső valóság az, amit leggyakrabban Életnek hív. Ez az ezerarcú 

misztérium. Nem ragadható meg sajátosságában, nem reprodukálható. Időben és térben 

végtelenül sokféle, változó, esetleges, ellentmondásos. Folyamatos áramlás, változás. 
Nincs formája, nincs az ember számára átlátható rendje. Nincsenek "saját problémái", 
"korproblémái". Nem jelenik meg, és nem is jeleníthető meg az ember számára 

közvetlenül; csak a belső valóságon keresztül.
A belső valóság fajtáinak közös jellemzője, hogy mindegyik illúzió. Részben azért, mert 
mentális valóságok, tehát nem tényleges, fizikai valóságok (de még csak nem is félig 

spirituális, félig fizikai létezők, mint a művészi valóság), részben azért, mert nem 

azonosak még a tükörkép értelmében sem a tényleges valósággal, noha az ember 
hajlamos ezt hinni. Ez a hiedelem különösen a hétköznapi képzetekre igaz. Mind a 

hétköznapi, mind a művészi képzetek szükségképpen tartalmaznak pszichikai matériát, 
vagyis érzelmeket, akaratot; olyasmit, ami a tényleges valóságban nincs. Tartalmazzák a 

módosulást, a képzet gazdájának a viszonyát az adott, szemlélt dologhoz. Ha nem 

tartalmaznának efféle szubjektivitást, akkor nem képzetek, hanem fogalmi absztrakciók 

lennének, olyan konstruktumok, melyeket mesterségesen, gondolkodási műveletek 

segítségével megfosztottak érzelmi töltésüktől, vagyis szubjektivitásuktól. A belső 

valóság tehát azért sem lehet azonos még a tükörkép értelmében sem a tényleges 

valósággal, mert szubjektív, vagyis olyan mozzanatot is tartalmaz, amit a tényleges 

valóság, a maga különálló voltában, nem tartalmaz. Ezért illúzió: nem maga a valóság, 
hanem annak szubjektív interpretációja.
Másrészt viszont — és ez különösen a művészi képzetre vonatkozik — nem tartalmaz 

egyes olyan dolgokat, amit a külső valóság igen: bizonyos értelemben letisztult,



176

elvonatkoztatott a hétköznapi esetlegességektől, részletektől: idea. Ugyanakkor 

Pirandello igénye szerint a tényleges valósággal a lehető legazonosabbnak kell lennie.
Az Elet megjelenítésekor ez a valóság nem kikerülhető.
A belső valóság tehát több részből áll. Az egoról ebben a kontextusban azt érdemes 

kiemelni, hogy saját akarata, érzelme, szándékai, hétköznapi ambíciói vannak, mivel az ő 

feladata, hogy a tényleges élet részeként élő embert valahogy orientálja az életben való 

megmaradásban. Ez az ember pszichés valóságának a tudatban lévő, tehát tudatosult, 
reflektált része.
A belső valóság égőn kívüli része olyasféle, mint egy hatalmas raktár: az emberi 
tapasztalás székhelye. Ezt úgy tudom elképzelni, hogy ide gyűlnek a hétköznapi 
képzetek, és itt rendeződnek saját törvényeik szerint különféle struktúrákká, 
konstrukciókká. Ez a belső valóságrész a hétköznapi képzetek szabad felépítményeinek 

rendszere. A hétköznapi képzetek úgy tudnak kezdetleges struktúrákká szerveződni, 
azáltal tartalmaznak rendezőelvet, hogy magukban hordozzák a dolgokhoz való 

szubjektív viszonyt, a módosulást is. tehát éppen szubjektivitásuk által.
Ezeknek a struktúráknak egy része az egót szolgálja, mikor segíti a hétköznapi élet 
megalkotásában. Például amikor az ember a saját életét alkotja meg nap mint nap, akkor 

is a hétköznapi képzeteinek valamiféleképpen elrendeződött tartalmára épít. A 

hétköznapi képzetek hétköznapi célú strukturálódása, formafelvétele nem mentes a 

hétköznapi érdekektől, a tényleges élet diktálta szükségszerűségektől: ezektől kapja a 

strukturálódásához szükséges energiát. Ilyen konstrukciók például a társadalmi 
viselkedés, a különféle szerepek, magatartások, szokások, hiedelmek. Ezekben az 

esetekben a hétköznapi képzetek az emberi, társadalmi cselekvés alapjaivá válnak, tehát 
visszacsatolódnak a tényleges valóságba.
A képzetek másik része azonban az emberek egy csoportjánál, a művészeknél, egy 

műalkotás képévé, ideájává szerveződik, művészi képzetté. Ilyenkor olyan rend jön létre, 
mely függetleníti magát a tényleges valóság esetlegességeinek és (Pirandello igénye, 
elképzelése és elvárása szerint) az egonak a diktátumaitól is, és pusztán a belső valóság 

egón kívüli részére támaszkodik. (Ez persze nem jelenti azt, hogy nem kommunikálhat 
az egoval, sőt.) Ekkor beszélünk tehát a műalkotás csírájáról. Ez a művészi képzet 
magasabb rendű a hétköznapi képzetek konstruktumainál: nem a hétköznapi élet céljait 
szolgálja, nem válik a praktikus emberi cselekvés alapjává. Egészen másfajta cselekvést 
indukál a művészben: a művészi valóság megalkotásának a cselekvését. A mű ideája, 
intuíciója nem igényli az egó praktikus szükségleteinek energiáját ahhoz, hogy 

cselekvéssé váljon (sőt, ezek egyenesen károsan befolyásolják megvalósítását): megvan a 

saját, belső, önmegvalósító energiája. Ez az energia saját maga megvalósulását szolgálja, 
nem praktikus célokat, és úgy működik, hogy a müalkotáscsírát a formálódás folyamatán 

keresztül egy újabb dimenzióba, egy más típusú létezésbe viszi át, egy "harmadik típusú" 

valósággá alakítja.



177

A belső valóságnak ebben a zónájában nem a tudat, nem az egó uralkodik, vagyis 

tudatosan nem tudjuk alkalmazni (illetve, majd mint látni fogjuk, csak eszközként, nem 

tartalmi meghatározóként alkalmazhatjuk) a saját reflexiót, a saját érzelmeket, a saját 
akaratot, vagyis az egó tartalmait. Ez ebben a régióban, a müalkotáscsíra régiójában 

"külsőnek" számítana: ambíciónak, őszinte fikciónak, és, furcsa módon, a hétköznapi 
valóság betüremkedésnek is, amennyiben az egohoz társult képzetek a hétköznapi 
szükségletek befolyása alatt állnak, azzal vannak szoros kapcsolatban. Valószínűleg e 

régióban csak annyi van/lehet a saját tartalmakból, ami az elraktározott képzetekhez 

szükségképpen tapadt ezekből a pszichikai matériákból. (Ezt ma tudattalannak hívnánk.) 

Ez a müalkotáscsíra is, az egohoz és a többi hétköznapi célú konstrukciókhoz hasonlóan 

mint egy külön, de nem elszigetelt tudat fog létezni a belső valóságban: egy újabb 

szegmens, amely szintén saját akarattal és saját törvényekkel bír, melyek a saját 
önmegvalósulási folyamatát irányítják.
A müalkotáscsíra önmegvalósító folyamatának, a formálódásnak a végén kapjuk meg a 

harmadik fajta valóságot, a művészi valóságot, a reállá fantasticát.
Ez a valóság sem a tényleges valóság másolata, tükörképe, de nem is maga a belső 

valóság: mivel materializálódott, formát öltött, és egy más dimenziójú létezésbe lépett át, 
mint amilyen a belső vagy a tényleges valóság voltak. A tényleges valósággal tehát 
közvetett, a belső valósággal pedig közvetlen kapcsolatban áll.
A művészi valóság azért fantasztikus, mert részben spirituális, részben materiális létezés, 
azonban eredetét tekintve a fantázia, a belső valóság és nem a tényleges valóság terméke. 
A fantasztikus kifejezi, hogy nem effektiv, hogy ez nem olyan, mint a tényleges valóság: 
materialitása sem olyan értelemben tényleges, és tartalma sem azonos a tényleges 

valóságéval. De köze van a tényleges valósághoz, több módon is. Egyrészt közvetve, a 

belső valóságon keresztül, mivel a belső valóság a külső valóságról alkotott képzetek 

raktára és egyfajta rendszere volt, és így a külső valóságra vonatkozott. Másrészt a 

művészi valóság a hétköznapi képzetek további sűrítése, egyszerűsítése, idealizálása és 

elrendezése, szelektálása, vagyis formálódása útján olyan új létezést alkot, mely végül 
ismét csak a külső valóságra vonatkozik. Nem úgy, hogy tükrözi, ábrázolja, vagy 

utánozza a tényleges valóságot, hanem úgy, hogy értelmezi, értelmes egésszé rendezi, az 

emberi elme számára megfoghatóvá teszi.
De nem is úgy vonatkozik a tényleges valóságra, mint a belső valóság, mivel a művészi 
valóság forma, kifejezett, materializálódott.
A művészi valóság önálló, élő, organikus vízió az életről. Sűrítés, egyszerűsítés és 

formafelvétel, formálódás során jön létre a belső valóságból, mely már maga is tendált 
valamiféle strukturálódás irányába. Formáltságában kiküszöböli az ellentmondásokat, 
koherens, minden elemében összefüggő. Alkot egy rendet, egy ideális létezést, egy 

szubjektív interpretációt a tényleges valóságból kiindulva, a belső valóságon átvezetve.



178

Megfogható, tényleges formája révén maga is külső, tehát kívülre került (nem belső), 
"tényleges" valóság lesz, létező.
Közelebbről megnézve ezt a fantasztikus valóságot, láthatjuk, hogy egy olyan valóság, 
ami látszat, látszat, mert kép, de valóság, mert érzékletes.385 Materiális és spirituális 

létezés - egyszerre. Ez olyan kérdés, ami a művészet létmódja szempontjából 
alapkérdésnek tekinthető.
A valóság jelentése itt: érzéketes/érzékelhetö látszat, kép(zet). Attól valóság, hogy 

érzékletes, hogy érzékelhető. Idea, amelynek materiális teste van. Ma úgy mondanánk, 
teremtett világ.386 A teremtés, illetve a lehetségesség sajátosan a hordozó közeghez 

kötődik, az érzékletességhez, irodalomról lévén szó, a nyelvhez. Tehát: valóság, mert 
érzékletes, érzékletes, mert nyelvi (nyelven kifejezett). (A teremtésnek a nyelviséggel 
való összefüggése egyébként Pirandello gondolkodásában is a kezdetektől jelen van. 
Amikor az őszinteség művészi értékéért harcol az imitációval szemben, akkor azért a 

kifejezésért harcol, ami világot/valóságot képes teremteni; annak a bizonyos teremtett, 
érzékletessé teremtett valóságnak ugyanis éppen a valóságossága, lehetségessége függ az 

"őszinte" szótól, kifejezéstől, még ha most abban a szűkebb értelemben vesszük is a 

valóságosságot, hogy érzékletesség.)
Van azonban a valóságosságnak további, mélyebb értelme is, és ez az a szinte tudattalan, 
ösztönös tudomány, amelyről már korábban is szó volt. Az Arte e scienzában, az 

lllustmtori, áttöri e Irec/nllóriban és a Per unó studio sül verso di Dantébán is beszél 
arról a művészetben létező öntudatlan tudományról, amely, mint egy háttértudás, 
irányítja a mű formálódásának folyamatát (tehát a művészi valóság-képző folyamatot), 
azaz a művészet technikai nyelvezetét. Nevezte ezt a tudományt költői logikának is, 
melyben megjelenik a művész minden összegyűlt ismerete, tudása a világról és annak 
viszonylatairól, működése — a művészet technikai nyelvezete — azonban normális esetben 

öntudatlan, ösztönös.
Azt viszonylag egyszerű volt belátni, hogy miért lehetséges ezt az ösztönös háttértudást 
valóságosságnak tekinteni azon az alapon, hogy ez olyan valami, ami a külső valóságra 

vonatkozik, valami, ami e külső valóság érzékelésével kerül az ember öntudatlan 

tudományának régióiba. De valóság abban az értelemben is, hogy az újbóli érzékletessé 

tevés, a spirituális tartalom újbóli materializálódása folyamatának, a művészi 
valóságalkotásnak, a művészet technikai nyelvezetének az alapja is, potencia. Nem 

másról mint a belső valóság, mint potencia aktust meghatározó szerepéről van szó. a

385 v. ö. "lllustratori. áttöri e traduttori". op.cit. p. 231.: " L'esecuzione insomrna ё la concezione stessa, 
viva in atto. All'ispirazionc dclfartista non succcde il lavoro a frcddo dell'artigiano. Si íratta di creare 
una realtá ehe. come l'immagine stessa ehe l ive nello spirito dell'artista. sia a un tempo, materiale e 
spirituale: un'apparcnza ehe sia rimmaginc. ma divenuta scnsibile."
386 Teremtett világ, abban az értelemben, ahogy azt Cs. Gyímesi Éva használja Teremtelt világ c. 
munkájában. Pátria könyvek. 1992. Ugyanezen tartalom egyik lehetséges megnevezésének érzem a 
lehetséges világ fogalmát is, v.ö. Csűri Károly. A "lehetséges világok” szemantikája és az irodalmi 
elbeszélő szövegek elmélete. Studia Poetica 1. Szeged.



179

művészet technikai nyelvezete szigorúan az alkotó belső, egyéni valósága szerint 
működik.387
A fantasztikus valóság tehát ezeken a módokon értelmezhető.
A látszat értelmezése is fontos. A látszat a képpel összefüggésben értelmezhető, és 

úgyszintén az érzékletesség, érzékelhetőség mentén ragadható meg: látszatról mint 
láthatóságról (apparenza), nem mint illúzióról, a valósággal szembenálló fogalomról van 

szó. A belső kép, immagine mindaddig nem apparenza, amíg nem válik érzékletessé, 
azaz reálissá. (Másrészt a belső kép az belső valóság, és ha láthatóvá válik, azaz kívülre 

kerül, akkor sem "azonos" — több okból sem — a külső valósággal.) Ez az a 

legalapvetőbb jelenség, ami minden műalkotás megvalósításában jelen van: egy kép, (egy 

potencia), amely arra irányul, hogy megvalósítsa önmagát, hogy önálló, matériát kapott 
létezőként kipattanjon a művész szelleméből, és rajta kívül (is) valósággá legyen. A 

koncepcióból, intuícióból, mint potenciából a megvalósításnak, mint aktusnak élőként 
kell előjönnie, s életét abból a mozgásból (a potencia aktussá alakulásának mozgásából) 
kell kapnia, ami benne rejlett, abból a koncepcióból, amely valósággá akart válni és élni. 
A művészi, teremtett valóság nem olyan értelemben anyagi, mint a minket körülvevő 

külvilág, mégis képes lelkűnkben azt a látszatot, képet kelteni, mintha olyan lenne, mivel 
érzékletes, mivel látszat. Érzékletessége, mint materialitás, mint realitás, viszont 
alapvetően különbözik a külvilág materialitásától, realitásától: ugyanis nem rajtunk kívül 
valósul meg, mint az, hanem rajtunk, lelki valóságunkon helül, úgy az alkotás, mint a 

befogadás aktusában: immagine, apparenza. Rajtunk, pontosabban lelki valóságunkon 

kívüli materiális létezése szerint csupán papír és nyomdafesték.
Ez a sajátos létmód, ez a fantasztikus valóság nem más, mint a művészi fikció. 
Mindezeken túl a művészi fikció valósabb és igazabb is tud lenni a tényleges valóságnál: 
mivel értelmessé képes tenni a különben megfoghatatlan, állandóan változó és forma 

nélküli tényleges valóságot, illetve ugyancsak létezővé, megfoghatóvá teszi a belső, 
mentális valóságot is. Mondhatni, az emberi elméhez adaptálja a tényleges valóságot: 
magához hasonlatossá, szubjektívvá, vagyis interpretálttá teszi, és bizonyos tekintetben 

materializálja is: örökké létező formát biztosítva számára.
Fennáll tehát az a paradoxon, hogy a belső, illuzórikus valóságból létrehozott művészi 
valóság az valóságosabb a tényleges valóságnál; bár kevésbé reális, de igazabb.

387 v.ö. "Illustratori, áttöri e tradutlori", op. cit. p. 231-232.: " L'allivitá pratica, la tecnica, il lavoro 
devono essere spontánéi e quasi incoscienli. La scienza aquisita non puö essere usata per mezzo della 
riflessione; la tecnica deve esscr divenula nell'arlista quasi un istinto. E creare appunto in sé quest'istinto 
mobile e sicuro, questa specie di fatalitá che, sotto l'azione del desiderio, faccia rispondere all'immagine 
il movimento ehe l'esprima; appropriarsi il linguaggio tecnico dell’arte fi no a parlarlo naturalmente, ё la 
prima condizione del ['artista verő. In questo senso devono essere intesi ncll'arte l'atlivitá pratica, la 
tecnica, i mezzi comunicativi della rappresentazione, il fatto fisico in rapporto al fatto estetico, la cui 
unitá non si salva ma si compromette védendő due fatti dove invece non ё che unó solo. E s'intenderá 
allora facilmente ehe questo fatto estetico non puö essere unó. uguale per tutte le arti; ehe la diversitä 
esteriore nelle varié arti implica ehe sia diverso anche il fatto interiore."



180

Most már csupán két nehézséget kell megoldani ahhoz, hogy teljesen 

ellentmondásmentes rendszert bontakoztathassunk ki Pirandello gondolataiból.
Abban a követelésben van az első nehézség, hogy a belső és külső valóságnak a lehető 

legazonosabbnak kell lennie. De a külső világgal a lehető legnagyobb mértékben azonos 

belső ábrázolású világnak hogyan lehetne öntörvényű élete, szabadságai A mű 

alapjaként létező belső világ végül is a külső lemásolása, puszta imitációja kellene, hogy 

legyen, mert vele a lehető legnagyobb mértékben azonos, vagy mégis önálló alkotás? Ha 

ez utóbbi, akkor viszont hogyan értelmezhető az, hogy e belső világ a külső realizációja? 

Az első ellentmondás tehát az, hogy a külső és a belső valóság az nem lehet azonos, 
mégis a lehető legazonosabbnak kellene lennie. Mivel megállapítottuk, hogy a belső 

valóság tartalmában szükségképpen módosulás következik be, akkor hogyan lehetne 

ezután ez a külsővel azonos? Ha valamiképpen mégis azonos, akkor viszont hogyan lehet 
szabad, s hogyan kerülheti el azt, hogy utánzás legyen?
A következő nehézség az, hogy a belső valóság szabad kell, hogy legyen, vagyis ha igazi 
művészetet akarunk, nem lehet azt manipulálni, sem tudatosan, sem tudattalanul a 

művész saját tudata által. Ugyanakkor ez a belső valóság nem lehet mentes az 

érzelmektől sem, mivel éppen ezek az érzelmek különböztetik meg a külső valóságtól, 
vagyis a külső és a belső valóság között a különbség éppen az, hogy az eredeti képzet, 
amit a külső valóságról alkotunk, az szükségképpen összefonódik érzelmekkel, s ezek 

jelentik a már említett viszonyt, a módosulást, amelyet a dolgoknak, a világnak a művész 

szellemében való szükségszerű visszaverődése okoz. Vagyis egyrészt tudomásul kellene 

venni, hogy a belső valóság éppen a művész pszichés tartalmainak szükségszerű és 

elkerülhetetlen fölvétele miatt különbözik a külső valóságtól, és ezeket a pszichés 

tartalmakat szükségképpen tartalmazni is fogja, mint a külső valósághoz képest plusz 

tartalmat; tehát nem lehet teljesen szabad a művész saját egojától. Másrészt minimalizálni 
kellene a művész egojának ráhatását a belső valóságra, engedni azt szabadon létezni és 

működni, hogy az igazi művészi alkotás megszülethessen.
Mármost nehéz elkülöníteni a művész azon érzelmeit, pszichés tartalmait, amelyek még 

megjelenhetnek a belső valóságban, (amennyiben a művésznek a művészi alkotáskor nem 

tudományosan lecsupaszított, absztrahált fogalmakkal, hanem képzetekkel kell 
dolgoznia), és azokat a pszichés tartalmakat, amelyek már manipulációgyanúsak, 
amelyek ambíciógyanúsak, amelyeket "külsőnek" lehet minősíteni, amelyek gátolják a 

művész élettapasztalatainak saját törvényeik szerinti megjelenését. Valamiféle egyensúly 

kialakításáról lehet szó, amelyre egyébként gyönyörűen utal Pirandellónak az a mondata, 
hogy az életet vagy éli az ember, vagy írja.
E kérdések megoldásának kulcsa a tárgy saját természetének értelmezésében rejlik.



181

III. 1.2. A tárgy saiát természete

A tényleges valóság tárgyainak tehát a saját természetük szerint kell a művészi alkotásban 

megjelenniük, a műalkotás mégsem ábrázolja, vagy tükrözi a tényleges valóságot, hanem 

művészi valóságot alkot belőle: szükségképpen hozzátesz szubjektív tartalmakat. Hogyan 

lehetséges akkor a tágy saját természetéről beszélni?
Hogyan lehet az alkotótól elvárni a rajta kívül álló valóság hűséges, önmagával azonos 

értékű felfogását, befogadását, hiszen bebizonyítottuk, hogy az alkotó nem a maga 

létezésében ábrázolja és tükrözi a kaotikus, esetleges világot, azaz nem másol, hanem 

éppenséggel idealizál, azaz sűrít, értelmez.
Pirandello a fordítói újraalkotások, illetve a befogadás kapcsán felismerte, hogy az 

újraalkotás szükségképpen megváltoztatja az "eredetit", mégis elvárta, hogy a befogadó, 
a kritikus rekonstruálja az író eredeti érzelmét. Ugyanezt követeli az alkotónak a 

tényleges valósággal való viszonyában is; hasonlóság van tehát a két elvárás, akár a két 
fordítási folyamat között. Hiszen az írói alkotáskor is, mint a mű befogadásakor, egy 

rajtunk kívüli, önmagában, a saját törvényei szerint létező valóságot kell felfognunk. 
Megfontolandó, hogy a valóságosság szerinti illetve az önmagával azonos módon való 

felfogás alkotásban és befogadásban jelentkező ellentmondását éppen annak a 

különbségnek a mentén oldozzuk fel, ami a különböző típusú, minőségű valóságok, 
létezések között áll fenn, tehát a műalkotás mint valóság és a külső valóság között. 
Hiszen azt is megállapitottuk, hogy ezek a valóságok egyáltalán nem azonosak, tartalmuk 

alapján nem ugyanarról a valóságról van szó. A kulcs az "önmagával azonos módon" 

értelmezésében rejlik.
A tárgy saját természetének érvényre jutását hagyni, ez Pirandello gondolkodásában a 

legkezdetektől jelen van, mint a művészi módon való alkotás elengedhetetlen feltétele. 
Ugyanakkor szintén a kezdetektől megjelenik az imitáció, a természet utánzásának, 
tükrözésének gyakorlata, mint ami ellentétes a művészivel.
A kérdés tehát úgy vetődik fel, hogy mit jelent a tárgy saját természete, ha nem azt, ami 
mindenki számára látható a tárgy "külsejéből": azaz miben különbözik egy tárgyat a saját 
természete szerint megalkotni és a tárgyat lemásolni, tükrözni?
Továbbá ha létezik a tárgynak saját természete, mint objektivitás, akkor ennek a lehető 

leghűségesebb újraalkotása hogyan történhet meg a mű formálódásának szigorúan költői 
logikája szerint, mely a művész saját, világról alkotott tudomásának az alapján működik? 

Csakis úgy, hogy ha ez a tudomány ténylegesen objektív, azaz a tárgyak saját természete 

szerint való; ekkor viszont az alapján működő költői logika és az eredményeképpen 

létrejövő mű szintén objektív lesz, a tárgy saját természete szerinti.
Ez viszont felveti azt a problémát, ami az Arte e scienza-ban éppen Croce intuizione- 

espressione egyenletének bírálatában jut kifejezésre, némileg az itt leírtakkal



182

ellentétesnek tűnő módon. Ugyanis ha létezik a tárgy saját természete, és egy ennek 

alapján működő költői logika, akkor az ugyanúgy mechanikus ábrázoláshoz kellene, 
hogy vezessen, mint amilyen a crocei espressione. Maga Pirandello viszont, éppen az 

Arte e scienza-ban mintha tagadná a tárgy saját, bennerejlő, objektív természetét, amikor 

a nyolc festő által különbözőképpen megfestett és mégis egyformán jó ábrázolást 
emlegeti, ugyanarról a tárgyról. Vagyis a tárgy saját természete mégsem lehet egy, a 

tárgyban bennerejlő objektivitás, csak a szubjektivitáson átszűrt, és közben idealitássá 

változott realitás. A tárgy saját természetének a megragadásakor tehát nem maga a tárgy 

a kiindulási pont, hanem az ábrázoló alany, a költő maga: a tárgy önmagával való 

azonossága csak azt a sikeres átalakítási folyamatot jelentheti, amikor a tárgy realitásából 
kiindulva eljutunk a tárgy művészben tükröződő idealitásának "objektív" 

megragadásához, aminek eredménye és tükre a kész és jó mű.
Ez viszont azt a problémát veti fel, hogy a tárgy saját természete nem lehet azonos a 

tárgy realitásával, létező valóságosságával, hanem a tárgy saját természete éppolyan 

idealitás, mint amilyen a művészi alkotás. Mert akkor a saját természete szerint kifejezett 
tárgyaknak a kaotikus valóság képét kellene megjeleníteniük, és nem pedig egy idealizált, 
kevésbé valós, viszont igaz valóságét. Tehát a tárgyak saját természete éppúgy nem 

kaotikusán és esetlegesen valóságos, mint a valóság, hanem éppolyan művészileg 

valóságos, azaz ideális, és ily módon igaz is, mint a műalkotás.
A tárgy saját természete tehát azt jelenti: a tárgy ideális, a valóság esetlegességeitől 
megtisztított, igazi létezése.
Fel kell azonban figyelnünk arra, hogy az is szerepelt a tárgy ilyen leírásakor, hogy ez a 

saját természet szerinti létezés az, ahogyan a tárgy érzi önmagát, ahogyan a tárgy akarja 

önmagát. A tárgy ideális létezése tehát a tárgy önmagát átélő, akaró létezése. Még 

pontosabban, a tárgy önmagát érző és akaró létezése nem más, mint a tárgy ideális 

létezése, mely egyúttal annak igazi, valóságos létezése is.
A tárgy saját ideális és igaz létezése egyúttal mégis a tárgy "objektív" létezése is, 
amennyiben az őt magába fogadó alkotó képes ezt az igazi természetet érzékelni, 
felfogni. És itt történik egy nagyon érdekes és izgalmas mozzanat: ennek az igazi, 
"objektív" létezésnek a felfogása csakis a szubjektumon keresztül valósul meg, a saját 
hozzáadásával, hiszen a valóság felfogása majd kifejeződése között megtörténik az, amit 
a szubjektum hozzáadásának neveztünk - és ami, ezek szerint, a tárgy objektív 

természetében már benne volt.
Hogy hogyan lehet benne egy tárgy objektív természetében az, ami csak egy átalakulási 
folyamat eredményeképpen kerül bele, ez szintén nagyon izgalmas kérdés. Valószínűleg 

ez sem oldható meg statikus, csak dialektikus szemléletmóddal.
Ha megpróbálnánk ezt filozófiai fogalmakkal megközelíteni, talán az aktus és potencia 

dialektikájával lehetne operálni: a tényleges valóság a művész számára potencia, amely a 

tudatba kerülve, azaz mozgást végezve megváhozik, belső valósággá válik, potenciából



183

aktusba megy át. A tényleges valóság az emberi elme számára csupán potencia, 
amennyiben létmódja több, mint az egyszerű nemlét, de kevesebb, mint az aktuális, a 

tényleges, a hidalta! felfogott lét, sőt, aktív potencia, mely képes létrehozni az aktust, a 

belső valóság pedig aktus, egy bizonyos interpretáció létrejöttének értelmében. A 

potencia rendkívül lényeges oldala egy-egy létezőnek, mert, noha az emberi elme 

számára egy speciális nemlét, mégis benne rejlik a létrejövő változás, mégpedig 

sajátosságokat is tartalmazó módon388.
Mindazonáltal az is nyilvánvaló, hogy a potencia nem lehet azonos az aktussal. Eszerint 
azt mondhatjuk, hogy a tárgy a hétköznapi valóságában mint egyfajta potencia van jelen, 
s valódi létezését ideális állapotában, pl. műalkotássá válva, mint megvalósulás, aktus 

nyeri el. A potencia itt természetesen nem nemlétet, hanem olyan nem igaz, csak reális 

létet jelentene, amely magában hordozza az igazi lét lehetőségét is, és amely igazi léte a 

művész idealizálása, alkotása során meg is valósul, azt a művész mintegy kibontja, 
feltárja. Ez a feltáró, kibontó munka azonban a tárgy igazi természete szerint megy 

végbe, azaz a tárgy igazi természete irányítja, mint egyfajta potencia, a művész kezét az 

alkotáskor. Ez eredményezi, hogy a művésztől független életet élnek alakjai, úgy élik 

életüket, ahogyan önmagukban élnék. Ezért volt szükséges Pirandello számára annak az 

elvi lehetősége, hogy a művész lelkében több, a sajátjától független tudat, létezés is 

megvalósulhat, anélkül, hogy tudathasadásról lenne szó. így kerül a helyére az is, hogy 

ennek a kibontásnak a folyamatát a költői logika, a művészetben bennerejlő tudomány, 
azaz a művész előzetesen felhalmozott valóságismerete irányítja. Ez a háttérismeret 
ugyanis ekkor nem más, mint a tárgyak potenciálisnak felfogott létezéséről való ismeret, 
arról a létezésről, ami magában hordozza az ideális megvalósulás lehetőségét, és egyúttal 
energiáját is, képes lévén arra, hogy önmozgásával mintegy önmagát a megvalósultság 

állapotába hozza. A művész lelke ilyenformán csak eszköz, melynek segítségével ez a 

kibontakozási folyamat végbemegy. Eszköz a természet művének a meghosszabbítására, 
mint ahogy Pirandello mondja.
Vagyis a tárgy igazi, valós léte, ez a fajta potencia egy adott pillanatban azonos lesz a mű 

koncepciójával, az inspirációval, az intuícióval, ez az, ami a mű kialakulásának folyamata 

kezdetén van, és irányítja a mű megszületését. Most hozzáfűzhetjük, hogy a műalkotás 

egyúttal a tárgy igazi természetének a kibontakozását, megszületését jelenti.
Ilyen értelemben lehet a tárgy objektivitásáról beszélni: a tárgy objektivitása nem más, 
mint a tárgy igazi, saját természete szerinti léte; ennyiben, az ilyen tárgyat "megalkotó" 

mivoltában lehet "objektív" a mű, és ennyiben lehet a lehető legazonosabb a külső 

valóság a belsővel.
A tárgy saját természete tehát egyfajta szubjektív objektivitás. Ezalatt a tárgy olyan 

potenciális létezési lehetőségét értjük, mely csak a szubjektumon — az alkotó, a befogadó

388v.ö. Turgonyi Zoltán, A filozófia alapjai és történetének vázlata. Egyházfórum Alapítvány, Budapest. 
1993. p. 21-22.



184

szubjektumán — való keresztülvitellel nyerheti el aktuális formáját. A tárgy külseje, vagyis 

az, ami látszik belőle a hétköznapok esetlegességében, az nem az "objektív", azaz nem az 

igazi, saját lehetősége szerinti léte, csak a valóságos léte; vagyis eszerint a valóságos és 

az objektív létezés az, ami nem egészen esik egybe. Mintegy mögé kell látnunk a 

valóságnak, hogy az igazságot észrevegyük: ebben a formában ez a felismerés igen régi, 
mondhatni, közhely: ez az esztétikai létezésmód — és kockáztassuk meg, talán az ember 
számára lehetséges valódi megismerés — par excellence definíciója.
Ha a tükrözés kérdésére is visszakanyarodunk, világos, hogy a tükrözés, vagy akár az 

utánzás az csak a tárgy külső szerinti létezését adhatja vissza, itt pedig a tárgy lényegi 
létezésének a visszaadása a cél. Ahogyan a Bibliában is írva van: most tükör által 
homályosan, akkor pedig színről színre.
Megfontolva okfejtésünk minden következményét, felvethető a nyugtalanító kérdés: 
azonos lenne tehát a tárgy objektív és szubjektív természete? Még messzebb menve, igaz 

lenne, hogy a tárgy objektíve nem is létezik, csakis akkor, mikor a szubjektum életre 

kelti?389 Vagyis nem lenne "objektív" tárgy, csak annyiféle szubjektív tárgy, ahány 

szubjektum ezt az objektíve nemlétező "tárgyat" újra megalkotja? Hogy kikerüljünk 

ennek a kérdéskörnek az okfejtésből következően létrejött csapdájából, érdemes a "tárgy 

igazi természete" kifejezésbe, mint szalmaszálba ismét belekapaszkodnunk.
Pirandello ragaszkodik a tárgy igazi természetének létezéséhez, mégpedig úgy tűnik úgy, 
mint valamiféleképpen megfejthetőnek, tehát az alkotón, a szubjektumon kívül is 

létezőnek a létezéséhez. Ez az igazi természet irányítja ugyanis a szubjektivizálódás 

alkotói folyamatát. Láttuk korábban, hogy a tárgy igazi természete az nem pusztán a 

tárgy materiális létezése szerinti, tehát külsődleges természete, hanem ideális létezése, 
lényegi természete. Kétségtelen, hogy ezt a lényegi természetet csak a szubjektum, az 

alkotó szubjektuma ismerheti fel; azonban nem ő az, pontosabban nem az ő saját akarata 

az, ami megalkotja ezt a lényeget. Ez a lényeg, ez az igazi természet vagy ideális létezés 

a tárgy potenciális létezése; a művész akarata "csupán" az aktus szerinti létezésbe hozza 

ezt a felismert lényeget, azaz műalkotást teremt belőle. A szubjektív módon létezésbe 

hozott tárgy azonban nem szubjektíve leremtelt tárgy: bár érzékletes létezését a 

szubjektumon való keresztülvezetésének köszönheti, lényegi, ideális létezése e 

teremtéstől független (jóllehet, csak potenciális létezés).
A művész valamiféleképpen közvetít: tehát a felismert lényeg érzékletes létezését teremti 
meg, nem magát a lényeget. Ami a felismert lényeget illeti: természetesen ehhez 

ugyancsak szükséges a művész "szubjektuma": a potenciális létezőről (a valóság igazi 
természetéről) a művész a saját, tényleges valóságban való létezése során információk 

garmadát gyűjti be: csakhogy nem tudatos és akarattal bíró szellemébe, hanem a 

láthatatlan tudomány — a tudattalanban rejtőző tudás — területére. Pirandello nem

389 Emlékezzünk, Pirandello visszautasította korábban a Bcrkeley-féle szubjektív idealista álláspontot a 
valósággal kapcsolatban (v.ö. "Sinccritá e arte". 1897): biztosak lehetünk abban, hogy számára igenis 
létezik a szubjekumon kívül álló. materiális létezésű valóság.



185

használja a tudattalan fogalmát, és mi sem a freudi értelemben használjuk e kifejezést: itt 
arról a tudásról beszélünk, ami nem a tudatos, tehát a reflektáló tudat terében, hanem 

azon — valamiképpen — kívül van.
Ilyen értelemben az öntudatlan tudományt, vagy ahogy máshol nevezi, a költői logikát 
tekinthetjük akár az alkotón kívül (mert tudatos énjén kívül) létezőnek is: az alkotó nincs 

a tudatában, azaz nem alkalmazhatja rá azokat a pszichikai műveleteket, amelyeket a 

tudatban lévő pszichikai tartalmakkal kapcsolatban megtehet: pl. nem akarhatja ezeket a 

tartalmakat, és nem is reflektálhat rájuk addig, míg nincsenek a reflexió terében, 
zónájában. Ezek a tartalmak maguk "döntik el", mintegy saját természetük szerint, hogy 

mikor akarnak "létezésbe kerülni" , és ezt érzékeli a művész, amikor megszületik benne a 

leendő mű csírája, intuíciója, koncepciója — nevezzük, ahogy tetszik.
Ilymódon tehát nincs sem azonosság, sem feloldhatatlan ellentmondás a tárgy szubjektív 

és objektív természete, illetve létezése között. így lehet a tárgy a külső valósággal a 

lehető legazonosabb módon újraalkotva a művészi alkotásban.
További magyarázatot igényel a műalkotás szabad formálódásának a kérdése. Ha a költő 

kezét a háttértudomány irányítja, ezt pedig a mű saját természete, lényegi létezése, mely 

létezésbe akar kerülni, akkor hogyan lehet szabad a művészi alkotás?
Itt ismét érvényesíthetjük a potenciának és az aktusnak a dialektikáját, mégpedig 

pontosan a belső valóság, illetve az intuíció és a művészi valóság összefüggésére 

alkalmazva.
A mű az inspiráció vagy intuíció fázisában potencia, amely mozgást végezve 

megváltozik, potenciából aktusba megy át. Az inspiráció potencia, amennyiben létmódja 

több, mint az egyszerű nemlét, de kevesebb, mint az aktuális, a tényleges lét, sőt, aktív 

potencia, mely képes létrehozni az aktust; a mű pedig aktus, egy bizonyos forma 

tényleges meglétének értelmében. A potencia, mint mondottuk, rendkívül lényeges oldala 

egy-egy létezőnek, mert, noha egy speciális nemlét, mégis benne rejlik a létrejövő 

változás, mégpedig sajátosságokat is tartalmazó módon.
Mindazonáltal az is nyilvánvaló, hogy a potencia nem lehet azonos az aktussal (ahogyan 

az Croce álláspontjának az aktus és potencia szerinti értelmezéséből következne), hiszen 

a mű a potencia fázisában nem létező, és azt sem lehet mondani, hogy a potenciából 
automatikusan vagy mechanikusan jönne létre, és ezért elhanyagolható lenne a forma, 
amit kapunk, puszta sallang, külsődlegesség. A potenciális létezés aktuális létezéssé 

alakulása, kibontakozása a művész, az alkotó szubjektuma szerint lesz változó: attól fog

390

390 A "lényeg" intuíciója azért nem teljesen szubjektív, azért nem pusztán egy önkényes, szubjektív 
interpretáció, azért tud a tárgy saját természetéhez közelíteni (és azért kommunikálható), mert az őt 
kibontakoztató háttértudás a hétköznapi valóság analitikus elraktározódásának nem analitikusan kifejtett 
eredménye: a költői logika az egy öntudatlan tudomány, ami nincs analizálva, nincs tudományosan 
kifejtve, hanem megtartja szintetikus, egészben való látás mivoltát. Azonban mind az alkotói folyamat - 
a formaadás. a kifejezés - mind az eredményeképpen létrejövő művészi valóság igenis azáltal tudnak 
koherenssé lenni, hogy eme tudomány sugalmazása alatt jönnek létre, ezzel a tudománnyal kell 
egybevágniuk, ehhez kell hűnek lenniük. Ekkor a művészi alkotás őszinte is lesz. mentesen a művész 
saját, tárgyhoz képest külső akaratától.



186

pl. függeni, hagyja-e az alkotó a saját törvénye szerint megszületni a müvet, vagy 

rákényszeríti saját akaratát. Ez semmiképpen sem mechanikus dolog, a művész 

tehetségétől, őszinteségének mértékétől függ; a müvet el is lehet rontani...
Mint már az előző részben is megállapítottuk, a művészet elsősorban a művésztől szabad: 
szabad a művész saját akaratától, és szabad, ha a művész őszinte. (Vagyis a mű 

szabadságának a mértéke a művész őszinteségének mértékétől függ.)
Feltétlenül figyelemre méltó az is, hogy az esztétikai tény megközelítése során 

Pirandellónál mindvégig mozgásról van szó, nem lehet statikus, a crocei megközelítés 

igényei szerint kimerevített képet adni lépcsőfokokról, stádiumokról; művészi alkotásról 
szólván nem lehet úgy elkülöníteni ideát és megvalósulást, ahogy anyagit és szellemit, 
nem lehet eltekinteni attól a változástól, ami végbemegy a mű megvalósulása során.
Mint láttuk, mind a külső-belső valóság, mind az intuíció-kifejezés viszonylatában 

fölmerülhet az önmagával való azonosság illetve a szükségszerű különbözőség 

problémája: tulajdonképpen mindkét esetben fordítási folyamatról van szó. Először a 

külső valóságot fordítjuk a belső valóság nyelvére, majd a belső valóság "szubjektivitását" 

kell a mű valóságává fordítani, mégpedig úgy, hogy a kivitelezés hordozza ugyanazokat 
a vonásokat, mint a koncepció: a koncepciónak, mely adott módon szerveződött képeket 
jelent, olyan mozgáskomplexum kell, hogy megfeleljen, melyet ugyanazok a viszonyok 

mozgatnak, és olyan látható testet kell alkotnia, amely nem töri meg a koncepció 

spirituálisán kifejeződött harmóniáját. Ugyanakkor, mint ahogy a külső, kaotikus, 
esetleges, misztikus Elet, a külső valóság nem lehet azonos a belsővel, úgy nem lehet a 

koncepció spirituális valósága sem azonos a kivitelezés materiális-spirituális valóságával, 
nem csak a materialitás miatt, hanem azért sem, mert akkor nem lenne érvényesthető a 

mű szabad formálódásának követelménye; akkor Crocenak igaza lenne, és csupán 

mechanikus formafelvétel történne, ami nyugodtan elhanyagolható, és így az intuíció 

azonos lehetne a kifejezéssel.
Láttuk azonban, hogy a spirituális tevékenység, az inspiráció egy folyamatos mozgás, 
mely önmagát érzékelhető valósággá fordítja le. Az idea, a művészi vízió valójában nem 

valamiféle stabil pont, és nem is anyag nélküli, pusztán teoretikus létezés. Az idea (vízió, 
inspiráció) maga a forma, annak ideális, de nem statikus képe, spirituális tevékenység, 
mozgás, mely átfordítja magát materiális létezésbe.
Lényeges tehát megkülönböztetnünk azt a spiritualitást, ami az inspiráció, ami egy 

önmagát anyagba fordító spiritualitás, és azt, ami a mű materiálisán már kifejeződött, 
tehát valóságos, de mégis spirituális létezése.

391

391 És éppen ez okozta cs okozza az esztétika mint filozófiai diszciplína legérzékenyebb problémáját is: 
azt t.i., hogy nem lehet elvontan beszélni konkrét, materiális létezésről, annak konkrétságától és 
materiális megvalósultságától eltekintve, illetve hogy egyszerre kellene tudni megvalósítani a konkrét és 
az elvont, "filozófiai" beszédet az esztétikai tényről való beszéd közben. V.ö. Weiss, id.mü. Ez persze 
minden olyan filozófiai diskurzus problémája, mely valósan létezőkről akar elvont állításokat 
megfogalmazni.



187

Marad azonban még tisztázandó kérdés. Ha a tárgynak van saját természete, és ez olyan 

potencia, mely a tárgy igazi, lényegi létezése, akkor hogy lehet az, hogy a nyolc festő 

képe, melyet egyazon tárgyról festettek, egyformán jó lehet? Egyáltalán megítélhető-e, 
hogy valaki, egy művész, tényleg felismeri-e a tárgy "objektív" saját természetét, ezt a 

lényegi létezést? Más szóval, van-e a művészi valóságnak igazságértéke, s ha van, 
hogyan állapítható meg?

III. 1.3, Művészet és igazság

Induljunk ki a már megfogalmazott paradoxonból, a belső, illuzórikus valóságból 
létrehozott művészi valóság az valóságosabb a tényleges valóságnál; bár kevésbé reális, 
de igazabb. Már adtunk egy választ a valóságosság értelmezhetőségére, amikor a reális 

és az igaz szembenállását figyelembevéve a tárgy saját természetét vizsgáltuk, és 

megállapítottuk, hogy a tárgy saját természete potencia, mely valódi létezéssé, aktussá 

csak a művész közreműködése nyomán válik. így megállapíthattuk, hogy a tárgy igazi 
valósága a tárgy saját természete, és nem a tárgy esetleges, külső formája.
Most tovább menve a kérdés az, hogy mihez képest lehet a művészi valóság 

igazságértékéi megállapítani, ha nem a hétköznapi, esetleges valósághoz képest, annak 

alapján? Tehát ha nem működhet a külső valóság úgy, mint viszonyítási pont, mint 
ábrázolandó, tükrözendő objektivitás? Hiszen a különböző valóságok létezése kapcsán 

elfogadtuk, hogy a külső valóság szükségképpen csak közvetett módon, és semmiképpen 

sem ábrázolt, hanem interpretált formában lehet jelen a műalkotásban.
A válasz egyszerű: a művész koncepciója, inspirációja, intuíciója alapján; az jelöli ki, mi 
az, ami a hétköznapiból lényeges, mi az, ami a koncepcióba illeszthető, és úgy erősíti azt, 
hogy a műalkotás végül nélkülözze a természet, értsd a külső valóság kaotikus, 
ellentmondásos jellegét, és a mű saját világában az alkotó elemek egymással 
összefüggésbe kerüljenek. Ez az a folyamat, amit idealizálás alatt kell érteni. Persze 

ennek az idealizálási folyamatnak az útja az a költői logika, ami a művészetben működő 

tudományból származik, s ez a tudomány pedig a művész felhalmozott 
valóságismeretéből. És mindez "szinte" öntudatlanul működik az alkotás megvalósulása 

során. Visszajutunk tehát a valóságba, egy olyan valóságba, amit a művész költői 
logikája (a potencia önmozgása és aktussá alakulása) strukturál és szelektál, "idealizál", 
végül is értelmessé tesz. Ma úgy mondanánk, értelmez.
Tisztán látszik, hogy ez az "ábrázolás" nem lehet a természet másolása, sem tükrözése: ez 

a természet művének megváltoztatása, a művészben működő törvény, azaz saját látása, 
költői logikája szerint. Egy külső valóság átalakul (lefordítódik, mondhatnánk) a 

művészben működő tudománnyá, belső valósággá, ez adott pillanatban egy mű 

intuíciójává, koncepciójává (potenciává) alakul, majd a költői logika nyelvének 

segítségével lefordítódik a mű valóságává. A valóság a már feltárt metamorfózison esik



188

át, és tartalma, jelentése eközben megváltozik: valóságossága csökken, igazságfoka pedig 

— éppen a belső valóság felvételével — növekedik, a műalkotás kevésbé reális, de igazabb, 
mint a valóság maga.
Nyilvánvaló tehát, hogy az igazságfok a személyes, a szubjektív elem bekerülése után 

növekedik meg, igaznak tehát a művészetben azt az objektivitást tudjuk érezni, ami 
felveszi a szubjektivitás köntösét, vagy méginkább, ami átszűrődik a szubjektivitás 

szűrőjén, és aszerint veszi fel alakját.
Van tehát a művészi alkotásnak igazságértéke, csak ez nem abszolút, vagy mondjuk úgy, 
objektív, hanem szubjektív érték, ráadásul olyan, amit csak az érzésünk közölhet velünk, 
vagy ahogy majd látni fogjuk, az élményünk. Az igazságérték nem a mű objektív, 
immanens tulajdonsága, csak olyasmi, amit mi magunk tulajdonítunk neki, az értékelés 

aktusában.
Mármost a fentiek tükrében akképpen fogalmazható újra a kiinduló kérdésünk, hogy a 

sok igazság között létezik-e egyetlen igazság? A válasz adott: nem, mivel ez az egyetlen 

igazság akkor a tárgy immanens tulajdonsága lenne, ami lehetővé tenné, hogy a tárgy 

bárki számára azonosan megragadható legyen; és mint tudjuk, ez nincs így. Ha így 

lehetne, akkor a valóságot tükröznénk, és nem interpetálnánk; és akkor az intuíció 

valóban azonos lehetne a kifejezéssel, legalábbis utóbbi lényegtelen részletkérdéssé 

válhatna.
Az, hogy a tárgy a potenciális nemlétből az aktus szerinti létezésbe került, feltételezte a 

felfogó tudat, mint szubjektivitás megjelenését a tárgy ban magában. A két tényező 

együtt jelentette a tárgy valós (az emberi elme számára felfogható, értelmezhető valósság 

értelmében), tehát lényegi létezését. Tehát bármilyen szubjektum hozzáadhatja a 

tárgyhoz azt a saját tartalmat, a szükséges pluszt, ami a tárgy aktus szerinti létezéssé 

válásához szükséges: ez az emberi elme működéséből következik.
Akkor viszont felmerül a kérdés: egyáltalán értékelhető-e a művészet, a művészi alkotás 

minősége, mivel az igazságértéke a fentiek értelmében relativizálódott, tehát nem 

alkalmas a mérce szerepét betölteni. Van-e olyan mérce, amellyel a művészi valóság 

értéke mérhető?
A hagyományos művészettudomány, a Retorika392 a forma megvalósultságát igyekezett 
az általa felállított szabályokhoz mérni. Már láttuk a második részben, hogy ez a 

művészet mibenlétének a szemszögéből nézve miért problematikus; most csak néhány 

újabb következtetéssel akarjuk ezt a már felismert igazságot elmélyíteni.
f

Itt az olasz terminológia értelmében használjuk a kifejezést: a Retorika eszerint az írói ill. költői 
nyelvi alkotások vizsgálatával foglalkoló tudomány, esetenként a stilisztika segédtudományaként értr e, 
melyet a konkrét írói művek vizsgálatának szaktudományaként tekintenek, szemben az esztétikával, 
amely a művészettel kizárólag filozófiai értelemben, tehát a konkrét műalkotásoktól elszigetelten, azok 
niegvalósultságától függetlenített elméletben foglalkozik.

392



189

III. 1.4. Tartalom - forma

A forma egyik megközelítési lehetősége a külső illetve a belső forma felőli közelítés, 
vagy Pirandello szavaival a dolgok stílusával és szavak stílusával alkotott forma — azaz 

mű — megvizsgálása. A dolgok stílusa és a szavak stílusa két eltérő alkotói módszer, 
melyek közül az egyik egy külsődleges formát, a másik valódi formát hoz létre.
A dolgok és a szavak stílusáról elmélkedve, és e két alkotási módszert elképzelve a 

szavak stílusát úgy világíthatnánk meg, hogy az olyan, mintha egyfajta játék lenne, mely 

csak a szavak síkján teremt egy új világot. Ez esetben feltételezhető, hogy van "a Világ", 
melynek csak a kifejezése, az ábrázolása, a formája változik, de lényegileg mindig 

ugyanaz a Világ marad. Az alkotó egyénisége csak mint formaalkotó bravúr jelenik meg: 
olyan valamiként, mely egy adott tartalmat szebben, jobban, vagy egyszerűen csak 

másként képes kifejezni, s a figyelem homlokterében éppen ez a kifejezés áll, vagyis az 

elkülönült forma. Ilyenkor létjogosult lehet a forma fejlődéséről beszélni, amennyiben a 

Világ, mint állandó és abszolút létező egyre tökéletesebb ábrázolására törekszünk a 

műalkotásban. Ekkor lehet irodalmi nyelvről, retorikai szabályokról beszélni, mert ez az 

irodalom esete.
A dolgok stílusa viszont önkifejezés, pontosabban teremtés, mivel a művész először a 

belső élmény síkján teremti meg a maga világát, amit majd formaként realizál. Igaz, hogy 

az a világ sohasem "objektív": mindig magát állítja, egy Világot, ami nem azonos mások 

világával, mégis, csak ekkor lehetséges, hogy maga a dolog álljon előttünk, ne pedig az 

őt alkotó művész a maga kifejezésbravúrjával: mivel ekkor a dolog a szóval együtt, 
egyidőben születik meg a művészben, és ezért nem is válik el a szótól, az őt felszínre 

hozó, megvalósító formától, kifejezéstől, hanem egybeolvad vele. Itt nem különül el a 

forma, s paradox módon éppen ez a tartalommal egybeolvadt forma képes mégis az 

alkotó teljes világát is kifejezni, s leplezetlenül elénk állítani, míg az elkülönült forma csak 

egyfajta variációt, játékbravúrt közöl a világró/, de nem teremt újat.
"Aki dudás akar lenni..." - a pokolra szállás a valódi művészet megteremtésének 

feltételeként Pirandello felfogásában az önmagunkban való elmélyedést jelenthetné, és a 

belülről — József Attilával szólva a pokolból — felszínre hozott tartalom formákként, 
tehát kifejezésként való megszületését. Pirandello — Croceval ellentétben — ezt érti forma 

és kifejezés alatt, ezt a belülről hitelesített alkotói folyamatot, és ezt tekinti a művészet 
lényegének, illetve a művészi alkotás értékmérőjének. A dolog megélése — nem puszta 

megértése — különbözteti meg a dologgá lett szót a puszta szótól: ha megélem a dolgot, 
az elvezet a valódi formához, a teremtéshez; ha azon fáradozok, hogy megírjam a 

dolgot, keresem hozzá a formát, a szavakat, akkor nem a valódi forma születik meg, 
hanem egy külső forma, egy "leírás". Ebben a kulcsban is értelmezhető ama mondat, 
hogy az életet vagy éljük, vagy megírjuk... élet alatt ekkor a művészetet értve, mint a



190

természet meghosszabbítását az emberi lélekben, melyet ha (meg)élünk, akkor igazi 
művészet születik, ha csak megírjuk, akkor csak irodalom.393
Egy másik közelítési útvonal a formához, ha azt mint a művészi igazság megtestesítőjét 
fogjuk fel. A valóságosság és az igazság összefüggésének elemzése során 

megállapítottuk, hogy az igazság, a tartalom igazsága éppen a személyes, szubjektív 

tartalom hozzáadása révén vált lehetségessé; azt is láttuk, hogy ez a személyes tartalmi 
elem éppen a formálódás folyamatában tud megnyilvánulni, akkor ölthet testet, akkor 

válik létezővé, amikor a forma intuíciója saját önmozgása révén kifejezéssé lesz. Vagyis a 

forma (legalábbis a valódi forma) mint az igaz művészi tartalom hordozója, kifejezője 

jelenik meg.
Azt is láttuk, hogy egy konkretizálódott (formált) létezés más létezésbe (formába) való 

lefordítása nem lehetséges a tartalom megváltozása nélkül: vagyis a forma és a tartalom 

elválaszthatatlan egységben vannak egymással.
A forma tulajdonképpen éppen a személyességei és ennek kifejeződését jelenti; 
ugyanakkor azonban a személyes ezáltal a tartalomnak is a lényegi összetevőjévé lesz: 
ugyanis a (kezdeti, kiinduló) tartalom az, ami a személyesen (a formán) keresztül válhat 
az ember számára létezővé, és adott esetben igazzá is.
Mindebből az következik, hogy az emberi elme által felfogott tartalom, épp felfogottsága 

által, már formált, sőt: még ha csak spirituálisán, a művészi intuíció formájában is, már 
maga is forma változás. Mert amikor a tényleges valóságból belső valóság lesz, ez a belső 

valóság, mivel szükségképpen felveszi a szubjektív, pszichés tartalmakat, a legelső 

formaváltozás kell, hogy legyen, hiszen megváltozott a kiinduló tartalom. Úgy foghatjuk 

fel, hogy a formátlanság "formájából" a formáltság formájába kerülés is egy 

formaváltozás, mégpedig az első.
Tehát a formálás — az első forma esetén a felfogás általi forma —, a bármiféle rögzítés 

maga is megváltoztatja a tartalmakat, nemcsak a kész formának egy másik formába való 

"fordítása". Ebben az értelemben a spirituális forma, az intuíció, és a művészi alkotás 

egyaránt formák, és egyúttal tartalmak.
Látható tehát, hogy a forma nehezen lehetne a művészi alkotás minőségének a mércéje, 
már az is problémát okozna, melyik is az a forma, a formának melyik stádiuma az, 
amelyet figyelnünk kell; másrészt nyilvánvaló, hogy az így tekintett Forma nem a 

Retorika formája, azt el lehetett választani a tartalomtól, ezt viszont nem lehet: itt a

És természetesen ezt az értelmet ellenmtmondásinentesen kiegészíthetjük azzal az eredeti értelemmel 
is. hogy a megíráshoz el kell távolodni az élménytől, a szemlélés állapotába kell kerülni, mivel az 
érzelmek közvetlenül nem vihetők be a művészi alkotásba, formává kell szublimálódniuk. A szemlélés és 
eltávolodás ekkor egyrészt a megélt élménytől való eltávolodást jelenti, másrészt a költő saját énjétől, 
vágyaitól, ambícióitól, akaratától való eltávolodást, melynek eredményeképpen a kontempláció 
állapotába kerül, és ezáltal magában a tárgyban sokkal jobban cl tud mélyülni, vagyis a távolkerülés 
egyúttal a sokkal közelebb kerülést is jelenti. Hasonló tárggyal való kommunikáció fogalmazódik meg a 
modern Gestalt-pszichológiában, vagy a flow pszichológiájában, ezzel kapcsolatban v.ö. Eugen T. 
Gendlin: Fókuszálás. Személyi problémák megoldása önerőből. Szeged, JGYTF Pszichológia Tanszék. 
1986. Ford: Varga Károly; és Csíkszentmihályi Mihály: Flow. Az áramlat. A tökéletes élmény 
pszichológiája, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1997.

393



191

tartalom folyamatosan formává válik, és éppen e formálás következtében mint tartalom is 

folyamatosan változik, és ez így megy a tényleges valóságtól a belső valóságig, a belső 

valóságtól a műalkotásig, a műalkotástól a befogadóig, és attól esetleg egy újabb 

befogadóig — az idők végezetéig. Melyik lehetne tehát az a forma, amelyet a 

megvalósulás szempontjából értékmérőnek használhatnánk, melyik is az a fordítás, 
amelynek a "hitelességét" ellenőriznünk lehet?
Visszatér az előző kérdés: van-e módunk a műalkotás minőségét, értékét megállapítani? 

Az objektivitás, az igazság és a forma kiesése után van-e olyan mérce, amellyel a művészi 
alkotás minősége mérhető? Sőt: felvetődik az a kérdés is, egyáltalán kommunikálható-e a 

művészi igazság, mint igazság, ha az szükségképpen minden szubjektum számára más? 

A választ talán a következő részben megtaláljuk.

III. 1.5, A művészi kommunikáció

A művészet közlés. Hogy minek a közlése, az definíciónként változik, mint az is, hogy 

hogyan lehet, esetleg kell azt a valamit közölni. Pirandello szerint a művészet nem a 

tényleges valóságot másolja — és nyilván közli hanem a művészi igazságot.
Láttuk, hogy igaznak a művészetben csak azt az objektivitást tudjuk érezni, ami felveszi a 

szubjektivitás köntösét, vagy méginkább, ami átszűrődik a szubjektivitás szűrőjén, és 

aszerint veszi fel alakját. Azt is mondhatnánk, hogy a valóság annak a szubjektív elemnek 

a bekerülése után fogható fel és érzékelhető, amit személyességnek hívtunk, és ami a 

tényleges valóság felfogása során kerül úgymond bele a tárgyba. Enélkül a személyesség 

nélkül nem is volna megragadható a tényleges valóság az ember számára; ez a 

személyesség az ember hozzájárulása a valóság értelmessé tételéhez. Ez a személyesség a 

művészi igazság.
A művészi igazság tehát nem objektív, hanem szubjektív érték, nem a valóság objektív, 
vagy mondjuk úgy, immanens tulajdonsága, hanem olyasmi, amit mi magunk 

tulajdonítunk neki, éppen a felfogásának az aktusában. Ez a szubjektivitás természetesen 

az értékelés aktusát is jellemzi: a művészi alkotásnak az értékelés aktusában a befogadó 

szubjektív ítélete tuladonít — vagy nem — igazságértéket, és éppen annak függvényében, 
hogy sikerül-e felfognia, vagyis saját személyességével kapcsolatba hoznia az adott 
művészi igazságot, vagy sem.
Ha mármost a művészi igazságot a személyesség hitelesíti, akkor lehet ez a műalkotás 

értékelésének egyik szempontja: a műalkotást hitelesítheti az, hogy a befogadó meg 

tudja-e magában alkotni azt az ítéletet, hogy a mű igaz. Ez az ítélet egyfajta ráismerés 

kell, hogy legyen, mely valamilyen módon feltételezi az igazság élővé felezését. ha nem 

volna az igazságról előzetes elképzelésünk, akkor nem tudnánk valamit igaznak látni.
Már Arisztotelész elkülönítette ezt a ráismerést, ami a befogadóban működik a műalkotás 

szemlélése során, és katarzisnak hívta. Hogy valójában milyen is a katarzis természete,



192

hogyan jöhet létre, ez Arisztotelésztől fogva a művészet legérdekesebb, soha meg nem 

únt, mert talán soha meg nem válaszolt alapkérdései közé tartozik: mit kell az alkotónak 

tenni ahhoz, hogy ez az élmény létrejöjjön a befogadóban, milyennek kell lennie a 

műalkotásnak ahhoz, hogy a katarzis működni tudjon?
De úgy is feltehetjük a kérdést, mikor tudunk a műnek igazságértéket tulajdonítani, 
mikor érezzük úgy, hogy ráismerünk a saját magunk által már valamilyen módon 

elővételezett igazságra?
Pirandello felfogásában a valóság igazságként csak a személyes elem bekerülésével 
fogható fel, a ráismerésnek tehát tartalmaznia kellene az erre a személyesre való 

ráismerést is.
És éppen ez az a nehézség, amivel a művészet tükröző funkciójának az elutasítása után a 

művészetről gondolkodó szembekerül: hogyan ismerhet rá valaki a személyesre, ha az a 

másikéi Hogyan ismerhet fel művészileg igaznak valaki egy olyan objektivitást, ami nem 

a saját személyességén, hanem egy másik ember, a művész saját személyességén van 

keresztül- vezetve?
Visszakerültünk tehát ahhoz a kiinduló kérdéshez, hogy hogyan kommunikálható a 

személyes úgy, hogy az igaznak hasson a befogadó számára? Más szóval: hogyan 

kelthető fel a befogadóban annak az élménye, hogy igaz müvet szemlél, hogyan kelthető 

fel a katarzis, annak elfogadásával, hogy nincs olyan objektív igazság, amire rá lehetne 

ismerni alkotónak és befogadónak közösen, mivel ez az igazság szükségképpen csak a 

szubjektum hozzáadásával létezik, és a szubjektivitás pedig szükségképpen emberről 
emberre változik?
Pirandellót a kezdetektől izgatja az érzelmek közlésének, átvitelének a problémája, mint 
a művészet alapfeladata. Láthattuk, hogyan jut el a spontaneitástól az őszinteségen át az 

interpetáció és vele a művészi kommunikáció alapproblémájáig. Ha át akarnánk tekinteni
és rendszerbe foglalni, kissé talán tovább is gondolni Pirandello állásfoglalásait az

a következőérzelem művészetben való megjelenése és megjelenítése kapcsán, 
eredményre juthatnánk.
Pirandello gondolkodásában a művészi kommunikáció felfogásának négy fázisa
különíthető el.
Az első a közlés, illetve az (önkifejezés fázisa. Ekkor a művészi kommunikáció 

tulajdonképpeni résztvevői közül csak maga a művész van figyelme terében, a 

kommunikáció ekkor csupán azt jelenti, hogy a művész közölni akarja a saját érzéseit. 
Hogy ez a közlés művészileg értékes legyen, ahhoz a kifejezés spontaneitása kell: vagyis 

a spontán érzések akadály nélküli kifejezése.
Itt tűnik fel az első probléma a lírai költő Pirandello aggályos figyelme előtt, ami további 
gondolkodásra serkenti: megjelenik számára a Retorika. Ez az első akadály a spontán 

érzelemközlés útjában: egy külső akadály. Ezt az akadályt könnyű legyőznie: el kell vetni 
a Retorikát, mint ami megbéklyózza a művész spontán érzelmeinek a kifejezését, és ezzel



193

gátolja a valódi művészet megszületését. Azonban a spontán érzelem kifejezésének a 

hogyanja ezzel még nem oldódik meg; még nem világos, milyen is lesz a spontán 

kifejezés, mint mű, hogyan kell létrejönnie.
A második fázisban egy lépéssel tovább jut a művészi kommunikáció mibenlétének a 

meghatározásában. Ezt nevezném a kommunikáció fázisának, melyet az őszinteség 

magatartása határoz meg, és résztvevői a művész és a születendő mű, amely végül 
formává válik. (Illetve ennek egy változatában — egy tükörképszerűen fordított 
folyamatban — a résztvevők a kritikus és a kész műalkotás.) Nevezhetnénk ezt az 

eredmény oldaláról nézve a formaalkotás periódusának is.
Ebben a fázisban Pirandello felismeri, hogy a művész bonyolult kapcsolatban áll azokkal 
a tartalmakkal, amelyeket kifejez, hogy tehát a kifejezés aktusa nem olyan egyszerű, mint 
amikor azt az érzelmek spontán, akadálytalan közlésének látta. A belső valóság 

felismerése a művészi folyamatban, azaz a valóságnak a tudat közbeiktatódása miatt 
kialakuló megtöbbszöröződése felhívja a figyelmét arra, hogy nem lehet szó egyszerű, 
direkt, spontán érzelemközlésről, mivel a tudat tartalmai, pl.az érzelmek, vagy Pirandello 

(és Marchesini) szavaival a lélek fikciói nem egyszerűen csak a tárgyai a művészi 
kifejezésnek, hanem a tudat, a tartalmaival együtt a kifejezés közege és eszköze, sőt, 
részben e tartalmak alkotója is.
Ekkor születik tehát az őszinteség kategóriája. Az őszinteség azt a kapcsolatot jelenti, 
amit a művész a saját belső (tudattalan) tudattartalmaival tud kialakítani, ha kellően 

nyitott és előítéletmentes, erre a kapcsolatra utaltunk a kommunikáció megjelöléssel. A 

művésznek egyrészt el kell különítenie saját tudatában a saját egoját attól a belső 

valóságtól, ami a leendő műalkotás csírája. (Ez a művész lelkében párhuzamosan létező 

tudatok felfedezésének az időszaka.) Másrészt, hogy kibontakozhasson a műalkotás, 
kapcsolóiba kell tudni hoznia a szuverén műalkotáscsírát saját magával: a művészi 
intuíciónak egészséges kontaktusban kell lennie a művész egojával, kommunikálnia kell 
vele. Ugyanis ennek a kommunikációnak az eredményeképpen jön létre a forma - a 

művészi alkotás.394
Itt jelenik meg két újabb akadály - ezúttal az őszinte kapcsolat megteremtésének belső 

akadályaként.
Az egyik az, ha a művész nem tudja az egoját egészségesen elkülöníteni a műalkotás 

csírájától, és emiatt ez a csíra nem tud szabadon, saját törvényei szerint fejlődni. Ekkor a 

mű nem lehet őszinte; ez jelentheti az egó saját akaratának, ambícióinak a 

felülkerekedését az alkotásban, ami megakadályozza a mű spontán, szabad 

megszületését, és egy csinált, komponált, összerakott műhöz vezet. Jelentheti az őszinte

394 Ennek pedig, mint fönt láttuk, lényegileg - a lehető legnagyobb mértékben - azonosnak kell lennie 
a7. intuícióban formaként megjelenő tartalommal, ami pedig a lehető legnagyobb mértékben azonos a 
tényleges valóság lényegeként felismert szubjektív valóságinterpetációval.



194

fikció esetét is, amikor az alkotó magáról egy hamis képet alakít ki, és nincs ennek 

tudatában.395
A másik akadály az érzelem akadálytalan közlése előtt, ha maga az érzelem meghasonlik, 
elveszti a hitelét az alkotó előtt, még mielőtt kifejezéssé, formává válhatna — ez az 

umorismo esete. Ezt az akadályt, mivel belül keletkezik, csakis belül lehetne elhárítani is; 
azonban az umorista hasadt intuíciója nem technikai kérdés, hanem inkább világnézeti, 
pszichológiai, nem "gyógyítható"; az umorismo ezért nem egészséges művészet. Az 

umorismo azonban mégis művészet — mert végül is egy érzelmet közöl, közvetít a 

befogadó felé, csakhogy nem az eredeti, spontán módon megszületettet, amelyet nem 

tudott elfogadni (vagyis megkérdőjelezte, illetve megkettőzte a saját tudata által 
megalkotott belső valóságot), hanem ennek a kiinduló érzelemnek az értelmi 
megkérdőjelezés folytán kialakult érzelmi revízióját, az elsőre való ellenkező előjelű 

reagálást, a sentimento del contrariót. Vagyis az umorismo esetében nem a spontán, 
akadálytalanul kifejezett érzelmet, hanem annak a zavarát, mint érzelmet közvetíti a 

művész, azt, ami a spontán, eredeti érzelem helyett születik, annak visszahatásaként. Itt is 

van egy sajátos kommunikáció, de először a meghasonlott belső valóság összetevői 
között. Csak ezt követheti a művész és kettévált anyagának a kommunikációja, a forma 

elnyerésének az érdekében; az umorismo esetén tehát egy bonyolultabb, és nem 

technikailag, hanem szemléletileg gátolt kommunikáció tanúi lehetünk a művész és a 

saját tudattartalmai között.
A harmadik fázis Pirandello kommunikáció-felfogásában az inlerpretáció fázisa, 
amelyben a forma fordítása, torzulása a meghatározó mozzanat. Ennek a folyamatnak a 

résztvevői a műalkotás és a befogadó, illetve a művön keresztül az alkotó is, és 

eredménye az új forma. Láthatóan áttevődik a hangsúly a befogadói oldalra. Itt 
alapvetően a kész mű sorsára, a befejezett és tökéletes forma kommunikálására figyel 
Pirandello, s mivel a forma nem változtatható meg a tartalom megváltozása nélkül, 
ezekben az esetekben a létrehozott új forma szükségképpen új tartalmat is jelöl. Ezért az 

interpretációként leírt művészi kommunikáció esetén ismét csak nem lehet szó az 

érzelmek közvetlen ábrázolásáról, kifejezéséről. Sőt, ebben a fázisban úgy tűnik, maga a 

művészi kommunikáció az, ami lehetetlen.
Ez az a fázis, amelyben a művészi kommunikáció lehetőségének lényegi akadályaként 
jelenik meg a művészi alkotás formálisága. A művészi alkotás (a művészi valóság) 
rögzítettsége, formában és formáltságként való létezése, a Forma a maga kész és 

befejezett, tökéletes és örök mivoltában a legfőbb akadály az előtt, hogy az Elet, de akár

395 Határeset lenne, amikor az alkotó valamely magatartással, szereppel őszintén azonosul, pl. az irónia 
attitűdjében, azonban ez megakadályozza, hogy a saját, belső tudattartalmaival kapcsolatba kerülhessen 
és ekkor a mű mcgintcsak nem lesz őszinte. Ez azonban nem jelenti, hogy a mü művészileg ne lenne 
komoly, sem azt, hogy az őszinte műben az alkotónak személy szerint azonosnak kellene lennie a 
hőseivel. Ennek részletes kifejtését a L'umorismo első részében, az V. fejezetben, a lovagi költészet 
kapcsán találhatjuk, v.ö. Saggi 1939, p. 65-113.



195

csak az emberi érzelmek a maguk valódi, tényleges mivoltában, vagyis mint állandóan 

változásban lévő fluidum meg tudjanak benne jelenni.396
Az esztétikai teória síkján a rögzített forma és az Élet, mint állandó mozgásban való 

létezés ellentétének művészi problémája töredékesen, illetve nem teljesen kifejtett módon 

oldódik meg Pirandellónál.
Van azonban, mint a II. részben is láthattuk, néhány mondat, amelynek alapján 

rekonstruálható a művészi kommunikáció pirandeliói felfogásának negyedik fázisa, az 

inlerszubjektivitás fázisa, amely egyúttal a fenti probléma megoldásaként is felkínálható. 
Ebben a fázisban a hangsúly már nem magának a rögzített formának a (változatlanként 
való) kommunikálásán van, mely, mint az előbbi fázisban láthatóvá lett, nem is lehetséges 

torzítás nélkül. Ebben a fázisban változik a forma szemlélete, és így a forma funkciót 
vált. többé nem (csak) a tartalom kifejeződése (vagyis tulajdonképpen maga a tartalom), 
amit közvetlenül közölni akarok, hanem a tartalom hordozó közege, csatornája lesz. A 

funkciója tehát már nem a puszta rögzítés, hanem a közvetítés.7191 
A forma, mint kifejezés helyére az élmény kerül (ez pedig már nem egyoldalú, hanem a 

befogadót is magába foglaló kommunikációra utal), a rögzített forma mint forma helyére 

pedig az élő forma, a mindenkori befogadás formája. A rögzített formában létező

396 Ez, hogy a művészet képes legyen az Életet mozgásában megjeleníteni, nem egy avatgard törekvés 
célja is. párhuzamosan olyan, szintén avantgárd törekvésekkel, hogy ne a felszínt, a láthatót, hanem a 
lényeget jelenítsék meg. Némely iskolák együtt szeretnék a látszatot és a lényeget is megjeleníteni. 
Pirandellónál még az avantgárd törekvéseit megelőzően jelentkezik hasonlóképpen ez a kérdés. Az. hogy 
az Élet vagy az érzelmek tényleges mivolta az állandó változásban, mozgásban levés lenne, vagy inkább 
a fentebb, a valóság fajtáinál elkülönített saját, ideális természetük szerinti létezés. Pirandellónál nincs 
ütköztetve, és kifejtve sincs a teória szintjén. Úgy vélem, mégsincs szó valódi konfliktusról: az Élet 
tényleges mivolta az ember számára - az ember saját megismerésbeli korlátái miatt - tulajdonképpen 
csak mint ideális \élc/.és fogható fel: más kérdés, hogy az ember, kielégíthetetlen tudásszomjában túl 
szeretne lépni a saját megismerésben korlátain. Ez a kielégíthetetlen tudásszomj meglehetősen jellemző 
a századelő szellemiségére, sajátos módon párhuzamosan egy mélységes szkepszissel, már ami a pozitív 
tudományok lehetőségeit illeti, c kíváncsiság kielégítésében. Végül is az "Élet tényleges természete" 
kettős felfogásának Pirandellónál jelentkező problémája felfogható a művészi valóság és a tényleges 
valóság konfliktusának is. de ekkor is az emberi megismerés korlátozottságára való utalásként: mivel az 
emberi megismerés - legalábbis a nyugati tudományban és a művészetben realizálódó formája szerint - 
lényegénél fogva nem lehet más. mint formált és ezért interpretált.
Az ezt a felismerést kísérő-követő rezignáció fázisáról a legkevesebb az információnk, az elméleti 
megközelítés síkján; csupán néhány elejtett mondat. Annál több információ található erről a fázisról a 
praktikus aktivitásban, a művészi alkotásokban. Ennek feltárása azonban nem tartozott e dolgozat 
célkitűzései közé.
Mindazonáltal Pirandello nem jut el odáig, hogy a Formát, mint a kommunikáció mégis egyedüli 
lehetőségét, hordozóját megsemmisítse, vagy drasztikusan átalakítsa, művészi értelemben, mint néhány 
avantgárd iskola tette, a hasonló felismerések nyomán. A formának meg kell tartania - még az umorismo 
esetén is - a művészi alkotást más megismerési formáktól megkülönböztető érzékletes, alkotott és eredeti 
miv oltát, fiktív valóság jellegét, képviselv e azt a nyugati művészi alaptörekvést, hogy vele, általa 
kommunikáció történhessék. Legmesszebbre színházi kísérleteiben jut, de még művészi konzekvenciái is 
mindig a rögzített forma lehetőségein belül maradnak, pl. darabjai nem válnak performance-szá, vagy 
commedia dcll'arlévá, improvizációvá.
397 Ennek a belátásnak a hátterében egy nagy ismeretelméleti krízis és művészi áldozat van: a 
tartalomba beépülő szubjektivitás megsemmisülve megőrződésének nagy áldozata. Mert e szubjektivitás 
nélkül a tartalom nem is volna közölhető, ugyanakkor e szubjektivitás az első, amely áldozatul esik a 
kommunikáció folyamán: tárgyi, tartalmi létezőből közeggé változik. Mindez csakis úgy lehetséges, 
hogy az olyannyira szubjektívnek hitt tartalmak, még a lélek tartalmai is. valójában a mindenkiben 
közös (az emberi működés természetéből adódó) pszichikai tartalmakat képviselik, azokat jelenítik meg.



196

művészi alkotás maga így már nem kifejezése, vagy formája a művész érzéseinek, 
gondolatának, víziójának, hanem olyan közvetítőjévé válik az alkotó élményének, mely a 

befogadóban a forma sugallatára rezonanciát vált ki, felkelti az élményt, indukálja a 

megértést.
Nyilvánvaló, hogy az élménytartalom is formát és szükségképpen tartalmat vált, csak ez 

az átalakulás ebben a rezignáció utáni fázisban már nem a művészet 
kommunikálhatatlanságát fogja jelenteni Pirandello számára, hanem a művészet csodáját. 
azt, hogy annak ellenére, hogy az azonos tartalom átvitele biztosan lehetetlen, mégis 

létrejön — ha nem egy tartalomátvitel — egy élményátvitel, és egy megértés. Ennek 

megtörténte nyilvánvalóan megfigyelhető az örök, nagy művészi alkotások 

befogadásakor. Lehet, hogy ez a megértés illuzórikus, azonban ez nem zavarja a 

befogadót a művészi alkotás élvezetében; vagyis a forma közvetítette élményátvitel, még 

ha illuzórikus is, oda vezet, hogy a művészet be tudja tölteni értelmet konstituáló szerepét 
az emberi létezésben.
Mégis lehet tehát kommunikálni az élményt, ha nem is azonos formában és tartalommal, 
de mindenesetre a formáltság által, a formának köszönhetően. A forma jelentősége most 
már nem a kifejezés, hanem az, hogy olyan edény tudjon lenni, amelybe mindenki 
beletöltheti a maga tartalmait, hogy az ismert pirandellói képet használjuk. Más szóval, 
ez a rezonanciát kiváltani képes forma olyan, mint egy zengő húr: ez a saját rezgésének 

erejével vele összehangzó, mégis más zengéseket indukál. Ez a feltétele az élmények 

kommunikációjának, olyan forma, ami a befogadóban rezonanciát képes kelteni.
Ezt a rezonanciát, a szubjektivitásban visszhangzó szubjektivitást hívtuk 

interszubjektivitásnak. A művészi kommunikációnak ez a negyedik fázisbeli felfogása. 
Eszerint tovább gondolkodva tehát egy rögzített forma akkor művészi, ha képes 

rezonanciát kelteni, és ennek útján felvenni, magába foglalni a befogadó személyességét 
(felhangját) is; ez lesz ugyanis az a tulajdonsága a rögzített formának, ami képes 

létezésbe hozni, élővé és igazzá tenni ezt a formát, ami ekkor művészi kommunikációvá 

válik (nem csupán önmagában álló kifejezés): úgy is mondhatnánk, a művészi forma 

ebben a felfogásban egy olyan folyamat részesévé, sőt, indukálójává válik, amelyben 

rögzített mivoltától megszabadul, és élő formává válik.
Korábban, amíg a hangsúly elsősorban az alkotón, majd elkülönült módon a befogadón 

volt, a forma volt maga a kifejezés, ennek rögzítettségét elérni jelentette a művész 

számára az érzelmek közlésének a megvalósulását. Azonban időközben világossá vált, 
hogy éppen a rögzített forma akadályozza legjobban a közlést - hiszen a művészi 
kifejezés célja nem a kifejezés önmagában valóan (ehhez ugyanis egyáltalán nem lenne 

szükség a Formára sem, a kifejezés megmaradhatna a crocei intuíció szintjén), hanem 

ennek a közlése.
A színház tapasztalata adta meg Pirandello számára a kiutat a megoldhatatlannak tűnő 

művészi problémából: lehetővé tette számára annak a megsejtését, hogy a rögzítettség



197

alóli szabadulásnak egyedüli perspektívája a rögzített formát felváltó élő fonna. Mert 
ekkor megmarad a forma, mint formáltság, de megszűnik a rögzítettség, mint akadály az 

Eletfluidum szabad áramlása előtt, sőt: éppen az élő forma az, ami ügyesen egyesítheti a 

végest a végtelennel, azaz az emberi létezés és megismerés kényszerű törvényként 
fennálló, formáltságban (azaz végességben) való létmódját az örök Élettel.
Az élő forma, mint a befogadás formája képes felvenni, magába fogadni a mindenkori 
befogadó élménytartalmát, szubjektivitását, vagyis a befogadó igazságát is, és ezáltal 
olymódon képes megjeleníteni az Életet, az ezerarcú Misztériumot, hogy folyamatosan új 
és új élmény- és érzelemtartalommal tölti meg a Formát, ezzel az állandó változásI 
megjelenítve, miközben megtartja a formáltságot, mint keretet, csatornát, vázat.
Térjünk vissza tehát a kiinduló kérdésre: hogyan ismerhet fel művészileg igaznak valaki 
egy olyan objektivitást, ami nem a saját személyességén, hanem egy másik ember, a 

művész saját személyességén van keresztülvezetve? A válasz: a művészet csodája által. 
Éppen ez a művészet csodája: kiváltani a befogadóban "ugyanazt" az érzést. Úgy is 

fogalmazhatnánk, a csoda az, hogy a művészet létre tudja hozni az "ugyanaz az érzés" 

illúzióját: hiszen az "ugyanaz" kérdése, a fordítás-interpetáció jelensége miatt kétségbe 

vonható; és mégis, mindennek ellenére, bizonyos művészi alkotások esetén létrejön a 

"megértés", a rezonancia, az élmény, annak ellenére, hogy mint láttuk, ez tulajdonképpen 

reálisan lehetetlen. A művészet csodájakor tehát élmény születik, egy szubjektív, érzelmi 
ítélet, annak az élménye, hogy a mű: igaz. A művész oldaláról vizsgálva a kérdést, ez az 

élmény akkor fog megszületni, ha a mű formája lehetővé teszi a vele való rezonanciát. A 

befogadó oldaláról vizsgálva a kérdést, ez az élmény akkor fog megszületni, ha a 

befogadó mm gondol utána: vagyis engedi a saját szubjektivitását rezonálni, megszólalni 
a művész szubjektivitásának az útmutatása, az általa kialakított út bejárása, vagyis a 

művész személyességének az érzékelése nyomán. Az élmény kialakulásának, és egyúttal 
a lehetőség szerint legkevésbé deformált művészi kommunikáció létrejöttének az érzelmi 
rezonancia létrejötte a feltétele: ekkor lehetséges utánagondolás nélkül is felfogni a 

müvet. Akkor foghatjuk fel jól — őszintén — a müvet, ha képesek voltunk a saját 
személyességünket megszólaltatni, rezonáltatni a művel való találkozáskor. (Ez volt a 

pirandellói őszinteség befogadói-kritikai inverze.)
Az interszubjektivitás tehát a két őszinteség találkozása, az alkotóé és a befogadóé. Az 

így felfogott interszubjektivitás a pirandellói művészi kommunikáció végső 

meghatározása.

398

398 Ebben az értelemben a színház mint művészi létezésmód. megválaszolja azt az esztétkai problémát, 
amelyet Pirandello is. az avantgárd is problémaként él meg a századelőn, utólag igazolva a görögök 
vélekedését a színházról: a legmagasabb rendű és legérettebb művészi megnyilatkozásnak tartották, mint 
Pirandello idézi. És egyúttal ez Pirandello utolsó mondata, amit elméleti műben irt le: "avreino sempre 
di mira che i nostri lavori serviranno a tener desto il culto e a sostenere le sorti di questa ehe i Greci 
considerarono la suprema e piű matúra espressione dell'arte: il Teatro." v.ö. "Discorso al convegno 
'Volta' sül teatro drammalico", op. cit. p. 1042.



198

Mikor, hogyan lehetséges, hogy a személyességeknek ez a rezonanciája, a művészi 
kommunikáció bekövetkezzék? Hát akkor, ha a mü saját, egyedi, a tárgy saját 
természetét érvényre jutni hagyó formával rendelkezik: tehát ha a művész a tárgy 

személyességét befogadó, de egyúttal azt szükségképpen interpretáló formának a 

megalkotásával olyan útvonalat alkotott, melyen keresztül az alkotó és a befogadó 

egymás felé közeledhet, amelyen keresztül kommunikálhat egymással. Persze a sok 

további hogyan kérdése ezúttal is válasz nélkül marad...
Arra a kérdésre, hogy marad-e valami a kritikus számára, vagy az esztéta számára, aki a 

művészet értékét akarja megállapítani — azok után, hogy a művészi igazság 

relativizálódott (tehát nem mérhető össze egy külső objektivitással), a forma 

megfoghatatlanná vált (tükör által homályosan tükröződő "tükörképek" sorává), a 

tartalom pedig (éppen a formával való szoros összefonódottsága okán) nem 
szerepelhetett értékmérőként — tehát ez a válasz marad: a művészi minőséget a mű 

interszubjektivitásának, interszubjektív létezés-lehetőségének a mértéke képes 

meghatározni, ezt pedig a kritikus interszubjektív ("őszinte és becsületes") attitűdje képes 

felismerni és értékelni.
A művészet tehát csak mint kommunikáció értékelhető, önmagában nem: művészi 
kommunikációról pedig akkor beszélhetünk, hogyha a mü képes volt formájánál fogva 

élményt, személyes rezonanciát kiváltani a befogadóban. Ez a művészi forma egyetlen 

értékmérő sajátossága.
Egyúttal ez a művészet és a tudomány közötti különbség is. a művészi vízió egészben, 
élményszerüen lát és az Életről, az emberi világról egy művészi igazságot közöl, 
mégpedig a személyesek hozzáadásán keresztül, aminek a megtörténtét végülis a formája 

által lehet hitelesiteni; szemben a tudománnyal, amely viszont nem élmény, hanem 

analízis, nem a szubjektív pszichés tartalmak érintkezése, hanem az absztrakció útján 

ismertet föl valamely igazságot, és nem a formája, hanem tartalmának a valósággal való 

egybevetése útján hitelesíthető.
A művészet igazsága egy kommunikatív és interszubjektív igazság, azonban az emberi 
világára nézve — amely maga is egy kommunikatív és interszubjektív létezés — mégis 

"objektív" igazság lehet, illetve éppen a művészet csodája által vagyunk képesek ezt 
objektivitásként, igazságként átélni.
A tudomány igazsága nem elsősorban az emberi létezés világára érvényes, ezért nem is 

az emberi kommunikációban, hanem a természettel, a dologi világgal való 

kommunikációban hitelesíti önmagát; talán ezért tartjuk azt a: objektív igazságnak.
A művészetnek a kommunikatív létezés nemcsak az igazságát, vagy az értékelhetőségét 
jelenti, hanem az életét is: a műalkotás ugyanis csak a kommunikációja során kerül 
létezésbe, csak a művészen kívül válhat létező valósággá. Mert hiába tökéletes az 

intuíció, ha nincs formája, ami által kommunikálható, akkor nem művészet, és hiába 

tökéletes és befejezett forma a mü, ha nincs, aki befogadja, akkor halott. A mü élete már



199

csak azért is a kommunikációban van, mert létezése, mint láttuk, materiális és spirituális 

létezés egyszerre. Ha csak materialitásként létezne, nem volna egyéb, mint kő, festék, 
vászon vagy papír. Spirituális létezését viszont csak akkor érheti el, ha van szellem, 
amely képes őt felfogni, vele rezonálni, ha van szellem, amelyben élhet. A művész lelke 

az első, amelyben a műnek élete van; azonban a művész nem elégszik meg müve saját 
lelkében való létezésével, vagyis a művészi intuícióval, ezért ad formát is a müvének: 
csak a forma által lesz közölhető, és élő a mű a művészen kívüli valóságként is.
Végül az interszubjektív létmód még egy fontos komeh’enciával jár a művészet 
mibenlétére nézve: ez teszi lehetővé, hogy a művészet a társadalmi létezésben is szerepet 
töltsön be. Már volt szó a művészet morális szerepéről, és megállapítottuk, hogy a valódi 
művészetnek nem lehet semmilyen önmagán kívüli célja, így társadalmi vagy morális 

célja sem. Azt is megállapítottuk azonban, hogy a művészet, függetlenül céljától vagy 

szándékától, betölthet, sőt, szükségképpen betölt morális szerepet, és ez éppen 

kommunikatív létmódjának a következménye.
Pirandello éppen a görög tragédiák korokon átívelő hatásának nyomán találkozik ezzel a 

kérdéssel, és a görög tragédiát vizsgálva állapítja meg, hogy a művészet keletkezésének 

köze van a társadalom morális állapotához. Azonban nemcsak a keletkezéskor van jelen 

a társadalmi dimenzió, hanem a hatáskor is, sőt, a hatás maga lehet morális, vagy 

társadalmi dimenziójú, mint az annyiszor megfigyelhető volt a művészet története 

folyamán. Mindez, mint mondottuk, a művészet kommunikatív létmódjának 

következménye: a művészi alkotáson keresztül kommunikáció történik, és ez nemcsak 

egyén és egyén, szubjektum és szubjektum között realizálódhat, hanem társadalmi 
méretben is: a művészet a társadalom önmagával való kommunikációjának egyik 

eszköze. Ez a funkciója különösen a színház példáján figyelhető meg, ahol közösségben 

való befogadás történik. Ez is egyik oka annak, hogy a színházat paradigmatikus 

művészetnek tekintjük.
Valamiképpen Pirandello is érezhette a színház paradigmatikus jellegét; hogy ez számára 

mit jelentett, miben nyilvánult meg, erre próbálunk rámutatni a következő részben.

III. 1.6, A színház paradigmája

Mint az előző részben láttuk, a művészi kommunikáció problémája a színházi 
kommunikációra való ráismerés segítségével oldódik meg Pirandellónál. (Ez egy további 
indoka a színházat paradigmatikus művészetnek tekinteni.)
Mi ennek a ráismerésnek a logikája?
A színházi kommunikáció kulcsfigurája a színész. Ő az, aki az írói alkotás első számú 

befogadója, és ő az, aki saját testét, hangját, lelkét felhasználva egy új formába önti az író 

által alkotott alakot. Ekkor az ő alakja lesz a néző számára a művészi alkotás, amelyet a



200

néző a saját lelkét odakölcsönözve újra interpretálni fog — ezúttal az új forma materiális 

megalkotása, rögzítése nélkül.
A színész tehát egyszerre befogadó és alkotó is. Csakhogy alkotását nem lehet eredeti 
művészetnek tekinteni, hanem csak fordításnak, amennyiben egy már kifejezeti, kész 

müvet alakít át, fordít le egy másik nyelvre. Megtartja az eredeti formának bizonyos 

elemeit, pl. a szöveg ugyanaz, de változik a kifejezés nyelve, a színészi alakításban már 
nem a szó a kifejezés egyedüli eszköze, hanem vele egyenértékűen a gesztus, a mimika, a 

hang és a test.
A színész alkotta művészi forma tehát fordítás.
Azonban ha a művészi kommunikáció interszubjektivitásként való felfogása szerint 
nézünk a színész befogadására és az új forma alkotására, azt is láthatjuk, hogy a színész 
formaalkotását ugyancsak saját öntudatlan tudománya irányítja, a saját költői — színészi — 

logikája. A színész öntudatlan tudományának pedig része lett már az írói alkotás, mint a 

valóság egy kifejezése, de része a saját személyessége is, amely szükségképpen be kellett, 
hogy kerüljön ebbe az új, író által megalkotott valóságtárgyba, mégpedig éppen 

felfogásának, megértésének a pillanatában. Mostmár ez az új, közös, interszuhjekiiv 

tartalom az, ami formába törekszik: nem csupán az írói szöveg alkotta — már kész és 

befejezett — művészi valóság, hanem az írói szöveg és a színész személyessége által 
közösen kialakított új valóság, melyet ezúttal a színész művészete fog új formába önteni. 
A színész alkotta új formában jelen lesz az író eredeti formája is, a szövegforma révén, de 

belekerül a színész saját személyessége is, és a forma többi elemét már e közös tartalom 

szüli meg, mégpedig teljesen kézzelfogható módon, testileg, konkrétan és élőn.
A színész személyessége, teste-lelke az, ami az író művészi igazságát hitelesíti egy 

befogadói aktusban, de egyúttal ez a befogadói aktus egy új formát is létrehoz, ami a 

színházi kommunikációba már mint alkotás lép be, a néző számára, azt a művészi 
igazságot képviselve, ami most már a színészé is. A kommunikáció pedig folyik tovább: a 

színész és az író alkotta közös művészi igazságra a néző személyessége fog majd 

rezonálni.
Vagyis a színész nem más, mint maga az élő forma, a befogadás megtestesült formája. 
Képviseli az eredeti formát, de hozzáadja a saját személyességét is, ezúttal a szó szoros 

értelmében, és, tegyük hozzá, estéről estére változó, valóban élő módon. így válik a 

színészi alkotás paradigmaszerűvé: jól megfigyelhető módon teszi élővé — egyúttal 
szükségképpen mássá — az egyébként rezonancia nélküli, holt művet.
A színház kérdése legelőször mint a színész fordítása, az eredeti forma megváltozása, 
illetve mint annak újraalkotása került terítékre Pirandellónál.
De joggal vethető fel éppen a színészi alakítás kapcsán, hogy ez az új forma-alkotás nem 

teljes joggal eredeti művészi alkotás-e mégis? Mert bár az alkotás feltételezi a saját 
tartalmaknak való saját formaadást, nyilvánvaló, hogy az író és pl. a színész saját lelke 

sohasem lehet azonos, legjobb esetben is csak nagyon hasonló. Ha pedig a színész lelke



201

már befogadta az írói formát, rezonált az író művészi igazságára, akkor az már az ő saját 
igazsága is; és amikor az eredetitől teljesen eltérő formát kell adnia ennek a közösen 

kialakított tartalomnak, ami ekkor egy új tartalom, a kettőjük művészi 
kommunikációjában megszületett új művészi igazság, akkor — legalábbis ami a forma 

megalkotását, megszülését illeti — teljesen eredeti, saját, spontán, szabad formaalkotást 
visz véghez. Ennek a színészi formának ugyanis csak egy része az a már kész, tökéletes 

és befejezett műalkotás, aminek a befogadásbeli torzulását Pirandello siratja. A színész 

alkotása tehát, mint a forma szabad, spontán megszületése, teljes jogú műalkotás.
Nem véletlenül kapja tehát Pirandellónál a legnagyobb figyelmet a színész munkája: 
ekkor kap ugyanis a befogadói mozzanat oly módon testet, hogy kézzel foghatóan 

érzékelhető lesz az eredeti mű és a befogadói újraalkotás közötti különbség, és éppen 

amiatt, hogy a szinésznek újra kell formálnia a befogadói élményt, nem maradhat az 

élmény szintjén, elő kell adnia. Ekkor, mint a képzőművészet esetében is, más 

eszközöket fog használni, mint amilyeneket az írott alkotás: saját teste, hangja, lelke a 

matéria, mellyel dolgozva az írói ideát meg kell jelenítenie: a szó elsődleges szerepe 

visszaszorul, csak másodlagos eszköz marad, az eszme tolmácsa csupán, nem a 

kifejezésének elsődleges közege, eszköze.
Másrészről, amikor azt mondtuk, nem véletlen, hogy a "fordítások" között épp a színész 

munkája az, aminél annyit időzik, arra utaltunk, hogy minden más művészi kivitelezés 

során használt eszköztől eltérően éppen a színésznek az eszköze — ami egyúttal saját 
művészetének a matériája — hasonlít leginkább az író eredeti matériájához, sőt, magának 

a művészetnek a matériájához: a színész ugyanis a leikével, annak teljes valójával 
dolgozik, és ráadásul közvetlenül, illetve saját teste és hangja fizikai megvalósultságával, 
tehát a létező legközvetlenebb, legöszintébb eszközzel, ugyanis itt eszköz/közeg és 

matéria (szinte) egy. (Persze a "szinte" is nagyon jelentős igazságok és felismerések 

jelképe: ez más szóval a "mintha", ami pedig minden művészi alkotás hatásának és 

létezésmódjának lényege felé közelíti a vizsgálódót.)
A színészen tehát mindennél jobban megfigyelhető részben a befogadás mechanizmusa — 

tehát az, hogy hogyan tud visszhangzani egy műalkotás, egy materiálisán és eszmeileg 

létező valóság egy másik lélekben —, részben pedig maga a művészi alkotófolyamat, 
annak mechanizmusa, a színészi újraalkotásban. Persze mindig nagy művészre 

gondolunk, nem holmi ripacsra, akin mindez megfigyelhető.
Mint a II. részben konstatáltuk, Pirandello színházzal kapcsolatos, teoretikusan nem 

befejezett gondolkodása első látásra két ellentmondást foglal magában: eszerint a színház 

az életnek is egy formája és a művészetnek is egy formája. Ez egyrészt azért tűnik 

ellentmondásnak, mivel saját korábbi álláspontja szerint a színház nem művészet: az 

Illustratori, áttöri e traduttori idején még úgy látta, a színház csak fordítás. A másik 

ellentmondásnak az tűnik, hogy a színház egyszerre lehessen az Életnek és a 

művészetnek is egy formája, mivel azt is leszögezi, hogy az élet és a művészet az két



202

teljesen különböző dolog, éspedig éppen azért, mert a művészet nem képes az Élet 
lényegét, vagyis állandó mozgásban, változásban levését a művészet szükségképpen 

rögzített formájában megjeleníteni. Mégis, ez az ellentmondás fejezi ki legjobban a 

Színház lényegét, és oldja meg egyúttal azt az esztétikai problémát is, amely a rögzített 
forma és az Élet feloldhatatlannak tűnő ellentétéből fakadt.
Mint láttuk, az élő forma, vagyis a színész alkotása az, ami ezt az ellentmondást 
feloldhatja. A színész alkotta forma kétségtelenül forma, nemcsak mivel rögzített szövege 

van, és gesztusok, mimika, hang és testi való materializálják, hanem azért is, mert minden 

élettelisége és közvetlensége ellenére az Élet egy víziója, nem kaotikus, forma nélküli 
áramlás; és kétségtelen az is, hogy csak részben rögzített és csak részben rögzíthető 

forma: éppen ezért lehet igazán élő. így lehetséges, hogy a színész alkotása, amely élő 

forma, egyszerre lehet az Élet formája - a színész estéről estére változó alakítása, mindig 

pillanatnyi lelkiállapota, fizikai valósága szerint, és a művészet egy formája, amennyiben 

a színész élete formába, művészi és rögzített formába tereken zajlik a színpadon, egy 

művészi vízió megjelenítőjeként.
Pirandello a színház eme kettős természetét nem fejtette ki, csak sejteni engedi: ott 
lappang utolsó írásainak sorai mögött, hogy a színház egyszerre, egyidöben művészet és 

megvalósult művészi kommunikáció.
ílymódon éppen a színház az, ami képes megvalósítani a művészet örök törekvését: az 

Élet "közvetlen" megragadásának a lehetőségét. Meg lehet kockáztatni a konklúziót: a 

színház az igazi művészet, a művészet alapformája.
Hiszen a művészet, mivel rögzített forma, éppen azt veszi el az Élettől, ami annak a 

legjellemzőbb oldala, vagyis a folytonos mozgásban, változásban levést. Amit a tiszta 

művészet a rögzített forma megalkotásakor elvesz az élettől, azt a színház úgy adja 

vissza, hogy közben megtartja mindazokat a tulajdonságokat is, amik a művészi 
rögzítésben, tehát a tiszta művészi formában lényegesek voltak, ami által a művészi 
megismerés eredménye megkülönböztethető volt a többi megismerési módtól, főleg a 

hétköznapi megismeréstől, és ami csak a formálás által, a formába rögzítés által volt 
kifejezhető, a sűrítést, idealizálást, az interpretációt; ugyanakkor elveszi azt, ami a 

rögzített formát merevvé, élettelenné teszi, vagyis megajándékozza a rögzített formát a 

befogadás általi újra élővé tétellel.
Ráadásul jól nyomonkövethetővé teszi ezt a befogadási folyamatot is, sőt, még a 

következő lépcsőjét is a befogadásnak, a hatás kiváltásának a pillanatában: a másodszor 

is interpretált s közben a szó szoros értelmében élővé (mert színész által interpretálttá) 

tett "fordítás", mint újraalkotott mű a közönséggel találkozik, és ennek a találkozásnak a 

közönségben létrejövő hatás a megfogható dokumentuma. 399

399 Nyilván alapvelő szerepe van az esztétikai diskurzusban a hatásban megfogható esztétikai 
reagálásnak, ha már a Arisztotelésznél megtalálható a katarzis fogalma, és Gadamerig új és új 
megközelítéseket kap.



203

A színház ezért paradigmatikus művészet: kissé olyan, mint az állatorvosi ló: rajta 

megfigyelhető az is, ami a művészet és a valóság között történik, és az is, ami magában a 

művészi kommunikációban történik.
A színházi kommunikáció azért emelkedik ki a többi művészi kommunikációs fajta közül 
(hétköznapi befogadás, kritika, fordítás, illusztráció), mert szinte tálcán kínálja épp e 

kommunikáció természetének a közvetlen megfigyelési lehetőségét. A színház 

megmutatja a harmadik típusú valóság, a rögzített valóság, a Műalkotás400 egyik arcát, és 

azt adja vissza neki, amit az az "első fordításkor" elveszített: azt, hogy él, ezt az 

életrekeltést éppen a második típusú valóság,401 ezúttal a színész saját belső valóságának 

a közbeiktatása útján teheti meg: az interszubjektivitás útján. Ugyanakkor nemcsak a 

szubjektumok érintkeznek a műalkotás útján, hanem a színház művészete közvetlenül 
visszacsatolja a művészi alkotást a tényleges valóságba, vagyis képes megvalósítani a 

lehetetlent, a művészet és a tényleges valóság közvetlen kapcsolatát, mégpedig éppen a 

színész művészetén keresztül. A színész művészete egyúttal a fiktív, tehát művészi 
létezésmód kiváló megfigyelési terepét is jelenti.
A színház megtartja azt a művészetből, ami szükséges ahhoz, hogy a művészet művészet 
lehessen, tehát a formát, a formáltságot; és megadja azt, ami a tökéletesen kész forma 

ellenére hiányzik a tiszta művészetből, ami nélkül hiába készült el, ami nélkül nem 

létezik: a szubjektivitásban való visszhangot, vagyis az életet. Látványosan, láthatóan 

megszünteti a művészetnek azt a vonását, ami miatt a művészet nem Elet: a 

rögzítettséget és a magában valóságot. Csak annyi marad a rögzítettségből, amennyi 
feltétlenül szükséges az emberi módon való megragadáshoz.
Ezért igaz, hogy a színház az Élet egy tökéletes kifejezési formája, éspedig abban az 

értelemben tökéketes, mert élő és közvetlen kifejezésformája. Mint kifejezésforma tehát 
nem olyan, mint a tiszta művészet, mely rögzített, önmagában tökéletes formába önti a 

művészi valóságot, melyet az elvonatkoztatás, sűrítés és idealizálás útján nyert. De nem is 

olyan, mint az Élet, mely forma nélküli, kaotikus és a maga mivoltában az ember számára 

felfoghatatlan áramlás. A Színház kifejezés, kifejezettség, tehát forma, mint a művészet, 
és ennyiben művészet; de konkrét, és egyszeri, mint az élet, és ennyiben élet. Tehát a 

Színház az Élet egyik közvetlen kifejezésformája, a színész művészete által. Végül is, a 

kor esztétikai problémájának a megoldását keresve így érkezhettünk meg újra a régi 
felismeréshez: a Színház lehet az a művészet, mely az Élet tökéletes illúzióját nyújtja.
És itt nyeri el Pirandello színházi útkeresése is esztétikai jelentőségét: nem az avantgárd 

formai újításaiban találta meg a lényeg és a felszín egyszerre való megragadásának és 

kifejezésének a lehetőségét, hanem az újra felfedezett Színház művészetében.

400 reállá fantastica. művészi valóság 
belső valóság401



204

Ш.2. Az umorismórói

III.2.1. Az umorismo mint művészet: dezillúzió és dekonstrukció

III.2.1.1. Az umorismo és a valóság viszonya: a kifejezés sajátos minősége

Ennek a problémának a kifejtésénél nagyon könnyű tévútra kerülni. Ennek legfőbb oka, 
hogy, amint már láttuk, az umorismo meghatározásakor nem tekintett el Pirandello 

tartalmi vonások megjelölésétől. Emiatt néha meglebben az a gondolat, hogy az 

umorismo esetleg, a normális művészettel szemben, képes vagy jobban képes 

visszatükrözni magát a megfoghatatlan Életet (vagyis azt "objektív igazságában" lenne 

képes megragadni), melyből a normális művészet csak egy-egy ízelítőt tud adni, a nagy 

misztériumnak csak egy-egy arcát tudja megmutatni. Mégis azt gondolom, hogy 

Pirandello, ha nem is volt teoretikusan teljesen következetes, vagy inkább időnként 
eléggé szűkszavú volt, nem így gondolkodott, nem gondolkodhatott így az umorismórói: 
mindig annak hangsúlyozására törekedett, hogy az umorismo művészet, tehát 
értelemszerűen a művészet lehetőségeinek, jellemzőinek az umorismóra is érvényesnek 

kell lenniük.
Bár az umorismo kissé más művészet, de nem lényegileg más. Nincs rá bizonyíték, hogy 

Pirandello a művészetnek, vagy magasabb rendű művészetnek tartotta volna: egyszerűen 

csak másnak tartotta, olyan művészetnek, mely bár új tudomásokat képes az életről 
közölni, melyek akár sokkolóak is lehetnek, (és ezeket az új tudomásokat Pirandello le is 

írta, alaposan megnehezítve ezzel az értelmező munkáját), de arra nem lehet képes, amire 

a művészet általában, lényegénél fogva nem lehet képes: az "objektív igazság" 

megmutatására. Ebből a szempontból nézve teljesen lényegtelen, ahogy Pirandello 

korábban maga is mondta, hogy az alkotó hisz-e vagy sem az "objektív" valóság 

létezésében; ez csupán filozófiai, nem gyakorlati probléma. Mert ha van, ha nincs a 

valóságnak "objektivitása", a művészetnek nem célja ennek megmutatása; ez legfeljebb a 

tudomány ambíciója lehet. A művészetnek éppen ellenkezőleg, a szubjektivitás minél 
őszintébb felmutatása a célja; annak a viszonynak a minél őszintébb kifejezése, ami a 

valóság és az alkotó között van. Éppen az a módosulás, amit a természetnek, a való 

világnak az alkotó lelkében való visszatükröződése "alkot" a természet müvén, ez az 

érdekes a művészetben. Ezt ma esztétikai viszonynak nevezzük.
Pirandello szerint az umorista felismeri az emberi elme illúzióteremtő szükségletét, a 

világ ürességét, a tudat korlátozott lehetőségeit a megismerésben, az élet 
megragadhatatlanságát. Ez azt jelenti, az umoristának konkrétan megfogalmazható 

tapasztalati, ismeretelméleti háttere van; és éppen ez a "valóságismeret" az, ami az 

umorismo sajátos művészi működésének a feltétele.



205

A tartalmi jellemzők felsorolásakor határozottan úgy tűnik, az umorismo egy adott, 
határozott tartalmú valóságismeret talaján álló filozófia, világnézet, mely egy sajátos 

művészi alkotói módszert működtet. Vagyis mintha nagyon szoros, és teljesen sajátos 

kapcsolat lenne a "valóság" és e speciálisnak definiált alkotás között: épp ez a sajátosnak 

felismert valóság irányítja, és ez is teszi mássá, különbözővé a normális művészettől az 

umorismo sajátos művészetét.
A normális művészetben is a költő háttértudása alakítja ki az intuíciót, és ez az a 

"valóság", ami a művészi formát létrehozza, amely irányítja a mű formálódási folyamatát. 
De az umorismóban ez a folyamat nem olyan, mint a nomális művészetben: az umorista 

ugyanis vem fogadja el objektívként a saját költői tudományát, háttértudását, kritikusan 

viszonyul hozzá, éppen a művészi intuíció kialakulásának pillanatában: és ezért 
következik be az intuíció meghasadása, megkettőződése. Vagyis amíg a normális művész 

láthatatlan tudománya akadálytalanul és mindenféle értelmi revízió, kontroll nélkül 
szerveződik koherens világképpé, a művészi igazság víziójává, már a művészi 
intuícióban, addig az umoristánál éppen a láthatatlan tudás tartalma az, ami 
megakadályozza e koherens világkép, a művészi valóság víziójának a létrejöttét.
Vagyis az umorismo intuíciójából pontosan az a művészi valóságot konstituáló 

koherencia hiányzik, ami minden más művészet alapvető sajátossága. Ugyanakkor az 

umorista mű, mint formáltság mégis létrejön, és ezáltal mégis művészi valóságot alkot: a 

koherencia és az objektív igazság megalkotása értelmi, tartalmi lehetetlenségének 

valóságát, és az objektív művészi igazság megfogalmazhatatlanságának művészi 
igazságát. Éppen ebben az aktusban azonban mégis interpretál: mivel az interpetáció 

illuzórikus mivoltának a demonstrálása is interpetáció. Az umorista műalkotás létrejön, 
mint negatív interpetáció, miközben leleplezi önmagát, a művészetet, az emberi 
természetet. Dekonstrukció és dezillúzió.
Sajnos az umorista mű mögött álló tudás, tapasztalat (mely az umorista szerint éppen 

inkább a nem tudás, és a tapasztalatok illuzórikus volta) működéséről csak közvetett 
elképzeléseink lehetnek, a reflexió működésmódjának leírásán keresztül, mely a normális 

alkotói folyamatot megakasztja. Arról, hogy a folytonosan kizökkentett formafelvétel, a 

harmonizáló képek előbukkanása helyett az ellentettek megjelenése ellenére a mű, a 

forma intuíciója hogyan tud mégis kibontakozni, hogyan tud a születésében már 
megkettőződött műalkotás-csíra művé fejlődni, arról Pirandello nem beszél.
Az umorista beengedi a műalkotás világába az élet kiszámíthatatlanságát, a lélek 

szakadékait, mindazt, amit a rendes író eldob; a hétköznapi részletek jelentik számára az 

aranybányát. Az umorista számára a meztelen élet érdekes. Az umorista művészete az 

egyediben is képes nagy dolgok visszatükrözésére, vagyis nyilván a normális művészet 
sűrítése és idealizálása (tipizálása) nélkül. A rendes művész pedig harmonikus egészbe 

rendezi világát, idealizál és sűrít.



206

Korábban azt mondtuk, a rendes művész szelektál. Az umorista mintha nem szelektálna: 
mintha méginkább engedné a műben az életet a saját törvényei, pontosabban a saját 
kaotikus rendetlensége szerint megjelenni. Csakhogy az umorista még a rendes 

művésznél is nagyobb mértékű, mondhatni dupla szubjektivitással viszonyul az általa 

észlelt valósághoz, kétszeresen is reagál rá. Egyszer a spontán érzelmével, egyszer ennek 

az ellentettjével, korrigálásával, a sentimento del contrarióval.
Nem arról van szó, hogy az umorista jobban, teljesebben látja tehát a valóságot. 
Mindössze annyi történik, hogy a valósághoz való viszonya megduplázódik, és ezáltal 
bizonytalanná, kétségessé válik, megkérdőjeleződik. Vagyis a módosulás, amit az elme 

hagy a természet művén, az próbál kibújni saját bőréből, azáltal, hogy megkérdőjelezi 
önmagát. Ez felfogható úgy is, mint törekvés a tisztábban látásra, mint egy kibújási 
kísérlet az emberi elme természetéből fakadó megismerés korlátozott lehetőségei közül. 
Ám ez a kísérlet természetszerűleg kudarcra van ítélve; ettől a tárgy, az alak, a világ nem 

lesz biztosabb, határozottabb, vagy objektívebb körvonalú, nem lesz valóságosabb, sőt: 
bizonytalanabbnak, elmosódottabbnak, méginkább ki-megismerhetetlennek tűnik.
Az umorista tehát a valósággal nincs "közvetlenebb" viszonyban, sőt: végeredményben 

még távolabb kerül a megragadásától, mint a "normális" művész: ha lehet, a valóság 

mégjobban kibújik a keze alól. Bár lehet, hogy a valóságnak ez a megragadhatatlansága 

igaz ismeret a valósággal kapcsolatban, azért mégiscsak egyetlen, ráadásul negatív 

ismeret.
Ne gondoljuk, hogy a forma nélküli, kaotikus áramlásnak felfogott, vagy látott életet ez a 

fajta kaotikus, dekonstruktív művészet jobban megragadná. Emögött a látszólagos, a 

normálisnál nagyobb mértékű "objektivitás" mögött csak a léleknek egy másfajta 

működése áll, amely egy újabb természetet, egy újabb igazságot, egy újabb valóságot 
láthat és láttathat, mely talán mentes bizonyos illúzióktól, komponáltságtól, de nem 

vonatkozhatnak rá a művészi megismeréssel kapcsolatban más törvények.
Am ha Pirandello művészetről vallott nézeteit tekintjük, nem is gondolhatjuk komolyan, 
hogy az umoristára ne lennének érvényesek a művészi ábrázolás és a valóság viszonyára 

vonatkozó alaptörvények. Az umorismo művészi valóságára lényegében ugyanazok az 

áttételek jellemzőek, mint a normális művészet valóságára: ugyanúgy a belső valóságból, 
a fantáziából származik, ugyanúgy egy harmadik fajta valósággá szerveződik, és 

ugyanúgy a tényleges valóságra vonatkozik. Csak e valóságra vonatkozás önreflektív 

tartalma, minősége más, mint a rendes művészi alkotásé: nem értelmessé és koherenssé 

"akarja tenni" a tényleges valóság formálatlan misztériumát, hanem felmutatja e tényleges 

valóság lényegi inkoherenciáját, és egyúttal azt a szerepet is, amit az emberi elme tölt be, 
mikor ezt a megfoghatatlan valóságot megpróbálja a maga képére formálni. Ugyanakkor, 
mivel maga formált és rögzített, mivel éppen az a művészi képzetet jellemző törekvés és 

belső energia mozgatja, hogy a formálatlan Élet-misztériumot valahogyan 

megragadhassa, rögzíthesse, mégiscsak az Élet misztériumának egyik arca lesz,



207

művészet. Az, hogy nem "akarja" az Életet koherenssé tenni, természetesen nem az 

akarás hétköznapi, tudatos, egoból származó akarása értelmében értendő. Talán 

helyesebb is lenne úgy fogalmazni, hogy az umorista művészi víziója nem képes, saját 
maga legnagyobb zavarára és kétségbeesésére, koherenssé válni, éppen azért, mert az ő 

hétköznapi képzeteiből elraktározott valóságképének része lett az emberi elmére, annak 

működésmódjára, természetére vonatkozó ismeret, tudás is, és ez befolyásolja magát a 

világról alkotható víziót is. vagyis tulajdonképpen az emberi elme "felfedezése", 
tartalommá, hétköznapi képzetté válása, önmagára látása alakítja ki az umorismo sajátos 

tartalmú művészetét.
Az viszont, hogy az umorista ritka és kivételes művész, hogy mögé lát egy bizonyos (az 

emberi elme természetéből fakadóan konstruált) valóságnak, leleplezi illuzórikus és fiktív 

voltát, még nem jelenti azt, hogy ez a leleplezés pusztán a lepel lerántásával hívebb, 
"objektívebb" ábrázolás — vagy Pirandello felfogásánál maradva élőbb (de)konstrukció 

lehet — a megfoghatatlan valóságról. Bár Pirandello azt mondta, az umorista művészete 

az egyediben is képes nagy dolgok visszatükrözésére (tehát ebben a tekintetben nagyon is 

más lenne, mint a normális művészet, egyáltalán, a művészettől eltérően kellene 

működnie, valamiféle, már felvillantott harmadik utas megoldásként), a különös 

művészetben alapvető minőségének a kikerülésével legfeljebb annak az elkeseredett 
lelkiállapotnak lehet hű ábrázolása, amelyet a megfoghatatlan, rögzíthetetlen, kaotikus 

valósággal szemben akkor érzünk, mikor rájövünk, hogy eddig pusztán illuzórikus 

konstrukciókat alkottunk róla, a valóságnak hitt képzeteink alapján. Az umorista 

meghasonlottsága, boldogtalansága, szenvedése, ellentétes érzések között vergődő lelke 

is ez utóbbi feltételezésünket támasztja alá: adja bár a bölcsesség pillanatnyi illúzióját a 

végtelen űr megpillantása, végül csak zavarunkat, csak tudatlanságunk érzetét, a világ 

megismerhetetlensége miatti tehetetlenségünket növeszti univerzális méretűvé.
És ezt erősíti maga Pirandello is, mikor majd 200 oldalas umorismóról szóló tanulmánya 

végén azzal zárja elmélkedését, hogy az umorismo a sentimento del contrario.
Ez valóban egy lelkiállapot: a valóság oly módon jelenik meg benne, amennyiben ez a 

lelkiállapot felmutatja az umorista művész valósághoz való viszonyát, e viszony speciális, 
gyötrő, ellentmondásos mivoltát. Az umorista művészete ezt a módosulást alkotja a 

természet művén: megmutatja, leleplezi a természethez való lehetséges viszonyulások 

relatív, szubjektív, egymással akár ellentmondásban is álló mivoltát, és ezzel cáfolja a 

normális művészet sugalmazta létező koherenciáját a világnak, elkeseredetten és 

rémülten emlékeztet, hogy a koherencia nem a világ sajátossága, hanem az emberi 
gondolkodás terméke.402

402 Bár nem feladata e dolgozatnak az umorisinónak mint művészetnek az umorisztikus műalkotásokon 
keresztüli jellemzése, annyi mégis idekívánkozik, hogy akár a posztmodernt. akár a dekonstnikció 
különféleképpen artikulált megjelenéseinek divatját tekintjük, felfedezhetjük mögöttük mint ős-attitüdöt. 
az umorismót. Ez az intuíció is oka lehel a jelen dolgozat 1. részében konstatált Pirandcllo-láznak: a 
dckonstrukció ésa poszlmodern modern korunkban pregnánssá vált viszonyulás-jelenségének a 
Pirandcllónál már megjelent, sőt. szinte modellezett ősképére való ráérzés. (Természetesen még kevésbe



208

III.2.1.2. Az umorismo és az igazság

Említettük korábban, hogy az igazság próbaköve lehet a rendes és az umorista művészet 
megkülönböztetésének: az umorista művészetben megengedett, hogy a hétköznapi élet 
banális részletei, lényegtelen esetlegességei is megjelenjenek, azok a hétköznapi 
részletek, amelyek a rendes művészetben feleslegesek, éppen azért, mert nem igazak, 
nem az igazi, tehát ideális létezést fejezik ki. Az umorista művészetében ugyanis éppen 

ezek azok az elemek, amelyek az igazságot képesek kifejezni. Vagyis az umorista művész 

azért más, azért kivételes, mert ő az egyedi, szubjektív esetben is képes megvalósítani azt, 
amit a művészet egyébként idealizálással, sűrítéssel, egyszerűsítéssel szokott: azt, hogy 

igaz. Ellentmondás van tehát a hétköznapi részletek igazságértékének a megítélésében: 
az umorismo esetén képesek kifejezni az igazságot, a rendes művészetben nem.
Hogyan lehetséges ez? Vajon az egyik állítás megsemmisíti-e a másikat, s ha igen, melyik 

melyiket?
Első látásra úgy tűnik (az umorismóról mondottak érzelmi töltése miatt, tehát poétikai 
kulcsban), hogy az ideális, az idealizáló művészi szintézis nem igaz, mert illuzórikus az a 

világ, amit megalkot. Ezt írja Pirandello:
Tutti i fenomeni о sono illusorii, о la ragione di essi ci sfúgge, inesplicabile. Manca 
affatto alia nostra conoscenza del mondo e di női stessi quel valore obiettivo ehe 
comunemente presumiamo di attribuirle. E una costruzione illusoria continua.403

Fontos azonban észrevenni, hogy e megfogalmazásban az ismeret objektív volta (nem az 

igazsága!) az, ami szembenáll az ember illúzióalkotó — értelemalkotó — tevékenységével. 
Az ember önmaga fiktív és valamiképp mégis őszinte interpretációja — spontán illúziója, 
ahogy Pirandello nevezi — szerint rendezi be a saját életét, és e fiktív interpretáció, ez az 

illuzórikus konstrukció fiktív és illuzórikus voltában is lelepleződik az umorista számára. 
A komikumban, a szatírában való leleplezések során nem kérdőjéleződik meg az 

ellentétesség kiindulópontját képező értelem, nem lényeges, hogy illúzió-e vagy sem az a 

rend, az az értelem, mely a leleplezendőt leleplezi, sőt: csakis az elfogadott értelem — 

mint közös megegyezéssel elfogadott érték — talaján állva jöhet létre a (ki)nevetés 

kívülálló, elutasító állásfoglalása. (Vagyis elfogadunk egy általunk konstituált 
világrendet.)
Komikus, szatirikus és umorista az ellentét megnyilvánulására való reakció módjában 

különböznek, az umorista nemcsak az ellentétet érzékeli, hanem ugyanakkor úgy éli

fér e dolgozat keretei közé a posztmodern esztétikájáról értekezni; annyi azonban valószinűsíthető, hogy 
egy ilyen esztétika kialakulásának gyökereinél az umorismo - akár mint művészet, akár mint filozófia - 
ott kell, hogy legyen.)
403 v.ö. Pirandello: "L'umorismo", op. cit. p. 161. "A jelenségek mindegyike vagy illuzórikus, vagy nem 
sikerül az értelmüket megragadnunk. Világ- és önismeretünk teljességgel nélkülözi azt az objektivitást, 
amit rendesen neki tulajdonítunk. Egy folytonos illuzórikus konstrukció. " (Saját ford.)



209

meg, hogy az ellentét konstatálásával egy addigi értelemalkotó illúziót is elveszít, ezért 
nemcsak nevet, de sír is.
A másik tényező, amire fel kell figyelni, hogy illuzórikus (nem objektív) ismereteink az 

emberre és az ő világban elfoglalt helyére vonatkoznak, nem a természeti világra. Itt 
tehát a specifikusan emberiről és a vele kapcsolatos ismereteinkről — ezek illuzórikus 

vagy objektív voltáról — van szó, nem a megismerésről általában. Ilyen specifikusan 

emberi pl. a morál, és általában a szocális együttélés, az emberi kapcsolatok hálózata, 
melybe az umorista úgy tud behatolni, hogy lerántja a leplet a morálnak álcázott 
számításról, a hiúságról, az önáltatás változatos módozatairól, melyek mind 

konvencionálissá válhatnak a társadalmi beidegződés során, a hazugságról, az 
őszinteségnek álcázott hamisságról — s az umorista ezeket a szimulációkat, melyeket az 

ember valójában a saját túléléséért folytatott harcban használ, leleplezi — nem haragszik 

meg érte, inkább elszórakoztatja a leleplezés.
Mármost az umorista felfedheti az ember illúzióképző természetét, ez azonban még nem 

garantálja, hogy az ő igazsága, pusztán azért, mert leleplezés, művészileg igazabb, vagy 

emberileg hitelesebb lesz.
Pirandello egyébként sehol nem is állítja, hogy az illuzórikus az ne lehetne művészileg 

igaz. Hiszen a művészi igazság és az "objektív ismeret" az két különböző dolog: az 

igazság nem is a valóság tulajdonsága, csak az ember által a valóságnak tulajdonított 
érték. És azt sem állítja sehol, hogy a mm umorista művészet ne lehetne művészileg igaz. 
És biztosak lehetünk benne, hogy ezt komolyan is gondolja: Dantét nagy művésznek 

tartja, mégis elutasítja, hogy umorisztikus részletek lennének a Színjátékban, vagyis még 

legbelül sem gondolja úgy, hogy a rendes művészet az nem igaz művészet, csak az 

umorismo lenne az.
Mindezért nem érthetek egyet Claudio Vicentininek az umorismo és a művészet 
különbségét az autentikus-inautentikus szembenállásban megfogalmazni kívánó 

konklúziójával. Vicentini szerint Pirandello az umorismoval egy közvetlen 

valóságábrázolási lehetőséget ajánl. Arra alapozza ezt a megállapítását, hogy a 

sentimento del contrario által az alkotási folyamatba belépnek a kritikus 

valóságtartalmak, és ezáltal képesek a valóság, az élet analóg struktúrában való 

megjelenítésére. Azonban a L'umorismoból idézett részletben404 (és máshol sem) 
Pirandello nem használja a dekomponált, folytonosan félbeszakított umorista 

valóságképpel kapcsolatban azt a következtetést, hogy ez ezáltal analóg struktúrájú405 az 

élettel, hiszen éppen az a problémája, hogy az élet az emberi elme számára nem 

felismerhető struktúrával rendelkezik.
Mármost az umorista mű szaggatott, kitérőkkel tarkított struktúrája az mégiscsak 

struktúra, az umorista mű az műalkotás, és jóllehet nem a normális művészet idealizáló

404 v.ö. idem, II. rész, VI. fejezet, p. 172-176. 
v.ö. Vicentini, id. mű. p. 120.405



210

szintézisét alkotja meg, de egy másik, ugyanolyan művészi alkotófolyamatban keletkezett 
interpetáciő, mint a normális művészeté. Azt kifejezni, hogy nem hiszünk abban, hogy a 

valóság ténylegesen olyan, amilyenként a művészetben interpretálódik, tehát harmonikus, 
idealizáló struktúrájú, ez nem jelenti egyúttal azt, hogy abban hiszünk, hogy a valóság 

olyan, mint amilyennek az umorista mű mutatja. Ha az umorista hinne abban, hogy a 

valóság a maga mivoltában megragadható, például éppen az általa alkalmazott 
módszerrel, azáltal, hogy dekomponálja az idealizáló struktúrákat, azt remélve, hogy a 

szétszedettség, a sajátos részletek felmutatása kifejezi ezt a nem ideális struktúrákban 

való létezést, sőt, ez maga a valóságos létezés, akkor nem lenne kétségbeesve azon, hogy 

a valóság nem ragadható meg a maga mivoltában; akkor nem a seníimenio del contrario 

lenne művészi kommunikációjának legfőbb tartalma.
Az umorismo dekompozíciója inkább egy felkiáltójel, mely arra képes felhívni a 

figyelmet, hogy nem objektívek az illuzórikus konstrukciók; de azt már nem tudja 

megmondani, hogy mi az, ami objektív. A felmutatott egyedi részletek, sajátos esetek a 

dekonstrukciót és dezillúziót szolgálhatják, egy-egy olyan arcát elénktárva a valóságnak, 
amely kimarad az idealizáló művészet konstrukcióiból. Az így megragadott részletek a 

teljesség felmutatásának igénye nélkül lehetnek elszigetelt darabjai a nagy és 

megismerhetetlen életmisztériumnak, de arról sehol sincs szó, hogy ez a művészet képes 

megragadni a nagy Eletmisztériumot a maga mivoltában.
Vicentini szerint viszont az umorismo és a valóság — általa analóg struktúrájúnak ítélt — 

megfelelése teszi lehetővé az umorismo és a normális művészet közötti kapcsolat, 
pontosabban különbözőség rögzítését. így ír:

Questa teória apre il probléma del rapporto tra l'umorismo e l'arte comune. Da un lato 
l'umorismo rischia di apparire l'anti-arte. Nel processo creativo, infatti, interviene la 
riflessione attiva in modo es/raneo al procedimenlo generale e l'organicitá costitutiva 
dell'opera d'arte sembra esserne dissolta. ... D'altra parte, invece, il procedimento 
creativo resta sostanzialmente lo stesso e l'umorismo appare come un caso particolare 
dell'arte in generale. Tale si sforza di presentarlo Pirandello, particolarmente nella 
seconda edizione del saggio, in risposta alle critiche mosse da Croce ...

Vicentini szemmel láthatóan ellentmondásként igyekszik interpetálni az umorismo 

megítélését Pirandello részéről, amikor azt mondja, hogy Pirandello egyrészt 
hangsúlyozza a reflexió eltérő szerepét az alkotói folyamatban, melynek eredménye az 

umorista mű dekonstrukciója, másrészt végső soron a mindennapi művészetével 
lényegileg azonosnak igyekszik feltüntetni az umorismo alkotói folyamatát.

406

406 idein. p. 121. Kiemelés tőlem. Ezzel a teóriával (mármint az umorismóéval) belepünk az umorismo 
és a közönséges műv észet kapcsolatának problémakörébe. Egyik részről az umorismo azt kockáztatja, 
hogy anti-művészetnek tűnik fel. Valóban, az alkotási folyamatba a reflexió cselekvő módon lép közbe, a 
folyamat egészétől elkülönülten, és úgy tűnik, felbomlasztja a műalkotást konstituáló organikusságot. ... 
Másrészről viszont az alkotó folyamat alapvetően ugyanaz marad, és így az umorismo olybá tűnik, mint 
a művészet egy sajátos csele. Pirandello azon igyekszik, hogy ilyenként mutassa az umorismót. 
különösen az esszé második kiadásában, mely a crocci kritikára való válaszként született, (saját ford.)



211

Véleményünk szerint azonban nincs ellentmondás Pirandello álláspontjában, legfeljebb 

annak kifejtése nem annyira aprólékos, hogy szembetűnne lényegi koherenciája. Ugyanis 

a reflexió eltérő, más szerepe nem a tényleges alkolói folyamatban, vagyis a forma 

felvételének, megszületésének a művészi, kreatív fázisában figyelhető meg, hanem még 

az előtt, az intuíció kialakításának a fázisában; abban a szakaszban, amikor a tényleges 

valóság a művész belső valóságává alakul, majd e belső valóság a művészi intuícióban ölt 
testet. A sajátosan viselkedő reflexió (mely egyébként egyáltalán nem kívülálló, estramo, 
a valóságképzési folyamatban, sőt, még ennek az intuíciót követő szakaszában, a művészi 
formálódási folyamatban sem) a művészi intuíciót hasítja ketté; a továbbiakban viszont ez 

a hasadt intuíció a forma felvételének a folyamatában valószínűleg ugyanúgy viselkedik, 
ugyanúgy irányítja a formálódást, mint ahogyan a normális művészi alkotófolyamatban. 
Vicentini ezt másképp látja, és az általa ellentmondásnak ítélt feszültséget a 

következőképpen igyekszik feloldani.

La soluzione ci sembra possa essere scorta nella concezione di Pirandello déllé due 
posizioni, inconsapevole e cosciente. Queste non sono due tra gli atteggiamenti 
possibili, sono le situazioni fondamentali della persona ehe qualificano radicalmente il 
suo rapporto con la realtá, si riflettono in ogni attivitá, e coinvolgono il mondo. La 
príma é coscienza inautentica, vittima dell'illusione, e perciő conoscendo e operando 
non puö ehe mistificare: in lei il mondo si pone e viene deformato per ciö ehe non e. 
La seconda é coscienza autentica, in lei il mondo si pone e viene realizzato per quello 
che e. Nelle due posizioni la stessa attivitá, l'arte, avrá dunque due esiti different: 
inautentico e autentico.407

Majd, végül is e konklúzióval zárja eszmefuttatását:

In questo modo l'arte in genere e l'umorismo non sono né arte e anti-arte, né arte in 
generale e caso particolare: sono ambedue arte, come attivitá inautentica e autentica, 
evasione e realizzazione. ... L'opera d'arte é sempre organica e superiore, ma nell'arte 
inautentica l'organicitá é arlificiale e la superioritá é evasione. Nell'umorismo, invece, 
l'organicitá é naturale e la superioritá é realizzazione totale.

Az idézett passzusban több vitatható megállapítás is van.

408

407 idem. p. 122. Kiemelés lőlem. Úgy tűnik, a megoldást Pirandellónak a két álláspontról, az 
öntudatlanról és a tudatosról kialakított koncepciójában találhatjuk meg. Nem két lehetséges 
magatartásról, hanem a személy alaphelyzeteiről van szó, melyek alapjaiban minősítik a valósághoz való 
viszonyát, minden cselekedetében megnyilvánulnak és rávetülnek a világra is. Az első egy nem hiteles 
tudat, az illúzió áldozata, és így a megismerése és cselekvése során nem tehet mást. mint hogy 
misztifikál: benne a világ olyanként tételeződik és olyanná alakul, amilyen a valóságban nem. A 
második hiteles tudat, benne a világ olyanként tételeződik és valósul meg, amilyen. A kétféle 
tudatállapotban ugyanaz a tevékenység, a művészet, kétféle eredményű lesz: nem valódi és valódi, (saját 
ford.)
408 idem, p. 124. Kiemelés tőlem. Ilymódon a közönséges művészet és az umorismo nem a művészet és 
anti-művészet, sem az általában vett művészet és egyedi eset szembenállásában értelmezhető: hanem 
mindkettő művészet, de mint valódi és nem valódi tevékenység, mint evázió és megvalósítás. ... A 
művészi alkotás mindig organikus és magasabbrendű, de az. inautentikus művészetben az összefüggőség 
mesterséges, és a magasabbrendűség evázió (gyors megvalósulás, mint menekülés, kitérés a probléma 
valódi megoldása elől). Az umorismóban viszont az összefüggőség természetes (értsd, olyan, mint a 
valóságban), és a magasabbrendűség pedig totális megvalósulás, (saját ford.)



212

Alapprobléma, hogy a művészeti megvalósulásokat, mint hiteleseket és hitelteleneket a 

valósághoz való viszonyuk alapján minősíti, és ezt a minősítést tulajdonképpen 

Pirandellónak tulajdonítja, aki pedig határozottan kizárta a művészet minősítséből a 

külsődleges megítélés szempontjait, és egyáltalán a tartalmi meghatározókat, mikor 

leszögezte, hogy a művészetet egyedül a formája minősíti, nem a tartalma vagy az 

erkölcsisége. Pirandello egyáltalán nem használja az autentikus—nem autentikus 

kifejezéseket a művészet minősítésére; ő az őszinteséget használja, ami nincs 

összefüggésben a valóságnak való megfeleléssel.
Alapvető probléma, hogy Vicentini a megismerési módokat és a művészi megvalósulást 
is összekapcsolja: inautentikus megismerési módnak automatikusan inautentikus művészi 
megvalósulást feleltet meg. Pedig a megismerés eredménye, tartalma nincs 

összefüggésben a művészi megvalósulás művészi minőségével, Pirandello szerint: a 

művészetet nem a tartalma minősíti művészetté vagy nem művészetté.
Ugyancsak egy alap- és önellentmondás a művészetet művészetnek és ugyanakkor 

inautentikusnak minősíteni. Pirandello felfogásában a művészet legfőbb ismérve az 

őszinteség; ha egy mű nem őszinte, akkor az nem is igazi művészet. Mármost ha a világ 

művészi termése az umorismo autentikus művészetére és az összes többi, inautentikus 

művészetre osztható fel, akkor Pirandello szerint egyedül az umorista alkotások 

lehetnének igazi, őszinte alkotások, és semmi más. Ez nyilvánvaló képtelenség.
Túl ezeken az általános szemléletbeli problémákon, a részletekben sem lehet 
egyetértenem Vicentinivel. Az első részlet, amivel vitába szállanék, hogy az emberi 
megismerésnek a tudatos és az öntudatlan valóban két alaphelyzete; majd hogy ez 

Pirandello által lenne inconsapevolének és coscientének, mint megismerési 
alaphelyzeteknek nyilvánítva. Ez Vicentini koncepciója409, kétféle világnézetről, mely az 

embereket két csoportra osztja, aszerint, hogy milyen a valósággal szemben elfoglalt 
álláspontjuk. Vicentini azonosítja az illuzórikus koncepciókat kialakítókat az 

öntudatlanokkal, míg a tudatosok az illúziótlanok; sőt, e két pozíció később helyesnek és 

helytelennek is őáltala minősül: vagyis az illúzióalkotó öntudatlanok nem ismerik meg a 

valóságot a maga mivoltában, míg az illúzióban tudatosok igen. Több szempontból is 

vitatható ez a csoportosítás. Először is azért, mert Pirandello ezt ebben a formában nem 

tette. Másrészt, mivel a tényleges valóságot a maga objektív mivoltában alapvetően 

megismerhetetlennek tartotta az emberi elme számára, nem tehetett lényegi különbséget 
a világ megismerése szempontjából azok között, akik öntudatlanságukban azt hiszik, 
megismerik a világot, mikor illuzórikus konstrukciókat alkotnak az életről, és azok 

között, akik tudatában vannak annak, hogy nem ismerhetik meg: tudatos és öntudatlan 

végül is egyformán illúziókat fog alkotni a világról, mivel nem tehet mást. Legfeljebb az 

egyik boldogabb, mint a másik; az egyik képes részt venni a társadalom életében, a másik 

kirekesztődik. A világot azonban a tudatos sem ismerheti meg jobban, mivel a világ

409 idem, p. 21-28.



213

megismerhetősége nem a tudatosság fokától, nem is a tudat tartalmaitól, nem is az ember 
saját korlátainak a kiábrándító megismerésétől, hanem az emberi elme reális 

megismerésbeli lehetőségeitől függ. Egyébként sem a művészek világnézetét, filozófiáját 
kell minősíteni, hanem a művészetüket: vagyis azt, hogy hogyan alkotnak világot a 

maguk filozófiája alapján.
A következő vitatható pont az, hogy az biconsapevole megfeleltethető az 

mautenticónak, és a comapevole az antenticónak — ennek Pirandello egész esztétikai 
gondolkodása ellentmond. Hiteles, autentikus az a művészet lehet, amely teljesen mentes 

az egó saját ambícióitól, diktátumaitól, amely engedi a tárgyát a saját törvényei szerint 
létrejönni, amely rezonanciát képes kiváltani a befogadójában, és sorolhatnánk. A 

művészi alkotófolyamat létrejöttéhez és lefolyásához, ami tulajdonképpen hitelesíti a 

művészi alkotást, nincs közvetlen köze a művész világról alkotott felfogásának, hitének: 
mindegy, hogy hiszi, hogy a valóság létezik, és megismerhető, vagy nem hiszi. Attól, 
hogy tudatában van a világ megismerhetetlenségének, nem fog hitelesebb, őszintébb, 
igazabb művészi alkotást létrehozni; (sőt, talán inkább egyáltalán nem akar semmiféle 

művészi alkotást létrehozni, mert úgy gondolja, minden emberi konstrukció úgyis 

illuzórikus), minthogy attól sem lesz őszintébb vagy hitelesebb a művészi alkotás, ha 

alkotója hisz a világ megismerhetőségében.
Az utolsó vitapont az, hogy az inautentikus tudat az csak illúziót képes létrehozni, és 

ezért olyannak jeleníti meg a világot, amilyen az nem, míg a tudatos tudat a világot 
olyannak jeleníti meg, amilyen az valójában. Ez a megállapítás Pirandello filozófiájával is 

és esztétikájával is szöges ellentétben áll. Először is implikálja azt, hogy a világ a maga 

objektivitásában megismerhető: ezt Pirandello nem vallja; másodszor azt implikálja, hogy 

a művészetnek a feladata az, hogy ezt a világot tükrözze, ábrázolja a maga 

objektivitásában; harmadsorban, következésképpen, lehetséges olyannak ábrázolni a 

világot, mint amilyen az a valóságban, és olyannak is, amilyen az nem. Pirandello szerint 
a művészet nem a tényleges valóságot tükrözi, vagy ábrázolja, hanem a művészi 
valóságot alkotja, és az aszerint hiteles, igaz, hogy őszinte-e, vagyis hogy engedi-e 

érvényre jutni a világ saját természetét. Ez a természet pedig nem lehet a világ "csak 

objektív" tulajdonsága, mert akkor a művészet tükrözés lenne, és nem alkotás. Ráadásul 
e művészi világ igazságának megítélése csak a művészi kommunikáció aktusában 

lehetséges, tehát semmiképpen sem valamiféle külső összevetés útján, pl. a valósággal.
Az, hogy az illúzióképzők organikus művészi valósága mesterséges, szintén nem 

Pirandello gondolata; nem attól lesz mesterséges alkotás egy művészi valóság, hogy 

illúzió az alapja, és nem pedig az illúziótlan tisztánlátás, hanem attól, hogy alkotója 

tudatosan komponálja, részekből rakja össze, és nem saját spontán törvényei szerint 
hagyja formálódni. Attól is mesterséges lesz, ha utánzás és nem eredeti. Ha az alkotó 

illúziója, melyet a valóságról alkot, őszinte, akkor művészileg nem lesz mesterséges a 

mű, amit megalkot. Másrészt az umorista mű természetes organikusságáról és teljes



214

megvalósultságáról szólva Vicentini szintén ellentmond Pirandellónak: Pirandello szerint 
ugyanis az umorista mű inorganikus, szétesett, és sajátos részletekre vadászik. Nem az 

Elet rendetlensége fejeződik ki a az umorista mü "természetes (in)organikusságában", 
hanem az emberi elme tehetetlensége: a rendezésre képtelen elme önmaga 

rendezetlenségét jeleníti meg az umorismo inorganikusságában, nem a (látható) rend 

nélkül való életet (főleg nem analóg struktúrában, azaz strukturálatlanságban).
Ha pedig arra gondolunk, hogy Vicentini azért felelteti meg a tudatos viszonyulást az 

umorismo attitűdjének, mert a reflexió szerepét tudatosságnak, a tudatos gondolat 
aktivitásának tartja, akkor emlékeztetnünk kell a pirandellói umorisztikus reflexió 

fogalmára: szó sincs ugyanis a logikus ész tudatos és kívüláló beavatkozásáról az alkotói 
folyamatba; az umorismo reflexiója a képzeleti aktivitás speciális projekciója, úgy 

születik a fantáziaképből, mint árnyék a testből.410 Vagyis a belső valóság egy teljesen 

más régiójában hat és működik, mint a tudatos tudat.
Végül is ezekből a nem helytálló premisszákból nem is következhet helyes megállapítás: 
nem lehet igaz tehát, hogy Pirandello úgy gondolja, a normális művészet inautentikus, az 

umorismo autentikus — mert ez vagy azt jelentené, hogy a normális művészet sosem lehet 
őszinte, csak az umorismo (ami, természetesen, képtelenség, Pirandello ilyet sehol sem 

mond, sőt, inkább éppen azt mondja, hogy az umorista az, aki nem tudja őszintén, 
spontán megélni azokat az érzelmeket, amelyeket a normális művészetet alkotó művész), 
vagy azt feltételezné, hogy a művészetet valami máshoz — ami rajta kívül áll — kell 
viszonyítani, például a "valósághoz". Márpedig ezt Pirandello sehol nem mondja, sőt: 
mindenütt azt hangoztatja, hogy a művészet a saját törvényei szerint születik, értékét 
megvalósultságának minősége jelenti. Sehol nem esik szó arról, hogy az a 

háttértudomány, ami a mű saját törvényeit adja, a müvet tartalmilag vezérli, az egy 

objektív mérce szerint mérhető tudást foglal magába, s ezért lehet autentikusabb és 

kevésbé autentikus, nyilván objektivitása mértékében; valójában e háttértudás 

autenticitását egyedül az biztosíthatja, ha őszinte, azaz megfelel a tárgy saját 
természetének, illetve ha közlése során annak minősül, pl. a befogadó által.
Pirandello nem osztályoz világnézetek között; ha saját mércéjét alkalmazza, nem is 

minősíthet aszerint művészetet, hogy milyen világot láttat: egy illuzórikusán konstruáltat 
vagy egy olyat, melyet egy másfajta interpretáció az ilyenféle konstrukciók alatt, mögött 
tételez fel. Már csak azért sem, mert elismeri az illuzórikus konstrukciók 

szükségszerűségét, létjogosultságát, és sehol sem mondja, hogy ha a művészet ilyen 

világot alkotott, akkor az nem igazi művészet. (Pl. elég Vergára gondolni, aki egyáltalán 

nem umorista, de kétség sem férhet hozzá, hogy Pirandello a művészetét igazi, nagy 

művészetnek tekinti.)
Csak az nem igazi művészet, amelynek alapjánál az attitűd, mellyel a világ­
konstrukcióhoz lát az alkotó, nem igazi, hanem kigondolt, komponált, külső elvárások

410 v.ö. Pirandello: "L'umorisnio", op. cit. p. 147.



215

szerint összerakott. Ha az illúzió őszintén átélt, akkor miért ne eredményezhetne valódi 
művészetet? Hiszen minden, a külső világról alkotott képzetünk illúzió; az is, amelyet 
érzékeink közvetítenek, és az is, amelyet a művészetben közlünk; éppen azért, mert nincs 

a valóságnak egy, mindenki számára azonos, objektív olvasata; mert a művészi 
megismerés hitelességét az őszinte átéltsége adja, nem a külső valóságnak való "objektív" 

megfelelése. Az átéltség és az ezt kifejező esztétikai tény kommunikál az ember számára 

emészthető információt az életről (a háttértudás élettudományának vízióit), és a 

kommunikáció az, ami egyúttal hitelesíti is ezt a tudományt.
Végül is akkor kellenek, jogosak a hétköznapi, banális részletek az igazság 

felmutatásához, vagy éppen ellenkezőleg, kerülni kell őket a művészi alkotásban? Lehet- 
e két igazság? Van vagy nincs ellentmondás a művészet meghatározásában?
Ha a művészi igazság meghatározását felidézzük, az ellentmondás részben megszűnik: 
igaznak a művészetben azt az objektivitást tudjuk érezni, ami felveszi a szubjektivitás 

köntösét. Van tehát a művészi alkotásnak igazságértéke, csak ez nem abszolút. Az 

igazságérték nem a mű objektív, immanens tulajdonsága, csak olyasmi, amit mi magunk 

tulajdonítunk neki, az értékelés aktusában. Ugyanez áttehető a valóságra: a valóság 

jelenségei közül igaznak azt tudjuk érezni, amivel személyes kommunikációra tudunk 

lépni; a valóság konstrukciói közül is azt fogjuk igaznak érezni, amelyre ráismerünk a 

saját öntudatlan tudományunk felhalmozta valóságismeret alapján. Ez természetesen azt 
jelenti, hogy sok, a személyes kontaktus által hitelesített igazság létezik az emberi 
világban. Mármost a kérdés ismét csak az, a sok igazság között létezik-e egyetlen 

igazság? A válasz adott: nem, mivel ez az egyetlen igazság akkor a tárgy immanens 

tulajdonsága lenne, ami lehetővé tenné, hogy a tárgy bárki számára azonosan 

megragadható legyen; és mint tudjuk, ez nincs így. Ha így lehetne, akkor a valóságot 
tükröznénk, és nem interpetálnánk.
Azonban fennmarad még egy probléma: a tárgy ideális, lényegi létezése, vagy esetleges, 
mindennapi létezése igazabb?
Az ellentmondás úgy oldható fel, hogy az ideális létezés, amennyiben a művész 

öntudatlan tudománya azt teremti meg, akkor mint művészi alkotás igaz is, hiszen 

őszinte. Ekkor a tárgyat a művész potenciális létezőként fogja fel, és az alkotás során azt 
aktuális létezésbe hozza. Ezt sugallja számára a saját öntudatlan tudománya. Más kérdés, 
hogy ez a fajta belső igazság nem konstruál minden korban és mindenkinél koherens 

művészetet: vannak, akik csak másképp képesek látni a valóságot, konstrukció helyett 
dekonstrukciót alkotnak. Az ilyen művész a tárgyat nem potenciális létezőnek tekinti, 
amelynek valódi létét neki kell — lehet — megalkotni, vagy legalábbis feltárni, hanem 

aktuális, megvalósult (és megismerhetetlen) létezőnek, amelyről nem tud az emjber 
"objektíve" igaz állításokat tenni.
Az, hogy a valóságos tárgy potenciális létező, vagy nem az, és csak reális, tehát fslszínU^ Él­
létezésével azonos léte van, filozófiai probléma. A művész számára nem ennek eldöntése

e^mi
LA"V

V-



216

a feladat, a művész valóságot teremt, művészi valóságot, amely attól függően lehet igaz 

vagy sem, hogy a művész mennyire őszinte, hogy mennyire sikerül saját személyességéti 
átszűrni a — valahogyan látott vagy nem látott — tényleges valóságot.
S ha ez a kérdés filozófiainak minősül, és nem releváns a művész számára, akkor még 

mindig megmarad az a kérdés, hogy a potenciális létezés felmutatása, és az aktuális 

létezésbe hozás a művészileg igcizcibb eljárás, vagy az, hogy felmutatjuk a tárgy reális, 
hétköznapi, esetleges létezésében az "objektív" megismerhetetlenséget?
A potenciális vagy reális létezés nem a valóság objektív — vagy objektíve megismerhető — 

vonása; mint ahogyan az igazság sem a valóság tulajdonsága, csak az ember által a 

valóságnak tulajdonított érték. Ilyen értelemben minden művészileg (és befogadóilag) 
hitelesített — tehát őszinte — alkotás művészileg igaznak tekintendő. Az a tény, hogy az 

umorista művészek mást látnak, látják azt, amit mások nem, vagyis felfedezik az ideális 

konstrukciók alkotásának emberi szokását, szükségletét, rálátnak erre az emberi 
megismerési sajátosságra, ez nem jelenti azt, hogy az ő dekonstrukciójuk abszolútabb 

emberi igazságot lesz képes kifejezni; csak azt, hogy más — talán tudományos 

aspektusból nézve objektívebb — igazságot.
Az igazi különbség a hétköznapi és az umorista művészet között azonban nem annyira az 

igazság "objektivitásában" keresendő, hiszen a művészi igazság szempontjából szinte 

közömbös a tudományos igazság személytelen objektivitása, hanem a saját igazság 

kifejezési módjában, kz umorismónak ugyanis a maga más igazságát a normális 

művészettől eltérő módon is "szabad" kifejezni, éppen a részletek felmutatásával, vagyis 

módszerében is egy kicsit a tudományhoz hasonlatos módon:411 a tudomány is 

dekonstruálja az egyedi képzeteket, amikor megpróbálja őket absztrahálni, megfosztva 

őket szubjektív tartalmaiktól. Persze a párhuzam mégis sántít, éspedig éppen azért, mert 
az umorismo képzetei végül is egyáltalán nincsenek megfosztva szubjektivitásuktól, sőt: 
messzemenően szubjektívak. Az umorista ugyan, talán öntudatlanul, talán szándékosan, 
megpróbál kitörni a megismerési csapdából, vagy mert mélyebbre szeretne látni, vagy 

mert bizalmatlan saját szubjektivitásával szemben, azonban egyáltalán nem absztrakciókat 
alkot, csupán ellentéteket.
Az umorismo nem tudomány, hanem művészet; csak a szubjektív megismerő elme tesz 

egy kétségbeesett, érzelmileg nagyon is befolyásolt kísérletet arra, hogy saját korlátáiból 
kilépjen. De nem megy el odáig, mint a tudomány: művészet marad, vagyis a fantázia 

alkotása.
Az umorista tehát nem képes ideális konstrukció alkotásával értelmessé tenni a létezést a 

maga számára, de ez zavarja őt. ennek bizonyítéka a sentimento del contrario. О, saját 
legnagyobb kétségbeeésére, umorista, és ez az ő igazsága.

411 Ez az a mozzanat, ami az umorismót az avantgárd művészi kutatásaihoz közelítheti.



217

III. 2.1.3. Az umorismo mint művészi kommunikáció: a sent imént о del contrario, a tárgy 

önmagával való kommunikációja, meghasonlása

Említettük, hogy a művészi kommunikáció egyik fázisa az, amikor az író a saját 
anyagával, saját lelki tartalmaival és érzelmeivel kerül kapcsolatba. Ezt a kapcsolatot 
akadályozhatja külső tényező, pl. a retorikai normáknak való megfelelni akarás, és belső 

tényezők is. Ezek egyike, ha maga az érzelem meghasonlik, elveszti a hitelét az alkotó 

előtt, még mielőtt kifejezéssé, formává válhatna — ez az umorismo esete.
Ekkor beszéltünk hasadt intuícióról, melyet, mint a fentiekben láthattuk, inkább egy 

világnézeti, pszichológiai viszonyulás következményének lehet tekinteni, tehát tartalmi 
meghatározottságnak, semmint a művészet lényegét érintő "technikai", formai 
problémának: az umorismo művészete végül is egy érzelmet közöl, közvetít a befogadó 

felé. Tartalmi, nem formai kérdés, hogy nem az eredeti, spontán módon megszületetett 
érzelmet közvetíti, amelyet a művész nem tudott elfogadni — mivel megkérdőjelezte, 
illetve megkettőzte a saját pszichés működése által megalkotott belső valóságot — hanem 

ennek a belső valóságnak az értelmi megkérdőjelezés folytán kialakuló érzelmi revízióját, 
az eredetire való ellenkező előjelű reagálást, vagyis a sentimento del contrariot. Tehát az 

umorismo esetében nem a spontán, akadálytalanul kifejezett érzelmet, hanem annak a 

zavarát, mint érzelmet közvetíti a művész, azt, ami a spontán, eredeti érzelem helyett 
születik, annak visszahatásaként.
Vagyis nem mondhatjuk, hogy ne lenne művészi kommunikáció az umorismo esetén, 
csak ez a kommunikáció különféle belső, tartalmi természetű akadályok által nehezített; 
ezek az akadályok pedig természetszerűen rávetülnek az egész folyamatra, és végső 

soron a kommunikáció "szabályainak" megfelelően megjelennek a befogadói 
rezonanciában is.
Az umorismo esetén az alkotás formálási folyamatát, mint kommunikatív folyamatot 
megelőzi tehát az a kommunikáció, amely a meghasonlott belső valóság összetevői 
között zajlik, és amely, mint már említettük, egy tartalmi konzekvenciákhoz vezető 

"összecsapás". Ennek az összecsapásnak a következményeképpen létrejövő hasadt 
intuíciónak a neve a sentimento del contrario. A művészi alkotói folyamatban csak ezt 
követheti majd a tulajdonképpeni művészi kommunikációnak az a fázisa, mely a művészi 
forma kialakulásához szükséges: a művész és hasadt intuíciójának, kettévált — egymással 
a sentimento del contrario, mint intuíció meghatározta tartalmi kommunikációban álló — 

anyagának a művészi kommunikációja, a forma elnyerésének az érdekében. Az 

umorismo esetén tehát egy bonyolultabb, és nem technikailag, hanem szemléletileg, 
tartalmilag gátolt kommunikáció tanúi lehetünk a művész és a saját tudattartalmai között.



218

Itt van tehát az ellentét érzése, a sentimento del contrario, amit a Don Quijotés példa412 

alapján úgy lehet értelmeznünk, hogy egy, a tapasztalatok nyomán meghozott értelmi 
ítélet ellenére, vele párhuzamosan, létrejön a korábbi érzelem elvesztése nyomán egy 

fájdalom, és így egy, a racionálisan elvárható érzelemmel ellentétes érzelem jelenik meg, 
mely tehát nem is a ráció ítélete, nem is a megváltoztatni kényszerült viszonyulás 

fájdalmassága, hanem azok zavarbaejtő összeolvadása. Ez a sentimento de! contrario az, 
ami az umorismo nevetését megkülönbözteti más nevetésektől. Elvész a nevetés, a 

komikum tiszta jellege (de ugyanígy a sírásé, a tragikumé is): szembekerül belátás és 

érzelem egy konkrét élettény megítélése kapcsán, azért, mert vele kapcsolatos 

tapasztalataink meg kellett, hogy változtassák a tény eredeti megítélését.
Nem arról van szó, hogy egy komikus helyzetet követ egy tragikus, vagy hogy a komédia 

egyszercsak tragédiába fordul, hanem arról, hogy ugyanazon helyzettel kapcsolatban 

megváltozik a látásmódunk, azonban ez a változás nem tud egyértelmű új viszonyulást 
eredményezni: nem tudunk egyértelműen látni, mert összeütközik bennünk egy korábbi 
érzelmi és egy racionális ítéletet követő érzelmi ítélet. Az összeütközés megakadályozza 

az elvárható érzelmi viszonyulást, és az elvárhatóval ellentétes érzést hoz létre. Ez a 

helyzet ugyanakkor tökéletesen belülálló, mondhatni szubjektív, sőt, lírai: az ítélet is, és a 

nyomában megszülető sentimento de! contrario, az elvárhatóval ellentétben lévő érzés is 

belső állapotot tükröző, valódi élmény.
Az umorisztikus alkotásmódot sokan nem költőinek, hanem, ezzel ellentétet akarván 

kifejezni, intellektuálisnak tartják. Valószínűleg azért, mert nehezen látható be, hogy a 

racionális ítélet részmozzanata is saját, adott esetben érzelmi tapasztalatokat követően 

kialakult hiteles belső lelki állapot, és azért is, mert Pirandello az umorismo 

keletkezésének leírásakor erőteljesen hansúlyozta ezt a racionális mozzanatot. 
Ugyanakkor a tény, hogy az umorismót Pirandello magával a sentimento del contrario 

kifejezéssel írta le, jelzi, hogy itt végső soron egy ézelmi állapotról és annak kifejezéséről 
van szó. Ez az állapot az alkotóban az ítélet-érzelem sorrendet tételezi fel, a befogadóban 

pedig az érzelem-ítélet sorrendet. Az, hogy itt a zavarbaejtő érzelmi reakció sokkal 
erőteljesebben követeli ki a befogadótól az utólagos reflexiót, mint más esztétikai 
kategóriák esetén, szintén hozzájárulhatott ahhoz, hogy az umorismo esztétikai minőség- 
mivoltát megkérdőjelezhessék.
Pirandello az umorismót a Don Quijotés példa kapcsán végig az alkotó feltételezett belső 

állapota felől közelítette meg. A sentimento del contrario ez esetben az alkotóban 

megszülető érzés kellene, hogy legyen. Ugyanakkor azt is hangsúlyozza, hogy a hőst 
csak belülről, vele azonosulva, nem pedig irrealitásának tudatában kell ábrázolnia, mert 
akkor nem umorisztikus, hanem ironikus, szatirikus, vagy a komikum egyéb fajtáihoz 

sorolható ábrázolás születik. Az ellentét érzése tehát nem fejeződhet ki a hőshöz való 

kívülálló, elidegenedett viszonyban: az író alak-alkotásának, az alak hiteles, reális

412 v.ö. Pirandello: "L'umorismo", op. cit. I. rész. V fejezet, p. 105-113.



219

megformálásának a hőssel való azonosulás a feltétele, az író tehát nem tarthat távolságot 
hősétől. De akkor hol van az ellentét érzése? Egyáltalán megközelíthető-e az író belső 

állapota felől? S az író belső állapota hogyan közelíthető meg? A szöveg mely pontján 

mutatható ki? Egyáltalán a szövegben benne van-e, vagy szükséges a szövegen kívüli 
viszonyítási pont felhasználása, mint pl. a komikus ábrázolás esetében?
Úgy gondolom, hogy az ellentét érzése megelőzi az alak megformálását, a már említett, a 

tapasztalatok nyomán megszülető ítélet keletkezésekor. Az alkotó számára 

megvilágosodik, hogy egy belső és egy külső világ összeütközésbe került, hőse számára 

azonban ez az összeütközés még nem lepleződött le. Az alkotó tehát hőse előtt van egy 

fázissal, és az ábrázolásban végig érvényesíti ezt az előnyét: úgy konstruálja meg a hőst 
körülvevő világot, hogy az olvasó számára nyilvánvalóvá válhasson, a hős nem abban a 

világban mozog, mint amiben hiszi. Ugyanakkor hősét saját világa törvényei szerint, 
belülállóan mozgatja, úgy bújik a bőrébe, mintha nem tudna saját írói felismeréséről, azaz 

alakjának realitást kölcsönöz. Ezt azért tudja megtenni, mert köze van érzelmileg 

hőséhez.
Úgy tűnik nekem, hogy ez az eljárás tulajdonképpen hasonló a drámaíró eljárásához, 
amennyiben a drámában is úgy kell hiteles alakokat formálni, hogy közben nem lehetünk 

azonosak az összes ábrázolt alakkal. Amiben különbözik, amiben mégis más az 

umorisztikus alak ábrázolása, mint a közönséges drámai hős megalkotása, talán az, hogy 

az író már vem azonos alakjával, racionálisan már meghaladta, és ezt a meghaladást 
kifejezésre is juttatja a hőst körülvevő világ szintén reális ábrázolásában, de érzelmileg 

még nem tud elszakadni tőle. Egészen pontosan nem tart érzelmi távolságot hősétől, 
csak tudatában van annak, és kifejezésre is juttatja, hogy másképp kell megítélnie hőse 

helyzetét, mint ahogy hőse képes rá. Élesebb, drámaibb tehát a kontraszt az író számára. 
Ennek oka talán az, hogy a kikényszerített felismeréshez más a viszonya, mint pl. a 

drámaírónak a saját maga konstruálta világhoz — világrendhez: az umorisia világában 

nincs rend. (Az már egy másik kérdés, hogy a rendnek ez a hiánya az írót magát 
jellemezheti-e, vagy csak a müvében megjelenített világot jellemzi-e, és éppen ez az a 

kérdés, amit már Alberto Cantonival kapcsolatban is felvetettünk, és amire nézetünk 

szerint Pirandello nem ad egyértelmű választ.)
Az ellentét tehát a szövegben is megjelenőén, belül van a művön: van egy reálisan 

ábrázolt külső világ, és van egy reálisan ábrázolt hős, aki a saját belső világában mozogva 

összeütközésbe kerül a külső világgal, de ezt az összeütközést másképp értékeli, mint a 

környezete, azaz a külső világ.
A sentimento del contrario egyébként nemcsak az író, de a hős felől is, illetve a 

befogadói reakció felől is értelmezhető.
Az umorisztikus hősben a külső valósággal való ütközés hatása az, ami az ellentét 
érzéseként fogható fel: saját belső logikája szerint ugyanis másképp kellene történnie a 

dolgoknak, másképp reagálni az embereknek, mint ahogyan teszik: az elvárttal ellentétes



220

reagálások keltik benne azt az érzést, ami a seniimento del contrario: umorisztikusan éli 
meg a világot ezáltal, vagyis nem maradhat meg saját világa egyértelműségében, mivel 
állandóan kizökkentik öt, de nem tudja megélni a másik világ egyértelműségeit sem: így 

lesz, Pirandello szavaival élve, mintegy az igen és a nem között kifeszítve. Az 

umorisztikus hős állapota tehát az állandó frusztráltság.
A befogadói reakcióban tisztán követhető az ellentét érzésének a kialakulása. A befogadó 

elé ugyanis két egyformán hitelesen, reálisan ábrázolt, ám egymással nem, vagy nem 

megfelelően kommunikáló világ képe kerül. Ő mindkét világ igazságát láthatja, 
tulajdonképpen két világban kell/lehet mozognia, és éppen ez a lehetőség az, ami 
megakadályozza, hogy egyértelmű állásfoglalást alakítson ki. Az író ábrázolása nyomán 

együttérző lesz azzal a hőssel, akit valószínűleg mégsem követne a tetteiben, mivel azok 

a ráció ítélete szerint nyilvánvalóan nem követhetőek. Olyasvalakivel kell együttéreznie, 
akivel mégsem vállalhat közösséget: kissé tudathasadásos állapot. Az érzés, ami ezt a 

helyzetet kifejezi, a seniimento de! contrario, zavar az ítéletben.
Összegezve a seniimento de! contrario értelmezésének lehetőségeit, azt mondhatjuk, 
hogy ez az egyértelmű állásfoglalást lehetetlenné tevő, megakadályozó érzés, olyan, 
mintha az ellentmondás kisördöge működne átélőjében, akár az író, akár a hős, akár a 

befogadó oldaláról nézzük. Mindenesetre nem egy boldog érzés: az ezt átélök 

szenvednek, belső szétszakítottságot, igen és nem közötti kifeszítettséget élnek át. Az 

umorismo tehát az az esztétikai szituáció, amelyet a benne résztvevők ítélethozási 
képességének a zavara jellemez, amely zavar a többféleképpen való látás (a 

szempontváltás) képességének — vagy méginkább az arra való rákényszerítettségnek a 

következménye. Az umorismo világa ezért nem az a világ, amelyben a rend, a 

megkomponáltság, a harmónia uralkodik, hanem az a világ, amely a rend, a 

megkomponáltság és a harmónia világának szétszedésekor keletkezik, amikor már semmi 
sem az, ami volt, vagy aminek látszik. Egy bizonyossági vákuum, amikor elvesztettünk 

valamit, de még nem alkottunk helyette újat. Az umorismo esztétikai helyzetében a 

művészi kommunikáció legfőbb tartalma a seniimento del contrario.

III.2.1.4. Az umorismo mássága

III.2.1.4.1. A kifejezés feltárt paradoxona

Az umorismo eddigi jellemzése során nyilvánvalóvá lett, hogy az umorismo tartalma is 

szükséges ahhoz, hogy az umorismót mint jelenséget megérthessük. Az umorismo 

tartalma eszerint más — nem lényegében, csak tónusában — mint a normális művészeté; s 
ennek oka az umorista sajátos lelki beállítódása.
Azonban mivel a művészetet nem a tartalma, egyedül a formája minősíti, ez a tartalmi 
vonás nem befolyásolja az umorismo, mint művészet minőségét. A kifejezés sajátos



221

minőségéi adhatja ez a speciális tartalom, de mint művészetet nem teheti magasabb 
rendűvé, értékesebbé, igazabbá — csak mássá — ha Pirandello művészetmeghatározásával 
egybehangzóan vizsgáljuk az umorismót.
Nem gondoljuk úgy, hogy a tartalmi kérdések feszegetése Pirandello részéről jogossá 

teszi azt a konklúziót, amit Vicentini fogalmaz meg. Az előző passzusban láttuk, a 

művészi igazság kérdését nem lehet az umorismo igazságára leszűkíteni, és ezért nem 

érthetünk egyet azzal, hogy Pirandello a normális művészetet nem, csak az umorismót 
tekintette volna autentikus művészetnek.
A normális művészet és az umorista művészet mássága tényleg fennáll, de nem pusztán 

tartalmi különbségek miatt, nem úgy, mint ahogy Vicentini következtetése szól. Az 

umorismo mássága nem az, hogy igazabb, mint a normális művészet.
Az umorismo mássága abban áll, hogy más a módszere, ahogyan világképét megalkotja. 
Ez a módszer pedig, az értelem és érzelem sajátos összefonódása által egy harmadik út 
bejárását jelenti, melyben lényeges, a normális művészetben játszott szerepétől eltérő 

szerep jut az önmagát érzékelő, önmagát tükröző értelemnek, a reflexiónak. Ami a 

művészet keletkezését meghatározó többi tényezőt illeti, azok fennállnak az umorismo 

esetén is: tehát az umorista mű is a fantázia alkotása, spontán születéssel, a forma 

önmegvalósító mozgása által jön létre, alkotás és nem kompozíció. Csak mindezen kívül 
még az önmagát érzékelő és tükröző lélek is jelen lesz, mind a működésben, mind a 

tartalomban: nemcsak a tükörkép, de a tükör maga is benne lesz a képben, meg is 

mutatva ezzel, hogy a kép az kép, csak kép és nem maga a valóság, sőt, még azt is, hogy 

mitől olyan ez a kép, amilyennek látom.
Ennélfogva az umorismo olyan művészet, amely leleplezi önmaga felépülését, vagyis 

magát a mimézist is; ez a tulajdonsága némileg a színházzal is rokonítja: a színház is, 
miközben folyamatosan az illúzió képzésére törekszik, mégis folyamatosan tudatában van 

és meg is jeleníti ezt az illúzióképző tevékenységet.
Az umorismo tehát a tárgyhoz való esztétikai viszonyulásban más, mint a normális 

művészet. Az a módosulás, amit az umorista hagy a természet müvén, az saját 
viszonyának megduplázódása, mely a sentimento de! contrario hasadt intuíciójában 

fejeződik ki.
A sentimento del contrario kapcsán föntebb már láttuk, hogy ez egy olyan sajátos 

érzelem, mely egy spontán érzelem és a felmerülését követő reflexió összeütközésekor 
keletkezik a szemlélőben vagy az átélőben. (Ez lehet az író, az olvasó, az ábrázolt alak, 
vagy mind egyszerre: Pirandello ezt a kérdést sohasem tisztázza pontosan.)
Rendes művészet (és lelki működés) esetében a reflexió nem idéz elő meghasonulást, 
hanem szolgálja az ember sajátos konstrukciós törekvéseit, melyet saját világa 

egyensúlyának fenntartása követel meg tőle.
Az umorista reflexiója azért más, mert önmagát is belehelyezi a képbe, nem képes a tárgy 

mögött maradni, láthatatlanul segítve testté válását. Az umorista reflexiója nem tud eggyé



222

válni a reflektálandó tárgy természetével (mely, érzelem vagy eszme lévén, maga is 
illuzórikus konstrukció), elkülönül tőle, éppen mivel rálát, miközben átéli saját 
elkülönültségét.413 Ennek a reflexiónak a tárggyal való kommunikációját nem a 

rezonancia, hanem a disszonancia jellemzi. Egy olyan lelki működésről van szó, mely 

tehát szakadékot teremt a tárgy szemlélete és a tárgy megélése között. Az ember érzelmi 
és reflektáló természete itt szembefordul egymással, és e látásmód, az umorismo 

látásmódja hangsúlyossá teszi a tárgy és a szemlélete (reflexiója) között egyébént is 

meglévő szakadékot, azt a mozzanatot, amely a kifejezésnek a tárgytól való távolságát 
hivatott megjeleníteni az ember számára.
Hajói belegondolunk, minden kifejezéskor hasonló folyamat játszódik le: megragadjuk a 

tárgyat, és miközben nevet adunk neki, eltávolodunk tőle, és látjuk, hogy hogyan veszti 
el eredeti természetét a számunkra, miközben éppen azon igyekszünk, hogy rögzítsük ezt 
a természetet. Ez minden kifejezés paradoxona. Csak a normális műalkotás vagy a 

beszéd folyamata közben nem veszünk erről a tárgy és a szemlélete között tátongó 
szakadékról tudomást: biztonságosan mozgunk abban a fiktív — és "hazug" — térben, 
amit azért konstruáltunk a magunk számára, hogy a tárgyakat, a jelenségeket, magát a 

világot meg tudjuk ragadni, rögzíteni — talán megismerésük céljával — a magunk 

számára.
A kifejezés paradox mivolta, az esztétikai ábrázolásnak ez a pirandellói víziója 

megjelenik a groteszk esztétikai kategóriájának leírásában is. A groteszk 

transzcendentális bohózat, tragikum és a saját paródiája, mely benne foglaltatik a 

tragikumban, hozzá tartozik, mint testhez az árnyéka. Észre kell vennünk, hogy ez a 

meghatározás nagyon emlékeztet az umorismo meghatározására: ott is egy érzelem és 

annak vele ellentétes töltésű árnyéka együttesen alkotta az esztétikai tény minőségét.
A test, mely árnyékot vetít: ez a groteszk és az umorisztikus ábrázolás, kifejezés sajátos 

pirandellói víziója: egy nézet és annak reflektív kontrollja, mely elkerülhetetlen, lévén 

mentális folyamat. A tragikus, melyet árnyként követ a komikus felhang, a groteszk 

esetén, illetve általánosabban, a bármilyen viszonyulással ábrázolt matéria, kiegyenlítve az 

ellenkező irányba húzó reflexió által kiváltott sentimento de! contrarióva\, az 

umorisztikus ábrázolás esetén: meghasonult ábrázolásmódok, melyekben közös vonás a

413 Itt most eltekintünk attól, hogy az érzelem maga is egy fajta reflexió, mely az ember valamely 
cselekvését, történését illetve annak értékéi jeleníti meg az ember számára: eltekintünk tehát attól, hogy 
mikor reflexióról beszélünk, tulajdonléppen másodlagos reflexiót kellene mondanunk: a reflexió 
reflexióját.
Megjegyezzük továbbá, hogy a tükör, mint a reflexió képi kifejezése, nem véletlenül játssza a főszerepet 
minden olyan megjelenítésben, ahol az emberi elme e képességére való ráismerés. rácsodálkozás a 
tárgy. Ekkor fel kell tűnnie annak is. hogy mikor egy érzelem reflexiójáról van szó, a tükrözése 
szükségképpen megmerevíti, tehát megfosztja eredeti mozgalmas mivoltától az érzelmet: nem tudjuk 
egyszerre szemlélni is és élni is az életet, ahogy Pirandello is oly sok helyen mondja. A szemlélés és a 
történés, a rögzítés és az élet változása antagonisztikus ellentmondások. Maga a kifejezés paradox 
törekvés tehát. Ezért a normális műalkotás is tulajdonképpen a lehetetlenre vállalkozik, amikor 
érzelmeket, vagy az életet akarja megjeleníteni.



223

kontrasztosság, mely két ellentétes érzelem között feszül, s amely az alapérzelmet 
követő, kísérő reflektiv kontroll közbelépése következtében alakul ki.
Az alkalmazott hasonlat, az árnyékot vetítő test azonban arról árulkodik, hogy Pirandello 

számára ez a kontrasztosság, ez a feszültség szükségszerű, úgy tartozik az ábrázolás 

testéhez, mint a saját árnyéka: mintegy saját realitását — mint ábrázolás — csakis eme 

árnyékkkal együtt éri el. A L'nmorismo utolsó mondata ez: "Quanto valga un'ombra 

l'umorista sa bene: il Peter Schlemil di Chamisso informi."414 Peler Schlemil elveszíti az 

árnyékát, s vele létezésének realitásélményét is: az árnyéka nélkül nem teljes ember. 
Mindez azt sejteti, hogy Pirandello számára maga az esztétikai tény is hasonlóképpen 

"viselkedik": az árnyéka nélkül nem reális, nem teljes — hiszen az ábrázolás önmagában 

véve irrealitás, fikció — s ezt meg is mutatni, mint ahogy azt a groteszk, vagy az 

umorisztikus alkotás teszi, a tulajdonképpeni legigazabb, "legrealistább" cselekedet az 

alkotó részéről. Ebben és nem másban állhat az umorista művészet Pirandello szerint 
nagyobb igazsága: felmutatni magának az ábrázolásnak a paradox természetét.
És egyúttal ez lehet az umorismo ilyenfajta megközelítésének az izgalmassága a mai 
ember számára: felismerhetjük benne az ember és a dolgok tudathasadásos viszonyának 

paradigmáját, az emberi kifejezés, a megnevezés, egyszóval a nyelv paradox természetét 
és ennek a gondolkodásra illetve az életre való hatását, befolyását.

III.2.1.4.2. Umorismo és avantgarde415

Az ábrázolás paradox természetének, egyáltalán, az ember-világ viszony emberi 
megismerésben jelentkező paradox természetének a felmutatása az umorismo 

esztétikummá szublimálódott kifejezésében egy olyan vonás, amely megvilágíthatja az 

umorismo és az avantgarde egymáshoz való viszonyát is.
Az ember és a dolgok, a világ megváltozott viszonya illetve ennek a megváltozott 
viszonynak az ábrázolása áll az avantgarde törekvések homlokterében. Ilyen értelemben 

az avantgarde csak a művészet történetében megfigyelhető ciklikusság törvényei szerint 
áll elő azzal az igénnyel, hogy kifejezze az embernek a dolgokhoz való éppen 

megváltozott viszonyát. Kassák Lajos idézi Herwart Walden, az 1910-ben alapított Der 

Sturm című folyóirat atyjának, az expresszionizmus teoretikusának gondolatait:
Ezért az expresszionizmus megértésének érdekében vissza kell mennünk ellentétéhez, 
az impresszionizmushoz. Walden szerint mindig ez a két irány váltakozott a 
művészettörténetben, és az impresszionista korokat mindig expresszionista korok 
követték. Az impresszionista, Walden szerint, a külvilág benyomásait alakítja, 
látványt, élményt, történést ad vissza, és a természet utánzásához vezet. Az 
expresszionista ezzel szemben a természettől és esetlegességeitől függetlenül, belső

414 Hogy mennyit ér egy árnyék, azt az umorista jól tudja: nézzük csak meg Chamisso Peter Sch lenti tjét. 
(saját ford.)
415 Pirandello és az avantgarde szellemiségének kapcsolatáról részletesebben ld. jelen dolgozat III.5.
2.1. fejezetét.



224

vízióit fejezi ki. Az expresszionizmus tehát, írja, semmiképpen sem szándékolt 
felfedezés és nem modern. Mindig is volt, az ősidőkben is. Az impresszionizmus, fűzi 
tovább következtetéseit, a hanyatló kultúrák művészete.416

Az ember tehát időről időre megkísérli, hogy a dolgok felszínétől eltávolodhasson, és 

mélyebben megismerhesse a dolgokat, a világot. Ekkor a dolgok, a világ lényegéig 

szeretne jutni, és időről időre ez a törekvése a művészetről való gondolkodását, és 

következésképpen művészetének módszereit, formáit is át kell, hogy alakítsa.
Az umorismo-jelenség is egy ilyen átalakulás előtti pillanatban — nem véletlenül — kerül 
Pirandello látóterébe, és alkalmasnak (elég rugalmasnak) bizonyul arra, hogy 

kifejezhessen a soronlévő korszakváltással felmerülő fontos problémákat, szellemi és 

világérzésbeli közérzetet. Hiszen nyilvánvaló a századelő szellemi kiimájában, hogy a 

pozitivista világszemlélet és az annak alapján álló művészetek, a naturalizmus, az 

impresszionizmus hanyatlásnak indulnak, hogy átadják a helyüket — ismét — a dolgok 

lényegéhez igyekvő megismerési és kifejezési stratégiáknak.
Az umorismo azonban nem egy ezek közül az új stratégiák közül. Az umorismo az 

átmenet nehéz pillanatának a művészi kifejeződése, és mint Pirandello hangsúlyozza, 
nemcsak a jelenkor megismerésbeli szakadékának szélén álló, rémült és zavarodott ember 
lelkiállapotának hű tükre; hiszen, mint mondja, mindig is volt, létezett az umorismo, és 

mindig is a változásban lévő korokban jelent meg; noha nem társadalmi, vagy általános 

művészi, csakis egyéni tudatformaként. Ha az umorismót az átmeneti korszakok 

beköszöntével eljövő ismeretelméleti válság esztétikai formában történő kifejeződésének 

tekintjük, akkor Pirandello megállapítása, mely szerint az umorismo ritka és kivételes 

művészeti jelenség, amely minden korban jellemezhet, igaz, kis számú embert, világossá 

válik: nyilván nem mindenki, és nem is széles rétegek azok, akik érzékenyen, barométer 

módjára képesek felfogni azt a pillanatot, amikor a megismerés mélyebb perspektívái, az 

"igazság" felé törekvő ember megtorpan, kételyek közt hányódik, esetleg kétségbeesik, 
vállalkozásának lehetetlen vagy kétes kimenetele miatti szorongásában. Ez a művészi 
barométer-szerep ugyanis éles kritikai szellemet és ugyanakkor művészi érzékenységet és 

kifejezőkészséget egyaránt igényel: ez elég ritka képesség-konstelláció.
Az umorismo művészete a kritikus jelenséget magát jeleníti meg, azt a jelenséget, amit az 

önmagára tekintő lélek önreflexiójának mondtunk, azt a jelenséget, ami az 

ismeretelméleti sokk bekövetkezését követő, új perspektívákkal terhes művészi, 
tudományos és esztétikai válságot jellemzi. Az umorismo az esztétikai probléma egyik — 

szubjektív — okának a megfogalmazása, ennek egy sajátos, mert esztétikai kategóriában 

való megjelenése.
Az umorismóban tehát éppen az a probléma fejeződik ki érzékletes módon, ami aztán, 
továbbgyűrűzve esztétikai problémaként is megjelenik, és amire az avantgarde különböző 

művészei keresik, és ajánlják fel a maguk művészi megoldásait.417

416 v.ö. Kassák Lajos. Az izmusok története. Magvető Kiadó, Budapest. 1972. p. 83-84.



225

Tekinthetnénk persze az umorismót Pirandello rejtett avantgardizmusának, de egyáltalán 

nem annyira az esztétikai probléma megoldására teli javaslat értelmében, mint inkább 

magának az esztétikai problémának az érzékletes megjelenítése értelmében. Az 

umorismo nem akar — mint az avantgarde iskolái — megoldásként, válaszként feltűnni a 

művészet, az esztétika Pirandello által is érzékelt problémájára; nem állítja magáról, hogy 

ö a megtalált, igazi művészet; nem egy poétikai vagy mozgalmi programot kínál. Bár 

Pirandello nem egy helyen az umorismo abnormális voltát hangsúlyozza, ugyanakkor 

szinte umorisztikusan meghasonlik, mikor ezt a művészi magatartást igyekszik definiálni; 
mivelhogy az umorismónak tényleg vannak olyan vonásai, melyek megakadályozzák azt, 
hogy ez a művészet a klasszikus értelemben vett művészet lehessen, és éppen Pirandello 

saját művészetfelfogása alapján. Végül is állítani csupán annyit állít erről a művészetről, 
hogy más (mindössze ennyit ismer el az umorismo "avatgardizmusából"), az igazi 
művészettől néhány kérdésben különböző, de azért mindenképpen művészet.
Ha az avantgárd felől közelítünk azonban, nekünk mégsem lehet elsiklani afelett a 

"lényegtelen" különbség felett, ami az umorismo művészi módszerét jellemzi. Szóltunk az 

umorismo és a valóság kapcsán arról a "kivételezésről", amely az umorista művészt illeti 
meg, amikor saját valóságát alkotja meg. Eszerint az umorista azokkal a részletekkel is 

dolgozhat, amelyeket a rendes művész a művészet aranyának szűrésekor, saját művészi 
igazságának megfogalmazásakor eldob, mint feleslegeseket, mint amik akadályozzák a 

harmonikus és ideális konstrukciók megalkotását. Az umorista beengedi a műalkotás 

világába az élet kiszámíthatatlanságát, a lélek szakadékait, a hétköznapi részletek jelentik 

számára az aranybányát. Neki a meztelen élet érdekes. Művészete az egyediben is képes 

nagy dolgok visszatükrözésére, vagyis nyilván a normális művészet sűrítése és 

idealizálása (tipizálása) nélkül. Az igazi különbség a rendes művészet és az umorismo 

között éppen a saját igazság kifejezési módjában van: az ideális konstrukcióba nem illő, 
sajátos részletek felmutatásával az umorismo módszerében egy kicsit a tudományhoz 

hasonlatos módon jár el: a tudományos igazság megfogalmazásakor is minden apró, 
esetleg "oda nem illő" részlet jelentős; a természettudomány nem a valóságot igazítja a 

(saját, szubjektív) törvényhez, hanem a törvényt a valósághoz. A természettudomány 

ugyanakkor a maga törvényeinek a megfogalmazásához "dekonstruálja" (analizálja) az 

egyedi képzeteket, amikor megpróbálja őket absztrahálni, megfosztva őket szubjektív 

tartalmaiktól; az umorista azonban sohasem megy el idáig: az umorismo képzetei végül is 

egyáltalán nincsenek megfosztva szubjektivitásuktól, sőt: messzemenően szubjektívak. 
Az umorista, mint mondtuk, talán öntudatlanul, talán szándékosan, megpróbál kitörni a 

megismerési csapdából, vagy mert mélyebbre szeretne látni, vagy mert bizalmatlan saját 
szubjektivitásával szemben, azonban végül egyáltalán nem absztrakciókat alkot, csupán

417 v.ö. Mario de Michcli. Az avanlganlizimis, 3. kiadás. Képzőművészeti Alap Kiadóvállalata. 
Budapest. 1978. p. 8-52. Mario de Michcli nem tünteti fel az avantgárd okai között a szubjektív, lelki 
működésbeli okokat, sem az ismeretelméleti válságot; ő csupán a társadalmi állapotok változására vezeti 
vissza az avantgárd irányzatok megjelenésének okát.



226

ellentéteket. Nem fog természettudományos igazságokat tudni közölni az életről, de 

olyan koherens művészi víziókat sem, mint a hétköznapi művészet.
Az umorista művész Pirandello szerint a lehetetlent tudja megvalósítani: az egyedi 
jelenség mint tükör nagy dolgokat képes kifejezni. (Vagyis nem csupán magát az egyedi 
jelenséget.) Ezt én úgy értelmezem, hogy az umorista a tisztítatlan, egyedi valóságot és a 

legigazabbat, vagyis a lényeget egyazon tárgyi ábrázolásban képes megjeleníteni. Ebben 

vélek némi hasonlóságot felfedezni a kubizmus és a futurizmus törekvéseihez, melyek a 

tárgy érzékeléskor keletkezett benyomását és a tárgy lényegi ismeretét, illetve a 

mozgásban való létezést és a lényegi létezést egyszerre akarják megjeleníteni a műben. 
Ami ez utóbbit illeti, ez az umorismo kategóriájában annyiban jelenik meg, amennyiben 

egy jelenséget két, egymással ellentétes viszonyulás során is megragad az umorista, tehát 
több oldalról láttatja, a sen timent о de! contrario aktusában. Ez azonban, mint föntebb is 

mondtuk, nem a tárgy mozgását jeleníti meg, hanem az alkotóban jelentkező, mozgásban 

lévő viszonyulást.
A umoristát a módszerében az avantgárd bizonyos törekvéseire emlékeztető formai 
megoldásokba a megismerési csapdahelyzet kényszeríti: a rálátás az emberi megismerés 

természetére; ez az, ami a reflexió sajátos dekomponáló működését is előidézi.
A dolgok lényegéig való eljutás, az "igazság" megismerésének az igénye az új, 
"expresszionista" tendencia kifejeződése; ennek a törekvésnek a szembesülése a 

lehetetlenséggel, és az egyedibe, a sajátosba való menekülés, kapaszkodás tekinthető az 

"impresszionosta" tendencia kifejeződésének is. Az umorismo e két tendencia 

ütközetének is felfogható, esztétikai értelemben; így is magyarázható az igény és a 

megvalósulás feszültsége, az egyediben a tipikus kikerülésével kifejezni akart általános 

problematikus volta.
Ez a jelleg az, ami miatt az umorismót az avantgárddal (is) felmerülő esztétikai probléma 

megjelenítésének, esztétikai kifejeződésének tekintettük.
Mindez persze az umorismóval kapcsolatosan sosem nyert explicit megfogalmazást 
Pirandellónál.
Végül is úgy tűnik, az umorismo azon keresés a gyűjtőnevének is tekinthető, melyet 
Pirandello azokkal a kérdésekkel kapcsolatban végzett, amik a századelő esztétikai 
kihívásának tekinthetők; sőt, nemcsak esztétikai problémák megoldásának keresése vetül 
az umorismóra, hanem tágabb értelemben filozófiai problémáké, mindazoké a kérdéseké, 
amelyek a századelő szellemi közérzetét befolyásolták. Az umorismóban mindezeknek a 

visszfénye megjelenik.
Hangsúlyozzuk azonban, hogy az umorismo esztétikája csak a keresés mozzanatában 

rokonítható az avatgarde-dal; a megoldási javaslat nem avantgarde; hacsak annyiban 

nem, hogy esztétikai definiálásának során a tartalmi meghatározók hosszas részletezése 

emlékeztet az avantgarde poétikák és kiáltványok tartalmi kérdéseket előtérbe helyező



227

szemléletére. De ne felejtsük el, Pirandello umorismóval kapcsolatos írásai évekkel az 

avantgarde teoretikus megfogalmazásai előtt születtek.
Az umorismo mint teória nem avantgarde, mert nem megoldást mutat fel, hanem magát a 

keresést, magukat a kérdéseket jeleníti meg, amelyek filozófíailag, esztétikailag 

foglalkoztatták a korszak gondolkodóit, művészeit; az a praxis pedig, amit az umorismo 

teóriája "előirányoz", (természetesen egyáltalán nem a program értelmében, hanem a 

művészeti jelenség megragadásának kísérletében), szintén nem hasonlítható az 

avantgarde művészi praxisához: egyáltalán nem az elszakadást hangsúlyozza a művészet 
tradicionálisan lényeginek tartott jellemzőitől, hanem inkább a hasonlóságot; a fennálló 

különbözőséget nem lényegi kérdésnek beállítva. Márcsak azért is különbözik az 

umorismo az avantgarde művészetétől, mivel ez utóbbinál gyakran nyíltan feladják a 

"hagyományos" művészethez való minden kapcsolatot, és végül is odáig is elmennek, 
hogy magát a világhoz való esztétikai viszonyt számolják fel, és azt valamiféle érzékileg 

ábrázolt tudományos viszonyulással helyettesítik. Az umorismo idáig sohasem jut el.

III.2.1.4.3. Umorismo és morál

Mint azt az előző részben láttuk, az umorismo lényegét meghatározó viszonyulásnak 

társadalmi, etikai jelentése az volt, hogy az umorista a fennállóval szemben bizalmatlan: 
éppen a meglévő egyensúlyt érzi gyanúsnak, és ezért kényszerítve érzi magát az 

ellenpont, a kontraszt megjelenítésére is, a fennálló dekomponálása útján, ezzel egy 

másfajta egyensúlyt létrehozva.
Megállapítottuk, hogy ez az etikai relativizmus tulajdonképpen annyiban mélyen etikus, 
hogy az embert rádöbbenti a mindenkori etikai, társadalmi értékek viszonylagosságára, 
illuzórikus mivoltára, azaz végletesen emberi és semmiféleképpen sem abszolút értékére. 
Bár az umorista tudja, hogy az embernek saját túlélése érdekében szüksége van arra, 
hogy eszmékkel és illúziókkal népesítse be a végtelen űrt, azonban nem engedi, hogy ez 

az emberi szükséglet pusztán szükséglet mivolta miatt abszolutizálódjon értékében, és pl. 
morális bálvánnyá váljon. Ez az illúziótlanság morálja, a legnagyobb emberi bátorság 

morálja: már-már ember- tehát morál feletti morál.
Az umorismo művészete, éppen annyiban, amennyiben eltér a normális művészettől, 
mely sűrít, idealizál és értelmez, éppen annyiban morálisabb is annál: mivel nem 

egyszerűen és bevallottan szubjektiven értelmez, hanem az igazságot kutatja, és ezúttal 
nem a művészi igazság értelmében, hanem valamiféle abszolút igazság értelmében. 
Mármost az igazság ilyen, mondhatni tudományos megismerésének az igénye egyúttal 
morális igény is. Éppen az alkotó belülről, érzelmileg motivált, tehát nem racionális 

"önkritikus" attitűdje az, ami az umorismót etikus művészetté teszi: nem egy konkrét 
morál, hanem az igazság, az illúziótlanság moráljának az értelmében.



228

Ha mégjobban szemügyre vesszük az umorismo érzelemkritikáját, rátalálhatunk az 

umorismo és a morál kapcsolatának egy másik értelmezési lehetőségére is. Akár úgy 

nézzük az umoristát, mint félig művészt, akár, mint félig kritikust, a kritikának, az 

érzelem kritikájának csak abból a szempontból van értelme, ha így a megismerésünk lesz 

árnyaltabb, több eszközzel elvégzett.
Az umorismo mint kritikusi magatartás jól megvilágítja, mi lehet az intellektus szerepe 

ebben az esztétikai élményben, az, hogy megakadályozza az érzelmi azonosulást, hogy 

tükröt tartson az érzelemnek, és szembesítse az érzelem ítéletét az értelem ítéletével. 
Mindennek az értelme, célja az igazság, a valóság jobb, alaposabb, a szubjektiven 

túlmutató megismerése.
Mintha az umorismo kategóriájának meghatározása folyamatában Pirandello vívódna, 
hogy a világ megismerésének melyik módja mellett törjön lándzsát; mintha 

megkérdőjelezné a művészi megismerés létjogosultságát az intellektuálissal szemben, 
miközben azért érzi, hogy a tudományos megismerés sem pusztán intellektuális, és a 

művészi sem csupán érzelmi. Valamiféle egyensúlyt keres.
Akárhogyan is minősítjük az umorismo művészetét, fontos vonása, hogy mint az érzelem 

kritikája, mindenképpen tartalmaz egy etikai mozzanatot is.
Azért érezzük az érzelemkritikát etikainak, mert a szubjektív megismerésen túlmegy, sőt, 
korrigálni is óhajt: éppen ezt a korrigálási szándékot érezzük etikai indíttatásúnak. A 

korrigálás pedig az érzelem tudatosításával valósul meg — azaz, az érzelmi élménytől való 

eltávolodással, az érzelemkritikával. Valóban van valami tanáros ebben a módban, mint 
Németh László megjegyezte.
A századelő jelenében úgy tűnhet, nem lehet azonosulni semmilyen érzéssel, mert nincs 

az ember számára olyan eligazító és érvényes erkölcsi, közösségi alapvetés, melynek 

talaján az érzésbe vetődni biztonságos, emberi tevékenység lehetne, mint pl. az antik 

görögöknél. Ha az érzelem nem lehet valamilyen — mondjuk ki, erkölcsi — alapon 

minősített, akkor nem tudjuk tisztán megélni, akkor folyton gondolkoznunk kell azon, 
vajon milyen is az az érzés, és ítéletünket állandóan fel kell függeszteni, több oldalról 
meg kell vizsgálni, minden egyes esetben; nincsenek kész receptek, mint az erkölcsileg, 
világnézetileg stabil korokban. Az ember ugyanis civilizált lény lett — azaz vállalta, hogy 

spontán érzelmeit megfegyelmezi a közösség javára. Amikor a közösség java nem 

kifejezett, egyértelmű, akkor az emberben össze kell, hogy ütközzön az érzelmek legális 

és illegális kiélésének lehetősége, és fokozottabb értelmi erőfeszítést kíván a helyes 

cselekvés és érzés megtalálása.
Pirandello ebben a fokozott intellektuális tevékenységben érdekelt, és egyáltalán nem 

meglepő, hogy éppen az érzelmek szabad, őszinte megélésének emberi lehetősége 

érdekében. Ezért fakad ki a filozófusok ellen, akik elvették az embertől az érzelmeivel

418

v.ö. Németh László. Ortega és Pirandello, /"Új írók 67, Debrecen. Nagy Károly és társai. (1933).418

pp. 64.



229

való azonosulás lehetőségét, folyton változtatva a világról, és benne az emberről alkotott 
képet. Pedig nem a természeti világ, csak a róla való gondolkodásunk változott, és ezzel 
mi magunk. Mi vagyunk szellemileg a felelősek tehát a saját világunk megteremtéséért, 
egy olyan világért, melyben jól érezzük magunkat, minthogy az is a mi felelősségünk, ha 

ez nem így történik.
A művészet az ember nagy lehetősége, hogy a számára megfelelő világ képét 
megteremtse, és a maga számára valósággá tegye. Az ember, mint önmagáról és 

világáról gondolkodó lény szerepe és felelőssége tulajdon életének a megalkotásában: ez 

is a századelő azon (felújított) gondolatai közé tartozik, amelyet azóta is próbálunk 

megemészteni.
Nem csoda, hogy a századelő emberi és erkölcsi, esztétikai szétesettségének időszakában 

Pirandello is, mint mások, pl. Kosztolányi, vagy Ortega, a régi, teljes emberi ideált 
megtestesíteni képes művészetet hiányolják — no nem régi, hanem valamiféle megújult 
formában. A modern kor művészete középpontjában az én áll — ez nem adhat nagy 

művészetet. Ez legfeljebb eszközöket fejleszthet, kínlódhat ki egy eljövendő nagy 

művészet számára. Az sem csoda, hogy a különféle utakon csalódott ember valamiféle 

egészséges kompromisszumot keres a tudomány és a művészet megismerési módja 

között — lehet, hogy éppen ez lehetne az új forma, ami ismét képes a teljes embert és 

világát megteremteni a művészetben, a részeire esett helyett; lehet, hogy a kontrollált 
érzelem és a kontrollált tudat együtt, azaz az umorismo vezet el a modern ember 
teljességének ábrázolásához, amiben a modern ember felismeri önmagát, és egyúttal 
átérzi modern mivoltának fájdalmasságát, mert hiányos voltát, éppen az eredeti módon 

megélt érzelmek hiánya miatt. A hiány kifejezésével, annak fájó megéreztetésével 
ugyanis ismét látókörbe kerülhet az egész is: hiszen csak az egész ismeretében érezzük át 
a hiányt, és a hiány fájdalmassága vezethet arra, hogy ismét az egészet akarjuk. Az 

umorismo tehát egyfajta gyógymód.
Az umorismo ebben az olvasatban az egész kifejezésének mint hiány kifejezésének a 20. 
szd-i módja, és nemcsak 20. szd-i: minden olyan régi korban, ahol erkölcsi 
paradigmaváltás következett be, megjelent az umorismo, jelezvén az ember fájdalmát az 

egész elvesztése miatt, és óhaját az egészre.
Az umorismo az átmeneti korok művészete, az a fajta, amely éreztetni tudja az emberi 
lényeg megnyilvánítása szempontjából fontos stabil korok iránti igényt, és ami ezáltal az 

ideál folytonosságát képes képviselni. Olyan művészet, amelynek művészi víziója mögött 
ott áll a stabil korok nagy művészetének képe, mint váz, viszonyítási alap. Az umorismo 

ezért is nem egyszerűen esztétikai minőség: az umorismo világnézet.
Mindazok, akik a századelőn érzik az erkölcsi paradigmaváltási korszakot, minden 

művész és gondolkodó, megadják a választ a maguk módján: az avantgárd, a 

konzervativizmus, az esztétizmus, de — mint ahogy Pirandello megírta az Arte e 

coscienza d'oggiban — gyakran nem vállalva a problémával való szembenézést. Vannak,



230

akik elefántcsonttoronyba menekülve, vannak, akik szélhámoskodva próbálják a 

felelősségét elkerülni, hogy korukkal és annak problémáival szembesüljenek, hogy 

eredeti módon, azaz, felelősen gondolkodók és alkotók legyenek. Az eredetiség 

esztétikai követelménye ilyen módon lesz etikai, nem csupán művészi dimenziójú kérdés. 
Az umorismo mindenképpen elkötelezett művészet: a világ és benne az ember 
megismerése mellett elkötelezett, sőt, a harmonikus ember ideálja mellett elkötelezett, 
amikor átmeneti, ideált vesztett korokban fájdalmassá teszi az ideál nélküli állapotot, 
ezzel a fájdalmas hiányérzet-keltéssel képviselve ideálját. Olyan művészet, mely nem adja 

meg magát az érzékek csábításának, és olyan tudomány, amely érzéki: végül mégsem 

feledkezik meg az emberi tudás valódi mibenlétéről, amely az emberi, azaz az esztétikai­
etikai ítéletbe helyezi az ember legfőbb megismerő-alkotó képességét.

III.2,2. Az umorismo a véletlen filozófiája, a megismerés darabokra tört tükre

Az umorismo már a Cantoniról szóló tanulmányban sem csak mint művészi megismerési 
mód, hanem mint kritikai, művészetmegismerési mód is megjelenik. Már ekkor 

nyilvánvaló, hogy nem pusztán alkotói módszerről van szó, hanem többről: az umorismo 

kritikai módszer.
Ehhez a L'umorismo után hozzátehetjük, hogy megismerési módról, sőt, szinte 

világnézetről is szó van.
Az umorista eljárása, mint fentebb láthattuk, különbözik minden más művészet 
eljárásától. A művészet általában elvonatkoztat és sűrít, idealizál, és végső soron 

interpretációjában az élet ésszerűnek és koherensnek látszik. Az, hogy az umorista 

művész nem így tesz, az éppen az ő sajátos megismerési módjából, filozófiájából 
következik, ez pedig az umoristák eltérő pszichés beállítódásából. Bár az umorista 

művész is az élet rögzítésére és értelmezésére törekszik, mint minden művész, de sajátos 

beállítódása folytán máshogyan kénytelen megérteni az életet: ő mindent meg akar érteni. 
Legfőképpen az érthetetlen, az inkoherens érdekli, és nem akarja ezeket, mint 
"fölösleges" mozzanatokat egyszerűen csak félresöpörni a koherens konstrukciók útjából. 
Ezért van az, hogy miközben a "valódi" okokat kutatja, vállalja az inkoherenciát és a 

dekonstrukciót, nem bújik el a kontraszt elől, nem rejtegeti meztelenségét, 
bizonytalanságát. Következésképpen az umorista mű gyakran szeszélyes, szétesett. 
Mindez a sajátosan működő reflexió műve.
Az umorista a végtelenül kicsiből, a véletlenből származtatja a világ folyását: szétszedő 

reflexiójának a konklúziója, hogy semmi sem az, aminek látszik, s talán az, ami nem 

látszik, a végtelenül kicsi, a véletlen az, ami a világot szabályozza. Vagyis az umorista 

alkotás folyamatában a szétszedő reflexió munkájának eredményeképpen figyelmünk, 
mely a világ értelmét, értelmességét kívánja felfedezni, vagy megalkotni, végül 
törvényszerűen a végtelenül kicsi részen, a véletlenen állapodik meg, mint rendezőelven.



231

Pirandello szerint az umorista felismeri az emberi elme illúzióteremtő szükségletét, a 

világ ürességét, a tudat lehetőségeit a megismerésben, az élet megragadhatatlanságát. Az 

ember illúzióinak egyike a saját személyisége is, mely többrétegű pszichéjének csak 

elenyészően kicsi, kontrollált része; azonban az embernek még ezt a kis részt sincs 

hatalmában uralni. Saját lelkünk többi rétegét pl. nem is tudjuk megismerni, mert ez 

maga az élet. Alighogy megpróbáljuk megragadni, formába kényszeríteni, már nem az, 
ami volt, s ami a lényege: folyamatos, állandó mozgás.
Az umorismo esetén tehát a szintetikus háttértudás, a költői tudomány, mely a mű 

megszületésének bölcsőjénél áll, nem tendál ideális konstrukciókba, nem tud egy 

koherens víziót formálni az életről, és éppen azért, mert ismereteket tartalmaz az emberi 
megismerés természetéről is; egyfajta meta-tudást. így legelőször is a saját tudománya az, 
aminek a realitásában nem bízhat meg az umorista. Ily módon az umorista mű mögött 
álló tudás, tapasztalat az umorista szerint éppen inkább a nem tudás, és a tapasztalatok 

illuzórikus volta. Az umorista reflexiójának megváltozott működése is ezt tükrözi, és 

talán épp ezért szükségszerű: a meta-tudás olyannyira lényeges része, olyan meghatározó 

élménye az umorista költői tudományának, élettudományának, hogy állandóan 

érvényesítenie kell magát, s ennek útja éppen a reflexió folytonos önmagára 

eszmélésének, öntükrözésének a megjelenése a műben is.
Az umorismo megismerésének legfőbb jellegzetessége a hasadtság, a tudásról való tudás, 
a meta-tudás okozta tudatlanság-érzés összeütközése egyrészt az emberileg lehetséges 

tudással, másrészt az ember kielégíthetetlen tudásszomjával. Következménye a hasadt 
intuíció, mely rémülten torpan meg már a megismerés pillanatában, mintha nem tudná, 
merre is induljon tovább.
Az umorismo megismerésének, intuíciójának további kibontakozási folyamata a meta- 

megismerés irányította kifejezésképződés, ami egyrészt egy kvázi-tudomány, amennyiben 

szétszedő láza, folytonos dekonstrukciója egyfajta — bár egyáltalán nem tudományos, 
logikai, csak pseudo-tudományos — analízist eredményez, és másrészt félig művészet, 
amennyiben a rákövetkező szintézis nem tudományos szintézis, hanem művészi vízió: 
végülis az analízis, a dekonstrukció eredménye egy fantázia alkotta szintetikus kép 

megjelenésében materializálódik: az umorismo végül is művészetté, nem tudománnyá 

válik.
A reflexió szerepe tulajdonképpen ebben a folyamatban az, hogy önmagát állítja, 
önmagát is megjeleníti: nemcsak a képet a tükörben, hanem a tükröt magát is, a képben, 
ráirányítva ezzel a figyelmet a reflektáló ész jelenlétére, munkájára az emberi 
megismerésben. Ennyiben "tudomány" az umorismo: bevon — a művészet eszközeivel — 

a művészi vizsgálódás körébe egy olyan tárgyat, mely a tudomány tárgya is, és amely az 

emberi megismerés és benne a művészi megismerés megismerésének a szempontjából 
kulcsfontosságú: az emberi reflexiót.



232

És éppen ennyiben képes az umorismo a korban megjelenő művészi és tudományos 

tartalmak esztétikai transzponálására: hiszen a reflektáló elme újrafelfedezése még "friss" 

tudományos felfedezés, melynek pl. újabb filozófiai konzekvenciáit még csak ezután, a 

módén 20. sz.-i filozófiákban kezdik levonni.
Az történik a századvégen, hogy felfedeződik a tudat, mint közbeiktatott tükör, amit nem 

lehet kikerülni, felfedeződik a nyelv, mint a tudattartalmak kifejezésének az eszköze, amit 
nem lehet kikerülni, és felfedeződik, hogy nem a tudat az ember, és a tudat nem a 

megismerés egyedüli garanciája és záloga. És ez az a kor, amelyben megjelenik a 

pszichoanalízis, mint a tudományos és művészi megismerés fókuszába került tárgy, az 

emberi lélek megismerésének szaktudománya419, ami tulajdonképpen maga is 

határterületet alkot a hagyományosan tudományos-fogalmi-objektív (és analitikus­
szintetikus) és a müvészi-intuitív-szubjektív (és globális) megismerés között, ezzel a 

modernkori megismerés metaforájává válva.420 A legfőbb összekötő kapocs, más 

hasonlóságok mellett, a kétféle megismerési mód között éppen egy módszer lesz: a befelé 

figyelés, az önvizsgálat ugyanis úgy a fogalmi, mint a művészi eljárás egyik módszerévé 

válik. Ha ugyanis a lélek valósága a megismerés tárgya és alanya is egyben, ez a 

módszerek megváltoztatását követeli nemcsak a tudóstól — a logika "alkonya" — hanem a 

művésztől is: a tudósnál az igazság kategóriájának újraértelmezése lesz a soronkövetkező 

feladat, a művésznél az őszinteségé.
A művészetben az avantgárd az, ami a leghatározottabban kívánja az igazság és az 

őszinteség kategóriáinak újravizsgálatát, és amely le kívánja leplezni, vagy mondjuk 

inkább úgy, fel kívánja fedezni a reflexiót, mint a művészetben közvetlenül 
megjeleníthető!, a művészet számára.

419 Azé az emberi léleké, amely a költészetnek vagy a zenének öröktől fogva tárgya. Tehát amíg a 
költészet vagy a zene az emberi lélek megismerésének művészi formája, addig a pszichoanalízis az 
emberi lélek megismerésének tudmányos formája.
420 Ezen a ponton csak egyetlen érdekes idézetre hívnám fel a figyelmet Ernest Jones nyomán. Jones 
Freudról szóló könyvében (E. Jones, Sigmund Freud étele és munkássága. 2. kiad., Budapest. Európa 
Kiadó. 1983. pp. 682, ford. Félix Pál; p. 221) idézi Freud egyik korai laikus méltalójának, cgv bécsi 
irodalomtörténész professzornak, költőnek és színikritikusnak a Tanulmányok a hisztériáról c. Breuer- 
Freud kötetet méltató sorait: "Halványan úgy sejtjük, hogy egy napon majd esetleg lehetővé válik az 
emberi személyiség legbensőbb titkainak megközelítése. ... Maga az elmélet valójában nem más, mint az 
a fajta pszichológia, amellyel a költők élnek." (Neue Freie Presse, Bécs, 1895. dec.2. Kiemelés tőlem.) 
Ebben a megállapításban megerősítését látom annak a Pirandello tanulmányozása közben kialakult 
határozott benyomásomnak, hogy a pszichoanalízis felismerései az emberi lélek működéséről és egy 
művész, Pirandello felismerései az. emberi lélek művészeti kommunikációban történő működéséről 
számos ponton egybeesnek; valamint hogy a pszichoanalízis emberi lélekre irányuló megismerő 
módszerei és a művészei Pirandello által leírt megismerési mechanizmusa nagyon hasonló pszichés 
folyamatok, s az e foly amatok eredményeképpen kialakuló hatás is nagyon sok hasonlóságot mutat. 
Egyszerűen fogalmazva úgy látom, hogy az orvos Freud az általa kidolgozott lélekelemző módszer 
használatakor nagyon hasonlóan jár el a művészhez, és a művész Pirandello a műr észét általa leírt 
működését nagyon hasonlónak ábrázolja a pszichoanalízissel. Művész, és tudós egy jelenség két 
megközelítéséi adják, szinte egymás területére tévednek - számos ellenkezést és szakmai bírálatot 
indukálva ezáltal - és egyúttal csodásán illusztrálva azt a Pirandello által is megfogalmazott gondolatot, 
hogy a műr észeiben működik egy tudomány, és a tudományban pedig egy műr észét. Ennek a 
gondolatnak a kifejtése azonban meghaladja a jelen dolgozat kereteit.



233

Ehhez hozzátehető, mint megfontolandó, hogy lehetséges, hogy az umorismóban — és a 

pszichoanalízisben is — kétféle alapvetően különböző megismerési attitűd próbál 
egyesülni, vagy méginkább, hogy megjelenik nyugati közegben egy keleti típusú 

megismerési mód: belülállás és tudatosítás egyszerre.
Az umorismóban azonosított dezillúzió és dekonstrukció tipikusan 20. szd-i jelenség: a 

20. szd. minden új szellemi megnyilvánulását ezek a jellemzők hatják át, az 

avantgardizmustól a pszichoanalízisen keresztül a jelenig, a posztmodernig.
Ez lehet egy lehetséges válasz egyúttal dolgozatunk kiinduló kérdésére is: mi az 

Pirandello gondolkodásában, amely még ennyi évvel halála és divatja után is újabb és 

újabb kutatásokra ösztönöz? Egy olyan esztétikai kategória megalkotása, amely 

tulajdonképpen a 20. szd. legtipikusabb filozófiai felismeréseit és szellemi újdonságait 
képes esztétikumként megjeleníteni, még önmagának, mint esztétikumnak a 

megkérdőjelezését is magában foglalva. Ráadásul ez a megjelenítés nemcsak tartalmában 

tipikus, hanem működésében, létmódjában is kifejező: éppen az önmagát tükröző és ezt 
fel is ismerő lélek működését írja le, mint csakis az umorismóra jellemző speciális 

művészi megismerési-alkotási módot.

111.3. Az esztétikáról

A művészi kommunikációról, mint interszubjektivitásról mondottak fényében érthetővé 

válik, miért gondolta Pirandello, hogy az esztétikának egy pszichológiailag megalapozott 
megismerő tudománynak kellene lennie. Számára a műalkotás eleven létezés, konkrét 
valóság, ami nem írható le elvont filozófiai kategóriákkal. Mivel egyedi létező, 
megközelítésének is egyedinek kell lennie: az esztétikai ítélet meghozatalának is az az 

impresszió a kiindulópontja, amit az alkotásról kapok, ha annak sikerül bennem élményt 
felkeltenie. Általánosítani pedig csak az egyedi jellemzőkben, az alkotásban és az 

egyénített kritikában is megnyilatkozó közös vonások alapján lehetséges. Pirandello úgy 

látja, a közös a pszichológiailag megragadható alkotói folyamatban van; az esztétikum 

tehát "filozófiailag" is csak a pszichológiai ismeretében közelíthető meg.
Láttuk, hogy Pirandello szerint a kritika — a kritikai befogadás — lehetősége a tudatok 

egymás közti kommunikációján alapul. A kritikus feladata az, hogy behatoljon a művész 

leikébe, megértse a művész saját alkotásához való viszonyát, és feltárja a művészetében 

működő költői logikát, a müvet mozgató saját törvényt. Nem a tartalom, hanem a forma 

alapján kell, hogy ítéljen; az esztétikai ítélet szempontjából egyedül a forma a 

releváns.(Persze ha a formát úgy tekintjük, mint közvetítő csatornát a művészi 
kommunikációban, akkor ez a kérdés is önmagát oldja meg: hiszen bármilyen ítélet a 

formáról egyúttal a formálásról való ítélet lesz, szükségképpen.) Ezt nem teheti meg 

másképp, csak az egyes müvekből kiindulva, és akkor, ha maga is kreatív: kreatív a 

költői logika kommunikatív úton való felismerésében és annak az ész számára is



234

felismerhetővé tételében, vagyis megfogalmazásában. Ez a kreativitás a tudatok közti 
kommunikáció során bontakozik ki, és a kommunikáció létrejötte hitelesítheti a 

becsületes és őszinte ízlésítéletet.
A retorika és az absztrakt esztétikai teóriák azért nem alkalmasak a müvészetkritika elveit 
kijelölni, mert kívülről, a külső formára vonatkozó szabályokon és általánosításokon át 
közelítenek a müvekhez. A kritikának pedig mindig az egyes, konkrét műből kell 
kiindulnia.
Az egyedi művészi alkotás csak a művészéhez hasonlatos őszinteséggel fogható fel és 

érthető meg jól, a művészi kommunikáció folyamatában. Ha aztán e művészi létmódban 

való megértés után, e szubjektív (interszubjektív) ítélet kialakulása után még többet 
akarunk tudni a művészetről, nem csak az egyedi alkotásról, hanem a művészet mint 
jelenség általánosítható vonásairól, és nem a kritikai-művészi létmód szerint, hanem 

tudományosan, akkor sem a filozófiához, pláne nem a Retorikához, hanem a 

pszichológiához kell fordulnunk: hiszen az foglalkozik annak az emberi léleknek a 

természetével, törvényszerűségeinek a kutatásával, amely a művészi alkotásban is 

megnyilvánul, mégpedig a maga törvényszerűségei szerint.
Az Un crilico fantastico-Ъап fogalmazza meg először, hogy a retorikával szemben 

milyen kritika — müvészetudomány — kívánatos, párhuzamosan a műalkotás retorikaitól 
eltérő definíciókísérletével. Már ott feltűnt ennek a kritikának erősen pszichológiai 
jellege, meghatározottsága; ma úgy mondanánk, a kritikus legfőbb fegyvere az empátiája, 
a személyes érzékenysége. Ha ezt ki is egészíti a körülmények számbavétele és 

vizsgálata, azonban még mindig sok tekintetben szubjektív körülményekről: a művész 

temperamentumáról, személyes viszonyairól kell, hogy szó essék. Könnyen 

gondolhatnánk, hogy egyfajta relativista, befogadói esztétikáról van szó, hogy olyan ez a 

közelítés, ami pontosan az esztétika és a poétika határainak az elmosásához, 
elmosódásához vezet(ett).
Pirandello törekvése azonban éppen nem a relativizálás volt: az értékek tekintetében 

legalábbis egyáltalán nem. Sokkal inkább a kritika olyan módszeréről van szó, mely 

képes az egyes, konkrét és egyedi mű saját törvényeit felismerve értékelni azt a művészi 
megvalósulás mércéjén.
Már e tanulmány idején észrevehettük, hogy Pirandello szerint a műalkotást nem lehet 
pusztán a lezárt, kész forma külsődleges megítélésének a módszerével megközelíteni: 
hogy tehát bármilyen mérce alkalmazását megelőzően Pirandello a kritikus részéről az 

alkotóéhoz hasonlatos folyamatokat feltételez, az alkotói folyamatok egyfajta 

újraalkotását, átélését, a mű útján.
A hangsúly tehát az alkotói folyamatokra esik, melyek egyúttal a kritikuséi is lesznek, 
amennyiben benne is rekonstruálódniuk kell ahhoz, hogy a kritika megszülethessen. Azt 
nem fejti ki, hogy a mérce hogyan tud nem relatív, azaz mérce, "objektív" lenni, hogy 

tehát miben fog különbözni a kritika a műélvezettől.



235

Egyfajta választ jelenthet a korábban már felvetődött interszubjektivitás, ekkor egyfajta 

relatív objektivitás lehetőségeként felfogva: tehát az, hogy a kommunikáció egyáltalán 

képes létrejönni, hogy a kritikus be tud lépni a mű világába, azt jelenti, hogy a forma, 
mint a közvetítés csatornája, működött. Nyilvánvalóan ez a belépés a kritikus saját 
érzékenységén kívül a műtől, annak konkrét, műként való megvalósultságától, azaz a 

kifejezésiöl, annak minőségétől függ. Az egy következő probléma, hogy milyen kifejezés 

szükséges ahhoz, hogy az alkotó folyamatai a kritikusban — befogadóban — 

rekonstruálhatók legyenek, vagyis hogy a forma működjön. Azt azonban Pirandello 

leszögezi, hogy a kritikus ki kell, hogy bontakoztassa, az ész számára is felfoghatóvá 

téve, a művészben működő költői logikát — tehát azt, amit empátiásán rekonstruált. Ez 

meglehetősen egyértelmű útmutatás: az introspekciót követheti a tudományos analízis. 
Egy másik hasonló, talán jobban artikulált válasz a lehetséges mérce kérdésére az 

iimorista kiitika lehetősége. Maga Pirandello veti fel, hogy az umorista érzelemkritikus, 
illetve fantasztikus kritikus. Nem lehet nem ráérezni, ez a fantasztikus kritikus, ez a saját 
érzelmét lehűtő művész az a kritikus is lehet, aki az irodalom fejlődéséhez olyan fontos. 
Művész, mikor empátikusan közelít tárgyához, és kritikus, mikor azt értelme fényében 

vizsgálja: tehát a jó kritikus, a helyes úton járó müvészettudós nem más: umorista. Félig 

művész. Hogy nem járunk túl messze az igazságtól, bizonyítja maga Pirandello, aki az 

Un critico fantastico második részben így ír Cantoni két müvével kapcsolatosan: 
Scaricalasino egy drámakritikai könyv, míg Pietro e Pao/a egy elbeszélőmüvészet- 

kritikai könyv. Megjelennek bennük a komikus és az elbeszélő Múzsák, ám nem 

szimbólumokról, hanem élő alakokról van szó. Szinte minden oldalon hol az elbeszélő 

műfajokat, hol a drámát vitatja, ám az irodalmi vita sehol sem sorvasztja el a fantázia 

alkotását. Cantoni nem töri össze a virágot, hogy kivegye az illatát, hanem érintetlenül 
hagyva, finoman öszegyüjti a páráját, vagyis lényegi és jelentéssel bíró eszmeiségét. 
Olyan kritikus, aki a művészet folyamatait használja, tudatosan, hogy megértesse 

magát.
A művészetről tehát művészi és kritikai módon kell ítélni, egyszerre, azaz: érzelemmel és 

értelemmel. Ebből az umorisztikus pozícióból lehetségesnek tűnik tehát, hogy a művészet 
alkotta világot az esztétikai tudomány által és a tényleges világot a művészet, mint 
élettudomány által végül is ugyanazon a módon lehessen megismerni: hogy a tényleges 

világ művészi megismerése és a művészi világ mint tényleges valóság tudományos 

megismerése nem követel lényegileg más módszert. Ez is egy, az umorismo-jelenségben 

implikált felismerés.
Az esztétika tehát megismerő tudomány: meg kell ismernie a művészt, és behatolva a 

művész leikébe, az a feladata, hogy feltárja a művészetében működő tudományt. Legfőbb 

módszere az empátia.
A művészben — a művészetben — működő tudomány megismerése, feltárása némileg a 

természettudóshoz teszi hasonlatossá az esztétát: ugyanis ez a költői tudomány



236

tulajdonképpen az ember világmegismerésének a mechanizmusát, módját jelenti, azt a 

megismerést, amelyet leginkább pszichológiai törvények irányítanak, és amely minden 

mozzanatában az emberi elme természetével függ ősze.
Ezen a ponton visszatérhetünk az I. részben már idézett Weiss János Adorno-könyvéhez. 
Weiss úgy látja, Adorno szerint

A művészetfilozófia feladatát a "túl speciális" és a "túl általános" ítéletek közötti 
középül kijelölése alkotja. E középül megtalálásával lehetne valóban megszólaltatni a 
kitüntetett művészi tapasztalatot. ... E lehetőség azonban — ebből származik a 
polarizáció — korántsem adott evidens módon. A művészet filozófiájának ugyanis — 
szembeszökő módon — ellentétes dolgokat kell szintetizálnia: a művészet a realitás, a 
filozófia pedig az idealitás mozzanatát képviseli. 421 Adorno a hegeli 
művészetfilozófiái koncepció kudarcából — amely végeredményben szintén a tárgy 
érvényre juttatása mellett akarta az esztétikai konkrétum alapstruktüráját megragadni 
— azt a következtetést vonja le, hogy "a konkrétum (a műalkotás) csak akkor írható le, 
ha kiküszöböljük az abszolútum fogalmát. Ekkor azonban — úgy tűnik — a 
művészetfilozófia általános alapjai kérdőjéleződnek meg; hiszen mind Schellingnél, 
mind pedig Hegelnél a művészet elemzését az abszolútum jelenléte tette lehetővé. 
Adornónak így egy olyan esztétikai konstrukciót kell megalapoznia, amely az 
abszolútum feltételezése nélkül is képes a tárgy (a művészet) megszólaltatására. Az 
abszolütum hiánya szerinle még nem jelenti azt, hogy a művészeiben ne munkálna 
valamilyen szellem. E szeltem rekonstrukciója (bárhogyan is határozzuk meg 
közelebbről) az esztétikum konstrukciója.422

Tehát a művészetben működő szellem rekonstrukciója az esztétikum konstrukciója. 
Adorno ezt a szellemet a filozófia síkján akarta rekonstruálni.
A művészet ilyen megközelítése az adornói életmű tanúsága szerint nem oldódott meg:

Az egyediség filozófiai tematizálása megköveteli a tapasztalati konkrétság és a fogalmi 
általánosság közvetítésének a kidolgozását. ... E közvetítés azonban — ehhez a

421 v.ö. Wciss. op. cit. p. 11-12. Itt közbevethető, hogy a létezésről való gondolkodás maga. tehát a 
filozófia, ugyanebben a helyzetben van: a létezés is (ontológia) realitás, a megismerés is (gnoszeológia) 
realitás, valami, amiről az embernek tapasztalata van. és melyet talán ki akar szélesíteni, és ezért 
folyamodik a filozófiai vizsgálódás módszeréhez, az egyedi - kitüntetett - tapasztalatról igyekszik 
általános érvényű megállapításokat tenni: ez lenne a filozófia, a fentiek szerinti "idealitás".
Az idealitás szintjén való beszéd a nyelv segítségével történik, a nyelvnek a fogalomalkotó természetét 
kihasználva. A problémák is itt adódnak: a nyelv tulajdonképpen nem fogalmi, hanem metaforikus 
természetével kapcsolatban, aminek folytán a tárgy megragadása épp oly kevéssé egzakt (azaz: ideális, 
fogalmi, "filozófiai"), mint a művészetben; csakhogy míg a művészetben természetes, hogy a nyelve 
metaforikus természetű, ugyanez a filozófában bizony os (ön)ellentmondáshoz vezet.
A filozófia ágazatainál a kitüntetetten és ny ilvánvalóan a cselekvés szféráival összefüggő ágazatok, az 
etika és az esztétika afféle mostohagyerekek; úgy választják le őket a filozófia "ideális" testéről, mint 
valamit, ami nem tisztán filozófiai, mivel szerepel kap benne a gyakorlati cselekvéssel kapcsolatos 
tapasztalatok feldolgozása. Pedig végül is a megismerés is gyakorlati cselekvés. Illetve, kérdés lehet. . 
hogy van-e. létezik-e olyan megismerés, ami elválasztható a gyakorlati szférától, illetve van-c az ilyen 
tisztán spekulatív megismerésnek megismerési értéke? Mert mit ismer akkor meg? Ha önmagát, azaz 
azt. hogy mennyire lehet valami tisztán spekulatív - pl. logikai - igazság, akkor nemigen használható fel 
a létezésről való állítások megtételéhez; ha viszont a létezést, mint realitást igyekszik megismerni, akkor 
nem lehet tisztán spekulatív.
A középút megtalálása tehát nem csak az esztétika - a műv észetfilozófia - problémája, hanem a filozófiáé 
is, általában.
422 v.ö. Weiss, id. mű, p. 11-14. Kiemelés tőlem.



237

konklúzióhoz vezet az adornói életmű — nem konstruálható meg. A közvetítés 
lehetetlensége: az esztétikai konstrukció hanyatláspillanata.423

Az esztétika már csak azért sem lehet tisztán spekulatív beszéd, mert az érzéki 
megismerés doktrínája — különös tekintettel a művészi megismerésre. A filozófia pedig a 

fogalmi megragadására alkalmas — hogyan is reflektálhatna a konkrét tapasztalatra?
A pszichológia azonban a tapasztalati alapjainak, törvényeinek, a tapasztalati 
általánosításának a leírására alkalmas tudomány; és a művészet tapasztalat. 
Végeredményben visszajutunk a megismerés, mint tapasztalat (pl. mint a művészi 
megismerés) megismerésének az ismeretelméleti problémájához.424 

Pirandello szerint az esztétika, mint az érzéki megismerés tudománya (és mint 
müvészettudomány, vagyis az élet tudománya) a pszichológia segítségével tárhatná fel a 

művészetben működő általánosíthatót, vagy fogalmazhatjuk úgy is, hogy a művészetben 

működő szellem természetét. A művészetben működő szellem eszerint a művészetben 

működő tudomány, a költői logika lenne, ami nem más, mint a művész felhalmozott 
valóságismerete, szubjektív tapasztalai tudása. Ezen a szinten a konkrétság és az 

általánosság közötti közvetítés problémája már nemcsak az esztétikai diskurzus 

lehetőségének elvi kérdése, hanem általában az emberi megismerés problémája, 
legalábbis mindazon a területen, amelyhez köze van a nyelvnek. Egy pszichológiailag 

megalapozott megismerő tudomány, más kiindulópontból, talán megoldhatná a 

konkrétság és az általánosság közötti közvetítés problémáját is, és a művészetről való 

esztétikai diskurzus problémáját is, különösen akkor, hogyha a művészetet, mint 
interszubjektív kommunikációt tenné vizsgálat tárgyává, és bevonná a kommunikatív 

létmódot leginkább meghatározó nyelvi problémát is kutatási körébe. A művészetben 

működő költői tudomány mibenléte, illetve kommunikálásának kérdése is leginkább 

nyelvi és pszichológiai alapon lenne megközelíthető és feltárható; azonban mindennek 

kifejtése meghaladja e dolgozat kereteit.
Ha a lehetségesség dimenzióiból a valóságéba lépünk vissza, Pirandello esztétikával 
kapcsolatos követelését mindenképpen előremutatónak kell tekintenünk, különösen ha 

Adornónak egy másik, nem végigjárt útján megfogalmazott gondolataival vetjük egybe:
Az esztétikai elméletnek ily módon két pólust kell számba vennie, és egymással 
közvetítenie: az esztétikai tapasztalatot és a megértés fogalmi vázát. Adorno szeretné 
elkerülni mindkét kézenfekvő végletet: a művészet értelmezésére alkalmazható 
filozófia kidolgozását éppúgy, mint az egyes művekben tökéletesen alámerülő —

423 v.ö. Weiss, id. mii, p. 149. Kiemelés tőlem.
Végső soron minden megismerés tapasztalati alapokon nyugszik, a filozófiai is. Nyilván ezért is lehet 

olyan sarkalatos kérdés Adorno számára a művészi tapasztalat megismerésére alkalmas esztétikai 
tudomány elvi alapjainak az újbóli lerakása: ugyanis a művészi megismerés valamiképpen az emberi 
megismerés metaforájának is tekinthető. A művészi megismerés a tapasztalatot mclaforizálja. s e 
metafora olyan sokrétű, hogy nem definiálható, csak "érezhető", vagy legfeljebb pszichológiai ^
közvetítéssel leírható. A tudományos megismerés a tapasztalatot megragadni próbáló metaforát fogalmi ^ 
metaforává alakítja. A két megismerő metafora között azonos, hogy mindkettő a nyelvet használja föl a 
metafora megalkotására, csak nem ugvanazt a nyelvet: ugyanis a fogalmi metafora az, amely 
definiálható filozófiailag vagy logikailag.

424

4

V



238

nominalisztikus — elemzési stratégiát. E végletek tudatosításának elmaradása képezi — 
Adorno szerint — az esztétikában tapasztalható általános káosz alapját: a filozófiai 
rendszer — a műalkotások értelmezésekor — csak önmagát képes megismételni, míg a 
nominalisztikus stratégia egy problematizálatlan ismeretelméleti pozíciót előfeltételez. 
Adorno ezekkel az elemzési eljárásokkal ellentétben a kiépítendő esztétikai elmélet 
legfontosabb feladatának a művészei belső tendenciáinak tudatosítását tekinti.425 A 
mű megértése — Adorno ezt többször hangsúlyozza — az alkotás folyamatának 
reprodukálását követeli. ... A mű és az alkotó viszonyának az elemzése az 
igazságtartalom kifejtése köré szerveződik. Az alkotó és a mű (relatív) függetlensége 
az igazságtartalom öntörvényüségét implikálja. Az alkotók — bármilyen jelentősek is — 
általában nincsenek tisztában a megkomponált mű igazságtartalmával, sőt, gyakran az 
értelmezési kísérleteket is visszautasítják. Ez a jelenség mindenekelőtt arra utal, hogy a 
műalkotás szellemét alkotó igazságtartalom nem értelmezhető a megformálás 
kontextusában. ... A művészi megformálás azonban — Adorno szerint — mindig is a 
megformálhatatlan kimondására törekszik. A megformálásnak ezt a kimondhatatlan 
centrumát Adorno a műalkotás igazságtartalmaként értelmezi. ... E mozzanat 
rekonstruálásának feladata a műalkotások filozófiai elemzésének középpontja. ... A 
művészet filozófiai elemzésének tárgyát — ebben a kontextusban — a megformálás 
dimenzióján kívül eső szellem körvonalazása alkotja.

Ez a megfogalmazás gyakorlatilag egybeesik a Pirandellóéval, csak néhány évtizeddel 
később született: a kritikusnak fel kell tárni a művészeiben működő öntudatlan 

tudományt, mert csak így értheti meg a művet, annak igazságát. Ez pedig egyrészt az 

alkotás folyamatának a rekonstruálását jelenti, másrészt — a rezonancia jelenségén 

keresztül — a megformálás dimenzióján kívül eső szellem megértését is, vagyis annak az 

objektivitásnak a megértését, amit a szubjektív forma közvetített a befogadó felé, de 

amely forma maga is e szellem irányítása alatt állva nyerte el saját szuverén létezését — 

amely tehát rajta kívül állóan is létezik, mint a művész öntudatlan tudománya. Ez az a 

pont tehát, amelyen a két gondolat érintkezik, és egyúttal az a pont is, ahol eltér: mivel 
Pirandello szerint ez a szellem nem a filozófia, hanem a pszichológia segítségével lenne 

körvonalazható. Láttuk a filozófia csődjét e szerepkörben, pl. Adorno teóriájának a 

sikertelenségében is; nem láttuk azonban még, hogy a másik, a Pirandello által javasolt út 
meddig vezethetne.
Talán Pirandello sejtette meg helyesen az Adorno által is megtalálni kívánt középutat: 
olyan általánosítható mozzanatot talál ugyanis, ami azonban mégsem idealitás, mégpedig 

a művészet lelki keletkezésének feltételeit vizsgálva. Ezzel azonban az esztétikai 
diskurzust elmozdítja a filozófia síkjáról, és a praktikum síkjára, vagy méginkább a 

természeti törvények síkjára helyezi át. Mégsem utasítható el a művészet mibenlétéről 
való ilyen beszéd, hiszen ha a művészet maga is természeti jelenség módjára létezik, a 

természet müvének meghosszabbítása az emberi fantázia útján, akkor a törvényeit 
vizsgáló tudomány is jogosan lehet praktikus tudomány. íly módon ha a keletkezés, a 

létmód általános igazságát megfogalmazzuk, az is továbbvisz a művészet univerzumban

426

425 idem, p. 182. Kiemelés tőlem, 
idem, p. 192. Kiemelés tőlem.426



239

betöltött szerepe meghatározásához. Mert ha ez a szellem nem egy filozófiai értelemben 

vett abszolútum, mint ahogy Adorno is állítja, miért ne lehetne a kitüntetett esztétikai 
tapasztalat mélyén létező, az emberi tapasztalat minőségét, mibenlétét meghatározó 

pszichológiailag leírható működési mód, törvény?
A művészetben munkáló szellem miért ne lehetne a Pirandello által leírt működő 

tudomány, a költői tudomány, amit Pirandello szerint az esztétának először intuitíve, 
majd az ész számára is megragadhatóan — azaz racionálisan, tehát tudományosan kifejtve
— fel kell tárnia? A költői tudomány, mivel a művész tapasztalati tudománya, ösztönös 

élettudománya, nem feltétlenül a filozófiai kategóriák, az abszolutumok síkján 

meghatározandó, sokkal inkább a konkrét költői és konkrét befogadói tapasztalat közös 

pszichológiai alapjainak felkutatásával határozható meg és írható le. Vagyis a művészettel 
kapcsolatban nemcsak spekulativ általános igazságok létezhetnek, hanem gyakorlatiak is
— épp ez az, amire Pirandello ráirányítja a figyelmünket.
Az általa felvillantott perspektíva szerint a művészi tapasztalat általánosítható 

vonatkozásainak a megjelölésében átveszi a filozófiától a szót egy szaktudomány — 

mondjuk úgy, kisegíti — a pszichológia.

I1I.4. Művészet és tudomány

A művészet és tudomány, mint az ember kétféle megismerő tevékenysége a múlt század 

végétől áll úgy a figyelem előterében, mint amelyeknek vagy a különbségét, vagy a 

hasonlóságát igyekeznek megmutatni. Gyakran úgy is felvetik a kérdést, melyik szolgál 
érvényesebb, hitelesebb tudással az ember számára. Sokan vélik úgy, hogy a művészet 
válságba került a tudomány világában.
A tudomány és a művészet kapcsolatának a század elején három modellje volt lehetséges 

Ulrich Schulz-Buschhaus szerint:428 az egyik Crocéé, amely korában a legelterjedtebb 

volt. Croce világosan két megismerési formáról beszélt, és ennek eredménye az 

elszigetelődés lett a művészet és a tudomány között, ahol a művészet egyedüli 
kompetenciája az intuícióval azonos kifejezés. A másik modell Zoláé, a kísérleti 
regényről szóló híres tanulmányában kifejtve. Zolánál a szétszedés pátoszát követi az 

összerakás; az emberi anyaggal való mitikus mérnökösködés. Zola úgy hisz a 

tudományban, mint annakelőtte Istenben hittek.
A ma szemszögéből Buschhaus szerint a legelfogadhatóbb modell Pirandello 

umorismója; nem zárja ki a tudományt a művészetből, mint Croce, de nem is fogja fel a 

tudományt új vallásként, mint Zola. A tudomány Pirandello számára eszköz, a kritika 

eszköze, nem valláspótlék: arra való. hogy a tudat tévedéseit, csalásait felfedje,

427

427v.ö. Arthur C. Danlo. Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet? /"Kísértések"/, Budapest, 
Atlantisz, 1997.
428 v.ö. Ulrich Schulz-Buschhaus, " 'L'umorismo': l'antiretorica e l'antisintesi di un secondo realismo", 
in: Aa.Vv. Pirandello saggista, Palermo, Palumbo 1982. p. 77-85.



240

ugyanakkor ezek szükségességét is megértse. Az umorisztikus analízis a végtelenségig 

folytatódhat; olyan, mint egy labirintus, vagy mint egy spirál. Flaubertnél ez egy groteszk 

és comique triste poétikát eredményez, mert egyidejűleg láttatja az igazság illuzórikus 

voltát és az illúzió igazságát. Az umorismo és a flauberti labirintikus racionalizmus között 
a megismerés pszichológiai mozzanata az, ami a hasonlóságot eredményezi.
A mából visszatekintve a századforduló reálisan valóban inkább a különböző 

megismerési módok összemosódásának a kora; elég az avantgárd művészi törekvéseire, 
Cantoni fantasztikus kritikájára, Pirandello umorismójára, vagy a pszichoanalízisre 

gondolni. Mindennek a magyarázata a lélek befelé fordulásában kereshető, az önmagára 

eszmélő lélek önvizsgálata a művészetben is és a tudományban is megtalálja a maga 

kifejezési formáit, azonban mivel nem csupán tárgya, de egyúttal alanya is saját maga 

vizsgálatának, rajta át a korábban világosan elkülönített megismerési formák egymásba 

folynak. Ugyanez a jelenség provokálja a század filozófiai és nyelvészeti kutatásainak is 

egy részét, jelentős eredményekhez vezetve. Az is nyilvánvaló, hogy a pszichológia 

tudományának a rohamos ütemű fejlődése nélkül nem lehetett volna meghatározni az 

emberi megismerés alapjainál álló lelki működéseket, ezáltal lehetővé téve a különbségek 

mellett a hasonlóság felismerését is a két megismerési mód között.
Pirandello felismerése a művészetben is és a tudományban is működő intuícióról, és 

ezáltal e megismerési módok közös természetéről igazán jelentős: kifejeződik benne, 
hogy az emberi megismerés lényegileg egytermészetű. És hogy mennyire megelőzte ez a 

felismerés a saját korát, bizonyítja ezt pl. Polányi Mihály tudományfilozófiai munkássága, 
amelynek kiinduló hipotézise 70 évvel Pirandello után ugyanez a felismerés.429 

A megismerés — tehát nem ennek kifejezettsége — mozzanatánál ugyanis mindkét 
esetben, a művészetben is és a tudományban is, szintézis áll előttünk, az intuíció 

képében, ami tulajdonképpen egyforma.
Az intuíció a művészetben és a tudományban egyaránt működik, és mindkét esetben ez 

az intuíció indukálja az adott területnek megfelelő megismerési folyamatot. A művészet 
és a tudomány mint kifejezéshez vezető folyamat különbségét ettől fogva nem lényegi, 
csupán módszerbeli különbségként lehet meghatározni; más kérdés, hogy az eredmények 

tekintetében azért van eltérés, a művészet interszubjektív igazságot képes létrehozni a 

maga módszereivel, míg a tudomány relatíve objektív igazságot.
A művészi intuícióban jelen van a művész látens élettudománya, csak ez nincs analizálva 

logikailag (és nem is lesz), és ezért globális, egész, egy leendő forma víziója.
A tudósnál pedig ugyanígy: a globális vízió az első lépés, amiben nyilván szükségképpen 

jelen lesz a tudós látens élettudománya. A tudományos intuíció a művészivel azonos 

természetű; csak a sorsa más, mint a művészi intuícióé: nem egy globális kifejeződést, 
egy egyedi, művészi formát kap, hanem szándéka szerint, és az objektív tudás elérésének 

reményében először absztrakció útján megfosztja képzeteit a szubjektív pszichés

429 v.ö. jelen dolgozat III. 5.3. fejezet



241

matériától, majd a "logika ördögi gépezetével" analizálja, hogy jobban megismerje 

természetét. Eredménye a kezdeti intuíciónak a logikai analízis általi megerősítése vagy 

cáfolata, illetve tudományos szintézis létrejötte.
Csak az intuíció általi "megismerést" követő lépések változnak tehát: a tudományban 

logikai analízis következik, a művészetben e megismerés kifejezése, a fantázia 

alkotásának útján. A tudós nem elégszik meg a belátás, az intuíció mozzanatának 

eredményeképpen kapott globális tudással, hanem e tudást a logika, a tudatos 

gondolkodás eszközeivel is ellenőrizni, mintegy hitelesíteni akarja; e célból fosztja meg a 

képzeteket szubjektív tartalmuktól. A tudós hisz az objektív tudás lehetőségében, és 

ennek elérésére törekszik; úgy véli, hogy objektív tudást a szubjektív tényezőktől való 

megfosztottság, vagyis absztrakció és logika útján lehet szerezni.
Míg a művészetben az intuíció — mint az egészben, globálisan megragadott valóság — 

kifejezése történik, azaz ennek az egészben már megragadottnak "csak" a kifejtése 

(művészi "eszközökkel" történő analizálása és szintetizálása a művészi forma felvételének 

során), addig a tudományban a kiinduló intuíció kifejtése és bizonyítása is megtörténik. 
Amit a tudomány kifejt és bizonyít, az az intuícióval elindított megismerési folyamat 
eredményének igazsága. Ezt az igazságot a tudomány a maga módszereivel fejti ki és 

bizonyítja, de az intuíció eszközével ragadja meg. Természetesen intuíció és bizonyított 
igazság nem feltétlenül azonosak. A tudomány legfőbb módszerei, a megfigyelés, a 

szabályozott következtetés, a kísérlet ugyanis módosíthatják az eredeti intuíció 

igazságértékét. Ezért is nevezik kissé félreértésekre okot adóan a tudomány igazságait 
objektív igazságnak: a szubjektumban való felfogástól elválasztva is meg kell állniuk.
Amit a művészet a saját eszközeivel és módszerével kifejt, az a saját megismerési 
igazságának intuíciója. E megismerési igazság "bizonyítása" azonban csak a mindenkori 
befogadó közreműködésével realizálódhat, és a bizonyítási folyamat ezért önmagában 

sohasem lezárt, teljes, hanem tulajdonképpen végtelen. A művészet igazsága 

interszubjektív igazság, és minél többszörösen az, annál inkább képviselhet egyfajta 

objektivitást, jóllehet másképp, mint a tudomány.
A tudományban a megismerés a kifejtett bizonyítási eljárásnak köszönhetően lezárt és 

véges a létrejötte pillanatában, és független az őt értelmező befogadó tudatától. Azonban 

bizonyos értelemben itt is beszélhetünk a végtelenbe kitolódó tudományos 

megismerésről: minden elmélet, minden tudományos bizonyítás iránt támasztott újkori 
követelmény, hogy kifejtése olyan legyen, hogy nyitva álljon a cáfolásra; tehát a 

tudományos megismerés implikálja saját maga meghaladását, és kifejtésének módja 

biztosítja ehhez a feltételeket is.
Az intuíció sorsának függvényében a tudományban új ismereteket kapunk a világról; 
ekkor a tudósnál a nyomozás és az adatok felhalmozása az intuíció után következik, mint 
a hipotézis bizonyításának útja. A tudományban az intuíció egy kibontakozó induktív



242

folyamat első lépése; az elején még nem tudom, hová jutok, az intuícióm csupán 

hipotézis.
A művészetben a világról és magunkról már meglévő ismereteink kapnak új formát (újra 

és újra való hitelesítést); a művész az adatokat az intuíció létrejötte elölt gyűjti be a 

világról. A művészetben a hipotézisnek az intuitív formát lehet tekinteni, míg a 

bizonyításnak a megvalósult formát, a sikeres formafelvételt. A művészetben az intuíció 

egy deduktív folyamat első lépése: az elején adott tétel bizonyításaképpen kell levezetni a 

művészi formát, mint megvalósulást, mely azonban nem cáfolhat rá a tételre. Ezt követi a 

ráismerés általi hitelesítés, ami a művészi hatásban, a katarzisban ölt testet.
Részben az intuíció mindkét területen való működésének felismerése okozza a modern 

korban azt a benyomást, hogy a művészi és a tudományos megismerés bizonyos 

tekintetben egymás területére hatol; másrészt okozhatják a művészet azon formai 
eljárásai, pl. az avantgárd művészetéi, melyek a tudományos módszerek "utánzásával" 

közelítik meg tárgyukat, eképpen egyfajta érzékletes eszközökkel megvalósított 
tudományt hozva létre.
Jóllehet fentebb az állt az umorismóról, hogy benne kifejeződik a művészet és a 

tudomány összemosódásának század eleji jelensége, óvatosnak kell lennünk ezzel a 

megállapítással.
Az umorismo olyan, mintha a kétféle megismerés határainak az összeolvadását azzal 
testesítené meg, hogy ott a művészi folyamat során is zavarbaejtő szerepet tölt be a 

reflexió. Ez az összeolvadás azonban érzékcsalódás, mégpedig a reflexió sajátos 

közreműködése miatt. Mert az umorismo reflexiója, mint láttuk, nem az a reflexió, amely 

a tudományos megismerésben tölt be szerepet, ugyanis az umorismóban működő reflexió 

nem a logika rokona, míg a tudományban az analizáló ész munkálkodik. Az umorismo 

reflexiója csak az ellenkező ész, vagyis a kétkedés érzelméből születő ész munkája.
A reflexió, a rálátás értelmében a normális művészetben is jelen kell, hogy legyen, 
máskülönben nem születhetne forma. Ez a reflexió a rögzítés és a tükrözés feladatát tölti 
be a normális műben; emellé a szerepe mellé jön az umorista műben az ellenkezés 

reflexiója; s a tudományos műben pedig — akár mindezek mellé — a logikai reflexió.
Az umorismo természetének a félreértése tehát abból fakad, hogy a reflexió fogalma, 
illetve többfélesége nincs kellően tisztázva, pláne nincs azidőtájt definiálva. Pirandello pl. 
elkeseredetten védi intuíciója sugalmazását arról, hogy az umorismo, bár a reflexió nem 

az addig ismert és leírt módon, hanem sajátosan működik benne, mégis művészet. 
Pirandellónál egyébként a reflexió alábbi fajtái különböztethetők meg. tükörfúnkció, 
költői logika; a lélekmüködés projekciója, mely önálló árnyék életét éli; az életrekelt 
árnyék; akaratlagos gondolkodás.
Kis erőfeszítéssel akár a nála elkülöníthető különböző realitásfajtáknak való megfelelést is 

felfedezhetjük ezekben a kategóriákban: a tükörfúnkció pl. a hétköznapi képzethez és az



243

interpretatív-konstruktív művészi megismerésmódokhoz köthető: egy illuzórikus 

objektivitást kínál. Talán a költői logika ugyanez, csak másik neve van.
A lelki aktivitás projekciója a lélek illetve a tudat önreflexiója, 20. sz.-i tudományos 

találmány, mely a lelki működés (akár mint a pillanatnyilag végső valóság, igazság) 

megismerésére irányuló működésmód. Az umorismo és a pszichológia 

megismerésmódjához kötődik, és egy relatív és interszubjektív valóságot-igazságot kínál. 
És végül a gondolati, a tudatos megismerő aktivitás, a gondolkodás, amely a tudományos 

megismeréshez köthető, és az embertől függetlenített, valóban objektívnek tűnő 

realitásfajtát eredményezi.
Az umorismo tehát csak annyiban képes megtestesíteni a művészet és tudomány 

egymásbaolvadást, hogy intuíciója a lélekműködés projekciója miatt egymagában 

megtestesíti a tárgyhoz való érzelmi és eltávolodott viszonyulást, az azonosulást és az 

elkülönülést, ezáltal megvalósítva az esztétikai és a tudományos viszonyulás egyetlen 

aktusban való egyesülését: a tárgy megélésének és szemléletének egyazon intuícióban 

való kifejeződését. Nem arról van tehát szó, hogy egy tudatos, gondolati aktivitás 

történik az umorismo művészi lezajlásának folyamatában, hanem arról, hogy a lelki 
aktivitás projekciója hirtelen eltávolítja a művészt a saját intuíciójában megjelenő képtől, 
és arra kényszeríti, hogy vizsgálja meg azt az "értelem fényében" is; azonban az értelem 

fénye itt nem tudatos gondolatot jelent, csak egy olyan ravasz tükröt, mely a megismerés, 
az intuíció elé önmagát állítja hirtelen, de benne a kép nem megszemléli magát, hanem 

összeütközik vele, és azontúl összetörve folytatja útját. Ez a reflexió nem reflex, hanem 

lázadó árnyék, mely szembefordul; az árnyék, a tükör mind arra való, hogy eltávolítsa 

önmagától az intuíciót (vagy ahogy fentebb fogalmaztunk, önmagával való 

kommunikációra kényszerítse), amely így meghasonlott állapotba kerülve folytatja útját a 

művészi megvalósulás felé.
A művészet és tudomány, mint megismerési formák "vetélkedése" természetesen 

filozófiai állásponttól függően más és más hangsúlyt kaphat, mint ahogy a művészet és a 

tudomány aktuális eredményei és társadalmi jelenléte is befolyásolják e két terület 
egymáshoz való viszonyának meghatározását.

III.5. Kitekintés
Szeszélyes tallózás a kapcsolódás végtelen lehetőségei között

III.S.l, Az elődök: Kant és Goethe

Pirandello Kanttal és Goethével való rokonsága futó említés szintjén van jelen az olasz 

esztétikában, pl. a már idézett Vicentini és Maddaloni könyvében. Mi ennek a



244

rokonságnak a megerősítéséhez Zoltai Dénes gondolatainak segítségével járulunk 

hozzá,430 aki Kanttal kapcsolatban ezt írja:
Kant alapvető rendszertani koncepciója szerint már maga az "ítélőerő" is olyan 
képesség, amely közvetít elmélet és gyakorlat, egyediség és törvényszerűség között, 
méghozzá nemcsak abban az értelemben, hogy az ítélet a különöst alárendeli az 
általánosnak (...), hanem különleges, Kant által elsőként felvázolt "reflektáló" 
formájában is, amikor egyfajta intuitív megismerés segítségével a különösből az 
általánosba emelkedünk. Az utóbbi, a reflektáló ítélőerő, tehát a különösből kiinduló 
kvázi-intuitív megismerés mármost központi fontosságúvá válik a művészi 
tevékenységben. Kant ebben a vonatkozásban méltán hivatkozik többek között a 
művészi zsenialitásra, az eredetiségre. A zseniális művész valóban nem megtanulható 
szabályokból indul ki, hanem egy különleges esztétikai eszméből, amelyet teljes 
összetettségében nem lehet tudományos-fogalmi módon megragadni. Ez azonban nem 
holmi kötetlen fantáziálást jelent: a zseni is törvény szerint alkot, bár ez nem 
mechanikus-ésszerű szabály, hanem az adott műben — és csakis ott — érvényesített 
esztétikai eszme. Kant szavával: »...a szépmüvészetet mint természetet kell 
szemlélnünk, noha tudatában vagyunk művészi voltának.« 431 Az esztétikailag alkotó 
szubjektivitás ebben a vonatkozásban is hidat ver természet és szabadság, ész és 
érzékiség közé. Az esztétikum sajátosságának megragadása itt nem merül ki az 
abszolút különállás rögzítésében, hanem éppen ellenkezőleg: a probléma valóban 
dialektikus megoldása felé tör.432

Zoltai Goethe esztétikáját interpretálva a következőket írja:
A természet alkotásai élők, de önmagukban közömbösek, a művészet termékei 
élettelenek, de jelenléssel lelik. Ebből következik, hogy a jelentéses, mindenkor 
emberi élettartalmakat hordozó művészet nem akar és nem is tud tökéletes másolatot 
adni a természet jelenségeiről. Minden műben az ábrázolt jelenségek valaminő 
kiemelésével, a bennük rejlő törvényszerűségek felmutatásával, szépségük teljének 
megragadásával van dolgunk. A művész egy második — átérzett, átgondolt, 
humánussá asszimilált, emberi jelentésekkel gazdagított — természetet jelenít meg, így 
egyszerre ura és szolgája a természetnek, ahogyan maga a remekmű is egyszerre 
emberi és természeti alkotás. Következésképpen természet és művészet versenyében 
mindkettő győztes lehet; a művészetben csak az igazán jelentős, ami nem a természet 
egyszerű utánzásaként, nem is a természet érzékfeletti megsemmisítéseként áll 
előttünk, hanem igazi második — emberi — természetként.Látnivaló, hogy Goethe a 
természet naturalista másolásának és a természettől való idealista elrugaszkodásnak 
végletei ellen egyforma eréllyel harcolt.433

Csak annyit tennék hozzá, talán nem véletlenül harcolt mindkettő ellen, hiszen Goethe is 

elsősorban művész volt.
Zoltai Dénes így folytatja:

A természet egyszerű utánzása az objektivitás feltétlen tiszteletén alapul, s a tárgyak 
egy szűk csoportjának ábrázolásában művészi sikerrel járhat. Ám az a művész, aki 
témája és látásmódja miatt az ilyesfajta másolással nem elégedhet meg, hajlik arra, 
hogy önmagából, saját szubjektivitásából induljon ki, s egyfajta nyelvet alkosson,

430 Zoltai Dénes. Az esztétika rövid története, második kiadás. Budapest. Kossuth Könyvkiadó, 1978.
431 v.ö. Kant, Az ítélőerö kritikája, Budapest, 1966. p. 274. idézi Zoltai, op. cit., p. 94.
432 v.ö. Zoltai id. mű, p. 94.

Zoltai, id mű, p. 95-96.433



245

amellyel közvetlenül kifejezheti magát. Ez a modor ... A legmagasabb művészi 
tevékenységre azonban csak a "stílus" tesz képessé: az a módszer, amelyben a művészi 
objektivitás és szubjektivitás a legharmonikusabban egyesül egymással; a stílus 
birtokában a művész az ábrázolandó tárgy pontos és mély tanulmányozásával eljut 
odáig, hogy folyamatukban, lényegi összefüggéseikben és mégis érzéki 
szemléletességgel tudja megragadni a jelenségeket. ... Goethénél valóban az esztétikai 
objektivitás legmélyebb szerkezete tárul elénk. Ez a szerkezet egyfelől az egyedi és az 
általános szemléletessé tett egységén, másfelől azon alapul, hogy az igazi — Kant 
szóhasználatával élve. eredeti — művészi szubjektivitás a különös jegyében tárja fel az 
objektív valóság mélyebb összefüggéseit. Eckermann-nal beszélgetve ezt Goethe igen 
világosan megfogalmazta: »Jól tudom, hogy nehéz dolog, de a különösnek felfogása 
és ábrázolása a tulajdonképpeni élete is a művészetnek. ... Amíg az általánosban 
tartjuk magunkat, ezt mindenki utánunk csinálhatja; de a különöst senki sem csinálja 
utánunk. Miért? mert a többiek nem élték meg. Attól sem kell félni, hogy a különös 
nem talál visszhangra. Minden jellemnek, bármilyen sajátos is, és minden ábrázolandó 
tárgynak, a kőtől föl egészen az emberig, van általánossága; mert mindegyik 
megismétlődik, s nincs olyan dolog a világon, amely csak egyszer léteznék.« 434 
Semmi kétség, a különös itt az egyedi és az általános közötti közvetítés művészileg 
termékeny pontja — az a dialektikus valóságszerkezet, amelyet, mint láttuk, csak a 
"stílussal" rendelkező művész tud teljes mélységében ... megjeleníteni.

Ami a tartalom és a forma összefonódásának kérdését illeti, megint csak Zoltai Dénes
gondolatmenetét követve most egyenesen Goethét idézzük:

Minden művészet, amely művelés és megfontolás, gyakorlat és elmélet révén 
kifejlődhetett, olyannak tűnik fel előttem, mint megannyi város, amelynek alapját és 
talaját, melyre felépítették, már nem tudjuk felismerni. Sziklákat robbantottak le, 
ezeket kövekké faragták és házakat építettek belőlük. Örvendtek, ha barlangokat 
leltek, s ezeket meg pincékké dolgozták át. Ahol nem volt szilárd az alap, ott kiásták 
és aláfalazták; az ősi sziklák mellett talán éppen feneketlen mély mocsaras helyre 
bukkantak, melybe cölöpöket kellett verni és azokra rácsot vetni. Ha mindez már 
készen állt és lakhatóvá vált, mit nevezhetünk ebből természetnek és mit 
művészetnek? Hol az alap és hol a pótlás? Hol az anyag és hol a forma?436

Egy további, rövid idézettel berekesztjük röpke családfánk felvázolását Pirandello
esztétikai nézeteinek és a klasszikus német esztétikának a szellemi rokonságát
demonstrálván, ezúttal Hegel gondolatait idézve Zoltai tolmácsolásában:

...a szépet, mint »az eszme érzéki látszását« a természet önmagában, magánvalósága 
szerint nem tartalmazza. Csak egyfajta formáló tevékenység nyomán áll elénk az 
esztétikum. Ebből a továbbiakban először is az következik, hogy az objektív dologi 
természet, az emberi tevékenységtől elválasztva, önmagában nem szép és nem rút: 
nincs esztétikai minősége. Másodszor: a puszta természetutánzás sem hozhat létre 
igazi esztétikumot. A művészi tevékenység — itt szó szerint értendő — eszményre tör, s 
ezért a készen kapott természeti alakot, a valóságos élet tényeit és eseményeit csak 
bizonyos átalakítás, "megtisztítás" után teheti a műalkotás tárgyává. Miben áll

435

434 Lukács György, A különösség mint esztétikai kategória, Budapest, 1957. p. 117. , idézi Zoltai, id. 
mű, p.97.
435 v. ö. Zoltai, id. mű, p. 96-98.

Goethe egyik leveléből idézi Barna István, Örök muzsika. Budapest, Zeneműkiadó, 1959. p. 329. 
Hivatkozik rá Zoltai id. mű, p. lül.
436



246

mármost e megtisztítás? Egyfelől el kell tüntetni a közvetlenül adott valóság közvetlen 
esetlegességét, a zavaró véletleneket stb.; másfelől a művésznek világosan érzékelhető 
harmóniát kell teremtenie még a diszharmonikus ábrázolásban is.437

Mintha Pirandellót olvasná az ember!

III. 5.2. A kortársak

III.5.2.1. Pirandello és az avantgarde

Ha többre jelen dolgozatunkban nincs is mód, érdemel legalább egy rövid bekezdést 
Pirandello és az avantgarde kapcsolata, természetesen csak a teória, nem a művészi 
gyakorlat síkján.
Kapcsolattól a szó szoros értelmében nincs szó, két okból. Egyrészt az avantgárd 

irányzatai többnyire 1908 után foglalták írásba elveiket, programjaikat, és mint láthattuk, 
Pirandello nagyjából 1908-ig papírra vetette azokat a nézeteit, amelyek esztétikai 
teóriáját alkotják. Másrészt a naturalizmusra, verizmusra, realizmusra vonatkoztatva 

tudjuk, hogy Pirandello élesen elutasított minden izmust, és általában meglehetősen elítélt 
minden, az ő szavaival élve szemfényvesztő, szélhámos és felszínes művészi 
próbálkozást, mellyel a közönséget igyekeznek félrevezetni a magukat újnak kikiáltó 

művészek. Ez az elutasító viszonyulás a művészet klasszikus — a görög müvészetfelfogás 

nyomán Kant, Goethe és bizonyos tekintetben Hegel nevével fémjelezhető — 

értelmezéséből fakad, jóllehet, mint láthattuk, annak Pirandello által interpretált, 
modernizált — a kortársi gondolkodásban is jelenlévő és elterjedt újplatonista és 

spiritualista, pszichológiai irányultságú eszméket is integráló — változatából.
Ugyanakkor tagadhatatlanul és nyilvánvalóan jelen van Pirandello gondolkodásában az a 

problematika, amely a kortárs esztétika problémája, s amelyet minden művész érzékel és 

igyekszik a maga módján megválaszolni. Létezik tehát kapcsolat Pirandello és az 

avantgarde teóriái között, de ez kizárólag a szellemi rokonságot foglalja magában; sem 

személyes kapcsolatokról, sem más, közvetlen kapcsolatról nem beszélhetünk.
Az első kérdés, ami önkéntelenül felvetődik, az umorismo esetleges avantgardizmusának 

a kérdése. Láttuk, hogy Pirandello ragaszkodott ahhoz, hogy az umorismót 
művészetként definiálja; annyi engedményt tesz, hogy ez a művészet más, mint az átlagos 

művészet, benne a kifejezés sajátos minősége jelenik meg.
Pirandello mindössze ennyit vállal az umorismo avantgardizmusából. Más kérdés, hogy 

mint ahogyan az umorismo és az igazság kapcsán láthattuk, valami az igazi, a megtalált 
érzéséből, lendületéből megjelenik az umorismóval kapcsolatos eszmefuttatásaiban, de 

azt is láthattuk, hogy végül is ezt az érzést Pirandello nem vállalta, nem vállalhatta, saját, 
forrongások között kialakuló müvészetfelfogásának a következtében — hiszen annak a

437 Zoltai, id. mű, p. 106. (Hegel, Esztétikai előadások, I. kötet alapján.)



247

kimondása, hogy az umorismo a művészet, az igazi művészet, teljes mértékben 

ellenkezett volna saját esztétikai meggyőződésével. Vagyis Pirandello kereste az utat, 
tudatában volt az esztétikai problémának, mely a kortársakat, művészeket és 

gondolkodókat feszítette, de nem vállalt fel semmiféle avantgarde megoldást, legalábbis 

elméleti munkáiban nem; ő a számára is megfogalmazódott esztétikai problémának a 

megoldását végül is lényegében a goethei klasszikus művészeti ideállal egybehangzó 

módon fogalmazta meg — noha egy ideig talán meghasonlott, de legalábbis kétkedő, 
mindenesetre az igazságot lázasan kereső útját járta a művészet vizsgálatának. E 

klasszikus felfogással végül is egybecsengően meghatározott művészet elérésének, 
megvalósításának útját pedig a fent leírt módon gondolta el.
Meg kell jegyezni, hogy ezzel egyáltalán nem állt egyedül: az alább idézett Kosztolányi, 
vagy Fülep Lajos is hasonlóan gondolkodtak: ismerték, esetleg még értették is a kortárs 

törekvéseket, akár lelkesedtek is értük egy bizonyos mértékig, de a végső megoldást nem 

azokban látták, és nosztalgiával gondoltak mindannyian a művészet elérhetetlen 

magasságban álló örök müveire. Ezeknek az örök műveknek az alkotóit egyébként 
szintén egymással megegyező módon jelölték meg: Homérosz, Dante, Shakespeare. 
Érdekes, de tulajdonképpen logikus módon maguk a problémák, amelyek 

megjelenítődnek az umorismo esztétikainak tekinthető megfogalmazódásában, mégsem 

az umorismo meghatározásának, leírásának kapcsán kerülnek terítékre Pirandellónál, 
mint inkább a művészet kérdéseiről folyó egyéb, általános diskurzusokban.
Ha a Pirandello és az avantgárd közti, a teória szintjén fennálló kapcsolatot kutatjuk, 
kiinduló pontunkat úgy fogalmaznám, hogy az esztétikai problémát hasonlóképpen 

fogják fel, a válaszok azonban különbözőek. Úgy vélem tehát, hogy az avantgarde 

különböző irányzatai is ugyanarra az esztétikai kihívásra igyekeznek a maguk válaszait 
megadni, amelyekre Pirandello. Különösen két avantgarde iskolát vizsgálnék Pirandello 

vonatkozásában, a kubizmust és a fúturizmust; de érdekes hasonlóságok találhatóak az 

expresszionista Der blaue Reiter (a kék lovas) csoport eszméivel is, valamint figyelemre 

érdemesek Pirandello esztétikai gondolatai szempontjából Cézanne művészetről alkotott 
gondolatai is. Biztos vagyok benne, hogy bármelyik avantgárd csoportosulás eszméi 
között találhatnánk olyanokat, amelyek mutatnak közös vonásokat Pirandello 

gondolataival; én azért választottam mégis éppen a fent megjelölteket az 

összehasonlításhoz, mivel ezeknek a csoportoknak az aktivitása nagyjából Pirandello 

teoretikus aktivitásának az időszakával párhuzamos, és rajtuk keresztül jól 
szemléltethetőek azok a szellemi-gondolkodói tendenciák, amelyek ezeket az időket 
jellemzik.
A közösnek felfogott esztétikai kihívásnak a gondolati, szellemi jellemzőit próbáljuk meg 

összegezni az alábbiakban, persze csak nagy vonalakban, vagyis a közös és általános 

vonások szintjén.



248

Az első közös jellemzőnek mindenekelőtt a bergsonizmus tekinthető, majd az ezt követő 

Theodor Lipps-féle beleérzés-elmélet, mindkettő mint filozófiai-pszichológiai 
megalapozás, mely úgy Pirandellónál, mint az avantgarde egyes irányzatainál szerepet 
játszik.438 Bergson legfőbb tézisei Zoltai Dénes interpretációjában a következők439: 
Bergson bírálta a pozitivizmust, és elutasította a racionális megismerést. Szerinte a 

külvilág lényegének a megragadására irányuló értelem szükségképpen csődöt mond, a 

diszkurziv megismerés sohasem képes megközelíteni a létezés ősalapját. Ez a világlényeg 

ugyanis elvileg más természetű, mint a képzetek hálójába befogott jelenségvilág; egyfajta 

"élan vitai", életlendület, "teremtő fejlődés", a mozgásnak egy sajátos típusa, amelyet a 

fizikai mozgásformáktól élesen elhatárolva Bergson tartamnak (durée) nevez. Ezt az 

anyagtalan tiszta tartamot szerinte csakis a hiteles megismerés szerve, az intuíció — a 

tárgyat közvetlenül átélő, a tárgyba a szubjektumot is beleélő tudati aktus — ragadhatja 

meg. Bergson felvázolta a lényeg megragadásának azt a világképét, amely túlmegy a 

felszínen, de nem a valóság tudományos megismerésének, visszatükrözésének jegyében, 
hanem egy új stílusú filozófiai mítoszt teremtve.
Lipps szerint az alkotó és a befogadó eredeti és spontán pszichológiai aktussal lelket önt 
a tárgyba, és így egyfajta "együttérző szimbolizmussal" saját Énjének emocionális 

állapotát "olvassa ki" az objektív valóságból. Alapvető tétele szerint a szépség nem 

rendelkezik semmiféle objektivitással, az esztétikum lényegét autonóm módon a szemlélő 

külvilággal azonosulni tudó és akaró emocionális alaphangulata teremti meg.
Az objektív valóság valamiféle átalakításának a szükségessége, az objektívnak szubjektív 

túlhaladása annak érdekében, hogy igazi művészetet kapjunk, tehát közös elképzelés. 
Közös, hogy az intuíciót tekintik az objektív valóság túlhaladása eszközének, 
"szervének"; különbözik azonban ennek az intuíciónak a tartalma, némelyek a tiszta 

eszmét tartják az intuícióval megragadhatónak, mások a lényeget, megint mások a 

lényegnek az ember szempontjából megragadható sajátos fajtáit, pl. az érzelmeket, a 

szerkezetet, a mozgást, stb. Közös annak a keresése tehát, hogy hogyan, milyen alapon 

haladjanak túl az objektív valóságon, vagyis milyen szubjektív tartalmakat állítsanak 

előtérbe, és végül közös annak a keresése, hogy milyen módon jelenítsék mindezt meg a 

művészi alkotásban. Abban a kérdésben azonban, hogy ez a lényeg, eszme, vagy sajátos 

tartalom objektív-e, vagy szubjektív, már egyéni eltérések figyelhetők meg; igazándiból

440

438.Pirandello és a bergsonizmus kapcsolatáról v.ö. Vicentini, id. mű, p. 125. Vicentini szerint a 
bergsonizmus közvetett módon hatott Pirandellóra. épp azon a Séaillesen keresztül, akin keresztül 
Schopenhauer is.
439 v.ö. Zoltai id. mű. p. 250-261.
440 Az első izmus, ami erre építi programját, a szimbolizmus, s ezt követi az. impresszionizmus. 
Pirandellónak lesújtó véleménye volt a szimbolistákról, s ezt ki is fejtette az. // neo-idealismo c. 
cikkében; v.ö. Függelék, id. mű elemzésénél. Lippset is bírálta, a Komik und Humor kapcsán, a 
"L'umorismo"-ban, v.ö. op. cit. p. 42. és p. 107, ahol egész esztétikai teóriáját bírálja. Nincs szó tehát 
Pirandellónál az említett szerzők eszméinek maradéktalan átvételéről, de egyes elemek az. említett 
gondolatrendszerekből azért beépültek a saját szisztémájába.



249

ez a filozófiai dimenzió általában csak közvetve jelenik meg, inkább csak 

következtethetünk rá.
Lássunk néhány kiragadott példát, ízelítőül, hogyan fogalmazzák meg teoretikus 

írásaikban esztétikai törekvéseiket ezek az iskolák.441
Cézanne 1906-ban halt meg, és 1907-ben volt a gyűjteményes kiállítása. A kubizmus 

némileg elődjének tekinthette Cézannet; és nézetei Pirandello egyes gondolataival is 

rokonságba hozhatók:
A táj testet ölt, visszatükröződik és gondolkodik bennem. ... Én ennek a tájnak a 
szubjektív tudata vagyok és a vásznam az objektív tudata. Képem és a táj, egyik is, 
másik is rajtam kívüli, de míg a második zűrzavaros, esetleges, összevisza, híjával van 
minden logikus életnek és bármiféle ésszerűségnek, addig az első az eszmék 
alakiságának időtartama, meghatározottsága, része.442

A kép tehát önmagában létező, sajátos valóság, de nem tagadja meg kapcsolatait az 

eredetivel, egyenesen hitelesíti őket. A kép azonban csak akkor él, ha a művész összes 

hatóerői a valóságos világ hatóerőivel egységben hozták létre.
A mű, mint objektív létező létrehozása a szubjektivizálódott megismerésből, a művészi 
intuícióból, a tényleges valóság és az alkotás egyaránt az alkotótól független, önálló 

létezése, a kaotikus, esetleges és az interpretált valóság mássága, ezek azok a pirandellói 
gondolatok, melyek eszünkbe juthatnak a fent idézett sorok kapcsán. A tárgy saját 
természetére, és az alkotás szabadságára, a művészet autonómiájára is gondolhatunk.

A kubizmus az impresszionizmus és a korai, naív pozitivizmus ellenében úgy látja és 

hiszi, hogy a festészetben nem csak a recehártyának, hanem az agynak is meg kell 
nyilatkoznia: nem a látható tények egyszerű és tiszta regisztrálását kell a festőnek 

elvégeznie, hanem a tényeket rendszereznie kell oly módon, hogy — válogatást végezve 

közöttük — a lényegeseket emelje ki.
A tények rendszerezésekor a kubizmusra a kortárs geometriai és matematikai 
felismerések vannak hatással, valamint azok az új idealista és spiritualista irányú 

gondolkodók, akik a természettudományok területén kezdik el védeni a természeti 
törvények szubjektivista értelmezését. A kubista szövegekből világosan kiolvasható, hogy 

törekvésük iránya az objektivitás szubjektív jellegű túlhaladása. Ez a szubjektivizmus 

azonban nem a szürrealizmus érzelmi vagy pszichológiai eredetű szubjektivitásához áll 
közel, hanem inkább értelmi természetű. Ez alatt azt kell érteni, hogy az objektivitást 
megfosztják tisztátalan elemeiktől. A kubistáknál ez a racionális absztraktivizmusig visz 

el, melynek fő képviselője Mondrian.444 Mondrian szerint a belső látás a legmagasabb .

443

Összefoglalásomban végig de Micheli idézett művére támaszkodom.
442 v.ö. E. Bemard, Souvenirs sur P. Cézanne, Paris, R.G. Michel 1926; J. Gasquet, Cézanne, Paris, 
Bernheim-Jeune 1926. Idézi: de Micheli, id. mű, 190.

v.ö. Mario de Micheli, id. mű, p. 182.
444.v.ö. idem, p. 183.

441

443



250

szint, amit az ember elérhet; Mondrian ellentéteket ábrázol, amelyek közt dinamikus 

ellentmondás van.
Bár a dinamikus ellentmondásban álló ellentétek ábrázolásáról eszünkbe juthat az 

umorismo, mindjárt láthatjuk azonban, hogy a kubista ellentéte egy racionálisan, 
tudatosan megfogalmazott ellentét, amely a tárgy ban van, míg az umoristáé az érzés 

kettőssége, és a tárgyhoz való viszonyulásban jelentkező ellentét. Inkább a tisztátalan 

elemektől való megtisztítás közös mozzanatára hívnám fel a figyelmet, a mindennapi élet 
kaotikus esetlegességeitől a művészi sűrítés, idealizálás útján szabadul meg az alkotó, egy 

folyamatban, melyben a forma intuíciója megszüli a konkrét formát. Ez a forma a 

tényleges valóságtól különböző művészi valóság, mint fentebb láthattuk; azonban más, 
mint a kubisták művészi valósága: a befogadóban képes felkelteni a mintha élményt, 
egyáltalán, képes érzelmi azonosulás-élményt kiváltani, szemben a kubizmus racionális 

absztrakciójával. A tisztátalan elemekkel teli, vagy Pirandello szavaival élve kaotikus 

tényleges valóságban ugyanis a kubista nem a pirandellói egészben látás értelemben vett 
intuícióval, hanem egy másfajta, értelmi intuícióval tesz rendet; mégpedig geometrikusán 

is megjelenő rendet, mivel a kubizmus alapkövetelménye, hogy a képnek legyen 

középpontja.
Az analitikus kubizmus irányzata (1909 végén kezdődik) széttöri a tárgyat, mindenfelé 

szétdarabolja, vagyis analizálja, s úgy jeleníti meg a vászon felületén, hogy domborúságát 
a lehető legkisebbre csökkenti. A szintetikus kubizmus (1910 végétől) a perspektívától 
teljesen megszabadított tárgyból építi a képet; nem elemzi a tárgyat, nem szórja szét, nem 

is másolja, hanem lényege szerint foglalja össze. A kubisták célja a tárgy minden 

arculatának, minden mozzanatának, s a lényegre törő intuícióval megragadott tünetek és 

jelzések megszakítatlan változatosságának rögzítése a vásznon.
Vagyis a kubisták is azt akarják, amit Pirandello (pl. amikor az umorismo szellemi 
kalandjával, illetve saját kísérletével az egyesben megjeleníthető általánosat, és annak 

igazibb igazságát próbálgatja), és ami lehetetlen, minden részlet rögzítését, magának a 

változatos életnek a rögzítését, miközben a lényeget is meg akarják ragadni. Ez az 

umorismóra emlékeztet abból a szempontból is, hogy a jelenséget, a dolgot az umorista 

reflexiója darabokra szedi, hogy aztán újra összerakja. De eszünkbe juthatnak az 

umorismótól függetlenül Pirandello azon vívódásai is, melyekben az Elet folytonosan 

mozgó változatosságának és a rögzített forma állandóságának szembenállásával 
foglalkozott; eszerint az Élet megjelenítése egyrészt lehetetlen, másrészt mégis 

lehetségessé válhat, a művészet (és ezútal nem az umorismo) csodája által. Ezt a csodát a 

kubisták is, és a futuristák is új és új technikákban vélik megtalálni. Pirandello nem hisz a 

technikákban, mivel azok külsődleges formához vezetnek, és a formának belülről kell 
megszületnie; szerinte az egyetlen technika a szenvedély szabad mozgása, amit viszont a 

tárgy saját természete, a költői logika diktál.



251

Azonban a közös probléma létezik: az Élet változatosságának és ugyanakkor lényegének 

az együttes megragadása — ennek lehetősége, vagy lehetetlensége a művészet addigi 
eszközeivel, látásmódjával, vagy újabb technikákkal.

A mozgásban levés kifejezési lehetősége foglalkoztatja a futuristákat. A futurizmus 

képzőművészeti poétikáját Umberto Boccioni gyűjteményes kötetében találhatjuk meg 

legrészletesebben kifejtve.445 Ez a poétika már összefüggően jelentkezett 1910-ben, a 

futurista festők kiáltványában, és a futurista festészet technikai kiáltványában is.
De Micheli szerint nem véletlen, hogy a bergsoni intuíció jobban hatott a futuristákra, 
mint Croce lírai intuíciója; dehát, mint láttuk, Croce intuíció-fogalmát Pirandello is 

hevesen vitatta. Az viszont kétségtelen, hogy a valamilyen értelemben felfogott intuíció 

mindenképpen központi kategóriája volt a korabeli művészetelméleteknek.
Boccioni bergsonizmusa túlmegy az egyszerű analógián. Bergsontól egy sor alapvető 

tételt vesz át, közte az időtartam tételét, a valóságnak mint átalakulásnak vagy kifejletnek 

a tételét, és a már említett intuíciót, mint a mozgás összetettségében létező realitás 

felfogásának egyetlen módját. Boccioni számára a valóság teljességében, a maga 

egységes sokféleségében, szüntelen mozgásában, vagyis a maga életszerűségében való 

felfogása és ábrázolása volt a probléma. Nem csupán statikus vagy kontemplativ, 
absztrakt vagy értelmi megismerés volt a tét, hanem a tárggyal intuitíve történő 

azonosulás és életének belülről való megismerése, olyan megismerés, amelyre az 

alakulásának egészét átélő módszer révén tehetünk szert. Boccioni szerint: "A mi
számunkra a kép maga a tárgyban belülről és nem kívülről, átalakulásaiban felfogott 
élet." A tárgy ábrázolásáról pedig: "A tárgyat belülről fogva fel, azaz megélve adjuk meg 

kiterjedését, erejét, megnyilatkozását s ezek teremtik majd meg ugyanabban az időben
Boccioninál az ihlet az a ténykedés, melynek során akapcsolatát is a környezettel, 

művész a tárgyba merül és annak jellegzetes mozgását átéli.
A tárgyat, a személyt a saját mozgása, a szenvedély szabad mozgása szerint megalkotó 

író, aki énjét felfüggesztve pszichéjét odakölcsönzi alakjának, hogy az rajta keresztül 
saját, spontán és autonóm létezését elnyerje, ez Pirandello gondolata.
Boccioni a benyomás és a forma közti kapcsolatot majdnem mint a megjelenés és az

"446

ismeret közti viszonyt látta:
A benyomás tehát az időtartamban, lefolyásának egyetlen formáján keresztül fog élni. 
A benyomás ezek szerint nem a megközelítően sikerült reprodukálás által foglyul 
ejtett tárgy kivégzése ..., hanem maga a tárgy, érzékelésének (megjelenés) és 
szerkezetének (ismeret) összetettségében. 447

445 Umberto Boccioni, Pittura, scultura futurista., Milano, Poesia, 1914. A futurista szövegeket ebből 
idézi de Micheli, id. mű, p. 231-244.
446 v.ö. de Micheli, id. mű, p. 233-234.
447 v.ö. idem, p. 235.



252

Vagyis ismét egyszerre akarja a művész az érzékeléskor keletkezett benyomását és a 

tárgy lényegi ismeretét megjeleníteni a műben, mint már láttuk a kubistáknál is. Ez az, 
amire azt mondtam feljebb, hogy a lehetetlent akarják: a jelenséget és a lényeget egyazon 

tárgyi ábrázolásban megjeleníteni.
Tulajdonképpen az umorismo esetén Pirandello is ennek az igénynek a megjelenítettségét 
szerette volna az umorismo — általa mindig is létezőnek nyilvánított jelenségébe — 

belelátni: az umorismo a tisztítatlan, egyedi valóságot, sőt, a különlegeset mutatta be, 
mégis meg tudta jeleníteni — Pirandello szerint — az általánosat, a legigazabbat, vagyis a 

lényeget is. Mindez persze az umorismóval kapcsolatosan sosem nyert explicit 
megfogalmazást Pirandellónál, ezért is fogalmaztunk úgy, hogy az umorismo Pirandello 

rejtett avantgardizmusa.
Ami a mozgásban való létezés és a lényegi létezés egyetlen ábrázolási aktusban való 

megjelenítési lehetőségét illeti, ez az umorismo kategóriájában legfeljebb annyiban jelenik 

meg, amennyiben egy jelenséget két, egymással ellentétes viszonyulás során is megragad 

az umorista, tehát több oldalról láttatja, a sentimento del contrario aktusában. Ez 

azonban, mint föntebb is mondtuk, nem a tárgyban bennerejlő mozgás, hanem az 

alkotóban jelentkező, mozgásban lévő viszonyulás.
Az Élet változásban levését végül is nem az umorismo kategóriája hivatott megjeleníteni; 
erre már fentebb is utaltunk, mikor az Élet és a rögzített forma ellentmondása kapcsán 

utaltunk Pirandello hasonló, alapvetőnek tekintető problémájára. Ez az a probléma, amit 
Pirandello szerint a művészet csodája mégis megold, de nem külsődleges formák, vagy 

az alkotó ábrázolásba való tudatos beavatkozásának, hanem a művészet misztériumának 

az útján. Ennek a misztériumnak a leírása volt Pirandello legfőbb esztétikai törekvése; az 

előző fejezetben igyekeztünk összefoglalni, milyen eredménnyel.
A valóság belülről való felfogásának eszméje tehát nem csak a kubistáknál hanem a 

futuristáknál is jelen van, sőt, mint majd láthatjuk, az expresszionistáknál is.

"A kék lovas" csoport 1911-től 1914-ig működött, egy expresszionista csoportosulás 

volt. Bemutató sorait Kandinsky írta. Ebből a csoportból Franz Marcot, és különösen 

Paul Kleet emelném ki. Marc ezt írja:
Minden dolognak megvan a maga burka és a magja, megjelenése és lényege, álarca és 
valósága. Ha csak a dolgok burkát ismerjük meg, a lényeg helyett, ha a dolgok álarca 
oly módon vakít meg, hogy lehetetlen megtalálnunk az igazságot — hogyan akarunk 
akkor a dolgok belső megérthetőségéig eljutni? ... Mit várunk az »absztrakt 
művészettől«? Hogy a világ milyenségén felizgatott lelkünk helyett megpróbálja 
magát a világot megszólaltatni...Ezer éve tudjuk, hogy annál némábbak lesznek a 
dolgok, minél inkább odatartjuk eléjük a felületi megjelenésüket visszaadó optikai 
tükröt. A külső soha nem érdekes; vessétek ki, vessétek ki teljesen a lelketekből —



253

képzeljétek el, hogy sem ti, sem a világképetek nem létezik — és a világ megmarad 
igazi formájában és mi, művészek, ráértünk erre a formára448

Pirandello is az élő, elénk álló dolgot akarta megjeleníteni: magát a dolgot, nem az író 

róla való elképzeléseit. О sem gondolta úgy, hogy a dolog felszínének a megragadása 

képes magát a dolgot elénk állítani; tehát nem tagadta egyfajta szelekció szükségességét, 
azonban ez nem a művész által akaratlagosan elvégzett szelekció-interpretáció, hanem 

olyan, melyet a dolog a saját természete irányít, a művész közvetítése által, és amelynek 

végeredményeképpen maga a dolog élőként és autonómként jelenik meg. Persze azt is 

észre kell vennünk, hogy ez az igazi forma, ami nem a külső forma, az Pirandello 

felfogásában nem megmarad, hanem megteremtődik, a művész által ugyan, de a saját 
akaratából.
Klee szerint a művész egyfajta médium; feladata beiktatni magát a természet teremtő erői 
közé, oly módon, hogy a természet rajta keresztül új jelenségeket, új valóságokat, új 
világokat tudjon teremteni. A következő hasonlattal világította meg a természet és a 

művész kapcsolatát:
Engedjétek meg, hogy egy képet használjak, a fa képét. A művész az egész összetett 
világ iránt érdeklődik, és valamilyen módon tájékozódik benne, s ha hihetünk neki, 
egészen jól. Ha így van, meg tudja találni a jelenségek és tapasztalatok rendjét. Ezt a 
többszörös és sokágú rendet, a természet és az élet ilyen megismerését szeretném a fa 
gyökérzetéhez hasonlítani. A gyökerekből jut el a művészbe az a nedv, mely átitatja őt 
és látását. Ily módon ő a törzs szerepét tölti be. Az éltető nedv áramlásának ereje 
átalakítja, megindítja s az alkotásban látomása szerint igazgatja. Ahogy a fák levelei a 
térben és az időben mindenfelé szétnyúlnak, ugyanúgy történik a műben is. Senki sem 
várhatja el, hogy a fa ágazatát gyökerei formájára alakítsa ki. Könnyű megérteni, 
hogy nem létezhet egyenlő kapcsolat az alsó és a felső részek között: azok a különféle 
funkciók, melyek a két eltérő területen nyilvánulnak meg, erőnek erejével különféle 
formákat kell, hogy teremtsenek. Éppen ezért igazságtalanul szokták vitatni a 
művésznek azt a jogát, hogy eltávolodjék a modelltől és mégis teremtsen. Különleges 
buzgalommal még hozzá szokták tenni azt is, hogy a művész tehetetlen és hogy 
tudatosan hamisít. A valóságban, mivel a törzs szerepét tölti be, nem tehet mást, mint 
hogy összegyűjti mindazt, ami a mélységből érkezik és továbbítja azt feljebb. Ezért 
nem is szolgál, nem is parancsol, egyszerűen közvetít.449

A fa képével megvilágított alkotói folyamat szinte teljesen megegyezik Pirandello 

elképzelésével; az érdeklődés megfeleltethető Pirandellónál a nyitottságnak és 

előítéletmentességnek, vagyis az őszinteségnek, mellyel a művész a világ dolgai felé 

fordul, a tájékozódás pedig a szükségszerű emberi dimenzióra hozás, a szubjektumon 

átvezetett tényleges valóság átalakulása. A gyökérzet a láthatatlan tudomány, melyből a 

költői logika, mint technika, a szenvedély szabad mozgása, vagyis a saját törvényei 
szerint működve, a művész szellemét, lelkét (a fa törzsét) felhasználva önmagának

448 v.ö. Franz Marc. Briefe, Aufzeichnungen und Aphorismen. I .II. Berlin, Paul Cassirer. 1920. Idézi de 
Micheli, id. mű. p. 90.
449v.ö. Paul Klee, Über di moderne Kunst, Bern-Buempliz. Benteli, 1945. Az ezt tartalmazó előadás 
egyébként 1924-ben, egy konferencián hangzott el. Idézi: de Micheli, id. mű, p. 95.



254

érzékletes formáját (a fa lombját) létrehozza, a művész saját ambícióit, akaratát háttérbe 

szorítva. Pirandello is mondja, hogy a művész nem ura a saját maga alkotta világnak, 
csak szereplője.
Klee azt is mondja, hogy a világ, úgy, ahogyan a jelenlegi állapotában megmutatkozik, 
nem az egyedül létező világ; és azt is, hogy a művészet a teremtés allegorikus képe.450 A 

naturalista módon felfogott világot csak a költői tevékenység képes átszűrni, 
megtisztítani, értékessé tenni, megmenteni jelenlegi állapotából, anélkül, hogy 

megsemmisítené.
Pirandello felfogásában ez a megtisztulás a művészi alkotófolyamatban a valóság 

átalakulása során, a sűrítés, idealizálás és formaalkotás során következik be. A tényleges 

valóság és a művészi valóság viszonyáról van szó; a művészi valóság a művész saját 
alkotása, melynek kiindulópontja a tényleges valóságból a szubjektivitásban létrejött belső 

valóság; mindkettő interpretáció, mely értelmessé, majd az ember számára felfoghatóvá 

teszi a világot, miközben megtisztítja hétköznapi esetlegességeitől.
Csak Pirandellónál mindez nem művészi, poétikai program, hanem a valóság művészi 
átalakításának leírása, melyet a művészetet megismerni, megérteni akarása szült, s 

melyhez azért hozzájárulhatott saját művészi tapasztalatának az analízise is.
A hasonlóságok mellett persze lényeges különbségek is vannak. Ilyen például a rend, 
lényeg, vagy eszmei létezés kérdése. Pirandello nem hitt abban, hogy a rend vagy a 

lényeg a tárgyban magában benne van, legalábbis nem az objektív, és bárki számára 

egyformán való létezés értelmében. Vagyis nem egyszerűen csak kibontakoztat a 

művész, hanem alkot is, de sajátos törvények meghatározta, behatárolta működések 

szerint, melyek az alkotás "szabadságát" a művész számára korlátozzák, mivel szabadnak 

csak a saját törvényei szerint megszülető müvet tekinthetjük a Pirandello-által leírt 
alkotási folyamatban. A nem benne lévő saját természettel kapcsolatban alkalmaztuk a 

potencia-aktus formulát, melynek segítségével lehetővé vált, hogy egyszerre elfogadjuk a 

tárgy saját természetének létezését, melynek a lehető legnagyobb mértékben meg kell 
jelennie a műben és ugyanakkor a művészi alkotás autonómiájának és szubjektivitásának 

a létezését is. Az eddig idézett poétikák és művészi programok ezt a kérdést nem így 

látták; vagy a lényegnek egy ideális, de stabil létezését tételezték fel, melyre ráérez a 

művész, vagy úgy akarták megmutatni, hogy a tárgyat analizálják, összes részletével 
együtt, majd azok valamiféle lényegi konstrukcióját belelátva újraalkotják a lényegi 
tárgyat, vagy mozgását a térbe vetítve jelenítik meg sokoldalú, időben is változó 

létezését.
Talán egyedül Klee az, aki mintha megengedné a tényleges valóságtól való eltávolodást, 
a teremtés értelmében, hiszen mint mondja, nem várható el, hogy a fa gyökérzete és 

lombkoronája azonos formál öltsön, és aki ugyanakkor megtartja az egylényegűséget, 
vagyis a gyökérzetből való tápláltságot, a gyökérzet alakító hatalma szerint való

450 .v.ö. P.Klee, Schöpferische Konfession, Berlin, Erich Reiss, 1920. Idézi: De Micheli. id. mű, p. 99.



255

teremtődést. Ha még azt is hozzátenné, hogy a törzsnek tudata van, mellyel meg kell 
küzdenie az ábrázolás aktusában, akkor azt mondhatnánk, hogy akár Pirandello is 

alkothatta volna ezt a szemléletes fa-hasonlatot.

III.5.2.2. Fülep és Kosztolányi

Nagyon érdekes és tanulságos lenne Pirandello nézeteit a korabeli magyar művészek és 

művészetről gondolkodók nézeteivel egybevetni.
Mi itt terjedelmi korlátok miatt az alábbi két lehetőséget kínáljuk fel, a jóval gazdagabb 

lehetőségek illusztrálására, valóban csak ízelítőként, a puszta megemlítés szintjén: Fülep 

Lajos451 és Kosztolányi Dezső452 néhány gondolatát.
Kezdjük Fülep Lajossal.
Az első idézet A művészet útvesztője c. írásából, 1904-ből való:

Tehát az idegenek után átvettük az akadémikus művészetet, amit megtanulni lehet. ... 
Időközben, miután az akadémia hosszú diadalok közt megvénült, rájöttünk arra, hogy 
ez a művészet lehetetlen valami, s a rövid fejlődés vége felé új hang szólalt meg: nincs 
magyar művészetünk! Ha nincs, teremteni kell. Mi más történt hát erre, mint hogy az 
állam is, a közönség is a nálunk egyedül elismert művészetet, az akadémiát táplálta, 
támogatta újból.453

Az akadémikus ugyanannak a művészeti konzervativizmusnak a megjelölése, mint amit a 

pirandellói Retorika képvisel: olyan művészeti ideál, amit tanulással, utánzással kell 
elsajátítani és követni; és amit Fülep, Pirandellóhoz hasonlóan, elutasít. A másik, amit 
mindketten elutasítanak, az az idegenek utánzása, a magyar — illetve az olasz — eredeti 
teremtése helyett. Ugyanabban az évtizedben íródnak ezek a sorok a két gondolkodónál. 
Ugyanebben a cikkben később ez áll.

Szó sincs róla, a való művészet jelenléte még nem hatott át minden réteget 
egyformán, mert sokan élőnek hiszik a holtat, (az akadémikus művészetet) mások 
halottnak azt, ami élő és erős. (az új művészetet) Nem is sok müvészegyéniség 
képviseli azt az irányt, mely korunknak megfelel, s nagy része van ebben a közönség 
közönyének s a rossz anyagi viszonyoknak is: nem egy keres külföldön boldogulást. 
... Ferenczy Károlyban nincs egy vonásnyi idegen hatás, amit másoktól tanult, az csak 
annyi, amennyit mindenki megtanul. Nincs talán senki ma, aki oly tiszta lenne, mint ő. 
Tiszta szemű és eszű ember, aki érzi a maga erejét, s azt fölébe helyezi minden idegen 
hatásnak. Egyénisége olyan eredeti, hogy mindenen, amit csinál, elevenen érzik, hogy 
az övé. Csak ö az, amit ad, s a természeten keresztül adja. Más témája nincs, csak a
természet és ő maga, melynek ő is csak része, megnyilatkozása..........a benne dolgozó
erő ösztönszerüleg érzi minden pillanatban a természet nagy erejét. E folytonos

451 Az idézeteket az alábbi kötetből vesszük: Fülep Lajos. Egybegviíjtött írások, I. Budapest, Felelős 
kiadó: MTA Művészettörténeti Kutató Csoport, 1988.
452 A Kosztolányi-idézelekct az alábbi műből vesszük: Kosztolányi Dezső. Nyelv és lélek, Budapest. 
Szépirodalmi Könyvkiadó. Fórum Könyvkiadó. 1990. Második, bővített kiadás.
453 Fülep, id. mű. p. 76. Kiemelés tőlem.



256

közösségnek ad kifejezést, tehát a szó szoros értelmében vett festő és csakis festő, 
akinek poézise is magából a természetből fakad, s ezért őszinte és egyszerű,454

Pirandellónak is az őszinte és az egyszerű a legtöbbet visszatérő dicsérő jelzője, amikor 

eredeti művészetet akar minősíteni; s azt is láthattuk, hogy ez az őszinteség közeli rokona 

az ösztönösségnek.
Fülep az esztétikának a normatív szerepe ellen is tiltakozik, csakúgy, mint Pirandello: 
"Előre sohasem lehet tudni, hogy milyen lehet és milyen lesz a faji művészet; az esztétikát 
előre föl nem állíthatjuk.
Művészek és koruk című, 1905-ből való írásában ez olvasható:

S az újkori művész nemcsak lelki táplálékot nyújt korának, amikor alkot, hanem 
támadja is azt; a festő ostromolja minden ecsetvonásával, a szobrász vésőjével, a költő 
minden verssorával s az újkori színész minden gesztusával, még azzal is, hogy hátat 
fordít a publikumának. Csakhogy úgy szokott lenni, hogy éppen ezeknek a 
művészeknek nincsen ahhoz való természetük, tehetségük és erejük, hogy 
kierőszakolják a közönség tetszését, s hogy elfogadhatóvá tegyék magukat; ezt 
rendesen azok teszik, akiknek erős szükségük van a múló pillanat sikerére, s 
művészetüknél nagyobb erőnek érzik magukban a siker kiküzdéséhez szükséges 
ambíciót.
Az igazi nagyságokat még sohasem értették meg első pillanatra; de valahányszor egy 
új irányból látunk valamit, tudnunk kell, hogy az előhírnöke egy hamarosan 
bekövetkezendő általános új hitvallásnak. És első embereknek dicsőségük és 
tragédiájuk ez a megelőzés, hogy ők nem utánoznak senkit, önállóak, annyira, 
amilyennek csak évtizedekkel utánuk volna szabad lenni.

Pirandello többek között az általa umoristának tartott és nagyrabecsült Alberto Cantoni 
méltatása kapcsán ír szinte azonos sorokat; de a más módon való látás közönséget érő 

kezdeti sokkjáról és későbbi tudomásulvételéről is Fülephez hasonló gondolatokat fejt ki 
pl. a Teatro nuovo e teatro vecchio c. írásában.
Egyszerűség, ez a címe a Suzanne Després nevű francia színésznő méltatása kapcsán írt 
Fülep-írásnak, 1906-ból.

A Sarah Bernhardt, Coquelin, Mounet-Sully szépen működő szép orgánuma 
egyszeriben üres gépezetté vedlik, amint ez az asszony a közelükben megszólal; 
megszámlálhatatlan gesztusaik, melyekkel minden szót megillusztrálnak, szélmalom- 
kereplésnek tűnnek föl, ha mellettük karját fölemeli ez az asszony. Amazokból dől a 
stílus, tátogat az üresség, ömlik a hang, körülöttük recsegnek a kortinák; ez szemem 
láttára éli át egyik érzést a másik után, fejlődik kialakul, lelkem érzi lelke vergődését, 
ha nevet, vele nevelek, ha sír, megremeg a szívem. Honnan ez a mélységes hatás? ... 
Mi ez a művészet? Milyen ez a művészet? Röviden felelni csak erre a második 
kérdésre lehet: egyszerű. ... Olyan egyszerű és igaz a művészete, mint az élet,457

A Pirandello-kritikák visszatérő pozitív minősítése az egyszerű, még fontosabb azonban a 

szemünk láttára átélő és hatást kiváltó színész leírása, ahol éppen az érzések

"455

456

454 idem, p. 78-79. Kiemelés tőlem.
455 ibidem. Kiemelés tőlem.
456 idem, p. 94. Kiemelés tőlem.
457 idem, p. 201. Kiemelés tőlem.



257

kommunikációja történik; és ez az, ami hatást kelt, ez lelkesíti a kritikust, aki nem 

teátralitást — értsd hazugságot — vár az új művészettől, hanem igazságot... és éppen az 

érzelmek igazságát, amit a mélységes hatás bekövetkezte igazol.
Fülep figyelme az irodalom jelenségeire is kiterjedt. (Néhány kiadatlan írása szépírói 
próbálkozásait tanúsítja.) Ezt írja Apróságok az írásról (1906) című munkájában:

Igen kicsi azoknak a száma nálunk, akik az írott művekben a művészetet is élvezni 
tudják. (Értsd: nemcsak a képiséget vagy a zeneiséget, ami a modern költészet 
sajátja.) A piktúrára, a zenére, a színházra már csak nevelődik valahogy a 
publikumunk, de még arra alig kapható, hogy egy írott sorban, ha az olyan, valami 
különösebbet, szavaknál egyebet föl tudjon fedezni. Azonban...hogy miért van még 
mindig Herczeg Ferencnek és Szomaházy Istvánnak nagy publikuma, annak oka nem 
pusztán a közönségben rejlik; vajon hány olyan írónk van, aki művészi ... A nagy 
tehetségek hazájában, ahol a stílus egyértelmű Tóth Bélával, ritka jelenség a 
művészettel megszült mondat. A mi régi irodalmunk nyelvemlékekből áll... .

Pirandello is fontosnak tartja, hogy a költészet a saját eszközeivel, a nyelvvel alkosson 

művészetet, s hogy annak a nyelvnek a művel együtt kell megszületnie.
A Hangok a jövőből (1906) érdekes dokumentuma annak a kornak, amelyben a 

művészet és a tudomány határvonalai egyre elmosódottabbak, s amely jelenségre 

Pirandello is érzékenyen reagált. A határok megingását ugyanakkor a két tábor 

versengése kíséri, vajon melyikőjük képes jobban, többet megérteni és megértetni az 

életből.
Komoly tudósok, súlyos agyemberek, akik száműztek bennünket, a művészetek és a 
művészetekben élő lelkek gyönge szavú prédikátorait a számba vehető emberek 
sorából, mostanában olyan hangokat hallatnak, melyek talán akaratuk ellen siklanak ki 
a torkukból. Kérdezősködnek a Holnaptól. Az egzakt agyvelők sűrű táborában 
bomladozás észlelhető, s a nagy nehezen rendbe szedett sorokból áruló látnokok 
szakadnak ki, akik a szigorúan tudományos köntös megőrzésével egy eljövendő 
idealizmus korszakáról tesznek hitvallást. De ne gúnyolódjunk felettük. Megindítva az 
örök mozgás diadalmaskodó szellemétől közelednek ők — felénk, az állandó 
törvények keresői az örökké változók hirdetőihez, s tarsolyukban értékes kincseket 
takar a szürke daróc. ... Rossz idő jár most az igazságokra. Az utolsó menedéket, az 
igazságok Noé bárkáját, a matematikát kikezdte, ha nem is a tenger vize, de éppen 
maguknak a bent ülőknek néhány evezőse és kormányosa. Kételyek állanak szembe 
azokkal az abszolútnak hirdetett matematikai igazságokkal, melyekre ha eddig sikerült 
levezetni valamilyen tudományos formulát, hát minden rendben volt. ... Mit nekünk 
idealizmus és materializmus akkor, mit igazságok és megoldás, ha látni fogjuk 
elkeseredetten vívni ezeket az embereket azokért az ideákért, amelyek nekünk
kedvesek. Mi szeretni fogjuk őket, mint ahogy még művész nem szeretett tudóst......
mert ami az ő világukban lehetetlen, az nálunk lehetséges: mi egyszerre tudunk 
szeretni két írót, festőt, szobrászt, színészt, akik nem tudnának egy födél alatt mradni 
egymással. ... Mi is kóvályog hát sejtelemként a levegőben? ... a jelek egy új
idealizmus korszakának elkövetkezésére mutatnak ....... Annyi azonban bizonyos,
hogy nagy erők fognak összemüködni a kiizzadásukra, hatalmasan fegyverzett emberi 
intellektusok a modern készültség minden súlyát fogják latba vetni ....... A jelekből

458

458 idem, p. 275. Kiemelés tőlem.



258

ítélve ez a megmozdulás olyan egyetemes karakterű lesz, amilyenre talán csak az ősi 
világfelfogások kialakulásában van példa; alighanem ezúttal fog először érdemlegesen 
szóhoz jutni Ázsia is, melynek nagy filozófiai rendszeren csak a modern tudomány 
tudta teljes öntudattal és kritikával megközelíteni és — felhasználni. ... Az új 
világfelfogás kialakulásában sem az eredmény érdekel bennünket, hanem az in, 
amelyen el fogunk jutni hozzá az individualizmus és szubjektivizmus 
érvényesülésének révén. Mert annyi bizonyos, hogy ennek a két tényezőnek, mely 
akarva, nem akarva, mindig a mi részünkön volt, napról napra jelentékenyebb a 
szerepe minden téren. íme, már a legvédettebb műhelybe, a matematikába is betették a 
lábukat.459

Látnoki szavak! A következő fejezetben kitérünk rá röviden, milyen módon rokonítható
Pirandello gondolkodásával az "ázsiai elem".
Végül álljon itt néhány jelentőségteljes részlet Fülepnek az ebből a periódusból
legnagyobb lélekzetü tanulmányából, a nagy 1908-ból való Új művészi stílus-ból:

A föladat, mely rájuk nehezedik, (a mai művészekre) a legnagyobb, mivel mélység 
tátong az ingó és változó egyén s az alkotás állandó s az örökkévalóságot akaró 
természete között. Az igazi alkotókban — ma — mindig megvan ez a szakadék, mert 
elsősorban egyéniségek és különállók, mégis szükségük van az állandóra, a pozitívre, 
a mindenkor érvényesre. Nagy alkotók enélkül nem voltak és nem lesznek. Az 
erőfeszítés a két véglet összeegyeztetésére a legnagyobb, legemberfölöttibb, 
legtragikusabb. ... Ha nincs egy művészet, egy egységes művészet, hanem minden 
egyéniség a maga módja szerint fogja föl és teremti a művészetet, akkor, éppen mivel 
mindig a különbözőségen van a hangsúly, minden általános érvényű törvénynek meg 
kell szűnnie, s legföljebb relatív törvényekről lehet szó, az egyén belső törvényeiről, 
melyek mindig csak egy-egy valakire érvényesek, sohase másra. A művészet teljes 
szubjektivizmusa természetszerűleg magával hozta a kritika, a művészet nézésének 
teljes szubjektivizmusát, a kritikában is már csak az egyén, mint művészi jelenség 
érdekel, s az nekünk a nagyobb kritikus, aki mint egyéniség nagyobb, á part-abb. 
Eljutván az igazsághoz, hogy minden egyéniség magában teljesen különálló, körülzárt 
valami, föl kellett adni az egyéniségek egymásba hatolásának, egymást megértésének 
reményét, aminek helyébejött a minden művészi jelenségnek a magunk módja szerint 
való értelmezése. Minden alkotó a maga módja szerint fogja föl a művészetet, mint 
minden szemlélő, anélkül hogy utóbbiak kevés kivétellel többet akarnának, mint 
éppen a maguk módja szerint való szemlélést, müvészetnézésük egyéni voltát. A 
következtetés, az idejutás teljesen logikus és konzekvens, mikor a művészet minden 
törvénye föl van adva. Más megoldás nem lehetett. Nemcsak annyi művészetünk van 
ma, ahány művészünk, hanem annyi kritikánk is, ahány kritikusunk. A művészet, mint 
olyan, nincs többé, egyéniségek vannak. De milyen következtetést lehetne levonni 
abból, hogy az egyéniségek csak magukban foghatók föl és értékelhetik magukat, 
mivel egy másik egyéniség is csak önmagában ismerheti törvényeit, amelyek csak 
önmagára érvényesek? ... Kevesen nyúlnak komolyan a problémához, mely az egyén á 
part és relativ volta s az alkotás általános érvényt akaró, az állandóságra, 
örökkévalóságra aspiráló természete közt tátong. A legnagyobb alkotók energiájának 
jelentékeny része ment el arra, hogy a diszharmóniában megállják a helyük, hogy a két 
végletet a maguk személyében összeegyeztessék és egyensúlyba hozzák.460

459 idem, p. 304-305. Kiemelés tőlem, 
idem, p. 368-370. Kiemelés tőlem.460



259

Pirandello legalapvetőbb esztétikai problémája lényegében ugyané kérdés közelében 

fogalmazható meg. hogyan egyeztethető ősze a szubjektív és a tárgy saját természete a 

hiteles művészi kifejezésben, hogyan a mü rögzített és örök mivolta az alkotó és az élet 
relatív — állandóan változásban lévő — természetével, hogyan lehet igazabb az umorismo 

egyedi igazsága, mint az idealizáló művészet művészi igazsága, a befogadásban létrejön, 
létrejöhet-e egyáltalán megértés, rezonancia, ha az igazi művek saját törvényeik szerint 
születnek, és valójában mindig magányosan állnak? Lehet-e a kritikának objektív 

kritériuma?
Csak Pirandello válaszai nem a teljes relativizmus irányába haladnak, hanem inkább az 

ellenkező irányba: a közös emberi tartalom felfedezésének és a nagy művészetben való 

szükségszerű megjelenésének az irányába. Ahogy láthattuk, éppen a tárgy saját 
természetének köszönhetően, mely az egyén saját ambícióinak, akaratának megjelenését 
szinte kizárja a művészi alkotófolyamatból, hogy helyette valami olyan — még mindig 

egyéninek és szubjektívnek — adjon helyet, ami már kontaktusba kerülhet a másik 

emberrel is, éppen az érzelmek közvetítése révén. Ahogy korábban azt mondtuk, a 

tényleges valóság objektivitása a szubjektivitás köntösében lehet csak felfogható az 

ember számára, most úgy fogalmazhatnánk, hogy a művészi valóság szubjektivitása csak 

az objektív bennefoglalásával lehet közölhető, a másik szubjektum számára felfogható, 
igaz. Jóllehet az umorismo egy sajátos kísérlet az egyéni és az igazság 

összeegyeztetésére, a végső szó Pirandellónál mégis a színház művészetéé.
De közös a két gondolkodónak a nagy művészet időtlenségéről, örök voltáról vallott 
felfogása is; most Fülep szavait idézve ez így fogalmazható meg:

A mi ezer és ezer művészetünkkel szemben, a mi zaklatott, a legnagyobbat el nem 
érő, hajszolt, nyugtalan, erőszakos, nehezen megélő, torzókból összehányt 
művészeteinkkel szemben ott van a hátunk mögött a nagy nyugalmával, hatalmas, 
mozdulatlan, örök szépségével Egyiptom, a görögség, a gótika, a renaissance. A 
végtelen időbe néznek bele alkotásaik, mellettük népek születnek és múlnak el, 
művészetek támadnak és halnak meg, átalakul a világ, egész más emberek élnek a 
földön, más szemmel, más lélekkel valók, és ők maradnak, és szólnak mindenkihez. 
Ha egyszer szeretetük kiveszne az emberiség leikéből, az bizonyára nem azt jelentené, 
hogy divatjukat múlták, hanem hogy az emberekben meghalt a művészet.461

Végül mindketten hasonló véleményt formálnak az esztétikáról is:
A tudálékos esztétikáknak vége. Amit akarunk, a művészetek belső lénye. 
Törvényeket nem beléjük olvasni, hanem megtalálni a művészetek belső 
organizmusát, amellyel életképesek.*62

A tudálékos Fülepnél is nyilván a filozófiai, illetve az absztrakt esztétikai teóriát jelenti, 
mely normákat támaszt, és szabályok betartását kéri számon a művészen; míg a művészet 
belső organizmusát megtalálni talán éppen a pszichológia tudományával felvértezett 
esztéta fogja, ami hajlandó és képes a mű saját törvényeinek, a költői logikának a

461 idem. p. 378.
462 idem, p. 390. Kiemelés tőlem.



260

belülről való felfogására, s felfedezi, hogy a kiváltott rezonancia, a hatás átélése az, ami 
életet adhat a műnek.

Kosztolányi Párbeszéd a müvészetről463címü, 1906-os írása, pszeudo-szókratikus 

dialógusa a tanár és az író beszélgetése az érzelmekről, pontosabban azokról az 

érzelmekről, amelyeket az író nem él meg, csak megír; az író keveset érez, számára 

minden csak "írástárgy". A tanár hitetlenkedve hallgatja e "cinikus" beszédet a 

belehazudott érzelmekről, mivel azt gondolta, az írók mindig láztól, ihlettől égnek és tele 

vannak érzelmekkel. A vitában lassan megvilágosodnak az álláspontok, és kezdik 

kölcsönösen megérteni egymást; különösen akkor, amikor az író elmagyarázza:
Az író lángolhat, de nem akkor, mikor ír, s nem azért ír, mert érez, hanem mert 
nyugodt és jól Iái. Az a hit, hogy ő folytonosan érez, tisztán azért, mert az érzelmek 
atmoszférájában mozog, éppoly téves, mint azt hinni, hogy a betegekkel vesződő 
orvos a legbetegebb. Az orvos célja a gyógyítás, az íróé az írás.

Az író azt is elismeri a tanár kérdésére, hogy sok edződésen és forró lelki vívódáson kell 
keresztülmennie, míg a hideg bölcsesség magaslataira jut. Majd így folytatja:

Mert mindössze csak arról van szó, hogy az élet s a művészet nagyon távol fekvő 
dolgok. ... Az igazi művészi ihlet nem felhevülés, hanem lehűlés, a tárgy fölé 
helyezkedés, a tőle való hideg eltávolodás. ... (az írók) nem tudnak szabad szemmel 
nézni, nem képesek visszatükrözni az élet hű képét, mint a tükrök. Leikök nem a 
színes üveggel elfödött szemhez, hanem egy camera obscurához hasonló, mely a 
művészet gyűjtőlencséjén bebocsátott életsugarakat megrögzíti, eszményíti, s mindig 
készen áll arra, hogy a külső benyomásokat felfogja.

Az Élet és a Művészet távolsága, Pirandellónál a művészi rögzítésnek az Élet változó 

misztériumával szembenálló (részben ellentétes, részben mégis hasonló) folyamata, 
ugyanakkor a művészi elfogulatlanság, a nyitottság követelménye, mely az őszinte 

ábrázolás feltétele: ez a századelő sok művészénél és gondolkodójánál megjelenő, közös 

problematika; olyan problematika, mely, mint láttuk, a különféle avantgarde 

próbálkozások hátterében is ott áll.
Kosztolányi egy másik, szintén 1906-ból származó írásában, az Új célok felé címűben így

464

ír:
A modern író kodakkal dolgozik. Az utcán, interieurökben, a börzén, a 
lóversenytéren gyorsfényképet csinál az életről, költői általánosságokig ritkán 
emelkedik. Regényeink és drámáink is az élet ijesztően kicsiny részletét írják le. ... A 
mai írók eddigelé csak azt a stílust gyúrták, kovácsolták és acélozták, mellyek lelkünk 
mélységeihez férkőzhettek. Keresték a poézis zárt kapuit kinyitó aranykulcsot.

463 Kosztolányi, id. mű. p. 305-309.
ibidem. Kiemelések tőlem. Ezen a ponton hosszasan idézhetnénk Csehovtól is. pl. a Sirály íróját, 

Trigorint, s hasonló gondolatokat találnánk. De Csehovnál megtalálnánk a századelő esztétikai 
problémáira való megoldás keresésének modern - avantgarde - útját is, éppen a Sirá/уЪяп Trepljov. az 
új irodalom hangját próbálgató másik író tragikus alakjában. Ugyanannak az Új hangnak a keresését, 
jelenlétét, melyre Fülcp írásai is utalnak. Az avantgarde és Pirandello kapcsolatáról fentebb ejtettünk 
néhány szót.

464



261

Kutatták a titkos hangokat, melyekkel a költészet sohasem váltotzó tárgyait,
Homérosz s Dante világát érthetővé tegyék a mi számunkra....... Ámde nem azért,
mert távolodtak az élettől, hanem mivel még nem közeledtek eléggé hozzá. ... A ma 
művészete tehát halad a maga útján. Visszatérés nincs, de igenis a művészet igazi 
célja felé kell törekednie, s új hangokon kell kifejeznie a régiek nagy igazságát. A 
küzdők új tejjel és mézzel folyó kánaánokat fedeznek majd fel. A jelszavak nemesek 
és igazak. ... Egyelőre azonban ama veszély fenyeget, hogy az igazi művészetet 
magáért a művészetért áldozzuk fel.

Pirandellónál is megtalálható a vívódás az igazi költészet elérhetetlennek tűnő horizontja 

és a jelen útkeresése közben megtalált új igazságok között, ami jól demonstrált az 

umorismo és a "normális" művészet eltéréseiben, s abban az igyekezetben, amivel 
Pirandello a normális művészet lényeginek minősített meghatározóit igyekszik kimutatni 
az umorismo modern művészi válaszában.
Későbbről, 1933-ból való a Művészet és öncsalás című Kosztolányi írás. Ebben a tetszés, 
az esztétikai ítéletalkotás illetve a kritika kérdését boncolgatja, és végül is ugyanarra jut, 
mint Pirandello is jutott, arra, hogy a szépség (az esztétikai tény) a befogadó aktív, belső 

közreműködésével születik meg, és ekkor az történik, hogy sikerül rátalálnia az alkotót 
mozgató költői logikára, melyet a mű formája közvetített. Kosztolányi ezt így 

fogalmazza:
Nincs olyan »hatalmas« és »lenyűgöző« vers, mely az olvasót föltétlenül le tudná 
venni a lábáról. Végre hiába van előttünk a Csendes -óceán vagy a Himalája, csak el 
kell fordulnunk, már nem léteznek számunkra. A csodát az olvasónak is akarnia kell. 
Ebben egyenrangú társszerzője a költőnek. Úgy kell ezt akarnia, mint a delejes álmot 
annak, amit a delejező képzel. Legalábbis le kell ülnie, legalábbis azt kell akarnia, 
hogy ne akarjon csak azt, amit a másik akarat akar, a szépség: önsugalmazás, egy 
megfelelő, erre alkalmas ürügy alapján.
Éppen ezért merőben értéktelen minden bírálat, mely kívülről, fölényesen-hetykén 
vesz szemügyre egy művészi alkotást, s előzőleg nem igyekezett ezzel az 
önsuga!mazással a közelébe férkőzni. Az ilyen bírálat nem egy munkát tagad. Magát 
a művészetei, annak alapelvéi lagadja. Az igazi bírálat csak meghatott lehet, csak 
elfogult a művészet javára, csak áhítatos, de ennek keretén belül természetesen éles és 
kegyetlen is, csak azt keresheti, hogy egy költeményben mennyiben van meg vagy 
nincs meg az, amit a költője szándékolt, és mennyiben sikerült vagy nem sikerült neki 
előmozdítania az olvasó »tudatos öncsalását«, mely voltaképp végrehajtja az alkotó 
végakaratát, megvalósítja sugallatát, testté váltja az igét.

Végül a szintén 1933-ból való Kosztolányi írásból, a Humor és /ras-ból vegyünk 

szemügyre néhány részletet. Ő is ugyanonnan kezdi a humor meghatározását, mint 
Pirandello az umorismóét: a latin humortól. О is végigveszi a gúny, az éle, az irónia 

eseteit, amelyeket megkülönböztet a humortól. Majd ezt írja:
A humor fő jellemvonása az állandóság. Állandó lelkiállapot ez, kedélyhullámzás, 
életszemlélet, mely szomorúan-vidáman — »könnyek közt mosolyogva« — elfogadja 
az életet úgy, amint van, s megérti gyarlóságaival együtt, tudomásul veszi, békésen,

465

466

465 idem, p. 310-313. Kiemelések tőlem.
466 idem, p. 346. Kiemelések tőlem.



262

anélkül, hogy furcsaságait kihegyezné. Együtt érzi a nagyot és a kicsinyt. Nem mér, 
mint a gúny, csak összehasonlít, egybevet, ezáltal tünteti föl a dolgok örök 
viszonylagosságát. A nagyot olykor kicsinek látja, a kicsit nagynak. ... Ha Jean-Paul 
azt írta, hogy a fönségesnek ellentéte a nevetséges, a humor a nevetséges fönsége. 
Bölcsességére egy alig látható, eltűnődő mosoly a válaszunk.
Ebben a nagy és tág értelemben minden jó írás, minden élő stílus humoros. ... Lehet, 
hogy a szöveg gyászos tárgyról szól, s a legmagasabb szenvedély légkörében mozog. 
Mégis, ahogy a mondatok kapcsolódnak, ahogy a szavak egymáshoz tapadnak, 
érezzük a humornak, ennek az áldott "nedvességnek" jelenlétét, mely nélkül nincs 
emberiesség és életszerűség. ...
Ez a kettősség, mely egységgé válik, a humor. Tévedés azt hinni, hogy a 
valószerűséggel ezt el lehet érni. Vannak vaskos — realista és verista — írók, akik 
folyton a sarat, a szeplőket és a csip-csup apróságokat emlegetik, és mégsem 
humorosak, hanem nedvtelenek és nagyképűek, mert az élet kisszerűsége mellett nem 
látják az élet nagyszerűségét is. ... A szárnyaló szenvedélynek szüksége van erre a 
kényszerleszállásra, hogy új lendületet kapjon. Csak a rossz író humortalan. A rossz 
írás száraz-aszott, a kedély mozgékonysága nélkül. Humortalannak lenni annyi, mint 
emberietlennek lenni. Hiszen maga az ember is rendkívül furcsa lény, s maga az élet is 
kicsiny és nagy egyszerre, vagyis humoros.

Kísérteties, mennyire úgy érzi az ember egy-egy mondatnál, mintha a pirandellói 
umorismo magyar megfogalmazását olvasná. Csak a tüzetesebb vizsgálat mutatja meg, 
hogy mégsem ugyanarról a jelenségről van szó, még ha a Kosztolányi értelmezte humor 

és a Pirandellói umorismo nagyon sok tekintetben azonos jelenségnek mondható. Az, 
hogy lelkiállapot, életszemlélet, az, hogy az egybevetéssel a dolgok örök 

viszonylagosságát jeleníti meg, hogy a nagyot kicsinek, a kicsit nagynak látja, sőt, akát 
egyetlen dolgot egyszerre lát kicsinek és nagynak, kettősség, amely eggyé válik — mindez 

azonosság.
Azonban Kosztolányi azt is állítja az ő humoráról, hogy az derűs méltóság, hogy a 

humor íze édes, hogy a humor bölcsesség — ami feltétlenül távolságtartást is kell, hogy 

jelentsen — mindez mégis arra utal, hogy Kosztolányi és Pirandello mégsem ugyanarról a 

lelkiállapotról beszélnek; mert Pirandello umorismóját nem a távolságtartás, hanem 

éppen annak hiánya, a belső szétszakítottság, nem a derűs méltóság, hanem a sentimento 

del contrario jellemzi; állapota inkább fájdalmas, mint édes, hatása inkább nyugtalanító, 
mintsem hogy az élet olyan nedve lenne, "melyben fölolvad a világ, emberivé válik, hogy 

kedélyünkbe fogadhassuk'". Az umorismo meghasonlás, a humor megbékélés: 
antagonizmus, vagy, talán, egyazon érme két oldala... attól függően, milyen lelki alkatú 

ember szemléli. Egy újabb, utolsó érv amellett, hogy az umorismót csak pszichológiailag 

lehet teljes biztonsággal, kielégítően meghatározni.

467

467 idem, p. 438-441. Kiemelések tőlem.



263

III.5.2.3. Ortega

Végül álljon itt, a kortárs szellemi rokonok között Ortega Y Gasset érdekes értekezése, 
Az "emberi" kiesése a művészetből.46* Ahogyan az iróniáról, mint a modern művészet 
nélkülözhetetlen tartozékáról beszél, abban van valami, amitől eszünkbe jut az 

umorismo.
Az a művészet, amely az "emberi" terhét hordotta, olyan komolyan vette magát, mint 
az életet. Igen komoly, szinte vallásosan ünnepélyes volt. ... Milyen különös tény ezzel 
szemben, hogy az új művészet szakadatlan kacagás állapotában van. A komikum 
finomabb vagy durvább lehet, a tiszta bohóckodástól az ironikus szemhunyorításig 
terjedhet skálája, de teljesen sohasem hiányzik. Az új művészet ezen az egy húron, 
ebben az egyetlen hangnemben szól mindig. Nem mintha tartalma volna komikus — 
ezzel az "emberi" stílus egyik változatához térne vissza — hanem a művészet, 
bármilyen tartalmú is, mintegy állandóan mosolyog önmagán. A fikciót mint fikciót 
keresi — s ezt találtuk az előbbiekben a művészet szándékának — olyan elhatározás, 
melyet csak derűs állapotban lehet feltenni. ... De a modern művész csak arra szólít fel 
bennünket, hogy szemléljük az új művészetet, mely csak tréfa, lényegében önmaga 
kigúnyolása. ... A múlt század elején a német romantikusok egy csoportja ... az iróniát 
tette meg a legmagasabb művészi kategóriának, és pedig ugyanazon okból, mint a 
modern művészet. A művészetnek nincs létalapja, ha arra korlátozódik, hogy a 
valóságot másolja és értelmetlenül megkettőzze. A művészetnek az a feladata, hogy 
egy irreális horizontot kerüljön meg. Ehhez pedig nincs más eszköz, mint a valóságot 
tagadni és fölé emelkedni.

Ortega helyzetelemzésében, amelyben szükségképpen megjelenik a komoly (értsd, 
romantikus és realista) művészet komolyan vehetetlensége, és a nyomában járó ironikus 

kifejezés, amely a modern művészet sajátja, tulajdonképpen azt a konklúziót lehet 
felismerni, amit Pirandello is levon, a (retorika által kanonizált) formák idézőjelbe 

tevését, mint szükséges állapotot, a megfelelő, igaz forma megtalálásának hiányában. 
Ortega szerint a modern művész a szakadatlan kacagás állapotában van, önmagát neveti 
ki. Mi más ez, mint a művészet sajátos tehetetlensége, amit föntebb neveztünk esztétikai 
problémának is: vagyis a művészi ábrázolás problematikussá válása, a reflexió ill. az 

emberi önreflexió túlzott előtérbe kerülésének következtében. Ami az emberi közlés 

válságát illeti a modern művészetet vizsgálva, ezt mindketten érzékelik.
Pirandello az umorista művészt látja, aki nem tud spontán módon érezni, idézőjelbe teszi, 
vizsgálgatja a saját érzéseit, és szükségesnek tartja, hogy ezt az érzésválságát ki is fejezze. 
Pirandello az eme érzésválságot megjelenítő esztétikai kategóriát az umorismoval 
azonosítja. Ortega az avantgárd művészt látja, aki nem találja sem az érzéseit, sem a 

megfelelő formát, és ezért kísérletezik, ezáltal a saját formáját is idézőjelbe teszi, és

469

468 Jósé Ortega у Gasset. Az "emberi" kiesése a művészetből, Budapest. ABC Könyvkiadó 
Részvénytársaság, 1944. pp. 57. Ford. Puskás Lajos. Reprint kiadás: Budapest, Hatágú Síp Alapítvány. 
1993.
469id. mű, p. 48-51.Kiemelések tőlem.



264

ironizál, elsősorban saját művészetén. Ezt a művészetet Ortega olyan művészetként 
azonosítja, amelyből kiesett az emberi tényező. A kétféle diagnózis egyazon 

válsághelyzet két megjelenési formájára vonatkozik: az emberit, azaz az érzelmeinket 
nem tudjuk sem megfelelően megélni, (umorismo) sem megfelelően kifejezni, sőt, nincs 

is mit kifejezni (avantgárd).
Tulajdonképpen az avantgárd válságművészete éppen ehhez a pregnáns felismeréshez 

segítette hozzá Ortegát, hogy az emberi nélküli művészi forma az játék, ha az emberi 
hiányzik a művészetből, akkor a komolysága hiányzik, egyúttal a közönsége is hiányzik. 
Talán csak a váza marad fenn, tehát a törekvés folytonossága arra, hogy formáljunk. Ha 

a tartalom időlegesen el is veszhet, eközben is fenn kell tartani a formálást, mint 
képességet, mint kreativitást, játékot, amíg talán megtaláljuk ismét az emberinek azt a 

megjelenését, ami közölhető, és igaz. Ez az avantgárd meghasonlott filozófiája, szeretete 

a művészet iránt, és szorongása a közölhetetlenségtől.
Pirandello az emberi művészetben való jelenlétének szükségességét illetően végülis 

ugyanoda jut, mint Ortega, bár nem az avantgárd útját követve. Az umorista 

művészetéből azonban nem az emberi, hanem annak teljes megélése hiányzik. Ám ennek 

a teljességnek a fájdalmas hiánya legalább ki tud fejeződni az umorismo kategóriájában, 
és ezért az umorismo maga nem embertelen, és főleg nem komolytalan, ellenkezőleg: 
komolyan veszi mind a hiányzó emberit, mind azt a felelősséget, amit ennek a közlése 

jelent: az umorismo nem avantgárd forma.
Valószínűleg az Ortega leírta fiatal művészek azért fordultak el a régi művészettől, mert 
megérezték ugyanazt, amit az umorista művész is megérez: hogy a régi módon, a régi 
formában lehetetlen az emberit közölni. Pirandello az emberi hiányát először is a 

kiüresedett formákban müveit régi művészetnek, majd a divatmajmoló korabeli 
művészeteknek rója fel, amikor az imitáció különböző megjelenéseit kárhoztatja: ugyanis 

esztétikai szempontból éppen a nem adekvát forma az, ami akadályozza az emberi 
megjelenését a művészetben.
De a modern művész, mivel a közlésről, a művészetről mint eredendően emberi 
cselekvésről, kultúráról nem akar lemondani, ezért hát formajátékká alakítja, hogy 

átmentse, átvigye — a jövőbe. A fikciót mint fikciót keresi, mondja Ortega. Nyilván azért, 
mert a fikció az az út, ami a művészet lényege felé terelhet vissza, olyan időszakok után, 
amikor talán túlságosan is feledésbe merült a művészet fiktív jellege. E feledésbe merülés 

okát Ortega a tömegek művészettel való kapcsolatba kerülésének tulajdonítja, és annak, 
hogy a tömegek nem képesek a valódi művészetet felfogni: hajlamosak a művészetet a 

valóság tükrözéseként látni, és amennyiben nem ismerik fel benne a maguk reális 

valóságát, nem fogyasztják. Ortega szerint ez lenne a művészet modern kori válságának 

legfőbb oka. A romantika és a realizmus túlságosan kiszolgálta az embereknek a valóság 

egyszerű visszatükrözése iránti igényét, és immár nem hajlandók a művészetben magát a 

művészetet, a fikciót látni. Ortega a szűkén vett esztétikainál tágabb kategóriákat használ,



265

amikor a romantikus illetve a realista művészet csődjéről beszél. Lehet, hogy e 

kategóriák általánosító tartalma is akadályozza a felismerését, hogy tulajdonképpen mi is 

a baja a fiatal művészeknek a régi művészettel.
Pirandello úgy látja a kérdést, hogy a régi formákban azért nem lehet őszintének lenni, 
mert a formát mindig belülről kell kikínlódni és hitelesíteni a művésznek, és így 

eredendően csak új formák lehetnek. Ismerjük az izmusokról alkotott véleményét is. 
Ortega diagnózisa inkább társadalmi — filozófiai, Pirandello megközelítése inkább 

esztétikai — pszichológiai.
Az umorismoban tehát az fejeződik ki, hogy a modern művész érezni nem tud már 
fenntartások nélkül, mert érzései spontaneitása akadályozódik meg — hogy mitől, ez vita 

tárgya lehet. Az umorismo diagnózisa szerint a gondolat betüremkedésétől, más szóval 
talán az értelem túlzott kontrolijától. A huszadik század válságát nézve úgy is lehetne 

fogalmazni az umorismo megjelenésének az okát, mint az önmagunk bizalomteli 
közlésétől való félelmet: nincs mihez viszonyítani az érzést, amit kifejeznénk, így nem is 

lehet az érzésnek teljes és tiszta tartalma, önmagunkban, másokban és a világban is 

elvesztek a viszonyítási alapok.
A világban való bizalom hiánya Isten elvesztésével hozható összefüggésbe, az 

önmagunkba vetett bizalom megingása pedig saját elbizonytalanodásunk érzetével ebben 

az új, Isten és egyéb támasz nélküli helyzetben. Rá kell döbbenni, hogy világunk nem 

biztos hely, sőt, nem is ismerjük, dacára a tudomány haladásának. Önmagunkat sem 

ismerjük. Az ember elidegenedik magától és világától, nem is érzékeli egyiket sem, nincs 

velük kontaktusban, ez a bizalom elvesztésének az oka. Mármost ebben a helyzetben 

nemcsak a régi formák nem alkalmazhatók, hanem a régi érzések sem, minthogy azokat 
nem érezzük, pontosabban nem egészen tudjuk, merjük őket érezni, folyton 

megtorpanunk egy-egy kialakuló érzelmünk előtt, és gyorsan szemügyre kell vennünk, 
mivel gyanakszunk.
Ez az érzések előtt megtorpanó gyanakvás tökéletesen fejeződik ki az umorismo 

kategóriájában, és ugyanez a gyanakvás és bizalmatlanság készteti a fiatal, avantgárd 

művészeket is az ironikus mosolyra önnön kifejezésük felett: csak az biztos, hogy semmi 
sem biztos. A lélek meghasadását, önkritikus állapotát az Ortega által említett irónia 

kettős beszédmódja szintén hiven közvetítheti.
Pirandello egyébként másképpen viszonyul a modern ember válsághoz, mint az 

avantgárd művészei: először is igyekszik megérteni, mi is a válság jellege, majd azt, 
miben áll a művészet válsága, végül pedig azt, mi maga a művészet, mi benne az, ami 
öröktől fogva érvényes, és nem hagyja magát eltéríteni, formák illúziójába menekülni, 
játszadozni: az ő művészete sohasem mond le az emberi közléséről, hanem igyekszik 

neki az adekvát formát megtalálni. Ami a fikciót illeti, Pirandello tökéletesen tisztában 

van a fikció helyével, szerepével a művészetben. Mivel azonban Pirandello művészete 

nem témája dolgozatunknak, itt csak gondolkodásának azon aspektusait emelhettük ki,



266

amelyek egybecsengenek Ortega diagnózisával, a korabeli művészet állapotáról. (Az egy 

következő kérdés, hogy mit értettek a régi művészetek az emberin és mi érthető alatta 

Pirandello szerint, valamint az is, hogy ennek az emberinek lehetséges-e egyáltalán a 

közlése, illetve, ha közlünk is valamit, az pontosan mi.)

III.5,3. Az utókor: Polánvi Mihályi

Az utókorral való lehetséges kapcsolatok még végtelenebbek, mint az elődökkel és a 

kortársakkal, és nyilvánvalóan a köztük való tallózás még önkényesebb és szubjektívabb: 
a bevezetőben megfogalmazottakat ismételve csakis saját problémaérzékenységemet 
követhetik, s még azokat sem, a jelen dolgozat terjedelmi korlátái miatt.
Rámutathatnánk a kortárs esztétika kérdéseire, melyekben gyakran halljuk visszhangzani 
Pirandello kérdéseit, rámutathatánk a kortárs esztétika válaszaira, melyekben gyakran 

Pirandellót látjuk megjelenni, vagy az ő útjait folytatódni.
Most mégis egy olyan területről vennék példákat, mely távolabb esik az esztétikától, s 

mégis, valahogyan közel: a tudományfilozófia területéről. Ennek a lehetősége egyúttal 
azt is jelzi a számomra, hogy egy korszak gondolkodásának a problémái a 

legkülönbözőbb ágazatokban differenciálódva és elkülönülve mégis valamiképpen közös 

nevezőre hozhatók, hogy hátterükben megtalálható az a gondolati vörös fonál, ami miatt 
néha az az ember érzése, hogy minden — ugyanarról szól.

Talán furcsa, hogy egy esztétikáról szóló dolgozatot egy természettudós, 
tudorriányfilozófús szavaival fejezzen be az ember.
Erre tulajdonképpen mégis maga Pirandello jogosít fel. az a meglátása, hogy a művészi 
és a tudományos intuíció alapvetően azonos; hogy a művészetben egy láthatatlan 

tudomány, a tudományban pedig egy láthatatlan művészet munkálkodik.
Úgy tűnik a számomra, mintha csak Polányi ennek a mondatnak eredt volna a nyomába, 
amikor a megismerés természetét kezdte kutatni — ő nem a művész, hanem a tudós 

oldaláról. Pirandello szerint az esztétika tudománya is a megismerés — és vele az Elet — 

tudománya kell, hogy legyen, mivel a művészi tevékenységet kutatja, írja le. A 

tudományfilozófus pedig a tudományos megismerést írja le. Művészeti és tudományos 

megismerés és az őket megismerő tudományok tehát nem állanak olyan távol egymástól, 
különösen ha Pirandello fenti gondolatának jegyében közelítjük meg a kérdést. Hogy az 

esztétikai megismerés és a tudományos megismerés tényleg milyen közel állanak

470 Polányi Mihály (1891-1976) természettudós, orvos, fizikai és kémiai kutatásokkal foglalkozott. Tagja 
volt a Galilei Kör tudományos bizottságának, cikkeit a Huszadik Században és a Szabadgondolatban 
publikálta. Németországba emigrált, majd 1933-ban Angliában telepedett le. Ekkoriban kezdett 
közgazdaságtani, szociológiai és politikai kérdésekkel foglalkozni. Majd a tudomány, az emberi tudás, 
gondolkodás, a tudományos kutatás, a felfedezés mibenléte, felelőssége, ezek társadalmi összefüggése 
kezdte érdekelni. Filozófiai fő műve a Személyes tudás, magyarul csak a közelmúltban jelent meg.



267

egymáshoz, azt pedig éppen Polányi müve tanúsítja. Polányi mintha a megismerés 

egylényegüségének filozófiai konzekvenciáit vonná le.
Mi itt azt a három gondolatkört próbálnánk illusztrálni, amelyekben "folytatódni" látjuk a 

pirandellói gondolatot: a személyes tudással, a hallgatólagos tudással és a tudományos 

intuíció mibenlétével foglalkozót. Természetesen csakis ízelítőnek szánva ezt is, hiszen a 

komoly összehasonlítás teljességgel meghaladná e dolgozat kereteit.471 

A Személyes tudás Bevezetésében írja Polányi:
Azzal kezdem, hogy elutasítom a tudományos elfogulatlanság ideálját. ... Egy
alternatív tudásideált akarok megalapozni, egészen általánosan............ szükségét
éreztem egy új terminus, a személyes tudás létrehozásának, amit könyvem címeként 
használok. Úgy tűnhet, hogy a terminust alkotó két szó ellentmond egymásnak, hiszen 
a valódi tudás állítólag személytelen, univerzális és objektív. Ám ha módosítjuk a 
megismerés fogalmát, ez a látszólagos ellentmondás feloldódik.
Az első támpontok ehhez a fogalmi reformhoz az alaklélektan eredményei voltak 
számomra. A tudósok elmenekültek a Gestalt filozófiai következményei elől; én 
megalkuvás nélkül szembe akarok nézni velük. A megismerést a megismert dolgok 
aktív megértésének tekintem, tevékenységnek, amely jártasságot kíván. ...
Ilyen a megismerő személyes részvétele minden megértési aktusban. De ez nem teszi 
megértésünket szubjektívvé. Valaminek a megértése nem önkényes aktus, nem is 
passzív tapasztalat, hanem univerzális érvényességre igényt tartó, felelősségteljes 
cselekvés. Az ilyen megismerés valóban objektív, abban az értelemben, hogy 
kapcsolatot teremt egy rejtett valósággal, és ez a kapcsolat meghatározatlan 
mennyiségű még ismeretlen (és az adott pillanatban talán elképzelhetetlen) igaz 
következtetés anticipálásának előfeltételeként határozható meg. Ésszerűnek látszik, 
hogy a személyesnek és az objektívnek ezt az összeolvadását személyes tudásként 
írjuk le.472

A személyes tudás a tudományban mindazonáltal nem konstruált, hanem felfedezett, 
és mint ilyen igényt tart arra, hogy az alapjául szolgáló támpontokon túlmenő 
kontaktust teremtsen a valósággal. Szenvedélyesen és megértésünkön jóval túlmenő 
mértékben elkötelez bennünket a valóság egy látomása mellett. Ettől a felelősségtől 
nem szabadíthatjuk meg magunkat az igazolhatóság — vagy cáfolhatóság, vagy az 
ellenőrizhetőség, vagy ami tetszik — objektív kritériumának felállításával. Mert úgy 
élünk benne, mint a bőrünkben. ... A racionalitás felfedezésének neveztem ezt a 
természetben, s ezzel azt akartam mondani, hogy az a rend, amelyet a felfedező, 
állítása szerint, a természetben lát, meghaladja megértését, úgyhogy diadala pontosan 
egy sor még rejtett következmény előérzetében áll, amelyeket az ő felfedezése fog 
később más szemek elé tárni.473

Érdekes eredményre vezet, ha e szövegrészen belül a tudomány szó helyébe mindenütt a 

művészet szót tesszük. Tulajdonképpen a pirandellói müvészetfelfogással nagyon

471 Idézeteinket főleg a következő kötetből vesszük: Polányi Mihály, Tudomány és ember. Három 
tanulmány, h.n., Argumentum Kiadó. Polányi Mihály Szabadelvű Filozófiai Társaság, 1997. Ford. 
Bánki Dezső, Beck András.
Polányi főműve (Személyes tudás. Úton egy posztkritikai fdozófiához/., ("Mesteriskola"), Budapest. 
Atlantisz. 1994, 2 voll.) részletesebben és organikusan kifejtve tartalmazza azt a rendszert, amit a fenti 
három tanulmányban, előadások formájában ismerhetünk meg.
472 v.ö. Polányi, Személyes tudás vol. I. p. 11-12.
473 v.ö. idem, p. 119-120.



268

egybecsengő gondolatokat nyerünk. A személyes tudás a műalkotás; az alapjául szolgáló 
támpontokon — a tényleges valóságon — túlmenő kontaktus a valósággal az pedig a költő 

személyes részvétele, őszintesége tárgyával való viszonyában. Ez azt jelenti, hogy a 

tárgy, amellyel kapcsolatba lép, számára nem csupán passzív (külső) tapasztalat, hanem 

olyan, a költő háttértudásába, járulékos tudatosságába került tárgy, amellyel ha őszinte 

kapcsolatot létesít, akkor egy rejtett valósággal, saját öntudatlan tudományával lép 

kapcsolatba. Ez a kapcsolat pedig meghatározhatatlan számú igaz következtetés 

anticipálását teszi lehetővé számára — vagyis értelmezésünk szerint a művészi valóság 

kialakításának folyamatában bekövetkező helyes és igaz lépéseket. Sőt, ezek a művészi 
valóság kialakításáért tett formaalkotó lépések a későbbi befogadás folyamatában is 

beigazolhatják saját helyes és igaz mivoltukat, amennyiben rajtuk, mint formán keresztül 
a művész személyes tudása ismét személyes tudássá, ezúttal a befogadó személyes 

tudásává válhat.
Amit mi a költő öntudatlan tudományának neveztünk, az Polányinál a járulékos tudás, 
illetve járulékos tudatosság (máshol a hallgatólagos komponens) fogalmának feleltethető 

meg; ez az a tudás, amely részt vesz a megismerés cselekvésében, de amelyre e cselekvés 

során nem reflektálunk. Megértésünkkor kiterjesztjük magunkat (reflektáló énünket) 
azon részletek járulékos tudatosságába, amelyek egy egészet alkotnak.
Polányi azt is állítja, hogy a valóságról tett explicit állítások csak e hallgatólagos 

együttható révén vonatkozhatnak a valóságra. A mi értelmezésünkben ez az a 

háttértudás, ami szükségképpen felvette a szubjektum tartalmait, annak törvényei szerint 
rendeződött különféle struktúrákba, tehát az a többnyire tudattalan belső valóság, amely 

csupán az alkotás aktusában lépi át a tudattalan küszöbét, és rendeződik a felszínen is 

formába, az alkotóján kívül álló valósággá. Ezt a művészi intuíció előtt álló hétköznapi 
képzetek egy sajátosan szerveződött csoportjaként írtuk le. Polányi ezt írja a 

hallgatólagos együttható kapcsán:
Abban az esetben, ha az explicit szabályokat csupán egy hallgatólagos együttható 
érvényesíti, az egzaktság eszményéről le kell mondanunk. De milyen megismerési 
képesség léphetne a helyére? Az, amit az észlelés során gyakorolunk. A tudós 
képességét, mellyel a természet maradandó formáiból a valóság jeleit olvassa ki, 
voltaképpen csak az különbözteti meg a mindennapi észleléstől, hogy a megjelenő 
formákat olyan módokon is integrálni tudja, amelyekkel az átlagember észlelése nem 
tud mit kezdeni. A tudományos megismerés a valóság-aspektusok Gesialtjainak 
észlelésében áll. Ezt itt »intuíciónak« neveztem, későbbi írásaimban pedig a 
tudományos elmélet hallgatólagos együtthatójaként írtam le, melynek révén 
tapsztalatainkat a valóságra vonatkoztathatjuk. Ez a hallgatólagos együttható tehát a 
hozzá kapcsolódó meghatározatlan tapasztalati jelenségeket prognosztizálja. Minden 
természetértelmezés, legyen az tudományos, nem-tudományos, vagy a tudománnyal 
ellentétes, a dolgok átfogó rendjének valamilyen intuitív koncepcióján alapszik. ... A 
dolgok átfogó szemlélete minden esetben rendkívül szilád rendszert alkot, és csupán 
olyan alapokra hivatkozva bírálható hatásosan, vagy támasztható alá racionálisan,



269

melyek túlmutatnak az emberi tapasztalaton. A tudományos tanítások és kutatások 
előfeltételét a tudósoknak a dolgok átfogó rendjéhez kapcsolódó hitrendszere adja.474

Prózaian fogalmazva egy paradoxonról van szó: minden emberi tudás személyes; de e 

tudás igazolása csak a személyesen túlmutatóval lenne lehetséges; a másik, a 

gyakorlatban működő megoldás a hitelesítésre egy, pl. a közmegegyezés kialakította hit. 
(Ez valami olyasmi, amit a művészi alkotás létmódjánál, illetve értékének a megítélésénél 
interszubjektív objektivitásnak kereszteltünk el.)
Ha megint helyettesítjük a szövegben a tudóst a művésszel, ismét érzékelhetjük a 

rokonságot, a művésznek képessége, hogy a tényleges valóságból az igazi valóság jeleit 
olvassa ki, hogy ezt egy művészi intuícióban megfogalmazza, ami csak abban különbözik 

a hétköznapi intuíciótól, hogy a megjelenő formákat olyan módon is integrálni tudja, 
amivel az átlagember nem tud mit kezdeni. A valóságaspektusok Gestaltja nem más, mint 
a forma intuíciója, mely a háttértudásból, vagyis a járulékos tudatosság zónájából 
emelkedett ki, és amelyet az alkotás során a művész enged kibontakozni. Intuíció, vagy 

hallgatólagos együttható: valami, amibe belekerül a dolgok átfogó szemlélete, mégpedig 

a személyesen való átvezetés által.
Hogy jobban megvilágítsam a hallgatólagos tudatosság fogalmának a művészetre is 

érvényesíthető mivoltát, idéznék Kotsis Ádám tanulmányából475:
Már Platón beszél egy dialógusában a megismerésünket jellemző egyik alapvető 
paradoxonról, amely minden problémamegoldó tevékenység velejárója. Ha teljesen 
ismeretlen számomra a megoldás, honnan tudom, hogy mit keresek és hogyan 
ismerem fel, ha egyszer rátaláltam? Ha a megoldás ismerős, nem beszélünk 
problémáról. Akkor hogyan történik az új ismeretek megszerzése? ... A tudós tehát 
választ. .. . De mi irányítja a választását?
A választ erre a kérdésre Polányi a fokális (explicit) illetve a járulékos (hallgatólagos) 
tudatosság megkülönböztetésével adja meg. A tudós nem vakon keres, hanem 
valamilyen sejtés, intuíció irányítja a cél felé. Fokálisan nem, de hallgatólagosan 
ismeri, elővételezi a megoldást, ezért ismeri fel, amikor megtalálta. A hallgatólagos 
összetevő működését Polányi először — az alaklélektan kísérleteire támaszkodva — az 
észlelésben mutatta ki (számára minden megismerőtevékenység — a tudomány is — 
egyfajta észlelés, az alak, az integráció megtalálása ott, ahol korábban nem volt, nem 
láttuk). ... A tudós egy sor dolognak van járulékos tudatában, elméleteknek, 
tudományos rendszereknek, amelyek mellett elkötelezte magát, eddigi 
tapasztalatoknak stb. Ezek alakítják az intuícióját, azt, hogy mit vár, mire figyel 
fokálisan. Már maga a probléma fel vetése... is ilyen mechanizmusok által irányított: » 
Valaminek a fogalma, amiért küzdünk. Intellektuális vágy, hogy átjussunk a 
szakadékon, amelynek a másik oldalán van az ismeretlen, amit teljesen meghatároz 
róla alkotott fogalmunk, habár őt magát még sohasem láttuk. A megoldás keresése 
abban áll, hogy ez a cél lebeg a szemünk előtt keresés közben.«476

474 v.ö. Polányi. Tudomány és ember, op. cit. p. 10-11.
475 Kotsis Ádám. "A személyes tudás logikája. Polányi Mihály ismeretelmélete és a pszichoterápia", in. 
Pszichoterápia, 1995. dec. p. 429-436.
476 v.ö. idem, p. 430-431. Polányit a Személyes tudás 204.oldaláról idézi.



270

A művészi intuíció nyilván ugyanilyen módon működik; csak ott nem valaminek a 

fogalma az, amiért intellektuálisan küzdünk, hanem a művészi formája, a kifejezése, a 

megformáltsága; a szakadék, amelyen át kell jutnunk, az maga az alkotási folyamat, 
melyen a forma mozgó intuíciója hajt át minket, saját megvalósulásának energiája, 
akarata, a megoldás keresése az a forma keresése (a forma spontán alakfelvétele, 
megszületése, melynek során a forma intuiciója irányít, az lebeg a szemünk előtt, és az 

dönt arról is, hogy a forma jó-e. hiszen akkor lehet jó, ha elérte a célt, vagyis olyan, mint 
amit az intuíció elénk vetített); az is igaz, hogy ez keresés, mert ugyan meghatározott 
képünk van róla, de még sohasem láttuk, tehát meg kell keresnünk, nem fog magától, 
automatikusan kialakulni. (Ismét látható, hogy nem önkényes a potencia-aktus 

fogalmával operálni, ahol a potencia a dologról alkotott képünk, fogalmunk, az aktus 

pedig az az ismeretlen, amit még sohasem láttunk, és amit keresünk.)
Az ismeretlen az nem más, mint a leendő műalkotásunk, amit teljesen meghatároz a róla 

való intuíciónk, formájának mozgó képzete, habár őt magát, tárgyi-érzékletes 

megvalósultságában még sohasem láttuk.
Hosszan idézhetnénk Polányit, Kotsist is, de talán ennek a kis ízelítőnek is meglehet az a 

szerepe, hogy rávilágítson, a Pirandello teóriájában körvonalazódó megismerés — a 

művészi megismerés és az azt követő alkotófolyamat megismerése — olyasmit tudott 
mondani az emberi megismerésről, ami még ma is érvényesnek tűnik. (Polányival úgy is 

mondhatnánk, hogy úgy sikerült integrálnia kora tudományos, filozófiai, művészeti 
tapasztalatát, mint járulákos tudatosságot és saját, tudatos gondolkodói tevékenységét, 
hogy a személyes tudás, amit megalkotott, olyan integráció megtalálása, ami korábban 

nem volt.)
Kotsis szerint Polányi a tudós, és általában a megismerő ember egy teljesen új képét 
rajzolja meg.
Mi ezt azzal egészítjük ki, hogy ennek a teljesen új módon megismerő embernek az 

intuiciója ott van Pirandello fent idézett mondatában, művészetről szóló írásaiban is, ott 
van egész kereső tevékenységében, mellyel a művészi és a tudományos megismerés 

lehetőségeit, módját igyekezett megérteni; és hogy ezek szerint a művészi intuíciónak az 

általa leírt működésmódja, illetve mindaz, amit a művészet mibenlétéről mond, érdekes 

módon tudományfilozófiai aspektusból 50 évvel később szinte természetesnek, 
mindenesetre hihetőnek tűnik.



о о о и г и> к m Я



MUTATÓ AZ 1. SZ. FÜGGELÉKHEZ

Petrarca a Colonia 273 
La menzogna del sentimento nell'arte 273 

Prosa moderna 274 
Per la solita quistione della lingua 275 

Percy Bysshe Shelley 275 
Arte e coscienza d'oggi 276 
Come si park in Italia 277 

Come si serivé oggi in Italia 277 
Goethe ed Eckermann 278 

Un preteso poéta umorista del secolo XIII. 278 
Eccessi 279 

II momento 280 
II neo-idealismo 281 

Romanto, racconto, novella 281 
Sinceritá e arte 282 

Un'osservazione 284 
Sinceritá 284 

L'azione parlata 285 
Leopardiana. Leopardi cieco 286 

Scienza e critica estetica 287 
Le "Elegie románé" del Goethe 289 

Un critico fantastico 290 
Per uno studio sul verso di Dante 292 

Poscritta 293

Illustrator^ áttöri e traduttori 295 
Arte e scienza 300

Per le ragioni estetiche della parola 305 
Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa 306 

I sonetti di Cecco Angiolieri 308 
L'umorismo 309 

II fatto estetico 326 
Teatro e letteratura 328

La commedia dei diavoli e la tragédia di Dante 329 
Immagine del grottesco 329 

Irónia 329
Giovanni Verga. Discorso di Catania 330 

La poesia di Dante 333 
Teatro nuovo e teatro vecchio 334 

Se il film parlante abolirá il teatro 336 
Giovanni Verga. Discorso alia Reale Accademia d'ltalia 337 

Discorso al convegno "Volta" sul teatro drammatico 338



1. sz. függelék

SZÖVEGELEMZÉS AZ ESZTÉTIKAI SZEMPONTOK PREFERENCIÁJÁVAL

(Ilosszmetszeti analízis)

1. Az érlelődés időszaka

Petrarca a Colonia*

A firenzei Vita Nuova a korszak olasz kultúrájának reprezentatív folyóirata, melyben igen kedvező 
fogadtatást kapott Pirandello Д fal giocondo c. verseskötete, mint ami egy új elet- és inűvészclfclfogás 
felé törekszik, és olyan umorismo jellemzi, melyre Itáliában kevés példa vanÁ Talán ennek is 
köszönhető, hogy itt jelenhet meg a Pelrarca-kritikával kapcsolatos irodalomkritikai cikke.
Figyelemre érdemes az a pszichológiai érzékenység, amelyet éppen Petrarca lelkének belső 
változatossága és ellentmondásos karaktere iránt mutat, és amely érzékenység hiányát felrója a Petrarca- 
kritikának. Petrarca müvének a megértéséhez szerinte nem elég csupán a Canzonieret tanulmányozni, 
az egész életmű és a költő emberi karakterének a megértése is szükséges, hogy nagyságát fel lehessen 
mérni. Pirandello - ehhez akarván hozzájárulni - Petrarca egyik levelét idézi, mely kölni utazása során 
keletkezett, s bár nem a legékesszólóbb latinsággal, de annál élőbb latin nyelven íródott. E levél őrzi 
Petrarca egyik legszebb lírai megnyilvánulását, Pirandello szerint.
Líra és életteliség. mely a magánlevél természetes nyelvezetén képes megnyilvánulni: két jellemző tehát, 
mely Pirandello ítéletében már eme első irodalmi prózában karöltve jár.
Érdekes a középkori "nemes és eredeti", latin nyelvű irodalom iránti kutatói érdeklődés hiányának 
felemlítése, valamint a tudományos szövegkritika és kiadás itáliai hiányosságainak felpanaszolása. A 
fiatal filológus nyelvi és pszichológiai érzékenysége és érdeklődése nyilv ánul meg tehát e cikkben.

La menzogna del sentimento nell'arte^

Számára nagy vonzerőt jelentő kutatási témának tekinti, hogy az emberi érzések, érzelmek milyen 
mértékben találták meg igazi kifejeződésüket a művészetben, a régi és új irodalmak legnevezetesebb 
alkotásaiban. Fontosnak találna cgv ezzel foglalkozó munkát, azonban olyan történeti, esztétikai, 
tudományos felkészültséget és különlegesen jó érzéket, valamint tudatosságot igénylő feladatnak tartja, 
mely még a leghozzáértőbbeket is elbátortalanítaná. Majd Angelo Poliziano Orfeojálól elindulva a görög 
és a római irodalom, majd a provanszál irodalom tájaira kalandozik az író. ama olvasói reagálásának 
nyomába eredve, melyet Polizianot olvasva így fogalmazott: "mi pan e cosi contro natura e inverisimile 
un amanle, il quale, all’annunzio della morte della sua bclla, ti volta le spalle senza aprir bocca, e per

о accorda la lira edolersi del suo crudo destino aspetta di trovarsi in una ripa sola, e ehe quivi giunt 
comincia: Óra piangiamo perché óra non ci convicne piú l'usato canto..."4 A felmerülő kérdésre, hogy 
mennyire indokolt a színpad, a jelenet komponálásának szabályait figyelembe venni, egyértelmű a 
válasza: inkább a megkomponáltságol kell megsérteni, mint az emberi érzelmet.
Korai és nagyon határozott véleménnyilvánítás ez a hiteles érzelmek ábrázolásának elsőbbsége mellett, 
akár a forma, a kompozíció kárára is. Később ez a gondolat a retorika elleni támadás formáját ölti majd, 
minthogy a retorika megfojtja az életteli, eredeti művészetet, mikor a külső forma előírásaival az 
érzelmek hiteles ábrázolását akadályozza, és még később pedig ugyanez a meggyőződés egy problémához 
vezeti, a cél és a megvalósulás közti szakadék, azaz a művészi kifejezés problémájához, mely drámaírói 
munkásságában nyer sajátos megfogalmazást.
Fontos az a gondolata is. melyet a provanszál irodalomban való kalandozása közbenjár körül: eszerint a 
művészet minősége a társadalom morális állapotának tükre: "Nessuna letteratura forse é piú difficile ehe 
quella di Provcnza a essere intesa da chi ne ignorasse la vita sociale - vita falsa e spesso leggiera. la 
quale non poteva darci ehe un'arte spesso falsa e leggiera.
Igen lényeges észrevenni a művészettel kapcsolatban megfogalmazott fenti két gondolat - a művészet 
elkötelezettsége a hiteles érzelmek hiteles ábrázolása mellett és a művészei minőségének összefüggése a

1 in: Vita Nuova. Firenze, anno I. n.47, 8 dicembrc 1889: jelenleg a Saggi-Ъап olvasható, pp. 865-868. 
Saggi megjelöléssel a Tutte le opere di Luigi Pirandello VI. kötetére hivatkozom: Saggi, poesie, seritti 
varii, Milano, Mondadori, 1960.
2 Id.: G.S. Gargano: "Perun nuovo poéta", in: Vita nuova. N.40. 20 oltobre 1889.
3 in: Vita Nuova. Firenze, anno II. n. 26 e n: 27. 29 giugno e 6 luglio 1890: jelenleg a Saggi-Ъап. pp. 
868-878.
4 id. mű, in Saggi, p. 869.
5 id. mű, in Saggi, p. 875.



274

társadalom morális állapotával - szintézisbe hozásának kísérletét: ekként értékelhetjük ugyanis, hogy a 
címben említett érzelmi hazugságot a kötelességgel való oppozícióban értelmezi, egyszerre pszichológiai 
és etikai megközelítést alkalmazva. Eszerint a kötelesség - legyen az vallási, erkölcsi, vagy polgári jogi. 
saját helyzetünkből fakadó vagy a civilizáció által ránk rótt - egyúttal mindig érzelmi hazugságot is 
jelent, mivel csak a természetes és spontán érzelmek legyőzése árán. és egyidejűleg a kötelesség 
ösztönössé, majd öntudattá formálásával szerezhetünk neki érvényt. A kötelesség a természet felett áll. 
korrigálja, legyőzi azt. Nyilvánvalónak tűnik a következtetés, hogy a kötelesség ellentéte az az igazi, 
valódi érzelem, amely viszont spontán megnyilvánulás, spontán alatt a tudati kontroll hiányát értve. 
Mármost mi köze a művészetnek a spontán érzelmekhez és a kötelességekhez, melyek ráadásul 
egymással ellentétes erőket képviselnek? Nem kevesebb, mint az. hogy nagy művészet akkor születhet, 
ha egy nép olyan belső harmóniát él meg. melyben biztosított a természetes, spontán érzelmek és a 
kötelesség megfelelő egyensúlya, azaz mindkettőnek megvan a maga helye és létjogosultsága az ember 
társadalmi létezésében. Ez a harmónia pedig a megfelelő ember- és világkép eredményeképpen alakulhat 
ki. Az ilyen világnézet megértő az érzelmi spontaneitás túlzásaival, mivel azt emberi dolognak tartja, 
ugyanakkor képes megfelelő ítéleteket is hozni, nyilván egy bizonyos társadalmi egyensúly fenntartása 
érdekében, az érzelmi túlzásokkal szemben.^ Ilyen világnézettel rendelkeztek az antik görögök, s ezért 
tudott az ebben fogant és ezt kifejező görög tragédia olyan nagyszerű művészetté válni.
Ha azonban az emberi létezés harmóniáját biztosító elemek (emberi adottságok és képességek) 
valamelyike, pl. a kötelesség túlteng, akkor nem születik eredeti művészet, ez a római irodalom esete (a 
szatírát és a népi komédiát kivéve): ekkor a mű gondolkodás és tanulmányozás, nem pedig az érzelmek 
nyomán születik. így jelenik meg a csirája annak a később artikuláltabban is kifejtett gondolatnak, hogy 
a nagy művészet egyik nélkülözhetetlen feltétele, hogy a spontán érzelmek nyomán szülessék meg. Az 
érzelmek túltengése. tehát a kötelcsségérzcl hiánya pedig a jelenkor jellemzője. Itt csak részben 
mondatik ki az ítélet, miszerint a jelenkor művészete éppen ezért szintén tökéletlen kell, hogy legyen, 
bár az eddigiekből ez világosan és logikusan kikövetkeztethető: "Női sentiamo troppo, soffriamo troppo: 
la nostra vita é per se stcssa drammatica, peró non possiamo aver la serenitá di concepire il dramma. da 
che női stessi vi siamo impigliati."^ Később ez a gondolat a híres mondatban ölt testet: "La vita о si vive, 
a si serive", az életet vagy éli az ember, vagy megírja.
Első ízben kapcsolódik össze a művészet minősége és a morál Pirandellónál. Először fogalmazza meg. 
hogy mikor a drámát éljük, akkor nem tudjuk megírni. És leszögezi azt is, hogy a nem spontán 
érzelemből született alkotás csupán imitáció, nem művészet. E látszólag egymásnak ellentmondó 
megállapítások abban az összegzésben oldhatók fel, mely szerint a művészi alkotás feltétele egy olyan 
emberi állapot, melyben harmonikusan megfér az akarat morális képessége, mely tudatos létezést tételez 
fel, és az érzelmi spontaneitás: csakis ezek együttes jelenléte biztosítja a művészet megszületését. Az 
együtt létezés hogyanja azonban majd csak a későbbiek során vetődik fel. csak később próbálja ezt a 
most elsősorban világnézetként leírt állapotot esztétikai (elsősorban művészi alkotói) állapotként 
meghatározni.

Prosa moderna^

A beszélt nyelvhez közelítő prózai nyelv mint művészi ideál a Vita Nuova lapjain többször is kifejezést 
nyer. Ehhez az ideálhoz csatlakozik Pirandello cikke is. Pirandello felrója a publikum külföldi, főleg

6 Érdemes ennek kapcsán az antik 'hübrisz' erkölcsi kategóriájára emlékeznünk, melyet Ancsel Éva Az 
ember mértéke vagv mérték-hiánya c. könyve (Budapest, Kossuth, 1992) mai etikai státusunk fényében 
vizsgál. Ebben többek között ezt mondja: "A mérték-hiány következményeit olyan történetileg változó 
moduszokban látom, mint például az újkorban jelentkező történelmi hübrisz, vagy az ész hübrisze, 
amelyekből az ember csak a kudarcok "jóvoltából" térhet magához - térhet vissza véges önmagához. 
...Vannak korok és kultúrák, amelyekben az általuk emelt és elfogadott határok egybeesni látszanak az 
emberiét lényegi korlátáival, ezért úgy tűnik, hogy nélkülöznek minden kontingenciát. s egyben cl is 
fedik magát a problémát. ...A hübrisz fogalmában - annak eredeti görög értelmében - az istenek és az 
emberek közötti határ megszegésének vétke fejeződött ki. (p. 9-10.) Bár a görög tragédiákban a 
határszegést nem a hősök szuverén hübrisze, önteltsége diktálja....A falum viszi őket tilalomszegésbe. 
ami pedig kérdésessé teszi a büntetés föltétien jogosultságát, és egyben alapja lesz a bűnössel szembeni 
irgalomnak. Emberi irgalomnak, vagy a moirák irgalmának, mert az istenek kérlelhetetlenek, (p. 11.J...A 
mérték görög eszménye, mint a megbékélés a végcsséggcl. egy időben születik a tragikummal. A határok 
és a mérték tisztelete azonban belarthatallannak bizonyul még itt is. ahol pedig az emberek tudják, hogy 
hol a határ. (p. 12.) Ha a halár az istenek és a halandók között megrendül, elmozdul, akkor olyan hiány 
jön létre, amelynek nem kell tudatában lenni ahhoz, hogy az embereken úrrá legyen a tanácstalanság és 
a bizonytalanság, (p.13.)" etc.
7 id. mű. in Saggi. p.870.
8 in: Vita Nuova, Firenze. 5 ottobre 1890; jelenleg a Sogg/'-ban. pp. 878-881.



275

francia cs nemet regények iránti érdeklődését, melynek hátterében szerinte az olasz próza kevéssé élő. a 
spontaneitást nélkülöző formája áll.
A spontaneitás az egyetlen, ami lelket lehelhet a művészi alkotásba - ez válik a pirandelloi 
művészetfclfogás egyik sarkalatos pontjává.
A tradíció súlya és ártalmassága különösen a nyelvezet megválasztásában érhető tetten: az irodalmárok 
csak a könyvek nyelvét ismerik. A nem irodalmárok viszont csak a dialektusukat, amiből egyenesen 
következik, hogy az irodalom elveszíti a publikummal való kommunikáció lehetőségét. Ráadásul a 
szerzők könyvből tanult nyelvezete az írói individuum megnyilvánítását is megakadályozza, és 
egyidejűleg megfosztja e tanult nyelvezetet eredeti és spontán koherenciájától, miközben bizonytalan, 
lebegő értelmekkel ruházza fel. Mindez pedig gátja az alkotó szellemnek, az élő művészi kifejezésnek. A 
beszélt nyelvhez közelítő prózai nyelvre való törekvés egyébként a verista iskola sugalmazására illetve 
eredményeire rímel.
Ismét a nyelvnek és a lélek életének, mint művészi tárgynak a művészi alkotásban megnyilvánuló 
összefüggése a léniája a cikknek.

Per la solita quistione della lingua^

Az olasz nyelvtörténet tanulmányozása fontos, főleg a dialektusokon keresztül, mint energiaforrás és az 
Új Itália számára való komoly lelki nevelés forrása. A nyelvészeti-filológiai kutatás ideológiai 
szempontból való fontosságának felfogása, illetve a német filológia módszereinek és a német humán 
kultúrának a tisztelete tekintetében is közös platformon áll G.I.Ascolival, a L'Archivio Glottologico 
Italiano híres alapító filológusával. Hasonlóan vélekednek továbbá a retorikáról, mint a tradíció 
rákfenéjéről, a bilingvizmusról. a beszélt és az írott nyelv kettősségére értve, amely súlyos akadály az 
ország szerves, természetes komunikatív egysége előtt, és a klasszikus, ám folyamatosan megújított és 
felfrissített tradíciókon alapuló köznyelv szükségességéről.
Tehát ismét a nyelv kérdése a terítéken, ezúttal mint egy közösség önmagával való kommunikációjának 
az alapja.

Laute und Lautentvvickelung der Mundart von Girgenti.

Nyelvészeti-filológiai munka. Girgenti (ma Agrigento) dialektusáról. Ha tekintetbe vesszük, hogy 
Pirandello esztétikai gondolkodásának kezdeteinél is nyelvi - nyelvészeti jellegű gondolatok állnak, nem 
lényegtelen, hogy első komoly tudományos munkája éppen szülővárosa dialektusáról írt német nyelvű 
disszertációja.

Percy Bysshe Shelley ^ 1

A költő születésének centenáriuma alkalmából írt cikk alapvetően megemlékező jellegű, felidézve a 
fiatalon ellümyt költő életének nevezetesebb epizódjait és halálát, elősorolva legfontosabb műveit, 
megemlítve itáliai fogadtatásának régebbi és újabb állomásait. Ami az angol költő értékelését illeti, két 
gondolat emelhető ki Pirandello megemlékezéséből: Shelley természetimádata és ateizmusa, ami az 
előbbi vonásával összefüggésben talán inkább pantcizmusnak volna nevezhető, és ami az ember 
szabadságért (a politikai és vallási zsarnokság ellen) vívott forradalmi harcának isteni ihletettségű 
megjelenést kölcsönöz lírájában. A Természet meztelen szépségének mcgéncklése tehát mintegy 
forradalmi tett az ember felszabadulásért vívott küzdelmében, mégpedig oly módon válik azzá, hogy " La 
sua voce poetica é cosi cterca, cosi puramente ebra del mondo, ehe parola e pensiero si toccano 
appena. 2
Kiemelhető, hogy a szó. a kifejezés iránti figyelme, mely az eddigi cikkeit is jellemezte, itt is 
megjelenik, ráadásul a parola e pensiero összefüggésében. Ezen kívül a csodálat és tisztelet a Természet 
- mint a spontán erők kifejeződése, mint az ember spontán érzelmeinek is alkotója és forrása - iránt 
szintén jellemző Pirandcllóra. aki eme érzelmének most úgy tud hangot adni. hogy egv másik költő 
hasonló beállítottságára hangolódik rá nagy empátiával.

9 in: Vita Nttova, Firenze, 9 novembre 1890; jelenleg a .SVígg/'-ban. pp. 881-887.
10 Halle a. S., Druck der Buchdruckerci des Waisenhauses. 1891.(Doktori disszertáció.)
11 in: La Tavola Rotomia. Napoli, anno II, n.33, 14 agoslo 1892, jelenleg a Saggi-Ъгп. pp. 928-932.
12 idem, in: Saggi, p. 930.



276

Arle e coscienza d'oggi^

Kora szellemi helyzetének az elemzése a cikk, bizonyságául, hogy kora filozófiai és tudományos 
doktrínáinak széles területét átlátja, és át is kívánja tekinteni azokat egy olyan élethelyzetben, amikor 
eldöntött és vállalt hivatása lesz a művészet.
A cikk gondolati fonala, az egymásra következő gondolatok logikája önmagában véve is fontos közlési 
értékkel bír. már ami Pirandello művészetről való gondolkodásának genezisét, természetét illeti.
Mintha a következő kérdések mozgatnák az egymásra következő felvetések-válaszok sorát: választ 
kaphatunk-c. és honnan, az ember életének az értelmére? Segít-e a tudomány az életben való 
tájékozódásban, a cselekvésben? Mennyire kompetens a tudomány a művészet értékéről való 
ítélkezésben? Lehet-e szerepe a művészetnek az életben való tájékozódásban?
Erőteljesen etikai az a probléma, ami a modern ember előtt (is) áll, és amit meg kellene oldania. Úgy 
tűnik, ebben a tudomány, a filozófia és az ezek szerint konstruált intencionális művészet nem tud neki 
igazán segíteni. Az élet élésétől való félelem, a tanulmányozás a cselekvés helyett, az erkölcsi tunyaság 
jellemzi a modern tudatot, amely olyan, mint egy haldokló beteg. Egy olyan, itt csak körvonalaiban 
felsejlő művészet azonban képes lehetne az évszázadok könyvét ismét létrehozni, amely művészet az 
érzelmek, érzések művészete, a viharok - a változó világ viharai - felé kinyitott lélek tanúságtétcle. Nem 
kimondva, csak sejtetve, hogy az élet dolgairól igazságot csak az élet felé nyitott művész, képes 
megfogalmazni.
A gyávaság és erkölcsi üresség, az elbizonytalanodás a túlzott filozofálás következménye - hiszen a világ 
státusa nem. csak az. arról való gondolkodásunk változott a történelem folyamán. Ez a gondolkodás 
illetve a nyomában járó cselekvés felelős az ember elgyávulásáért, lehetetlenségéért, azért, hogy az 
ember nem képes élvezni még saját tevékenységének, tudományának, az emberi civilizáció haladásának 
a gyümölcsét sem. hogy letépi a virágot, amit a természet neki nyit. s aztán tövissel koronázza meg 
magát. A hiba tehát az emberi gondolkodásban van. ^
Az ironikus-kritikus hangvételű első rész summáznia: nem élni akarunk, a Természet ölén. hanem tudni, 
mert az ember olyan lény. melyben olthalallanul jelen van a tudásszomj. Azonban ez. a szomjúság örökre 
kielégíthetetlen, és ez. elkeseríti az. embert: és mivel még legújabb természettudományos ismeretszerzési 
technikáink is sorra csődöt mondanak, vagy elégtelen, vitatható eredménnyel járnak a világ és az ember 
megismerése terén, korjelcnséggé. divattá v álik, hogy zavarodottan visszaláncolunk a nem tudás, a "huio 
pesto". az Isten által kormányozott (tehát az ember számára megismcrhetetlcn) világba. Másrészt 
bizonyos tudományok eufórikusán azokra a területekre is beteszik a lábukat, ahol semmi keresnivalójuk 
nincs: a művészet valóságábrázolásál akarják rideg pszichiátriai kórképekké lefordítani, de művészetről 
való beszédük nem elégséges és nem adekvát. éppen mert a miért-re nem tudnak válaszolni, a művészet 
megértésének során sem. nemcsak a v ilág, és benne az ember helyének, szerepének a megértése során. 
Végülis az ember nem veszi észre és nem értékeli önmagát emberi mivoltában, sem saját világát (ma úgy 
mondanánk, nem tud kapcsolatba lépni önmagával és a világgal), és eközben tehetetlen tudásszomjában 
sajátos vaksággal tönkreteszi önmagát és földi világát.
A második rész a költői szenvedélyességet és az irónia mérgét elegyítő stílusban a filozófia lehetőségeit 
és eredményeit veszi górcső alá. azt a v ilágot, amelyet a világról való gondolkodás konstruált időről 
időre az ember köré. és felmutatja az c világokban mozgó emberek cselekvésének, világgal való 
kapcsolatának különbözőségét. A világban uralkodó rosszkedv okai a filozófusok. Hogy hogyan jött létre 
a világ, hogy miben áll az igazság, mindez végül is abból a szempontból érdekes, hogy miképpen 
cselekedjen az ember. A filozófusok még az etika területére is kiterjesztik azokat a különböző elvekre 
alapozott megismerő rendszereket, amelyek azonban nem képesek fogalmat, pontos ismeretet, legfeljebb 
változó és változatos érzéseket megfogalmazni az életről. Az érzelem azonban nem a tudomány, hanem a 
költészet terrénuma...S az ember, mivel önmagát azzal ámítja, hogy:"Omnes homines, qtti sese 
student...", nem érzi méltónak, hogy a bölcs állatseregletet utánozza, amely számára az egyetlen létező 
igazság a fű, mely neki nő.

13 in: La Nazione letteraria. Firenze, anno I, n.6, settembre. 1893. jelenleg a .SWégi-ban. pp. 891-906.
14 Érdekes megjegyezni, hogy a letépett virág mint a nyugati gondolkodás és civilizáció természetének 
jellemzésére alkalmas kép jelenik meg D.T. Suzuki (1869-1960) japán bölcselőnél, mikor egy 
előadásában a keleti és a nyugati típudú gondolkodás összehasonlítására egy Basó-haikut (japán szerző 
17 soros verse) és egy Tennyson verset állít párhuzamba. A japán költő megbámulja a virágot, az angol 
letépi, s úgy elmélkedik fölötte. A keleti észjárás szintetikus természetű, ehhez igazodva magatartása is 
passzív. A nyugati civilizáció emberének észjárása analitikus, magatartása is ehhez igazodik: aktívan
av atkozik bele a természetbe, a világ minden jelenségébe. Ma már közhely a nyugati agresszív viselkedés 
a természettel és a világ egészével, s a vele ellentétes keleti tolerancia és harmóniakeresés a természet és 
a világ viszonvlatában. Vö. E. Fromm - D.T. Suzuki: Zen-buddhizmus és pszichoanalízis. Budapest. 
Helikon Kiadó, 1989. p. 11-23.



277

A harmadik részben a jelenben élő generációk léthelyzelét és lelki-szellemi közérzetét vizsgálja csapongó 
gondolatfüzésscl. leszögezve, hogy az agyakban és a szellemekben elképesztő káosz uralkodik, melyet 
vonakodnak felismerni - s akár a tudománynak való hátatfordílással és Istenhez való megtéréssel 
reagálnak, mint az idősebbek, akár határozottságot színlelve leplezik el mélységes bizonytalanságukat, 
erkölcsi lehetetlenségüket és gyávaságukat, mint a fiatalabbak, nem merik megkérdezni, a sok lehetséges 
úton merre menjenek, és nem merik végigjárni sem az útjaikat, melyeket talán nem is ők. hanem a divat, 
a mások választoltak számukra. Talán soha nem volt az életünk erkölcsi és esztétikai értelemben ennyire 
szétesett, mondja Pirandello, és szellemi rossz közérzetünkben hiába várjuk az új igét. Az új ige immár 
az őrültség nemzetközi vásárán kerestetik, s ezen a vásáron árulják a művészeti izmusok is a maguk 
világmegváltását, amely gyakran divat és népbutítás csupán.
Itt átsiklik a művészetre, mások müvészetfelfogására. azokéra. akik művészetükkel csak a kor üres 
élettelenségét. hiábavalóságát fejezik ki. Mintha ismét hiányozna a szó kimondása: a művészet vigaszt 
adhatna: a ki nem mondott szót pedig gyors továbblépés követi, bizonyos vígaszkeresők elzárkózását, 
élclidegenségét bírálja, tulajdonképpen morális szempontból: nem megengedhető a magányos jólét. Az 
élettől menekülők légvárakba, tündérkaslélyaikba húzódnak vissza, hogy ne hallják a cselekvésre szólító 
kürtöket.
Tehát a művészet és morál kapcsolata mint a művészei társadalmi szerepének, erkölcsi funkcióinak a 
körültapogatása jelenik meg e gondolatgazdag tanulmányban, sok ki nem mondott következtetéssel és 
ítélettel.

Come si parla in Italia*-7

Újabb cikk a nyelvről, hosszú átvételekkel a korábbi nyelvvel kapcsolatos cikkeiből. A Pirandellora oly 
jellemző szövegvisszatérések itt is bizonyos motívumok és gondolatok folyamatos jelenlétét tükrözik, a 
változtatások pedig e gondolatok fejlődését. Ezek a gondolatok a művészi alkotás és nyelvének 
összefüggése, azaz a művészi kifejezés körül forognak.
Egv készülő művel, a beszélt olasz nyelv szótárával kapcsolatban Pirandello újra felveti, nehézséget 
jelent annak meghatározása, hol is beszélik azt a bizonyos olasz nyelvet. Inkább azt lehet megállapítani. 
kik beszélik: az irodalmárok, a művelt emberek, és ez a nyelv leginkább az. írott nyelv reminiszcenciája. 
A nyelv mindenekelőtt él. és állandóan változik, és ebben az. egyéni alkotásnak, az újra elővételnek, az 
átvételnek, az elutasításnak, a reformnak, az elterjedésnek, a használatnak egyformán szerepe van. 
Pirandello szerint az olasz nyelvre különösképpen jellemző, hogy az irodalmi hagyomány akadályozza a 
nyelv szabad fejlődését. Az irodalmárok és nem irodalmárok kommunikációjában ezért olyan problémák 
keletkeznek, amelyek végső soron az irodalmárok alkotó készségét bénítják meg. A forma iránti túlzott 
figyelem, valamint a nem elegendő kultúra megfojtja a művet, az alkotó és éltető lélegzetet, és élet 
alkotása helyett a kidolgozás kínos műveletére kárhoztatja a művészt. Az. hogy a szó nélkülözi a lelket, 
az életet, a mozgást, annak köszönhető, hogy mindenki a maga módján értelmezi a nyelvet, nem a 
spontán és természetes érzelme sugalmazására, hanem tanulmányai alapján. Ebből az fakad, hogy a szó 
jelentése "rugalmas", hogy tehát nincs pontosan meghatározható kifejező értéke, "manca la tecnicita 
della раго1а"*Л hogy lehetetlen saját, személyes stílust kialakítani, s mindezért az irodalom nyelvének a 
megfelelő módszer és szükséges következtetések nélküli tanulmányozása a felelős. A művészetnek nem 
ünneplő ruhára, azaz irodalmi nyelvre van szüksége. Hogy mire. az a következő cikkben derül ki.

Come si serive oggi in Italia^

Az egyik motívum az imitáció, mint az olasz irodalom korszakonként újra és újra megjelenő betegsége, 
mely a jelenben látszik tetőzni, nagy károkat okozva az irodalom nyelvének is. Joggal feltételezhető, 
hogy D'Annunzio és köre a célpontja e kritikának, elindítva Pirandello D'Annunzio-ellcnességét. mely 
majd a Vcrgáról írott tanulmányokban éri cl legteljesebb és legtudalosabb megfogalmazását. A zavaros 
és emésztetlen látomásokkal szemben az egyszerűen és természetesen kifejezett eszme áll. az antik és 
modern szerzők utánzásával (nem ismeretével!), az antikizálókkal és frankománokkal szemben pedig a 
spontán és természetes gondolat. Tehát a szerző gondolata a nyelv, a stílus és ezen keresztül a művészet 
spontaneitásának, őszinteségének szükségességéről újabb, bár nem utolsó, polémikusán megfogalmazott 
kifejtést kap.
Mindkét cikk Pirandello fokozott figyelmét bizonyítja a művészi kifejezés problémáit illetően.

15 in: La Critica, Roma. 12 agosto 1895: jelenleg a Saggi-ban. pp. 887-891.
16 v.ö. Andersson, Gösta: Arte e teória. Stiuli sulla poetica del giovane Luigi Pirandello, Stockholm, 
Almquist§Wiksell. 1966. p. 70-71.
I7Saggi. p. 890.
18 in: La Critica, Roma, 15 settembre 1895.



278

Goethe ed líckcrmann

A cikk bevezetés a fordítás-sorozathoz, melyet Pirandello Goethe Eckcrmannal folytatott beszélgetéseiből 
válogatott és húsz részletben tett közzé ugyanezen lap hasábjain.
Goethe utolsó éveinek nagyszerű és komplex intellektuális életét Eckcrmann rögzíti aprólékos gonddal, a 
Mester bölcsességének és tapasztalatának kincscsházál alkotva meg. Pirandello azzal a szándékkal adja 
közre a fordításokat, hogy a mai kor is meríthessen belőle, oly módon, ahogyan egy nagy író művéből 
lehet: egyrészt felfedve előttünk tulajdon lelkünk misztériumát, másrészt a külvilág csodái iránt 
érzékennyé léve bennünket, és végső soron a bennünk lakozó egység, harmónia és teljesség, és a 
természet és a művészet millió megjelenési formája felfedezéséhez segítsen bennünket, napról napra 
növekvő mértékben.
Ami Pirandellot érdekli, az Goethe, a művész, és Goethe, aki a művészei dolgairól beszél. Amit keres, az 
egy út saját magunk és világunk megismerése felé. az a mód. ahogyan azt egy költő képes megtenni és 
közvetíteni mások számára. Tehát a művészet mint a világ megismerése, és a művészet, mint a világ 
megismerése során felfedezettek adekvát. művészi közlése érdekli. A művészet mint megismerés és a 
művészet mint közlés: ezek Pirandello egyre szélesedő esztétikai gondolkodásának alapvető területei.

Un pretcso poéta umorista del sccolo XIII^

Pirandello másképp értelmezi az umorismot, mint D'Ancona, aki több más költővel együtt Cccco 
Angiolierit is poéta umorista-nak tartja. A közhiedelemben az umorista író az, aki nevettet: így 
keresztelik cl a komikusai, a burlcszkel. a szatirikusai, a groteszket, a triviálisát, a karikatúrát, az 
epigrammát umorismonak. D'Ancona furcsa módon elfogadja ezt a közminősítést, és meg sem kíséreli, 
hogy megközelítse az umorismot, amit ugyanakkor meghatározhatatlannak ítél. Ráadásul mindez nem 
akadályozza meg abban, hogy Cccco Angiolierit és másokat umoristának minősítsen. Az umorismo 
definiálásának nehézsége azonban nem indok arra, hogy csupán érzetünk alapján minősítsünk egy költőt 
umoristának. míg egy másikat nem. Egv költői műfajt, mely az antik olasz költészetben élt. és mind a 
mai napig fennmaradt a nép körében, vajon helyes-e egy olyan szóval - az umorismoval - jellemezni, 
ami, ha nem is új. mégis olyan jelentést vett föl a mai használatban, amellyel nem írható le megfelelően 
ez az antik inűfaj?^ * - veti fel Pirandello. A továbbiakban az umorismo néhány meghatározását 
vizsgálja, saját megfogalmazást is megkísérel, és ezek tükrében elemzi a középkori költő művészetét. 
Nencioni szerint az umorismo a lélek természettől eredő hajlama arra. hogy az élet ellentmondásait és 
abszurditásait megbocsátó elnézéssel szemlélje. Ha el is fogadná Pirandello ezt a definíciót. Cccco 
Angiolierit, s a többieket eszerint sem fogadhatná el umoristának. De nem is fogadja el. bizonytalannak 
és egyúttal leszűkítőnek tartja a meghatározást: az, hogy például Hamlet. Rabelais. Byron. Heine 
eredendő hajlamuk miatt tekintenének megbocsátóan az élet abszurditásaira, kétségesnek tűnik számára. 
Bonghi szerint az umorismo olyan fanvar beállítódás, mely felfedezi és kifejezi a komoly nevetségességét 
és a nevetséges komolyságát az emberi dolgokban.Tömörsége ellenére Pirandello éleselméjűnek tekinti 
ezt a meghatározást.
Számára az a lényeges, hogy kidomborodjék, az umorismonak bármilyen hatása lehet - tehát komikus, 
patclikus. tragikus, szatirikus és egyéb - nem ebben áll a lényege: az umorismo nem formai (értsd: 
bizonyos formai kritériumok alapján megalkotható és hatásában megnyilv ánuló valami), hanem tartalmi 
kérdés. Az umorista nem a nevetést keltő szól vagy mondatot keresi, mivel nem nevettetni akar. 
Pirandello jelenlegi megfogalmazása szerint az umorismo a szcntiinentalizinus egy formája, sőt, maga a 
szenlimentalizmus: az umorista egyik szeme sír, a másik nevet: sőt. saját könnyein nevet, saját 
meghiúsult álmain, a lehetőségekhez képest aránytalannak bizonyuló vágyain; az umorismo gyakran egy 
túlzásra válaszoló másik túlzás. Az umorismo sohasem egészséges és síma művészi megnyilvánulás: az 
umorista költő, mivel két túlzás között áll félúton, nem képes átlátni, megragadni az életet a maga 
teljességében.
Ha egy umorista költőt a környezetében akarunk megérteni, észre kell vennünk, hogy mindig átmeneti 
kort zár le, az életben vagy az irodalomban, illetve olyan szenvedélyes időkben virágzik, amikor emberi 
ideálok, morális archetípusok szorulnak ki. illetve változnak.
Angiolierit illetően nem tekinti az umorismora való hivatkozással szánnivalónak pl. a költő olyan 
"szenvedéseit", melyeket amiatt érez. hogy apja még nem volt képes a másvilágra távozni, és ezért 
folyton szekálja őt, ahelyett, hogy ráhagyná a pénzét, költse csak. amire akarja, főleg kocsmázásra és 
nőkre. Azért, mert szubjektív és individuális, még nem umorismo valami, jóllehet a szubjektivitás és az 
individuális jelleg nélkülözhetetlen az umorismo esetén is. Szükséges lenne azonban az is, hogy eme 
szubjektív különösség megjelenítsen valami általánosat, olyan kis tükör legyen, melyben nagy dolgok

19 in: Rassegna settimanale universale. 2 febbraio. 1896. jelenleg a Saggi-Ъяп. pp. 932-934.
20 in: La vita italiana. 15 febbraio 1896. jelenleg a Saggi-Ъяп: még in Saggi 1939, pp. 271-288.
21 v.ö. Saggi 1939, p.272.



279

látszanak. Pirandello szerint ez nem áll Ccccora, szerencsére. Az igazi umorista nem a Cecco-féle 
közönséges és triviális nyomorúságok miatt sír és nevet, ideáljai magasabbak, melankóliája más okok 
által meghatározott.
Fejtegetéseiben Pirandello oda jut, hogy Cecco Angiolieri és társai költészetét, mint a valódi népi 
költészetet, a természetesség és a spontaneitás jellemzi; már csak ezért sem lehetséges, hogy ezek a 
költők umoristák legyenek. Ha a lélek valóban sír. akkor nem igaz. hogy ugyanakkor a száj nevetni tud: 
ha ez így lenne, akkor említett népi költőink néni lennének többé természetesek és spontánok. hanem 
valódi umoristák: akkor fel kellene, hogy fedezzünk bennük egy eszmét (concetto), egy szándékot 
(intenzione) is: olyan eszmét, olyan szándékot, amilyen természetesen nincs nekik.22 (Éppen, mivel 
természetesek és spontánok tudnak lenni.)
Az iiniorisino megközelítésének ebben a stádiumában fel kell figyelnünk arra, hogy az umorismo nem 
egy spontán és természetes, tehát nem egészséges művészi állapot; továbbá, hogy spontán és természetes 
(tehát egészséges) nem lehet az a művészet, amelynél concetto vagy intenzione áll akár a háttérben is. 
Érdekes az is. hogy itt még határozottan elutasítja, hogy az umorismo egy veleszületett hajlam lenne: 
kialakulását személyes és társadalmi válságperiódusokhoz köti. melyben az umorista valamiféle 
irányultsággal vesz részt, concettoja. intenzione'^ van. A későbbiekben pontosítani kényszerül majd az 
irányultság fogalmát: az umorismonak nem feltétele adott világnézet vagy ideálok megléte: a concetto- 
ból riflessione lesz. ami már nem tartalmi, hanem cljárásbeli. vagy még inkább működésbeli 
jellegzetesség.
Ezen a ponton még eléggé hangsúlyos vonása az umorismonak egy morálisan magasrendű attitűd 
megléte, illetve annak megingása, amennyiben magas ideálok meghiúsulása, elvesztése áll az umorista 
melankóliájának, szentimentalizmusának hátterében.
A továbbiakban nem véletlenül tevődik majd a hangsúly annak bizonygatására. hogy az umorismo. 
habár nem normális, és más. mint a spontán és természetes művészet, azért művészet. Talán éppen 
annak az igénye, hogy az umorismo is beleférhessen a művészet kategóriájába, tágítja ki a művészet 
megközelítését és meghatározását olyan dimenziók bevonásával, mint a pszichológia, és vezet cl a 
művészi létmód megértésének új lehetőségei felé.

Eccessi23

Az antik szerzők helyes tanulmányozásának és kultuszának jeleit fedezi fel. és ez örömmel tölti cl. A 
rétorok működése nyomán az antik olasz tradíció ugyanis úgy vált nyelvi normává és minden irodalmi 
forma archetípusának páncélszekrényévé, hogy az imitációt részesítette előnyben, megbéklyózva a 
fantáziát és az érzelmeket. Ezek létjogát a romantika adta vissza először, azonban az imitációt az sem 
tudta megszüntetni, legfeljebb szélesítette az utánzandók horizontját. A kitágult horizont pedig azt 
eredményezte, hogy lassanként megszöktek a rétorok iskoláiból a diákok, és száműzték régi mestereiket. 
Mindez pedig oda vezetett, hogy az írás mint mesterség, és vele az írni tudás becsülete megszűnt: 
túlzásra túlzás lett a válasz. Az iskola egyébiránt nem a művészt, hanem a közönségéi kell, hogy nevelje, 
ez legmagasabb hivatása: az érzékeny és értő publikum a művész igazi iránytűje. Az írás barbár marad, 
ha nincs mögötte kultúra; életteli művészetet pedig, és az időknek ellenálló művészi formát csak a "salda 
e sincera compattezza della lingua", a nyelv jól megalapozott és tiszta, nemes tömörsége eredményezhet. 
És mi vezet a túlzásokhoz? A kritériumok hiánya vagy nem megfelelő volta, a tegnapok deviánsai és a 
ma prédikátorai, akiknél hiányzik a komoly felkészültség, az elődök ismerete. De a túlzások oka lehet a 
szélhámosság is. amely kihasználja a közönség műveletlenségét, hogy légbőlkapott, gyanús tudással 
kápráztassa el, új felfedezésnek adva el régi dolgokat. A művészet megújítása egyébként is fából 
vaskarika, ha elérésének útja a visszafelé haladás: megújítás és öregítés nem jelentheti ugyanazt, az 
utánzandónak kikiáltott régi művészet pedig igenis új volt - a maga korában.
Ez. az. írás a művészet és a művészetet használók számára érvényes mértékek, az értékeléshez és 
eligazodáshoz, szükséges kritériumok keresése: az irodalmi közvélemény művészethez való egészséges 
viszonyának körülményeit kutatja, eközben újra mértékként állítva a megfelelő nyelvhasználatot, mint az. 
igazi művészet fontos ismérvét. Ilyen értelemben az írás tehát esztétikai - kritikai horizontú.

22 Mint majd később látni fogjuk, valóban nem arról van szó az umorismo esetén, hogy egyszerre képes 
átélni valaki kél egymással ellentétes érzelmi állapotot, hanem éppen arról, hogy egyiket sem képes 
átélni a maga valójában: az elsőt azért nem, mert megakadályozza a riflessione - ami ez esetben, ebben a 
megfogalmazásban a concetto, az intenzione lenne - a másodikat pedig azért nem. mert az már eleve 
magában hordozza az első. meghiúsult érzelmet is: ez a sentimento del contrario. Ez okozza a két 
állapot közötti kifeszítettség állapotát, ami természetesen nem jellemezheti az őszintén egyszerre síró és 
nevelő állapotát, vagy pontosabban az egyszerre vidám és szomorú állapotát, már csak azért sem, mert 
ilyen állapot lehetetlen.
23 in: La Critica, Roma, 17 febbraio. 1896, jelenleg a &gg/-ban, pp. 906-911.



280

II momento^

Kritikuskeni hiába van igazunk, úgy tűnhetik, kár ragaszkodni hozzá egy adott pillanatban, ha az adott 
pillanat olyan, hogy senki sem hallgat ránk. Mégis, nehéz, szomorú szerep belenyugodni, hogy 
magunkba zárkózzunk a magunk tudatával, a magunk igazával, reménykedve, hogy majd az idők 
igazolnak bennünket. Másrészt minden mű az idők szava valamilyen módon, s az alkalmazkodás bölcs 
dolog: engedni kell. hogy a tudatot az idők formálják. Hadd döntsön a ma nagyjairól a ma, a holnapról 
azonban majd az idő dönt.
Egy másik írás. mely az esztétikai kritika lehetőségeit v izsgálja, a hozzáértők és a szélesebb közönség 
eltérő ítéleteinek kapcsán. A rezignált, néha keserű hangvétel mögött nyugtalanság, kérdések és 
válaszkísérletek rejtőznek. A hozzáértő, tehát becsületes és őszinte kritika hiábavaló: nem felel meg a 
többség elvárásainak, s az. ideálképet kergető kritikus gyászosan magára marad; a pillanat nem kedvez, 
az igazmondásnak. Itt tehát feltételezhetünk egy ideált, valamit, amit a kritikus mérceként alkalmaz, és 
ami objektív, azaz: igaz. Mivel mindenki a maga köreiben forog, ezáltal változatos önámítást 
megvalósítva, a kritikus sem mások, csakis saját maga ellen hadakozik. Ez. a hadakozás önmagával 
később megvilágosodó értelemmel bír: az igaz. kimondásának a feltétele, tehát a kritika feltétele az 
őszinteség, s annak eléréséért valóban önmagunkkal kell meghurcolni legelsősorban. Az. vezet 
önámításhoz., hogy a kritikus a saját kritériumait általánosílhatónak véli. azt gondolja, ő alkothatja meg 
a pillanatot, pedig éppen fordított a helyzet: a pillanat alkotja meg az embert : "E il nostro inganno é 
questo, ehe crediamo <li poter crearci il momenta, senza rißettere ehe non é ilell'uomo il crearlo; ma 
ehe viceversa il momento crea l'uomo, dando a lui il gusto, le aspirazioni, le varié forze, e faccndolo 
agire consentaneamente, per vie piane.
Kulcskérdés, hogyan értelmezzük a momento jelentését. Momento alatt lehet érteni az irodalmi, 
társadalmi helyzet, közízlés állapotát, talán a befogadás állapotát, illetve a befogadáskor született ítéletet 
és annak indoklását is. egyszóval mint a többség ízlése által meghatározott esztétikai viszonyulás 
körülményeit (egyszerűen divatot); ekkor a közvélekedés ad a műnek testet, létezést és egyúttal 
minőséget. Ha azonban fordított a helyzet, akkor - másképpen értelmezve a momentot - ez. a művet, a mű 
világát is jelentheti, és ekkor a mű az. ami a befogadót a maga képére formálja, ő alkot meg minket, már 
persze, ha képesek vagyunk együtt rezegni vele. mert ha nincs összhang, akkor valahonnan - belőlünk 
vagy a műből - hiányzik az őszinteség.
Az ízlésítélelck ellen egyébként sem lehet felszólalni, az. pusztába kiáltott szó. Pillanatnyilag ez. a 
megállapítás inkább elkeseríti.
A következőkben a coscienza (öntudat, a szív ből, lelkiismeret alapján való ítéletalkotás alapja) fogalmát 
igyekszik megragadni, talán azért, mert az ítélethozatalban az öntudatnak szán prominens szerepet. 
Eszerint a coscienza nem abszolút, benne kapcsolatra lépnek a gondolkodó én és a többi létező, 
akikről/amikről gondolkodom, következésképpen tehát hatnak egymásra. E kapcsolat híján a létezés 
üres. értelmetlen, sőt. elkeserítő. Csak egy lépés választ el a következő kérdéstől, hogy hogyan jöhet létre 
a kapcsolat a magam és a többi létező tudata között, és máris a művészi kifejezés problematikájánál 
tartunk.
Fontos felfigyelni arra. hogy a becsületesség és az őszinteség az a két kritérium, ami a hozzáértő kritikát 
jellemzi, hogy tehát ezek esztétikai kritériumokká lépnek elő. A becsületesség és az őszinteség mint 
kritikai kritériumok azonban meglehetősen szubjektívnak tűnnek. Miután korábban elvetette a retorika 
által kínált objektívabb, tisztán formai fogódzókat, tehát nem maradt más a kritika számára, mint a 
szubjektív, vagy inkább relatív mérce, a becsületesen meghozott ízlésítélet. A többség és a hozzáértő 
kisebbség ízlésílélclc közül azonban majd csak az idő fogja a megfelelőt igazolni, csak az idő múlása 
vigasztalhatja a meg nem értett kritikust vagy művészt. Ez azonban csekély vigasz a jelenben élőknek, 
alkotóknak és kritikus kisebbségnek egyaránt.
A hányódás az objektív kritérium iránti igény és a retorika jelenben alkalmazható mércéi ellen v aló 
lázadás között azonban utat nyit a reménybeli jövőbe, annak felfedezése felé. hogy a szubjektív ítélet 
objektivizálódásának nem az idő múlása az egyetlen lehetősége.
Az intellektuális feszültséget az okozza a cikkben, hogy miközben objektív mércét keres, fel kell 
ismernie, hogy az ítélet, éppen, mivel az öntudat alkotja meg, szubjektív. Azonban nem egyszerűen 
szubjektív, hanem valamiképpen interszubjektív. Az öntudat meghatározásakor ugyanis megállapítja: az 
nem létezik önmagábanvalóan. mivel az ember maga sem létezik elszigetelten másoktól: a ludat 
természeténél fogva nyitott, és benne lényegi kapcsolat van az én között, aki gondolkodik, és azok között 
a létezők között, akikről gondolkodik, akiket elgondol. Ha nem juthat cl a tudatomba az, amit mások 
éreznek, gondolnak, az éppúgy nem elégít ki. mintha a saját érzéseim, gondolataim nem juthatnak cl. 
nem tükröződhetnek a mások tudatában. Ismét a kapcsolat, másképp szólva a közvetítés, a kifejezés

24 in: La Critica. Roma, 18 marzo 1896, jelenleg a .S'rtgg/'-ban, pp. 911-913.
25 id.mű, inSflgg/, p. 912.



281

kérdésköréhez jutottunk: a tudatok egymás közti kölcsönös kommunikációjának lehetősége a tudat 
létezésmódja, valami, ami ahhoz szükséges, hogy ne legyünk egyedül, hogy jól érezzük magunkat.
A szubjektív objektiv izálódásának tehát egy másik - nem az idő múlásával bekövetkező - fontos 
lehetőségét villantja fel: a szubjektív tudattartalmak kommunikációja, e kommunikáció megvalósulása, 
megvalósíthatósága útján. Az esztétikai gondolkodás folyamatában e felismerés igen lényeges 
pillanatnak tekinthető, ahonnan további utak nyílnak majd éppen e kommunikáció megvalósításának 
formája, módja, részletei felé. mint olyan meghatározók felé, amelyek lényegi, minőségi jelentőségűek, 
és éppen ezért tudnak egyúttal esztétikai mérceként szolgálni.

II nco-idcalismo7^’

Az irodalmi közállapotok csípős hangvételű diagnózisa képezi a cikk első részét. így egy helyen találjuk 
Pirandello számos hadakozását, polémiáját, az imitáció, a közönség lenézése, a kritikátlan 
kozmopolitizmus. a gondozatlan nyelv használat és általában az izmusok ellen. Mindez annak kapcsán 
kerül terítékre, hogy a ncoidcalizmus kétirányú polémiáját, az irodalmi naturalizmus és a filozófiai 
materializmus ellenit kívánja szemügyre venni. Egyiket sem veszi védelmébe, csupán azt vizsgálja, hová 
vezet az elutasításuk, illetve mit kínál helyettük a ncoidcalizmus. A túlzó álláspontok, tehát a rélorok és 
az új barbárok közötti vitában a ncoidcalizmus valójában a retorikát képviseli, a Pirandello által 
kívánatosnak tartott ésszerű és mértéktartó hagyományápolással, megfelelő stúdiumokkal szemben.**7. 
Ráadásul úgy képviseli, mintha az ő papjai lennének az antik olasz irodalmi hagyomány egyedüli 
ismerői, sőt. felfedezői. így fordul sajátos taktikává a ncoidcalizmus és a hozzá társított irodalmi 
irányzat, a szimbolizmus, mint magukat az elvelendőnck, barbárnak tartott naturalizmusra és 
materializmusra reagáló új irányzatok: valójában nem egyéb történik, mint a régi retorikának új jelszóval 
való ellátása, és a szükséges és kívánatos fejlődés kikerülése.
Szükséges lenne a fejlődés a nyelvhasználatban, és egyáltalán az iskolában: ma az iskola még egy 
valamirevaló kritikust sem képes adni, csupán hivatkozókat. Pirandellot dühítik az új szisztéma 
költőinek eljárásai, és kellően ki is gúnyolja őket: mint máshol is, bírálata az önálló, elmélyült 
gondolkodás és alkotás, a szellemi kreativitás hiányát, és az azt pótolni igyekvő felszínes, formai 
eljárásokat kifogásolja.

Romanzo, racconto, novella7**

Ismét felbukkan, számos átvétel formájában, a korábbi írásaiban már többször tárgyalt téma, az irodalmi 
tradíció káros hatása a nyelv fejlődésére.717.Saját feladatának is tekinti megkísérelni egy egységesebb 
nyelvet létrehozni, és ezáltal gátat vetni a formák, a szavak és kifejezések jelentéseinek áradata ellen. E 
törekvés jegyében az elbeszélő próza három műfajának pontosabb meghatározását kísérli meg a cikkben. 
A megnevezések elkülönítése az egyes műfajok esztétikai különbségeinek segítségével történik. A 
kiindulópontban álló probléma tehát látszólag egy nyelvhasználati pontatlanság, valójában azonban 
müfajelméleti, tehát esztétikai kérdésről van szó.
Az elbeszélés eszerint olyan prózai mű, regény vagy elbeszélés, ahol a történet mesélője az író maga 
vagy egy első személyű elbeszélő, s a hangsúly az ő interpretációján, azaz elbeszélésén van: az 
események az ő leíró jellegű elbeszélésén keresztül elevenednek meg. nem a bemutatott cselekmény által. 
A novella viszont a klasszikus tragédiára emlékeztet, amennyiben mindkettőben sűrítve jelennek meg 
azok az események, melyek természetes állapotukban szétszórtak, vagy időben távolabb esőek. Az 
események, azoknak is a kimenetele, vége az érdekes számukra. Következésképpen a novella a maga 
témáját szintetikus módon, legmeghatározóbb mozzanataiban tárgyalja, míg a regény analitikusan, 
minden részletében, fejlődésében. A regény a valóság legeldugottabb mozzanataira is figyelemmel van. 
igyekszik az események eredetét kikutatni, az érzelmek és szenvedélyek különböző fokozatait ábrázolni, 
az embert a dolgokkal való összes viszonylatában bemutatni.
Esztétikai horizontok érintése nyelvi-fogalmi problémákból kiindulva, a tisztánlátás, a pontosság, a 
dolgok helv retevésének meghatározó belső igényével: ez Pirandello eddigi irodalmi prózájának egyik 
lényeges jellemzője, ami állal talán kiérdemelheti az elméleti megközelítés elnevezést is. az utókorból 
visszatekintve legalábbis. Hogy mi az, ami kirajzolódik eme elméleti megközelítés során, azt a 
tov ábbiakban körvonalazzuk majd.

26 in: La Domenica Italiana. Roma, anno I, n. 4, 27 dicembre 1896. jelenleg a Saggi-Ъяп, pp. 913-921.
27 Ezt a második részben írja le. jó részében átvételek formájában, v.ö. "Eccessi", op. cit.
28 in: Le Grazie. Catania, 16 febbraio, 1897.
29 V. ö. "Prosa moderna" (1890), "Come si parla in Italia" (1895). op. cit.



282

Sincerity c artc^()

A Marzocco hasábjain folyik egy irodalmi párbeszéd, a művészet és a nemzetiesség, az individualizmus 
és az őszinteség kapcsolatáról. "Nazionalitá c arte" címmel Tonunaso Gnoli publikál egy cikket. 
"Individualismo e arte" címmel pedig Ugo Ojetti. Erre válaszul születik Pirandello cikke, a "Sincerilá e 
arte", s ezt követi majd Ojetti reagálása két számmal később. Ojetti, Gnoli, Pirandello, Ugo Flcres. 
Giuseppe Mantica és mások, köztük zenészek, képzőművészek egy - Gaspare Giudice szerint-* * ízlésében 
és etikai nézetei alapján verista-neoverista beállítottságú - szellemi csoportosulás tagjai voltak a 
századvág Rómájában. Ez az a baráti kör. amely 1897 decemberében Giuseppe Mantica. Ugo Flcres és 
Pirandello igazgalása cs szellemi vezetése alatt létrehozza az Arié! c. hetilapot, mely 1898 június 5-ig 
működött.-*2Érdekcs felidézni Gnoli visszaemlékezését a szellemi körrel kapcsolatban: "il ccmento ehe 
teneva stretto il ccnacolo era l’anlipatia pel dannunziancsimo imperversante...La nuova scuola in erba 
auspicava in letteratura l'avvcnto del sincerismo. Ricordo ehe Pirandello si riscaldava per questa parola 
da lui coniata. e diccva. fra il serio c il faccto. ehe bisognava bandire una crociata in nome di questa 
nuova insegna.
Valójában Pirandello egyáltalán nem akart egy új izmust létrehozni, hiszen éppen eleget bosszankodott 
az efféle címkézések cs öncímkézések ellen, valószínűleg maga a szó is eme bosszankodás elmés és 
ironikus megnyilvánulása. Inkább arról van szó. hogy egy olyan eszmei igény és közösség mozgatja e 
csoportosulást, mellben a sincerilá magatartása kulcsszerepet játszik. Az Ariel képviclni fogja majd ezt 
a magatartást, változatosan és sokszínűén, és ebben az őszinteség, azaz a valódi emberi érzések szilárd 
alapként való felfogása mellett a már említett D'Annunzio-divat iránti ellenszenv, valamint a francia 
importból származó irodalmi irányzatok elutasítása is ott áll.
Mindenesetre a sincerilá Pirandello szóhasználatában többet jelent, mint cgv egyszerű emberi 
magatartást: művészi magatartást, sőt. mint feltételezem, művészi állapotot, alkotáslélcktani mozzanatot 
jelöl. Emiatt is fontos ez a cikk. melynek címében először használja a sincerilá kifejezést. A gondolat 
azonban már csírájában korábban is felbukkant, az I/ moniento-ban például az őszinteség a kritikus 
tulajdonsága. A La menzogna de! seniiniento nell'arte-Ъап közvetve, és a gondolat egy korábbi 
fázisában, mint a menzogna ellentéteként jelentkező spontaneitá, és mint érzelem szerepel még, a Come 
si serive oggi in Italia-ban pedig az imitációval szemben álló spontán és természetes művészi gondolat 
formájában. Ekkorra már a spontaneitá mint a sincerilá fogalmának egy változata, ennek egyik 
jclenlésárnyalalát képviselő változata fogható fel, természetesen, mivel gondolatról van szó. nem az 
eredeti pirandclloi kontextusban meghatározott, tehát a kontrollálatlan emberi érzés jelzőjének 
értelmében értve.
A cikk ismét az olasz irodalom tájaira vezet bennünket, és ismét felmerülnek a már korábban is vizsgált 
kérdések, a külföldi és a régi olasz irodalom tanulmányozásának fontosságáról, utánzásuknak mértékéről 
és hatásairól, az irodalom és a társadalmi élet kapcsolatáról a romantika idején, a jelenkori irodalom és 
nyelv nem vidám állapotáról.
Az utánzás most a spontán és természetes gondolatok hiányát jelenti, azon kívül, hogy abból fakad, hogy 
az utánzók az egyszerűen és természetesen kifejezett eszmél közönségesnek tartják, és ezért saját zavaros 
és emésztetlen látomásaikat szükségesnek érzik antik módra felcicomázni. Figyelemre méltó az az 
egyensúlytarlási igyekezete, mellyel most is igyekszik elkerülni minden túlzó álláspontot, és ebben a 
kérdések sokoldalú, pontos és elfogulatlan vizsgálata segíti őt.
Ojettivcl való vitája onnan indul, hogy Ojetti szerint a művészetet nem lehet nemzetinek akarni, mert a 
művészet individuális, sőt. maga a világ sem egyéb, mint az én világról alkotott elképzelésem. Pirandello 
ez utóbbit mint szolipszizmust elutasítja: azt. hogy a létezők csupán valóság nélküli látszatok legyenek az 
egyén érzékelésén kívül, csak az angolok által szolipszizmusnak nevezett idealizmus partizánjai. 
Berkeley filozófiájának követői vélik. Ami a nemzeti jellegű irodalmat illeti. Pirandello szerint elég 
volna az olasz nemzeti művészet létezéséhez, ha a művészek, mint egyének, individumok, olaszok 
lennének, akarnának olaszok lenni, és mint ilyenek alkotnák meg individuális művészetüket.
Ami pedig a művészet világábrázolását illeti, ezzel kapcsolatban itt először fogalmazódik meg a később 
újra és újra visszatérő gondolat, mely szerint a művész a saját ábrázolásának (műiének) a létrehozása 
érdekében önmagában realizálja, újra alkotja az egyébként magában valóan, rajta kívül (is) létező 
világot. Ez az önmagában való realizálás oly módon történik, mintha a művész a világról egy olyan (új) 
tudatot hozna létre magában, melyben a világ úgy tud tovább létezni, élni. mintha saját magábanvaló. 
különállásában létezne, mégis belül van. a művész tudatában, aki ezért úgy tudja ezt a belül lévő világot 
látni, sőt, érezni, mint ahogyan a rajta kívüli világ, a rajta kívül élők látnák és éreznék önmagukat. Ez. a

30 in: Marzocco, 1 marzo 1897.
31 Gaspare Giudice: PirandelloLYoúm, Utet, 1963. p. 145.
32 A folyóirat történetét Id. Alfredo Barbina: Ariel. Storia d' una rivista pirandelliana, Roma, Bulz.oni 
Editoré, 1984.
33 Tommaso Gnoli: "Un ccnacolo lelterario: Flcres, Pirandello e C.". in: Leonardo, Firenze, marzo 1935.



283

belső, valóságos es elő világ (belső ábrázolás) v álik aztán a kívülre kerülő ábrázolás, a mű alapjává. (Ezt 
köznapi nvclvcn úgy szokták mondani, hogy a művész beleéli, belcérzi magát szereplője életébe, annak 
világába.)^
Nem állítja tehát Pirandello, hogy a világ csak akkor és csak úgy létezik, amikor és amilyennek ő 
ábrázolja, azt azonban állítja, hogy létezik egy világ a művész tudatában. Ennek a belső, a tudatban 
megalkotott világábrázolásnak-^ a művész, törekvése szerint a külső világgal azonos, a lehelő 
legazonosabb módon kell megjelennie. E belső világnak van egy másik, a továbbiakban egyre 
hangsúlyosabbá váló tulajdonsága is. és ez is megjelenik már itt: ennek a világnak az önállósága, 
öntörvényű, a művész saját akaratától, szándékaitól független élete, ami mint egy sajátos, mint egy külön 
tudat van jelen a művész tudatában. Ez a jelenlét persze nem elszigetelt, nem olyan, mintha ezek a 
"külön" tudatok - a művészé és a benne élő műé -nem tudnának egymásról, mint a skizofrénia esetében: 
ellenkezőleg: ezek egymással kommunikálnak, és a megszülető mű. az alakok függenek ettől a 
kommuikációtól.^
Hogy hogyan lehet a művész, belső világa a külsővel a lehető legazonosabb? Implicite az tehát a kérdés 
egyik fele. hogy a v ilág hogyan ismerhető meg és képezhető le a tudat számára úgy. hogy a lehelő 
legobjektívebb képet kapjuk róla. Az itt adott válasz szerint a tapasztalat segítségével, az előítéletek 
felfüggesztésével. És ekkor lesz a művészet őszinte. Az őszinteség itt. ezen a ponton tehát még a művész 
világról alkotott belső képe és a világ közli megfelelő kapcsolatnak a minősége. Olyan magatartás 
eredményezheti, mely figyelembe veszi a tapasztalást, és felfüggeszti az előítéleteket, mondhatnánk 
úgyis, objektivitásra törekvő. Eredménye az objektív, a reálisan létező világgal a lehető legazonosabbat 
adó leképezése a külső világnak. Ez az objektivitás azonban nem az objektivitás megnevezést viseli 
Pirandello szóhasználatában, és nyilván nem véletlenül, hanem az őszinteség megnevezését. Ez olyan 
tényező, amit a későbbi elemzések során egyáltalán nem hagyhatunk majd figyelmen kívül.
Ennek az objektív leképezésnek a kérdése, hogyanja természetesen tovább foglalkoztatja Pirandellot. 
mint majd láthatjuk, amikor a tudomány és a művészet, vagy a szubjektivitás és objektivitás művészettel 
való viszonyait vizsgálja, például a Scienza e critica es/etica-Ъяп, vagy a Soggettivisnio e oggeltivismo 
nell'arte narrative-ban. az Illustratori...-ban vagy az Arte e scienza-ban.
Hangsúlyozni kell, hogy a cikk szándéka szerint egyáltalán nem filozófiai dimenziójú; ez magyarázza az 
okfejtés filozófiai-esztétikai szempontból való rendkívüli tömörségét is. Az adott kérdéssel kapcsolatban 
azonban egyszerűen nem kerülhető ki. hogy a szerző filozófiai álláspontja is érintve legyen, mivel egy 
olyan, művészettel kapcsolatos kérdés van terítéken, melyet végül csak esztétikai dimenzióba helyezve 
lehet kellően megvilágítani. A filozófiailag nem "szakszerű" megfogalmazás azonban nem jelenti azt. 
hogy nem fejthető ki e tömör, ám igen nagy pontosságú kontextusból filozófiailag vagy esztétikailag 
releváns gondolat. ^ 7

34 Tulajdképpen a realista művészet alapvetéséről van szó: - v.ö. Szerdahelyi István: Irodalomelméleti 
enciklopédia. Budapest. Eötvös József Könyvkiadó. 1995. p. 138-139: " A tükrözés, visszatiikrözés szót 
ugyanis a realisztikus stílusnormákat előíró sztálinista művészetpolilika olyannyira rossz csengésűvé 
telte, hogy esztétikai főművében - az ókori görög szerzők mimézis kifejezésével felcserélve - még Lukács 
György is tanácsosnak látta szégyenlős kikerülését. /.../ Szükebb. átvitt értelemben a visszatükrözés a 
lelki (pszichikai) visszatükrözési jelenti, azt az állati és emberi képességet, hogy az élőlények az 
érzékszerveiket érő hatások nyomán fellépő folyamatok (jelek, jelsorozatok) feldolgozásával 
(dekódolásáv al) létrehozzák önmagukban az érzékelt dolgok izomorf modelljeit, másait, s ezek 
segítségével tájékozódni tudnak környezetükben, megismerik a valóságot.
E megismerő tevékenység eredményeit az ember tárgyi formában (szóban. írásban, képeken stb.) is 
rögzíti, s - ismét más értelemben - e rögzítések is tükrözik a valóságot, de itt a tükrözés már két ok miatt 
is igen áttételes, a tükrözött dolog és annak "tükörképe" igen sok esetben már csak cgy-két tekintetben 
felel meg egymásnak. Egyrészt ugyanis e rögzítésekben már nem maguk a valóság jelenségei, hanem a 
róluk alkotott emberi elképzelések tükröződnek, másrészt pedig az izomorfia is csak a jelrendszer igen 
nagy mértékű átértelmezése nyomán tűnik ki: az alaprajz vagy a képlet már végképp nem úgy tükrözi a 
házat vagy a vegyületet. ahogyan a borotválkozó tükör az arcunkat." Bővebben id. mű. p. 138-161.
35A rappresentazione több irányban lehetséges értelmezése itt még egyáltalán nem explicit. A kontextus 
csak a belső, tudati ábrázolás értelmet erősíti meg. Azonban a későbbiekben majd látható lesz. hogy ez a 
rappresentazione \e\cnú\cú a művet, mint ábrázolást is, és ez egy további probléma alapja lesz: ekkor a 
rappresentazione-nak, mint művészi ábrázolásnak, magának a műnek kellene a lehető legazonosabb 
módon újraalkotnia, formává, kifejezéssé tennie a belsőben, a tudatban megalkotott világot.
36 Ennek a jelenségnek irodalmi ábrázolása később megtörténik, akár a "Colloquio coi personaggi"-ra. 
akár a Sei personaggi in cerca d'autore-ra gondolunk.
37v.ö. id. mű: "Per me il mondo non é solo un'idcalitá. non é cioé limitáló all'idca ch'io posso farmene: 
fuori di mc. il mondo esistc per sé e con mc: c nella mia rappresentazione io debbo propormi di 
realizzarlo quanto piti mi sara possibile. faccndomene quasi una coscienza. in cui esso viva, in me. come 
in sé stesso; vedcndolo com'esso si vede, sentcndolo com'csso si sente. E allora piú nulla di simblico e di



284

Un'osservazione^

A rövidke írás számunkra azért említendő, mivel benne Pirandellónak a pontosságra, az egyensúly 
megtartására, a dolgok megfelelő elhelyezésére, a fogalmi tisztaságra való törekvése figyelhető meg. 
D'Annunzio egy regényét, a Le Vergini delié Roccc-t említi, mint példát azzal kapcsolatban, hogy a 
próza felvehcl-e vcrsrilmusokat. s ha ez történik, az a próza vagy a vers fejlődését jelenti-e. Álláspontja 
szerint ha a prózai anyag versritmusokat vesz fel. az barokkossá teszi, azaz monotonná. Helyes a próza 
ritmusának megújítására törekedni, anélkül azonban, hogy a formákat, verset és prózát összekevernénk.

Sinceritá^

Ez az írás tekinthető úgy is. mint az Ariel röviden és ironikusan megismételt programnyilatkozata. 
Pirandello olvasatában. Fentebb szó esett már az Ariel és a sinceritá kapcsolatáról. Ha eddig feltételeztük 
volna, hogy Gnolinak igaza volt. amikor a sincerismo-l Pirandello leendő programnyilatkozatának vélte, 
most maga Pirandello győz meg ennek ellenkezőjéről: "Ali. se ci penso. ehe domani qualcuno. per 
mettermi a posto, vor rá dirmi: - 'Va' Iá, tu sei un sinceristaY - ecco, mi viene di posar la penna e di non 
serivere mai piú un rigó, vita natural durante.". Teljes mértékben elhatárolja magát minden izmustól. 
Megállapítja, hogy bár sokkal előnyösebb lenne sinceristá-nak lenni, mint sincere-nak, mert aki ma 
őszinte akar lenni, arra különböző gyanúk árnyéka vetül, és mert különben is elég nehéz megmondani, 
mit is jelent a sinceritá. mégis Goethe megszívlelendő bölcsességét idézi, a modellkövetők elégtelen 
művészetéről, történetesen a prcraíTaelitákról. Vagyis ha az ember teljes, nagy művészetet akar. nem 
alkalmazhat formulákat, nem utánozhat modelleket, nem lehetnek előítéletei, és, mint Pirandello 
pontokba szedi, nem lehet majom, akinek sem saját mondandója, sem saját kifejezési módja nincs, nem 
lehet olyan sem. akinek van mondandója, de a formát másoktól, a divattól veszi, s végül olyan sem. akik 
régi dolgokat, vagy mások gondolatait öltözteti új formákba. Azaz jó művészet csak saját mondandóval 
és saját formában lehetséges. Talán éppen ezt jelenti a sinceritá : saját mód és saját gondolat.
Mintha most a sinceritá fogalma újabb jclentésárnyalattal gazdagodott volna Pirandello 
szóhasználatában: az eredeti jelentését is magába olvasztva. Ha jól meggondoljuk, ebben nincs semmi 
meglepő: már korábban, az imitáció elítélésekor egyik fő éne éppen az volt, hogy az imitáció gátolja az 
alkotás spontaneitását, őszinteségét, azaz a mű élettelivé válását; köv etkezésképp az imitáció ellentéte, az 
eredetiség az önálló gondolat és őszinte érzelem jelentését fogja magába ötvözni, rokonságba hozván 
ezáltal az őszinteség és eredetiség fogalmait.
A sinceritá, más részről, nem zárja ki. hogy egy eredeti alkotásnak köze legyen az igazhoz, anélkül hogy 
verista lenne, köze legyen a természethez, anélkül, hogy naturalista lenne, köze legyen a valóshoz, 
anélkül, hogy realista lenne. Sőt. aki magát őszintének vallja, és nincsenek előítéletei, azt is tudja, hogy 
a naturalista természete nem a természet, hanem egyfajta természet, a verista igazsága nem a: igazság, 
hanem egy igazság, és a realista valósága nem a valóság, hanem egyfajta valóság, s mindezeket a 
valóságokat, igazságokat el is fogadja, egy feltétellel: hogy ne legyenek csúnyák. Ez a tolerancia 
ugyanakkor nem jellemző azokra, akik valamely izmus követőinek vallják magukat, és ezúttal az igazság 
letéteményeseiek. sőt, ők azt sem értik, hogyan lehet valaki toleráns. Az őszinte művész csak a 
formulákat nem fogadja cl, az előre megállapított iskolás szabályokat.
Az olyan absztrakt kifejezések, mint natura, reale, verő, ideale olyanok, mint a rugalmas edények, 
amelyekbe mindenki a saját érzelmét, a saját gondolatát töltheti. Egy a lényeges: hogy ez a gondolat, 
vagy érzés őszinte legyen: őszinte a lényegében, vagy őszinte a kifejezésben. Ezeknek az edényeknek az 
idő a fazekasa, aki szűkíti, vagy tágítja az edények formáját, ezzel jelölve meg élettartamukat. Néha

apparcnle per me: túllő sara reale e vivcntc. E non faró pensarc. sentirc, parlare. gcslirc tutti gli uomini 
a un modo, cioé a modo mio. come fanno gli serittori che. tu (Ojetti). secondo me, hai il torto di 
prediligere; ma a ciascuno m'ingegnerö di dar la sua voce e a ogni cosa il suo aspetto e il suo colorc: la 
sua vita insomma non la mia maniera. lo stile attemprando al soggelto. guardando senza gli occhiali del 
pregiudizio. domando l'ingcgno con l'cspericnza. E allora soltanto mi párrá di esser sincero. Senza la 
sinceritá dell'artista. lu dici. l’artc non c. Parole d’oro! Ma ti confesso ehe non ricsco a intendere ehe cosa 
sia per te questa sinceritá. quando discendcndo all'atto dalia sfera delfastratto ti veggo scegliere come 
modello d'arte una ccrla voluta visionc delié cose, procacciata con artifizio. nella qualc non sopravvive 
piú né anche quella tale idea subiettiva. a cui lu restringi la realtá artistica del mondo esterno.
E non ti pare che. tra ideale c reale, objettivo e subjettivo, finiremo come quel bel matlo dipinto da 
Franco Sacchetli, il quale non sápévá piú se sognava о era desto?"
38 in: Marzocco, 29 agosto 1897. jelenleg a Saggi-Ъяп. ezzel a címmel: "Osservazione suü'evoluzione 
del verso", pp. 921-923.
39 in: Ariel, 24 aprile 1898. p.l. ; még in Barbina, Alfredo. Ariel. Storia d'una rivistapirandelliana, 
("Pubblicazioni dell'Istituto di Studi Pirandelliani 7"), Roma, Bulzoni, 1984. (facsimile)



285

azonban delíriumos rohamában a régi edényeivel elégedetlen öreg fazekas lázasan elkezd új formájú 
edényekkel próbálkozni, nagy összevisszaságban toldozva-foldozva az agyagot. Mivel ezekután senki 
nem ért semmit, az érzések és a gondolatok ahelyett, hogy az edényben lennének, mellé kerülnek, mint 
kiömlött folyadék, s az edények üresen maradnak. Ilyen melléömlött folyadék képzetét kelti benne az a 
szóáradat, mely a modern prózában és költészetben található: abszlrakt-eh ont kifejezések és az azokat 
körülvevő határozók, melléknevek és mondalficamok, amelyeknek bele kellene férniük a közös 
megegyezésen alapuló nyelvezetbe, az edénybe, de mivel hiányzik ez a közös megegyezés, kívül 
maradnak.
A gondolatok, érzések kifejezései tehát egy közös megegyezés, vonatkoztatási alap, egy közös nyelvezet 
híján mintegy talajtalanok maradnak, pontatlanok, "infocati".

L'azione parlata^

Ismét műfajokkal, pontosabban műnemekkcl foglalkozik, témája ezúttal az elbeszélő műfajok és a dráma 
alapvető különbségei. A legszükségesebb különbség Pirandello szerint a drámai alakok életre kelése, 
sajátjogúkon. Az elbeszélő műfajokban a szerző nézőpontjának érvényesülése, hangvételének, stílusának 
meghatározó volta jellemző: alakjainak élete az őáltala látott módon interpretálódik. A drámának ezt cl 
kell elkerülnie: az alakoknak saját életüket kell élniük a drámai cselekményben, nem azt az életet, amit a 
szerző eszméje, interpretációja kölcsönöz nekik.
Az élő alakok fontossága persze más kontextusban még sokszor téma lesz, mint ahogy a szónak ebben az 
életrekellésbcn betöltött szerepe is. A szónak a drámában szóbeli cselekvéssé kell válni, közvetlen 
kifejezéssé, amit nem lehet kitalálni, ami születik. Akkor tud c drámai beszéd-cselekvés megszületni, ha 
a szerző olyan mértékig azonosul teremtményével, hogy úgy érzi azt. ahogy ő érzi önmagát, úgy akarja 
azt, ahogy az akarja önmagát.
Nem a külső formája lényeges tehát a drámai dialógusnak. Nem helyeselhető az olasz drámaírók eljárása 
sem. akik egy tényből, egy helyzetből indulnak ki, melyből véleményük szerint ki lehet alakítani egy 
drámát, mint következményt, majd külső elemeket is hozzáadva, felosztják az anyagot szerepekre - 
ráadásul gyakran arra a színészre szabottan, akijátszani fogja.
Pirandello szerint éppen fordítva kellene eljárni: a művészet élet, és nem érvelés. Nem lehet elvont 
eszméből kiindulni, és aztán azt valahogyan szimbolikusan megjeleníteni, vagy tanulmányok és 
gondolkodás segítségével levezetni: ez a művészet halála. Nem a dráma csinálja az embereket, hanem 
ezek a drámái. Ezért fontos mindenek előtt a személy, aki élő. szabad, cselekvő. Velük, bennük születik 
meg a dráma eszméje, az első rügy. melyben azonban a sors és a forma már megvannak.
A drámai stílusról szólván kitér a slílus szó jelentésére, és megállapítja, hogy a drámával kapcsolatban 
nem lehet stílusról a hagyományos értelemben beszélni, csak úgy. ha a szó jelentését módosítjuk. Dráma 
esetén a szerző stílusa a mese szellemében, felépítésében, és kivitelezésében nyilvánulhat meg, minthogy 
a szereplőknek, ha jól vannak megírva, saját nyelvük és stílusuk kell. hogy legyen. Egy jól megírt 
drámának úgy kell hatnia, mintha többen írták volna, mintha az egyes szereplők írták volna 
cselekvésükkel, és nem a szerző.
Úgy látja, hogy ez a követelmény pl. D'Annunzio darabjaiban egyáltalán nem valósul meg. D’Annunzio 
színháza csinált, és nem a drámai szereplők által megszülető: írott és nem élő dolog. D'Annunzio nem 
tud lemondani saját stílusáról, kifejezési módjáról: szereplőinek nincs saját egyénségc. amely független 
lenne az övétől. A színházi profikkal ellentétben ő nem a színházi mesterségben való gyakorlatlanságot, 
a szakmai ismeretek hiányát rója fel D'Annunzio darabjainak, hanem azt a módot, ahogyan meg v annak 
írva.
A színház a színházi profik szerint nem művészet, hanem majdhogynem mesterség, és a dráma sem 
irodalmi alkotás. A konverzalív. franciás stílus, a szalonokban vagy az utcán felcsipegetett 
beszédfoszlányokból építkező nyelvezet azonban mégsem vezet oda, hogy a szereplőknek meglegyen a 
saját stílusuk: mindenki egyformán beszél. Nem egyformán szépen, mint D'Annunzionál. hanem 
egyformán csúnyán, következésképpen rosszul.
És ez így is lesz mindaddig, amíg a drámaírók nem veszik komolyan, hogy minden tettnek, és minden 
tettbe zárt eszmének szüksége van a szabad emberi individualitásra ahhoz, hogy a történet és a benne 
szereplők szemünk előtt élőnek, lélegzőnek, éppen megtörténőnek tűnjenek fel. Ehhez karakterekre van 
szükség. Mármost a karakter annál inkább határozott és magasrendű lesz, minél kevésbé van alávetve a . 
művész szándékainak, módszerének, vagy az elképzelt esemény kibontásához szükségszerű lépéseknek, 
minél kevésbé passzív eszköze egy esemény megvalósításának, és minél inkább képes saját 
cselekedeteiben saját konkrét, speciális létezését megmutatni. Egy karakter különböző összetevőinek 
ezekután be kell tudniuk olvadni egy adott témába, egy helyzetbe, olyan lényegi arculatban találva meg 
kifejeződésüket, mely az egész drámára érvényes, és amely a drámában meghatározott cselekedetekhez 
vezet.

40 in: Mariocco, 7 maggio 1899, jelenleg a Saggi-Ъап. pp. 1015-1018.



286

Ami e színházzal, drámával foglalkozó írásában az. eddigiekkel gondolatilag közösnek tekinthető, az. a 
nyelvnek a kifejezésben betöltött szerepére való figyelem, és maga a kifejezés, a megszólalás szerepe a 
művészi alkotásban.
Új gondolat Pirandcllónál az. élő alak. a karakter szükségessége a drámai cselekményben. Eddig a 
művész belső világának, vagy még ennél is általánosabban, a művészetnek magának kellett élőnek, 
szabadnak, tehát öntörvényűnek lennie egy adott koordinátarendszerben. Ez. a koordinátarendszer eddig 
a tapasztalás által felfogott külső világ volt. A drámai karakter is szabad és öntörvényű, de ő is csak egy 
koordinátarendszerben valósíthatja meg szabadságát, és ezt a rendszert a dráma témája, a 
kialakítandó/kialakuló helyzetek, és a dráma stílusa határozzák meg. Ebben a karakterben, annak 
cselekedeteiben úgy kell mindig a teljes lénynek megnyilvánulnia, hogy ugyanakkor az adott helyzetben 
való reagálása, létezése hiteles legyen: megfeleljen tehát az. adott konkrét helyzet kívánalmainak, és 
ugyanakor fejezze ki a személy totalitását is. Az ehhez szükséges kifejezés megtalálása a művész, 
legnehezebb feladata.^ l

Leopardiana. Leopardi cieco^

Pirandcllot ismét egy aktualitás készteti arra. hogy tollat ragadjon: a felháborodás és elképedés, amit 
amiatt érez, hogy bizonyos antropológusok megengedik maguknak, hogy Leopardi költészetét elemezve 
kijelentsék, hogy a költő rövidlátó volt. látási problémái pedig tükröződnek költészetében, különösen a 
tájleírásaiban, melyek éppen ezért olyanok, amilyenek. Pirandello szerint Leopardi természctábrázolása 
az általa igen alaposan tanulmányozott antik művészet tanulságainak tudatos felhasználását bizonyítja, 
és e megállapításának alátámasztására magát Leopardit idézi. Ahogy máskor is. az aktualitás alkalmat 
ad arra, hogy a saját, művészetről formálódó gondolatainak teret és az. alkalomhoz kötődően kifejtést 
adjon.
Leopardi művét, a Pensieri di varia filoso/ia e di bella letteratura-t Goethe Beszélgetések Eckennannal- 
jához hasonlítja, megjegyezve, mint Goethe itáliai fordítója, ismerője és tisztelője, hogy' míg Goethe 
gondolatai Eckcrmann közvetítésével jutnak el hozzánk. Leopardi gondolatait a szerző élénk és 
közvetlen megfogalmazásában élvezhetjük. Mint Goethénél, Leopardinál is azokra a gondolatokra 
óhajtja felhívni az. olvasó figyelmét, amelyek nem vesztették el aktualitásokat, és értékes 
megfontolásokat tartalmaznak a mára érvényes módon is.
Ezek közül egy a természet-, illetve tájleírás művészileg helyes módjával kapcsolatos gondolatsor, amit 
Leopardi az antik és a modern szentimentális és romantikus költészet összehasonlításának útján fejt ki. 
és amely gondolatsort Pirandello is idézi a cikkében. Nem nehéz felfedezni az idézett passzusokban 
Pirandello preferenciáit, melyeket már máshol is megfogalmazott: eszerint a klasszikus és a modern 
költészet terinészetábrázolásának legfőbb különbsége abban van, ahogvan ezek az érzelmeket óhajtják 
felkelteni a természet tárgyainak ábrázolása útján. Leopardi kiemeli, hogy míg az. antik költészet a 
természetet a maga spontaneitásában, "egy az. egyben", mesterkéltség nélkül, hozzáfűzés és 
magyarázkodások nélkül, a saját bennerejlő erejénél fogva használja a patetikus érzések felkeltésére, 
addig a modern, szentimentális és romantikus költő nem veszi észre, hogy a természet helyett maga 
beszél, és elemezve, pszichologizálva megfosztja a költészetet az illúziótól, a képzelet szárnyalásától, 
hogy elveszejti a természet saját beszédét; ebben a magatartásában a modern lelkűiét megöregedése. a 
szent egyszerűség elvesztése fejeződik ki.
A természetesség, a valóság "egy az egyben" való megjelenítése", úgy, ahogy az érzi önmagát, úgy. 
ahogy az akarja önmagát", mely valóság ezen a módon képes mintegy magáért beszélve a művészet által 
keresett érzelmeket előidézni, nem külső elemeket hozzátéve, nem akarattal, azaz mesterkélt módon, 
hanem a tárgy ábrázolásának helyes módjából fakadóan, ezek Pirandello elképzeléseivel is egybevágó 
gondolatok. A természet utánzásának isteni módja távolról sem a részletek szolgai, szorgalmas és 
mindenre kiterjedően terjengős rögzítésében áll, mint ahogy azt Ovidius teszi, sokkal inkább olyan, mint

41 Tulajdonképpen a típus egy megfogalmazását kapjuk ebben a leírásban: a konkrét, specifikus és élő 
egyediben felvillantott totalitást. A totalitás itt úgy értelmezhető, mint az adott személy teljes létezése, 
mely létezésnek jóllehet csak bizonyos - tipikusnak nevezhető - aspektusai tárulnak fel a dráma adott 
helyzeteiben, mcscszövésébcn. mégis képviselik a teljes, egyediségében létező személyt. Figyelemre 
érdemes ez a fajta totalitás-igény különösen amiatt, mert éppen az epikus műfajokkal v aló 
összehasonlítás kapcsán merül fel, és azt jelenti, hogy Pirandello szerint a dráma sem mondhat le az 
extenzív totalitásról a személyt illetően, csak úgy kell eljárnia, hogy ez a képzeletbeli extenzivitás 
mintegy a háttérből tartsa és hitelesítse az előtérben kifejeződő intenzív totalitást. Érdekes megjegyezni, 
hogy Sztanyiszlav szkij. a nagy színészetteoretikus, a színészi alakítás élő és hiteles megvalósítása 
érdekében gyakorlatilag ugyanezt az eljárást - annak fordított sorrendjében - javasolja követni a színész 
számára: cl kell képzelnie a konkrét alak köré annak a lehető legexlenzívebb terét, és ennek a 
képzeletében élő háttérnek a segítségév el kell a konkrét alakot megformálnia.
42 in: Roma letteraria, VIII, n.3. 10 febbraio 1900. pp.45-54.



287

ahogy azt Dante teszi. A természet utánzása az írott műben olyan kell. hogy legyen, amilyen a szó 
természetének megfelelő, amikor a költő nem akarja a szóval a festő eszközeit helyettesíteni. Pirandello 
összegzése szerint olyan tehát, hogy "la forza e l'evidenza della deserizione non consistevano nel 
rappresentar minutamcnlc, diligentemente l'oggetto, come farebbe un pittore; ma nel trovar l'espressione 
(frase о parola) che di quell'oggetto svegli in női subito l'immagine."
Szorgalmas és természetes áll ellentétben egymással Leopardinál; Pirandellonál az ezekkel párhuzamba 
állítható kifejezések a retorika elvárásai által kikényszerített terméketlen utánzás és a spontaneitás/ 
őszinteség. A másik, gyakran előkerülő gondolat pedig a kifejezés módja által életrekeltett kép. amely 
élő, spontán, szabad, és a tárgy saját természetét engedi érv ényre jutni.

Scienza e crilica estetica-^

Ez az a cikk. amelyet Gösta Andersson, Pirandello fiatalkori poétikájának kutatója és c tárgyban nagy­
hatású és elismert pirandellista fedezett fel a nyilvánosság számára, és mindjárt ki is mutatta benne, 
újólag, Séailles és В inét hatását. 44 A cikknek az az érdekessége Andersson számára, hogy benne 
Pirandello először tesz említést arról, hogy ismeri Séailles és Binet művét. Andersson említett munkája 
nagy port vert fel a Pirandcllo-kutatásban. És bár ennél a szövegnél bizonyítani tudja a közvetlen és 
közvetett átvételeket, bizonytalan, hogy a korábbi szövegekkel kapcsolatosan ha nem is közvetlen, de 
közvetett átvételről bcszélhctünk-c. Mivel Pirandello és a szellemi formálódására hatással lévő 
személyek és irányzatok kapcsolata már igen részletes kifejtést kapott az idézett müveken kívül Claudio 
Vicentininél is, itt nem kívánjuk e kérdéseket tárgyalni. A hangsúlyt inkább arra fektetnénk, hogy az itt 
megjelenő gondolatok mennyire szervesen illeszkednek Pirandello eddig megismert eszméi közé, illetve 
mi az, ami véleménvünk szerint újdonságot jelent a gondolkodásában.
Hogy mindjárt az utóbbival kezdjük, újdonságnak tekinthető, hogy Pirandello nyílt megfogalmazásban 
tárgyal esztétikainak nevezett kérdéseket, hogy tehát saját gondolkodásának esztétikai jellegét "elismeri". 
Ehhez talán éppen az adja a lökést, hogy az általa megismert Séailles esztétikája nem a hagyományos 
metafizikai esztétika, hanem egyfajta pszichológiai esztétika. Ezzel a háttérrel bátrabban esztétikainak 
nevezheti saját, hasonló tárgyú gondolatait is. Ugyanakkor meg kell említeni, hogy ilyen tárgyú 
gondolatokat, a hagyományos esztétikai - retorikai gondolkodás elégtelenségét, azaz a művészethez való 
másfajta közelítés szükségességéi pedzegető nézeteket már korábban is találhattunk nála. Ilyenként 
említhető mindama művészethez való közelítése, melyben a művészet feladatának az érzelmek hiteles 
ábrázolását tekintve az érzelem kifejezésének módjairól, spontaneitásról, őszinteségről, vagy a művészi 
eredetiség-őszinteség retorika általi akadályoztatásáról beszél. Ilyen az a gondolatmeneté, melyet a 
Cecco Angiolierit umorista költőnek tekintő kritikával folytat, felróva, hogy nem lehet csak úgy. az 
umorismo definíciójának hiányában, umoristának minősíteni valakit, pusztán érzetünkre hagyatkozva. 
Az tehát, hogy a művészetről megalapozott módon kellene a kritikának véleményt nyilvánítani, 
megjelenik már korábban is. Azt is nyilvánvalóvá teszi, hogy a kritika - ezen általában irodalomkritika 
értendő - megalapozásnak nem a legmegfelelőbb eszközei sem a korabeli irodalomtudomány, a retorika, 
sem a metafizikai esztétika. Egyrészt megjelenik tehát a művészi alkotásmódnak nem retorikai, hanem 
más szempontból való megközelítése, és értékelése is (amikor a jó kritika őszinte és becsületes), másrészt 
annak igénye, hogy ez a megközelítés ne a szubjektív érzeteinkre hagyatkozó legyen.
Az. hogy a kritika megalapozásában éppen a tudomány segíthet, szintén új gondolat. Eddig a 
tudománynak csak az inkompetenciáját emlegette a művészet kérdéseivel kapcsolatban, mikor pl. 
Lombroso elméleteit tárgyalta, vagy a Leopardi vakságáról értekező antropológust bírálta.
Most azonban, nyilván, mert olyan tudományra talált, mely saját érzései szerint is azokkal a kérdésekkel 
és oly módon foglalkozik a művészetet illetően, ahogyan maga is elfogadhatónak tartja, illetékes 
segítőnek nyilvánítja a tudományt a művészetről való gondolkodásban. Ez az illetékes tudomány a 
pszichológia. A pszichológia segítségével ugyanis nem pusztán az ízlés ítéletére támaszkodhatunk a 
művészet értékéről beszélve, amely pontatlan, szubjektív, hanem mélyebben megértve a művészt, az 
alkotás folyamatát, és a művészi alkotás hatásának mechanizmusát, az intellektust is bevonhatjuk - és 
nem a korábbi, a retorika általi módon - az ítéletalkotás folyamatába. Fontos megjegyezni, hogy

4? in: Marzocco, 1 luglio 1900.; még in: Andersson. Gösta. Arte e teória. Studi sttlla poetica del 
giovane Luigi Pirandello. Stockholm. Almquist§Wiksell, 1966. in Appendice. pp. 225-229.
44 A két mű, amelynek gyakran szó szerinti és idézőjel nélküli hivatkozását Pirandello különböző 
szövegeiben Andersson és Franz Rauhut fedezték fel, a következő: Alfred Binet: Les alterations de la 
personalité, Paris. Alcan. 1892, és Gábriel Séailles: Essai sur le génié dans Part, Paris, Alcan, 1883. A 
művek, melyek többek között a két francia hatását tárgyalják: Franz Rauhut: "Wissenschaftliche Quellen 
von Gedanken Luigi Pirandellos", in: Romanische Forschungen, 53. Band. Erlangen, 1939. és Rauhut: 
Der junge Pirandello, München, Beck, 1964. valamint Gösta Andersson: Arte e teória. Studi sttlla 
poetica de! giovane Luigi Pirandello, Stockholm, Almquist§Wiksell. 1966.



288

egyáltalán nincs szó az ízlés ítéletének az elvetéséről, csak annak intellektuálisan is kiegészített 
megerősítéséről."*-7
Pirandellót leginkább Binct felfedezése, a lélek "szétcsettségc" tartja fogva, ami azt jelenti, hogy a lélek 
megkülönböztethető részekből és azok sajátos kapcsolataiból épül fel. Az énnek eszerint nincsenek 
állandó és stabil halárai, illetve egy időben akár két énünk is lehet, valamint a tudatunk a régebbi énünk 
lenyomatát is őrzi. mely a jelenlegi tudatunkban már nincs benne, de bizonyos helyzetekben váratlanul 
előtörhet. Mármost ez a művész esetében akár még több ént is jelenthet, melyek egyidőben léteznek a 
tudatában, a saját énjén kívül, azt az alkotás pillanataiban háttérbe szorítva, s ezek az ének is saját 
tudattal és önálló élettel rendelkeznek. Másrészről bizonyos, a tudatos memóriában már nem létező 
dolgok az alkotás lázában szintén megjelenhetnek a művész tudta és akarata nélkül is.4^ 
így lehetséges, hogy a művész a saját létéből alakjainak a reális létezését tudja megalkotni, s minél 
gazdagabb és mobilisabb a saját létezése, annál különbözőbb alakokat tud alkotni. Ebben az alkotásban 
az akaratnak és a tudatnak azonban, bár van szerepe, de a művészi alkotás minősége szempontjából nem 
mindegy, hogy az alkotó folyamat inch' pontján. Az akarat és a gondolkodás nem tud művészetet alkotni. 
Csak az inspirációban, egy spontán, ma úgy mondanánk, tudattalan tevékenység segítségével törnek elő 
és hívják elő egymást is a képek, és csoportosulnak, rendeződnek aztán egésszé. Az akaratnak és a 
gondolkodásnak a művészi alkotás megfogamzásában és kivitelezésében lehet szerepe: az akarat rögzíti 
az eszmél a tudatban, a gondolkodás pedig tükröt tart e rögzített eszme elé. (A gondolkodásnak ez a 
szerepe Pirandello saját gondolata, melyet később többször, és egyre árnyaltabban fog megközelíteni.) 
Mindeközben az akarat közvetlen közreműködése és a ludat ellenőrzése nélkül számtalan dolog megy 
végbe, és éppen ez jelenti a művészet misztériumát. A fantázia alkotásának misztériuma pedig magának 
az életnek a misztériuma. Ezért van az. hogy mivel a művészet alapvetően szintetizáló és idealizáló, azaz 
elvonatkoztató, a megértése nemcsak a művészet, hanem az élet megértését is eredményezi.
Amikor a pszichológia illetékességéről van szó a művészi alkotás és annak hatása megértésének 
folyamatában, eszünkbe kell idézni az // momenta-ban felsejlő utakat is. Az // momenta kapcsán szóltunk 
arról, hogy a becsületesség és az őszinteség a kritikus részéről nem elégíthetné ki az objektív kritérium 
iránti kritikusi-esztétikai igényt, és hogy az ilyen szubjektív kritériumok alapján hozott ítéleteket, 
hasonlóan az ízlésítéletekhez, jobbára csak az idő igazolhatja, és csak utólag. Érintettük az 
interszubjektivitás kérdéséi is. mint lehetséges kibúvót, mint a jelenben szubjektív ítélet 
objektivizálódásának módját. Márpedig ha a pszichológia, mint tudomány alátámasztja azt a lehetőséget, 
hogy a szubjektíve megélt, pontosabban a szubjektumban megalkotott tartalom, akár alkotói, akár 
befogadói-kritikusi oldalról nézzük, objeklív/interszubjektív igazságot is kifejezhet éppen a psziché 
működése folytán4^. akkor nem kell tovább keresni a művészei megítélésének objektív kritériumát:

45 v.ö. "Scienza e critica estetica". op. cit. p. 226.: "Tuttavia. se da un canto son deplorabili quegli 
ecccssi e queste deficicnze d'estimativa. dall'altro é innegabile ehe la scienza potrebbe non poco ajutarc e 
corroborare la critica. la quale, da női. é spesso о arida e nuda cronaca letteraria, о retorica superficiale, 
pcdantesca e cervellotica. e anche l’estetica ehe é quasi sempre, purlroppo. metafisica applicata all'arte."
46 Nem nehéz felismerni, hogy a memóriában már nem létező, de váratlan helyzetekben előjövő 
tartalmakat a mai terminológia szerint a tudattalan terminusával lchet/kcll behelyettesíteni. Éppen a 
pszichológia Frcuddal bekövetkező. és éppen azidőtájt zajló fejlődése lesz az. ami majd a különböző ének 
és tudattartalmak kérdését egy átfogó elméletben rendezi el. Ezt az elméletet azonban a Pirandello- 
filológia jelenlegi állása szerint Pirandello bizonyosan nem ismerte. Megjegyzendő továbbá, hogy a 
jelenkori pszichoanalitikus kutatásban számos olyan tendencia is megfigyelhető melyek, jóllehet az 
analízist fejlesztik tovább, de éppen az irodalom/művészet megértésének segítségével (persze az analízis 
eszközeivel), és amely utakat itt Séailles nyomán Pirandello az esztétikai kritika számára indikált, a 
század kezdetén. A pszichoanalitikus kutatás fejlődésének egyik vonulata tehát egybeesik az esztétikai 
kritika Pirandello által kívánt fejlődési útjával.
47 A psziché működésének a művészet alkotásakor megvalósuló részét a tárgyalt cikkben Pirandello 
hosszasan és idézőjel nélküli idézetek felhasználásával mutatja be, melyeket saját gondolataival lesz 
teljessé illetve egészít ki. A megfogalmazódó gondolat lényege abban foglalható össze, hogy a művész 
szándéka, akarata, sőt tudta nélkül az alkotás során működésbe lépnek olyan tényezők, melyek lehetővé 
teszik számára, hogy mintegy a lélek szétesése, elkülönült részekre bomlása folytán a saját egojától 
különbözőekcl formáljon meg és legyen élővé. Ez az elkülönülés a formába öntéskor lesz lényeges 
mozzanat, míg az elkülöníthetőség alapjaként a művész sajátos megismerése áll. egy olyan megismerés, 
amely - akár öntudatlanul - felhalmozza azokat az ismereteket, azt a tudományt az életről, mely 
művészetének az alapja. Merthogy minden művészi alkotásba zárva egyfajta tudomány található. És 
jóllehet a művészet szabad és független minden szabálytól, megvan a saját logikája, nem egy kívülről 
ráerőltetett, hanem a lélek törvényei által meghatározott szabály formájában. A kifejeződő tudás pedig 
egy ösztönös tudás, mely később akár tételes, törvényekben megfogalmazott tudássá is konvertálható a 
megszületett mű alapján, és leginkább a tudomány, mégpedig a pszichológia, a pszichológiai esztétika 
segítségével fogalmazható meg. A művészi alkotás megelőzi és egyúttal tartalmazza a belőle kibontható



289

megállhatunk az intcrszubjcklivitásnál (és ezt most nem az alkotóban működő interszubjektivitás. azaz a 
művész lelkében élő lelkek kommunikációja értelmében értve, hanem az alkotó és a befogadó/befogadók 
lelkei közti kommunikáció értelmében értve, melynek során a befogadók a saját lelkeikként. és így 
valósan létezőként ismerhetik fel a művész által kifejezetteket). Ezért olyan revelatív Pirandello számára 
az említett két munka, hogy még az idézőjeleket is elfelejti kitenni.
Tehát Séailles és Binét tudományossága arra jó Pirandellónak. hogy megerősítse azt a korábbi 
gondolatát a művész alkotói folyamatával kapcsolatban, mely szerint lehetséges a művész számára saját, 
hétköznapi és tudatos egoját háttérbe szorítva élettelivé, belülről hitelesítetté és élővé lenni a sajátjától 
egészen eltérő karaktereket is; tehát a külső valóságot visszaadhatja olymódon, ahogyan az. érzi önmagát, 
ahogyan az akarja önmagát: hitelesen, a lehetőségek szerint a legobjeklívebben. Erről korábban a 
L'azume parlata-Ъап már volt szó. és érintette a Leopardiana-Ъап is. a coscienza, mint az intellektuális 
ítélkezés színtere az II inomento-Ъап fordul elő, a Sinceritá e arte-Ъап pedig részletesen foglalkozik a 
művészet világábrázolásával.
Már ott megfogalmazza hogy a belső, a tudatban megalkotott világábrázolásnak a művész törekvése 
szerint a külső világgal azonos, a lehető legazonosabb módon kell megjelennie. Azt is. hogy e belső 
világnak fontos tulajdonsága az önállósága, öntörvényű, a művész saját akaratától, szándékaitól 
független élete, ami mint egy sajátos, mint egv külön tudat van jelen a művész tudatában. Ez a jelenlét 
persze nem elszigetelt, nem olyan, mintha ezek a "külön" tudatok - a művészé és a benne élő nüíé -nem 
tudnának egymásról, mint a skizofrénia esetében, ellenkezőleg; ezek egymással kommunikálnak, és a 
megszülető mű. az alakok függenek ettől a kommunikációtól. Ha a mű világa a külső világgal a lehető 
legazonosabb, a mi szóhasználatunkkal objektív, Pirandcllóéval őszinte, az olyan magatartás eredménye, 
mely figyelembe veszi a tapasztalást - ez a tapasztalás lenne a művész ösztönös tudása a világról - , és 
felfüggeszti az előítéleteket, azaz a nem önálló, nem eredeti, tehát nem őszinte, és nem saját 
tapasztalásból szerzett ismereteket.
Ennek az objektív leképezésnek a kérdése, hogyanja, mint mondottuk, folyamatosan tovább 
foglalkoztatja Pirandellót.
Összefoglalva tehát: a tudomány - ami nyilvánvalóan a pszichológia tudományát jelenti - segíthet a 
kritikának, azáltal, hogy nemcsak az érzelmeken, hanem az intellektuson keresztül is megértve a 
művészt, az alkotás folyamatát, és a művészi alkotás hatásának mechanizmusát, valamint feltárva a 
művészetben lévő tudományt, behatol a művészet misztériumába., és ezáltal talán az élet misztériumába 
is. A kritika, illetve a pszichológia állal megtámogatott esztétika tehát nagyon fontos szerepet kap: 
megérteni nemcsak a műv észetet, hanem magát az életet. Ebben a szerepében tulajdonképpen akár azt is 
mondhatjuk, hogy a filozófiát helyettesíti. Az alkotó művész ösztönös, intuitív módon fejezi ki az élet 
benne elrejtett, benne élő és mozgó tudományát, amit aztán a pszichológia segítségével megtámogatott 
kritika/esztétika intellektuálisan is feltár és kifejt.
Néhány fogalom és folyamat (pl.a lélek/én alkotó elemei, az egymás mellett létező tudatok, illetve az 
akarat és a gondolat működése a művészi alkotómunka során), éppen, mivel átvétel, itt nem nyer bővebb 
magyarázatot és kifejtést, és ez némi bizonytalanságot eredményez, különösen mai pszichológiai 
tudásunk fényében. A későbbiekben azonban majd látható lesz, hogy ezeken a pontokon igyekszik 
koherensebbé formálni gondolatmenetét, és ugyanakkor, éppen ezért, eredetibbé is válik.

Le "Elegie románc" del Goethe‘S

Goethe itáliai utazása alkalmával keletkeztek a Római elégiák. Pirandello fordításában az itáliai 
olvasóközönség is megismerhette őket. Ezúttal Pirandello egy, a Villa Borghcsebcn felállított Goethe- 
szobor kapcsán emlékezik meg az elégiákról, melyekben Itália szépsége úgy tudott költészetté 
szublimálódni, hogy a tájat, a köveket átszellemítette Goethe Faustina iránti szerelme; a szerelem, az 
érzelem az. ami élő kontaktust képes teremteni a megénekelt kultúra és a költő között.
A személyes, érzelmi átéltség szükségessége a valódi költészet megszületéséhez: ez az a visszatérő 
gondolat, mely itt is kifejezést nyer.

tudományt. Séaillesnél ezt a műbe rejtett, ösztönös tudományi a lélek törvényei szabályozzák. Ez a 
művészi lélek által kialakított ösztönös tudás pedig azért nevezhető objeklívnak/interszubjektívnak. mert 
nem csupán a művész énje szerinti tartalmakat képes közvetíteni, hanem -a művész lelkének elemekből 
összetevődő mivolta miatt - más ének önálló, nem a művész énje által akart, szabály ozott tartalmait is.
48 in: Capita/1 Fracassa, 31 gennaio 1902, jelenleg a .Sogg/'-ban, pp. 935-941.



290

Un critico fantastico^

A két szöveg nem teljesen azonos. Az. 1905-ös szöveghez, képest a tanulmány IV. részében figyelhető 
meg változtatás, és az. 1908-as változat végére 2 rövid, értékelő bekezdés is került. Ezeket az eltéréseket 
az elemzés során jelezni fogom.
A közel harminc oldalas életmű-tanulmány szokás szerint aktualitás apropóján születik, azonban több 
más okból is figyelemre méltó. A szomorú apropó Cantoni 1904-ben bekövetkezett halála, egyúttal 
azonban Cantoni addig kiadatlan regényének, a L'lllustrissimo-nak a megjelentetése is indokolja, 
melyet Pirandello sürgetett és gondozott.
E tanulmány az umohsmo újabb megközelítése szempontjából feltétlenül jelentős állomás, minthogy 3 
évvel a nagyszabású L'umorismo c. tanulmány előtt keletkezett. Ezen kívül a már eddig is gyakran 
tárgyalt imitáció, eredetiség, invenció, retorika, az olasz, irodalom helyzete, a művészi alkotás mibenléte, 
saját törvényei, a gondolat és az. érzelem funkciója a művészi alkotásban, a valóság és a teremtés, az 
irodalomkritika feladatai, a tartalom és a forma kérdéseinek újbóli, szervesebb vizsgálatára is sor kerül, 
sőt, új gondolatok, nézőpontok is felmerülnek, amelyek a régebbieket is némileg más, de mindenképpen 
élesebb megvilágításba helyezik. Ilyen pl. az, hogy az. umorismo lehet az érzelmeinek magát feltétel 
nélkül átadni nem tudó. és erről a jelenségről gondolkodó ember, hős szomorú állapota, azon kívül, hogy 
írói állapot, mely érz.clemkritikát jelent, és így olyan művet alkot, melyben ez az. érzelcmkritika az. 
alkotás folyamatában érvényre jutott. Az. umorismo továbbá lehetővé teszi, hogy pl. irodalomkritikai 
értekezést művészi módon alkossunk meg. Több különböző dologról van szó tehát, azonban ezek itt 
szinte eggyé válnak, tekintve, hogy az apropó, Cantoni személye és alkotása mindegyik esetet képviselte. 
Cantoni művészetével egyébként nem először foglalkozik, már 1893-ban, majd 1897-ben is szentelt neki 
cgy-egy kritikát. ^
A tanulmány 4 fejezetre bomlik. Az. első rész. tekinthető úgy, mint bevezetés egy olyan művész, 
alkotásához, akinél magas szinten található meg az. a két jellemző, mely a korlárs irodalomból hiányzik: 
kritika és karakter. Összefoglalja korábbi nézeteit a kortárs irodalom állapotával kapcsolatban, és néhány 
dolgot pregnánsabban, határozottabban és összefüggéseiben képes megragadni. így nyilvánvalóvá válik a 
retorika szerinti, tehát előírások, külső szabályok szerint való "alkotás" és az imitáció azonossága, és 
ennek rokonsága a fejből, tehát kizárólag ésszel, kigondolással történő alkotással. Mindez az. egész 
fejezeten átvonuló, szemléletes képben, és a tréfástól a gúnyos hangvételig terjedő skálán nyer kifejezést: 
mások szemüvegével látni a dolgokat. Ez a fajta eljárás a saját szemmel való nézéssel, a saját, eredeti 
látásmóddal áll szemben, azzal az. alkotásmóddal, amely a természet művének tekinthető, minthogy a 
műben a művész a saját létezését folytatja. Innen kiindulva igyekszik megközelíteni, mi jellemzi az igazi 
művészi alkotást, és bár a hangsúlyok inkább arra esnek, hogy mi nem jellemzi azt. mégis 
körvonalazódnak a pozitív állítások is: a saját látásmód, saját gondolkodásmód, saját személyiség és 
lélek az, ami jellemzi; ezekkel a mű a fantázia műve, egyúttal a természet műve, szerves és élő alkotás 
lesz.
A Retorika müvészetfelfogása tehát hibás, és ez. a hibás művészetfelfogás rengeteg kárt okozott a 
neolatin irodalmaknak. (A kevés kivétel közt itt Daniét és Goldonit említi.) A Retorika tehát nem 
alkalmas a kritika szerepét betölteni: márpedig a művészet fejlődéséhez, elengedhetetlenül fontos a jó 
kritika. Hogy milyen legyen ez. az Pirandello gondolkodásának jelenlegi fázisában úgy foglalható össze, 
hogy a kritikusnak be kell tudni hatolnia a művész belső világába, hogy képes legyen felfedezni ott a 
születő mű kezdeményét, és figyelemmel kísérni e rügynek a fejlődését, melyet a különböző külső és 
belső körülmények alakítanak: a művész temperamentuma, neveltetése, kultúrája, természete. A kritika 
nem lehet elvont beszéd, minthogy a művészetről nem lehet elvontan beszélni: a művészet lényege éppen 
sajátos mivolta. Egy műalkotás nem közelíthető meg kívülről felállított törvények felől. Minden 
műalkotás a saját törvényei szerint létezik, és éppen ez az. amit a kritikusnak fel kell ismernie.
A második fejezet Cantonival foglalkozik: azzal a Cantonival, akiben a kritika nagy része nem tudta 
felismerni a sajátos egyéniséget, pedig ilyenből igazán kevés van. Nem mondja ki, de sejteti, hogy talán 
éppen azért, mert Cantoni távol tartotta magát a kortárs irodalom vásárától, a klikkektől, nem fizetett 
korteseket intim és tiszta művészetének reklámozására, nem akart eredetiségének egy új izmust gyártani. 
A meleg hangú méltatás kitér emberi erényeire, természetére, kedvenc foglalatosságára, bclc-bcle kapv a 
egy-egv művébe. Minket itt főleg azok a vonatkozások érdekelnek, amelyek fényt derítenek Pirandello 
művészetfelfogására.
Mindenek előtt az umorismo. mint kritika megjelenése érdekes. Azt írja, Alberto Cantoni cgv 
fantasztikus (értsd: fantáziával alkotó) kritikus, tehát: umorista. Ezt természetesen meg kell

49 in: Nitova Antológia, 16 marzo 1905, col titolo: "Alberto Cantoni"; col titolo attuale in: Arte e 
scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908; még in Saggi 1939, p. 399-424.
50 Luigi Pirandello: "L'altalena déllé anlipatie", in: Folchetto, 9 ottobre 1893. és Giulian Dorpclli 
(álnév): "Novelle", in: Rassegna settimanale universale, Fra libri vecchi e nuovi", 8. maggio 1897.



291

magyaráznia, és így az umorismo újabb, érdekes megközelítéseit kapjuk, miközben persze átfutja a 
korábban már elemzett és vitatott, mások által megfogalmazott magyarázatokat is. Röv iden azt bírálja, 
hogy nem az umorismo lényegét tudják megragadni, csupán a változó, és ezért meghatározás képzésére 
nem alkalmas felszínét. Felszínes meghatározáshoz vezet, ha az umorismot az általa kiváltott hatás 
alapján - mely a komikustól a drámaiig, a szatirikustól a burleszkig terjed - igyekszünk megragadni. A 
gyökerét kell feltárni, nem kívülről, hanem belülről kell közelíteni - tulajdonképpen ismét az empátiás 
megközelítés módszerénél vagyunk.
Be kell hatolni tehát az umorista művész belső v ilágába, még abban a fázisban, mikor az nem adott képi 
megfogalmazást eszméjének. (Megjegyzendő, hogy a pszichológiai törvényszerűségek megközelítésének, 
felismerésének elfogadott módszere az. introspckció.) Ezen a ponton Pirandello nagyjából megismétli a 
Séailles-i esztétika ihletése nyomán kialakított képét a művészi alkotás normális menetéről, melyben 
felfigyelhettünk arra a saját képére, amit itt megismétel: a tudat nem alkotó hatalom, de olyan belső 
tükör, amelyben a gondolat önmagát látja tükröződni, sőt. itt tovább is megy: a tudat maga az önmagát 
látó. az önnön spontán cselekvéséhez asszisztáló gondolat. Mármost normális művészi alkotó folyamat 
esetében ez az. önmagát tükröző gondolat, a tudat, háttérbe vonul, láthatatlan, legalábbis a művészi 
alkotás fogamzásának pillanatában; szinte egy érzelem formáját ölti. (Ma ezt tudattalannak neveznénk.) 
Majd az alkotás során kritikusként lép fel, nem hideg, analizálgató bíró módjára, inkább ihlelszerű 
hirtelenséggel, a kapott benyomások alapján.
Nem így azonban az umoristánál. Nála ugyanis a gondolkodás, a reflexió szintén alkotó hatalommá 
válik, ami úgy lehetséges, hogy a mű megfogamzásának pillanatában következik be a megkettőződés: 
egy rész az. érzelemé, egy rész. a reflexióé, ami, mint belső tükör funkcionál, csakhogy nem a normális 
művész alkotásánál leírt módon: ez. a tükör jeges víz. melyben az. érzelem mécsese nemcsak megszemléli 
magát, hanem bele is ugrik; s a találkozás sistergése a nevetés, melyet kivált, gőze az umorisztikus mű 
gyakran kissé ködös fantáziája. Egyszóval: a meleg érzelem és a hideg reflexió kontrasztjából születik 
meg az umorisztikus műalkotás.
A reflexió, mint egy kisördög, darabokra szedi az érzelmet, mert kíváncsi a természetére. így aztán 
minden igazi umorista. kritikus. Önmaga, saját érzelmei kritikusa, különleges kritikus.
Az a kritikus tehát, aki művészi eljárásokat alkalmaz, umorista. Ilyen alkotó volt Cantoni: nem 
egyszerűen művész, nem egyszerűen kritikus, hanem mindkettő egyszerre: umorista.
Ő tudta, hogy az eredetiség nem az eszmében, hanem abban az érzésben van, amit róla kialakítunk, a 
tónus adja az újdonságot, nem a téma. Ez a megállapítás minden művészre igaz. de különösen igaz az 
umoristára.
Ez az állapot azonban egyáltalán nem vidám: egy olyan ember állapota, aki sohasem képes elengedni 
magát egv érzelemben, anélkül, hogy ne venne észre belül valamit, ami megzavarja, kizökkenti, 
grimaszt vág rá. Mintha egyszerre lenne a hegedű és a bőgő, mintha sosem tudna igent vagy nemet 
mondani, csak a kettő közöli kifeszítve lenni egész életében. Olyan állapot ez, mint a síró emberé, aki. 
ha önmaga sírását igyekszik egy tükörben szemügyre venni, végül csak egy megmerevedett síró grimaszt 
fog látni, ami számára komikus hatású lesz. Szomorú állapot az umoristáé: soha többé nem tud sem 
szívből nevetni, sem szívből sírni: megkettőződött állapotban van. Az ártatlan, egyszerű érzés lehetősége 
elveszett a számára - ez korábbi keserű élettapasztalatának tudható be -, másrészről be kell látnia, hogy 
az emberek szomorúsága az élet általuk tapasztalt szomorúsága okán van. melyet nem mindenki képes 
elviselni; hogy az életnek nincs emberi ésszel felfogható világos és meghatározott célja, és ezért 
szükséges, az ürességben való csámborgásl elkerülendő, minden embernek a maga számára megalkotni 
egy saját, képzelt, illuzórikus célt. mindegy, mit. a lényeg az, hogy valaminek értelmet és 
fontosságol.adjon, még ha hiábavalónak tűnik is. Megelégedettséget egyébként sem remélhet, minthogy 
az ember képtelen tudásszomját és kívánságait egyszer s mindenkorra kielégíteni, és azt sem 
mondhatjuk, sajnos, hogy az emberi boldogság a haladásban van.
Idáig tart az umorista lelkében való búvárkodás, és bizony elég nehéz elhessegetni azt a képzelet, hogy 
itt tulajdon életfilozófiáját olvashatjuk. Ő persze kizökkent bennünket e gondolatunkból, mondván, hogy 
a változatos és eredeti umorista irodalom összes gondolatát, melyet a keserű élettapasztalatok és a lélek 
szükségszerűen pesszimista beállítottsága sugallhat. nem tudja itt még futtában sem felidézni nekünk; 
így az umorista irodalom még akár kedvesen engedékeny tónusú is lehet, ahogy Ncncioni mondja.
A harmadik részben Cantoni műveit tekinti át, elsősorban az umorismo jelenlétére koncentrálva. A 
Pirandello által citált hosszú idézetek mind olyan részletek, melyekben Cantoni az umorismot igyekszik 
illusztrálni, vagy magyarázni: Cantoni ezen művei tehát ilyen értelemben kritikai művek, persze, 
művészi formában.
Az Altalena déllé antipatie-ben a hős maga egy umorista, aki tudatában van saját hasadt, szerencsétlen 
természetének, képes azt kifejezni, és szenved emiatt. Egy olyan hős, aki ezen tulajdonsága miatt nem 
képes az emberekkel normális érzelmi kapcsolatba kerülni: embergyűlölő. A Demonio dello stile 
umorista hőse egy írónő, aki megállapítja magáról, hogy az alkotás pillanatában két részre képes 
bomlani, egyik részével érezve, a másikkal pedig ezt az érző lényét figyelve és vizsgálva. A Fiit persone 
e un cavallo umorista hőse egy ezredes, aki szívbaját igyekszik az érzelcmkontroll módszerével



292

gyógyítani, de emiatt teljesen érthetetlen, fárasztó cs komikus lesz embertársai számára. A Humour 
dassico e Humour moderno a kétféle humor különbségét ecseteli, ahol a modern humor tulajdonképpen 
az umorismo.
Pirandello a tanulmány negyedik részét főleg azoknak a műveknek szenteli - Canloni nagy és fő 
müveinek - amelyek nem irodalmi-esztétikai (kritikai) tárgyúak. Kivétel a Pietro e Paolo con seguito di 
bei tipi c. regény, amely teljes értékű regény, miközben irodalmi-filozófiai megfontolásra érdemes 
tanulsággal zárul: a hős egyszerű tanítócska. akinek muszáj megírnia egy regényt, de nincs hozzá semmi 
tehetsége, témája sem akad. végül egy lélekgyógyászati klinikán találja meg a témát.
A következő mű a L'IHustrissimo. melynél méltatja a nagy tárgyismeretet, a híven, egyediségükben és 
egyenként megrajzolt alakokat, a mese ötlctességét. Az első változat szűkszavú, mivel nem akarja az 
olvasót megfosztani az olvasmányélménytől előzetes magyarázatokkal, míg az 1908-as második változat 
kissé hosszabban időz ennél a regénynél. Bemutatja a cselekményt, és méltatja a Manzoniéhoz 
hasonlított művészetét: " Ё difficile trovare in altri libri deseritto con maggiore efficacia, senza 
csagerazioni in пего о in rosco. il carattere dei campagnuoli. Giovannona. la rustica virago, é una figura 
di tál rilievo. ehe se vogliamo trovarle compagni. dobbiamo cercarli nci Promessi Sposi. La stessa arte 
sana, sobria. occulta c fine, tutta armata di segreta irónia."^1
Végül a Canloni főmüvének tartott Un Re uniorista méltatása következik, melyet a modern olasz 
irodalom egyik legeredetibb, legkifejezőbb alkotásának tart. Úgy tűnik, ezúttal nem a hős az. aki magát 
umoristaként érzékeli: a hős csak saját élete abszurditásától szenved, és olyan viselkedésre kényszerül, 
amely a kívülállók számára érthetetlen, de amely végül is saját önmagával való azonosulásának célját 
szolgálja. Mint ilyen, hamar megtestesíti azt a típust, akit majd éppen Pirandello regényei és darabjai 
fognak számtalan változatban megrajzolni: a társadalmi szerepével konfliktusba kerülő ember típusát, 
más szóval a szerep és az ember összeütközését, és ennek az összeütközésnek a hazug társadalom 
számára való közölhctetlenségét. és érthctctlenségét. Az sajnos nem derül ki. hogy Canloni szerint, és 
Pirandello szerint, miért kerül a regény címébe az umorista jelző: ez Cantoni ítélete, a világ ítélete, vagy 
a hős önmagáról alkotott képe. A második változat két értékelő bekezdése sem ad erre magyarázatot, és 
tulajdonképpen azt kell gondoljuk, Cantoni műve nem umorista a szó eddigi értelmében: azaz, nem 
meghasonlott lélekkel íródott mű. A jelenség, amiről szó van, az tekinthető umorisztikusnak, azonban 
sem a hős viselkedése, sem az író szemlélete erről az ábrázolt világról nem umorisztikus. Inkább a szó 
nemes értelmében vett realista alkotás egy meghasonlott korról.
Pirandello megállapítja, hogy kétféle író létezik, az egyik a saját kora gyermeke, és sikeres, míg a másik 
az árnyékban dolgozik, és megvetett, az első úgy ír. ahogy az idők akarják, a másik fellázad az idő. és az 
ízlés zsarnoksága ellen, a kort formáló erkölcs ellen, és legyőzi azt művével. Cantoni ez utóbbi csoportba 
tartozik: nem elfutó divatok rabja, műve saját, emberekről és életről alkotott egyedi koncepciójának 
gyümölcse.
Az eredetiség, mint a művészet alapértéke, tehát most testei is kapott. Cantoni személyében. Az önálló 
látásmód értékelést, maradandóságol biztosít a művésznek. Vissza kell emlékeznünk, hogy D'Annunzio 
kapcsán már szó volt erről, és majd a Vergáról később írott nagy tanulmányokban, meg a D’Annunziót 
érintő kritikáiban ismét viszontláthatjuk ezeket a gondolatokat.

Per unó studio sül verso di Dante^

Ebben a tanulmányban és a következő válaszcikkben, a Poscritta-Ъяп is Federico Garlanda Dante 
verseléséről írott munkáját elemzi. Garlanda a Római Egyelem rendes tanára, aki meghívta Pirandellót 
munkája felolvasására, majd írásban is elküldte neki művét. Pirandello ennyi figyelmesség, valamint 
régebbi együttműködésük emlékének hatására komoly tanulmányt szentel Garlanda munkájának. 
Rendkívül alapos verstani, metrikai és nvch történeti műveltségről tanúskodik az elemzés, mindazonáltal 
ez a műveltség Pirandello számára csak eszköz az érvelése fő vonulatában: nem tudja elfogadni 
Garlanda legfőbb tézisét, miszerint Dante kereste az allitcrációkat müvében, azaz szándékos munka 
eredményeképpen alliterálnak. sőt. rímelnek verssorai. Pirandello szerint az igazi költő sohasem keresi a 
rímet - ezt esetleg lehették a latin költők, mert ők valóban nagyrészt gyártották verseiket - és mégis, sem 
az alliteráció. sem a rím nem tekinlehtő véletlennek.
Garlanda a maga tézisét Dante egy - Pirandello szerint félreértett - szavára alapozza, ez pedig a 
musaico. Dante a Convivio-ban beszél a költészet más nyelvre való lefordíthatatlanságáról: "E perö. 
sappia ciascuno ehe nulla cosa. per legame musaico armonizzata. si puö dalia sua loquela in altra 
trasmutare. sanza rompere tutta sua dolcezza c armonia"^ Mármost Garlanda a musaicot mozaiknak 
értelmezi, és így logikusnak tűnik, hogy mint a mozaiknak, a versnek is minden elemét megfontolva.

51 id. mű, in Saggi 1939. p. 421.
52 in: Ntiova Antológia, 1 novembre 1907, majd újra publikálva я/. Arte e scienza-ban 1908-ban; még in 
Saggi 1939, p. 339-356.
53 idézi Pirandello, in: id. mű, p. 342.



293

kigondolva teszi a művész, egymás mellé. Egv ilyen mozaikban aztán semmit sem lehel elvenni, vagy 
hozzátenni, anélkül, hogy az egész harmóniáját és lágyságát össze ne törnénk. Pirandello rámutat, hogy 
Daniénál ez a musaico egyszerűen zeneit, musicale-1 jelent, azaz. múzsától származót. A "cosa, per 
legame musaico armonizzata" a vers, a költemény. In vom musaico, arte musaicaf^
Pirandello a következőkben kifejti, hogy hogyan értelmezhető az, hogy a költő, a művész nem tudatosan 
alkalmaz a művészete hatásossá tételéhez elemeket, és mégsem tekinthető véletlenszerűnek a mű. A 
művészet és a tudomány sajátos kapcsolatára utalva itt a következőket mondja^: "Si sa che in ogni arte 
é indusa una scienza, non riflcssa peró. ma per cosi dire islintiva. giá ehe l'artista crcando. osserva per 
forza tutte le leggi dclla vita. /.../ l'artc ...ha pur sempre una sua logica. non giá innnessa e aggiustala da 
fuori, come un congcgno apparecchiato innanzi. ma ingenita, mobile, complessa. L'arte. nelle sue opere, 
riassuma insomnia tutti i rapporti razionali. tutte Je leggi ehe vivono ncll'istinto dell'artista, leggi a cui 
cssa obbcdiscc senza ncppurc averne il sospctlo."-’^ A művészet logikája, a művészetben megragadható 
tudomány azonban nem előre eltervezetten kerül a műbe, hanem annak formálódása közben, azzal 
párhuzamosan, az ösztönös háttértudás irányítása alatt. Hozzáteszi még. hogy a költői logika a 
szenvedély szabad mozgása, megindulása, elernyedése, hirtelen változása. Ez okozza cgy-cgy mondat 
hajlékonyságát, megindulását, megtorpanását. A lélek mozdulataira tehát felelnek a test mozdulatai, 
innen származtatható a vers mértéke is, mely ritmikussá teszi az érzelmet, és a modulációk, melyek 
megtörik a hétköznapi nyelv monoton folytonosságát.
A továbbiakban kitér a művészetről alkotott ítélet feladatára is. azaz hogy a kritikának nem elegendő a 
hatás alapján ítélkezni, hanem fel kell tárni a művészet hatásának az okát. működési mechanizmusát is. 
azaz a kritika tegye a művészet hatását az. ész. számára is megragadhatóvá. Ezt éppen a logica poetica, a 
költői logika megfejtésével teheti meg. azoknak a törvényeknek és elveknek a megmutatásával, 
melyeknek a művész öntudatlanul engedelmeskedik.
Hosszasan sorolja később, verstani, metrikai és nyelvtörténeti énekkel alátámasztva, hogy a versben a 
zenét nem külső, hanem belső, benne lévő elemekkel éri el a költő, és egyúttal vitatkozik is bizonyos 
verstani nézetekkel. Számunkra elegendő ennek lényegét abban összefoglalni, hogy a vers ritmusa a szó. 
a beszéd természetes ritmusán kell. hogy alapuljon, amit hangtani és nyelvtani törvényszerűségek 
irányítanak, és hogy minden másra alapozott verstani, metrikai szabály abszurd. Ezek a hangtani és 
nyelvtani törvényszerűségek természeti, változtathatatlan törvényszerűségként működnek, egyfajta 
természetes logikával. Vizsgálja az antik, zenéhez kötött és a zenétől eltávolodó költészet különböző 
ritmikai és metrikai sajátosságait, a hangsúly és az időmérték jellemzőit, és ezek összefügggését a költő 
indulati, gondolati tartalmaival. Megállapítja, hogy nem legitim a zenétől eltávolodott vcrsclésrc azokat 
a metrikai szabályokat érvényesíteni, amelyek akkor voltak érvényben, amikor a költészet és a zene 
összefonódott: a mai verselés zeneisége magában a matériában, a szóban kell, hogy legyen, nem 
származhat külső elemből.
Ami Dante versclését illeti. Garlanda több észrevételét dicséri, fenntartásokkal szól azonban bizonyos 
túlzott általánosításairól: nem áll pl. az, hogy Dante endecasillaho-i egy egyedüli jambikus-trochaikus 
mintára vezethetőek vissza, és példákat is hoz, részletes elemzéssel, más vcrsclési megoldásokra.

PoscriUa-5^

Ha az előbbi tanulmányt udvariasan becsületesnek lehet minősíteni, ami alatt azt értem, hogy a téma 
iránt nagyobb elkötelezettséget mutat, mint a szerző iránt (jóllehet vele kapcsolatban is igyekszik a 
pozitívumokat megragadni, mentes a személyeskedésektől és a megszégyenítéstől, azaz a 
becsületességén túl a figyelmesség és a finomság is erényei közé tartozik), ez az utóira! felháborodottan 
becsületes. Sistereg a jogos dühtől, személyeskedő és megszégyenítő, de nemes önuralommal nem 
Garlanda neki címzett durvaságait hánytorgatja fel - bár ez is oka. hogy még egyszer tollat ragad az 
ügyben -. csakis Garlandának a témával kapcsolatos melléfogásait és tudatlanságát bírálja, immár nem 
kesztyűs kézzel, és sokkal rövidebben, megértve, hogy az előző munkára is kár volt energiáit és 
figyelmét pazarolnia: Garlanda nem partner. Igazán élvezetes olvasmány, talán azért is. mert őszinte, 
mert sehol nem kell magát udvariassági okokból visszafognia, mint az előző tanulmányban, ami. talán

54 v.ö. pl. a musa szócikkel, ahol a rnttsa tőből származtatja a musica, museo, mosaico szavakat is. a 
musaico-t pedig megadja első sorban úgy. mint régi melléknevet, ami múzsával kapcsolatosat jelent, 
másodsorban mint a mosaico főnév antik változatát. Ami a musica-1 illeti, ezt így magyarázza: a múzsák 
művészeté, maga a művészet: " L'arte per cccellenza déllé Muse". A mosaicobnusaico főnévből képezett 
melléknév pedig a musivo, a Dizionario ilaliano ragionato. G.D'Anna Sintcsi. Firenze. 1988. szerint.
55 Az "Arte e scienza" c.tanulmányban is beszél a művészet és a tudomány sajátos kapcsolatáról: a 
Danle-cikk 1908-as, ív/. Arte e scienza címmel megjelenő kötetben való újrapublikálásakor ő maga is 
felhívja erre figyelmünket.
56 id. mű, in S’aggi 1939, p. 343.
57 in: La vita letteraria, 1907, n. 42. Még in Saggi 1939. pp. 357-362.



294

éppen e visszafogottság és fokozott figyelmesség meg aprólékos szakszerűség miatt kissé fárasztó a mai. 
metrikában egyébként sem iskolázott olvasónak. (Ami csak azt jelenti, hogy az őszinteség nem válik 
hátrányára a tudományos dolgozatoknak sem: nagyobb lesz az érvek hatása, kifejező ereje...)
Az előző tanulmányban szereplő érvei közül itt is szükségesnek tartja megismételni, amit az írói-költői 
alkotómunkáról, mint nem akart, de nem is egészen véletlenszerű folyamatról mondott, összhangban a 
művészi alkotómunkáról vallott felfogásával. Eszerint "certi suoni possono veramente non venire a caso. 
ma per una intima legge musicale di cui il poéta nell'atto di comporre non si rende conto, perché a 
questa legge obbedisce inconsciamente".Tehát sem az alliteráció, sem a rím nem véletlen, de nem is 
mesterkélt, kigondolt, keresett, utólagos "mozaik'-munkával előállított valami.
Nem véletlen, hogy éppen ez az. amit Garlanda - és mennyi Garlanda van^ . nem ért meg, hiszen ez a 
gondolat a korabeli, hagyományos, költészetről, alkotásról elterjedt, a retorikán iskolázott gondolkodás 
szerint valóságos rejtvénynek hat: hogyan lehet valami nem akart, és mégsem véletlenszerű? A 
művészetben működő öntudatlan tudomány jelenléte ugyanis kevesek előtt ismert, pláne elfogadott 
gondolat. Az sem véletlen, hogy éppen ez az. ami Pirandello számára olyan fontos, hogy ismét kitér rá: 
az alkotóművész méltóságának, sajátos, a retorika által nem leírható alkotói folyamatainak felismertetése 
számára - nemcsak mint művész, hanem mint kritikus számára is - kulcskérdés.

58id. mű, in Saggi 1939. p. 360.:" Bizonyos hangok lehelnek valóban nem véletlenszerűek, hanem olyan 
belső zenei törvényszerűség által megjelenőek, mely törvénynek a költő az alkotás pillanatában nincs 
tudatában, ugyanis öntudatlanul engedelmeskedik neki." (saját ford.)
59 "E purtroppo i Garlanda sono légioné!" Id. id. mű, in Saggi 1939, p. 361.: "És sajnos a Garlanda-félék 
egy egész hadsereget kitesznek!" (saját ford.)



295

2. A kibontakozás időszaka

Illustratori, áttöri c traduttori. ^

Pirandello egyik kulcsfontosságú tanulmányához érkeztünk. Azoknak a folyamatoknak a szempontjából, 
amik az alkotóban zajlanak, a tanulmány az eddigiek összefoglaló tablójának tekinthető, és egyúttal 
átvezetés a befogadás - korábban a kritika vizsgálatán keresztül már részben érintett - területére is. 
Pirandello érdeklődésének kiszélesedéséről van szó tehát, esztétikai értelemben: az esztétikai jelenség 
mindkét oldala - alkotás és befogadás - kezd lassan a látóterébe kerülni, jóllehet a művészet 
meghatározásánál még az alkotói oldal felől való szemlélés dominál.
Mint máskor, most is van egy olyan aktualitás, ami az írás apropóját adja: a Franciaországban elterjedi 
fotóillusztráció divatja, melyet regényekhez és novellákhoz mellékelnek. Ezúttal azonban nyilvánvaló az 
esztétikai kérdésfelvetés és esztétikai válasz megadásának szándéka: erre a jelenségre éppen azért 
reagál, mert egy esztétikai okfejtést kíván folytatni.
A fő téma az igazi művészet mibenléte, most olyan oldalról megközelítve, hogy konvertálható-e egy 
adott formában megvalósuló művészi alkotás más formába, vagy sem: más szóval: mi történik a művészi 
alkotással, ha megpróbálják "lefordítani". A"fordítás" ezúttal jelenti a más művészet formanyelvére való 
fordítást, tehát az irodalmi alkotás képzőművészeti illusztrációját, az egy adott nyelven megszülető mű 
más nyelven való interpretációját, illetve az írott drámai műnek a színház nyelvére való lefordítását. A 
konklúzió azonos: a fordítás ferdítés, nem lehetséges a forma megváltoztatása a tartalom megváltozása 
nélkül.
Ugyanakkor azt is felismeri, hogy ez a ferdülési folyamat, tehát az eredeti alkotói szándék megmásulása 
törvényszerűen bekövetkezik nemcsak a fent említett "fordítási" esetekben, hanem minden befogadáskor. 
Hogy mégsem tekinti azonnal reménytelennek a művészi közlés átjulását. azt azzal magyarázhatjuk, 
hogy nézete szerint a ferdülés csak akkor következik be, ha a befogadó "utána gondol" elsődleges 
élményének, akár azért, mert a maga számára, akár azért, mert mások számára rögzíteni akarja. Ez 
tulajdonképpen a kritika mozzanata is: mikor az elsődleges élményt az ész ítéletével is kiegészítjük. 
Ismét a kritika, az esztétikai megítélés, illetve tágabb értelemben a művészet befogadásának, 
működésének a problémájánál vagyunk tehát.
A tanulmányban a művészi alkotás a következő szempontokból lesz vizsgálat tárgya: mint a 
természethez valamiképpen viszonyuló tárgy, mint materiális megvalósulás, mint tartalom és forma, 
mint érzéki és eszmei létező.
Fel lehetne tenni - elsősorban filozófiai síkon szokták eddig megtenni - tehát azt az alapvető kérdést is: 
mi az. aminek a fordítása, interpretálása a művészi alkotás a maga materiális megvalósullságában? 
Azaz: mi a művészet lényegi tárgyal Más szóval mi a vízió tárgya, egyáltalán mi a vízió? Pirandello 
nem erre keresi a választ, talán azért, mert evidensnek találja. Az a második kérdés, hogy e tárgy 
megragadásában a matériának milyen szerep, lehetőség jut: a különböző művészeti ágak különböző 
matériáinak mennyiben tágak illetve korlátozottak a lehetőségei a "tárgy" megragadásában. Az pedig 
egy további kérdés, hogy az egyes művészeti ágak matériájának a megragadásában milyen szerepe van 
az eszköznek, a közegnek, amelyet a művész használ, a szónak, a hangnak, a képnek, stb. Pirandello 
érdeklődési körében, bár érinti az első kérdést is, mégis inkább a két utóbbi kérdés áll, nem utolsó sorban 
éppen a Croceval folytatott vitája miatt, hiszen számára nagyon is lényeges a művészet konkrét 
megvalósultsága. mint a művészi alkotás leglényegesebb jellemzője.
Croceval szemben meg kell védenie a művészi alkotás, mint érzékletes megvalósulás felfogását. Croce 
ugyanis azt állítja, lényegtelen a művészetben a közeg, a hordozó, a mi kifejezésünkkel élve a tolmács 
szerepe: a műalkotás akkor kész. mikor az alkotója fejében megszületik a vízió. A többi mellékes. A 
vízió és a kifejező eszköz közötti kapcsolat merőben külsődleges. Ezért nincs értelme a különböző 
művészeti ágak megkülönböztetésének sem, és a formának sem. Pedig nyilvánvaló, hogy ha nincs, nem 
lenne közvetítő közeg, azaz, ha a művészetnek nem lenne érzékelhető hordozója, a puszta eszme 
sohasem jutna el lélektől lélekig, tehát a művészet nem működhetne, mint művészet. Ennek a ténynek a 
nagyvonalú elhanyagolásában áll Croce tévedése. Pirandellót azonban éppen a működés kérdése érdekli, 
és emiatt most. c tanulmányban először, de aztán még több más alkalommal is vitába száll Croce ezen 
felfogásával.
A tanulmány 4 részből áll.
Az első részben tulajdonképpen mindjárt a művészet tárgyának a kérdése vetődik fel, de a válasz inkább 
negatív és körülírásos formában adatik. A művészet és a természet viszonyáról szólva, a francia 
"úgynevezett" realisták célkitűzését bírálja, miszerint a művészet célja a természet egyszerű utánzása. 
Ennek eredménye egy egyszerű fotográfia kellene, hogy legyen, ám a franciák művészete maga is

60 in: Nnova Antológia, ló.gcnnaio, 1908. Később ismét publikálva in: Arte e scienza. Roma. W. Modes 
Libraio-Editorc, 1908; még in Saggi 1939. pp. 229-246.



296

tanúsítja, hogy nem sikerül magukat a teóriához tartani: evidens számára a művészet és a természet 
közötti különbség, ha pl. Flaubert, vagy Maupassant műveit tekinti. Kár, hogy nem adja ennek az 
evidenciának részletesebb megvilágítását. Ami számunkra is kivehető a leírtakból, az az ábrázolásban 
megjelenő, tehát nem elleplezhető viszony a dolgokhoz, Flaubert ironikus viszonya a középszerűnek ítélt 
és ösztönösen gyűlölt valósághoz, vagy Maupassant felvetése, mely szerint az ember valóságát a biztos 
ösztönök és a bizonytalan elme szembenállása határozná meg. az emberi lény valóságos alapja tehát az 
állatisága, és ebben áll a biztos alap, mely megvédi őt a képzelet és az intellektus tévedéseitől.
A különbség, mondja Pirandello, a művészet és a természet között éppen a módosulás, melyet a 
művészet hagy a természet müvén, "La differenza tra natura e arte, costituita appunto dalia 
modifícazione ehe l'artc imprime alia natura...". Arisztotelész, Pascal, és sokan mások nem számoltak a 
dolgoknak a művész szellemében történő visszaverődésével, és úgy állították be, mintha pl. a 
festménynek nem lenne egyéb célja, mint az eredetire hasonlítani.
A következőkben a zenei illusztráció divatját veszi szemügyre. A libretto és a dráma különbségeit 
ecseteli a melodráma (opera) viszonylatában, ahol a szövegnek és a zenének egymásba ömölve és 
egyesülve egymással kellene a mű egészét megalkotnia: a librettó szövegének tehát olyan hiányt kellene 
ébresztenie az olvasóban, és olyan vágyat valami más iránt, amit csak a zene tudna kielégíteni. A librettó 
szövege tehát szinte olvashatatlan, csonka, nem egész alkotás kell, hogy legyen, szemben a drámával. Ha 
nem így van. az ahhoz vezet, hogy a zene fölösleges körítéssé válik, sőt, a dráma méltatlan 
bepiszkításává.
Ugyanúgy, mint egy verseskötet illusztrációi. A zene azért sért ebben az esetben, mert a sajátos, zenei, 
nem konkrét érzclemábrázolást a dráma precíz eszméi és megjelenítései közé keveri. A kép pedig azért 
sérti a verset, mert túlzottan meghatározza, szinte megmerevíti - ha éppen nem meghamisítja - a költő 
képeit.
Ez az esztétikai probléma nem újkeletű, mondja Pirandello, és Spencer, Lessing és Caylus nézeteit 
érintve Crocehoz érkezik.
Croce esztétikai ténynek a művészi víziót tekinti, és ennek kapcsolatát a fiziai ténnyel, a megvalósulással 
pusztán külsődleges dolognak. Ily módon a különböző művészi megvalósulások egymással való 
viszonyának esztétikai problémája számára nem létező.
Pirandello vitatja, hogy az esztétikai kommunikáció eszközei és a technika külsődleges kapcsolatban 
lennének a belső esztétikai ténnyel. Croce számára a művészi alkotás befejeződik a spirituális, értsd 
teoretikus tevékenységgel, Pirandello számára pedig éppen itt kezdődik', a technika ugyanis nem más. 
mint az. amikor a spirituális tevékenység (Pirandellónál értsd inspiráció^) fokozatosan olyan 
elmozdulásokban, áthelyeződésekben szabadul fel, nyilvánul meg, melyek ezt a spirituális tevékenységet, 
inspirációt a láthatóság, az érzékletességek nyelvére fordítják le. A tecnika, a kivitelezés tehát a forma 
szabad, spontán és közvetlen mozgása, létrejövése.62
A spirituális tevékenység, az inspiráció tehát egy folyamatos mozgás, mely önmagát érzékelhető 
valósággá fordítja le. Itt valóban hiányzik az idea, a művészi vízió, mint stabil pontként rögzíthető, de 
anyag nélküli, pusztán teoretikus létezés: a vízió (inspiráció) tehát csak akkor tekinthető létezőnek, 
amikor már anyaga is van. amikor önmozgása lefordította önmagát a mű valóságává. Az idea (vízió, 
inspiráció) ugyanis maga a forma, annak ideális, de nem statikus képe, spirituális tevékenység, mozgás, 
mely átfordítja magát materiális létezésbe. Inspiráció, mely a művész lelkében élve egv időben képzet, 
ideális létezés, és matéria, oly módon, hogy éppen a forma és matéria képzete. Az inspiráció, vagy a lelki 
tevékenység így, ebben az értelemben idea és matéria egyszerre, hasonlóan ahhoz a valósághoz, mely 
maga a mű: egyszerre (megvalósult) materiális és spirituális létezés. Nem igaz tehát, hogy a forma 
külsődleges az ideához, a vízióhoz képest, ugyanis a forma mozgó intuíciója maga az idea. a művészi 
vízió.
Pirandello ebben a kérdésben tulajdonképpen ugyanannak a gondolatnak a mentén ütközik Croceval. 
ami korábban a retorika, illetve az imitáció különböző fajtái ellen mozgósította, hogy t i. a művészi 
alkotás nem olyan, mint a mozaikkészítés, alkatrészek tudatos egybekomponálása. nem is egy eszme 
tükörfordítása valamely - közömbös, hogy milyen - hordozó nyelvre. Pirandello az alkotás lényegének a

61 A szövegben később szerepel az inspiráció kifejezés, bár csak a szövegkörnyezetből ítélhetően 
azonosítható értékben az attivitá spirituales1 al. Később azonban majd látható lesz, hogy az altivitá 
spirituale tulajdonképpen az intuíció, kifejezés, amit Croce is használ, persze, más értelemben, mint 
ahogy Pirandello: az intuíció Crocenál ugyanolyan testetlen idea, mint az attivitá teoretica, s 
Pirandellónál ugyanúgy a materiális megvalósulás eszméjétől terher spirituális létezés, mint ahogy az 
inspiráció is.
62 v.ö. id. mű, in Saggi 1939, p. 231.: "Per me, la tecnica, insomnia, é Pattivita stessa spirituale che man 
manó si libera in movimenti che la traducono in un linguaggio d’apparenze; la tecnica ё il liberó, 
spontaneo e immediato movi mentő della forma. Dallo spirito del piltore il quadro disccndc nelle dita di 
lui, le muove, c non ccssa di agirc se non quando esso si ё riflesso su la tela."



297

megragadására törekszik, erről van egv eredeti intuíciója, amelyet egyre pontosabban képes kifejezni 
különböző írásaiban.
Érdemes szót ejteni még. utalásszerűén, arról is. hogy itt megjelenik a műalkotással kapcsolatban a 
valóság (reállá) kifejezés: a mű kivitelezésének fent leírt folyamata ugyanis egy olyan valóság 
megalkotása, ami látszat: látszat, mert kép, de valóság, mert érzékletes.”-3 Materiális és spirituális 
létezés - egyszerre.
Jelen pillanatban arra kell felfigyelnünk, hogy egyáltalán nincs szó a valósággal kapcsolatban semmiféle 
tükrözésről, ábrázolásról: egyértelműen a valóság alkotásáról van szó.
A következőkben Pirandello még visszatér a költészet és festészet közötti különbségre, amennyiben a 
festészet időbclileg és térben korlátozott a költészethez képest. így jut az érzékelés, a percezione 
momentumához, és fogalmazza meg annak viszonyát a műalkotáshoz: a műalkotás nem észlelés, 
azonban az észlelés eredményei által szabályozott. Egy egyszeri, szintetikus észlelést nem lehet széttörni, 
benyomások rendszerére (sistema di sensaziorti) szétszedni: ha így tennénk, úgy járnánk el, mint a 
tudomány, és a személyt nem pszichológiailag, hanem logikailag ragadnánk meg. A festő észlelése egy 
pillanat ábrázolását teszi lehetővé a tér adott pontjához kötötten, a költő észlelése pedig időben egymás 
után következésükre irányul. Ez nem jelenti azt, hogy a költő nem írhat le. azt azonban igen, hogy úgy 
nem, mint a festő: a térben és időben rögzített, kimerevített pillanat észleletének festői részletességű 
leírása módján.
Hogy akkor hogyan? Nem lehet megmondani, mondja Pirandello, de forduljunk talán Daniéhoz, vagy 
Homéroszhoz, náluk elég példa található.
Mindeneseire a festészet költészethez viszonyított korlátozottsága okán világos, hogy miért nem lehet 
egy költeményt illusztrálni: mivel a festő éppen azt, ami a költeményben mozgásban van, az érzelmet, 
nem tudja visszaadni; a látható érzelem legfeljebb statikus érzet, benyomás, vagy rikító kép lesz.
A második részben a lehetetlenség egy másik területére kalandozik: a hűséges interpretáció 
lehetetlenségére a színházban. Továbbviszi az illusztráció képét: mi más lenne a színpad a drámai 
művészetben, mint egy nagy. mozgó élőkép, s kik a komédiások, ha nem illusztrátorok? Sajnos, itt 
nélkülözhetetlenek, mondja Pirandello.
A drámai művészet azt a csodát viszi véghez, hogy olyan élő alakokat teremt, akik a saját életüket élik, a 
regény vagy a novella leíró vágj' narratív támasza nélkül. Mintha egyszeresük kiugranának a könyv- 
lapjai közül, és önálló életre kelnének. Kép, amely többször viszatér még. nyilván azért, mert olyasmit 
ragad meg. ami Pirandello számára lényeges. Hogy az eposz, a történelem vagy a novellák világa életre 
keljen, az szükséges, hogy a drámaíró megtalálja a cselekvő szót, azt, amelyik él, mozog, ami maga az 
esemény: a közvetlen kifejezést, a cselekedettel azonos természetűt, az egyetlent, amit abban a 
helyzetben az a szereplő mondhat, azt a szót. amit nem lehet kitalálni, mert születik, együtt az alakkal. 
Persze csak akkor, ha a szerzőnek sikerült olyan mértékig azonosulnia szereplőjével, hogy úgy érzi őt. 
ahogy az érzi magát, úgy akarja őt, ahogy az akarja önmagát. Ismert gondolatok és szavak, a L'azione 
parlata-bói.
De tovább is lép. Ez az a legalapv etőbb jelenség, mondja, ami minden műalkotás megv alósításában jelen 
van: egy kép, amely arra irányul, hogy megvalósítsa önmagát, hogy önálló, matériái kapott létezőként 
kipattanjon a művész szelleméből, és rajta kívül (is) valósággá legyen. A koncepcióból a 
megvalósításnak élőként kell előjönnie, s életét abból a mozgásból kell kapnia, ami benne rejlett, abból a 
koncepcióból, amely valósággá akart válni és élni. Megismétli, hogy olyan valóság alkotásáról van szó, 
amely egyszerre materiális és spirituális, mert érzékletes kép. Azt is hozzáteszi itt, hogy a koncepciónak, 
mely adott módon szerveződőit képeket jelent, olyan adott módon szerveződött mozgáskomplexum kell, 
hogy megfeleljen, melyet ugyanazok a viszonyok mozgatnak, és olyan látható testei, megvalósulást 
képesek alkotni, melyek egyáltalán nem törik meg a koncepció spirituálisán már kifejeződött 
harmóniáját. Röviden: a kivitelezésnek hordoznia kell ugyanazokat a vonásokat, mint a koncepciónak.
Itt tulajdonképpen, nem explicit módon ugyan, de éppen annak a legelső fordításnak, azaz a művészi 
kivitelezésnek, a művészet technikai nyelvezetének a kérdése vetődik fel, ami tulajdonképpen a 
koncepció lefordításának a foly amata a mű nyelvére, s amely fordítás sikertelensége eredményezi a rossz 
műveket. Az. előbb nem is szerepelt a koncepció fogalma, hely ette inspiráció, vagy a crocci terminussal 
idea szerepelt.
Ami új vonás az eddigi gondolatokhoz képest, az az, hogy a megvalósulás él. nem csupán érzékletes: 
vagyis érzékletessége olyan mértékű, hogy önálló létezést kölcsönöz neki; nem pusztán valóságosságot, 
hanem önállóságot is. Ez a hatalma pedig a megfelelően megtalált, azaz megszületett szónak van. a 
l'azione parlata-пак. Megérkeztünk - vagy inkább visszaérkeztünk - tehát a kifejezéshez, a szóhoz.

63 v.ö. ibidem: " L'esccuzione insomnia é la concezionc stessa, viva in atto. All'ispirazione delfartista 
non succede il lavoro a freddo dell'artigiano. Si tratta di creare una rcaltá ehe. come l'immagine stessa 
ehe vive nello spirito dell'artisla, sia a un tempo, materiale e spirituale: un'apparenza che sia l'immagine. 
ma divenula sensibile."



298

aminek halalmában áll. hogy valóságot teremtsen. Ha sikerül a "fordítás", azaz a koncepció alakja ki 
tudja mondani a szói. akkor megtörténik a csoda: az alak életre kelhet.
Érdekes azonban, hogy Pirandello most nem erről a legelső fordításról beszél itt, hanem a másodikról: 
arról, amikor a leírt drámai műből, azaz a szó hatalmával életre keltett alakokból, világból az élő emberi 
test és lélek által életre keltett alakok lesznek, a drámából színházi alkotás válik.
Számunkra ma, közel száz évvel Pirandello dramaturgiai zsenialitásának tanulságai után nyilvánvaló, 
hogy fizikailag lehetetlen, hogy ugyanaz az azonosulás, mintegy visszafelé, megtörténhessen, ami akkor, 
amikor a drámaíró fejéből kipattant az élő alak: a drámaíró azért azonosult alakjával, hogy az "testet 
ölthessen". azaz érzékletes képpé, valósággá válhasson. Ám a színésznek megvan a maga reális, fizikai 
valósága, első akadályként az előtt, hogy az az alak lehessen, aki a drámaíró koncepciójában élt. és a 
szavak hatalmából kapta materiális-spirituális valóságát. Neki először nem is testet, hanem lelket kell 
adnia a holt betűnek, majd ismét testet, a saját testén keresztül: és ez úgy megy. hogy a szó testébe zárt 
lelket kell felszabadítania, és olyan mozgássá alakítania, hogy immár nem a szó, hanem az élő test és 
lélek hatalmából áll elénk egy valóság, aki persze nem azonos a színésszel - minthogy a drámaíró 
kreatúrája sem volt azonos a drámaíróval - de ez a színész alkotta valóság is. mint minden művészet, test 
és lélek, matéria és spiritualitás. "mintha". Spirituális, amennyiben képe valaminek (most annak a 
koncepciónak, pontosabban szólva interpretációnak a képe. amelyet a színész készitett az írói szóban 
materializálódott alakról magának) és materiális, amennyiben ez az interpretáció, ez a materiális szó 
nyomán újraalkotott, spiritualizálódott kép testet kapott, egy színész saját testéi, ahogy már utaltunk rá. a 
lehető legközvetlenebb nyelvel és eszközt, ami művészi kifejezésben lehetséges.
De a színész művészete a másik feltételnek sem felelhet meg. hogy benne is úgy éljen az alak, ahogyan 
az a drámaíróban élt: egyszerűen szólva azért, mert az alak nem az ő kreatúrája. Hozzá csak úgymond 
fordításban jut el, s neki rekonstruálnia kellene az eredetit.. .ez valóban lehetetlen. Még akkor is az lenne, 
ha pontosan "érti a szöveget": más ugyanis az a nyelvezet, amire neki fordítania kell.
Pirandello egyelőre így konstatálja a szomorú tényt: a színésznek, ha nem akarja, hogy a darab írott 
szavai úgy szóljanak a szájából, mint egy fonográfból, muszáj újraalkotnia az alakot, azaz. a saját 
módján meg kell alkotnia: a már kifejezett kép vissza kell, hogy térjen a színész, szellemébe, hogy ő olt új 
alakot, formát, (fordítást), kifejezést találjon neki. amellyel a színpadra viheti. Az ő művészi 
kivitelezésének is élő alakot kell létrehoznia, mégpedig olyat, ami az ő saját koncepciójának a potenciája 
által jön mozgásba és találja meg azokat a mozdulatokat, amik az ő saját képéből sugalmazottak. és 
amikkel az. alakok nemcsak önmagán belül, hanem vele és benne öltenek lelket és testei. Lehetséges, 
hogy mindeközben a költő alakja ne változzék? Lehetséges, hogy egyik lélektől a másikig az alak - a 
művészi közlés - ne változzék? Nem: lehet, hogy a szavai ugyanazok, de az alak maga nem: mert a 
színész újraalkotta magában, és a kifejezés - nem a szavak - a hang, a gesztus, a test az övé.
Ez tehát a fordító esete.
És, tegyük hozzá, általában az. interpretáció, és általában a befogadás esete. Minden befogadáskor ez 
történik, csak nem derül ki olyan látványosan, mint a színész esetében. Pirandello idején ez. a felismerés 
azonban meglehetősen sokkoló lehetett, és meglehetősen új is: ahogyan ő megértette a színész 
munkájának a lényegét, az sokáig egyedülálló volt. Sztanyiszlavszkijt lehet említeni, aki czidőtájt 
hasonlóan zseniális felismeréseket tett a színész gyakorlati munkájáról, de ő színész, és rendező, nem 
pedig író volt; a színész munkájáról szóló könyvét pedig jóval később, 1938-ban publikálta.^ 
Sztanyiszlavszkij gyakorlati konzekvenciái tulajdonképpen Pirandello elméleti felismeréseit igazolják.
A harmadik rész összefoglalja, amit az illusztrátorról, a színészről és a fordítóról egyaránt el lehet 
mondani: hogy egy már kész. művészi alkotást kell egy másik nyelvre lefordítaniuk. Egyetértőleg idézi 
Crocct és Dantei, akik a költészet fordítását lehetetlennek találták, és Pascoli gondolataiból is idéz. vele 
azonban már nem ért egyet a fordítás lehetetlensége okának a megfogalmazásában. Pascoli idéz cgv 
német filológust, aki szerint fordításkor a külső megváltozik, a belső azonos marad, vagy másképp, a 
lélek marad, a test változik. Úgy találja, nem helyes testről és lélckről beszélni a fordítás kapcsán, mert 
ha a test változik, a lélek is változik. Pirandello helyesli azt a gondolatot, miszerint a test megváltozása a 
lélek megváltozását eredményezi. Csak azzal nem ért egyet, hogy mi jelenti a testet és mi a lelket a 
műalkotásban. Sok esztéta beleesett már a hibába, hogy a formát mint külsődlegesét tekinti. De ha már 
el is választanánk a művészi tartalmat a formától, akkor is a test az a gondolat lenne, a lélek pedig a 
forma. Egy írói gondolat jól lefordítható egy másik nyelvre; ami nem adható vissza a másik nyelven, az. 
éppen a lélek, a forma, ami tulajdonképpen a minden, a művészetben. Az nyilvánvaló, hogy ha a testet, 
tehát a gondolatot megváltoztatjuk, akkor megváltozik a lélek, a forma is. De megőrizve a testet, 
lehetséges-e neki új lelket adni. más kifejezést? Ezt kísérli meg a fordítás, és ez olyan, mintha egy 
holttestbe akarnánk lelket lehelni: lehetetlen.
Ez a rész ismét jó alkalom arra, hogy a művészet mibenlétéről értekezzen, különös tekintettel az emberek 
és viszonyaik ábrázolására.

64 Sztanyiszlavszkij munkája magyarul 1950-ben jelent meg. A színész munkája összefoglaló címmel. 2 
kötetben: Az átélés iskolája. Az alakítás iskolája. Budapest, Hungária, 1950.



299

Amit ki kell emelnünk, az az. hogy a valóság és az igazság kerülnek szinte ellentétes viszonyba, amikor 
azt állítja a művészetről, hogy a hétköznapi valósághoz képest kevésbé reális, viszont sokkal igazabb. 
Igazabb. mert elvon, egyszerűsít, sűrít, de nem abban az értelemben, hogy tipizál; a művész idealizál.
A valóság, a reaha jelentése itt az, hogy hétköznapi, az élet valósága a maga esetlegességeivel, 
közönséges részleteivel, akadályaival. A művészi valóság, a teremtett valóság, amiről korábban szó volt. 
az más. ezért nem is a valóságosság a legfőbb jellemzője, hanem az. hogy igaz. Valóságossága annyiban 
volt, mint láttuk, hogy érzékletes, tehát érzékelhetően megnyilvánult létező.
A negyedik részben az esztétikai kritika lehetőségei, problémái a téma. Éppen a fentiekkel 
összefüggésben az esztétikai érték megítélésének eszközeként felfogott "fordítási" próbák ellen tiltakozik; 
hogy pl. egy költemény értéke aszerint legyen megállapítható, hogy mennyiben fordítható le festett 
képpé, vagy egy írott dráma értéke aszerint, és csak aszerint, mennyiben állja meg a helyét a színpadon. 
Ezen a ponton, tehát az értékelés, a megítélés lehetőségének a vizsgálatánál kikerülhetetlenné válik a 
hétköznapi befogadás aktusának a körüljárása is. Megállapítja, hogy ha létrejön a mű lélektől lélekig 
való átjutása. a fent elemzett fordítás során létrejövő átalakulás, megváltozás kikerülhetetlen. Minden író 
ismeri a fájdalmas vagy furcsa meglepődést, mikor olvasója olyasmihez gratulál neki. amit egyáltalán 
nem állt szándékában közölni, sőt, fogalma sem volt róla, hogy müvében megtalálható.
És éppen ebben áll a kritika óriási nehézsége.
Mindenekelőtt azt kell felismerni, mondja Pirandello, hogy a világ rajtunk kívül is létezik, és 
különbözőképpen létezik, mint az az idea. amit mi alkottunk róla. Akkor látjuk tehát jól. nem 
egyoldalúan a világot, ha hagyjuk úgy létezni - önmagunkban - ahogy az nélkülünk is létezik, úgy 
érezni, úgy látni azt. ahogy ez a rajtunk kívüli világ érzi és látja önmagát. Ismerős ez a gondolatmenet: 
az alkotóművész tudatában egymás mellett létező külön tudatok lehetősége tulajdonképpen az alkotó 
"objektív" ábrázolása lehetőségének a bizonyítéka, illetve biztosítéka.
Nem pontosítja Pirandello, csak a kontextusból adódik, hogy ez az elvárás érvényesíthető úgy a 
kritikussal szemben, aki a müvet, mint rajta kívül álló létezőt kellene, hogy magában újra. önmagával 
azonosan felépítse, mint az alkotóval szemben, aki a külső valóság tényeit kellene, hogy úgy hagyja 
önmagában létezni, ahogy azok nélküle is léteznének.
Pirandello ebben a passzusban visszatér a valóság ábrázolásának egv korábban megfogalmazott 
követelményéhez: ábrázolásunkban a lehető legközelebb kell kerülnünk ahhoz, hogy a rajiunk kívüli 
világot olyannak lássuk és érezzük, ahogyan az látja, érzi önmagát. Ez nagyon nehéz, mondja 
Pirandello, és mindössze ez a megállapítás jelzi, hogy tudatában lenne, hogy a tanulmány eddigi 
szakaszában éppenséggel nem a nehézségét, hanem a lehetetlenségét ecsetelte ennek az önmagunkban 
történő "valóság-realizálásnak", jelentse mármost ez a művész valóságábrázolását, a kritikus 
befogadását, vagy az illusztrátor, a fordító, a színész mű-befogadását.
Pirandello a fejezet további részében, a befogadás általános nehézségeinek konstatálása után. valamint a 
tárgy önmagunkban való és egyben saját természete szerinti realizálásának nehézségét felismerve más 
irányt vesz. mint fenti gondolalmenclünkben tettük: ismét a színész munkájára tér át. Tulajdonképpen 
azt boncolgatja, lehet -c a fordítás jobb. mint az eredeti. Nyilván akkor lehet, ha az eredeti "nem tudta" a 
tárgyat a saját természete szerint felismerni és kifejezni, azonban a fordító - a befogadó, a színész, a 
kritikus - ezt meg tudja tenni, mintegy helyette. A fentiek fényében arról lenne szó. hogy a befogadó 
saját tárgyképét nem találja azonosnak a kifejezett művel, és helyesbíti a müvet. Ezt a helyesbítést a 
színész például minden további nélkül megteheti, hiszen maga is alkot, mint láttuk, a hétköznapi 
befogadótól eltérően, akinek nincs módjában az alkotó kifejezése iránti nemtetszését egy új tárgykép- 
mcgvalósítássá, azaz ez esetben színészi alakítássá transzponálni. A fordítók és a kritika befogadása 
tehát jelentős mértékben eltér a "csak" élményszinten befogadókétól: előbbieknek módjában áll 
meghamisítani, újraértelmezni saját szájízük szerint az eredeti - általuk esetleg "rossz"-nak ítélt művet, 
míg az utóbbi legfeljebb nemtetszését élheti ál. Pirandello azt mondja, ilyen esetben a fordítás az eredeti 
és az eredeti a fordítás. Ragaszkodik tehát ahhoz, hogy a tárgy saját természete létezik, mégpedig olyan 
objektivitásként, amit fel lehet ismerni - vagy a művésznek, vagy ha neki nem sikerül, hát a "fordító"- 
nak.
A továbbiakban a művészben és a nézőben, a színészben létrejövő analóg érzelemről beszél: a színésznek 
ugyanazt az érzelmet kell átélnie, mint amit az alkotó, az alkotás során. Itt megjegyzi, hogy az alkotás 
során működő gondolat az író számára szinte mint érzelem működik, mert ítéletét nem analízis, hanem 
benyomás útján közli az íróval. Ugyanígy kell eljárnia a színésznek is. Hangsúlyossá teszi az átélést:, 
nem az analitikus, hanem az impresszió általi, egészében való megítélés nélkülözhetetlenségét.
Itt a művészet hatásmechanizmusáról van szó: arról a csodáról, amit a műalkotás sajátos, fiktív létezése 
és e konkrét megvalósullságának minősége folytán hoz létre: az azonos érzelem befogadóban való 
kiváltásának a képessége. Ez a képesség a mű formájában, megvalósultságában tud hatássá válni, de 
létrejövésénck a módja az. ami garantálhatja a megfelelő formát.
Pirandello szól arról is. hogyan történik az író koncepciójának, a mű csírájának a létrejötte: az író 
egjszercsak az élet egy, mások számára esetleges, jelentéktelen részletéről hirtelen benyomást, egv 
érzelmet szerez. Ugyanígy a színésznek is képessége van arra, hogy megérezze egy szerepben, vajon



300

életre tudja -e kelteni. Ez úgy értelmezhető a fenti elemzés fényében, hogy az, hogy a színész alkotása 
megvalósulhat-c a leírt szerep saját természete szerint, az attól függ, hogy a szereppel való 
találkozásakor tud-e vele azonosulni, nem hideg analízis, hanem érzelem, átélés formájában, ráismer-e 
arra, hogy ez az övé. (Persze, potenciálisan, hiszen az alakítás létrejöttéig még sok munkája van hátra.) 
Pirandello itt sajnálkozva állapítja meg, hogy a színházak világában meglehetősen nehéz ennek a 
konzseniális munkának a megvalósulása. Ennek az az oka. hogy a színész a műalkotásban nem a 
művészi igazság egy magasrendű kifejeződését látja, csak a saját, fiktív realitású színpadi cselekvésének 
az alapanyagát.
Itt meg kell állapítanunk, ahogy maga Pirandello is később, önkritikusan, megtette, hogy nem ismerte fel 
a színpadi fikció és az írói fikció alapvetően azonos természetét, sőt, azt sem. hogy túl azon, hogy a 
művészi fikció működése szempontjából a színpad, a színház a legjobban megfigyelhető példát adja. a 
létező legplasztikusabb fikciót képes létrehozni. Pirandello egyelőre csak azt a fikciót látja, ami a 
színpad papíregét jelenti, tehát azt, ami különbözik a valóságostól, nem azt. ami megegyezik vele. ami 
benne valós. sőt. igaz. Nem lehet csodálkozni ezen: hiszen épp ez a megtévesztő összekeverhetősége. 
már-már összeolvadása a valóságnak és a fikciónak a színházban okozza a színészi művészet óriási 
hatáslehetőségét is. (Érdekes módon sokkal később, amikor a hangosfilm megjelenik, kezdetben 
ugyanilyen elutasító lesz vele: kép mivoltát rója fel neki - ahogy most a színpadnak a papíreget - és azt. 
hogy mennyire disszonánsnak hat a képi valóságban létező ember a saját igazi hangjával.)
Aztán kárhoztatja a színészre írott szerep gyakorlatát, amely megakadályozza az írói fantázia 
spontaneitásának és kreativitásának a működését, olyan módon alkot, hogy egy előzetes eszmét a színész 
meglévő személyébe öltöztet, megerőszakolva ily módon a helyes művészi alkotás folyamatát. Ezek 
rabszolga müvek, magának a színésznek a rabszolgái, nem lehetnek művésziek, mert a művészet szabad. 
Nem a dráma alkotja a személyt, hanem a személy a drámát, benne születik meg a dráma. Alihoz, hogy 
a drámai cselekvés élő és szemünk előtt zajló cselekvés legyen, karakterre л ап szükség, olyan szabad, 
emberi személyiségre, akiben az eszme (a dráma eszméje) mint érzelmi mozgató tud megnyilvánulni. 
Mármost a karakter annál magasabb rendű, minél inkább a saját természete szerint alkotta meg őt az író. 
azaz minél kevésbé kényszerítette rá a saját - vagy más -akaratát. Ez azt is jelenti, hogy az akcióknak 
nem passzív elszenvedője lesz. hanem minden cselekedetében megnyilvánítja saját egész leinél és 
ugyanakkor konkrét létezési formáját is. Ezt alighanem úgy kell érteni, hogy bár a színpadon, a 
drámában az alak életének, cselekvésének csak egy konkrét szegmensét ismerjük meg. ennek a 
szegmensnek az egész alakot kell képviselnie. Vagyis konkrét, darabbeli realitása mögött, amögött az 
esetleges, véletlenszerű realitás mögött ott kell hogy álljon az alak egész igazsága, a meglátott 
valóságosság mögött a nem látható - mert a darab konkrét eseményeiben nem megírt - valósága is. 
Milyen szépen kifejezi a jól megírt drámai karakter a művészet paradigmáját: a konkrétban 
megragadható teljességet, ennek érzékelhető, tehát konkretizált kifejezését és e kifejezés v isszautalását a 
teljességre!
Ilyenek Shakespeare karakterei, mondja Pirandello. És ezért van a színház illusztrátorainak nehéz dolga 
velük. Csak kevesek tudják e grandiózus figurákat saját magukkal megtölteni.
A színházzal kapcsolatban a köv etkező konklúzióhoz jut: ha a színházban valóban eredetit akarunk, és 
nem egy már meglévő alkotásnak a fordítását, akkor ez a cowwedia deU'arte: embrionális séma. és a 
színész szabad alkotása. Az a tulajdonsága, hogy triviális, nem is lehet más, mivel improvizáció, és 
emiatt nem valósíthatja meg a művészi alkotás leglényegesebb tulajdonságát: a sűrítést, egyszerűsítést, 
az idealizálást.

Arte e scienza/’^

Ez az a tanulmány, amely Pirandello első elméleti jellegű kötetének címadója, és egyúttal az első 
kifejezetten esztétikai problémafelvetés, legalábbis a korabeli metafizikai esztétika horizontjai szerint. 
Nemcsak e címadó tanulmányban, hanem az egész kötetben folytatódik az előző tanulmányban 
megkezdett vita Croceval, és folytatódik a metafizikai esztétika hadállásainak bombázása a 
természettudományok - a pszichológia, a fiziológia - oldaláról megerősítve.
A tanulmány három részből áll. Az elsőben az esztétikai kritika tudományos megalapozásának 
lehetőségeit vizsgálja, a másodikban Croce tudomány- és művészctfelfogását, illetve intuícióelmélctél 
bírálja, a harmadikban összefoglalja saját álláspontját tudomány és művészet kapcsolatáról.
Az első részben az Alfred Bind - féle csodálatos pszichofiziológiai kísérletekről szólván úgy gondolja, 
hogy a tudomány sokat segíthetne az esztétikának a művész és a művészeti alkotófolyamat mélyebb 
megértésében, olyan kérdések megértésében, amelyek a művészet lényegéhez tartoznak, azonban a 
metafizikai alapokon művelt esztétika kizárja vizsgálatukat. Másrészt sajnálkozik, hogy a tudomány 
bizonyos túlkapásai akadályozzák esztétika és tudomány egymásratalálását. és hosszan ecsetclgeti c 
túlkapásokat.

65 in: Arte e scienza. Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908: még in Saggi 1939, pp. 179-197.



301

A második részben Croce 1902-es eszlétikáját tulajdonképpen alapjaiban támadja meg.
Önkényesnek találja először is az intuitív megismerés és a fogalmi megismerés Croce által 
különválasztott kategóriáit, mondván, hogy a tudat valóságos tevékenységeit nem lehetséges ilyen 
módon szétválasztani, ez csak absztrakció. A tudat tevékenységei ugyanis elszakíthatatlan kapcsolatban 
és folyamatos kölcsönhatásban állnak egymással. Önkényes továbbá az is. hogy a művészetet az első 
"lépcsőre" helyezi, azaz a ludat tevékenységének csak egy részét veszi figyelembe, amikor a művészetet 
vizsgálja. Következésképpen az erre épülő esztétikai rendszer sem lehet más. mint elvont, csonka és 
kezdetleges.
Pirandello nem ért egyet azzal sem. hogy a művészet csupán teoretikus, ezen belül intuitív tudati 
tevékenység, tehát megismerés, és mint ilyen, szembeállítható a szellem praktikus tevékenységeivel, 
melyek megváltoztatják, alkotják a világot. Szerinte a művészet magában foglalja a dolgok 
megváltoztatását, az alkotást is. nem puszta megismerés. Hogy mennyiben, milyen értelemben alkotás. 
azt ebben a tanulmányban abban igyekszik megragadni, hogy a művészet egyrészt szubjektív tudati 
reprezentáció, másrészt konkrét, materiális kifejezés is. (Amennyiben szubjektív, annyiban nem csupán 
megismeri, "tükrözi", hanem alkotja is a világot, és amennyiben kifejezésben materializálódik, annyiban 
is alkotás, ma úgy mondanánk, egy virtuális valóság létrehozása, az igazi, "külső" valóság mellett.)
Mint mondja, Croce kizárja a művészeti megismerésből az érzelmeket, az akaratot, egyáltalán a 
pszichikai matériát, számára a művészet forma, azaz tiszta intuíció: elméleti, de nem tudatos 
tevékenység. Ezáltal éppen a művészet legjellemzőbb oldalát zárja ki a vizsgálatból, és így a művészet 
semmiben sem fog különbözni az automatikus tudati reprezentációktól. A Crocc értelmezése szerinti 
művészeti megismerés csak egy absztrakt tárgy, egy tárgyiasult dolog megismeréséhez vezethet, melyet 
bármely természettudomány is fel tud mutatni. Míg a természettudományban az ok-okozat vastörvénye 
uralkodik, Croce esztétikájában az intuíció-kifejezés egyenlet. Eszerint az esztétikai tevékenység (tehát a 
kifejezés) egyáltalán nem függetleníthető az intuíciótól.
Croce esztétikája a művészeiben a fizikai világ törvényeihez hasonlóan merev és mechanikus 
szabályszerűségek érvényesülését tételezi fel. Az esztétikai tény a fizikai tény tulajdonságaival bír: 
szükségszerű, merev, nincs célja és csak mennyiségi értéke van.
Itt azt kell észrevennünk, hogy Pirandello az esztétikai tény létrejöttének folyamatát, körülményeit, a 
formálás aktusát magát tartja lényegi vonásnak a művészet mibenléte szempontjából. Nem azt vitatja, 
hogy a művészet intuíció-e. hanem azt. hogy meghatározható-c pusztán azzal, hogy intuíció. Ebből a 
szempontból persze nem mellékes az sem, hogy hogyan definiáljuk magát az intuíciót.
A következő vitapont éppen az intuíció fogalmának értelmezése miatt alakul ki. Pontosabban akörül, 
hogy a művészet mibenléte szempontjából mit kell intuíció alatt érteni, milyen lelki-tudati működést. 
Tulajdonképpen arról van szó, hogy Pirandello szerint többféle tudati tevékenységet kellene 
megkülönböztetni a külső világ felfogásakor: pl. képzeletet, észlelést, benyomást, vagy nevezzük úgy: 
hétköznapi intuíciót, mely akaratunktól függetlenül jön létre és létezik, és intuíciót, vagyis művészi 
intuíciót, melyben tudatosult, sőt, akarati mozzanat is található, és inkább az inspiráció, esetleg az 
interpretáció fogalmával lenne leírható. Akárhogyan is nevezzük, a lényeg az, hogy a művészet 
szempontjából vizsgálva legalább kétféle tudati ábrázolás, "intuíció" van, és a kétféle tudati ábrázolás 
között a különbség a tudatosulás és a szándékosság mozzanataiban van. Pirandello a tanulmány ezen 
részében nem tesz saját állításokat az intuícióra vonatkozóan, csak Crocc megállapításait boncolja, és 
annak ellentmondásait igyekszik kimutatni. Később is elég nehezen lehet megállapítani, ő mit ért 
pontosan az intuíció fogalmán, miután a harmadik részben nem ezzel a fogalommal illetve kifejezéssel 
dolgozik, mikor a művészet sajátos természetét Crocetől eltérően igyekszik meghatározni. (Végső soron 
azonban be kell látnunk, hogy a vita egyik szereplője sem ad minden szempontból kielégítő definíciót az 
intuícióról - ami persze egyáltalán nem csoda a tudomány akkori állását figyelembe véve. Növekszik a 
diszkrepancia, ha azt is tekintetbe vesszük, hogy egyikőjük a hagyományosabb filozófiai terepen 
mozogva használja a fogalmat, a másik a modern lélektan eredményeit is figyelembe vév e értelmezné.) 
Az első vitapont az. hogy' az intuíció lehet-e absztrakt cselekvés.
Crocc szerint az intuíció a szellem cselekvése, az alkotó/formáló szellem aktusa. Nem egy konkrét, adott 
formál, minőséget, létmódot adó cselekvés (mert ekkor nem teoretikus, hanem praktikus szellemi 
tevékenységnek kellene lennie), hanem absztrakt cselekvés. Csak mennyiségi különbséget tesz általában 
az intuíció cs a művészi intuíció között: művészet és nem művészet között az impressziók és intuíciók 
szintjén meghatározhatatlan, csak tapasztalat útján megállapítható és mennyiségi különbség van.
Croce számára csak a valóságról alkotott benyomás tárgyiasílásáról, kifejezéséről van szó, nem pedig a 
valóságról adott szubjektív interpretációról, mondja Pirandello, és saját álláspontjával összhagban 
Cesareora hivatkozik^", aki Crocetól eltérően szintén különbséget tesz egyszerű és művészi megismerés, 
egyszerű és művészi intuíció között. Az első esetben, a hétköznapi intuíció esetében az észlelő meg van 
győződve róla. hogy a külső valóságról alkot egy képet, mely mindenki számára egyformának kell, hogy

66 Cesareo, G.A., "La critica estetica", in: Critica militante, Messina, Trimarchi, 1907. idézi Pirandello, 
id. mű, op. cit. p. 186.



.102

tűnjék. A második esetben a művész tudja, hogy az általa kifejezett érzetek, képek nem a jelenségben 
léteztek, hanem saját képzelő tevékenységének a termékei, tudja, hogy nem az objektív valóságot, hanem 
annak szubjektív interpretációját adta.
Mármost az biztos, hogy mindkét forma, az impresszió és az intuíció is az absztrakció útján szerzett 
ismerettől (az analitikus fogalmi megismeréstől) eltérő típusú megismerés, csak az egyik esetben az 
észlelőben tudatosul saját mcgismcrőtcvékcnysége. míg a másikban nem. Tehát az absztrakció útján 
elvonatkoztatott ismerettől eltérően az "intuíció" állal szerzett ismeret ismertetőjegye az, hogy nem 
absztrakt, hanem szubjektívc konkrét.
Croce viszont éppen ezt a szubjektív és minőségképző tényezőt nem akarja megkülönböztetni az intuíció 
fogalmában.
Ha pl.a képzeteket szemügyre vesszük, mondja Pirandello, látnunk kell, hogy azok nem azonosak az ú.n. 
külső világgal, a tudat szubjektív alkotásai, és csak annyiban objektívak, amennyiben a külső valóság 
tárgyaira vonatkoznak. Bármely tárgy, amely a tudatba behatol, hasonlatossá válik a tudathoz. A tudat 
kettős természetű: szubjektív és objektív. A képzelek objektivitását pl. az érzelmek, impulzusok 
szubjektivitása befolyásolja, és ezáltal el kell, hogy veszítsék azt a merevségüket, amellyel absztrakció 
általi elvonatkoztatásuk esetén rendelkeztek. Ugyanezért az intuíció sem lehet egyszerű megismerés, 
legfeljebb elvonatkoztatott értelemben: az absztrakt intuíciónak logikai értéke lehet, de valóságértéke 
nem.
Pirandello szerint ezen a ponton vége is van Croce esztétikájának, anélkül, hogy a művészet lényegét fel 
tudta volna tárni, éppen, mivel az esztétikai tényt nem a maga konkrétságában, hanem csak egy 
absztrakt intuíció-fogalommal közelíti meg. Azonban Crocc, saját magához következetlen módon, tovább 
megy a hétköznapi és művészi intuíció problémájának útján.
Crocc szerint művészi és nem művészi intuíció között nem módszerbeli, csupán kiterjedésben különbség 
van, ugyanakkor azt is állítja, hogy művészi alkotáskor adott pillanatokban növekszik a lelki 
koncentráció.
Pirandello egyrészt ellentmondásosnak találja az extenzív - és nem intenzív - koncentrációt, mint a 
művészi intuíció megkülönböztető tulajdonságát, másrészt a művészi intuíció és a hétköznapi intuíció 
közölt nem mennyiségi, hanem ludatosulásbeli különbséget tételez fel.
A harmadik részben szó esik a művészi és nem művészi - ez esetben tudományos - megismerés 
különbözőségéről is. Ennek a minőségi eltérésnek a lényegét pedig éppen az intuíció nem absztrakt, 
hanem konkrét és ezért szubjektív természetében igyekszik megragadni. (Lehetséges, hogy Pirandello 
érvelése nem a legszerencsésebb közelítés a művészi és nem művészi valóságfclfogás, intuíció, 
impresszió és tudományos megismerés különbségének megvilágításához, mivel az impresszió 
természetéről keveset állít, és művészet és tudomány különbségeit pedig csak a harmadik részben fejti ki, 
de meg kell jegyezni, hogy Pirandello nem maga választotta ezt a kifejtési formát, és némiképp Crocc 
kategóriáinak kelepcéjébe esik. miközben ellenfele álláspontját igyekszik valamiképpen megingatni.) 
Pirandello úgy látja, hogy amikor Croce rátér a művészi és nem művészi intuíció 
megkülönbözlethclőségénck kérdéskörére, akkor elkerülendő elméletének buktatóit, háromszorosan sérti 
meg a logikát, először egy petitio principii-vcl, másodszor egy szofizmával. tégül egy ellentmondással, 
miközben az elvonatkoztatás szintjéről a valóság szintjére igyekszik kerülni.
Az intuíció meghatározásának szempontjából a fő baj az, hogy Croce nem akar különbséget tenni 
percepció és intuíció között. Pirandello szerint percepcióról akkor beszélünk, amikor a tárgyat a maga 
reális mivoltában észleljük, intuícióról akkor, ha tudatos tevékenységet végzünk a tárgy megragadásakor. 
Pontosabban fogalmazhatunk úgy. hogy az első esetben objektivitást tulajdonítunk az észlelés aktusának, 
a második esetben szubjektivitást az intuíció aktusának.
Croce nem akar különbséget tenni az intuíció és a képzeleti kép között sem. Az intuíció szempontjából 
nincs jelentősége reális és nem reális megkülönböztetésének, mondja Crocc. Ezt az állítást tartja 
Pirandello petitio principii-nek: Crocenak bizonyítania kellene, hogy a ludat különböző tevékenységei 
között nincs különbség.
Ha az intuíciót nem akarjuk összemosni a puszta benyomással, észleléssel, be kell látnunk, hogy 
tartalmaz tudatos lelki tevékenységet. Miközben ennek ellenkezőjét igyekszik bizonyítani, Croce 
szofízmál alkot: az először intuíciót átélő tudat példájával érvel. Ekkor a tudat csak a valóságról 
rendelkezhet észleléssel. Mármost a valóságtudat csakis valóság és nem valóság megkülönböztetésén 
alapulhat. Mivel azonban ez a különbség az első intuíció pillanatában nem létezhet, ezért az 
észlelésekről nem állíthatjuk sem azt, hogy reálisak, sem azt, hogy irreálisak: ezek tehát egyszerű 
intuíciók. Áltól minden reális, semmi sem reális, mondja Croce.
Pirandello szerint az intuíció tartalmaz tudatos mozzanatot, így az először intuíciót átélő tudat tudatos, és 
akkor, a fentiek szerint, nem tud nem tenni különbséget reális és képzeleti képek között. 
Következésképpen az intuíció nem lehet a valóság észlelésének és a lehetséges elképzelésének 
differenciálatlan egysége. Arról, hogy az intuícióként megjelölhető tudati funkció hogyan és miért 
tartalmaz tudatos mozzanatot, részletesebben beszél a tanulmány harmadik részében.

i



303

Később maga Crocc is rákényszerül, hogy megkülönböztesse a történeti intuíciót és a képzxleti intuíciót, 
mely az. előbbit hosszabbítja meg a lehetséges határai között. Az intuíciók fajtáinak elkülönítésével 
viszont saját magának mond ellent. Azonban a kétféle intuíció között is csak tapasztalati úton 
megállapítható különbségei tételez fel, ez következik saját rendszeréből: nem adhatja fel absztrakt 
intuícióelméletét, és ezért nem tud leszállni a konkrétumok, a tények, a művészet igazi birodalmába.
A következő vitapont az. intuíció természetének vizsgálatakor az, intuíció mechanikus volta.
A fogalom mint olyan nem létezik, mondja Pirandello: mindig ez vagy az a fogalom. A forma mint 
olyan sem létezik: mindig ez vagy az. a forma. A fogalom vagy a forma állandósága csak elméletileg 
létezik. Ha az. elvonatkoztatás szintjéről a konkrétumok szintjére lépünk, sem a forma, sem a fogalom 
nem állandó. Croce a formáló tudat tevékenységét is absztrakt módon látja: csak elméletileg és elvontan, 
nem egyes konkrét aktusokban. Ezért a formáló tudat tevékenysége nála szükségszerűen mechanikus 
aktus. Amikor el akarja kerülni a mcchanikusságot, pl. megkülönböztetéseket próbál alkalmazni az. 
intuíciók fajtái között (történeti- képzeleti, hétköznapi-művészi), mint láttuk, ellentmondásba kerül 
önmagával.
Ez a látásmód tükröződik abban is. hogy az intuíciót azonosnak tekinti a kifejezéssel. Az intuíció 
annyiban intuíció, amennyiben kifejezés: egyébként benyomás, mondja Croce. Ha nem tudjuk lerajzolni 
egészen pontosan pl. Szicília körvonalait, akkor nem is lehet róla igazi intuíciónk. (Itt nem veszi észre 
Croce, hogy pl. Szicília pontos körvonalainak lerajzolása nem művészi megragadás, intuíció, hanem 
tudományos megfigyelés, analízis eredménye lehet csak. Művészileg ugyanis "nem egészen pontosan", 
hanem, mondjuk, lényegében is meg lehelne ragadni Szicília körvonalait. Tehát kérdéses, hogy Szicília 
körvonalainak "egészen pontos" megragadása egyáltalán művészi feladat-c.) A festő látja azt. amit más 
csak érez vagy belelát: a hétköznapi szemlélőnek csak bizonytalan benyomása van a tárgyról, a festő 
pontosan látja. Vagyis ha a szemlélő olyan mértékben rendelkezne intuícióval - azaz aprólékos, 
mennyiségileg nagyobb benyomással - mint a festő, akkor ugyanazt a mosolyt festené, és ugyanúgy, 
mintha csak az a mosoly benne lenne a tárgyban magában.
Croce szerint az intuició és a benyomás közötti különbség tehát abban van, hogy az intuíció kifejezés is 
egyúttal, azon túl, hogy mennyiségileg több információt tartalmaz, elegendőt ahhoz, hogy kifejezéssé 
válhasson. Ugyanakkor Croce nem törődik azzal, hogy a kifejezés hogyan keletkezik, hogy an jön létre, 
és így pl. nem tulajdonít jelentőséget a kifejezésben jelentkező esetleges különbözőségeknek egyazon 
tárgy különböző személyek általi reprezentációjának esetén. Vagyis a tárgy megragadása, észlelése 
szubjektív vonatkozásainak, objektív elemei mellett. Ahogy Pirandello is megjegyzi, ugyanazt a mosolyt 
nyolc egyformán jó festő egyazon időben nem ugyanúgy fogja kifejezni, az. általuk létrehozott művészi 
alkotások különbözni fognak. Croce erre Pirandello szerint azt válaszolná, hogy mindegyik festő a maga 
impresszióját, a saját tartalmát fejezi ki. ezért nincs a tartalom minőségéből a forma minőségébe 
átmenet, és minden kifejezés kizárja a többi kifejezést, mint eltérő benyomást. Ekkor azonban az. a 
kérdés, hogy mi az. ami a benyomás, a tartalom minőségét, az. egyes tartalmak különbözőségét adja? 
Éppen azok a szubjektív tudattényezők, az érzelmek, a pszichikai matéria, melyeket Croce kizárt, mivel 
a művészetet olyan megismerésnek tekintette, melynek e pszichikai tartalmakhoz, nincs köze.
Itt tehát Pirandello nem azt vitatja, hogy a művészei megismerés-e, hanem azt. hogy olyan megismerés, 
amilyennek Croce leírja: absztrakt, mechanikus, a fizikai tárgy létezésmódjához hasonlítható szigorú 
szabályok által meghatározott létmóddal. Pirandello szerint a fizikai tárgy létmódja messzemenően nem 
azonos az esztétikai tárgy létmódjával.
Ezen a ponton Pirandello megkísérli végképp sarokba szorítani Crocet. A következő részletet szemeli ki 
e célra: "Si é pensato talvolta ehe il contenuto. per essere contenulo estetico. ossia trasformahile in 
forma, dovesse avcrc alcune qualitá determinate о detcrminabili. Ma, se ciö fosse, la forma sarebbc un 
fatto medesimo col contenuto. l'espressionc con l'impressione. II contenuto é. si. il trasformahile in 
forma, ma finché non si sia trasformato. non ha qualitá determinabile: női non ne sappiamo nulla. Essa 
diventa contenuto estetico non prima, ma solo quando si é effettivamente trasformato."67 
Pirandello e részlet kiemelésével világossá akarta tenni, hogy Croce számára igenis felvetődött a 
formálás, formába öntés esztétikai problémája. Csakhogy Croce nem megoldani, inkább kikerülni 
szerette volna a kérdést. Ezt rábizonyítandó Pirandello a következőképpen énei: ha a tartalomnak 
formává válása előtt nincs meghatározott vagy meghatározható minősége, ez azt jelenti, hogy minőségéi 
a forma határozza meg. nem azt. hogy nincs minősége.(Pirandcllonak meg kell védenie a tárgy igazi 
természetére vonatkozó elképzelését!) Sőt. a formát a tartalom minősége határozza meg. mondja másutt 
Croce: adott kifejezéshez adott benyomás tartozik: egyik minőségből a másikba nincs átmenet. Mármost

67 idézi Pirandello, id. mű. in Saggi 1939. p. 190-191. "Az embernek eszébe jut néha. hogy a 
tartalomnak ahhoz, hogy esztétikai tartalommá váljék, tehát forrnává alakíthatóvá, rendelkeznie kellene 
néhány meghatározott vagy meghatározható minőséggel. Csakhogy ebben az. esetben a forma egybeesne 
a tartalommal, a kifejezés a benyomással. Igen. a tartalom az. ami formává alakítható, azonban 
mindaddig, amíg nem alakult azzá. nincs meghatározható minősége: semmit sem tudunk róla. Csak 
akkor válik esztétikai minőséggé, amikor valójában átalakult, nem előbb. " (saját ford.)



304

ha le is szűkítjük a művészetet erre a tartalom minősége által mechanikusan meghatározott 
objeklivációra, a művészet akkor sem lesz többé egyszerű, teoretikus megismerés, mivel a forma 
elkerülhetetlenül magában kell, hogy hordozza a tartalom minőségét és létmódját, ha nem akar puszta 
absztrakció maradni. Tehát nem egyszerű, teoretikus és egylépcsős a művészi megismerés, hanem 
praktikus, azaz forma is. még ha ez a forma mechanikusan is következik a tartalomból.
Csakhogy ez a tartalomminőség, vagy a belőle következő forma a művészetben nem rendelkezik 
semmiféle értékkel, mert a művészet Pirandello szerint nem a tartalom minőségének mechanikus 
objektivációja. A művészet ezen tartalomminőségeknek a forma által meghatározott (megvalósított) 
szubjektív interpretációja.
Láthatjuk, hogy valóban lényeges kérdés, mit is értünk intuíció alatt. Croce egy' benyomást ért alatta, 
ami nem több tárgyiasult tartalomnál, mely azonos saját formájával, Pirandello épp az ellenkezőjét: egy 
tárgyiasult benyomás, mint tartalom szubjektivizálását, egy szubjektív forma meglátását egy tárgyiasult 
(képzetté vált) tartalomban.
Hajói megfigyeljük, a művészet létmódja Crocenál statikus, Pirandellonál dinamikus folyamat. Crocénál 
látszólag kettő, valójában egy (intuizionc =csprcssione. maléria=forma) lépcsőből, Pirandcllónál három 
lépcsőből áll: létrejön egy tartalom (mint impresszió, hétköznapi képzet), ezt követi a műre. mint 
mcgformáltságra irányuló intuíció (mint potencia), és ez vezet tovább a megvalósult műhöz (az 
aktushoz). Ahogy kicsit lejjebb mondja: matéria - forma - matéria, impresszió - claboráció - impresszió, 
vagy egy még későbbi képlete szerint: oggettivazionc - soggcllivazione - oggettivazionc.
Van cgybecsengés is a vitapartnerek felfogásában: az intuíció Pirandellonál is a tulajdonképpeni forma 
intuíciója. Csakhogy mig Pirandellonál e forma-intuíció szabadon, a szubjektív tartalmakat felvéve 
konkrét formává alakul, Crocenál nem alakul semmivé, nincs rá szüksége, mivel ő egu'ittal kifejezés. 
Mint ilyen, viszont nem lehel más. mint elvont, objektív és mechanikus. További eltérés, hogy Croce 
nézete szerint az intuíció azonos a tulajdonképpeni tartalommal is. hiszen az intuíció: megismerés, mint 
előbb láthattuk.
Croce, jóllehet a fentiek értelmében tulajdonképpen értelmetlenül, mégis beszél formáról. Az ő formája 
(a kifejezés szinonimájaként) tehát olyan intuíció, mely nem tárgyiasult, nem öltött alakot, azaz nem vált 
újra érzelemmé és impulzussá. Olyan, mint egy forma nélküli forma: tulajdonképpen nincs értelme. 
Absztrakció. Potencia, mely azonos az aktussal. Tulajdonképpen Croce ezt a potencia-aktust tekinti a 
művészi megismerés létmódjának.
Pirandello szerint ahhoz, hogy az esztétikai tény létrejöjjön, szükséges, hogy az impresszió - Crocc 
szavaival intuíció - konkrét, szabad és szubjektív formává váljon. Ha nem válik ilyen formává, marad, 
ami volt. nem egyéb, mint vagy valamelyik fajta megismerő tudati tevékenység (közönséges benyomás, 
észlelés, képzet, emlékkép. eszme, fogalom), vagy szubjektív tudati tényező (érzelem, impulzus, 
kívánság, elhatározás): nem egyéb tehát, mint közönséges pszichikai esemény.
Az egyszerű megismerés és a művészi megismerés közti különbség abban áll Pirandello szerint, hogy az 
előbbi elvonatkoztatott ismeret, az utóbbi eme elvonatkoztatás újbóli érzelemmé (értsd talán úgy. életté) 
válása.
A művészet nem egy indiv iduális benyomás (automatikus, mechanikus) formája, hanem a benyomás 
individuális (szabad) formája. A kettő között pedig nem mennyiségi, hanem minőségi a különbség: egy 
absztrakt és mechanikus és egy szabad és szubjektív forma között nem mennyiségi a különbség. Nem a 
kifejezett tartalom minőségét kell mérnünk, hanem a szubjektív formáét. A művészetben ez minden.
A művészet nem a tartalom intuíciója, hanem formaalkotás. Ha Croce terminusát akarjuk használni, 
mondja Pirandello, a művészet egy intuíció intuíciója. Egy impresszió, mely előbb belső kifejezéssé 
válik, majd visszaalakul impresszióvá, kidolgozott matériává.
Croce szerint a kidolgozás benne foglaltatik az intuícióban. Pirandello szerint a kidolgozás fokozatosan 
valósul meg. miközben a belső kifejezés visszaalakul impresszióvá.
Itt Pirandello visszajut egy korábbi megállapításához: a matériává visszaalakuló kép. szellemi alkotás 
egyszerre materiális és spirituális létezéséhez.*^
Végül Pirandello megjegyzi, hogy Crocc nemcsak az esztétikai jelenség változatosságát (konkrét formai 
megvalósultságát) nem tudta észrevenni az intuícióval kapcsolatban kialakított fixaideája miatt, hanem 
eme változatosság végső okát. a szervező ideát (a Pirandello fogalmai szerinti intuíciót) sem, mivel 
számára az idea valami egyszerű, kezdetleges elvonatkoztatás.
A harmadik részben még egyszer megerősíti, hogy a Croce által tételezett kapcsolat művészet és. 
tudomány között abban a formában nem létezik. A művészet nem a lélek egyik aktivitása csupán, hanem 
a teljes lélek. A lélek teljes egészében fejezi ki magát úgy a tudományban, mint a művészetben. Visszatér 
az egyszerű megismerés kérdéskörére is, hogy ismét leszögezze: a művészet nem egyszerű megismerés, 
és nem lehetséges műalkotást létrehozni a crocei értelemben vett intuíció alapján, tehát minden 
intellektuális vonatkozás nélkül. Rámutat, hogy maga Crocc is megkülönbözteti az egyszerű intuíciót és

68v.ö. Pirandello: "L’azione parlata", op. cit. és 'Tllustratori, áttöri, traduttori", op. cit.



305

azt a helyzetet, mikor a művész "igazán megérzi" a tárgyat: ez a tudati tevékenység igenis túlmutat az 
egyszerű intuíció aktusán, feltételezi a belátást, az ideaképzést az adott tárggyal kapcsolatban.
Az idea és a művészet viszonyával kapcsolatban először a L'azione parlata-ban, majd érintőlegesen az 
Illustratori, áttöri, tradmtori-Ъап. majd legrészletesebben kifejtve itt szögezi le. hogy a művészet nem 
elvont eszméből születik, és nem logikai úton. mozaikszómén építi föl magát. Azonban az ideának mégis 
szerepe van. már az alkotás megfogamzása pillanatában: a termékenyítő érzelemben születik meg, és 
vele együtt működik elválaszthatatlan kölcsönhatásban a mű megszületéséig. Az eszme nem hiányozhat 
a műből, de érvényesülése nem a logika eszközeivel, hanem a fantázia útján történik, 
így jutunk a művészetben működő spontán, intuitív tudomány és a tudományban működő spontán 
művészet gondolatához: gondolat, amely Croce elképzeléseitől meglehetősen különböző módon állapítja 
meg művészet és tudomány kapcsolatát.
A művészetben működő ösztönös tudományról már volt szó. és arról is. hogy ennek kibontása a kritika 
feladata. Ez a tudomány tudattalan módon juttatja magát évényre a műben, a költői logika eszközével: 
irányítja a művész kezét a fantázia alkotásának megvalósításakor.
Mint ahogy a művészetben jelen van ez az ösztönös tudomány, a tudományban is jelen van a teremtő 
géniusz szintetikus és spontán aktusa, egy tudattalan fantázia, melyet majd a hosszadalmas és türelmes 
tudományos analízis bontakoztathat ki, és változtathatja szintetikus tudásból analitikus - tudományos - 
tudássá. Itt a tudós lépéseit a fantázia műve. a lélek szintetikus úton megismert igazsága irányítja.
Vagyis úgy a művészetben mint a tudományban megtalálható a lélek kétféle aktivitása, és ezzel önmagát 
teljességgel kifejező mivolta.
Pirandello szerint tehát a művészet szabad teremtés, a fantázia alkotása, melyet ösztönös logika irányít, a 
tudomány pedig a tudatos gondolat és a logika műve. melyet tudattalan fantázia, a lélek spontán 
szintetikus aktivitása sugall.

Per le ragioni esteliche della parola^

Az Arte e scienza kötet függelékeként jelenik meg, és a fenti tanulmányhoz tartalmaz további 
megvilágításokat. A cikk apropója ezúttal is egy aktualitás: megjelenik Kari Vossler könyve olasz 
fordításban.^ Vossler Croce esztétikai doktrínája követőjének vallja magát. Könyve jó apropó 
Pirandello számára, hogy még egyszer összefoglalja Croce intuícióelméletének kritikáját. Talán éppen 
Vossler nyelvi megközelítése az, ami hatékonyabb és világosabb kifejtéshez segíti Pirandcllot: a 
nyelvészet felől közelítve még érthetőbbé tehető Crocc cspressione-xa\ kapcsolatos álláspontjának 
szofisztikus jellege.
Pirandello megismétli, hogy Croce összekeveri a pszichikai és az esztétikai lényt. Ha a nyelvészet felől 
közelítünk, a nyelvet és a stílust. A problémát az espressione okozza: minthogy azt is, hogy Croce 
számára Lingvisztika és Esztétika ugyanaz, egy tudomány, ilyenfajta érvelés alapján: a nyelv kifejezés: a 
kifejezés művészet; tehát a nyelv művészet, így nyelvtudomány és művészettudomány egy és ugyanazon 
dolog.
Croce kifejezése, formája, intuíciója nem valódi forma, csak tárgyiasult pszichikai tény: a művészetnek 
nem a formája, hanem a tartalma. Csak akkor válhatna formává, ha szubjektivizálódna. Saját érvével 
vág vissza Croccnak: ha a művészet (csak) megismerés, sőt. egyszerű megismerés (intuitív), még ha 
individuális is, éppen mert megismerés, nem vezethet cl soha a valódi, individuális formához, mert ez 
alkotás, az pedig csak egy pszichikai tény absztrakt, mechanikus objcklivációja. csak absztrakt forma. 
Az alkotásban nélkülözhetetlen az akarat: az intuitív megismerés akaratlan, mechanikus, automatikus. 
Tehát a művészei tartalmának és formájának összekeverésével vádolja Crocet. Pirandello nem a tartalom 
individuális jellegét tagadja, de hangsúlyozza annak mechanikus, tehát nem akaratlagos jellegét. Nem 
egyforma az orrunk, szemünk, tehát nem lehet egyforma az érzéklet, a kép. a benyomás, amit tőlük 
kapunk: de ez még nem jelenti azt, hogy az általuk nyújtott reprezentációk, a képek, amit látunk, 
művészi alkotások lennének.
Vossler kapcsán a nyelv és stílus különbségének megállapítása lesz vita tárgya. Vossler, Croce 
szellemében szintén egy definíció csapdájába esik: először azt az első látásra helytálló megállapítást 
teszi, hogy "a stílus egyéni nyelvhasználat, szemben az általános nyelvhasználattal". Csakhogy egyéni 
nyelvhasználat alatt ő is a pszichikai tartalmat érti, a crocei intuíciót, ami nem az individuális, csak a 
tárgyiasult formája a képzetnek. Általános nyelvhasználat alatt pedig az általa felfogott egyéni 
nyelvhasználatok összességét, összegét érti, Crocehoz hasonlóan szintén csak mennyiségi különbséget 
regisztrálva - ezúttal nem művészi és hétköznapi, hanem egyéni és általános nyelvhasználat, nyelv és 
stílus között.

69 in: Arte e scienza, Roma, W.Modes, 1908, jelenleg a Saggi-Ъап. pp. 923-927.
70Karl Vossler: Positivismo e Idealismo nella scienza del lingtiaggio, trad, del Dr. Tom. Gnoli, Bari. 
Laterza e Figli, 1908.



306

Vossler azt állítja, hogy minden nyelvi kifejezés individuális és szellemi alkotás. Egy intuíció 
kifejezésére egy nyelvi forma van. Ahány individuum, annyi stílus. Pirandello ismét Croce saját 
fegyverével vág vissza: hogy lehetne a nyelvi kifejezés alkotás, ha csak puszta intuíció, megismerés, 
tehát teoretikus tevékenység csupán? (A teoretikus tevékenységgel, köztük a művészettel, megismerjük a 
világot, a praktikus tevékenységekkel pedig alkotjuk.)
Vossler alapvetően ott hibázik, hogy nem tesz különbséget sem a nyelvi jel és az általa felidéztt képzet 
között, sem a nyelvi jel és az azonos nevű fogalom között, tehát a kutya szó, a kutya fogalma és a kutya 
szóval felidézhető képzet közölt. így könnyű préda Pirandellónak, aki, bár nem használja a mai 
értelemben vett nyelvi jel fogalmát, de beszél a tárgy szimbólumáról, melyet tekinthetünk a tárgy 
bennünk megjelenő képzetének, és megkülönböztet logikai és kifejezésbeli absztrakciót, az elsőt 
tekinthetjük a tárgy fogalmának, a másodikat a rá vonatkozó nyelvi jelnek. Ez utóbbi, ha nem is logikai, 
de kifejezésbeli absztrakció lévén, nem valódi (művészi, szabad és individuális) forma, legfeljebb intuitív 
megismerés, mechanikus reprezentáció. Ahogy ma mondjuk, közmegegyezésen alapuló jelentéssel bíró
jel-

Soggettivismo e oggetlivismo ncll'arte narratívak

Az 5 részes tanulmány a naturalizmus poétikájának a kritikája, melyet a művészi alkotás különböző 
vonatkozásainak vizsgálatán keresztül fejt ki. Az őszinteség, a szubjektivitás, az imitáció elutasítása, 
vagyis az eredetiség eddigi írásaiban visszatérő jegye volt az igazi művészi kifejezésnek. Az első három 
részben újra veszi ezeket a jegyeket, a naturalizmus poétikájának különböző vonatkozásaihoz kapcsolva, 
így esik szó ismét pl. az izmusoknak az őszinte művészi kifejezéshez való viszonyáról, a narratív 
műfajokban megvalósítható objektivitásról, az imitáció hagyományáról az olasz irodalomban. Többször 
hivatkozik Capuanára, mesterére, aki sokat és elkeseredetten harcolt az izmusok, és saját veristának 
bélyegzése ellen is.
Majd rátér a naturalizmus tulajdonképpeni poétikájának, az objektivizmusnak a részletes vizsgálatára, 
elsősorban modern pszichológiai ismereteire támaszkodva, aztán a nyelvi kifejezés problémájára, majd 
azokra a műfaji változásokra, melyeket a novella szenvedett el, éppen az objektivista ábrázolásra való 
törekvés következtében, némileg ellentmondásban saját eredendően szubjektív természetével. 
Megállapítja, hogy az objektivizmus a narratív műfajokon eredményezett változást, s Itáliában ezek a 
tendenciák francia hatásra utalnak. Végül kárhoztatja az idegenek utánzását a már ismert Lcssing- 
történettel, az utánozó majomról.
A már eddig megismert gondolataitól nem tér el ez az összefoglalásnak felfogható írás sem: a 
naturalizmus poétikájának kritikája tulajdonképpen mint katalizátor-gondolat szervezi maga köré eddigi 
írásainak leglényegesebb mondandóit, s eközben legfeljebb néhány vonatkozás megvilágításához használ 
néha újabb gondolatot, néha érettebb formát.
Ezek között lehet említeni a Jinzione sincera, az őszinte fikció fogalmának bevezetését. A művészeiben 
lehetséges őszinteség kérdését boncolva jut ehhez a nem őszinte művészi alkotást eredményező 
magatartáshoz, amely akkor keletkezik, ha a művész önmagáról alkotott képe nem őszinte. Gyakran 
előfordul, mondja, hogy valójában különbözőek vagyunk attól, aminek jóhiszeműen képzeljük magunkat, 
hogy egy aktív, de tudattalan illúzió hatására annak látjuk magunkat, amik lenni szeretnénk, és nem 
annak, amik vagyunk. Eme illúzió, eme fiktív önitcrpretáció foglyaiként gondolkozunk, cselekszünk, 
élünk: nem mondható, hogy ez a fikció ne lenne őszinte, átélt. Csakhogy az ilyen alkotói állapotból 
születő műalkotás mégsem lehet őszinte: éspedig azért, mert a mű eszméjét ez a - jóllehet, tudattalan, de 
mégis - ambíció sugallja. Ez az ambíció pedig vagy eleve megakadályozza, hogy a mű a tudat mély és 
ismeretlen rétegeiből jöjjön létre (azaz a műalkotás spontán és saját törvényei szerinti megszületésének 
esztétikai követelményei szerint), vagy ha a mű mégis eme követelményeknek megfelelően születnék, 
akkor az alkotó tudattalanul, saját fikciójától vezettetve arra érez indíttatást, hogy megváltoztassa művét. 
Ez a felismerés igen fontos az őszinteség pirandelloi kategóriájának fejlődése szempontjából.
Az elbeszélő műfajok sajátosságai kapcsán elutasítja a retorika normatív álláspontját, mely szerint sérti 
az elbeszélés koherenciáját, ha az elbeszélő személye aránytalanul háttérbe szorul. Ez azt jelenti, hogy 
olymértékben szorul háttérbe, hogy a szubjektív, indirekt hangvétel dominanciája átadja helyét a 
dialógus állal megvalósuló direkt megjelenítésnek, ami objektív. Pirandello szerint a dialógus az 
elbeszélésben legfeljebb logikai, de nem esztétikai koherenciát sért; nem esztétikai hiba, mert nem sérti a . 
fantáziát (legfeljebb a logikát).
Azonban mikor a szubjektív illetve objektív megjelenítés különbözőségéről kíván beszélni, nem a fenti 
műfajelméleti vitára gondol. Az objektív megjelenítés óhatatlanul magához vonzza valamilyen fajta 
imitáció megjelenését Pirandello szerint. Az viszont biztos, hogy a művészetben a formát, a stílust nem 
lehet utánozni, tehát a tradíció nem követhető ebben az értelemben. A mű formájában mindig egyedi

71 in: Arte e scienza. Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908; még in Saggi 1939, pp. 201-226.



307

kell, hogy legyen. Sőt. a technikát sem lehet utánozni, mivel a technika a forma szabad, spontán 
mozgása, s aki a technikát utánozza, az a formát utánozza.
Azonban a művészetben időről időre felmerül a természet utánzásának a gondolata is; a valószínűvel, a 
művészi igazsággal szemben a reális, naturális igazság, a természetben, a hétköznapi valóságban adottak 
kötetlen ábrázolására való törekvés. Szerencsére, mondja Pirandello, ezek többnyire a teoretikus 
elvárások szintjén maradnak, mint pl. Manzoninál is. akinek hála istennek nem sikerült saját teóriáját 
maradéktalanul megvalósítania, s így műve remekműként maradhatott az utókorra.
Itt találunk egy újabb érdekes fogalompárt, bár sajnos csak futólag említi: a szubjektív és az objektív 
fantázia fogalmát. Az. hogy egy alkotó melyikkel rendelkezik, a személyiségétől fiigg, és nem 
befolyásolja a leendő forma minőségét, a kifejezés szépségét. Manzoninak pl. szubjektív. Petroniusnak 
objektív fantáziája volt. Két lelki magatartásformáról van szó. arról, hogy a művész alkot és fel is fedi 
alkotása tudatosságát, vagy alkot, de nem mutatja, hogy tudatában van annak, hogy alkot. A lényeg a 
kreáció, az alkotás, mely mindkét esetben megvalósul.
Ami azonban a naturalizmus poétikája értelmében vett objektív ábrázolás célkitűzését illeti, az 
Pirandello szerint hibás: mégpedig pszichológiai és esztétikai indokok alapján.
A pszichológiai indok az, hogy a tudatban elválaszthatatlan egységben vannak jelen az érzelmek és a 
képzetek, tehát egy érzelem nélküli - azaz szubjektivitás nélküli - képzet csak absztrakció útján jöhet 
létre; normális esetben, azaz a tudatban való közvetlen megjelenése pillanatában képzet és akarat, 
emlékkép. érzelem együtt vannak jelen.
Mármost egyáltalán lehetséges-e érzelem, akarat, emlékképek nélküli képzetről beszélni, azt vizsgálni, 
azt ábrázolni? Igen. mondja Pirandello, a természettudományok éppen erre törekszenek.
És itt jelentkezik az objektív ábrázolás lehetetlenségének esztétikai indoka. A szubjektív tényezőktől 
megfosztani, objektívvá, tehát absztrakcióvá tenni a tudat képét, ezt csak a tudomány módszereivel 
lehetséges, a művészetével nem.
Nem lehetséges szétválasztani szubjektivet és objektívet. Amikor a művészeten belül szubjektív és 
objektív ábrázolásról beszélünk, valójában arról van szó. hogy más-más értéket tulajdonítunk a lelki 
aktusnak a külső valóság ábrázolása során: az egyik esetben, mikor a külső valóságot a maga reális 
összetételében igyekszünk felfogni, objektivitást tulajdonítunk lelki cselekvésünknek, amikor pedig e 
valóság felfogása közben tudatos aktivitást végzünk, akkor szubjektív értéket tulajdonítunk neki. 
Intencionális értékről van szó, melyet mi tulajdonítunk az ábrázolás tevékenységének, nem pedig az 
alany és a tárgy - egyébként lehetetlen - szétválasztásáról.
A fenti objektivitási szándékot azonban nem lehet előírni, vagy tudatosan alkalmazni az alkotás 
aktusában, mert ez egy technika, ez esetben egy tudományra alapozott metódus előírása lenne, és így 
nem lehetne többé a forma szabad, közvetlen és spontán mozgása, vagyis nem eredményezhetne 
művészetet.
A természet, illetve a hétköznapi valóság egy az egyben való reprodukálása a nyelv esetén sem 
lehetséges: a nyelvi realitás visszaadása a fonográf feladata lehet. Ami az olasz nyelv speciális helyzetet 
illeti, Pirandello szerint az irodalom számára alkalmas élő nyelv a dialektusok "lekerekítése" útján, 
vagyis a dialektikusok közös gyökerének megkeresésével, tehát egy közös olasz nyelv rekonstruálásával 
jöhetne létre. Az élő. kortárs irodalom nyelve nem lehet a tradicionális és csak a könyvekben létező 
irodalmi nyelv, sem a firenzei dialektus, sem a/, egymástól elszigetelt többi, az egymással való 
kommunikációra alkalmatlan dialektus. Egyébként a mű nyelvére is érvényes, ami a műalkotásra: 
ugyanolyan spontánul kell születnie, mint az egész műnek, és éppolyan élőnek kell lennie. Nem lehet 
utánzás eredménye, vagy előírás szerinti.
Végül található néhány érdekes megfogalmazás a dialogizált novella és a tragédia kapcsán is. A 
dialogizált novella, bár látszólag közel van a drámához, formailag, valójában a lehető legtávolabb esik az 
egységes tragédia szintetizáló szigorúságától. Egyrészt túlságosan sűrít: cgv egész novellát, egyetlen 
jelenetbe. Ez a jelenet azonban gyakran szervetlen, talajtalan. Nem tartja a narratív szövet. Másrészt 
túlságosan híg:elhagyva magának a ténynek az ábrázolását, a csattanót nyújtja aránytalanul hosszúra. 
Egy kortárs novelláskötet apropóján pedig megjegyzi, hogy írója mégiscsak jobban tette volna, ha saját 
önminősítésétől eltérően mégsem csupán egyszerű megfigyelője lett volna történeteinek: "vorrei ch'cgli 
non fosse un semplice osservatore di cose ehe, presentate come sono. pajono non molto degne di nóta. c 
ehe avrebbero potuto esscrc invcce notevolissime, se dal pensiero e dal sentimentő dell'artista avessero 
aquistato un piú alto valore. non giá morale, che poco importa per l'arte. ma espressivo."^
Ez végszónak is tekinthető: a műv észet értékét önminősítése határozza meg: azaz az a kifejezés, amit az 
alkotója "szán" a tartalmaknak, melyeket közöl. Ez a "szándék" azonban nem clszánás kérdése, hanem

72 id. mű, in Saggi 1939, p. 225. "jobb lett volna, ha ő (a novelláskötet szerzője) nem a dolgok egyszerit 
megfigyelője lett volna; ezek a dolgok ilyen bemutatásban ugyanis nem tűnnek említésre érdemesnek, 
viszont igenis roppant jelentősek lehettek volna, ha a művész gondolataiból és érzelmeiből szereztek 
volna maguknak becsesebb értéket, no nem erkölcsi értékre gondolok, mely keveset számít a 
művészetben, hanem kifejezésbeli értékre." (saját ford.)



308

azé az őszintesége, melyről már annyi szó esett, s ami az itteni megfogalmazásban azt jelentette, hogy a 
kifejezett tartalmak a művész gondolatából és érzelméből szerzik értéküket, mintegy a művész 
gondolatai és érzései hitelesítik a kifejezett tartalmakat. A kifejezési - a művészi - érték tehát az alkotó 
műbe fektetett gondolataival és érzelmeivel - saját maga jelenlétével, őszinteségével - arányos.

I sonetti di Cecco Angiolieri^

A terjedelmes tanulmány 5 fejezetből áll. Fő célja annak újbóli megállapítása mellett, hogy Cecco nem 
volt umorista költő, a Masscra-féle kritikai kiadás aprólékos, példákkal illusztrált bírálata. Újból felveszi 
a D'Anconával folytatott vitájának fonalát Cecco-ügybcn. és felkészültségének ilyen meggyőző 
megnyilatkozását olvasva csak sajnálni tudjuk, hogy végül nem ő, Pirandello, hanem A. F. Masscra 
publikálta Cecco szonettjeinek kritikai kiadását. Szegény kritika, szegény szerzők, mondja Pirandello, ha 
egy kritikai kiadás még a helyesírási hibáktól sem mentes, nem beszélve lényegbeli tévedésekről, a 
nyelvi, metrikai és a mű szellemiségét érintő kérdéseket illetően, amelyek a kritikai kiadás kurátorának - 
talán a megfelelő felkészültség hiányából, talán a kritikai kiadás feladatait illető sajátos elképzeléseiből 
következő - tehetetlenségéből adódnak.
Számunkra, akik jelenleg nem az olasz irodalom kezdeteinek megítélésével kívánunk foglalkozni, c 
tanulmányból nem annyira a tanulmány lényegi vonulatába tartozó gondolatok a kicmclendők. mint 
azok a passzusok, amelyek az umorismora. vagy általában a művészetre vonatkoznak.
Pirandello tehát ismét visszautasítja, hogy Cecco Angiolieri umorista költő lett volna, azt azonban nem. 
hogy költő volt, akiben a technika ösztönné vált. Többi népi költő társával együtt éppen azért érdemes és 
kell őt tanulmányozni, mivel - az olasz irodalom realisztikus karakterének előhírnökeiként - a 
szubjektivitás, az élénk, életteli természetesség, spontaneitás és egyszerűség, az igazi érzelmek varázsát 
adják az emberi lélekből fakadó dalaikban, szemben az "iskolás" költészettel, melyek saját jelleg híján 
üres absztrakciókat, hamisságot, divatreceptekre komponált stílusgyakorlatokat mutatnak fel. Fejtegeti, 
hogy a komikus kolorit a népi hangvétel sajátossága, melytől mi sem áll távolabb, mint az umorisino 
kontrasztossága.^ Helytelennek ítéli D'Anconának azt a kritikai eljárását, amely a senlimento elei 
content!to-ból indul ki, és nem az esztétikai ítélet szempontjából egyedül releváns sentimento elella 
fonna-ból. D'Anconál elvakítja Cecco iránt érzett szimpátiája, és ezért Cecco költészetének bizonyos 
tartalmi, erkölcsi vonatkozásait megbocsátandó-menlegctendő. keveri bele az umorismot esztétikai 
ítéletébe, ezáltal amellett tanúskodva, mintha Cecco költészetének olvasása a szomorúság vagy a 
melankólia érzését ébreszthetné, mintha bonyolult és kifinomult költészet lenne. Pirandello pontról 
pontra haladva énei eme meggyőződés ellen. A költészetet nem a tartalma, vagy az erkölcsisége 
minősíti, egyedül a formája. Cecco költészete Pirandclloban érzelmileg inkább csak az elutasítás, az 
undor érzését indukálja, ez a tény azonban nem változtat azon az ítéletén, hogy Cecco - ha nem is 
umorista - igazi költő. Pirandello 3 oldalban összefoglalja itt a L'umorismo-Ъяа részletesen is kifejtett 
sajátságokat, és ad néhány, tömörségében is igen kifejező megfogalmazást az umorismonak: "Ma 
l'umorista sa ehe le vicendc ordinarie. i particolari coniuni, la materialitá della vita insomnia, cosi varia 
e complessa, contradicono poi aspramente tutte quelle semplificazioni ideali. costringono ad azioni. 
ispirano pensieri c sentimenti contrarii a tutta quella logica armoniosa dei fatti e dci caratteri concepiti 
dagli serittori ordinarii. E l'imprevcduto ehe é nella vita? E l'abisso ehe é nolle anime? Non ci sentiamo 
guizzar dentro, spesso, pensieri strani, quasi lampi di follia, pensieri inconseguenti. inconfessabili 
finanche a női stessi. come sorti dawero da un'anima diversa da quella che normalmente ci 
riconosciamo? Di qui, nell'umorista, tutta quella ricerca dei particolari piú intimi c minuti. ehe possono 
anche parer volgari e triviali se si raffrontano con le sintesi idealizzzatrici dell’arte in genere. e quella 
ricerca dei contrasli e delié contradizioni, su cui spesso Topéra si fonda, in opposizionc alia coerenza 
cercata dagli altri; di qui quel ehe di scomposto, si slegato. di capriccioso, tutte quelle digressioni ehe si 
notano neü'opera umoristica, in opposizionc al congegno ordinalo, alia contposizione dell'opera d'artc in 
genere.

73 in: Arte e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908, még in Saggi 1939, pp. 289-335.
74 "II contrasto. c segnalamentc quello intimo, profondo e speciosissimo ehe caratterizza Tumorismo. 
non si trova mai in quesli poeti; ... D da sperare ehe, non essendo valse finora le mié argomentazioni in 
contrario, varrá la pubblicazione dei Sonetti dcH'Angiolieri (dopo il molto che giá s'é seritto intorno 
alTumorismo) a sfatar la leggenda d'un Cecco Angiolieri poéta umorista del secolo XIII." in: Saggi 1939. 
p. 292. "A kontraszt, különösképpen az a mély, intim és nagyon sajátságos kontraszt, mely az umorismot 
jellemzi, e költőknél sohasem jelenik meg: ...Csak remélni lehet, hogy ha már eddigi, e tárgyban 
folytatott érveléseim nem voltak elég meggyőzőek, az lesz majd Angiolieri Szonettjeinek kiadása (az 
umorismoról írott számtalan értekezés után) és vele lehet majd megcáfolni egy 13. szd-i umorista Cecco 
Angiolieri legendáját." (saját ford.)
75 id. mű, p. 304. "Az umorista azonban tudja, hogy az élet mindennapisága. hétköznapi részletei, az 
olyannyira változatos és összetett élet a maga materiális mivoltában keményen ellentmond az idealista



309

Az umorista tehát a nagy dezilluzionista. aki nem azért szegül ellen adott esetben a kultúra építette, és 
saját lelkében visszatükröződő bálványoknak, mert cinikusan kétségbevonja az ideál- vagy a 
rendszeralkotás létjogosultságát, hanem mert nem tud, saját legnagyobb kétségbeesésére, tovább is 
őszintén és tiszta szívvel hinni bennük, mert ráismer, rálát (reflektál) önnön lelki mechanizmusára, 
mintegy kizökkenve egy pillanatra egy adott élmény közvetlenségéből, és ez elbizonytalanítja, 
kontraszlos érzelmek közt hányódóvá teszi, gyötri lelkét. Egy mélyebb megismerés felé v ezető úton indul 
el az umorista. átérezve az út minden veszélyességét, bizonytalanságát, mégsem tehet mást: 
szenvedélyesebben érdekli az igazság, mint saját lelki komfortérzése. Ezért nem lehet megnyugtató az 
umorista költészete a befogadó számára sem. (És éppen ez a vonása rokonítja az umorislát a 
lélekbúvárral, és irányítja figyelmünket a századelő más jellegzetes, egyre befclébb forduló tekintetű 
nagy dezilluzionistáira.)
Ezért, és így lehet igaz az umorismora, hogy jóllehet a legnagyobb mértékben szubjektív és individuális, 
tehát költészet, mégis e szubjektivitás olyan sajátos, hogy felismerni engedi a hétköznapi élet igazságát 
és valóságát az egyedi esetben, olyan egyediség tehát, olyan kicsi tükör, mely nagy dolgok 
visszatükrözésére képest
Ami Cecco költészetének eredetiségét illeti, az legmélyebb érzéseinek olyan őszinteséggel, olyan 
bátorsággal történő költői tárggyá tételében áll, hogy az már szinte sért. Teljes mértékben 
ösztönösségének rabja, a benne rejtőző eredendő állaté, mely bennünk is megvan, csak mi többé-kevésbé 
sikeresen tartjuk féken és rejtjük el. Semmi fék nincs a művészet spontaneitása előtt: Cecco a szonettet is 
érzi, mégpedig szinte tökéletesen, nem komponálja. Ez jelenti azt, hogy a technika biztos és mozgékony 
eszközzé válik nála, az igazi költészetnek adva meg a lehetőséget.
Pirandello a kritikai kiadással kapcsolatos feladatokról szólván jegyzi meg, hogy egy szöveg 
rekonstrukciója nem lehetséges mechanikus módon, minthogy a részek soha nem alkotnak egészet: 
szétszórt tagok külsődleges összeillesztése nem alkothat élő testet. A mű lelkét, vagyis a költő lelkét kell 
rekonstruálni először. Az egész, a mű rejtőző lényege lesz az tehát, mely a részletet megalkotja. Meg kell 
éreznünk a forma intuícióját, a sentimento della forma-1, ez az egész, amely elvezet majd a 
rekonstruálandó részletekhez.
Itt a művészet lényegéről már korábban mondottakkal egybehangzóan azt olvashatjuk a sorok mögött, 
hogy a műalkotás egy alapintuíció kibontakoztatása egy adott, konkrét és érzékletes formává, s hogy 
éppen ebben a kibontakoztatási folyamatban áll a művészet lényege, ez különbözteti meg a művészi 
intuíciót a hétköznapitól. Logikus csak így lehel, hogy eme forma (hiteles) rekonstruálásához nem 
vezethet tulajdonképpen más út, mint magáé a költőé: a forma (a rekonstruálandó szöveg) az 
alapintuíció nyomán fog csak saját törvényeinek engedelmeskedve, kibontakozni.
Nyilvánvaló, hogy a költői lelkűiéinek a rekonstruálása a mindenkori kritikus - és olvasó - feladata is. 
nemcsak a szövegkritikai szakemberé: ez jelenti ugyanis a mű megértését.

L'umorismo.^

Ez a Pirandello elméleti főmüvének tekintett munka. Már korábban is többször utaltunk rá, mint a 
Pirandello-értelmczést erősen befolyásoló műre. de volt szó az umorismoról úgy is, mint ami Pirandello 
"találmánya", melyet tulajdonképpen saját írói magatartása kulcsának lehet tekinteni, vagy mint egy 
általa is használt kritikai kategória, melyet korábbi munkáiban is már többször megközelített a 
meghatározás igényével.
Nyilván nem lehet véletlen, hogy eme legnagyobb terjedelmű, egy kérdést szisztematikusan kifejtő kötet 
nagy jelentőséget kapott a Pirandcllo-érlclmczésekben. Mégis, egy megjegyzéssel szükséges élnem. A 
tanulmányba, Pirandello szokása szerint, bekerültek eredetileg máshol megjelenő, illetve más célra szóul 
írások is, mint fejezetek, és valószínűleg azért szerveződtek egy kötetté, mert szükséges volt egy 
tudományos székfoglaló a római főiskolai tanári állás betöltéséhez.

leegyszerűsítéseknek, és olyan tettekre, olyan gondolatokra és érzelmekre kényszerít, melyek a 
hétköznapi írók alkotta figurák és események harmonikus logikájával ellenkeznek. És az élet 
előreláthalatlansága? És a lelkekben tátongó feneketlen mélység? Talán nem érzünk mozgolódni 
magunkban olykor-olykor furcsa gondolatokat, szinte őrült felvillanásokat, következetlen és gyakran 
magunknak is bevallhatatlan gondolatokat, melyek mintha a normális, a jól ismert lelkűnktől különböző 
lélekből bukkannának fel? Innen származik az umorista kutatása az intim és finom sajátosságok után. 
melyek, ha az átlagos művészet idealizáló szintézisével vetjük össze, tűnhetnek akár vulgárisnak vagy 
triviálisnak is, innen az ellentétek keresése, melyekre gyakran alapul a mű, ellentétben a mások által 
keresett koherenciával; innen mindaz, ami széteső, szeszélyes, eltérő az umorista műben, szemben a 
normális művészet megszerkesztettségével, fclépílettségével." (saját ford.)
76 v.ö. id. mű, p. 305.
77 Lanciano, R. Carabba, 1908; átdolg. kiad. Firenze, Battistelli, 1920; még in Saggi 1939, p. 13-176.



310

A tanulmány 2 részből cs hat-hat fejezetből áll. Az első rész terjedelmileg sokkal hosszabb, alapvetően 
történeti vizsgálódás, az umorismo története, és csak a jóval rövidebb második rész tekinthető Pirandello 
saját - újabb - meghatározáskísérletének, és nem történeti, hanem elméleti, esztétikai profilúnak. Persze 
az első részt is áthatja Pirandello saját értelmezése, hiszen az, hogy kiket tekint umoristának, az a saját, 
umorismoról kialakított álláspontjától függ. Másrészt a maga értelmezése mások értelmezésével 
dialogizálva. álláspontokat elfogadva és elvetve csiszolódott, és egyáltalán nem tekinthető saját 
"lalálmány"-nak. Annyi persze bizonyosan igaz, hogy Pirandello vonzódott az ezzel a szóval leírt lelki 
magatartásformához, és sokszor, alaposan és mélyrehatóan vizsgálta létezésmódját, nyilván az 
introspckció módszerét is alkalmazva. Ha azonban azt akarnánk bizonyítani, hogy Pirandello elméleti 
érdeklődésének a középpontjában az uinorisino állt, akkor nem lenne könnyű dolgunk, mivel pl. az 
ugyanebben az évben. 1908-ban megjelent másik kötete, az Arte e scienza elég terjedelmesen képv iseli 
Pirandello egyéb érdeklődési területeit is. ahogyan fentebb láthattuk. Ráadásul pl. az Arie e scienza-ban 
megjelentetett I sonetti di Cecco Angiolieri, melynek keletkezési ideje 1906-ra tehető, a L'umorismo 
második részének 5.és 6. fejezetében kifejtettek rövid összefoglalása; ami tulajdonképpen csak azt 
demonstrálja, hogy gondolkodásában egymást át- meg átszövő módon vannak jelen bizonyos 
alapproblémák, és ezek között fontossági vágj- elsőbbségi sorrendet felállítani eléggé önkényes és 
felesleges is lenne.
Az umorismo inkább egyfajta szellemi kihívás volt a számára, erőpróba, hogy e mások által 
meghatározhatatlannak. megfoghatatlannak ítélt, vagy pontatlanul, ellentmondásosan definiált fogalmat 
egyrészt meg tudja ragadni, lehetőleg nem felszínesen, és minél pontosabban, másrészt ezáltal létezését 
bizonyítani. Miközben c nehéz fogalommal bíbelődik, nem mulasztja cl, hogy a kor irodalmi életében 
friss szellemmel jelenlevőként polemizáljon az irodalom vizsgálatának divatos módszereivel, vagy a 
retorika, mint irodalmat vizsgáló tudomány korlátozó, elégtelen mivoltára hívja fel ismét a figyelmet. 
Mindeközben újra tanúbizonyságot tesz széleskörű tájékozottságáról.
Észre kell vennünk, hogy annak az oka, hogy az umorismo addigi definiálásának a vállalkozásait 
Pirandello bátran sikertelennek ítélhette, éppen a vizsgálatoknak a valóságos jelenségtől való 
elszakadottsága: a megközelítéseket ugyanis az egyoldalú - irodalmi-retorikai vagy filozófiai-esztétikai - 
szemlélet jellemezte, holott (Pirandello szerint legalábbis) egy komplex emberi magatartásról v an szó. és 
így a vizsgálatot indokolt lenne a retorikai megközelítés lehetőségein túlra, lélektani irányba is 
kiterjeszteni. Croce pl. éppen ezért utasítja el ingerülten az umorismo-пак még a létezését is: 
esztétikailag definiálhatatlannak nyilvánítja, mint pszichológiai tényt. Az., hogy a L'umorismo 
átdolgozott kiadására is sor került, 1920-ban. éppen Crocenak köszönhető: vitájuk a kérdésben késztette 
Pirandellot néhány állítás pontosabb megvilágítására.
Az első rész első fejezete az umorismo szó jelentésével foglalkozik. Megállapítja, hogy a szó eredeti és 
legújabban felvett értelme között számottevő a jelentéskülönbség, és talán indokolt lenne a mai 
értelemben használt umorismo fogalomra más kifejezést alkalmazni. A helyzet, hogy e mai állapot 
szerint nem egyértelmű jelentésű umorismo szó mögött nem lehet egyetlen fogalmat definiálni, nem 
indokolhatja, hogy ne próbáljunk meg rendet teremteni a kérdésben: az. hogy nem tudunk az umorismo 
mai fogalmára zavarmentesen és pontosan illő szót, nem jelentheti azt, hogy a dolog sem létezik, amit 
meg kellene jelölni.
Bár nem mondja meg definíciószerűen, mi az umorismo mai értelme, abból, hogy mi nem. néhány 
következtelés levonható. Ezek: az olasz итоге nem azonos az angol humour-ral: a műveletlen közönség 
nem képes megérteni az igazi umorismot jellemző titkos kontrasztokat, finomságokat; az umorismo nem 
azonos az iróniával sem. bár az irónia filozofikus és romantikus definíciója (Schlegel) szerint némi 
rokonságban vannak: eszerint az irónia az az erő, mely megengedi a költőnek, hogy uralja anyagát, 
melyet tárgyal: azaz. az ironikus költő sohasem azonosul teljesen saját müvével, és megmosolyogja az 
olvasót, aki komolyan veszi, meg saját magát is, aki életet eme játéknak szenteli. Mármost ez utóbbi, 
azaz a nem azonosulás nem jellemzi az umorismot, ellenkezőleg: Manzoni példáját hozza, aki 
együttérez, és az ábrázoltak mindig megértését élvezik, sohasem megvetését: aprólékosan és 
együttérzően ábrázolja a valóságot, azt is. mely saját ideáljaival ellentétben van. sőt, eme együttérzés 
indokait is felsorolja.
Az irónia retorikai definíciója szerinti értelmétől azonban lényegi eltérés van: az irónia egy fiktív 
ellentmondást tartalmazó kettős beszéd, ahol az ellentét a szándék/érzés és a beszéd között van, míg az 
umorismo egy lényegi, valóságos ellentmondást tartalmaz. (így persze nem is kettős beszéd, inkább 
kettős érzés.)
Az első részben úgy tűnik, elsősorban D’Ancona nézeteivel vitatkozik, sőt, hogy az egész umorismo-val 
foglalkozása gyökerénél a D'Anconával való vitája áll7^
A második részben szükségét érzi néhány további, a korábbi umorismo-felfogást megkérdőjelező 
megjegyzés és észrevétel megtételének. Itt főleg Ncncioni és Arcoleo idevonatkozó munkáit bírálja.^

78 v.ö. a Cecco Angiolieriről írott tanulmánnyal. Alessandro D'Ancona vitatott műve: "Cecco Angiolieri 
da Siena", in: Studi di Critica e Storia Letteraria, Bologna. Zanichelli, 1880.



311

Kifogásai alapjánál az áll. hogy az umorismo nem közelíthető meg madártávlatból, az általánosság és a 
törvényszerűség szintjén mozgó, történelmi konstmkciókból levezetett szintétikus ítéletekkel: művészi 
jelenségről, sőt, különös és ritka művészi jelenségről lévén szó. Elutasítja tehát a Taine-félc elméletet és 
a nyomában kialakult értelmezéseket. Elutasítja továbbá a romantikus kritika megközelítését is, amely az 
antik és modern költői ihletés, valamint a nemzeti karakter különbségeivel igyekszik magyarázni az 
antik és modern humor közti különbségeket, és amely kijelenti, hogy az umorismo modern jelenség, 
mely nem létezett az antikvitásban. Itt vitába száll az általa nagyrabecsült Leopardival és az umoristának 
tartott Alberto Canlonival is. Mindkét felfogás hibájának azt tartja, hogy az umorismot a komikum egy 
fajtájának tekintik, és azon belül annak modern, kifinomult - vagy elkorcsosult - változatának. Szerinte 
Leopardi szinte azonosnak tekinti a modern humort a francia l'esprit -tel, Cantoni pedig a modern 
humort a klasszikus túlfinomult torzképének ítéli.
Jóllehet a modern humor vonásai között számos olyan található, amely az umorismot is jellemzi, mint 
később majd látni fogjuk, Pirandello mégis ragaszkodik ahhoz, hogy az umorismot ne tekintsük a 
komikum egv válfajának. Hogy ennek csupán az az oka, hogy tiszta képet akar terminológiailag és 
fogalmilag, vagy más oka is van, azt talán a későbbiekben megértjük.
Az umorismo vizsgálatánál a fő kérdés tehát az, hogy az umorismot tágan értelmezzük (humorként), és 
tévesen, és akkor - mint a komikum egy válfajának - számos megvalósulásával találkozhatunk minden 
idők és minden nemzetek irodalmában; vagy szűkén és sajátlagosan értelmezzük, és akkor szintén 
megtalálhatjuk azt minden modern és antik nemzet irodalmában, csakhogy sokkal kisebb mértékben. Itt 
implicite Pirandello amellett tör lándzsát, hogy az umorismot a komikum egy válfajaként, humourként 
felfogni eredendően, a kezdetektől fogva téves volt: kezdetben sem volt azonos az umorismo-jclenség a 
humour-ral, akkor, amikor még nem figyeltek föl arra a sajátos ábrázolásmódra (és ezért nem is akarták 
néven nevezni), amit ma - az eddigi, helytelen használathoz képest persze következetlenül - 
umorismonak szeretnek hívni, jóllehet maga az ábrázolásmód megvolt, csak ritka tüneményként. Vagyis 
a maga részéről mégis a szűk értelemben vett jelentésre tartja fenn az umorismo szót.
Ami a szűk, sajátlagos értelmezést illeti, ebből a fejezetből a következők hámozhatok ki: az umorismo 
egy kivételes és nagyon sajátos művészi kifejezésmód. Nem vizsgálható messziről, csak közelről, és 
egyedi megnyilvánulásaiban. Lehet, hogy egyes korok más és más általánosítható karakterjegv ckkel 
rendelkeznek, és ezek messziről nem teszik lehetővé az umorismo észrevételét, azonban akár a kor 
egészének eltérő jellemzői ellenére, azokkal akár ellentmondásban is, igenis létezhetett és mindig létezett 
is umorismo. Az egyes egyed, és a benne egyénileg (azaz saját pszichikus szerveződése szerint, eredeti és 
egyetlen összetételben, a személyiségére jellemzően) tükröződő általános vizsgálata vezethet csak 
eredményre, mikor művészeti jelenséget akarunk megérteni.
Ebből azt következtethetjük, hogy az umorismo nem egy történeti képződmény, nem törvényszerűen 
megjelenő tudatforma, hanem csakis az egyénre jellemző, speciális tudati állapot, mely minden korban 
jellemezhet, igaz. kis számú embert. Talán annyi elismerhető, mondja Pirandello, hogy a civilizáció 
haladása következtében megnövekedett érzékenységnek köszönhetően újabban gyakoribb ez. a lelki 
beállítódás, és azok a körülmények, melyek kedveznek az umorismonak, legalábbis egy bizonyos fajta 
umorismonak. Ennek az egyéni tudatállapotnak vannak tehát kivételes és különleges művészi 
kifejeződései. Mikor Cantonit idézi, egy mellékmondatban így jellemzi őt: "Alberto Cantoni, argutissimo 
nostro umorista, /.../ senliva profondamente il dissidio interno tra la ragionc e il sentimento e soíTriva di 
non poter essere ingenuo come prepotentemente in lui la natura avrebbe voluto 
umoristának tartott Cantoniról mondja lejjebb, hogy önmagában érezte azt a feszültséget, mely széttörve, 
megkettőzve tartja a lelket. Talán épp eme feszültség átérzése tette érzékennyé, és ezért mondatta 
umorisztikus allegóriájában Modern Humor jellemzésére Klasszikus Humorral, hogy nem lehet róla 
tudni sem azt. minek látszik, sem azt, mi valójában.
Az értelem és az érzelem viszálya által kettétörő lélek, mely ráadásul még tudatában is lehet ennek a 
törésnek vagy megkettőződésnek, határozza meg tehát az umorismo tudatállapotát.
A harmadik fejezet a sommás megkülönböztetésekről szólva eg)' Taine-részletből kiindulva megismétli 
az előző fejezetben már mondottakat: egy olyan különleges művészi kifejezést, mint az umorismo. nem 
lehet sommás ítéletek alapjáról kiindulva tárgyalni. Jóllehet a nemzetek eltérő karaktere 
megfogalmazható, nem szoktunk elfogadni efféle állításokat, hogy minden angol, vagy minden német 
ilyen vág)' olyan. Minél közelebb vagyunk a vizsgált tárgyhoz, annál könnyebb finom megkülönböztető 
jegyeit észlelni, és minél messzebb, annál nehezebb, s így jellemzőit annál inkább csak általánosságban, 
és szükségképpen elnagyoltan tudjuk megragadni.

»80 Ugyancsak az

79 v.ö. Enrico Nencioni: "L'Umorismo e gli Umoristi", in: Nuova Antológia, 1884. és Giorgio Arcoleo: 
L'umorismo nell'arte moderna. Due conferenze al CircoloJilologico di Napoli, Napoli, Detken. 1885. 
80id. mű, in: Saggi 1939, p. 34. "igen éles elméjű umoristánk, Alberto Cantoni, /../ mélyen átérezte az 
értelem és az érzelem belső viszályát, és szenvedett attól, hogy nem tud olyan őszinte lenni, amilyenné 
benne a természet égetően válni szeretett volna." /saját ford./



312

Azt lehet mondani, hogy a humoros művek sokkal inkább egymásra hasonlítanak, mint annak az 
irodalomnak a nemzeti karakterére, melyben megszülettek: ha pl. az angol humoros művekben van 
valami hasonló, akkor ez az, hogy humorosak, és nem az, hogy angolok. Ha van angol humor, sajátos, 
pl. a franciától eltérő karakterrel, és ez absztrakt módon megfogalmazható, ugyanez a megfogalmazás 
már nem, vagy' csak igen felszínesen lesz érvényes az egyes angol szerzők humorára: legalábbis ha 
komolyan vesszük a kritikát, mint az egyes művek sajátosságainak felfedezőjét. Az esztétikai ítélet 
szempontjából a sommás megkülönböztetések értéktelenek.
Vissszatérve az umorismo tüzetes vizsgálatához, megállapítja, hogy Aristofanes nem umorista, de 
Socrates igen, legalábbis benne megtalálható a sentimento de! contrario, az ellentét érzése, mígnem 
Aristofanesnél csak az oppozíció. a szembenállás.^ A szembenállás úgy értendő, hogy akkor az ember 
és a rajta kívül álló dolgok állanak szemben, míg az ellentét érzése ugyanazon a személyen belül 
található.
Az umorismo létrejötte egy belső, jellegzetes folyamat eredménye, melyben az ember igen és nem között 
érzi magát kifeszítve.
Végül összegzi az addigiakat, és clismétli, hogy a burleszk. a groteszk, a szatíra, az éle. a komikum nem 
umorismo. annak szűk és specifikus értelmében. Jóllehet a különböző népek humora tényleg különböző, 
és eltérés tapasztalható a környezet és az adott pillanat különbözőségei miatt is. ez nem jelenti azt. hogy 
emiatt valamelyik nép - vagy kor - kisajátíthatja az umorismot, tekintve, hogy az umorismo nem azonos 
a humorral. A probléma, mint az első fejezetben már fejtegette, az elnevezések különbözőségében rejlik. 
A megoldás az, hogy nem az elnevezésekről, hanem a dologról kell értekezni.
Végül egy érdekes kitérő, mondhatni, komparalisztikai kalandozás következik, példákat akarván 
szolgáltatni arra, hogy a sommás ítéletek mennyire kevéssé megbízhatóak, de egyidejűleg arra is. hogy a 
távolság nem mindig ártalmas, ha valamit lényege szerint akarunk megismerni. (Azaz: ami a legjobban 
árt, az a szűklátókörűség és a sémákban való gondolkodás, az irodalom jelenségeit illetően.)
Az irodalom nemzeti karakterével kapcsolatban Pascoli nyomán felhívja a figyelmet arra. hogy az idegen 
irodalmakon sokkal jobban megfigyelhető a nemzethez köthető jellegzetesség, mint a saját nemzeti 
irodalmon, ami magyarázható az adott nyelvhez való eltérő viszonnyal is. Sőt. nemcsak a nemzeti 
karakter, hanem egyéb jellegzetességek is másként tűnhetnek fel a nem anyanyelvű szemlélőnek. így 
lehetséges, hogy míg Itáliában észrevétlen maradt, az angol Roscoe számára Berni. Byron szerint Pulci. 
Sterne szerint Gian Carlo Passcroni volt humorista, az angol humour értelmében; mindez hatások és 
befolyások sorát jelenti az egyes irodalmak között, mint ahogy további angol és francia irodalmi 
példákon sorolja. így eshetett meg az is, hogy Itáliában senki azok közül, akik az umorismoval (annak 
tág értelmében, persze) foglalkoztak, nem tekintette Boccacciot umoristának, de Chauccrt a Canterbury 
mesék miatt bezzeg igen. És így alakulhatott ki az a felszínes és elterjedt nézet is. miszerint az itáliai 
írók mindannak, amit más irodalomból átvettek, szebb formát, harmonikusabb külsőt adtak, míg mások 
mindannak, amit az itáliai íróktól átvettek, mélyebb tartalmat, belső szépséget. Lehet, hogy ez 
középszerű írók esetén igaz, de nem az pl. Boccaccio és Chaucer esetén.
A negyedik fejezet az umorismo és a retorika viszonyát taglalja.
A retorika ellen nem először intéz támadást. A legfőbb vád a retorika ellen az, hogy a tradíció alapján 
álló imitációt tekinti a művészet lényegének. Ezáltal kettéválaszt gondolatot és formát, melyek az igazi 
művészetben nem elválaszthatók, azaz megakadályozza az egyedi, az egyetlen forma létrejöttét. A forma 
a retorika előírásai szerint eljárva nem születik, hanem csinálják, mint valami tárgyat, következésképp a 
művészet kópia lesz. nem alkotás. Ezáltal a retorika nagy kárt okoz az irodaíomnak, különösen az 
umorismonak. melynek igen nagy szüksége lenne a stílus intimitására, és amelynek kibontakozását a 
retorika előírásai szerint való alkotás lehetetlenné teszi. Nem arról van tehát szó, hogy az itáliai írók 
kevéssé hajlamosak az utnorismora. hanem arról, hogy ezt az umorismot - akár szűk, akár tág 
értelmében kutatjuk is - a retorika ellen lázadó népi irodalom tájain kellene keresni, illetve a retorika 
jármát lerázó romantikus irodalomban. Ott tehát, ahol a nyelv szabad és élő, és a forma születik: ahol 
jelen lehet az az élénk, szabad, akaratlan és közvetlen nyelvi és formai mozgás a mű születése során, ami 
nélkülözhetetlen az umorismo, és egyáltalán, a művészet létrejöttéhez.
Először közelíti meg az umorismot a nyelv felől, és kapcsolja össze korábbi, művészettel kapcsolatos 
konklúzióit az umorismo jelenségével. Újat azonban nem tudunk meg az umorismoról, azon kív ül, hogy 
mint igazi művészetnek, szüksége van a nyelvi-formai szabadságra.
Mármost Cecco Angiolieri humora - ami persze Pirandello szerint semmiképpen sem a sajátos . 
értelemben vett umorismo. aminek A. D’Ancona igyekszik feltüntetni^ - a többi hasonló toszkán népi

81 v.ö. Theodor Lipps. Komik und Humor, Hamburg u.Leipzig, Voss, 1898., idézi Pirandello, id. mű. op. 
eit. p. 42.
82 D’Ancona idézett mib e többször hivatkozás tárgya az umorismoról való vita során. Jelenleg a 
korábban már részletesen kifejtett ellenvéleményét abban foglalhatjuk össze, hogy a toszkán dialektusban 
író népi íróknál, Cecconál is. iróniát találunk, azaz nem az igazi, szűk értelemben vett umorismora 
jellemző érzelmi, hanem verbális kontrasztot.



313

Íróhoz hasonlóan, akikben először ébred fel, még bizonytalanul, az ének lelkülete, az igazi művészetre 
jellemző jegyeket mutatja: és éppen azért képes erre, mert népi, mert realisztikus, mert a nép komikus 
dialektusában szólal meg. mert van saját stílusa.
Itt ismét megfogalmazza a nyelv és a stilus közti különbséget. A nyelv eszerint megismerés, objektiváció. 
A stilus szubjektív. A stílus az, amit a költő a nyelvből kihoz, mint saját, szubjektív kifejezést. A stilus a 
nyelvi objektivitás szubjektivizálódása, és ez a folyamat nem más. mint a forma megszületése.
Miközben tovább hadakozik a sommás ítéletek ellen, visszautasítja, hogy az itáliai irodalomra az 
intellektualitás lenne jellemző az érzelmi jelleg helyett, tehát inkább a lélek objektív oldala befolyásolná, 
mint a szubjektív. Úgy véli, ez a nézet a lélek alkotói aktivitásának, a fantázia működésének a 
félreismeréséből következik. Ebben is a retorika a ludas.
A tartalom és a forma dualizmusának kérdése is terítékre kerül. A retorika olyan, mint az ékesszólás 
ruhatára: alkalmas módon felöltözteti a betévedő tartalmakat, illőn, az előre megállapított szabályok 
szerint: a kiválasztott öltözék lesz a forma. Pirandello szerint azonban nem lehetséges tartalomról a 
formától elválasztva beszélni. Nem lehetséges tehát pl. olyan kijelentéseket tenni, amilyeneket az olasz 
irodalom kritikusai lesznek, és amely szerint pl. az olasz reneszánsz alkotásai tartalmilag üresek, de 
formailag szépek. Az sem lehetséges, hogy valamely tartalmat, célt kérjünk számon a művészeten, 
mivelhogy a tartalom és a cél magában a műben van; ha azon kívül keressük, akkor kívül kerülünk a 
művészeten. Ez természetesen nem azt jelenti Pirandcllonál, hogy a művészet öncélú formai játszadozás, 
mint sok avantgárd iskola vallja. Csupán azt jelenti, hogy ezt a célt, tartalmat, mint lényeget, tudnunk 
kell megtalálni belül a formán, nem kívül; még arra sincs szükségünk, hogy - mint a velő a velőscsont 
végén - kicsit kilógjon e tartalom, és úgy hívja fel magára a figyelmet.
A fejezet utolsó részében elhatalmasodik Pirandellonak az olasz irodalomkritikán érzett felháborodása, 
ami egymásra halmozott kérdések feltevésében fejeződik ki: ezek az itáliai reneszánsz értékét, jellegét 
boncolják, azzal a céllal, hogy nyilvánvalóvá tegyék, ha nem a középszerű művészeket, hanem pl. 
Ariostot, Folengot, Púiéit tekintjük, igenis létezik irónia, humor, és igazi művészet, mely semmivel sem 
kevesebb, mint Rabelais, vagy Rotterdami Erasmus művészete, és hogy pl. Berni művészete is valódi, 
megélt érzelmeken alapul, sőt, éppen az az érzelmi kontraszt jellemzi, amely az igazi umorismot. Ez a 
rész tulajdonképpen a Taine-i uniformizáló szemlélet elleni támadás, ahol az átlagos, az általános 
megfogalmazása a vizsgálat célja, nem pedig az egyedi, esetleg a kiemelkedő megértése, vizsgálata. 
Nyilvánvaló, hogy ez a fejezet is az irodalmi élet aktuális jelenségeire való reagálásképpen keletkezett. 
Konklúziónk az lehet, hogy az umorismo - akár annak szűk, sajátlagos, akár lágabb értelmezését 
tekintjük - csakis a retorika elleni lázadás talaján, illetve mindenféle iskolán kívül, az egyediség 
jegyében jöhet létre, mint azt az olasz humanizmus és reneszánsz irodalma is mutatja.
Megemlítjük még ebben a fejezetben a Crocenak szentelt hosszú lábjegyzetet, melyet Crocenak a 
L'umorismo első kiadását követő kritikájára reagálva illesztett be. A retorika az umorismot irodalmi 
műfajnak tekintette. Pirandello szerint azonban nem műfaj, hanem a kifejezés minősége. Létezése nem 
tagadható, pusztán azért, mert meghatározása differenciáltabb megkülönböztetést kíván, mint amit 
Croce a művészet v izsgálatakor szükségesnek tart: Crocc nem különböztet meg sem művészeti ágakat, 
sem a kifejezés különböző minőségeit, sőt. még a művészi és a hétköznapi intuíciót sem. Ugyanakkor 
elismeri, hogy léteznek umoristák. azt azonban tagadja, hogy létezne umorismo. Ez Pirandello szerint 
képtelenség. Minthogy az is, hogy ő, Pirandello, szembehelyezné a művészetet és az umorismot. 
minthogy az előbbi komponál, az utóbbi viszont szétszed, vagy az, hogy ő egyfajta művészetnek 
tekintené az umorismot. mely az összes többitől különbözik. Pirandello leszögezi, hogy az umorismo a 
művészi kifejezés egy sajátos minősége, mely bármely irodalmi műfajt jellemezhet. Ez a kifejezési 
minőség az umorisla mű megfogamzásakor bekövetkező speciális gondolati tevékenységnek az 
eredménye.
Az ötödik fejezel a lovagi költészetben jelentkező komikus iróniát teszi vizsgálat tárgyává.
Maga a fejezet 5 részből áll. Az elsőben a francia lovagi eposz megítéléséről vitatkozik, a másodikban 
főleg Pulci művéről, a Morgante Maggiorcról. azt elemezvén, hogy milyen fajta komikum jellemzi, a 
harmadikban összehasonlítja Pulci és Boiardo humorát, a negyedikben Ariostoval foglalkozik 
részletesebben, az ötödikben pedig Don Quijoteval.
Pirandello kritikusi vénája, egy "semmi sem az, aminek látszik" lelkűiét itt is uralja a fejezet 
hangvételét; vitapartnereit aprólékosan ízekre szedi, miközben mintegy elejti, főleg a tagadó állításokból 
kikövetkeztethetőcn, a maga álláspontját is. Ez a fejezet is gazdag tárháza az olasz és külföldi irodalomra 
vonatkozó brilliáns és aprólékos megfigyeléseinek, melyek mindegyike mögött újabb tanulmányok 
lehetősége sejlik fel. Mégis, e szerteágazó labirintusban kivehető, ha nem is könnyen, az a gondolati 
vezérfonal, melyet itt rekonstruálunk.
Ha az olasz lovagi költők komolytalannak tűnnek, netán nevetnek, az nem azt jelenti, hogy nem talál 
náluk visszhangra a francia lovagi eposz komolysága és magas ideáljai. Sőt. ellenkezőleg: inkább azt 
tapasztaljuk, hogy mire az utcáról, a terekről az udvarokba kerül - vissza - a lovagi téma, az olaszok 
inkább annak megnemesílésére törekednek, tekintve, hogy akkorra már a francia minta alaposan 
degradálódott. A népi régiókba ereszkedett hősök ábrázolása nélkülözi az érzelmek rétegzettségét.



314

egyáltalán, a lélekábrázolást, ami művelt és érett költők számára, akik olvassák és értik a klasszikusokat, 
nem követhető példa; ezek a faragatlan, sematikus hősök ostoba fajankónak tűnhettek számukra.
Mi lesz a lovagi témából az olasz reneszánsz udvarok költőinél? Ezt udvara válogatja.
Pulci eposza például tükrözi Lorenzo Medici udvarának a paródia és a népi kifejezésmód iránti 
vonzalmát. Pulci tudatában van, hogy amikor a firenzei nép nyelvét, logikáját, lelkiségét követve 
ábrázolja tárgyát, akkor parodisztikus hatású, nevettet, és erre időnként még rá is tesz egy lapáttal, 
kikukucskálva a sorok mögül. Az, hogy helyenként valóban azonosul a történettel, azaz költőileg 
komolyan veszi, persze sosem esve ki a népi hangvételből, nem jelenti azt, hogy őszinte, abban az 
értelemben, hogy a saját hangján, a saját érzéseiről szól.
Pirandello úgy írja le Pulci attitűdjét, mintha drámaírói attitűd lenne: a szerző tökéletesen azonosul 
szereplői /itt az elbeszélő, a történetmondó/ látásmódjával, hatásos kifejzést is talál neki. de ez nem azt 
jelenti, hogy ő személyesen, vagy akár költőileg, azonos lenne bármelyikkel is. Ezt gondolni súlyos 
tévedés. Sőt: Pirandello szerint Pulci igazi énjét sehol sem ábrázolja a Morgante-ban.
Tévedés éppen ezért az is, hogy Pulci umorista lenne, a szó szűkebb és valódi értelmében. Kétségtelenül 
két életet él - két életet élni tehát az umorismo feltétele - de sohasem sikerül neki eposzában kifejeznie az. 
umorismora való természetesen meglévő hajlamát: vagyis eposzában nem hagyja élni két életét. Az 
umorismohoz nemcsak őszinteség, személyesség, de a komikum mellett dráma is kell. Pulci nemcsak 
saját magát nem látja történetében, de a drámát sem látja meg az. általa elmesélt történetben. Ami 
kétségtelen, hogy a szélesebb értelemben vett umorismo, azaz humor, sőt, irónia viszont rengeteg van 
Púiéinál, száz angol humoros íróval is felér.
A harmadik részben főleg Boiardo humorát elemzi. Ha összehasonlítjuk Ariosto. Boiardo és Pulci 
humorát, a náluk található komikum fajtája, illetve szándékossága, célja szempontjából, azaz abból a 
szempontból, hogy humoruk mennyiben feleltethető meg a művészet komolysága követelményének, 
megállapíthatjuk, hogy aki leginkább tiszteletben tartja a művészet komolyságát, az Ariosto, aki a 
legkevésbé, az Pulci. De Pulci nem azért komikus, mert művészileg fogyatékos, hanem azért, mert a 
komoly művészeten kívüli, más a szándéka. Boiardo nagyobb komolysága viszont csak annyit jelent, 
hogy az ő udvarának az ízlése, melyhez alkalmazkodott, ezt követelte, és nem azt, hogy művészi 
szándékai komolyak voltak.
Ezen a ponton Pirandello kénytelen meghatározni, hogy mit ért a komikum azon fajtái alatt, amely e 
szerzőknél található, és azt is, mit ért művészet alatt. (A művészet komolyságát mint értékelési 
szempontot De Sanclistől idézi.)
A paródia vagy a karikatúra szerzőjének nyilvánvalóan szatirikus vagy burleszk szándéka, célja van. A 
szatíra vagy a kigúnyolás lényege abban áll, hogy a modellt nevetségessé tesszük, jellemzőit 
megváltoztatva, pontosabban egyes jellemzőit eltúlozva. Az. eltúlzott jellemzők pedig már az eredeti 
modellben is kitűntek valamilyen sajátosságukkal. A kiugró lesz tehát eltúlozva, és ez elkerülhetetlenül a 
kifejezőeszközök megerőszakolásához vezet. Ez a művészet komolyságának a megerőszakolását is 
jelenti, mivel az így létrejött ábrázolás tárgya egy szörnyeteg, amelyet, ha önmagában szemlélünk, nem 
tekinthetünk igaznak, sem szépnek; ahhoz, hogy igazságát vagy szépségét megérthessük, össze kell 
vetnünk az eredeti modellel. Ilvmódon viszont ki kell lépnünk a tiszta fantázia birodalmából.
Nemcsak a tárggyal, de az eszközzel is így járunk el: tudatában kell lennünk játékunknak, és tréfálnunk 
kell a kifejezéssel: így érhető el a nevelés.
Boiardoval kapcsolatban De Sanctisscl állítja, hogy' a költészet lényege a fantázia, ennek hiánya a költő 
halála. Nem elég az inventíva. nem elég a koncepció, szituáció kell. Akkor beszélünk esztétikai 
szituációról, mikor egy szereplőt abba a kedvező helyzetbe hozunk, melyben leginkább meg tud 
mutatkozni előttünk. De Sanctis zseniális intuícióját Ccsareo. aki Pirandello másik "tanácsadója" 
esztétikai kérdésekben, azzal egészíti ki, hogy ha egy alak a költő fantáziájában élő, akkor minden 
helyzetben teljes egészében meg fog tudni mutatkozni; az ilyen alak szabad, autonóm, a költőn kívül 
létezik, a helyzetek pedig maguktól jönnek, nem a költő választja meg őket.
Boiardot illetően Pirandello egyetért Cesareoval abban, hogy Boiardonál az alak teljes módon való látása 
hiányzik, de nem ért egyet De Sanctissel abban, hogy Boiardo komolyan akarta venni a tárgyát, csak az. 
idők eredményezték, hogy végülis komikusra sikeredett az ábrázolása. Pirandello éppen azt rója fel 
Boiardonak, hogy - jóllehet ő komolyan szimpatizált a lovagvilággal - nem akart komoly lenni (azaz. 
nem volt őszinte, mintegy elleplezte a tárgy iránti valódi érzelmeit); csak saját maga és a mások 
szórakoztatása lebegett a szeme előtt, és nem vette tudomásul, hogy ha kiemeli anyagát a népi közegből, 
vagyis nem akar nyíltan paródiát írni. mint Pulci. akkor a komoly művészet feltételeit kellene figyelembe 
vennie, mint ahogyan Ariosto teszi. Ariosto. Boiardo és Pulci közt éppen nevetésük fokában és 
tónusában van a különbség, épp ebben ragadható meg az. ami miatt Boiardo kevesebb a másik kettőnél.
A kritikusok, akikkel Pirandello ebben a részben vitatkozik, aszerint közelítenek a lovagi témát 
feldolgozó szerzőkhöz, hogy azok személyesen hogyan viszonyultak a francia lovagi költészet létrehozta 
magas lovagi ideálhoz. Ha hittek benne, akkor komoly, költői szándékot tulajdonítottak nekik (Boiardo). 
ha nem, akkor művészileg fogyatékosnak tekintették őket (Pulci). Pirandello differenciáltabban közelíti 
meg a költő és választott tárgya közti viszonyt: ő az esztétikai vizsgálat szempontjából azt tartja



315

fontosnak, hogy a költők hogyan viszonyulnak saját művükhöz, és ezen keresztül, az alkotáshoz. Nem 
művészeten kívüli mércét alkalmaz tehát, nem a tárgyat magát értékeli és a költőnél sem a tárgynak 
tulajdonított, művészeten kívüli - erkölcsi, társadalmi - értékhez való viszonyt tartja fontosnak.
Pirandello szerint azt kell jól megérteni, mit jelent az. hogy a költő hisz illetve nem hisz abban a 
világban, amit ábrázol. A hit (esztétikai szempontból vizsgálva) nem az ábrázolt világ valóságosként 
vagy fikcióként való felfogásának a függvénye kell, hogy legyen. Pirandello ezt a problémát magának a 
világ realitásának kérdéseként közelíti meg. így megközelítve pedig végső soron irrelevánsnak tekinti a 
világ valóságosságában v aló hitet a költői alkotás szempontjából, mikor azt mondja, hogy nemcsak a 
művész, de senki számára nem létezik olyan képzet, melyet valóságnak lehetne felfogni: legyen ez a 
képzet a művészet fikciója, vagy az érzékek alkotta hétköznapi képzet.
A hétköznapi képzetek és a művészi fikció között nem az a különbség tehát, hogy az egyik igaz. a másik 
pedig illuzórikus, hanem az, hogy az egyiket akaratlagosan*^ alkotjuk, a másik pedig akaratlanul, 
feltétlenül létrejön, pusztán azért, mert érzékelünk, mert vannak érzékszerveink. Az egyik fikció a 
benyomások képe, formája, és léte nem szabad, a másik, a művészi fikció pedig formaalkotás, és szabad. 
Hogy még jobban megvilágítsa a művészi és a nem művészi fikció közti különbséget, a következőképpen 
írja le az esztétikai tényt: "II fatto estetico, elfettivamente, comincia solo quando una rappresentazione 
acquisti in női per sé stessa una volontá. cioé quando essa in sé e per sé stessa sí voglia, provocando per 
questo solo fatto, che si vitale, il movimenlo (lecnica) alto ad eficttuarla fuori di noi. Se la 
rappresentazione non ha in sé'quesla volontá. ehe 6 il movimenlo stesso dcll'inunaginc. cssa c soltanlo 
un fatto psichico comunc; l'immagine non voluta per sé stessa: fatto spitrituale-meccanico. in quanto non 
sta in noi volerla о non volerla; ma die si ha in quanto risponde in noi a una sensazione.”*^
A különbség művészi és hétköznapi képzet között tehát az önmagát akaró potenciában, vagyis a műv észi 
képzet önmegvalósító mozgásra való képességében rejlik. Ezt az önmegvalósító mozgást itt technikának 
nevezi.
De különbözik egymástól az az alkotás, amikor egy költői fikció, rendelkezve az önmozgás képességével, 
felveszi saját formáját, de nincs más célja azonkívül, hogy önmagát létezésbe hozza (azaz. nincs 
önmagán kívül álló célja), és az az alkotás is, ami nem a költői képzet, önmozgása révén szerzi meg 
formáját, hanem tudatos alakítás révén, például úgy. hogy az ábrázolt tárgy bizonyos tulajdonságait 
szándékosan eltúlozza, egy parodisztikus vagy ironikus ábrázolási cél érdekében. A kétféle alkotás nem 
egyforma mértékben veszi igénybe a különféle intellektuális képességeket. Ha nagyobb teret engedünk a 
gondolkodásnak, mint az érzelmeknek, akkor a képzet elveszíti spontaneitását, élő és organikus jellegét. 
Amikor nem ösztönösen vesszük figyelembe a művészet komolyságának feltételét, hanem előzetes 
szándékkal, akkor az alkotásunk merev, mechanikus lesz.
Itt a hétköznapitól esztétikailag csak durva körvonalaiban megkülönböztetett művészi régióján belül 
mozgunk; itt alkotás és alkotás különbözik, tulajdonképpen művésziségük mértékében, fokában. Ismét 
érzékelhetjük Pirandello azon törekvését, hogy olyan esztétikailag differenciáló ismérvet fogalmazzon 
meg, amivel az igazi, a valódi művészetet elkülönítheti a nem igazitól, pl. a retorika produktumaitól.
Úgy tűnik tehát, a művészet komolyságának a feltétele azt jelenti, hogy a művészetnek nincs önmagán 
kívüli célja, és a művészi képzet mint önmagát létrehozó mozgási potencia válik művészi alkotássá. Ez a 
potencia aktussá válása során az összes intellektuális faktor közreműködését igényli, de mivel elsősorban 
a fantáziából építkezik, az ösztönös és érzelmi elemek vannak túlsúlyban. A művészet komolysága tehát 
nem attól függ, hogy a költő komolyan veszi-e tárgyát, amit ábrázol, hisz-e benne, mint valóságban. 
hanem attól, hogy engedi-e saját törvénye szerint, spontán, a fantázia műveként megszületni művét.
Mi történik viszont akkor, ha a költő ösztönösen tiszteletben tartja a komoly művészet feltételét? Az 
következne ebből, hogy megszűnik az irónia lehetősége? Hiszen korábban azt állítottuk, hogy az 
iróniához szükséges egyrészt a reflexió, másrészt a tiszta fantázia birodalmából való kilépés, mivel az 
ábrázolt tárgyat a valós világgal kell, hogy összevessük, ha a műalkotást élvezni akarjuk. Vagy az. hogy 
akkor a költőnek sikerül megszabadulnia saját alkotásának irrealitásától? És ez esetben hogyan azonosul 
saját tárgyával? Ezekre a kérdésekre az ötödik részben, Ariosto kapcsán válaszol.
Fontos észrevennünk, hogy milyen jelentős szerepet játszik a komikus műfajok elkülönítésében a költői 
attitűd. Pirandello nem a nevetés, tehát a hatás felől közelíti meg a komikum fajtáit, nem is tárgyuk 
szerint különbözteti meg őket, hanem keletkezésük mozzanatából emeli ki az alkotó és a tárgya közötti 
viszonyt, mint a komikum fajtáját meghatározó tényezőt.

83 Pirandello pontosítja, mit kell értenünk akaratlagos alatt: nem egy kívül álló cél érdekében, akarattal 
létrehozott, keresett fikciót, hanem olyat, ami önmagát akarja, érdek nélkül, és önmagáért szeretjük.
84,1 Az esztétikai tény ott kezdődik valójában, amikor egy képzet akaratra tesz szert bennünk, tehát 
amikor egy képzet önmagában és önmagáért magát akarja, és ezáltal a magát akarás által létrehozza azt 
a mozgást (technikát), mely lehetővé teszi, hogy rajtunk kívül kerülve valósággá váljon. Ha a képzetnek 
nincs meg ez a benne rejlő akarata, ami magának a képnek a mozgása, akkor ez a képzet csak egy 
közönséges pszichikai tény; olyan kép, melyet nem önmagáért akarunk; mechanikus-lelki tény. mivel 
létezése nem akaratunktól függ; azért létezik, mert egy érzékszervi benyomásra válaszol bennünk.



316

A viszonyulás kérdése niás metszetben is kulcskérdés. Ha a komikum fajtáját az alkotó és a tárgya közti 
viszony határozza meg. a komikus alkotás, és általában az alkotás művésziségét viszont az alkotó és 
müve közti viszony. A komikus mű esztétikai megítélésénél tehát e kettős viszonyt kellene szem előtt 
tartani. (Talán ennek hiánya miatt olyan sok a nézeteltérés ezen a területen, és talán Pirandello is éppen 
azért veselkedik neki ennek a témakörnek, mert. mint az első fejezetben leszögezte, az umorismo 
jelenségének megvizsgálásához alapos, pontos fogalomtisztázások szükségesek.) A tárgy és a mii 
megkülönböztetése fontos, és olyan próbakő, amin a Pirandello által citált kritikusok is elbuknak, mivel 
nem élnek a differenciálás eme lehetőségével.
A negyedik részben Ariosloval foglalkozik részletesebben, mikor azt elemzi, miben áll Ariosto stílusának 
mágikus volta, s hogy ez a mágikus stílus a komikum milyen fajtáját eredményezi. Ariostotól távol áll a 
közönséges, a valóságot eltorzító burleszk. a bábszínházi effektusok provokálta neveltetés. Törekvése 
szerint a lov agi témakörben fellelhető örök emberi érzelmekkel és illúziókkal azonosulni igyekszik, és ily 
módon alkotásának reális tartalmat biztosít. Mikor azonban ez lehetetlen, mikor a lovagi világ irrealitása 
visszavonhatatlan, akkor a finom irónia eszközével él: úgy igyekszik megmenteni tulajdonképpen 
mágikus világának esztétikai koherenciáját, fantasztikus igazságát, hogy maga is a mágia eszközével él. 
a stílusmágiáéval. A rá leselkedő veszély ez esetben, melynek áldozatául is esik időnként, hogy a mese 
allegóriává válik. Többnyire azonban a fantázia a megfelelő fokon és tónusban képes működni, és ennek 
köszönhetően az azonosulás és az irónia, mely első látásra ellentétes törekvéseknek tűnnek, szinte teljes 
összhangban működnek együtt. Épp az azonosulás és az irónia harmonikus együttműködése Ariosto 
stílusmágiájának a titka.
Ezzel Pirandello megválaszolja a fenti kérdéseket, hogy kizárja-c az irónia lehetőségét, ha a művészetet 
az általa megfogalmazott kritériumok szerint komolyan vesszük, illetve hogy ez azt kell. hogy jelentse, 
hogy a költő azonosulásra kényszerül akár az irreálissal is. Ariostonak sikerül elkerülnie, hogy egy 
irreális világgal kelljen azonosulnia, úgy, hogy költői fantáziájával kiemeli, megmenti ebből az irreális 
világból azokat az elemeket, melyek lehetővé teszik a reális ábrázolást, azaz a művészet komolyan 
vételét; olyan életet, alakokat teremt ösztönös fantáziájával, melyeket ő maga komolyan tud venni. 
Pirandello megjegyzi, hogy ebben az egyensúlyozási játékban Ariosto időnként a kelleténél nagyobb 
szerepet ad a spekulációnak, a fantázia rovására, és ekkor lesz az általa teremtett élet allegóriává. Bár 
Ariostonak szerinte egyáltalán nem célja morális szentenciák megfogalmazása, néha nem tud mást 
tenni. Az sem célja, hogy a mesét mesének (azaz önértékében sem fantasztikus, sem valóságos 
igazsággal nem bíró. csak valamilyen tanulság allcgorizált megfogalmazását szolgáló konstrukciónak) 
láttassa, vagy az, hogy egy álmot valóságnak tüntessen fel. éppen ellenkezőleg: arra törekszik, hogy a 
mese igazságát, valóságban való gyökcrczettségét megmutassa, irrealitását pedig az irónia eszközével 
leplezze le. Ugyanakkor nemcsak világa fantasztikus, önmagában vett igazsága, hanem a tényleges 
valóság is érdekli Ariostot. és ez teszi szükségszerűvé, hogy fantasztikus valósága néha az irónia 
kirobbanása miatt öszetörjön. Ugyanakkor, mint már mondtuk, ez nem jelenti a művészi sérelmét, éppen 
Ariosto mágikus stílusának köszönhetően.
Itt, a mese, a mágia kapcsán, a valósághoz való költői viszony vizsgálata közben tehát az igazság és a 
valóság műben való kifejeződésének a kérdése is ismét terítékre kerül.
A valóságnak különböző fajtáit különbözteti meg Pirandello: a valódi valóságot (reállá effettiva) és a mű 
valóságát (reállá fantastica). Az igazságnak is több fajtája van: itt a fantasztikus igazság (veritá 
fantastica), és a morális igazság (veritá morale). Érezhetővé válik, hogy Pirandello számára az érvényes 
esztétikai kritérium keresése közben kulcsfontosságú kérdés, hogy differenciálhasson az effektiv és a 
fantasztikus valóság között, és a mű igazságát - művésziségének mértékét - ne (csupán) az effektiv 
valóságnak való megfelelésen mérje le. Sőt, a "külső" valóság jelenléte, betüremkedése a mű alkotásába 
és élvezetébe, azaz a mű fantasztikus világába (mint pl. viszonyítási pont) az ironikus és más komikus 
ábrázolások esetén - ha ez a műben szándékoltan irreális kifejezési móddal is cgyültjár (túlzás, 
egyoldalúság, stb.) - megsérti a művészet komolyságának feltételét.
Itt világosodik meg, hogy a komolyság feltétele tehát azt is jelenti, hogy a költő műtől való távolságának 
mértéke az, ami döntő. Az előbb már megjegyeztük, hogy a tárgyhoz való viszony az, ami a komikum 
egyes fajtáit megkülönbözteti, a műhöz való viszony pedig a művésziség minőségét adja. Itt most tovább 
pontosítva hozzátehetjük, hogy a mű világában való részvétel, a benne vagy rajta kivid való mozgás, más 
szóval a belülállás vagy a kívülállás az. ami a művésziség mértékét jelezheti. Itt természetesen nem a 
költő saját személyében való részvételéről van szó - elbeszélőként, alakként való megjelenéséről -. hanem 
költői intellektusának a mű világa kialakításában való adott (a fantázia és a ráció kellő arányú 
közreműködését feltételező) módon történő rész\’ételéről.
Ez pl. Ariosto esetében azt jelenti, hogy a költő kezdettől fogva bolondnak tetteti magát, minthogy hőse 
is bolond, és így jobban bele tud helyezkedni világába: "Per intonarsi quanto piú puö con quel rnondo. 
fin da principio s'é dichiaralo málló come il suo eroe. É lutto un giuoco di continui accomodamcnti per 
stabilir l'accordo tra sé c la materia, tra le condizioni inverosimili di quel passalo leggendario e le



317

»85ragioni del presente.
van a műben, akkor is. amikor ez nem kerül nyíltan kifejezésre, anélkül azonban, hogy a költő alkotó 
intellektusa kívül állana az általa ábrázolt világon (kivéve a már említett néhány esetet, a 
korrigálhatatlan irrealitások előfordulásakor). Pirandello szerint az irónia a költő látásmódját nemcsak 
ezzel a fantasztikus világgal kapcsolatban jellemzi, hanem általában az élettel és az emberekkel 
kapcsolatban. Maga a szándék, hogy a múlt világát valahogyan összhangba hozza a jelennel, az irónia fő 
forrása; maga az irónia akadályozza meg, hogy a drámai és a komikus kontrasztja létrejöjjön, vagy hogy 
a drámai és a komikus összeolvadjon.
És ez az a pont, mikor az irónia és az umorismo különbségét ismét megpróbálja megvilágítani. E rész 
befejező oldalain, majd az ötödik részben is. Ariosto és Cervantes költői magatartásának különbségeit, 
illetve alakjaik különbségeit elemzi.
Ariosto kontrasztokat kerülő költői magatartását Pirandello egy umorista attitűdjével ellentétesnek 
nyilvánítja.
Cervantes viszont távol áll attól, hogy fantasztikus világa irrealitásának tudatát a hős ábrázolásában 
megjelenítse, sőt: eme elmúlt világnak élő alakja személyében testet és életet ad, és állandó, fájdalmas 
összeütközésbe hozza a jelen világával. Fájdalmas, mert a költő együtt szenved hősével. Don Quijote 
nemcsak színleli, hogy hisz a lovagi legendák csodálatos világában, hanem tényleg hisz benne, ez az ő 
saját valósága. Ezzel a valósággal a bensőjében Don Quijote eltéved a jelen valóságában. Ariosto 
magában hordozott valósága más, és ezzel a valósággal ő a legendák világában tévelyeg. Míg az egyik. 
Ariosto, a legendában keresi a valóságot, a másik. Don Quijote, a valóságban keresi a legendát. Azonban 
más dolog úgy tenni, mintha hinnénk, és megint más tényleg hinni. Egy dolog egy ál-kastélyba ütközni, 
mely hirtelen köddé válik, és más dolog egy valódi szélmalomba, amely nem hagyja magát leteríteni, 
mint egy képzeletbeli óriás. Más a nevetés is, amely e két ütközetet kíséri: az egyik az irónia nev etése, a 
másik az umorismoé. Az egyik a hős valósággal való fájdalmas ütközését kíséri, a másik a költőnek azt 
az egyensúly-törekvését, melyet saját maga és fantasztikus világa között valósít meg az irónia 
segítségével, s amely világ v alóságossága épp eme irónia által kérdőjcleződik meg.
Mikor Ariosto hőse. Orlando a valósággal kerül összeütközésbe, és elveszti a maradék eszét is, kitör a 
tragédia, és senki nem tud nevetni rajta; a komikumot elsöpri őrjöngésének a tragikuma.
Don Quijote bolondsága, maskarájának komikuma azonban nem semmisítődik meg egészen a benne 
lévő tragikum hatása alatt: nevetve szánjuk, vagy szánakozva nevetünk rajta.
Nincs tiszta komikus hatás, a komikumot azonban nem a tragikum haladja meg, hanem a komikum 
maga haladja meg önmagát.
A kérdés, hogy hogyan magyarázható ez a jelenség, ami tulajdonképpen az umorismo 
Amikor egy esztétikai minőség vizsgálatával foglalkozunk, felmerül, hogy a vizsgált tartalom miként 
jelenik meg az esztétikai folyamatban. Például ha azt mondjuk egy hősről, hogy komikus, akkor meg kell 
vizsgálni, hogy ennek az esztétikai ítéletnek - hatásnak - létrejöttéhez az esztétikai folyamat résztvevői 
közül melyik milyen módon járult hozzá. Vizsgálandó az alkotó, a befogadó, és maga a szöveg, a mű. 
Pirandello a cervantesi umorismo magyarázatát keletkezése körülményeinek a vizsgálatán keresztül, 
tehát az alkotó felől közelítve kívánja megadni, egészen pontosan az alkotónak hőséhez, hőse világához 
való viszonyának az elemzésén keresztül.
Cervantes hőse, a hit és az igazságosság bajnoka nem a legendák lovagja: ez az alak ott van 
Cervantesben. a lepantoi hősben. Az ok, ami miatt sisakja silány borbélytányér, ellenségei pedig 
egyszercsak szélmalmok lesznek, az az, hogy saját keserű tapasztalatain keresztül rá kell döbbennie, 
ideáljai összeegyeztethetetlenek a realitásokkal. Ez a felismerés fájdalmas, mert veszteség. A rádöbbenés, 
a kijózanodás, önmaga másképp, egy új valóság szerinti látása okozza azt a nevetést, amelyben ott az 
ítélet, korábbi érzelmeinek a meggondolás okozta színeváltozása, ott a tévedés el- felismerése: 
megjelenik tehát a nevetés, mint ítélet, de tele fájdalommal. Az értelem megérleli a nevetést, de nem 
semmisíti meg egészen a korábbi érzelmet: az elvesztett érzelem a fájdalomban, átalakulva, jelen van; az 
ütközés nyomán létrejött új érzelmi viszony, a sentimento del contrario pedig a fájdalommal teli 
nevetésben - vagy nevetéssel teli fájdalomban - fejeződik ki.
Cervantes esetén Pirandello úgy gondolja, az író "szenved" umorisztikus látásmódban, s vele együtt hőse 
is; nyilvánvalóan az olvasóban is megszületik az umorisztikus reakció: " Női commiseriamo ridendo о 
ridiamo commiserando."
Korábban azonban, mikor Alberto Cantoni kapcsán értekezett a jelenségről, függő kérdés maradt, hogy 
az író, szereplője vagy olvasója-e az umorista. Ott azt hangsúlyozta, hogy az umorismo érzelemkritika:

Az ironikus intonáció, alkotása irrealitásának a tudata tehát mindvégig jelen

85 id.mű, op. cit. p. 102. "Hogy nagyobb legyen az összhang azzal a világgal, a kezdetektől olyan 
bolondnak nyilvánítja magát, mint hőse. Mindez egy folytonos alkalmazkodási játék, azzal a céllal, hogy 
biztosítsa az öszhangot saját maga és anyaga között, a legendás múlt valószínűtlen körülményei és a 
jelen felfogása között." (saját ford.)
86 Pirandello lábjegyzetben utal rá, hogy nem fogadja el Lippsnek az umorismo jelenségére adott 
magyarázatát, és utal Croce ezzel kapcsolatos állásfoglalására is.



318

egyformán sajátja lehet művésznek és kritikusnak. Nem engedi, hogy egy adott érzelmet tisztán 
megéljünk, hanem az értelem közbeléptetésévcl tükröt tart eléje, analizálja, megmeríti az értelem jeges 
vizében. Ha az umorismo kritikusi magatartás is lehet. ez. jól megvilágítja, mi az intellektus szerepe 
ebben az esztétikai élményben: az, hogy megakadályozza az érzelmi azonosulást, hogy tükröt tartson az 
érzelemnek, és szembesítse az érzelem ítéletét az értelem ítéletével.
Az első rész hatodik fejezetében az itáliai umoristákkal foglalkozik. Nem célja történeti keresztmelszctet 
adni, csupán demonstrálni akarja, hogy mennyire nem helytálló az umorismot modern, illetve kizárólag 
az angol-német népeknél előforduló jelenségnek tekinteni. Emlékeztet korábbi megállapítására, mely 
szerint az umorismot lehet tágabban és szőkébben értelmezni, és hogy éppen e kétféle értelmezési 
lehetőség figyelmen kívül hagyása a kategória körül kialakult zavar oka. Nem helytálló ennélfogva az 
sem, hogy az umorismo vizsgálatánál hol az egyik, hol a másik módon értékelünk.
A szűk és sajátlagos értelmezés szerint az umorismo bármely népnél, bármely korban, de ritkán és 
kivételesen fordul elő, mivel egy sajátos beállítódás, egy pszichológiai folyamat gyümölcse.^
Nem szükséges hozzá pl. etikai elkötelezettség, de az. hogy van-e, befolyásolja az umorismo minőségét, 
hatását; mint ahogy minden egyéb, az egyes umorista író lelkét alkotó elem is.
Aki úgy' véli. hogy az umorismo szükségképpen a költő ideáljainak és a valóságnak valamiféle 
kontrasztja nyomán születik, és csak az ütközésre való reagálásának módjában különbözik az iróniától, a 
szatírától, vagy a farselól. groteszktől, az egyoldalúan és kissé felszínesen ítéli meg az umorismot. Az 
ideál sérülése, korlátozódása tehát semmiképpen nem az oka. esetleg következménye lehet az 
umorismonak. Pirandello hangsúlyozza, hogy az umorismo egy sajátos pszichológiai folyamat.
Ami Itáliát illeti, a szkepticizmus, a tolerancia, a realista beállítottság, melyek sajátjai irodalmuknak, 
kedvező környezetet jelentenek az umorismo számára. A nagy' akadály, a visszafogó erő a retorika, 
amely a lélek szubjektív megnyilvánulásait elfojtva egy mechanikusan, hidegen konstruált irodalom 
ideáljával terrorizálja az ízlést. A retorika elleni lázadás nagy korszaka a romantikával jön el. 
különösképpen Lombardiában, de magányos lázadók minden korban találhatók, igaz, kevesen, és 
elsősorban a népi. dialektális írók közölt, akik megúszták a szabályok iskolai elsajátítását. Köztük kell 
keresni az igazi umoristákat.
Pirandello fájdalmas felháborodással konstatálja ismét, hogy az itáliai irodalomkritika - nem felelvén 
meg egyébiránt az esztétikai kritika iránt támasztott követel menyeknek sem - nem képes saját 
irodalmának ízeit, jellegét megfelelően értékelni; hogy hamarabb vesz észre más nyelven egy umoristát. 
mint a saját nyelvén.
így kerül szóba többek közölt Machiavelli is, akinek értékét a már ismert keretek között méri. mikor 
mezítelen nagyságáról beszél, mely sosem kívánt a retorika ruhatárából felöltözni, és aki a dolgok erejét 
értette (nem a szavakéi), aki zavaros szintézisek helyett a finom és éleselméjű analízis embere volt. 
Machiavellihez kevés lélek hasonlítható abban, ahogyan az ellentmondásokat, az élet inkongruenciáját 
képes felfogni, s bölcs, ironikus toleranciája is valódi umoristára utal, mely et a honi hozzáértők benne 
nem, de bezzeg Swiflben képesek felismerni. (Hosszan idézi itt Arcoleot, mint az elnagyolt, globális 
ítélethozatal elítélendő példáját, aki végül azt a megállapítást teszi, hogy Itáliában a humor azért nem 
fejlett, mert ahhoz gondolkodó és művész egyszerre szükségeltetik, de tudomány és művészet ezen a 
vidéken egymástól és az élettől is el van szigetelve.*^) De Machiavellin kívül Pirandello példákkal 
hivatkozik Giordano Brúnóra is. akit ha kellő elfogulatlansággal és alapossággal megvizsgálunk, szintén 
umoristának tekinthetünk néhány művében. Aztán, a teljesség igénye nélkül - és beharangozva egy 
elkészítendő olasz umoristák antológiáját - elősorol még néhány nevet, köztük Benvenuto Cellinit. Pietro 
Aretinot, Alessandro Tassonit. Lát ilyen tendenciát Barclti néhány prózájánál. Foscolonál. Leopardinál 
is, és persze Manzoni Don Abbondioja is sokszor idézett példája. Emliti a scapigliatura költőit, majd 
Carduccit, Gráfot. Fogazzarot, Capuanat; a teljesség igénye nélkül felsoroltakból is látszik, hogy elég 
terjedelmes antológiái lehetne a régi és új itáliai umorista költőkből összeállítani.
A nagylélegzetű tanulmány második, az elsőnél rövidebb része az umorismo lényegét, jellemzőit és 
matériáját taglalja. Pirandello itt saját megközelítését fejti ki. az első részhez hasonlóan hat fejezetben. 
Az első fejezet megállapítja, hogy az eddigi definícióknak nem sikerült olyan jellemzőket megállapítani 
az umorismoról, amelyek annak minden fajtájára érvényesek lennének. Akkor hát fel kellene adni. hogy 
pontosan meghatározzuk az umorismot, elfogadva Croce véleményét, aki szerint ez is a definiálhatallan. 
mert pszichológiai állapotra vonatkozó, azaz nem esztétikai kategóriák közé tartozik? Az umorismot. 
mint lelkiállapotot, ábrázolhatja a művészet, de ez minden köze az esztétikaihoz: hasonlóan más.

87v .ö. id. mű, p. 116.: "inteso in questo senso stretto e per me proprio, se ne troverá parimenti, ma in 
molto minor copia. anzi. in pochissime espressioni eccezionali, cosi presso gli antichi come presso i 
moderni di ogni paese, non essendo prerogativa di questa о quella razza, di questo о di quel tempo, ma 
frutto di una specialissima disposizione naturale, d’un intimo processo psicologico ehe puö avvenire 
tanto in un savio dell'antica Grecia, come Socrate, quanto in un poéta dell'Italia moderna, come 
Alessandro Manzoni."
88 A hivatkozott mű: Giorgio Arcoleo: L'Umorismo nel/'arte moderna. Napoli, Detken, 1885. p. 94-95.



319

pszichológiai állapotot kifejező kategóriákhoz, mint a komikus, vagy a fenséges, amelyek esztétikailag 
szintén defíniálhatatlanok Croce szerint.
Pirandello úgy véli, a pszichológiai állapotok legfeljebb a filozófus számára defíniálhatatlanok, azonban 
a művész végeredményben nem tesz mást, mint hogy ilyen állapotokkal foglalkozik: definiálja vagy 
ábrázolja őket.
Croce további állítása, hogy umorismo nincs is, csak egyes umoristák vannak. Pirandello szerint ez 
képtelenség: minek alapján állítható, hogy egy iró umorista. ha nincs, vagy nem meghatározható, hogy 
mi az umorismo? Croce esztétikáját annyira absztraktnak és negatívnak ítéli, hogy nem tartja 
alkalmazhatónak a kritika számára: az esztétikai probléma megkerülésének tartja azt is, hogy Croce a 
filozófiailag definiálhatatlannak ítélt fogalmakat empirikusan akceptálja, így az ablakon engedve vissza 
az ajtón kiutasított kategóriákat. Ez a filozófiai esztétika csődje.
A második fejezet azt a pszichológiai folyamatot veszi szemügyre, amelynek eredményeképpen létrejön 
az umorismo sajátos ábrázolásmódja. Sajátos ábrázolás, melynek anyagát és értelmét a világ sajátos 
megítélése adja. Ebben a folyamaiban a reflexiónak van kulcsszerepe, olyan különleges aktivitása, mely 
különbözik a reflexió műalkotásban betöltött szokásos szerepétől. Nem marad láthatatlan, nem olyan, 
mint tükör, melyben az. érzelem meglátja és szemléli önmagát, hanem az érzelem elé tornyosul, annak 
bírájaként, ízeire szedi, szétrombolva az általa alkotott eredeti képet, és az alkotót az érzelem 
meghaladására kényszeríti. Ebből az analízisből ekkor egy újabb érzelem keletkezik, amelyet sentimento 
del contrarionak lehetne nevezni. Éppen ennek az. érzelemnek a megléte mutatja, hogy a komikus 
ábrázolás lehetőségeinél mélyebbre jutottunk: a komikum az. elleniét észlelése, az umorismo az ellentét 
érzése; az észleléstől az érzelemig tartó utat a reflexió közreműködése építi ki. A komikus ábrázolásnál 
az ellentét kívül marad a szemlélőn, aki éppen ezért egyértelmű állásfoglalásra képes, az umorismo 
esetén azonban belül van, s ezért a szemlélő állásfoglalása a perplessitö, a zavarodottság.
A reflexió ilyen hangsúlyos szerepe felvetheti a kérdést, hogy vajon nem kerülünk-e kivül az esztétikai 
jelenségek körén, tehát hogy a sentimento de! contrario észlelése nem sodor-e kívül bennünket az 
esztétikai és pszichológiai kritika területén? Pirandello szerint nem, ugyanis nem fogható fel a szépség 
maga sem, ha nem fogjuk fel azt a pszichológiai folyamatot, amely annak a lelkiállapotnak a tökéletes 
újraalkotását eredményezi, amelyet a költő meg akart jeleníteni: az esztétikai szépség ugyanis éppen 
ebben a tökéletes újraalkotásban van. A szépség tehát nem fogható fel a pszichológiai folyamat követése, 
megértése nélkül, márpedig ha ebben a folyamatban a reflexió is szerepet játszik, integráns, sőt. a 
folyamatot gerjesztő szerepe van. és érzelmi konklúziót eredményez, akkor része a szépségnek.^ 
Pirandello megjegyzi azonban, hogy nem minden umorisztikus alkotásban követhetjük nyomon ezt a 
pszichológiai folyamatot: van olyan is. amikor csak a végeredményt kapjuk, a kiváltó okot nekünk kell 
kikövetkeztetni. Ilyen pl. Cervantes Don Quijotejának esete. Itt az elsődleges érzelem rejtve marad, és 
csak a komikum érzését kapjuk, mint sentimento de! contrariol. Komikus ábrázolás, amin azonban nem 
tudunk gondtalan szívvel nevetni, éppen azért, mert olyan ez a komikum, ami egy másik érzelem 
kényszerű leküzdése nyomán, mint sentimento de! contrario jelenik meg, és nyilván valamilyen módon 
magában hordozza azt a másik, eredeti érzelmet is. Az eredeti érzelem visszatükröződését meglátva, azaz 
a reflexió közbelépése után az alkotó nem tud már vele azonos maradni, sőt. vele ellentétes érzelemmel 
kell, hogy kompenzálja az elveszett azonosulás lehetőségét. Ez a meghaladott és az új érzelem közti 
feszültség az, ami az umorismo alkotóját, befogadóját egyaránt az igen és nem közötti kifeszítettség 
állapotában tartja. Egy adott érzelmi reakció megélésének frusztráltságáról van szó. s ez a frusztráltság 
maga is kifejeződik érzelmileg. A frusztráltság a sajátos, bíróként előretolakodó reflexió, 
visszatükröződés következménye: ez a visszatükröződés megbontja az alkotás harmóniáját, kizökkenti 
azt az egyenes megfelelések világából. Olyan, mintha a mű alkotója mohón és türelmetlenül több 
nézőpontot és több időpillanatot olvasztana egybe, és így a mű mintha még a megszületése előtt 
meghaladná önmagát, mintha nem vállalhatná az eredeti inspirációt, és ezért azt menetközben 
átalakítaná. ^
És valóban, Pirandello a következő, a harmadik fejezetben ezt mondja: "Ogni verő umorista non é 
soltanto poéta, c anchc critico, ma - si badi - un critico siti generis, un critico fantastico: e dico 
fantastico non sola mente nel senso di bizzarro о di capriccioso, ma anche nel senso cstelico della parola,

89 Az esztétikai kritika feladatának elgondolásakor nem először fogalmazza meg Pirandello, hogy a 
kritikusnak önmagában újjá kell alkotnia az alkotói folyamatot, csak úgy tudja megítélni ama folyamat 
hitelességét, őszinteségét, és ezzel összefüggésben az alkotás értékét. Ez a befogadói azonosulás eszerint 
nem csak intuitív lehet, mint általában, hanem - amennyiben umorisztikus alkotásról van szó - 
ugyanolyan mértékben reflexív is, mint maga az alkotás.
90 Erre a mozzanatra, a frusztráltság jelenlétére maga Pirandello is rávilágít később, a negyedik 
fejezetben, a 153.oldaIon: "Magari puö fingere talvolta l'uniorista di teuere soltanto da una parte: dentro 
inlanto gli parla l'altro sentimento ehe pare non abbia coraggio di rivclarsi in prima: gli parla e comincia 
a muovere óra una timida scusa, óra un'allenuante. ehe smorzano il calore del primo sentimento. óra 
un'arguta riílessione ehe ne smonta la serielá e induce a ridere."



320

quantunque possa sembrare a prima giunta una contradi/.ione in termine. Ma ё proprio cosi; e perö ho 
sempre parlato di una speciale attivitá della riflessione."^*
Megvizsgálva tehát az umorisztikus mű keletkezésének folyamatát, rábukkantunk a sajátos szerepet 
betöltő reflexióra. Ez a sajátos érzelemkritika, a nem umorista műalkotásokban betöltött hétköznapi 
szerepétől különböző visszatükröző aktivitás Pirandello szerint alkalmas arra. hogy az umorista 
műalkotás általános és megkülönböztető jellemzője legyen: olyan vonás tehát, amely képes magyarázatot 
adni mindazon eltérő sajátosságokra is, amelyek az egyes umorisztikus művekben fellelhetők.
A harmadik fejezetben tovább elemzi a reflexiót, igyekezvén megvilágítani a különböző szerepeket, 
amelyeket a "normális" és az umorisztikus műalkotásban betölt. Itt próbálja Croce bírálatát is 
megválaszolni, és visszautasítani a bírálója által neki tulajdonított következtetést, mely szerint az 
umorismo nem volna művészet.
A reflexióról szólván a következő szemléletes képpel tesz különbséget kétféle funkciója között: rendesen 
a reflexió a műalkotás megfogantatásakor maga is egyfajta érzelem, olyasféle tükörhöz hasonlít, melyben 
az érzelem megszemlélheti önmagát. Az umorisztikus műnél is tükör, de jeges víztükör, melyben az 
érzelem lángja nemcsak megszemléli önmagát, de bele is csobban, sisteregve; a víz sistergése a nevelés, 
amit az umorista kivált, a felszálló gőz az umorista mű gyakran kissé ködös fantáziavilága. ^2 
A reflexió, ilyen módon eljárva félbeszakítja az eszmék és képek spontán harmonikus formába való 
rendeződését. Innen az a sokszor konstatált jellemzője az umorisztikus műveknek, hogy szétesettek, 
folytonos kitérőkkel v annak félbeszakítva. ^Ez a szétesettség. ezek a kitérők azonban nem az írók bizarr 
szeszélye, önkénycskcdése következtében keletkeznek, hanem a képek művé szerveződő mozgása közben 
a reflexió közbelépése következtében beállt zavarnak, félbeszakadásnak szükséges és kikerülhetetlen 
következményei. Ekkor a képek nem hasonlóságuk, közelségük alapján társulnak, hanem egymás 
ellentétét hívják elő, és természetesen megosztják, nyugtalanná teszik a lelket.
A reflexiónak ez a sajátos viselkedése az, amely meghatározza az umorista speciális lelki beállítódását 
Ez a beállítódás nem más, nem több, mint talaj, melybe hullva a mű csírája sajátos "nedvekkel" 
táplálkozhat, melyen felnövekedhet és belőle egyfajta minőséget nyerhet. De ennek a műalkotás- 
növénynek a fejlődése, születése spontán folyamat kell. hogy legyen: a művészet spontán módon 
születhet csak, mivel anny iban művészet éppen, amennyiben spontán, érintetlen a tudatos reflexiótól.
Itt Pirandello szükségesnek tartja, hogy újra megközelítse a reflexió általa használt fogalmát: a reflexió 
nem a tudatos ellentéte, vagy annak a spontán irányában történő elmozdulása. A reflexió a képzeleti 
aktivitás speciális projekciója-, úgy születik a fantáziaképből, mint az árnyék a testből; magán viseli a 
spontán (igaz, őszinte) születés minden jellegzetességét; benne van az alkotás csírájában, és belőle árad 
az, amit sentimento del contrarionak neveztünk. Ezért mondhatjuk, hogy az umorismo a megfogamzás 
pillanatában már jelenlévő megkettőződés. Pirandello egy olyan lelki működést különít el - fedez fel - 
ilymódon a reflexióban, mely a szokásos retorikai illetve filozófiai megközelítésekben használttól 
különböző értelemmel ruházza fel azt, és annyira pszichológiai, hogy tradicionálisan fel sem merül, mint 
esztétikailag releváns tényező.
A következőkben Croce ellenvetéseire reagál, meglehetősen ingerülten, annak az embernek a 
sértettségével, aki bár pontosan tudja, hogy mit beszél, és úgy véli, hogy pontosan és világosan meg is 
fogalmazta, mégsem értik, hogy mit akar mondani.
Croce úgy érti. hogy az umorismo Pirandello szerint nem művészet, és nem érti, hogy akkor mi. Több. 
mint művészet, pl. a művészetről való gondolkodás, tehát művészetkritika, vagy az életről való 
gondolkodás, tehát életfilozófia? Vagy valami eredeti és különös lelki-szellemi működés, amit a 
filozófusok cddigelé nem ismerlek? Ha így van. Pirandellonak, ha ő fedezte fel. valahogy be kellett v olna 
illesztenie a szellem formáinak rendszerébe (persze természetesen Croce a saját rendszerében

91 id. mű p.146. "Az igazi umorista nem csak költő, kritikus is, de - vigyázat - különleges kritikus, 
fantasztikus kritikus: a fantasztikus szót nemcsak bizarr vagy szeszélyes értelmében használom, hanem a 
szónak esztétikai értelmében is, bármennyire is ellentmondásosnak tűnjék ez első megközelítésre. Éppen 
erről van szó; épp ezért beszéltem mindig egy speciális visszatükröző aktivitásról." (saját ford.)
Hogy mit lehet érteni ezen: különleges kritikus, fantasztikus kritikus? Fantasztikus alatt a szó esztétikai 
értelmében olyan kritikus érthető, akinek eljárásai nem logikai procedúrák eredményei. ítéletei nem a 
műnek, mint a képzelet alkotásának és esztétikailag, tehát képzeletben létező világának a filozófia vagy 
a retorika kategóriáival való megméretése, azokkal való szembesítése során keletkeznek, hanem 
belülmaradva a műben, a mű fantasztikus, azaz képzeletbeli, alkotott világában. Szembesülés, de 
belülálló módon: olyasmi, mint egy dialógus másik énünkkel, önmagunkkal, "un fenomeno di 
sdoppiamento nell'atto della concezione." (id.mű, p. 147.)
92 v.ö. id. mű, p. 145.
93 Ez az itt megfogalmazott sajátosság mintha stílusban is - túl azon. hogy' életérzésben - kiindulópontja 
lenne egy tendenciának, amely a század második felére megszülte a posztmodernséget, azaz a felvállalt, 
utánérzések szabdalta szétesettséget, s fölötte a cinkos össszekacsintást: tudjuk, mi lenne ez. de mégsem 
az, mert tudjuk, hogy már nem lehet az, mégis...



321

gondolkodik, ez nyilvánvaló, hiszen észre sem veszi, hogy a fogalom rendszerbe illesztésére igenis 
történik kísérlet, csak az egy másik rendszer), amit Pirandello Croce szerint nem tett meg, csupán arra 
korlátozódott, hogy megállapítsa, hogy az umorismo ellentétes a művészettel.
Pirandello rámutat, hogy a félreértés a riflessione - a reflexió - funkciójának értelmezésével kapcsolatos. 
A reflexió sajátos aktivitásának semmi köze a műről való vagy az élctről való gondolkodáshoz, de ehhez 
a normális műalkotásban betöltött hétköznapi szerepének sincs köze. A reflexió sajátos aktivitása a 
műben, azon belül működik, abban a sajátos műben, amit umorisztikusnak nevezünk. Csupán Croce az. 
aki ezért úgy gondolja, hogy az umorismo nem művészet. Pirandello szerint igenis az, eme sajátos 
jellemzővel, sőt. még azt is bemutatta, hogy ez a sajátos karaktere miből és hogyan jön létre.
Arra is rámutat, hogy mi lehet a riflessione körüli félreértés oka. Az, hogy Croce nem hajlandó tudomást 
venni arról, hogy ő, Pirandello a reflexió sajátos, műalkotási folyamaton belüli aktivitásáról beszél, 
amikor azt az umorismo megkülönböztető jegyeként definiálja, és nem általában reflexióról, valamint 
hogy ebből következően Croce a reflexió művészettel kapcsolatos megjelenésének azt a két esetet tekinti, 
amikor a reflexió a műalkotás matériájának alkotó eleme, vagy pedig hogy a művön kívül van, és akkor 
persze nincs szó művészetről, hanem pl. művészetkritikáról, szóval mindez arra a feltevésre kényszeríti 
Pirandellol, hogy Croce úgy képzeli el a műalkotás összerakását, mint valami tésztáét, amihez ugye kell 
egy kis tojás, egy kis liszt, meg esetleg még valami, amit talán ki is lehet hagyni: egv csipet fantázia, egy 
adag érzelem, gyúrd össze és megkapod az átlagművet, mert annak az összerakásához lehet szükség 
mindezen elemekre, és esetleg másokra. Csakhogy ennek a masszának, ennek a matériának az 
összeállítása miféle kapcsolatban állhat a Pirandello által elmondottakkal, ha egyszer Pirandello a 
reflexióról nem mint matériáról, mint a művet alkotó komponensről beszél, hanem mint a művön belül 
működő, speciális aktivitásról'? Ez már a költő első érzelmébe befészkeli magát, s lassanként megteremti 
a sentimento de! contrariot. Abban különbözik a reflexió közönséges műalkotásban betöltött szerepétől - 
ahol persze szintén nem mint matéria játssza az alkotórész szerepét -, hogy nem követi lépésről lépésre a 
költő eredeti érzését, hűséges tükörképként, hanem egy adott ponton szembefordul vele. olyan módon, 
mint lázadó árnyék. Ettől azonban még nem válik művön kívülivé, nem változtatja meg a műalkotás, 
mint a képzelet müvének minőségét, státusát - műfaját -, vagyis a reflexió eme speciális aktivitásának 
következtében azért a művészi alkotás nem válik művészetkritikává.
Pirandello sajnálatosnak tartja, hogy Croce ezzel az értetlenkedéssel akarja ismét demonstrálni, hogy az 
umorismoról nem kell, és nem is lehet beszélni.
Számunkra ebben a fejezetben az umorismo meghatározásából az a vonatkozás válik figyelemreméltóvá, 
amely a reflexiónak az alkotói folyamatban betöltött, hangsúlyozottan dinamikus létezését emeli ki. 
szemben a reflexió passzív, alkotó részként, mintegy "kívülről" bevitt létezésével, ahogyan arról a 
korabeli esztétika gondolkodott. Mai tudásunk fényében kétségtelenül Pirandello felfogása a 
realisztikusabb az alkotói folyamatot tekintve, s Croce mentségéül csupán az szolgálhat, hogy őt 
egyáltalán nem érdekelte a mű esztétikai megítélése szempontjából a mű létrejöttének folyamata, s erre 
vonatkozó elképzelései szükségképpen sematikusak kelletlek, hogy legyenek. Pirandellol azonban éppen 
az esztétikai érték megállapításának szempontjából érdekli az alkotás keletkezésének pszichés folyamata, 
ő ugyanis a művészet minőségi garanciáját éppen az adott lélektani törvényszerűségeknek megfelelően 
lezajlott alkotói folyamatban látja.
A negyedik fejezet tovább boncolja az érzelem és a reflexió között kialakult ellentétet, a reflexió 
"lázadását", és megkísérel behatolni az umorista író leikébe, arra a területre (a korábban sajátos lelki 
beállítódásnak nevezett területre), ahová a mű csírája hullik. Mint említette, az umorisztikus beállítódás 
önmagában nem elég. mert szükség van az alkotás csírájára is. amely ezen a talajon fejlődésnek indul.
Az umorismot az oknál fogva igyekszik elkülöníteni, mert a kiváltott hatás alapján - nevetés - nehéz az 
irónia, a komikum, a groteszk és az umorismo szétválasztása. Az okok közül. Lippsszel szemben, kizárja 
az etikai szempontokat, mint külsődlegesét: az ok a lelkiállapotban, a sajátos lelki beállítódásban és nem 
az etikai állásfoglalásban van.^ Ez a beállítódás rávetül a dologra és megjelenik az. ábrázolásban is. 
Magának az umorisztikus lelki beállítódásnak (melyet egyébként abnormálisnak tekint) azonban nem 
egyetlen determináló oka lehet.
Ami az umorismo matériáját illeti: a lélek fikciói, az érzelem alkotásai képezik, melyeket a reflexió 
ördöge szétszed. Mármost a szétszedés eredményeképpen kaphatunk egy megbocsátó mosollyal kísért 
együttérzést, sőt könyörülctességet is, azonban nem szabad elfeledni, hogy ez már a visszahatás, egy 
sentimento del contrario, s az eredeti érzelmi állapot lehetett a harag éppúgy, mint a megvetés, vagy a 
kinevetés. Ha nem így lenne, ha nem állna szemben (még ha nem is mindig kifejtve, azaz megjelenítve a

94 Pirandello a mű esztétikai megközelítésekor tehát alkotáslélektanilag motivált: nem a kész mű,vagy a 
hatás érdekli, nem abban keresi az esztétikai minőséget meghatározó jegyeket, hanem a miértben. 
Attitűdje tulajdonképpen emlékeztet a lélekbúváréra, amennyiben a művet úgy' tekinti, mint bizonyos 
lelkiállapotok, lelki tartalmak által meghatározott következményi. Ebből következik, hogy a műbírálat, 
az esztétikai kritika fontos feladata eme generáló lelkiállapotok rekonstruálása.



322

kiinduló és a végső stádiumot is) mindig két ellentétes érzelem, akkor nem umorismoról kellene 
beszélni, hanem iróniáról.
Don Abbondio esetében az ütközés Manzoni saját elvont ideálja és saját, az emberi gyengeségekről 
szerzett élettapasztalata között keletkezik: bár fenntartja és meg is személyesíti saját ideálját Federigo 
Borromeoban, be kell, hogy lássa, gyakrabban fordul elő, hogy efféle ideál nem tud az emberi 
gyengeségek miatt megvalósulni. Mindkét hang, az ideálé és a valóságé is saját lelkének hangja, és 
Manzoni Don Abbondio esetén mindkét hangra figyel. így lesz umorisztikus figura a falusi plébános. 
Pirandello ezen a ponton hosszan elemzi Don Abbondio figuráját, vitába száll De Sanctissel is a pap 
gyávasága megítélésének kérdésében. Don Abbondiot nem lehet pusztán azért kinevetni, mert nem lesz 
hős. Az őt fenyegető veszély reális, és ő pedig nem bátor: "il coraggio, unó non se lo puö dare", mondja a 
plébános a kardinálisnak. Pirandello szerint Don Abbondio maga a megtestesült sentimento deI 
contrario. 95

95 Don Abbondio umorisztikus megítélésében nem értek teljesen egyet Pirandelloval, éspedig azért nem. 
mert személyében nem egyszerre van jelen az ideális és a reális, mint Don Quijote esetén. Ó "csak" 
reális. Nem érzem, hogy léte az igen és nem között lenne kifeszítve: az. hogy tudomása van a kardinális 
által megtestesített ideálok nemes és értékes voltáról, még nem teszi saját belső igényévé eme ideáloknak 
való megfelelést, és nem kelt benne feszültséget a megfelelni nem tudás. Ilyen értelemben nem érzem, 
hogy Don Abbondio maga lenne a megtestesült sentimento del contrario.Természetesen azért, mert nem 
ideális, megvan és meg is lehet a maga igazsága, és ez okot adhat arra. hogy ne nevessünk rajta, hogy ne 
csak megvessük. Arra szeretnék ezen a ponton rámutatni, hogy pusztán az a tény, hogy egy alak a maga 
realitásában ellentétes érzelmeket vált ki, még nem teszi őt magát umorisztikussá. Manzoni sincs 
meghasonlott állapotban vele kapcsolatban: pontosan olyannak látja, amilyen, benne nem kelt 
feszültséget a figurában megtalálható ideális és reális ellentéte, éppen, mert valóságosnak ismeri el. Azaz 
nem jön létre vele kapcsolatban az igen és nem közötti kifeszítettség állapota: az igen Borromeo bíboros, 
a nem Don Abbondio. Az. hogy nem szatirikus a figurája, hogy nem keserűséggel megrajzolt, még nem 
jelenti azt, hogy umorisztikus, talán csupán azt. hogy humoros. Nem pusztán komikus, hanem humoros. 
Érdekes lenne annak elemzése, hogy miért történik az, hogy Pirandello ezen a ponton a saját maga által 
értelmezett umorismo és a humor értelmében értelmezett umorismo közti különbséget "nem veszi észre". 
Mert az umorismot, mint korábban körültekintő aprólékossággal fejtegeti, nem csak az ellentét jelenléte, 
hanem az eredeti érzelem és az ellentétet kiváltó reflexió közötti feszültség is jellemzi: épp ez a 
feszültség jelenik meg a sentimento de! contrario érzelmében., ami aztán természetesen ellentétet 
képvisel az eredeti érzelemhez képest is. Két ellentét is működik tehát az umorismoban. de mindkettő 
érzelmi konnotációkat, tehát feszültséget hordoz.
Az ellentét puszta, érzelmi feszültség nélküli konstatálása vezet a többi komikus ábrázolásmódhoz, a 
komikumhoz, a szatírához, az iróniához - és a humorhoz is - kettős beszédet. de nem kettős érzelmet 
létrehozva.
Végül is az umorismo mint befogadói reakció is létrejöhet, és ez esetben nyilvánvalóan erről lehet szó. 
Átélve Don Abbondio alakjának igazságát - Manzoni drámai plasztikusságú ábrázolásának köszönhetően
- az olvasóban, Pirandelloban keletkezik a sentimento de! contrario, leleplezve ezáltal "saját ideáljait", és 
persze azt is, talán, hogy a Borromeoban megrajzolt alak realitása, élettelisége Pirandello befogadói 
reakciójában nem valósul meg, és nem feledteti vele Don Abbondio "hiányosságait". Tulajdonképpen ő 
maga az, aki nem tud egyértelmű állásfoglalást - ez esetben a megbocsátó, humoros elfogadás állápontját
- képviselni a maga számára Don Abbondioval kapcsolatban: Manzoni ábrázolásának ereje felismerteti 
vele az alak "létjogosultságát", de nem képes azonosulni Manzoni megbocsátóan kritikus attitűdjével. 
Saját ideáljai és a figura realitása (és realitásában megrajzolt saját igazsága) között kifeszítve 
Pirandelloban születik meg az umorisztikus reakció - bizonyságát adva, hogy az umorismo valóban egy 
sajátos lelki beállítódás is. nem puszta "stílus". " Ma ridendo di lui c compatendolo nello stesso tempo, il 
poéta viene a ridere amaramente di quesla povera natura umana inferma di tanle debolezze: c quanto piű 
le considerazioni pietose si stringono a proteggere il povero curato, tanto piű attorno a lui s'allarga il 
diseredito del valore umano. 11 poéta, in somma, ci induce ad aver compatimento del povero curato. 
facendoci riconoscere ehe é pur umnao, di tutti női, ehe costui sente e prova, a pássárci bene la manó su 
la cosccnza . E ehe ne segue? ...ne segue, dicevamo, che a voler considerare da questo lato la 
rappresentazione del curato manzoniano, non non sappiamo piű riderne. Quella pietá, in fondo. é 
spietata: la simpatica indulgenza non é cosi bonaria come sembra a tutta prima. " (id. mű. p. 159.) 
Árulkodó sorok! Sajnos nincs mód e helyütt rámutatni, melyek a pirandellói tapasztalat azon pontjai, 
amelyek a Don Abbondiohoz való ilyetén viszonyulását indokolják. Mindenesetre Pirandello számára 
Don Abbondio figurája revelatív értékkel kellett, hogy bírjon, éppen azért, mert igazsága lehetett, annak 
ellenére, hogy nem ideális: élményszerű közelségbe hozva ezáltal az egy lélekben megvalósítható 
mássággal való azonosulást, ami a drámai látásmód lényege. A lírai ill. az epikus viszonyulásmód tör itt 
át a drámai látásmód irányába. (Nyilván az sem véletlen, hogy az epikus Manzoni is éppen ennél a 
drámaírói látásmóddal megrajzolt alaknál kelti fel Pirandello érdeklődését.)



323

Nagy dolog ideállal bírni - vallásossal, lovagival - és aztán látni, hogyan csökcvényesedik el a reflexió 
működésé által, egy Don Abbondioban, egy Don Quijolcban "megvalósulva", mondja Pirandello. Van. 
aki mint Manzoni, meg tudja magát vigasztalni egy Borromeo bíborossal, vagy Cristoforo atyával, még 
ha ők nem is olyan élő alakok, mint Don Abbondio, és van, aki nem: Cervantes elé Mancha börtönében 
csak hőséhez hasonló alak pattanhat...
Az ötödik fejezet tovább boncolja az ideál és a realitás ellentétét, mint ami lehetséges, de nem szükséges 
feltétele az umorismonak. Lehet a költőnek ideálja is a sok más. lelkét alkotó elem között, ez 
vérmérsékletétől, hajlamaitól függ; de ha van is. ez az ideál darabjaira esik, vagy csökcvénycs 
megvalósulásban létezik az uinorista ábrázolásában. Éppen arról van szó, hogy ez az ideál nem tudja 
betölteni az umorista világában a rendet alkotó funkciót, helyette megszüli a sentimento del contrariot. 
mely a költő lelkét igen és nem között tartja kifeszítve, az "il non saper piü da qual parte tenere. la 
pcrplessitá, lo stato irresoluto della coscienza." -t.96
Észre kell vennünk, hogy a tudat elhatározottság nélküli státusa magában rejti az elhatározottság, a 
valahová tartás helyzetének fájdalmas hiányát is, vagyis ez egy olyan állapot, amelyet a hiány okozta 
feszültség jellemez. Nem arról van tehát szó. hogy az ilyen tudatállapotú ember el tudja fogadni, vagy 
legalább adott minőségűnek látni az életet - pl. rczignáltan, mcgbocsátóan. vagy éppen dühödi 
elutasítással az ideálok fedezékéből - tehát olyannak, amilyen az a "valóságban", vagy legalábbis egy 
körülhatárolható, meghatározható és ellentmondásmentes minőségnek ( adott esetben ideál nélkülinek, 
gyarlónak ), hanem éppen arról, hogy ez az "elfogadás" - elutasító vagy megbocsátó változatainak széles 
skáláján9^ - megoldhatatlan nehézséget okoz a számára, jóllehet birtokában van az elfogadást vagy 
elutasítást támogató meggondolásnak (riflessione).Épp ez okozza a feszültséget.
Mármost az umorisinot generáló lelkiállapotot épp ez az elfogadásképlelenség jellemzi, annak 
feszültségével egyetemben. És ezért nem lehet azonos sem a komikussal, sem az ironikussal, sem a 
szatirikussal, sem - tegyük hozzá - a humorossal. Pirandello ezt az állapotot nevezi sentimento del 
contrarionak, ahol a sentimento szó hivatott kifejezni, hogy az ellentét nem pusztán a tudat által 
felismert, vagy a tudat által már meg is emésztett, tehát a tudat egyensúlyát nem zavaró tényező: azt 
közli az ellentét érzése kifejezés, hogy tehát nincs, mert nem tud rend lenni, hanem rendetlenség van.
A komikusban az abnormális (mint a normálissal ellentétes) felismerése fejeződik ki. Az ironikusban az 
ellentét látszólagos, verbális, a kettős beszéd értelmében, tehát a költő állásfoglalása világos, és az 
ellentét verbális megalkotása épp e világos állásfoglalás hangsúlyossá tételét szolgálja. A szatirikusban a 
valósággal szembeni harag, ellenkezés alkotja az ellentét másik oldalát, tehát az ellentét a valóság és a 
valóságra irányuló harag közölt áll fenn, és itt a költő állásfoglalása szintén világos. Ezek az 
ellentétességek tehát nem az állásfoglalásban megjelenő ellentétes, kettős érzések, mint az umorismo 
esetén, hanem a kifejezésben megjelenő kettős beszédek, esetleg fiktív érzelmet ábrázoló kettős beszédek. 
Ezen a ponton Pirandello egy nagy lépést tesz előre az umorismo jellemzésében. Végképp elszakítja az 
umorismo sajátos dekomponáló lelkiállapotát a morális felhangoktól, mikor azt mondja, az umoristának 
t.képpen ab ovo nem tetszik a világ valóságossága, de ha tetszene neki, akkor a reflexiót saját tetszésére 
alkalmazva megtalálná a módját, hogy tönkretegye e tetszést. Nem tetszik a jelenlévő világ, akár 
valóságos, akár illuzórikus, fiktív, akár ideális, akár gyarló - ez a lényege az umorismo szétszedő, 
kontrolláló, bizalmatlan attitűdjének: fel kell borítania az egyensúly állapotát, mert nem azt az 
egyensúlyt fogadja el a világ állapotának, ami van; mindent kételkedve fogadó bizalmatlansága éppen 
arra az egyensúlyra irányul, ami fennáll. A maga számára éppen a fennállót nem tudja egyensúlyként 
megélni, nem tud hozzá semmiféle szilárd álláspontból viszonyulni, sem a komikuséból, sem a 
szatirikuséból, sem a humoroséból, sem a tragikuséból.
Akkor következik be ez a bizalmatlansági állapot, ez a bizalmi válság, amikor az ember felfedezi, hogy a 
világ, illetve annak érlelmessége csupán egy folyamatos illozórikus konstrukció. Ez egyrészt a 
megismerés egy sajátosan elmélyült pillanata, másrészt az értelem elvesztésének érzelmi válságként - 
sentimento de! contrarioként, feszültségként - megélt pillanata. (Van az érlelem elvesztésének eme 
fájdalmas feszültségtől mentes konstatálási lehetősége is, pl. a cinizmus.) Ritka pillanat, mivel az ember 
értelemkereső tevékenysége folytán nem tarthatja fenn sokáig az ilyen állapotot, és kiváltságos, mert 
benne a megismerés szédítő mélységei tárulnak fel.

Éppen ezért is tartom jelentősnek Pirandello ezen okfejtésénél megállni egy pillanatra, mert itt 
plasztikusan kimutatható, hogy a gondolkodásában ezen a ponton rokonságba kerül, megközelíti 
egymást az umorisztikus és a drámai szemléletmód. Ez a közelítési, kapcsolódási pont az egy lelken 
belül hitelesen átélhető másság. Erről részletesebben a fejezet második részében szólunk.
96 id. mű, p. 160. "a nem tudni, merre tarlson/az iránytévesztés, a zavarodottság állapota, a ludat habozó 
helyzete" (saját ford.)
97 Az elfogadás elutasítása is egy elfogadás, negatív értelemben: ekkor ugyanis valamilyen másik, 
határozottan körvonalazható minőség hiánya miatt utasítunk el valamit; az elutasítás tehát a hiány 
elfogadhatatlanságát jelenti, és az elutasítás mozzanatában éppen ezért megjelenik az elfogadható is. 
persze mint negatívum, mint hiány.



324

Pirandello ezt így fogalmazza: "Tutti i fcnomeni о sono illusorii, о la ragione di essi ci sfuggc. 
inesplicabile. Manca alTatto alia nostra conoscenza del mondo e di női stessi quel valore obiettivo chc 
comunemente presumiamo di attribuirle. Ё una costruzione illusoria continua."^®
Pirandello itt áttér a lélek rétegeiről és a lelki tevékenységekről való filozofikusnak tűnő eszmefuttatásra. 
Ez a téma számára érezhetően nagyon fontos, és itteni, filozofikusnak nevezett formájának kialakulását 
elmélyült és alapos ismeretszerzés és töprengés előzhette meg. Ilyenformán fűzi gondolatait:
A gondolati logika, amit gyakran használunk fel pajzsként, amikor a megszokás, az öntudatlan utánzás, 
a szellemi lustaság cselekedeteinek helyességét kell megvédenünk, gyakran egyáltalán nem azonos a 
cselekvés logikájával, s ezért nem is lehet benne feltétel nélkül megbízni. S az is valószínű, hogy amikor 
egy ideál követését indokoljuk eme logikával, a mélyben akkor sem tisztán racionális, hanem érzelmi 
impulzusok, homályos iránvullságok állanak. Tudomásul kell venni, hogy az emberi lélek többrétegű, 
történetileg kialakult képződmény, nem egy, hanem több cgymásbafonódó, különböző és mozgásban lévő 
szisztéma. Épp ezért illuzórikus azt hinni, ismerjük saját cselekedeteink okát. mozgatóit, hogy ismerjük 
saját tudatunkat vagy személyiségünket. Mindennek csupán kis részét ismerjük, miközben magunk 
állítunk fel - természetesen illuzórikus - korlátokat, melyek között megismerni és irányítani véljük 
létezésünket. Valójában a lélek történetisége oda vezet, hogy olyan csatatér a személyiség, melyen több 
lélek ütközik meg egymással, megakadályozva a személyiség teljes és végleges uralását. Ilyen lélek az 
ösztönös, az örökölt vagy a morális, a szerzett lélek, ilyen az érzelmi vagy szenvedély-lélek.
S mint ahogy az élet folytonos folyása nem ragadható meg és nem kényszeríthető stabil, meghatározott 
formába, fogalmakba és eszmékbe, úgy a lélek többrétű mivolta sem szorítható a személyiség szűkös - és 
illuzórikus - korlátái közé. A lélek bennünk maga az élet. Ennek a léleknek gyakorta okoz szenvedést az. 
hogy egy adott test korlátái közé kényszerül, s csodálkozva látja meg magát e testben, kívülről, 
elidegenedve, mintegy tükörből: "Ci vedictmo vivere." Máskor a lélek előtt a belső csend állapotában 
feltárul egy. a hétköznapitól eltérő, rémülctes. nyugtalanító valóság, egy űr. mely kívül esik az emberi 
értelem határain, s amely áthatolva a test korlátain, cluralja a külső valóságot is, azt a furcsa érzést 
hozva létre, mintha ez az űr megállította, fogságba ejtette volna a rajiunk kívüli időt és az életet. Ekkor 
hatalmas erőfeszítéssel megpróbáljuk visszaszerezni normális tudatunkat, a benne lévő relációkkal, a 
megkonstruált értelmekkel egyetemben; de gyanakvásunk, sőt, tudásunk arról, hogy mindez csupán a 
túlélésünkért kreált illúzió, már soha többé nem oszlik el, s az életet mindörökké egy mechanikus 
fantazmagóriának látjuk ezentúl, melyet nehezen tudunk fontosnak tekinteni és tisztelni. Meglátjuk, 
hogy mennyi álcát kreálunk és hordunk öntudatlanul, hogy komolyan vettessük őket. cs ezeket aztán 
komolyan is vesszük.
Ebben a képzelődésben egy pokoli kis gépezet, a természet ördögi ajándéka segít bennünket, az. amit a 
filozófusok Logikának hívnak. Saját érdekünkben jobb lenne magunkat távol tartani tőle, ámde 
birtoklása feletti büszkeségünk és gőgünk nem engedi berozsdásodni eme szerkezetet, s így létrejön a 
kapcsolat az ész és a szív közölt, a logika szűrős szivattyújának segítségével. Ez a szerkezet úgy 
működik, hogy az ész a szivattyúval elszívja a szívből az érzelmeket, és ideákat alkot belőlük. A szűrőn 
azonban fennakad mindaz, ami az érzelemben forró és zavaros: így egy lehűtött, purifikált, idealizált 
valamit - elvont eszmét - nyerünk. így nem elég, hogy el kell szenvednünk az eredeti - esetleg fájdalmas 
- érzelmet, ráadásul még a logikai levezetés kivonatával is meg kell mérgeznünk az életünket. Sokan azt 
hiszik, ilymódon az emberiség minden baja orvosolható, és pumpálnak és szűrnek, pumpálnak és 
szűrnek... mígnem szívük egészen megmérgeződik.
Az a baj, hogy az életről a logikának ezzel az ördögi szerkezetével nem nyerhető valódi ismeret, márcsak 
a logika természeténél fogva sem: az absztrakt képzetek megalkotásával az élet éppen a lényegi vonásait, 
mobilitását, változatosságát, megfoghatatlanságát veszíti el. A logika abszolút értéket próbál adni 
valaminek, ami relatív, s ezzel csak tetézi az ember számára már amúgy is meglévő rosszat: azt t.i.. hogy 
az ember érzi. hogy él. nem csak él, mint pl. a fa. Ebből az élet-érzésből fakad az az illúziója, hogy az 
életről alkotott képzete valami, ami létezik, rajta kívül is. Értelme világosságánál benépesíti a Létezést az 
ész üres formáival, és rémülten áll a bevilágítallan misztéruim, mint szakadék előtt.
Ebben a részben nem lehet nem észrevenni a személyessé váló hangot, és azt a vágyat, hogy lehetséges 
legyen a dolgok mélyére látni az életben, felfedni a nagy titkot. Ezt a lehetőséget Pirandello itt az élet 
bölcsének, az umoristának rezerválja. Az umorisla egyszercsak éles intuíciójú tudóssá, a szociológushoz 
hasonlatossá válik, aki felismeri, hogy az, hogy pszichikai lényünknek csak a felszínét éljük meg 
tudatosan, a társadalmi hazugság következménye, minthogy az emberi tudat intim tartalmai erőteljesen 
különböznek azoktól a látszatoktól, melyek a társadalmi élet külsőségeit jelentik.
Az umorisla előtt feltárul továbbá az a végtelen űr is, amit az ember különféle szimulációi és 
disszimulációi segítségével próbál meg saját túlélése érdekében eszmékkel, illúziókkal benépesíteni. 
Ilymódon az ember egy személyiséget (szerepet) alkot magának, mely többrétegű pszichéjének csak 
elenyészően kis. kontrollált része; azonban az embernek még ezt a kis részt sincs hatalmában 
biztonságosan uralni, éppen lelkének többrétegű felépítettségéből fakadóan. Ezt a több réteget nem

98 id. mű, p. 161.



325

tudjuk megismerni, mert ez maga az élet: s azt alighogy megpróbáljuk megragadni, azaz formába 
kényszeríteni, már nem az, ami lényegében: állandó, folyamatos mozgás, változás.
Ez kényszeríti az embert a permanens illúzióképzésre is: a folytonos változást elfogadni, a 
rögzíthetetlenséget elfogadni nincs bátorságunk. Minthogy nincs bátorságunk az értelem - a tudat - 
fényét sem elfújni: pedig ez a tudat árnyakat, sötétséget szül, minthogy a létezésnek csak egy részét 
képes bevilágítani, s így folytonosan ott tátong előtte a megismerhetetlen sötétség, melybe behatolni 
nincs elég fénye. Lehetséges, hogy a tudat eme "ajándéka" nélkül nem okozna problémát az emberiség 
számára a létezéssel egy lényegűvé válni: ha a tudat nem osztaná szükségképpen két részre a 
mindenséget - egy általa bevilágítottra és egy általa nem bevilágított sötétségre - akkor kiderülhetne, 
hogy (nélküle) részei vagyunk a hatalmas és egylényegű mindenségnek.
Az ember számára a problémát tehát saját tudata, saját megismerő tevékenysége és ennek szükségszerű, 
lényegileg adott korlátái képezik: ennek eredménye elől menekülünk illúziókba, helyet és szerepet 
csinálva e szinte fölösleges adottságunknak, a tudatunknak, a létezésünkben.
Az umorista tehát felismeri a tudat eme átkát, és felismeri a tudattal leélendő élet lényegét is, az 
illúzióképzés szükségességét.
Ezen a ponton az umorista egy új vonással gazdagodik: ő lesz a nagy egyensúlyteremtő. Megismerve az 
emberi elme természetét, (mely miközben a dolgok megismerésére tör, a saját maga és a dolgok feletti 
uralom elérésének céljából, különféle pszichés és civilizációs konstrukciókat hoz létre) és megismerve az 
életben maradás ugyancsak mélyen emberi szükségletét, (talán nevezhetnénk ösztönnek is), mely 
pontosan ezeknek a különféle társadalmi és egyéni illúzióknak a képzéséhez vezet (a tudat által 
megalkotott érzelmek és eszmék), egyensúlyban igyekszik tartani ezt az igen kényes emberi szerkezetet: 
az egyensúly teremtésének eszköze a sentimento del contrario, a szétszedés ördöge, mely kiigazítja 
bármelyik alkotórész túlzott működését. Olyan, mint valamiféle védőügyvéd, aki saját magától védi meg 
az embert.
Megdöbbentő ez a világos körvonalakkal felrajzolt kép az ember, mint pszichés szerkezet működéséről, 
melyet - persze más szemszögből és más céllal - tudományos pontossággal és alapossággal majd Freud és 
tanítványai fognak felfedezni és leírni. Ha ebből a szemszögből tekintünk az umorista művészre, talán 
nem is olyan meglepő a párhuzam: az umorista olyan, mint a modern pszichoanalitikus és a betege egy 
személyben. Mint analitikus biztos és illúziómentes tudással rendelkezik az emberi (lélek)működés 
mibenlétéről, és ezt arra használja, hogy csökkentse az ember saját természetéből fakadó szenvedéseit, és 
e célból feladatának tekinti, hogy őt önmaga jobb megismeréséhez segítse; mint beteg azonban szenved, 
jóllehet nem zárja el magától a gyógyuláshoz vezető "illúzióromboló" munkát.
Számunkra, akik szeretnénk az umorismoról illetve az umorista íróról valamilyen pozitív meghatározást 
kapni, ezen a ponton a megközelítések bősége a zavarbaejtő. Tulajdonképpen az umorista ábrázoláshoz 
vezető lehetséges tapasztalatok leírásában kalandozik el Pirandello, e részben ezáltal fokozottan költői és 
filozofikus húrokat pengetve. Nem véletlenül ez nagyszabású tanulmányának legnépszerűbb és 
leggyakrabban hivatkozott része, s az sem véletlen, hogy éppen az itt megnyilvánuló költői 
gondolatgazdagsága miatt tekintik a L'umorismo-1 Pirandello ars poeticájának. Valóban nagy a csábítás, 
hogy elfeledkezve eredeti célunkról, vagyis az umorismo meghatározásáról, átadjuk magunkat egy 
lehetséges umorista lelkében való kalandozásnak. Azonban maga Pirandello zökkent ki bennünket, 
mikor ezt írja: "Női l'abbiamo veduto, in questa rapida visione umoristica, allargarsi man manó. 
(l’inowiabile, inscindible contrasto tra il fanlasma costmitosi dalia mente umana e la veritá, tra il corpo 
e l'ombra projettatasi gigantesca) varcare i limiti del nostro essere individuale ov'ha radice, ed estendersi 
intorno. Lo ha scoperto la riflessione, ehe vedé in tutto una costruzione о illusoria о finta о fittizia del 
sentimento e con arguta, sottile e minuta analisi la smonta e la scompone."^Vagyis az író kézenfogva - 
művészi létmódban - vezetett bennünket abban a gondolkodási módban, amely az umorista ábrázoláshoz 
vezet(het), éppen azért, hogy megértesse velünk működésének módját, melyet ő ilymódon nem(csak) 
belülről, hanem kívülről (is) ismer és analizál.
A sentimento itt nem más, mint az életről való benyomásunk, tudásunk, nem valami abszolút, objektív 
ismeret, mivel maga az élet sem ragadható meg eszmék, fogalmak formájában. S mivel az ember ennek 
ellenére kísérletet tesz ördögi gépezetével, a logikával közelíteni az élet misztérumához. szükségképpen 
tévutakra jut. Ezért szükséges szétszedni a tévutakra vezető eszméket éppúgy, mint szülőanyjukat, az 
élettel kapcsolatban bennünk megjelenő érzelmeket, a sentimento della vita-l.
Azonban ha nemcsak megérteni akarjuk az umorismohoz vezető tapasztalat útját, de meg is akarjuk 
határozni, akkor meg kell majd találnunk azt a közös jellemzőt, amely az abnormális reakciójú.

99 id. mű, p. 171. "Gyors umorisztikus áttekintésünkben láthattuk, hogyan szélesedik fokról fokra (az 
elháríthatatlan ellentmondás az emberi elme által alkotott fanlazma és a létező mindenség. test és 
gigantikussá vetülő árnyéka között), hogyan lépi át individuális létezésünk korlátáit (az én határait), 
melyben gyökerezik, és hogyan terjed szét kívüle. Ezt az ellentmondást a gondolkodás ismerte fel, az a 
reflexió, mely mindenben az érzelmek illuzórikus, hamis vagy képzelt alkotását sejti és finom, éleseszü 
és aprólékos analízissel szedi szét e konstrukciót." (saját ford.)



326

meghasonlott lelkű különctől az emberiség jótevő analitikusáig a sokféle csalódottságú kiábrándultat 
egyaránt jellemzi. Ennek a jellemzőnek ráadásul egy esztétikailag kifejezhető - kifejezett - tartalomban 
kell megjelennie, minthogy az umorismo egy esztétikai jelenség, egy esztétikai minőség. Ez a jellemző 
az eddigiekből is láthatóan nem a tartalom meghatározottságában vagy a világnézet irányultságában 
fedezhető fel, sokkal inkább abban a módszerben, ahogyan a művész a tárgyát megközelíti.
A hatodik és egyben utolsó fejezet még két rövid, szeszélyes és elegáns nekirugaszkodás, hogy 
összefoglalja és megvilágítsa számunkra, mi is az umorismo.
Az eddigiekben, mint mondja, megvilágította azt a belső folyamatot, amely a reflexiónak az umoristánál 
megfigyelhető sajátos működésében áll, és ami ily módon az umorista művészet létrejöttének a 
folyamata.
Az umorismo is, mint minden más művészet, valamint minden más ideális és illuzórikus konstrukció, az 
élet rögzítésére törekszik. Az umorismo tehát művészet A művészet eljárása általában az, hogy 
elvonatkoztat és sűrít. Ez az eljárás az umorista számára túlságosan leegyszerűsítőnek tűnik, mivel 
eredményeképpen az élet túl ésszerűnek és túl koherensnek látszik, miközben a valódi okok, melyek a 
szegény emberi lelket mozgatják, gyakran homályban maradnak.
Az umorista számára az életben az okok sohasem olyan logikusak, olyan ésszerűek, mint amilyennek a 
közönséges müvekben tűnnek, melyeket alkotójuk egy sajátos célt szem előtt tartva komponált olyanná, 
amilyen. Az átlagos művészetben a hősöknek koherens karaktere van: az egyes lélekrészek ha harcban is 
állanak egymással, végül is az alak egységét nem veszélyeztetik. Az umorista azonban éppen az alakok 
inkoherenciájának a megmutatásával szórakoztatja magát. Persze a kompozíciók szétszedése, mai szóval 
élve a dekonstrukció korántsem olyan kellemes szórakozás: nem jó a királyokat meztelenül látni, a 
halottakat meglepni egy "Digestio post mortem" közben, vagy az ellenség iránt felébredő részvétet 
felfedezni magunkban (merthogy azért az umorista is ember, s ő ugyanúgy igényelné az élethez 
szükséges illúziókat, mint mások, akik nincsenek megverve a tisztánlátással).
Az umorista nem szenvedheti a komponáltságot és a rejtőzést: nem szenvedheti a felöltözöttséget. mivel 
számára a meztelen élet. az ellentmondásokkal teli természet az érdekes. A rendes író nem foglalkozik a 
hétköznapi részletekkel, eseményekkel, kibányássza az aranyat, s a földet eldobja. Az umorista kincset 
lát e földben: tudja, hogy épp a rendes író által eldobott részletek tudnának ellentmondani a 
harmonikusan megalkotott karaktereknek és megkomponált eseménysornak, a rendes művészet 
idealizáló szintézisének, beengedve így a kiszámíthatatlant, a lélek szakadékait, a bevallhatatlant - 
egyszóval az élet szikráját. Mindez a szétszedő reflexió műve. Keresni a kontrasztot, az ellentmondást, 
szembehelyezkedni a műalkotás megkomponáltságával, a mások által keresett koherenciával: ez az 
umorista attitűdje, és ez adja az umorista mű szétesettségét, szeszélyességét, megcsúszásait és kisiklásait, 
melyek egy' normális műalkotásban lehetetlenek lennének. Az umorismo tehát a normálistól eltérő, más 
művészet.
Végülis: Az umorismo a sentimento del contrario. Ez a lélek speciális aktivitásának az eredménye, 
vagyis annak a fajta reflexiónak, mely nem rejtőzködik, és nem az érzelem semleges tükörképét adja. 
mint rendesen, hanem reflexió marad, és bár követi a mű-testet, de úgy, mint árnyék. Az umorista látja a 
testet és látja az árny ékot is, látja az árnyék vicceit és fintorait, és meg is kell, hogy mutassa. Néha az 
árnyék fontosabb, mint maga a test. Az árnyék természete azonban nem a testé: a test az érzelem műve. 
az árnyék viszont a reflexióé, s ezek egy ponton szentbe kell, hogy forduljanak: ekkor keletkezik a 
sentimento del contrario, s ez az umorismo maga.

II fatto estetico*0®

Pirandello a cikkben - az 1908-ban megjelent II lustra tori, áttöri e traduttori, az Arte e scienza. és a Per 
le ragioni estetiche della parola c. írásaiból^* . azok más gondolatmenetéből és kontextusából mintegy 
kiemelve - az esztétikai tény mibenlétére vonatkozó leglényegesebb gondolatait summázza, illetve még 
határozottabban és célratörőbben fejti ki, afeletti örömében, hogy az ő 1908-ban már megfogalmazott, és 
akkor visszautasított Croce-bírálata azóta már nem eretnekség vagy szentségtörés: mások is felismerték 
Croce elméletének tarthatatlanságát.
Fő gondolata tehát a Croceval való első szembeszálláskor már megfogalmazott tétel: a művészet nem 
egyszerű intuitív megismerés, a művészet alkotás.
Megismétli, hogy önkényes a lélek aktivitásait és funkcióit a crocei módon szétválasztani, mivel a tudat. 
részei között intim, feloldhatatlan kapcsolat, folyamatos kölcsönös aktivitás létezik. Egy ilyen absztrakt

too in.Aprutium, aprile-maggio 1914. pp. 179-188.
101 A "Per le ragioni estetiche della parola" az 1908-as kiadású Arte e scienza (Roma. W. Modes) c. 
kötet függelékeként jelent meg, és a kötet címadó tanulmányának témájával kapcsolatos újabb 
gondolatokat tartalmaz, ld. fentebb. Ugyanez a kötet tartalmazza az ugyanabban az évben már máshol is 
megjelentetett "Illustratori, áttöri e traduttori"-t is.



327

megkülönböztetés csak absztrakt esztétikai elméletet szülhet, mely sok következetlenséget, petitio 
principiit, ellentmondást és szofízmát tartalmaz.
Croce részéről következetlenség például az. hogy a művészetről alapvetően mint teoretikus (nem 
praktikus) és intuitív (nem fogalomalkotó) aktivitásról, tehát intuitív megismerő aktivitásról beszél, 
előfordul azonban, hogy a művészetet mint creazione-1 említi. Ha a művészet megismerés, tehát 
teoretikus aktivitás, hogvan lehet alkotás is, tehát praktikus aktivitás, melv a dolgok megváltoztatásában 
áll?
Pirandello visszatér az intuíció fogalmának korábban már kimerítően boncolgatott problémájára is. Itt az 
intuire és az intuire davvero crocei kifejezéseinek árulkodó pontatlanságát, a problémát megkerülő 
mivoltát mutatja fel, visszautasítva a tételt, hogy a hétköznapi és a művészi intuíció között pusztán 
mennyiségi, és ezért elhanyagolható különbség lenne.
Rámutat arra is, hogy még ha igaz is lenne, hogy a hétköznapi és a művészi intuíció között csak 
mennyiségi a különbség, abból még nem következne, hogy az esztétikai tény maga az intuíció, hogy egy 
művészi alkotás létrehozása nem más, mint eme intuíció kifejezése. Az viszont következik e tételből, 
hogy az intuíció l.képpen azonos a kifejezéssel, mivel a kifejezés csak az intuíció mechanisztikus, 
mintegy okozati következménye.
Tulajdonképpen nincs is értelme esztétikai tényről beszélni, ha nem tudom az esztétikai tényt 
meghatározni, nem tudok különbséget tenni művészet és nem-művészet, hétköznapi és művészi intuíció 
között, mivel a köztük lévő különbség empirikus, csupán mennyiségi kérdés.
Pedig ez következik abból, ha Croce elutasítja a formát és a formálás aktusát, mint a művészet lényegi 
jellemzőjét; velük együtt akkor elutasítja a művészet akaratlagos voltát, célra irányuló voltát, és a 
művészi alkotás szabadságát is.
Márpedig Pirandello szerint az esztétikai tény semmiképpen nem azonos az egyszerű pszichikai ténnyel. 
Ez, tehát a ludat megismerő tevékenysége során keletkező pszichikai tény egy mechanikus objektiváció, 
mely egy ok-okozati láncolatban keletkezik. Nem valódi forma tehát, mint Croce gondolja, mikor az 
inluizione=espressione egyenletet felállítja. Ha a formát mint puszta megismerést gondoljuk el, az nem 
lehet más, mint egy benyomás absztrakt és mechanikus megjelenítése, tehát olyan fogalom- vagy ál- 
fogalom-féle. Croce valójában összekeveri a művészetet (az esztétikai tényt) az intuitiv megismerés 
megjelenítésével, amely csupán a művészi alkotás első lépcsője. Olyan, mint a nyelv, szemben a 
stílussal. A nyelv kifejezései bár nem valódi fogalmak, de absztrakt megjelenítések, kifejezésre alkalmas 
elvonatkoztatások; ha nem is logikai, de intuitív megismerésre alkalmasak. Ezt birtokolhatjuk tehát első 
lépésben. A stílus - hasonlóan az esztétikai tényhez, a művészi alkotáshoz - azonban nem a benyomások 
formája, la forma déllé sensazioni. hanem formaalkotás, creazione di forma.
Mikor jön létre ez a formaalkotás?
Akkor, ha a tárgy képe többé nem csupán a tárgy szimbóluma, egy szó, egy mechanikus pszichikai tény 
bennem, melynek létrejötte független attól, hogy akarom vagy sem, hanem egy akart, eg)’ szándékkal 
létrehozott vizió.
Itt nagyon fontos megérteni, mit is jelent az, hogy akart. Nem valamilyen a művön kívül álló célért 
akart, hanem csupán önmagáért akart vízió, célja önmaga létrejöttében van. Tehát ez a vízió, ez a kép 
szabad.
A szabad vízió két dologtól szabad: a pszichikai tény mechanisztikus dctermináltságától és az alkotó 
saját, tudatos akarásától is. Egy másféle akarás hozza létre: ez az akarás ennek a víziónak a saját 
immanens természete. Én. e szabad vízió "megalkotója" művemet tehát nem a magam akaratából, 
önkényesen a magam képére formálva hozom létre, hanem olyannak akarom, amilyennek az akarja 
önmagát. Az én művet létrehozó akaratom tehát a mű "saját akaratának" csupán eszköze. 
Olyasféleképpen képzelhetjük el. hogy a mű eszméje az alkotó tcstét-lelkét megszállva tartja, és az alkotó 
akaratát mintegy kisajátítja arra. hogy létrehozza önmagát. Az alkotó akarata tehát a mű saját 
akaratának a hordozója, transzmiltere. A műnek ez az akarata egyfajta önmozgás, mely a mű eszméjéből, 
a mű intuíciójából létrehozza annak praktikus megvalósultságát. vagyis formáját. Ez az önmagát akarás 
tehát maga a formálódás aktusa, az eszmei létezésből a praktikus létezésbe alakulás folyamata. 
Pirandello szavaival: "liberó, spontaneo 
oggettivazione, ma subiettivata."^
Az akarat és a cél tehát egyáltalán nem zárható ki a művészetből, csak arról van szó, hogy a művészet 
önmagában hordozza saját önmegvalósító akaratát és célját is. Az, hogy önmagában vannak ezek. 
azonban nem jelenti, hogy nincsenek, nem jelenti tehát, mint ahogy Croce állítja, hogy a művészet 
puszta megismerés.
Vagyis a puszta (intuitív) megismerést az esztétikai lém től, tehát az alkotástól éppen az akarat és a cél 
jelenléte különbözteti meg. jóllehet nem valami külsődleges akaratról és célról van szó. Ez az akarat 
szabaddá teszi a művet mind a biológiai-pszichológiai értelemben vett determináltságtól, (ezt találjuk a

e immediate movimento dclla forma stessa, non piű

102 id. mű, p. 187. "magának a formának szabad, spontán és közvetlen mozgása, nem objektiváció. 
hanem szubjektív." (saját ford.)



328

hétköznapi intuíciónál) mind az alkotó saját, tudatos akaratától (ezt találjuk pl. a retorikai szabályok 
alapján megkomponált, összetákolt müveknél). (Kár, hogy arról nincs szó, miért jelenik meg egy 
művészben, egy alkotóban ez a kisajátító, zsarnokként fellépő "idegen" akarat...)

Teatro e Ietteratura^

Már a L'azione parlata-ban foglalkozott a színház és az irodalom viszonyával. A színházi profik és az 
irodalmárok örök és máig feloldhatatlannak tűnő érdekellentéte néhány szarkasztikus és a kor irodalmi 
és színházi helyzetét leleplező megjegyzés megtételén kív ül most alkalmat ad Pirandellonak arra. hogy 
visszatérjen örök témájára: az esztétikai tény és az egyszerű fizikai-pszichikai tény közötti különbségre, a 
művészi alkotás lényegére, olyan témákat érintve, mint a szépen és a jól írni különbsége, a művészet 
naturalisztikus - és téves - felfogása a művészet valósággal való viszonyának szemszögéből, az irodalmi 
és a színházi műalkotás szükségszerű diszkrepanciája.
A letteratura szó értelmezéséből indul ki. Nem értik, hogy mi az irodalom, sem azok a színházi írók. 
akik naturalista módon írnak, sem azok, akik "szépen" írnak; ők valójában nem írnak "jól". A színházi 
szerzők abban a hiedelemben vannak, hogy az irodalom azt jelenti, szépen írni; ezért hát lenézik az 
irodalmat és az irodalmárokat. Az általuk használt élőbeszédet utánzó nyelvezet, melyet szereplőik 
szájába adnak, és amely esetleg jól hat a színházban, valóban nem irodalom; ők ugyanis nem tudnak, 
vagy nem is akarnak jól írni. Azt hiszik, a színháznak szerintük "jól" (azaz "profi" dramaturg módján) 
írni jogcím arra, hogy nélkülözzék az (igazi) irodalmat a színházból.
Ezek a "profik" leragadtak a naturalista poétikánál, és összetévesztik a fizikai tényt, a pszichikai tényt és 
az esztétikai tényt, ez utóbbinak a fizikai tényre jellemző sajátosságokat tulajdonítva.
Amit meg kell érteni, ha az irodalmat a nyelvezet felől közelítve akarjuk meghatározni, az a 
köz(önséges) nyelv és az irodalmi nyelv közti különbség.
Irodalmi nyelven írni azt jelenti, jól írni. Ez pedig azt. hogy a szereplők a saját módjukon beszélnek, 
aszerint, mely jellemüknek, szenvedélyüknek, pillanatnyi játszmájuknak felel meg. Nyelvük ezekből 
következően szükségszerű; ez a nyelv nem lehet soha átlagos, közönséges, aproximatív és pontatlan, 
hanem mindig egyedi és saját. Egy ilyen nyelven megírt színdarab éppúgy irodalmi alkotás, mint egy 
regény vagy egy vers.
Ezen a ponton Pirandello emlékeztet minket arra, hogy a művészet lényege az. hogy' alkotás.
A művészet nem az élet utánzása vagy reprodukálása. Ennek egyszerűen az az oka, hogy nem létezik 
(legalábbis számunkra felfogható módon) olyan valóság, mely a maga sajátos vonásaiban megragadható 
és reprodukálható lenne. Az élet egy folyamatos, de formálatlan - forma nélküli - áramlás; nincs más 
formája, csak az. amelyet állandóan változó és végtelenül változatos módokon mi adunk neki időről 
időre.
Például formaadás az. amikor saját életünket megalkotjuk. Ez az alkotás azonban nem olyan, mint a 
művészé: nem szabad. Alá van vetve ugyanis mindama természeti és társadalmi szükségszerűségnek, 
mely végül is korlátozza és deformálja az embereket, a dolgokat és a cselekedeteket; az élet-alkotás, saját 
életünk formájának a megtalálása továbbá azért sem lehet szabad, mert akaratunk többnyire praktikus 
célok szolgálatába van állítva, s ez érdekorientált cselekvéshez, áldozatokhoz, kötelezettségek 
vállalásához vezet, melyek természetszerűleg szintén korlátozzák a szabadságot.
Igazán szabad alkotás csak a valódi művészetben lehetséges. Csak a művészet képes olyan valóságot 
alkotni, mely önmagában hordja saját szükségszerűségét, saját törvényeit, saját céljait; az akarat ugyanis 
nem a külső akadályok elhárítására, a praktikus és hétköznapi érdekek diktálta cselekvések 
megvalósítására törekszik, hanem arra. hogy a praktikus érdek nélküli, csak önmagáért létező életet - a 
művet - megformálja. Ekkor az akarat belülről működik, a formát kibontakoztató önmozgás formájában. 
Ez a belülről működő akarat az igazi, az egyetlen technika, a forma szabad, spontán és közvetlen 
mozgása; ez váltja ki azt. hogy a forma rajtunk kívül létező testet képes ölteni, kép. szobor, kőim lesz 
belőle. Ekkor és csakis ekkor beszélhetünk megvalósult esztétikai lényről.
így lehet, hogy a művészet alkotása nem olyan, mint a természeté: a természet (számunkra láthatóan 
legalábbis) rend nélküli, ellentmondásokkal terhes, míg a mű egy olyan kis v ilág, méhben minden elem 
összefügg és együttműködik egymással. A művész tehát idealizál; nem abban az értelemben, hogy 
eszméket ábrázol, hanem annyiban, amennyiben egyszerűsít és sűrít. A felesleges részletek eltűnnek, és 
mindaz, ami pl. egy karakter élő logikájából adódik, egyetlen lényben összegződhet, s így talán egy 
kevésbé reális, de igazabb létezést kapunk.
A színház azonban ezt a már idealizált és kifejezett, formává vált. tehát absztrakt valóságot újra 
materiális létezéssé kell, hogy alakítsa. A mű a színész számára ugyanakkor újra csak matéria, hiába van 
már formába öntve; olyan matéria, mint a valóság az író számára: meg kell belőle a saját valóságát 
formálnia. Világos, amint azt korai és zseniális írásában, az llllustratori áttöri e traduttori-ban már 
megállapította, hogy nem lehetséges, hogy a színész és az író alkotása ugyanaz lehessen. A színész

103 in: Messaggero delta Domenica, 30 luglio 1918; még in Saggi, pp. 1018-1024.



329

fordítva jár cl. mint a költő: reálisabbá és ezcrt kevésbe igazzá teszi a mű ideális valóságát, ráadásul 
mindezt a színpad és a színjátszás konvencionálisán fiktív módján és környezetében.
Mármost, a kiinduló problémához visszakanyarodva, az irodalmi mű az a költő által létrehozott dráma 
vágj' komédia; mondhatjuk úgy is. hogy a jó! megírt színpadi mű az igenis irodalom. Az, amit a 
színházban látunk, ennek az irodalmi műnek a színpadi fordítása, és. mint minden fordítás, 
szükségképpen kevesebb, mint az. eredeti. (Legalábbis irodalmi szempontból tekintve.)
Igaz. tehát, hogy mint ahogy a dramaturg urak állítják, a színház, az színház és nem irodalom? Vagyis 
igaz lenne, hogy a színháznak nem irodalomra, csupán jól-rosszul összetákolt, vagy rosszul megírt 
szcenáriókra van szüksége, matériára, (és nem műre, megformált valóságra), melyből a színész alkot. 
mint a commedia dell'arte idején? Máshonnan már ismerjük Pirandello véleményét a commcdia 
dell'arte-ról. mint a színházban egyedül lehetséges eredeti alkotásról: a színészek összerendczctlcn és 
esetleges, improvizált alkotása nem. vagy csak ritkán válhat az irodalomhoz hasonlatosan művészetté. 
Másképp és mai tapasztalatunk fényében lényegretörőbben fogalmazva, muszáj függetlenednie a 
színháznak az irodalomtól ahhoz, hogy színház lehessen?
Pirandellonak megvan a maga (jól sejthető) véleménye, ezt azonban nem itt fejti ki.

La commcdia dei diavoli e la tragédia di Dante*^

Érdekesen találkozik össze ebben az 1916-ban megtartott és csak később, rövidítve publikált előadásban 
Pirandello két korábbi érdeklődési területe: Dante Commcdiája és a komikum.
Sok kritikus, köztük De Sanctis is úgy véli, az Inferno, pontosabban a Pokol 21.éneke a Dante 
Commediájában megjelenő komikum színtere.
Pirandello nem ért egyet. Szerinte nem kell összekeverni a szarkazmust, az iróniát, a gúnvl a 
komikummal. Ha néha komikusnak is tűnhet egy-egy mondat külsőleg szemlélve, sosem komikus a 
hatása, mivel a költő szándéka sem komikus; ezért nem is nevetünk. A komikusnak tűnő mondat arra 
szolgál csupán, hogy a még erősebb visszariasztás hatását érje el.
Pirandello úgy gondolja, a komikum nem az anyag, a matéria jellemzője, hanem a költő leikéé, azé a 
módé, ahogyan az anyag megjelenik előtte, és azé a módé. ahogyan a költő megjelenik, viselkedik az 
anyaggal szemben. Az említett énekben Pirandello egyik módot sem tudja komikusnak látni. Hosszú és 
aprólékos hermeneutikai útvonal bezárásaként leszögezi, hogy az említett hely a szarkazmus helye: a 
szarkazmusé, mely sohasem kommédia. hanem mindig dráma; olyan dráma, mely azért nem tud 
tragikusan ábrázolódni, mert az elemek, melyek alkotják, túlságosan nevetségesek, méltatlanok és 
csupán megvetésre érdemesek.

Immagine del "grollcsco"*^

104

A kép a két mandulafácskáról egy allegória: kis tanmese arról, hogy milyen groteszk a virág helyett 
"csigába borult", csigákkal belepett, halott fa; s bár látható, hogy virágzása nem valódi, valahogy mégis 
csak felkelti a virágzás képzetét, mintha azt mondaná: én ezt tudom, s ez még mindig több. mint a 
semmi... S mégis, a csigával virágzó fa eksztravaganciáját egyre többen követnék szívesen, már 
túlságosan is sokan, a rendes, tavasszal elvárható, egészséges "egyenvirágzás" helyett. A kép 
magyarázata a következő írásban teljesedik ki.

Irónia*^

A rövidke írás első részében a L'umorismo I. részének 5. fejezetében leírtakkal találkozunk újra.
Világos, mondja, hogy egy groteszk szerzője nem hisz az általa ábrázoltak valóságosságában. Tudnunk 
kell azonban, hogy tulajdonképpen semmilyen szerző sem hisz az általa bármilyen módon is ábrázolt 
világ valóságosságában. Sőt, valójában nemcsak a művész számára, de senki számára sem létezik olyan 
ábrázolása a világnak - legyen az művészi alkotás, vagy hétköznapi képzet -. melyet valóságnak 
foghatnánk fel: érzékeink képe és a művészet egyaránt illúzió. Hiába hívjuk igaznak az érzékeink által 
közvetített képzeteket, és illúziónak a művészet képzeteit, mindkettő egyaránt illúzió. A különbség 
köztük nem valóságosságuk, hanem akaratlagosságuk mértékében van: a művészet fikciója akart, persze, 
csak önmagáért, nem valamiféle külsődleges célért, az érzékeink által alkotott kép pedig akaratunktól 
függetlenül létrejön és létezik; az egyik, a hétköznapi fikció az érzékietek formája, képe, míg a másik, a 
művészeté, a forma megalkotása.

104Tulajdonképpen ezt a kérdést boncolgatják a maguk módján a színházi trilógia darabjai: a Sei 
personaggi in cerca d'antore. a Ciascuno a suo modo és főként a Questa sera si recita a soggetto.
105 in: Rivista d'Italia, settembre. 1918; még in Saggi 1939, pp. 375-395.
106 in: L'ldea Nazionale, 18 febbraio 1920; még in Saggi, pp. 1024-1026.
107 in: L'ldea Nazionale, 27 febbraio 1920; még in Saggi, pp. 1026-1029.



330

Esztétikai tény akkor jön létre, ha egy képzet önmagát akaró akarattal képes kiprovokálni a saját magát 
létrehozó mozgást, azt, mely rajtunk kívül létezővé képes tenni őt magát. Ha ez az önmagát létrehozó 
akarat és mozgás hiányzik, akkor csupán közönséges hétköznapi pszichikai eseményről van szó. mely 
egy érzékiéire válaszol bennünk.
Mindannyian többé-kevésbé alkotói vagyunk a saját életünknek. Ez a tevékenységünk is igénybeveszi, 
kisebb-nagyobb mértékben, az összes lelki funkcióinkat, vagyis az intellektust, a fantáziát, az akaratot. 
Ám a művészet alkotása és az élet alkotása között lényeges különbség az, hogy míg az egyik praktikus 
céloktól vezérelt és ezért nem érdek nélküli, a másik önmagáért való, érdek nélküli alkotás; az egyiket 
valamilyen céllal akarjuk, a másikat csupán önmagáért.
A második részben visszatér az ironikus ábrázolásra. Most úgy' közelíti meg. hogy az ironikus mű 
alkotója nem csupán tisztában van saját művének irrealitásával - hasonlóan minden alkotóhoz - hanem 
úgy jár el, hogy ez az irrealitás a külső szemlélő számára is nyilvánvalóvá váljék.
Pirandello megkülönbözteti a retorikai értelemben vett iróniát - a kettős beszédet, amikor az elleniét a 
szavak szintjén fogható meg. aközött, amit mondunk és amit gondolunk - és a filozofikus iróniát, mely a 
poszt-kantiánus német idealizmusban gyökerezik. Hegelre és Tieckre hivatkozik: ’az én. az egyetlen 
valóság, megmosolyoghatja az univerzum hiábavaló látszatát: a világot, amit ábrázol, meg is 
semmisítheti, nem kell komolyan vennie saját alkotását sem: ez eredményezi az iróniát. Az irónia 
filozofikus értelemben tehát az az erő. amely megengedi az alkotónak, hogy uralja anyagát, melyet 
tárgyal; így ez az anyag egy folytonos paródiává egyszerűsödik, egy transzcendentális bohózattá.
És íme megérkeztünk a modern groteszkek szép antik definíciójához, mondja Pirandello: 
transzcendentális farce. A baj csak az. hogy maga a farce kifejezés félreérthető, a vulgáris értelmű 
használat miatt, és elfedheti, hogy egy tragédia is farce-á válhat, mikor a tragikum meghaladja önmagát 
a nevetésen keresztül, felfedve a komoly nevetségességét, és a nevetséges komolyságát is. Ez a farce 
olyan, mely magában a tragikus ábrázolásban hordozza önnön paródiáját és karikatúráját, de nem külön, 
hozzátoldott elemként, hanem saját testének árnyékaként, minden tragikus gesztus otromba, esetlen 
árnyékaként. Vagy másképp fogalmazva, mikor rájövünk, hogy mivel minden következtetésünk, melyet 
az úgynevezett valóságról alkotunk, önkényes és illuzórikus, jóllehet szükségszerűen az. és 
levetkőztetjük, fiktív igazságlátszatától megfosztjuk a mesét, akkor az. ami megmutatkozik, nem más. 
mint filozofikus irónia: játék. Leleplezett önkény és illúzió, de mégis, valami, amit meg akarunk 
mutatni, valami, amit érzünk, és amit ábrázolni akarunk.
A groteszk tehát transzcendentális bohózat, tragikum és a saját paródiája, mely benne foglaltatik a 
tragikumban, hozzá tartozik, mint testhez az árnyéka. Észre kell vennünk, hogy ez a meghatározás 
nagyon emlékeztet az umorismo meghatározására: ott is egy érzelem és annak vele ellentétes töltésű 
árnyéka együttesen alkotta az esztétikai tény minőségét.
Pirandello azonban tovább is megy: az alkotás mibenlétét leleplező gesztus, az irónia gesztusa nem 
jelenti azt, hogy alkotója ne venné komolyan magát a művészetet, az alkotási: "non prender sül serio ciö 
die si fa, non vuol mica dire non prender l’arte sül serio. 
utal. hogy tudjuk, a világ, benne mi magunk, a művészetünkkel együtt, tehát a világ történései és a saját 
cselekedeteink is. illuzórikusak, s ez a tudomás eredményezi a filozofikus irónia gesztusát: Pirandello azt 
mondja, hogy a filozofikus irónia és a retorikai irónia közötti különbség az, hogy a retorikai irónia 
esetén, mely kettős beszéd, azt nem kell komolyan venni, ami mondva van, míg a filozofikus irónia 
esetén azt, ami téve van. A filozofikusan ironikus szerző világhoz és alkotáshoz való viszonya leleplező: 
leleplezi azok fiktív mivoltát. Azonban a leleplezés gesztusát, az alkotást magát, fontosnak gondolja, 
hiszen éppen azért alkot. Azt, hogy' kifejezze leleplezését, halálosan komolyan veszi: ez a kifejezés, a 
művészet komoly feltétele.

Giovanni Verga. Discorso di Catania, tenuto il 2 settembre 1920^9

"108 Itt a ció ehe si fa arra a lelki beállítódásra

Pirandello két előadást tartott Vergáról. Ezt az elsőt az író 80.születésnapja alkalmából Catania 
színházában, a másodikat 11 évvel később a Királyi Akadémián, a Malavoglia család megjelenésének 
50. évfordulóján, tulajdonképpen a hivatalos állami ünnepség szónokaként.
Mivel a két szöveg lényegében azonos, én az első szövegel elemzem, a másodiknál csak az eltérésekre 
fogok kitérni.
A beszéd első részének fő mozgatója a vita a leoretizáló kritikusokkal, akik mindenáron bele akarják 
kényszeríteni az írók műveit valamiféle modellbe, és nem úgy látják a műveket, ahogyan pedig azok 
lényegében léteznek: egyediként, saját törvényű formaként. Verga esetében ez a franciából adoptált 
naturalizmust, személvtelcnséget és tárgyilagosságot mint kényszerzubbonyt az íróra erőltető kritikával 
való polémiát jelenti: ha kell. maga Verga, vagy a verizmus nagy ideológusa és védnöke. Capuana ellen. 
Pirandello úgy akarja Verga nagyságát elismerni, hogy kiszabadítja mindenféle külsődleges modell

108 id. mü, in Saggi. p. 1029.
109 in: Studi verghiani, Palermo, Edizioni del Sud, 1929, fascicolo I. még in Saggi 1939. pp. 447-468.



331

rabságából, és bebizonyítja, hogy Verga művei éppen azért időtállóak, mert belső, saját törvények szerint 
születtek. Fontos az a háttérben operáló gondolat is, mely szerint nem feltétlenül befolyásolja a mű 
értékét, hogy szerzője mit hisz róla. vagy milyen modellt vél vele megvalósítani: Capuana vagy Verga 
nagy műveket alkottak, nem azért, mert úgy gondolták, szükséges az általuk helyesnek felismert ebeket 
követni, hanem - talán - éppen ezek ellenére, mikor tehetségük késztetésére saját és egyedi útjukat 
követték.
A kortárs kritika lehetőségeiről, feladatáról és felelősségéről való gondolatmenet úgy folytatódik, hogy a 
vergai életmű nem túl nagy visszhangjának magyarázatát éppen abban a kritikai állapotban véli 
felfedezni, amely az alkotó egyediségének, felfedezésre váró titkainak feltárása helyett a divatirányzatok 
hálójába kerülve D’Annunziot magasztalta, s így két olyan különböző, sőt, ellentétes író, mint Verga és 
D'Annunzio egy időben való elismerése és befogadása nem volt lehetséges.
Itt következik a két antiletikus művész. Verga és D'Annunzio különbségének később aforizmaként 
használt meghatározása, és e különbözőségnek az egész olasz irodalmi vonulatba való visszahelyezése. 
Verga - és előtte Dante. Macchiavclli. Ariosto és Manzoni - stílusa a dolgok stílusa, "slile delié cosc". 
ahol nem a szó, hanem maga az élővé vált dolog áll előttünk, míg D'Annunzio stílusa a szavak stílusa, 
"stile déllé parole", hasonlóan Petrarcához, Guicciardinihez. Tassohoz és Montihoz. Náluk nem annyira 
maga a dolog, mint inkább az fontos, ahogyan mondva van. az irodalmár áll az előtérben, az ő bravúrját 
csodáljuk, azt. hogy mily ügyesen alkotta, szerkesztette meg művét - khülről. A dolgok stílusában 
alkotók azonban belülről szülik kívülállóvá a konkrét dolgokat, hogy szinte megérinthetjük, 
belélegezhetjük őket. köztük járhatunk-kelhctünk. Ez az antitézis mindig egyúttal nyelvi kérdés is: a 
dolgok stílusában alkotók mindig dialektálisak. a szavak stílusában alkotók pedig az irodalom nyelvén (a 
Pirandello által oly sokszor kárhoztatott - a tradícióra nem jó értelemben támaszkodó, retorikai elvárások 
szabályozta - irodalmi nyelven) írnak. Az idiomaszerű azt jelenti, saját, azt jelenti, maga alkotta nyelv. 
nem egyik vagy másik konkrét dialektus. így értelmezi Pirandello a Danle-féle vulgáris nyelvet is: a 
vulgáris nyelv nem ez vagy az a dialektus, hanem a dialektusok.
Egy másik híressé vált és sokszor félreértett és félremagyarázott gondolat a "la vita о si vive о si serive", 
az életet vagy megírja az ember, vagy éli, szintén megjelenik itt. magyarázattal együtt: ahol nem a dolog 
van, hanem az őt elmesélő szavak, ahol tehát a dolog helyett mi vagyunk jelen, abban, ahogyan a dolgot 
mondjuk, ott nem alkotás (értsd, művészet) van. hanem irodalom, és az irodalomból sem a művészi, 
hanem a kaland. Olyan kaland, melyet úgy akarunk megélni, hogy megírjuk, vagy azért éljük meg, hogy 
aztán megírhassuk. (Világos a beszéd: ez D'Annunzio. És. ahogy folytatja: a fiatal Verga is éppen így 
írt.)
Az élet tehát az érzelmek, benyomások kötetlen kifejezése útján, szavakkal mintegy leírva, körülírva 
nem jeleníthető meg a művészetben. Paradoxnak tűnik, mondja Pirandello, de ahol túl sok érzelem van 
jelen, olt ez nem jelenik meg az olvasó számára is, nincs ideje ugyanis egy belső, letisztult valóság 
módjára saját formáját megalkotva, az olvasóban megjelenni. Az író mintegy elmeséli az érzelmet, 
ahelyett, hogy megjelenítené. Túl közel lenni, tehát élni az életet és meg is írni ugyanakkor, nem 
eredményez művészetet. Csak ha a megélt élet olyan belső valósággá szublimálódik, mely saját erejéből 
akar a felszínre jönni, és képes belülről megszülni saját egyedi formáját, csak akkor beszélhetünk igazi 
művészetről. Egyébként külsődleges komponálásról van szó, a szavak stílusáról, irodalomról.
A továbbiakban rátér Verga művészetének a bemutatására.
Hogyan határozható meg tehát az a matéria, amely Vergánál élő?
Ismét polemizálva kritikusokkal, akik ezt az életteli lényeget egyszerűen a szenvedéllyel azonosítják, 
vagy azokkal, akik szomorú, szenvedélyes, gőgös szicíliainak mondják, aki úgy látja a világot, amilyen 
az, és miközben szenved tőle, melankolikus fatalizmussal elismeri, hogy így kell lennie, másképp 
jellemzi Vergát.
Ő a Vergát mozgató legfőbb érzelemnek, a világát konstruáló érzelemnek a család, a szülőföld, az 
emberek szokásai, mozgatórugói, szenvedélyei iránt érzett, rejtőzködő szeretetet tartja. Verga nem hisz 
egy életet irányító normában, hitben vagy gondolatban, nem is keresi azt. Világát nem kívülről, 
ideologikusán építi fel. hanem úgv, ahogyan azt az érzelmei állítják elé: sötéten, szomorúan, egy 
fenyegető fatalitástól irányítottan. Érzelme, szcrctcte a megalázónak, a legyőzőnek felé. kiknek sorsával 
azonosul, akiket mindig belülről szemlél, egy folytonos azonosulás állapotában, ez világának valósága. 
Szinte mindenütt megjelenik a családi tűzhely, mely minden szicíliai számára szent, mert megtartó erő. 
Figuráit a végsőkig való tűrés és hallgatás jellemzi, mely aztán az utolsó csepptől kiárad, és akkor vad. 
öszlönösségnek és irányíthatatlan impulzivitásnak látszik. Ez a vesztesek világa, amelyet ma jobban, 
mint valaha, a sajátunknak érzünk, zárja beszédét Pirandello.
Mielőtt azonban meleghangú, szicíliaiságot értő és értékelő beszéde végére érne. a Vergát minősítő 
kritikusokkal vitatkozva ismét alkalmat talál arra. hogy nagy földije művészete kapcsán a művészetről 
általában beszéljen.
A Vergát személytelennek tartókkal azt szegezi szembe, hogy a művészet nem lehet személytelen, 
"impersonale"; mivel a valóság objektivitása nem más. mint illúzió: "II mondo non ё per sé stesso in 
nessuna reállá, se non gliela diamo női; e dunque, poiché gliel'abbiamo data női. ё naturale che ci



332

spieghiamo che non possa esser diverso."/.../"Non solo per l'artista. ma non esiste per nessuno una 
rappresentazione. sia creata daH'arte о sia comunque quella die tutti ci facciamo di noi stessi e degli altri 
e della vita, ehe si possa credere 'una reállá'. Sono in fondo una medesima illusione quella dell'arte e 
quella ehe comunemenle a noi tutti viene dai nostri sensi."^ A valóság, mint fikció nemcsak a 
hétköznapi illúzió képében létezik, melyet naponta mindannyian alkotunk magunknak, mikor az 
életünket "megalkotjuk", vagy akár "csak úgy" éljük, az érzékeink alkotta fikciók foglyaiként, hanem az 
illúzió művészi fajtájában is. azaz, nem az élet-érdekek irányította, hanem érdekmentes fikcióként. 
Éppen a valóságnak ez a fiktív- mivolta zárja ki. hogy a művészet személytelen legyen, és ez zárja ki azt 
is, hogy a művészet egy mindenki számára azonosként létező, objektív valóságot "ábrázoljon". A 
művész mindig a saját maga állal látott valóságot alkotja meg a műben, mely annál inkább lesz művészi, 
azaz esztétikai tény. minél inkább saját, belülről fakadó, önnön formáját megszenvedve megszülő. 
Ugyanakkor a művészet az művészet és nem valóság, vagy inkább másfajta valóság, mint a rajtunk kívül 
létező, mert hiányzik belőle éppen az, ami a rajtunk kívüli valóság lényege: a hétköznapi esetlegesség, a 
folyamatos mozgásban és változásban levés, a térben és időben való sokféleség, vagyis éppen a 
megragadhatatlanság és kifejezhetellenség. A művészet elvonatkoztatja és rögzíti az életet, valamely 
lényegi pillanatában, és ebben az értelemben teljesen más. mint maga az élet. Másságában - a fantázia 
általi rögzítettségében, elvonatkozlatottságában és konkrét egyediségében - örök és egyszeri, vagyis 
valósabb valóság, mint az igazi. Ш A művészetben az őt megalkotó saját világának rendjével 
találkozunk, az ő érzelmeivel, érzelmeket megvilágító intellektusával, és akaratával, nem a világ, mint 
objektivitás rendjével; és amennyiben ez a világ valóban belülről születik meg. hiteles és valóságos lesz. 
tehát művészet. Ez, hogy a mű csak alkotója valóságát képes tükrözni, és nem az "objektív valóságot", 
nem jelenti azt, hogy valóság nem létezne, mint rajtunk kívüli anyagi világ (nincs szó tehát semmiféle 
szubjektív idealizmusról), csak annyit jelent, hogy ez a rajtunk kívüli világ a maga teljes, úgymond 
objektív valóságosságában - éppen az ember lelki felépítése és az abból fakadó korlátozott 
megismerésbeli lehetőségei miatt - nem ismerhető meg és következésképpen nem is ábrázolható, az 
objektívnek, személytelennek és tárgyilagosnak hitt módon. (Ahogy Pirandello korábbi írásaiból már 
körvonalazható, tulajdonképpen sem a művészetben, sem a tudományban.)
Ez a beszéd Pirandello sok korábbi gondolatát érett, szintetikus formában foglalja össze: a nyelv 
összefüggését a művészi alkotás esztétikai minőségével, és ezeknek a belülről való szükségszerű 
meghatározottságával, mely végül is oda vezet, hogy minden művészi alkotás egyedi, máshoz nem 
fogható, a művész belső törvényszerűségei által meghatározott és kifejezett valóság kell. hogy legyen. Ez 
a valóság a kritikus és az olvasó számára is csak tiszta lappal közelíthető meg. úgy. ha képesek magára a 
műre nagy empátiával ráhangolódni, és átadni magukat nem valamiféle szabály- és normakutató 
nyomozói munkának, hanem a mű valódi megértésének (titkai feltárásának) és élvezetének. Ez 
tulajdonképpen kritikusi mérce, és egyúttal esztétikai értékmérő is: a kritika, az esztétika számára 
kötelező az ilyen magatartás, mert az igazi művészet csak így ismerhető fel; a befogadó számára pedig 
ott válik el egymástól a valódi művészet és az irodalom, mikor a szavak stílusába belefáradva visszatér, 
felfrissülni vágyva, a dolgok stílusához.
Érdemes egy kissé elidőznünk még a szavak stílusa és a dolgok stílusa kifejezései mögött meghúzódó 
esztétikai tartalomnál. E két kifejezés két formálási módot, és egyúttal két nyelvezetet jelöl. Az egyik, a 
dolgok stílusa a belülről való formálást, a másik, a szavak stílusa a kívülről valót, az egyik a 
szükségképpen egyénített, idiomatikus nyelvet, a másik a kanonizált, tradíciók nehezítette irodalmi 
nyelvet.
A dolgok stílusával írónál a forma oly mértékben szívja fel a tartalmat, hogy nem látszik maga a forma, 
a formálás gesztusa, a nyelv: nem látszik, mert helyette - benne - a dolog maga áll előttünk, és ez 
valóban keltheti azt a benyomást, mintha az "objektív" valóság állna előttünk, és az író nem lenne ott 
ábrázolása mögött; mondhatnánk úgy is, hogy mintha személytelen lenne az ábrázolás. Valójában 
azonban az ilyen ábrázoláshoz mély és alapos analízis szükségeltetik, és elkötelezett érdeklődés a 
legkisebb dolog iránt is. Ez a formálás olyan, hgy a tartalom feltárja magát benne, a maga 
meztelenségében, ahogy Pirandello mondaná.

110 id. mű, in Saggi 1939. p. 458-459. "A világnak, ha mi nem adunk neki valóságot, önmaga által 
nincs semmiféle valósága; természetes, hogy miután mi adtuk a valóságát, meggyőzzük magunkat, hogy 
nem is lehelne másmilyen." /.../ "Nemcsak a művész, de senki számára nem létezik olyan reprezentáció 
(megjelenítés, vagy képzet), amelyet 'egyetlen valóságnak' lehetne hinni, akár művészel-alkotla 
reprezentációról, akár azokról a képzetekről van szó. melyeket mindnyájan megalkotunk magunknak, 
saját magunkról, másokról és az életről. Valójában a művészet illúziója és az. mely mindannyiunk 
számára hétköznapi módon az érzékeink közvetítésével keletkezik, egy és ugyanazon illúzió." (saját 
ford.)
niv.ö.a korábban már e témában írtakkal, pl. a "L'umorismo" V. fejezetében, op. cit. p. 87-88-n 
írottakkal.



333

A szavak stílusával írónál azonban elbűvöl és meglep a forma, a formálás, a nyelv: ez a forma szinte 
elrejti a tartalmat, és az. amit megmutat, az az író, az ő kifcjezésbcli bravúrja.
A dolgok stílusával időtlen alkotások születnek, ez teremtés, tehát művészet. A szavak stílusával időhöz 
kötött alkotások születnek, ez utánzás, nem annyira teremtés, ez pedig az irodalom.
Az izgalmas esztétikai kérdés tehát az, hogy mikor, mi módon válik a szó magává a dologgá, és mikor 
marad "csak" szó, mely a dologra/ beszél; másképp fogalmazva, mikor olvad oly mértékben eggyé a 
tartalom és a forma, hogy nem érzékelem különállásukat, és mikor érzékelem különállóként a 
"tartalmat" és a "formát"? Az első eset lenne Pirandello szerint gondolkodva a művészi teremtés esete, a 
második az irodalom, a retorika esete. Korábban Pirandello is a művészet és az irodalom, illetve retorika 
megkülönböztetést alkalmazta, e tanulmányban kapott új elnevezést a kétfajta alkotói mód.

La poesia di Danteid

íme ismét egy aktualitásra reagáló, érzelmektől sem mentes polémia: Benedetto Croce publikált ezzel a 
címmel egy tanulmányt Daniéról.' ^ 
elképedésének, felháborodásának, helyenként fölényes sajnálkozásának ne adjon hol irónikosan. hol 
szarkasztikusán, hol dühödten hangot.
Végeredményben a tanulmány Croce Írásának, s rajta keresztül esztétikája belső ellentmondásainak a 
kibelezése, legelső sorban a költészet mibenlétét illetően, s csak a háttérben, cgy-cgy tagadó körmondat 
negatív állításában sejlik fel Pirandello - egyébként máshol már megfogalmazott - esztétikai álláspontja. 
Pirandello kénytelen védelmébe venni Daniét, mint költőt, Croce érdekes álláspontjával szemben, mely 
Pirandello szerint a maga ellentmondásos mivoltában mintha valami olyasmit állítana Danteról. hogy 
műve, az Isteni Színjáték, nem valódi költészet, hanem inkább fantasztikus regény-féle. képzeletbeli 
konstruktum, vagy' regényes allegória, tehát anli-költészet. lévén az allegória vagy nem létező, vagy nem 
lehet költészet, mindenesetre Dante müvéből hiányzik az életrehívó költői motívum. Croce ezen Dante- 
felfogása a korábbi dualista értelmezésekre rímel, szétválasztva a költői alkotás mozzanatát a filozofikus 
gondolkodás mozzanatától, a költő Dantét a kritikus Daniétól, mindezt a Színjátékra vonatkoztatva.
Ez a dualista felfogás persze egyenesen következik Croce esztétikai felfogásából, mint ahogy Pirandello 
tiltakozása is a saját esztétikai nézeteiből. Pirandello szerint elképzelhetetlen az alkotó lélek különböző 
aktusait, mozzanatait, az alkotáskor megnyilvánuló összetett működését, egységét Croce módján 
teoretikusan szétboncolni, különösképpen mikor művészi alkotást, művészi alkotó folyamatot akarunk 
megérteni. A lélek, a művészetet alkotó lélek egv. és benne egyforma létjogosultsága van a lélek minden 
működésének, a gondolatnak éppúgy, mint az érzelemnek, a fantáziának, az akaratnak. A kérdés csak a 
működés hogyanján van. nem azon, hogy ezen lelki tevékenységek mindegyike jogosan vehet-e részt a 
művészi alkotásban.
Croce Pirandello szerint önmagával is többször ellentmondásba keveredik, és ezeket Pirandello 
kíméletlenül ki is vesézi. A főiskolai irodalom- és retorikatanár Pirandello konszenzuson alapuló, szinte 
a priori igazságnak veszi, hogy Dante költő, sőt, nagy költő, s azzal vádolja Crocet, hogy ezzel ellentétes 
állításait - szokása szerint - nem bizony ítja.Tudjuk, mert másik három, már ismertetett Dante- 
tanulmánya világossá telte, hogy Pirandello nemcsak csodálja, hanem érti és ismeri is Dante költői 
zsenijét, s mindannyiszor vitába szállni is hajlandó azzal, aki azt kétségbevonja. Ebben a polémiában 
azonban Pirandello sem érvel, csak háborog és dühöng (persze, joggal), és állításai hátterét ugyanúgy 
nem exponálja, mint Croce. Érveket csak akkor hoz, amikor Croce szövegének ellentmondó állításait 
tépi cafatokra.
Ami saját esztétikai nézeteinek a megjelenését illeti, nagyjából ez hámozható ki a tanulmányból: a lélek 
különböző aktivitásai kapcsolatban vannak egymással és nem egymást kizáró ellentétben; ha szoros és 
szükségszerű kapcsolatot tételezünk fel a lélek különböző aktivitásai között, akkor nem lehetséges azok 
v ilágos szétválasztása, különösen nem egymást kizáró ellentétbe állítása a művészi alkotás keletkezése 
folyamán, vagy akár magában az alkotásban, olyanformán pl. hogy struktúra -költői tartalom.
Ismét megjelenik tehát a korábban már tárgyalt tartalom-forma szétválasztással kapcsolatos nézete: a 
tartalom nem vizsgálható a formától elkülönülten és fordítva sem, minthogy' a müvek nem úgy 
keletkeznek, hogy a formát mintegy ráaggatjuk az előre kigondolt tartalomra: a forma a tartalom vele 
együtt születő hordozója, nélküle a tartalom nem létezik, pláne nem közölhető, és amennyiben kellően 
művészi, nem is veszem észre, mint formát: a forma nem önmagát állítja, hanem a tartalom létezését 
teszi lehetővé.
Ezért, hogy minden forma egyedi kell, hogy' legyen, ezért, hogy a retorika tradíciói által leírt formák, 
mint normák követése árt az alkotásnak, és művészet helyett csupán utánzást eredményez, és ezért, hogy 
a kritikus - esztéta - legfőbb feladata feltárni a műben rejlő formaalkotó mozgatót, a költői ihlet forrását, 
magját, mivel ez vezet a formált alkotás létrejöttéhez, és a mű, az alkotó legmélyebb megértéséhez is. Ez

s Pirandello nem tudta megállni, hogy a fölötte érzett

112 in: L'idea nazionale, 14 settembre 1921; még in Saggi 1939, pp. 363-374.
113 Benedetto Croce: La poesia di Dante, Bari, G. Laterza e F., 1921.



334

pedig sosem lehet prckoncepciózus. mindig az adott műből vezethető csak le. semmiképpen sem a 
normaként elfogadott előzetes formai vagy tartalmi elvárásokból, és főleg semmiképpen sem abból 
kiindulva, hogy mi hogyan írtuk volna meg azt a művel. (Mint ahogy pl. Croce teszi az Isteni 
színjátékkal, Pirandello szerint.)
Érdekes végül az a bekezdés, amikor Dante védelmében visszautasítja, hogy a költő nem tudta volna, mit 
ír, és poémát akarva írni, mégis teológiai traktátust írt volna, lírai betétekkel. Dante nagyon jól tudta, 
mit ír: ha oktató és gyakorlati célú traktátust akart, akkor megírta a De Vulgari Eloquentia-t és a De 
Monarchia-t, ha lírikus epizódokat akart, nem költői keretben, akkor megírta a Vita nuova-t vagy a 
Convivio-t. Higyjük cl tehát neki, hogy ha poémát akart írni, akkor azt is irt, mikor az Isteni Színjátékot 
alkotta: ha nem költőileg érezte volna anyagát, akkor nem poémát akart volna írni belőle, hanem 
traktátust. Pirandello mintha csak saját magáról, a maga védelmében szólna: éppen Croce őt is többször 
vádolta túlzott filozofálással a költészet illetve a művészet rovására, mikor élesen el akarván különíteni a 
lélek teoretikus aktivitását a művészitől nem tartotta lehetségesnek, hogy művészi alkotás filozófiai 
felhangokat, vagy egyáltalán, gondolatokat implikáljon, még ha Pirandello szavaival élve az a gondolat 
költői érzelem alakját öltötte is: Esztétikája megakadályozta Crocet az effajta el- illetve felismerésekben. 
E tanulmányban is légig érezhető, hogy Croce éppen e saját ketrecében viaskodik Dante költői 
zsenijének a felismerésével, úgy, hogy l égül elmélete győz, s Pirandello ezt nagyon jól tudja, hiszen a 
Croce nézetei mögött húzódó Esztétika alapelveivel ő is találkozott, mind Croce ellene irányuló 
támadásaiban, mind korábban könyvalakban, melyre kétszer is reflektált, a L'umorismo 1908-as és 
1920-s kiadásában is.

Teatro nuovo e tcalro vccchio*^

Mivel a tanulmány korábbi változatához nem tudtam hozzáférni, így csak a későbbit elemzem.
Négy fejezetre oszlik: az első szinte szó szerint megismétli az Un critico fantaslico első részét, csak a 
színházra átigazítva. Ez azt jelenti., hogy lényegében a színházra is érvényesnek tartja korábban már 
megfogalmazott meggyőződését a művészetről: azt, hogy művészet csak eredeti lehet, s az utánzás nem 
az; hogy a művelt közönség ítélete nem biztos, hogy jót tesz az eredeti műalkotásoknak, ezt Dante. 
Macchiavelli, Ariosto. Vico saját korukban való elutasításának példáival támasztja alá.
A második fejezetben megindokolja, miért beszélt eddig importszemüvegről és saját szemmel való 
látásról: saját szemmel látni, azaz eredetit alkotni a színházban is azt jelenti: újat alkotni; szemüveggel 
nézni pedig a színházban is azt jelenti, kópiát, azaz régi színházat csinálni. S mindez független attól, 
mikor keletkezett az a mű a mi korunkhoz képest, mert ha a saját korában eredeti volt. akkor az is marad 
örökre, s bármennyire is kortárs egy alkotás, ha utánzás, akkor öreg.
Bírálja az ú.n. "tiszta" irodalomkritikát, és általában minden olyan absztrakt esztétikai teóriát, amely 
nem a konkrét műalkotás alapján ítélkezik, hanem pl. olyan prekoncepciók nyomán, hogy a színházról 
csak úgy érdemes beszélni, mint önálló műalkotásról, azaz hermetikusan elzárva azt pl. az irodalomtól, 
mondván, hogy színház és irodalom az két különböző dolog. Shakespearet, Moliérct, Lope de Vcgat. 
Calderon de la Barcat említi, mint olyan ellenpéldákat, akik épp eme kasztszerüen elkülönülő önálló 
mesterség-művészet, a színház keretei között alkották olyan örökérvényű irodalmi műveiket, mint pl. a 
La vida es sue no.
További polémiája, hogy vajon lehet-e a kritika feladata, hogy az alkotók figyelmét felhívja a kor 
problémáira, hogy azokat "feldolgozzák", ahelyett, hogy inkább követné és elemezné az alkotásokat. 
Elég nyilvánvaló, hogy c kérdésfelvetés mögött a Tilghcrrcl való polémiája húzódik. (Tilgher magának 
vindikálta, hogy ráébresztette Pirandcllot, mi is az ő fő problémája, s így ő, a kritikus, az esztéta, jelölte 
ki a művész számára, miről kell írnia.)
Pirandello szerint nem lehet így felvetni az újdonság kérdését, vagyis azt vizsgálva, hogy a mű kora 
politikai, tudományos, filozófiai, művészeti problémáira válaszol-c. A művészi alkotás a maga új 
mivoltát csak esztétikailag kaphatja meg, s ennek megítéléséhez az esztétikai tény létezésmódjából kell 
kiindulni. Az újdonság csak egy a műalkotás szükséges értékei között.
A problémák pedig nem a koréi, mondja Pirandello, s az sem igaz, hogy az alkotók a problémákat 
mintegy a korból veszik ki a maguk számára. Ha valóban nyitott szellemű alkotókról van szó, akkor a 
problémák az övék. a sajátjaik, nem holmi meghatározatlanként, el-ncm kiilönültként a korban 
lézengők. Az aktív lélek problémája a saját gyötrelme, melytől úgy szabadul meg. hogy kifejezési talál 
neki. Épp azért lehet egy probléma aktív, mert nem a kritika fogalmazza meg. tisztán intellektuális úton, 
már a puszta megfogalmazással megszüntetve, mint problémát, hanem a művészet eszközeivel nyer

114 Croce, Benedetto, "L'umorismo di Luigi Pirandello", 1909, most megtalálható in: Conversazioni 
critiche, serie I. 1950. p.45, és В. Croce: "L'intuizione pura e il carattere lirico dell'arte", in: Problemi di 
estetica, Bari, Latcrza, 1910. pp. 22-25.
1,5 in: Coinoedia. 1 gennaio 1923. Con modifichc c aggiunte in: La Síampa (Torino). 13.maggio 1934: 
még in Saggi 1939, pp. 249-267.



335

olyan megfogalmazást - formát - mely örök életet ad neki (és talán így lesz valami korproblémává). Erre 
csak a művészet szabad, érdek nélküli és önmagát autonóm módon realizáló alkotása képes, mely 
organikus és totális víziót formál az életről: ez a művészet az. amely a saját korának értelmet és általános 
értéket, valamilyenségcl (szisztémát) tud adni az általa létrehozott alkotás útján. Az alkotó, a művész 
pedig nem ura. csupán egy szereplője a saját maga kreálta világnak. Krisztushoz hasonlóan: Krisztus, a 
költő és valóságalkotó, az ember fiának mondotta magát; és értelmet és értéket adott minden ember 
életének.
A harmadik fejezetben a korprobléma kérdését görgeti tovább. A korprobléma nem az alkotó szellem 
számára létezik; ő az, aki mintegy a korba helyezi a saját gyötrelmét, s ez azok számára válik 
korproblémává, akik ezeket a "korból kapják", a felvilágosult és felvilágosító, de nem a művészhez 
hasonlóan kreatív szellemek számára.
Minden alkotás, minden életről alkotott vízió, minden lélekmegnyilvánítás szükségszerűen problémákat, 
logikai ellentmondásokat hoz magával, annál nyilvánvalóbbakat, minél szervesebb és értőbb: azért, mert 
a lélek a misztérium rokona, és az életet új szemekkel nézni, egyszerűen kifejezni, újraszervezni azt 
jelenti, hogy visszahelyezni az életet a misztériumba. Csinálni azt jelenti, a semmiből alkotni. A 
művészet kinyilatkoztatása azonban más. mint a filozófiáé vagy a hité. A filozófia vagy a hit 
kinyilatkoztatásai olyan problémák megjelenését vonják maguk után, melyek a hit vagy a filozófia 
módján kezelhetőek, illetve oldhatók meg. A művészet problémái azonban azok és olyanok maradnak, 
amiképpen a művészei rögzítette őket: az élet problémái. Nem oldhatók meg. Minden lélek számára, 
mely ezt a létformát szemléli és éli, örökre rögzítik az élet egy pillanatát: ez a Művészet. S ezek a 
pillanatok a forma, a kifejezés által léteznek. Azért létezhetnek, mert kifejezésük befejezett, beteljesült. 
Ez a létezés pedig a forma által determináltan: szükségszerű.
Többször, több helyen esett már szó Pirandellonál az élet, mint megkülönböztetések nélküli fluidum 
természetéről, a valósággal illetve a művészettel való viszonya felől megközelítve. Itt az élet mint 
misztérium, mint titok jelenik meg, melynek száz arca lehetséges: egy-egy műalkotásban más-más arca 
tárul elénk. Az embereket mindig megrázza, ha ennek az életnek nevezett misztériumnak egy új 
velületével, olvasatával találkoznak, egy-egy új művészi alkotásban. Később elfogadják ezt az újat. 
besorozzák a létező, és jóllehet megoldatlan, de már elfogadott titkok közé. Ekkor esztétikailag képesek 
hozzá viszonyulni: bár látják, életprobléma az, mely a művet feszíti, mégis szépnek képesek látni, mert 
az idővel kellő távolságba kerüllek tőle.
A művészi alkotás tehát az élet misztériumának egy-egy misztikus vetülete, vízió, melyben a titok 
megmutatja egyik arcát.
Másrészt az alkotás felfedezés is, kinyilatkoztatása egy saját szemünkkel, saját lelkűnkkel látott víziónak, 
mely épp kinyilatkoztatása, azaz kifejezettsége által formát ad a formálatlannak. időtlenséget a 
konkrétnak, rögzítettséget a szétfolyónak: vagyis az Eletet formába, műalkotásba rögzíti, és ezáltal 
létezővé és megfoghalóvá teszi a megfoghatatlant: a semmiből valamit alkot. Épp ezáltal válik a valóság 
létező valósággá, a nagy misztérium egy konkrét kinyilatkoztatásává: épp ebben az értelemben 
mondhatta korábban Pirandello, hogy a művészet, éppen, mert elvonatkoztat, valósabb, mint maga a 
valóság: vagyis a művészet, a maga formájával kiszakítja a konkrét időből és térből a maga élet-vízióját, 
és ezzel a kiszakítással - absztrahálással - rögzíti, szinte bebalzsamozza azt a konkrét életpillanatot: így 
örök életre azt a formát kölcsönözve neki, melyről, ha esztétikailag szemléljük, azt mondjuk, hogy ő 
önmaga, és nem is lehetne más: igy tehát a semmiből alkotott valami valósággá lesz..
A negyedik fejezetben az újnak az értetlenség ellen vívott harcát Goldoni életével és művészetével 
példázza, hogy ismét leszögezze, a már nem először idézett Lessing-mesével zárva: az új és régi színház 
kérdése szem és szemüveg, alkotás és utánzás kérdése.
Ebben a részben találhatunk még egy nagyon érdekes gondolatot a befogadásról - a kritika vagy a 
közönség részéről történő megértéséről a művészetnek. Eszerint a befogadáskor szükségképpen jelenlévő 
diszkrepancia csak abban az esetben félreértés vagy meg nem értés, ha nem egy bizonyos módon 
megalkotott műről van szó. Az újnak és a réginek a teremtéssel és az utánzással való összefüggését 
vizsgálva jut a megnemértés jelenségéhez: éppen Goldoni lényegileg új színháza példázza, hogy a 
teremteti és új is tűnhet úgy idővel, hogy az régi; azonban ez nem művészi értékét minősíti, hanem 
félreértésből, meg nem értésből fakad.
Itt Pirandello két új fogalmat vezet be: a movimento dello spirito szerinti, és az atteggiamento clello 
spirito szerinti alkotást. Csak akkor lehetséges félreérteni, vág)' nem megérteni a művet, ha azt nem a . 
lélek szabad mozgása hozza létre, hanem egy lelki magatartás, beállítódás: ez ugyanis idővel úgymond 
történetivé, azaz régivé válik, mivel a lélek szenvedélyei idővel elmozdítják, kimozdítják helyükről az 
aképpen szemlélt világ elemeit. Egyébként a soha nem öregedő nagy művek, mint a természet hangjai, 
isteni hangok, mindig magányosak és lényegében meg nem értettek (mivel ahhoz, hogy teljes egészében 
megértsük, hogy a saját maga szerinti létezésében foghassuk fel, ki kellene lépnünk önmagunkból), 
azonban ez nem zavarja az egymásra következő korok befogadóit, akik mégis a magukénak érzik azt. és 
a saját módjukon visszhangozzák: a lélek mozgása ugyanis sohasem lehet érdektelen, míg a 
magatartásokat történeti rekvizítummá teszi az idő.



336

Ami tehát megkülönbözteti az örökké fiatal művet az idővel - tévesen - öregnek érzettektől. az a lélek 
szabad mozgása szerint való alkotás, szemben a lélek felvett magatartása, beállítódása, szerepe szerint 
való alkotással. Ez a különbség tükröződik abban is, hogy egyes műveket idővel (és esetleg felszínesen 
szemlélve) öregnek érez a befogadó, míg másokat az eltelt idő dacára sem. sőt, a mű teljes megértésének 
elvi lehetetlensége ellenére úgy érzi. érti a művet, sőt. sajátjának tudja tekinteni. (Ha modern - és divatos 
- kategóriával akarnánk élni. ez a különbség mondjuk a tudattalanból való írás és az Én szerinti írás 
közti különbséggel volna megragadható.)
Nem véletlen tehát, hogy most. Goldoni kapcsán nem az eredeti illetve az utánzás szembenállásban 
gondolkodik, mikor a régi és új művészet meghatározásával bíbelődik: Goldonitól nem tagadható meg az 
eredetiség, nála semmiféle utánzásról nem lehet szó, sőt. igenis teremtésről lehet és kell beszélni, és 
mégis: Goldonit néha réginek érezzük: vagyis, ahhoz, hogy igazin élvezni tudjuk, vissza kell mennünk 
az ő korába. Ennek oka az. hogy Goldoni egy lelki attitűd, magatartás szerint alkotott: egy jóságosán 
szatirikus morális beállítódással, s ez azt jelenti, hogy nem szakítható el a saját történeti idejétől, ha 
igazán élvezni akarjuk.
Vagyis Goldoni színháza új. és esztétikai értelemben új is marad mindig, mivel a saját korában új volt. 
teremtés; művészi értéke tehát mindig a teremtettnek kijáró érték. Azonban, mivel nem a lélek szabad 
mozgása, hanem egy lelki magatartás, a szatirikus beállítódás jellemezte, mégis réginek tűnhet olyan 
korokban, ahol ez a jóságos szatíra, mint beállítódás, magatartásforma, szerep nem adekvát. pl. a jelen 
gyötrelmes korszakában.

116Se il film parlante abolirá il teatro.

A tanulmány témája a színház és a hangosfilm kapcsolata, vagyis az a helyzet, ami a hangosfilm 
megjelenésével előállt. Hogy vajon fenyegeti-e a hangosfilm a színházat, ennek megítélése nagyban függ 
attól, minek tekintjük, hogyan értékeljük a film művészi lehetőségeit.
Pirandello szerint a hangosfilm nem versenytársa a színháznak, mert amennyiben színházi ábrázolásra 
tör. azt csak a színházénál jóval primitívebb illetve egyáltalán nem adekvát eszközökkel teheti. A mozi 
nem helyettesítheti az élő színházat. Amennyiben pedig más ábrázolási horizontokat keres, a színháznak 
nincs félnivalója.
A színház legfőbb jellemzője ebben az összevetésben, hogy élő, szinte a természeti jelenség módján: az 
élet immár természetes módon fejezi ki magát benne, és ebben az értelemben sohasem lehet öreg. 
Pirandello szerint az sem lehet vitás, hogy azon kívül, hogy az élet egy megnyilvánulási módja, a 
színház az irodalom hagy ományos megnyilvánulási formája is. Mármost a mozi rossz úton jár. amikor 
az irodalom - az elbeszélés vagy a dráma - útján akar járni: ez nem a saját útja. Ezen az úton kétszeresen 
lehetetlen helyzetben találja magát: részben, mert képi mivolta ellenére, immár hanggal ellátva nem 
lehet meg a szó nélkül, másrészt képpel és hanggal sem helyettesítheti a szót. Ha a szót, az irodalom 
eszközét használja, ezzel akadályozza saját magát a saját kifejezési eszköze megtalálásában, és kárt tesz 
az irodalomnak is: ha azt puszta látványra redukálja, megfosztja mindattól a lelki értékétől, mely csak a 
szó által fejeződhet ki.
A színház mechanikus fotókópiájaként pedig épp a színház lényege vész el benne: a realitásnak még az 
illúziója is, a gépi hang és a kétdimenziós kép miatt, amely illúzió a színházban mozgó élő figurák által 
adva van. Sőt, a film irrealitása egyenesen zavaró a számára: a kép az kép. és egy kép nem tud beszélni. 
Mindaddig, amíg néma volt. a mozi félelmetes ellensége lehetett a színháznak, éppen nemzetközisége 
miatt is; most, a nyelvv el, elveszíti ezt a nemzetköziségét.
A filmnek meg kell szabadulni az irodalomtól és a színháztól: az ő eleme a zene. Nem az ének, hanem a 
szavak nélküli zene: Zene és kép konzseniális egymásra találása forradalmian új kifejezési eszközzé 
teheti a mozit. Tiszta látvány és tiszta zene, szem és fül, két kitüntetett érzékszerv' az esztétikai 
érzékelésben: ezek összefonódása az érzelmek nagy változatosságát fejezhetné ki, és a tudatalattit 
megmozdítva olyan elgondolhatatlan képzeteket is megjeleníthetne, amilyeneket csak az álmokban, v agy 
lidércnyomásokban látunk. Még új elnevezést is kitalál a mozinak: cinemelografta, a zene látható 
nyelve.
Van néhány meglepetés ebben az esszében.
A leginkább előérbe tolakvó az az elutasítás, amely a mozi "irrealitása" miatt keletkezik benne. 
Óhatatlanul eszünkbe juttatja az ekkorra régen feledésbe merült, sőt, átalakult nézetét a színházról, 
melynek a régmúltban felrótta a papíregét, mint irrealitást, mely az itt leírtakhoz hasonlóan zavarja a 
nézőt: a papírég, a színészi alakítással egyetemben irrealitás, mintha, ami a valós létezés illúzióját akarja 
kelteni; valami, ami nem az igazi, ami imitáció, mégis olyannak akar látszani, mintha igazi lenne. 
Pirandello esztétikai érzékét valami miatt eredendően zavarja a reális és az irreális keveredése, vagy. 
pontosabban fogalmazva, a különböző dimenziójú realitások keveredése. Éppúgy elutasította az irodalom 
színházi interpretációját, mint ahogy itt a filmbelit: éppúgy, mint a színház, a film sem adhatja ugyanazt.

116 in; Corriere della sera, 16 giugno 1929; még in Saggi, pp. 1029-1036.



337

amit az irodalom - vagy a színház... Amikor viszont felismeri, hogy a színház is művészi alkotás, nem 
puszta imitáció, hanem a valóság egy interpretációja, csak mások a kifejezési eszközei, mint az 
irodaloméi, (tehát nem kell. mert nem is lehetséges, hogy az irodalom puszta imitációja legyen, és nem 
is lehet az, a befogadás általánosan kimutatott lehetetlensége miatt), akkor óriási izgalom és lelkesedés 
keríti hatalmába, és kezdetét veszi nagy drámaírói és rendezői korszaka; felfedezi, hogy mi a színház 
értéke és értelme, mint alkotásé, felfedezi a színház új és adekvát nyelvezetét. Hasonló történhetett volna 
a filmmel is. ha a halál el nem szólítja: halála előtt saját müvei filmforgatókönyvein dolgozott, és 
bizonyára lett volna mondandója a film és az irodalom sajátos egymásratalálásáról is. Az is nyilvánvaló, 
hogy elutasításának megvan az alapja: a mozi akkori nyelve nyilván még nem lehetett művészileg 
kiforrott, és mint minden útkeresés, mint minden esztétikailag nem teljes, nem befejezett kifejezésmód, 
kritikai viszonyulást eredményezett Pirandellonál.
Pirandello érdeme, talán zsenialitása azonban, hogy még ebben a korai állapotban is megérzi a film nagy 
lehetőségét: pl. a kép és zene ötvözésének ötlete éppen a manapság divatossá lett videoklippekbcn 
valósul meg: a vidcoklippct pedig sok filmesztéta új kifejezési formának, vagy legalábbis új műfajnak 
tekinti...
Tulajdonképpen meglepetés az is, hogy a színház és az irodalom viszonyát ekkorra "kanonizáltnak" 
kezeli: "La letteralura. per far pariarc i personaggi nati dalia fantasia dci suoi pocti. ha il tcatro. Non 
bisogna toccare il tcatro." ^ 
irodalomét a színházzal szemben... Korai jelentős tanulmánya, az lllustratori, áttöri e tradutlori óta csak 
most nemrég, a fent elemzett Teatro nuovo, tealro vecchióbim foglalkozott tanulmány szintjén a színház 
esztétikájának bizonyos, de tulajdonképpen nem specifikus kérdéseivel. Az eltelt időben történt jelentős 
állásfoglalásváltozását a színházzal, mint sajátos kifejezési formával kapcsolatban elméleti munka 
sajnos nem, csak színházi tevékenysége jelezte; ebben az elméleti horizontokat kémlelő munkában ezért 
is nem tudunk bővebben Pirandello színházesztétikájával foglalkozni.
Meglepő, újabb kutatásokra ösztönző továbbá, hogy megjelenik a subcosciente kifejezés, olyasvalaminek 
a megjelöléseként, ami mindnyájunkban benne van, és aminek a megmozdulása álomszerű képeket, 
képzeteket invokál: talán mégiscsak kapcsolatba került Freud munkáival, ha mással nem. az 
Álomfejtéssel - amit a Pirandello-kritika egyébként jelenleg nem tud bizonyítani.

Úgy védi a színház hadállásait a filmmel szemben, mint annakidején az

118Ciovanni Vcrga. Discorso alia Reale Accademia d'Italia, tenuto il 3 dicembrc 1931.

Ami ezt a beszédet a korábbitól megkülönbözteti, az a sokkal határozottabb gondolati vonalvezetése. A 
stile di cose - stile di parole itt mindjárt a beszéd elején exponálva van, és ezzel határozottabbá válik az 
az álláspont, hogy ez a Verga által is képviselt művészetfajta, a stile di case, ritkább kincs, és ezért 
nehezebben ismerjük fel az értékét, ami viszont annál nagyobb. Itt nem csupán művészetfajták 
megkülönbözletsére használja a stile di cose - stile di parole ellentétpárt, hanem embertípusok 
megkülönböztetésére is. és nem csak az olasz irodalomban véli felismerni ezt a két stílusvonulatot, 
hanem más irodalmakban is. Bár hozzáteszi, az olasz irodalomban különösen jól megfigyelhető ez a két 
tendencia.
Újdonság az is. hogy a szavak stílusával jellemzettek új tulajdonságokat is kapnak: sokkal többen 
vannak, kommunikatívabbak és könnyebben hozzáférhetők: olyanok, hogy az ember azt érzi. mintha 
Itália nekik lett volna kitalálva, szép szavaiknak, gesztusaiknak, mulatós szenvedélyeiknek, ünnepélyes 
felemlegetésüknek. Ez olyannyira így van, hogy egy külföldi számára szinte lehetetlen másként látni az 
olaszokat, mint érzékeikben elveszettnek, a napfénytől, színektől megittasultnak, dalolóknak és 
kalandoroknak, színészeknek, szerelemre és luxusra teremtettnek, olyan népnek, mely csodálatos 
természeti adottságai közepette boldogan él, dicsőséges múltjának méltóságában, amely számára minden 
könnyű és készen áll. semmi sem nehéz, és elvégzendő.
Természetesen ez nem ígv van, mondja Pirandello, ott vannak a másfajták, akik kevésbé feltűnőek és 
többet tesznek, akiket a dolgok stílusa jellemez.
Több magyarázatot fűz az olasz irodalomtörténetből hozott ellentétpárokhoz is: a saját kora Petrarcát, 
Tassot, Montit és D'Annunziot képes értékelni, de megtagadja a sikert Daniétól, aki száműzöltként hal 
meg, Ariostólól, akit lovagköltő helyett csikósköltőnek tartanak. Manzoni regényétől és Leoparditól. aki 
szinte ismeretlenül tengeti életét. Az utókor mégis hozzájuk tér vissza.
Más a szerkezete tehát a második beszédnek: az esztétikai eszmefuttatások jobban beilleszkednek Vcrga 
művészetének az értékelésébe, és kiegészülnek egyfajta elkötelezettség hangsúlyozásával. Az értékelés is 
kiegészül, más hangsúlyokat kap. éppen a beszédkezdet jegyében: a stílé di ccw-val megáldottak emberi 
karaktere is más. és inás ennélfogva az is, amit az embereknek, egy népnek adni tudnak. A saját stílus

117 id. mű, in: Saggi. p. 1035. " Az irodalomnak, ha meg akarja szólaltatni a költői fantáziája által 
megszült alakjait, ott a színház. A színház maradjon úgy, ahogy van./ A színházat békén kell hagyni. 
/Nem kell a színházat bántani." (saját ford.)
118 pubblicato in: Tévére. 4 dicembre 1931; még in Saggi 1939, pp. 427-445.



338

egy nép életét is megerősíti: egy felépítendő valóság felé irányít, megtisztulva a felesleges sallangoktól: 
az alkotó művészet példa, segítség az alkotásra a mindennapi éleiben is. (A művészeti kérdéseken 
túlmutató hangvétel megértéséhez nem lehet nem figyelembe л-enni a beszéd elhangzásának idejét és 
körülményeit: 1931-ben, a Nemzeti Kormány felkérésére hangzott el.)

Discorso al convegno "Volta" sül teatro drammatico*^

A beszéd egy Pirandello által elnökölt, színházzal kapcsolatos konferencia nyitó előadása. Ha csak 
befejező szavait tekintjük, abban reménykedhetünk, hogy a beszéd talán közelebb visz minket Pirandello 
színházzal kapcsolatos esztétikai nézeteihez: "Anchc occupandoci con scrcno animo di studiosi nella 
trattazione dei térni proposti e addentrandoci in questioni tccniche о pratiche, avremo sempre di mira 
ehe i nostri lavori serviranno a tener desto il culto e a sostcnerc le sorti di questa ehe i Grcci 
considerarono la suprema e piu matúra espressione dell'arte: il Teatro."1^0
Bár valóban kapunk néhány, töredékességében is jelentős utalást, a beszéd alapvetően inkább színház- és 
művészetpolitikai, mint esztétikai ihletésű.
Esztétikai szempontból tekintve mindenekelőtt az tűnhet fel. hogy itt a színházat mint a legmagasabb 
rendű művészi megnyilatkozást említi. Hogy ez csak szónoki fordulat-c. vagy mély esztétikai 
meggyőződés, nem állapítható meg azonnal: korábban arról beszél, hogy szükség van a színházakra, sőt. 
Európa-szcrtc új nemzeti színházukat kellene építeni. Nem felejthetjük el azt sem. hogy Pirandello egy 
éve kapott irodalmi Nobcl-díjat drámaírói munkássága elismeréséül, s hogy valószínűleg éppen ebben a 
minőségében vezeti a színház ügyében korteskedő konferenciát.
Ha a beszéd esztétikai horizontjára igyekszünk összpontosítani, a következő megállapítás emelhető ki: a 
Színház nem halhat meg. Azért, mert a színház az élet egy formája: mindannyian színészek vagyunk 
benne, s ha a színházak elnéptelenednének, a színház az életben folytatódna. Bár e gondolat Shakespeare 
óta nem számít újnak, itt mégsem szállóigeként értékeljük: érezhetően Pirandello művészetről való 
gondolkodásának részeként jelenik meg. Drámai anyaggal, szenvedélyekkel, kétkedéssel és 
szorongásokkal leli vészterhes időnkben, mondja, mindenki egvre jobban igényel valamilyen 
bizonyosságot: ezért lenne nonszensz a színház haláláról beszélni. Ez a konklúzió úgy hat, mintha a 
színházművészet lenne az a biztos pont, az a vonatkoztatási pont, amely segít a jelenkor drámai 
káoszában tájékozódni.
Pirandello nyilván maga is érzi, hogy e nézet magyarázatra szorul, mivel némileg ellentmond a 
művészetről korábban vallott elképzeléseinek. Eszerint az életet vagy éli az ember, vagy írja. s miközben 
a művész az események sodrásában - a káosz és kétely állapotában - van, nehezen tud a művészet saját 
kondíciói szerinti állapotba kerülni: a pillanattól elrugaszkodni, hogy szemlélni tudja azt, és univerzális 
és örök értéket tudjon adni neki. Ez azt kell, hogy jelentse, hogy a ma drámája nem a ma. hanem a 
holnap színháza lesz.
így folytatja: igen, valóban minden tárgya lehet a művészi alkotásnak, és a művész saját kora életéről 
gondolkodik, nem is tehet másképpen, hiszen maga is terméke saját kora civilizációjának és erkölcsének. 
Azonban a művészet, még ha mégoly nemes célokért is, nem tehető akaratlagoson praktikus 
cselekedetté, mert akkor politika lesz és nem művészet; a célok idegenek a művészettől. Ez nem jelenti 
azt, hogy az élet adott pillanataiban a művészi alkotások nem váltak és nem válhatnak nemes politikai 
vagy civil cselekvés eszközévé, hogy maga a művészet - miközben megszűnik művészet lenni - ne 
válhatna egy nép életének történeti emlékévé. Ahol azonban ezt nem akarják, ahol a művészetet úgy 
tekintik, mint ami legfeljebb a fikció és invenció segítségét tudja nyújtani, ott arra kell gondolni, hogy 
minden művészi születés misztériuma magának a természetes születésnek a misztériuma: a művet nem 
lehet gyárilag előállítani, természetes úton kell születnie, saját élettörvényeinek engedelmeskedve. 
Vagyis Pirandello abszolút koherens eddigi nézeteivel.
Felveti a konferencia számára megoldandó kérdésként az irodalmi mű és a rendezői színház viszonyát, 
mely őt kora fiatalsága óla foglalkoztatja. A következő alternatívát kínálja: a színház arra való. hogy 
óban látványosságot nyújtson, melyben a műalkotás, a költői mű csupán egyike annak a számtalan, az 
előadást létrehozó elemnek, melyek felett a rendező uralkodik - a színpadi apparátustól kezdve a 
világításig és a színész játékáig -; vagy színpadi apparátus, világítás, színész és a csupán a látványosság 
egységének megalkotásáért felelős rendező mind a műalkotás élelrckcllésének céljára vannak rendelve - 
alárendelve. Egyszerűen fogalmazva: ki a domináns művészileg a színpadi műalkotás létrehozásában: a 
rendező vagy az író?

119 in\Atti del Convegno. Roma, Reale Accademia d'Italia, 1935: még in Saggi, pp. 1036-1042.
120 id. mű, in: Saggi. p. 1042. " Ha nyugodt tudós szellemben foglalkozunk is a javasolt témákkal, és 
technikai vagy gyakorlati kérdéseket boncolgatunk is. mindvégig legyünk tudatában, hogy munkánk 
annak a művészetnek a kultuszát hivatott ébren tartani, amelyet a Görögök a legmagasabb rendű, 
legérettebb művészi megnyilvánulásnak tartottak: a Színházét." (saját ford.)



339

Pirandello ismét hű marad önmagához: álláspontja szerint a színpadi műalkotás létezésének oka. indoka 
maga a költői mű. mely mint műalkotás, már befejezett és tökéletes. Semmiféle rendezői önkény nem 
jogosult azt megváltoztatni, abba belenyúlni. Annál is inkább, mert az, ami fennmarad, az az irodalmi 
mű; még akkor is. ha az adott pillanatban éppen egy színházi látványosság képében él.
Vagyis a színházi mű <?gv az irodalmi mű sok, koronként változó befogadása közül, a mű életének 
számtalan megnyilvánulási formája közül egy; elvész, elenyészik a pillanattal, nem lehet örök. A költői 
mű azonban, a maga tökéletes kifejezettségében örök.
A látványosságok fajtái közül pedig - cirkusz, sport, film, színház - a színház az. ami örök, mert az 
tükrözi leginkább egy nép erkölcsi értékeit, az képes hangot adni gondolatainak és érzelmeinek, s 
eképpen az emberi létezés e megnyilvánulásait közvetlen közönségítéletre kínálja. Ezáltal előmozdítja 
egy nép egyre magasabb és igényesebb erkölcsiségét.
Mármost, ha a színháznak morális - tehát a tiszta művészettől idegen - funkciója van egy nép életében, 
akkor világos, hogy művészileg az irodalmi mű a magasabb rendű, tehát az jogosult a színpadi 
műalkotás lényegi feltételeit kijelölni, a saját maga életrekeltésének fő céljával, s alárendelni a színpadi 
megvalósítás összes kellékét saját törvényeinek, létezésének. (Természetesen a létező és lehetséges 
megértés, befogadás lehetőségei szerint; vagyis a mű, mint misztérium egy-egy arcát életre keltve.)
A színháznak tehát az a nemes és szent küldetése, hogy benne életre keljenek az arra méltó költői 
művek. A színház tehát eszköz és nem öncél, nem önmagát valósítja meg. mint a legmagasabb rendű 
művészi alkotások, hanem a műalkotást, tehát célja van, mely önmaga létezésén kívül esik: nem tiszta 
művészet tehát.
Ezt a konklúziót Pirandello nem mondja ki, de teljesen nyilvánvalóvá teszi okfejtésével. Amit kimond, és 
amivel elemzésünket kezdtük: "a legérettebb és legmagasabb rendű művészi kifejezésforma a Színház", 
tehát mintha nem esne egybe az ő meggyőződésével; vagyis nem véletlenül, vagy a pontosság kedvéért 
került oda az, hogy "a görögök szerint". Pirandello, aki mélységesen tiszteli a görög művészetet, 
különösen a görög tragédiát, nem ért egyet a görög kultúra - a görög poétika - e megállapításával. 
Természetesen, mondhatnánk, mivel a görög poétika alapelvét is kezdettől fogva elutasítja, mely szerint 
a művészet: utánzás.
De ha még érzékenyebb füllel figyeljük eme utolsó mondatát, akkor meghalljuk benne egy másik szó 
messzehangzó csengését: a Színház kifejezési forma, kifejezés, espressione. Ez úgy értendő, hogy a 
költői műalkotás kifejezése, létező, lehetséges, életrekelt formája, talán, esetleg a par excellence 
kifejezés. És ez tökéletesen keretbe foglalja és összefoglalja Pirandello egész életében folytatott kutatását 
a művészi kifejezésről: a művészet legtökéletesebb, mert élő kifejezési formája az a Színház.
Jóllehet az így értelmezett színház, mint forma újra csak felveti a tartalom és forma Pirandello által már 
korábban feloldott dichotómiájál, azonban ekkor ez már nem a műben magában jelentkezik, hanem a mű 
kommunikációjában; ez pedig egészen más helyre transzponálja a tartalom és forma dichotómiájával 
kapcsolatos esztétikai diskurzust: a kommunikációnak a teljes emberi létezést átfogó területére.



340

2.SZ. függelék

Pirandello tanulmányainak, esszéinek, kritikáinak, recenzióinak jegyzéke műfajok
szerint

Eddigi önálló illetve gyűjteményes kiadások

1) Laute und Lautentwickelung der Mundart von Girgenti, Halle a. S., Druck der 
Buchdruckerei des Waisenhauses, 1891 (Doktori disszertáció.)

2) Arte e scienza, Roma, W.Modes, Libraio-Editore,1908.
3) L'umorismo, Lanciano, R. Carabba, 1908; átdolgozott kiadás Firenze, Battistelli, 

1920.
4) Saggi (a cura di Manlio Lo Vecchio Musti). Milano, Mondadori, 1939. seconda ediz. 

1952. 121
5) Saggi, poesie, scritti varii., ("Tutte le opere di Luigi Pirandello, VI. vol "), Milano, 

Mondadori, 1960.122

Tanulmányok!^

1. Laute und Lautentwickelung der Mundart von Girgenti, Halle a. S., Druck der 
Buchdruckerei des Waisenhauses, 1891.(Doktori disszertáció.)

2. Un preteso poéta umorista del secolo XIII, in: La vita italiana, 15 febbraio 1896; 
még in Saggi 1939, pp. 271-288.

3. Un critico fantastico, in: Nuova Antológia, 16 marzo 1905, col titolo: Alberto 
Cantoni; col titolo attuale in: Arte e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore,
1908; még in Saggi 1939, pp. 399-424.

4. Per uno studio sul verso di Dante, in: Nuova Antológia, 1 novembre 1907; még in 
Saggi 1939, pp. 339-356.

5. Poscritta, in: La vita letteraria, 1907, n.42; még in Saggi 1939, pp. 357-362.
6. Illustratori, attori e traduttori, in: Nuova Antológia, ló.gennaio, 1908; még in Saggi 

1939, pp. 229-246.
7. Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa, in: Arte e scienza, Roma, W. Modes 

Libraio-Editore, 1908; még in Saggi 1939, pp. 201-226.
8. Arte e scienza, in: Arie e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908; még in 

Saggi 1939, pp. 179-197.
9. I sonetti di Cecco Angiolieri, in: Arte e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore, 

1908; még in Saggi 1939, pp. 289-335.
10. L'umorismo, Lanciano, R. Carabba, 1908. átdolgozott kiadás Firenze, Battistelli, 

1920; még in Saggi 1939, pp. 13-176.
11. La commedia dei diavoli e la tragédia di Dante, in: Rivisla d'ltalia, settembre, 1918; 

még in Saggi 1939, pp. 375-395.
12. Giovanni Verga.Discorso di Catania, tenuto il 2 settembre 1920, pubblicato in: Studi 

verghiani, Palermo, Edizioni del Sud, 1929, fascicolo I.; még in Saggi 1939, pp. 
447-468.

13. La poesia di Dante, in: L'idea nazionale, 14 settembre 1921; még in Saggi 1939, pp. 
363-374.

121 erre a kötetre a továbbiakban Saggi 1939 megjelöléssel hivatkozom. Az ebben a kötetben megjelent 
összes írás megjelent a későbbi .SWgg/-ban is.
122 erre a kötetre a továbbiakban Saggi megjelöléssel hivatkozom.
123 Itt az első kiadásokat tüntetem fel, illetve azt a további kiadást, melyből a dolgozat során idézek.



341

14. Teatro nuovo e teatro vecchio, in: Comoedia, 1 gennaio 1923; con modifiche e 
aggiunte in: La Síampa (Torino), 13.maggio 1934; még in Saggi 1939, pp. 249-267.

15. Giovanni Verga. Discorso alia Reale Accademia d'Italia, tenuto il 3 dicembre 1931, 
pubblicato in: Teveve, 4 dicembre 1931; még in Saggi 1939, pp. 427-445.

Kisebb írások
Esszék

1. Petrarca a Colonia, in: Vita Nuova, Firenze, anno I, n.47, 8 dicembre 1889; még in 
Saggi, pp. 865-868.

2. La menzogna del sentimento nell'arte, in: Vila Nuova, Firenze, anno II, n. 26 e n: 27, 
29 giugno e 6 luglio 1890; még in Saggi, pp. 868-878.

3. Prosa moderna, in: Vita Nuova, Firenze, 5 ottobre 1890; még in Saggi, pp. 878-881.
4. Per la solita quistione della lingua, in: Vita Nuova, Firenze, 9 novembre 1890; még in 

Saggi, pp. 881-887.
5. Percy Bysshe Shelley, in: La Tavola Rotonda, Napoli, anno II, n.33, 14 agosto 1892; 

még in Saggi, pp. 928-932.
6. Arte e coscienza d'oggi, in: La Nazione letteraria, Firenze, anno I, n.6, settembre, 

1893; még in Saggi, pp. 891-906.
7. Come si parla in Italia, in: La Critica, Roma, 12 agosto 1895; még in Saggi, pp. 887- 

891.
8. Come si serive oggi in Italia, in: La Critica, Roma, 15 settembre 1895.
9. Goethe ed Eckermann, in: Rassegna settimanale universale, 2 febbraio, 1896; még 

in Saggi, pp. 932-934.
10. Eccessi, in: La Critica, Roma, 17 febbraio, 1896; még in Saggi, pp. 906-911.
11. II momento, in: La Critica, Roma, 18 marzo 1896; még in Saggi, pp. 911-913.
12. II neo-idealismo, in: La Domenica Italiana, Roma, anno I, n. 4,27 dicembre 1896; 

még in Saggi, pp. 913-921.
13. Romanzo, racconto, novella, in: Le Grazie, Catania, 16 febbraio, 1897.
14. Sinceritá e arte, in: Marzocco, 1 marzo 1897; még mikrofilmen.
15. Un'osservazione, in: Marzocco, 29 agosto 1897; még in Saggi, ezzel a címmel: 

Osservazione sull'evoluzione del verso, pp. 921-923.
16. Sinceritá, in: Ariel, 24 aprile 1898, p. 1. Még in Barbina, Alfredo, Ariel. Storia 

d'una rivis/a pirandeUiana, ("Pubblicazioni dell'Istituto di Studi Pirandelliani 7"), 
Roma, Bulzoni, 1984. (facsimile)

17. L'azione parlata, in: Marzocco, 1 maggio 1899; még in Saggi, pp. 1015-1018.
18. Leopardi cieco, in: Roma letteraria, VIII, n.3, 10 febbraio 1900, pp. 45-54.
19. Scienza e critica estetica, in: Marzocco, 1 luglio 1900; még in: Andersson, Gösta, 

Arte e teória. Studi sulla poetica del giovane Luigi Pirandello, Stockholm, Almquist 
§Wiksell, 1966, in Appendice, pp. 225-229.

20. Le "Elegie románé" del Goethe, in: Capitan Fracassa, 31 gennaio 1902; még in 
Saggi, pp. 935-941.

21. Per le ragioni estetiche della parola, in: Arte e scienza, Roma, W.Modes, 1908; még 
in Saggi, pp. 923-927.

22. II fatto estetico, in: Aprutium, aprile-maggio 1914, pp. 179-188.
23. Teatro e letteratura, in: Messaggero della Domenica, 30 luglio 1918; még in Saggi, 

pp. 1018-1024.
24. Immagine del "grottesco", in: L'Idea Nazionale, 18 febbraio 1920; még in Saggi, pp. 

1024-1026.
25. Irónia, in: L'Idea Nazionale, 27 febbraio 1920. Még in Saggi, pp. 1026-1029.



342

26. Se il film parlante abolirá il teatro, in: Corn ere della sera, 16 giugno 1929; még in 
Saggi, pp. 1029-1036.

27. Discorso al convegno "Volta" sul teatro drammatico, in: Aiti del Convegno, Roma, 
Reale Accademia d'ltalia, 1935; még in Saggi, pp. 1036-1042.

Recenziók, szemlék, tudósítások, kritikák, publicisztika
(ezeket az írásokat nem elemeztem az 1. sz. Függelékben)

1. Andrea Maurici - Note critiche, in: Rassegna siciliana, gennaio-febbraio, 1889 
/recenzió/

2. "Prose ritmiche" e "Canti giovanili" di E. Colosi, in: Rassegna siciliana, ottobre- 
novembre-dicembre 1889 /recenzió/

3. L'altalena déllé antipatie, in: Folchello, 9 ottobre 1893 /recenzió/
4. A me i bimbi!, in: Roma leiteraria, 15 novembre 1893 /recenzió/
5. Studi letterari, in: Roma leiteraria, 10 luglio, 1895 /recenzió/
6. L'esposizione di belle arti in Roma 1895-96, in: Giornale di Sicilia, 20-21 settembre, 

25-26 settembre, 3-4-ottobre, 23-24 ottobre, 1-2 novembre, 14-15 novembre, 30 
novembre-l.dicembre 1895 /tudósítások/

7. Su "Le vergini déllé rocce" di Gabriele D'Annunzio, in: La Critica, 8 novembre 
1895. /kritika/ ; még in Saggi.

8. Sul "Piccolo mondo antico"di Antonio Fogazzaro, in: La Critica, 18 dicembre 
1895./kritika/; még in Saggi.

9. Conversazioni letterarie, in: La Critica, 5 gennaio 1896 /szemle/
10. Conversazioni letterarie. - Tre libri di versi, in: La Critica, 15 gennaio, 1896 

/recenzió/
11. Sülle "Tempeste" di Ada Negri, in: La Critica, 23 gennaio, 1896 /kritika/ ; még in 

Saggi.
12. L'idolo, in: La Critica, 31 gennaio 1896 /hozzászólás/
13. Novelle siciliane, in: Rassegna settimanale universale, 12 aprile 1896 /recenzió/
14. Gomitoli, in. Rassegna settimanale universale, 20 settembre 1896 /tudósítás/
15. Studi shakesperiani, in: Roma leiteraria, 10 novembre 1896 /recenzió/
16. Da uno studio all'altro, in: La Critica, 27 febbraio 1896 /feljegyzés/
17. II concorso per il pensionato artistico - Pittura e scultura, in: Rassegna settimanale 

universale, 3 maggio 1896 /tudósítás/
18. La Galleria Saporetti, in: Natura ed Arte, anno VI, n.XVII, 1. agosto 1896 

/tudósítás/
19. Musa crociata, in: Roma letteraria, 10 luglio 1897 /recenzió/
20. Gli occhiali, in: Ariel, 18 dicembre 1897 /publicisztika/
21. La cittá morta di Gabriele d'Annunzio, in: Ariel, 13 febbraio 1898 /recenzió/
22. II vecchio.(di Ojetti) in: Ariel, 27 febbraio 1898 /recenzió/
23. Intorno al "Paris" di Zola, in: Ariel, 29 maggio 1898 /publicisztika/
24. Fede e Bellezza, in: Roma leiteraria, 25 novembre e 10 dicembre 1898 /kritika/
25. II Marchese di Roccaverdina, in: Natura ed Arte, anno X, n.XV, 1 luglio 1901. 

kritika/; még in Saggi
26. "Dante", poema lirico di G.A. Costanzo, in: Nuova Antológia, 16 gennaio 1904. 

/kritika/ Még in Saggi.
27. Perun libro di novelle, in: 11 Fanfidla della Domenica, 15 gennaio 1905 /kritika/
28. La "Francesca da Rimini" di G.A Cesareo, in: Nuova Antológia, 1 febbraio 1905 

/kritika/; még in Saggi
29. Libri di versi, in: Nuova Antológia, 16 dicembre 1905 /recenziók/
30. Novelle e novellieri, in: Nuova Antológia, 16 giugno 1906 /recenziók/



343

31. "Le Rime della Selva". Canzoniere minimo, semitragico e quasi postumo di Arturo 
Graf. Milano, Fratelli Treves Editori, 1906, in: Nuova Antológia, 16 novembre 1906 
/kritika/; még in Saggi

32. "La Camminante", in: Gazzetta del Popolo, 17 gennaio 1909 /kritika/; még in Saggi
33. Uomini, donne e burattini, in: Le cronache letterarie, 3 marzo 1912 /recenzió/
34. II poéta Ludwig Hansteken, in: La Tribuna, 7 luglio 1916 /kritika/; még in Saggi
35. "La Fuga" di Rosso di San Secondo, in: L'l/luslrazione Italiana, 1 luglio 

1917/kritika/; még in Saggi
36. Marionette, che passione", in Messaggero, 1 aprile 1918 /kritika/; még in Saggi.
37. "Con gli occhi chiusi", in: Messaggero della Domenica, 13 aprile 1919 /kritika/ ; 

még in Saggi
38. La "Santa Giovanna" di G.B.Shaw, in: Lo Speitaiore ilaliano, anno I, n.l, 1. maggio 

1924 /színházi tudósítás/

Ezeken kívül további 20 recenzió Giulian Dorpelli aláírással 1-4^ és más cikkek Caliban 
és más aláírásokkal, az Ariel 1897-98-as számaiban ^5

124 Ezek leírását Id.: Alfredo Barbina: "Sül primo Pirandello recensore e recensito". in: Pirandello, 
("Quaderni dell'lstituto di Studi Pirandelliani 1"), Roma, Beniamino Carucci Editoré, 1973.
125 v.ö. Alfredo Barbina: Arid. Storia d'una rivista pirandelliana, ("Pubblicazioni dell'lstituto di Studi 
Pirandelliani 7"), Roma, Bulzoni, 1984.



344

3. sz. függelék

Pirandello tanulmányainak, esszéinek, kritikáinak, recenzióinak jegyzéke
a megjelenés sorrendjében^^

1889
Andrea Maurici - Note critiche, in: Rassegna siciliam, gennaio-febbraio /recenzió/ 
"Prose ritmiche" e "Canti giovanili" di E. Colosi, in: Rassegna sici liana, ottobre- 

novembre-dicembre /recenzió/
Petrarca a Colonia, in: Vita Nuova, Firenze, anno I, n.47, 8 dicembre; még in Saggi

1890
La menzogna del sentimento nell'arte, in: Vita Nuova, Firenze, anno II, n. 26 e n. 
27, 29 giugno e 6 luglio; még in Saggi
Prosa moderna, in: Vita Nuova, Firenze, 5 ottobre; még in Saggi
Per la solita quistione della lingua, in: Vita Nuova, Firenze, 9 novembre; még in
Saggi

1891
Laute und Lautentwickelung der Mundart von Girgenti, Halle a. S., Druck der 
Buchdruckerei des Waisenhauses (Doktori disszertáció)

1892
Percy Bysshe Shelley, in: La Tavola Rotonda, Napoli, anno II, n.33,14 agosto; még 
in Saggi

1893
Arte e coscienza d'oggi, in: La Nazione letteraria, Firenze, anno I, n.6, settembre; 
még in Saggi
L'altalena delle antipatie, in: Folchetto, 9 ottobre /recenzió/
A me i bimbü, in: Roma letteraria, 15 novembre /recenzió/

1895
Studi letterari, in Roma letteraria, 10 luglio, /recenzió/
Come si parla in Italia, in: La Critica, Roma, 12 agosto; még in Saggi 
Come si serivé oggi in Italia, in: La Critica, Roma, 15 settembre
L'esposizione di belle arti in Roma 1895-96, in: Giornale di Sicilia, 20-21 settembre, 25- 
26 settembre, 3-4-ottobre, 23-24 ottobre, 1-2 novembre, 14-15 novembre, 30 novembre- 
1 .dicembre /tudósítások/
Su "Le vergini delle rocce" di Gabriele D'Annunzio, in: La Critica, 8 novembre .
/kritika/; még in Saggi.
Sul "Piccolo mondo antico"di Antonio Fogazzaro, in: La Critica, 18 dicembre ./kritika/; 
még in Saggi.

1896
Conversazioni letterarie, in: La Critica, 5 gennaio /szemle/
Conversazioni letterarie. - Tre libri di versi, in: La Critica, 15 gennaio /recenzió/ 
Sülle "Tempeste" di Ada Negri, in: La Critica, 23 gennaio ./kritika/; még in Saggi. 
L'idolo, in: La Critica, 31 gennaio /hozzászólás/

126 Vastag betűvel az 1. sz. Függelékben elemzett írásokat emeltük ki.



345

Goethe ed Eckermann, in: Rassegna setíimanale universale, 2 febbraio; még in 
Saggi
Un preteso poéta umorista del secolo ХШ, in: La vita italiana, 15 febbraio; még in 
Saggi1939
Eccessi, in: La Critica, Roma, 17 febbraio,, még in Saggi 
Da uno studio all'altro, in: La Critica, 27 febbraio /feljegyzés/
II momento, in: La Critica, Roma, 18 marzo; még in Saggi 
Novelle siciliane, in: Rassegna setíimanale universale, 12 aprile /recenzió/
II concorso per il pensionato artistico - Pittura e scultura, in: Rassegna setíimanale 
universale, 3 maggio /tudósítás/
La Galleria Saporetti, in: Natura ed Arte, anno VI, n.XVII, 1. agosto /tudósítás/ 
Gomitoli, in: Rassegna setíimanale universale, 20 settembre /tudósítás/
Studi shakesperiani, in: Roma letleraria, 10 novembre /recenzió/
II neo-idealismo, in: La Domenica Italiana, Roma, anno I, n. 4,27 dicembre, még in 
Saggi

1897
Romanzo, racconto, novella, in: Le Grazie, Catania, 16 febbraio 
Sinceritá e arte, in: Marzocco, 1 marzo; még mikrofilmen 
Un'osservazione, in: Marzocco, 29 agosto , még in Saggi, ezzel a címmel: 
Osservazione sull'evoluzione del verso
Musa crociata, in: Roma letteraria, 10 luglio /recenzió/
Gli occhiali, in: Ariel, 18 dicembre /publicisztika/

1898
La cittá morta di Gabriele d'Annunzio, in: Ariel, 13 febbraio /recenzió/
II vecchio.(di Ojetti) in: Ariel, 27 febbraio /recenzió/
Sinceritá, in: Ariel, 24 aprile
Intorno al "Paris" di Zola, in: Ariel, 29 maggio /publicisztika/
Fede e Bellezza, in: Roma letteraria, 25 novembre e 10 dicembre /kritika/

1899
L'azione parlata, in: Marzocco, 7 maggio , még in Saggi

1900
Scienza e critica estetica, in: Marzocco, 1 luglio ; még in: Andersson, Gösta, Arte e 
teória. Studi sulla poetica del giovane Luigi Pirandello, Stockholm,
Almquist§Wiksell, 1966. p. 225-229.
Leopardi cieco, in: Roma letteraria, VIII, n.3,10 febbraio

1901
II Marchese di Roccaverdina, in: Natura ed Arte, anno X, n.XV, 1 luglio /kritika/ még 
in Saggi

1902
Le "Elegie románé" del Goethe, in: Capitan Fracassa, 31 gennaio , niég in Saggi

1904
"Dante", poema lirico di G.A. Costanzo, in: Nuova Antológia, 16 gennaio ./kritika/ ; még 
in Saggi.



346

1905
Per un libro di no veile, in: II Fanfulla della Domenica, 15 gennaio /kritika/
La "Francesca da Rimini" di G.A Cesareo, in: Nitova Antológia, 1 febbraio /kritika/; még 
in Saggi
Un critico fantastico, in: Nuova Antológia, 16 marzo , col titolo: Alberto Cantoni; 
col titolo attuale in: Arte e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore, 1908; még in 
Saggi1939
Libri di versi, in: Nuova Antológia, 16 dicembre /recenziók/

1906
Novelle e novellieri, in: Nuova Antológia, 16 giugno /recenziók/
"Le Rime della Selva". Le Rime della Selva. Canzoniere minimo, semitragico e quasi 
postumo di Arturo Graf. Milano, Fratelli Treves Editori, 1906, in: Nuova Antológia, 16 
novembre /kritika/; még in Saggi.

1907
Per uno studio sul verso di Dante, in: Nuova Antológia, 1 novembre; még in Saggi 
1939
Poscritta, in: La vita letteraria, n.42; még in Saggi 1939

1908
IHustratori, attori e traduttori. In: Nuova Antológia, 16.gennaio; még in Saggi 1939 
Soggettivismo e oggettivismo nell'arte narrativa, in: Arte e scienza, Roma, W. 
Modes Libraio-Editore; még in Saggi 1939
Arte e scienza, in: Arte e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore; még in Saggi 
1939
Per le ragioni estetiche della parola, in: Arte e scienza, Roma, W.Modes; még in 
Saggi
I sonetti di Cecco Angiolieri, in: Arte e scienza, Roma, W. Modes Libraio-Editore; 
még in Saggi 1939
L'umorismo, Lanciano, R. Carabba; átdolgozott kiadás Firenze, Battistelli, 1920; 
még in Saggi 1939

1909
"La Camminante", in: Gazzetta delPopolo, 17 gennaio /kritika/ ; még in Saggi.

1912
Uomini, donne e burattini, in: Le cronache lelterarie, 3 marzo /recenzió/

1914
II fatto estetico, in: Aprutium, aprile-maggio

1916
II poéta Ludwig Hansteken, in: La Tribuna, 1 luglio /kritika/; még in Saggi.

1917
"La Fuga" di Rosso di San Secondo, in: L'lllustrazione Italiana, 1 luglio /kritika/; még 
in Saggi.

1918



347

Marionette, che passione", in Messaggero, 1 aprile /kritika/; még in Saggi 
Teatro e Ietteratura, in: Messaggero della Domenica, 30 luglio; még in Saggi 
La commedia dei diavoli e la tragédia di Dante, in: Rivista d'Italia, settembre; még 
in Saggi 1939

1919
"Con gli occhi chiusi", in: Messaggero della Domenica, 13 aprile /kritika/; még in Saggi.

1920
Immagine del "grottesco", in: L'Idea Nazionale, 18 febbraio; még in Saggi. 
Irónia, in: L'Idea Nazionale, 27 febbraio; még in Saggi.
Giovanni Verga.Discorso di Catania, tenuto il 2 settembre; pubblicato in: Studi 
verghiani, Palermo, Edizioni del Sud, 1929, fascicolo I.; még in Saggi 1939

1921
La poesia di Dante, in: L'idea nazionale, 14 settembre ; még in Saggi 1939

1923
Teatro nuovo e teatro vecchio, in: Comoedia, 1 gennaio; con modifiche e aggiunte 
in: La Stampa (Torino), 13. maggio 1934; még in Saggi 1939

1924
La "Santa Giovanna" di G.B.Shaw, in: Lo Spettaiore italiano, anno I, n. 1, 1. maggio 
/színházi tudósítás/

1929
Se il film parlante abolirá il teatro, in: Corriere della sera, 16 giugno; még in Saggi.

1931
Giovanni Verga. Discorso alia Reale Accademia d'Italia, tenuto il 3 dicembre; 
pubblicato in: Tevere, 4 dicembre 1.931; még in Saggi 1939

1935
Discorso al convegno "Volta" sul teatro drammatico, in: Atti de! Convegno, Roma, 
Reale Accademia d'Italia; még in Saggi.



от от г о о я >
'

>



348

Források 127

Aa.Vv, Pirandello e la cultura del suo tempo, Milano, Mursia, 1984.
Aa. Vv, Pirandello saggisla. Gli alti del VIII. Congresso pirandelliano 1981, Palermo, 
Palumbo, 1982.
Aa.Vv. Alti del congresso di Venezia, 1961. Firenze, Le Monnier, 1967.
Allmayer, Vito Fazio, "II probléma Pirandello", in Belfagor, 1957. 31. gennaio, pp. 18-34.
Ancsel Éva, Az ember mértéke vagy mérték-hiánya, Budapest, Kossuth, 1992.

Andersson, Gösta, Arte e teória. Sludi sulla poetica del giovane Luigi Pirandello, 
Stockholm, Almquist § Wiksell, 1966.
Arcoleo, Giorgio, L'umorismo ne War te moderna. Due conferenze al Circolo filologico di 
Napoli, Napoli, Detken, 1885.
Barbina, Alfredo, "Sul primo Pirandello recensore e recensito", in Pirandello, ("Quaderni 
dell'Istituto di Studi Pirandelliani 1"), Roma, Beniamino Carucci Editoré, 1973. pp. 121-150.
Barbina, Alfredo, Ariel. Storia d'una rivisla pirandelliana, ("Pubblicazioni dell'Istituto di 
Studi Pirandelliani 7"), Roma, Bulzoni, 1984.
Barbina, Alfredo, Bibliográfia della critica pirandelliana 1889-1961. Firenze, Le Monnier, 
1967. pp.330.
Barna István, Örök muzsika. Zenetörténeti olvasmányok, Budapest, Zeneműkiadó, 1959.
Bemard, E., Souvenirs sur P. Cézanne, Paris, R.G. Michel, 1926.
Binet, Alfred, Les alterations de la personalité, Paris, Alcan, 1892.
Boccioni, Umberto, Pittura, scultura futurista, Milano, Poesia, 1914.
Bontempelli, Massimo, "Pirandello о del candore", in Pirandello, Leopardi, D'Annunzio, 
Milano, Bompiani, 1938.
Capuana, Luigi, "Profili letterari: L. Pirandello", in Z,'ora, Palermo, 4-5 agosto, 1901.
Cesareo, G.A., "La critica estetica", in Critica militante, Messina, Trimarchi, 1907.
Cremonte, Lelio, "Critica pirandelliana", in La nuova Italia, VII (20 maggio 1936), pp. 142- 
146.
Croce, Benedetto, "L’intuizione pura e il carattere lirico delfarte", in Problemi di estetica, 
Bari, Laterza, 1910. pp. 3-30.
Croce, Benedetto, "L'umorismo; Luigi Pirandello", in Conversazioni critiche, serie I. 1950. 
pp. 43-48.
Croce, Benedetto, "Luigi Pirandello", in La lelteratura della nuova Italia, VI. Bari, Laterza, 
1940. pp. 359-377.

Croce, Benedetto, La poesia di Dante, Bari, G. Laterza e F., 1921.
Cs. Gyímesi Éva, Teremtett világ, H.n. Pátria könyvek, 1992.

127 Itt a dolgozatban szövegszeűen is megjelenő hivatkozások forrásait különítettem el; értelemszerűen a 
források közé tartoznak a 2.3. sz. függelékben fentebb rendszerezett Pirandello-szövegek is, melyeket 
nem tartottam szükségesnek itt újra felsorolni.



349

Csűri Károly, "A »lehetséges világok« szemantikája és az irodalmi elbeszélő szövegek 
elmélete", in Az irodalmi elbeszélés elméleti kérdései. Narratológiai tanulmányok, (" Studia 
Poetica 1.") Szeged, JATE Press, 1980. pp. 169-200.
D'Ambra, Lucio, " Pensaci Giacomino", in Nuova Antológia, 1 agosto, 1916. pp. 355-357.
D'Amico, Silvio, "II 'plagio' di Pirandello", in Idea naziona/e, novembre, 1922. Idézi: in 
lntroduzione alia Storia del teatro italiano, curato da S. D'Amico, Milano, 1936.
D'Amico, Silvio, Cronache del teatro, I. 1914-1928, Bari, Laterza, 1963-64.
D'Amico, Silvio, П teatro dei fanloccii, Firenze, Vallecchi, 1920.
Danto, Arthur C., Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet? ("Kísértések"), Budapest, 
Atlantisz, 1997.

Debenedetti, Giacomo, "Una giornata di Pirandello", in Meridiano di Roma, 5-15 agosto 
1937,

Di Sacco, Paolo, "Rassegna di studi pirandelliani. Gli anni Ottanta", in Teslo, 1984. n.8. 
pp. 102-123.
Dizionario italiano ragionalo, a cura del dir. Gianni, Angelo, Firenze, G.D'Anna Sintesi, 
1988.
Donáti, Corrado, Bibliográfia della critica pirandelliana, 1962-1981. Firenze, La Ginestra, 
1986, pp. 197.
Eco, Umberto, "Pirandello ridens", in Sug/i specchi e altri saggi, Milano, Bompiani, 1985. 
pp. 261-270.
Ermilli,Marilena, "Rassegna di studi su Pirandello.(1978-1991.)" in Lettere Italiane 1992 apr- 
june, v.44 (2), pp.310-339.
Fromm, Erich, - Suzuki, Daisetz Teitaro, Zen-buddhizmus és pszichoanalízis, Budapest, 
Helikon Kiadó, 1989.
Fülep Lajos, Egybegyüjtött írások, I. Budapest, Felelős kiadó: MTA Művészettörténeti 
Kutató Csoport, 1988.
Gargano, G.S., "Per un nuovo poéta", in Vita nuova, N.40. 20 ottobre 1889.
Garin, Eugenio, Cronache difilosofia italiana (1900-1943), Bari, Laterza, 1955.
Gasquet, I, Cézanne, Paris, Bernheim-Jeune, 1926.
Gentile, Giovanni, "Luigi Pirandello", in Ouadrivio, 20 dicembre 1936.
Giudice, Gaspare, Pirandello, Torino, Utet, 1963.
Gnoli, Tommaso, "Un cenacolo letterario: Fleres, Pirandello e C.", in Leonardo, Firenze, 
marzo 1935.
Gramsci, Antonio, "II teatro di Pirandello", in Letteralura e vita nazionale, Torino, Einaudi, 
1950.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Esztétikai előadások, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1952. 2. 
kiad. 1980.1. kötet. Ford. Zoltai Dénes.
Illiano, Antonio, lntroduzione alia critica pirandelliana. Saggi e rassegne Verona, Fiorini, 
1976. pp.238.

Jones, Ernest, Sigmund Freud élete és munkássága, 2. kiad., Budapest, Európa Kiadó, 1983.



350

Kant, Az itélöerö kritikája, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1966.
Kassák Lajos, Az izmusok története, Budapest, Magvető Kiadó, 1972.
Klee, Paul, Schöpferische Konfession, Berlin, Erich Reiss, 1920.
Klee, Paul, Über die moderne Kunst, Bern-Buempliz, Benteli, 1945.
Kosztolányi Dezső, Nyelv és lélek, Budapest, Szépirodalmi Könyvkiadó, Fórum Könyvkiadó, 
1990. Második, bővített kiadás.
Kotsis Ádám, "A személyes tudás logikája. Polányi Mihály ismeretelmélete és a 
pszichoterápia", in Pszichoterápia, 1995. dec. pp. 429-436.
Leone De Castris, Arcangelo, Storia di Pirandello, Bari, Laterza, 1962.
Lipps, Theodor, Komik und Humor, Hamburg u.Leipzig, Voss, 1898.
Lukács György, A különösség mint esztétikai kategória, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1957.
Marc, Franz, Briefe, Aufzeichnungen und Aphorismen, Berlin, Paul Cassirer, 1920. 2 voll.
Mario de Micheli, Az avantgardizmus, Budapest, Képzőművészeti Alap Kiadóvállalata, 3. 
kiadás, 1978.
Mensi, Pino, La lezione di Pirandello, Firenze, Le Monnier, 1974. pp.180.
Mignosi, Pietro, II segrelo di Pirandello, Milano, La Tradizione, 1935.
Nardelli, Federico Vittore, L'uomo segreto: vita e croci di L. Pirandello, Milano, 
Mondadori, 1932.
Németh László, Ortega és Pirandello, ("Új írók 6"), Debrecen, Nagy Károly és társai,
(1933).
Ortega у Gasset, Jósé, Az "emberi" kiesése a művészetből, Budapest, ABC Könyvkiadó 
Részvénytársaság, 1944. Ford. Puskás Lajos. Reprint kiadás: Budapest, Hatágú Síp 
Alapítvány, 1993.
Pareyson, Luigi, Estetica. Teória della formativitá, Bologna, Zanichelli, 1960.
Pasini, F., Luigi Pirandello (come mi pare), Trieste, Vedetta d'ltalia, 1927, pp. 313.
Pirandello, Luigi, "Viaggi", in L'lllustrazione Italiana, n. 25., 23.giugno 1935, pp.1033- 
1034. Ripubblicato in Belfagor, 1986, 31. gennaio, pp. 65-68.
Polányi Mihály, Személyes tudás. Úton egy posztkritikai filozófiához, ("Mesteriskola"), 
Budapest, Atlantisz, 1994, 2 voll.
Polányi Mihály, Tudomány és ember. Három tanulmány, h.n., Argumentum Kiadó. Polányi 
Mihály Szabadelvű Filozófiai Társaság, 1997. Ford. Bánki Dezső, Beck András.
Providenti, Elio, "Note di bibliográfia sulié opere giovanili di Luigi Pirandello", in Belfagor, 
30. nov. 1968.
Rauhut, Franz, Der Junge Pirandello oder das Werden eines existenziellen Geistes, 
München, C.H.Beck, 1964.
Rosso di San Secondo, Pier Maria, "L. Pirandello", in Nuova Antológia, 1 febbraio 1916, 
pp.390-403.
Russo, Luigi, 11 tramonlo del letterato, Bari, Laterza, 1960
Salinari, Carlo, Miti e coscenza de! decadentismo italiano, Milano, Feltrinelli, 1960



351

Schulz-Buschhaus, Ulrich," 'L'umorismo': l'antiretorica e l'antisintesi di un secondo realismo", 
in Aa.Vv., Pirandello saggistct, Palermo, Palumbo 1982. p. 77-85.
Sciascia, Leonardo, Pirandello e ilpirandellismo, Palermo, Sciascia, 1953.
Sciascia, Leonardo, Pirandello e la Sicilia, Caltanissetta-Roma, Sciascia, 1961.
Seailles, Gabriel, Essai snr le génié dans l'art, Paris, Alcan, 1883.
Szerdahelyi István: Irodalomelméleti enciklopédia, Budapest, Eötvös József Könyvkiadó, 
1995.
Sztanyiszlavszkij, A színész munkája, Budapest, Hungária, 1950. 2 voll. (1. vol. Az átélés 
iskolája, 2. vol. Az alakítás iskolája)

Tilgher, Adriano, "II teatro di Luigi Pirandello", in Studi sül teatro contemporaneo, Roma, 
Libreria di scienze e lettere, 192l.pp. 157-218.
Tilgher, Adriano, "Le estetiche di L. Pirandello", in Raccolta, gennaio 1940, pp. 36-43, poi 
riedito ne IIprobléma centrale.
Tilgher, Adriano, "Pensaci, Giacomino! di Luigi Pirandello", in Za Concordia, 12 luglio 
1916, ripubblicato in A. Tilgher, 11 probléma centrale. Cronache tealrali 1914-1926, h.n., 
Edizioni del Teatro Stabile di Genova, 1973. pp.41-47.
Tilgher, Adriano, IIprobléma centrale. Cronache tealrali 1914-1926, h.n., Edizioni del 
Teatro Stabile di Genova, 1973.
Tonelli, Luigi, "II teatro di Luigi Pirandello", in Rivista italiana del dramma, 15.gennaio 
1937, pp. 5-22.
Turgonyi Zoltán, A filozófia alapjai és történetének vázlata, Budapest, Egyházfórum 
Alapítvány, 1993.

Vicentini, Claudio, L'estetica di Pirandello, Milano, Mursia, 1970.
Vittorini, Domenico, "II teatro di Luigi Pirandello", in Ateneo Veneto, a.CXXV, vol. 117, 
n.2.Venezia, Ottobre, 1934.
Vittorini, Domenico, The drama of Luigi Pirandello, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press, 1935. With a Foreword by Luigi Pirandello.
Vossler, Karl, Positivismo e Idealismo nella scienza del linguaggio, trad, del Dr. Tom.
Gnoli, Bari, Laterza e Figli, 1908.
Weiss János, Az esztétikum konstrukciója Adománál, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1995.
Zappulla Muscará, Sara, "Rassegna bibliografíca", in AA.VV, Pirandello poéta, Firenze, 
Vallecchi, 1981
Zoltai Dénes, Az esztétika rövid története, Budapest, Kossuth Könyvkiadó, 1978. 2. kiad.



352

Irodalom ^8

Aa.Vv, A modem tudományok emberképe, szerk. Krzysztof Michalski, Budapest, Gondolat, 
1988.
Aa.Vv, At ti del congresso di Venezia, 1961, Firenze, Le Monnier, 1967.
Aa.Vv, Az esztétika vége - vagy se vége, se hossza? A modern esztétikai gondolkodás 
paradigmái, vál. és előszó Bacsó Béla, Budapest, Ikon Kiadó, ELTE Esztétikai Tanszék, 
1995.
Aa.Vv, Az olasz irodalom a huszadik században, szerk. Szabó György, Budapest, Gondolat, 
1967.

Aa.Vv, Bevezetés a modern irodalomelméletbe. Összehasonlító áttekintés, szerk. Ann 
Jefferson, David Robey, Budapest, Osiris Kiadó, 1995.
Aa.Vv, IIpanto su: Pirandello, a cura di Franca Angelini, Roma - Bari, Editori Laterza, 
1992.
Aa.Vv, Letteratura e scienza nella storia della cultura italiana.Atti del IX. congresso 
dell'Associazione inlernazionale per gli Studi di Lingua e Letteratura Italiana 1976, 
Palermo, Manfredi, 1978.
Aa.Vv, Luigi Pirandello: poetica e presenza. Atli del convegno delle Universitä di Lovanio 
e Anversa 13/16 maggio 1986, a cura di W.Geerts, F. Musarra, S.Vanvolsem, Leuven, 
Leuven University Press; Rome, Bulzoni, c.1987.
Aa.Vv, Múzsák a díványon. Pszichoterápia és kultúra, h.n., Magyar Pszichiátriai Társaság, 
1992.
Aa.Vv, Pirandello 1986. Atli del Simposio inlernazionale (Universitä di California, 
Berkeley, 13-15 marzo 1986), a cura di Gian Paolo Biasia e Nicolas J. Perella, Roma, 
Bulzoni Editoré, 1987.
Aa.Vv, Pirandello e la cultura del suo tempo, ("Collana di saggi e documentazioni del 
Centro Nazionale di Studi Pirandelliani 9"), a cura di Stefano Milioto e Enzo Scrivano, 
Milano, Mursia, 1984.
Aa.Vv, Pirandello saggista. Gli alti del 'Vili Congressopirandelliano (1981), raccolti e 
ordinati da Paola Daniela Giovanelli, Palermo, Palumbo, 1982.
Alfonsetti, Beatrice, "II fantasma e la tecnica: Croce e Pirandello", in Le forme e la storia, II. 
1981. n.1-2. pp. 87-125.
Allmayer, Vito Fazio, "II probléma Pirandello", in Belfagor, 1957. 31. gennaio, pp.18-34.

128Ebben az irodalomjegyzékben kétféle válogatási szempont érvényesült: részben a legszorosabban a 
témával - az esztétikai, filozófiai, poétikai és irodalomelméleti nézeteket kifejtő Pirandcllóval - 
foglalkozó szakirodalom felsorolása történt, akkor is, ha végül egyes vélemények semmilyen formában 
nem jelennek meg jelen dolgozatban: másrészt olyan müvek is bekerültek, melyek jelen munka 
szerzőjének a témával kapcsolatos állásfoglalását, nézeteit akár tágabb értelemben véve is befolyásolták, 
noha szövegszerűen nem jeleníthetők meg a dolgozatban. Viszont nem soroltam fel mindazokat a 
műveket, melyeket bár áttanulmányoztam Pirandellóval kapcsolatban, végül úgy ítéltem meg, hogy nem 
tartoznak a szorosan vett témához, és ezért felsorolásuk nem lenne informatív.



353

Aimási Miklós, Anti-esztétika. Séták a művészetfilozófiák labirintusában, ("Alternatívák"), 
h.n. Kiadta az MTA Könyvtár Lukács Archívum és T-Twins Kiadó, 2. kiad. é n.
Ancsel Éva, Az ember mértéke vagy mérték-hiánya, Budapest, Kossuth, 1992.
Andersson, Gösta, "Luigi Pirandello, Gabriel Séailles e Benedetto Croce", in Acta 
universitatis Uppsaliensis, ("Series Figura, n.s., vol. 10"), Uppsala, 1972. (Reprint from 
Procedings of the sixth international congress of aesthetics at Uppsala 1968 .) pp. 721-724.
Andersson, Gösta, Studi sulla poetica del giovane Luigi Pirandello, Stockholm, 
Almquist§Wiksell, 1966.
Arcoleo, Giorgio, L'umorismo nell'arle moderna. Due conference al Circolo filologico di 
Napoli, Napoli, Detken, 1885.
Barbina, Alfredo, "In margine ad alcuni appunti (inediti) di Pirandello su Verga", estratto da 
Nuovi Annali della facollá di Magistero dell'Universitä di Messina -/(1986), Roma, Editrice 
Herder, pp. 7-14.
Barbina, Alfredo, "Pirandello, lettore di Dante", estratto dalia Mi see Папа di Studi Danteschi 
in memoria di Silvio Pasquazi, h.n.Federico§Ardia, é.n. pp. 105-111.
Barbina, Alfredo, "Sul primo Pirandello recensore e recensito", in Pirandello, ("Quaderni 
dell'Istituto di Studi Pirandelliani 1"), Roma, Beniamino Carucci Editoré, 1973.
Barbina, Alfredo, Ariel. Storia d'una rivista pirandelliana, ("Pubblicazioni dell'Istituto di 
Studi Pirandelliani 7"), Roma, Bulzoni, 1984.
Barbina, Alfredo, Bibliográfia della critica pirandelliana 1889-1961, Firenze, Le Monnier, 
1967. pp.330.
Barbina, Alfredo, Capuana inedilo, ("Saggi e ricerche di lingua e letteratura italiana, 9"), 
Bergamo, Minerva Italica, 1974.
Barbina, Alfredo, La biblioteca di Luigi Pirandello, ("Pubblicazioni dell'Istituto di studi 
pirandelliani,5"), con una premessa di Umberto Bosco, Roma, Bulzoni, 1980.
Barilli, Renato, "Pirandello e la culturologia", in Pirandello. Una rivoluzione culturale, 
Milano, Mursia, 1986. pp. 271-292.
Barilli, Renato, La tinea Svevo - Pirandello, Milano, Mursia, 1972. 4. ed. 1987.
Barilli, Renato, Pirandello: una rivoluzione culturale, ("Civiltá letteraria del Novecento. 
Saggi; n.c.39."), Milano, Mursia, 1986.
Barna István, Örök muzsika. Zenetörténeti olvasmányok, Budapest, Zeneműkiadó, 1959.
Bemard, E., Souvenirs sur P. Cézanne, Paris, R.G. Michel, 1926.
Binet, Alfred, Les alterations de lapersonalité, Paris, Alcan, 1892.
Boccioni, Umberto, Pit túra, scultura futurista, Milano, Poesia, 1914.
Bókay Antal, Az irodalomtudomány alapjai. Irányzatok, Szombathely, Berzsenyi Dániel 
Tanárképző Főiskola, 1992.
Bontempelli, Massimo, "Pirandello о del candore", in Pirandello, Leopardi, D'Annunzio, 
Milano, Bompiani, 1938 1

Borrello, Oreste, "II pensiero estetico di Pirandello", in Letterature moderne, sett.-ott. 1961, 
pp. 634-653.



354

Borrello, Oreste, "Pirandello, Croce e il probléma estetico", in Rassegna di scienze 
filosofiche, n. 14, 1961. pp. 93-111.
Borsellino, Nino, Ritrcitto e immagini di Pirandello, ("Biblioteca Universale Laterza; 347"), 
Roma, Laterza, 1991.
Bottoni, Luciano, "II saggio e la scienza: l'umorismo di Pirandello", in Intersezioni IV, aprile 
1985. pp.155-171.
Capuana, Luigi, "Profili letterari: L. Pirandello", in L'ora, Palermo, 4-5 agosto, 1901.
Caserta, Ernesto G., "Croce, Pirandello e il concetto di umorismo", in Canadian Journal of 
Italian Studies 1983 v6(22-23(2-3)), pp. 103-110.
Cesareo, G.A., "La critica estetica", in Critica militante, Messina, Trimarchi, 1907.
Cometa, Michele, "Pirandello e Lipps: due letture psicologiche deH'umorismo", in AaVv, 
Pirandello e la cultura del suo tempo, C.N.S.P., Milano, Mursia, 1984. pp. 303-316..
Contini, Ermanno, "Pirandello, Tilgher, l'originalitá e l'arte", in Comoedia, Milano, 10. luglio 
1924, pp. 35-36.
Cottone, Giuseppe, "II 'caso Pirandello' nell'estetica e nella critica di Vito Fazio AJlmayer", in 
Rivista di Studi Pirandelliani, 1979/2, genn-apr. pp. 40-47.
Cremonte, Lelio, "Critica pirandelliana", in La nuova Italia, VII (20 maggio 1936), pp. 142- 
146.
Croce, Benedetto, " 'L. Pirandello e la letteratura europea contemporanea' di A. Janner, in 
Nuova Antológia, die. 1946. pp. 313-328.
Croce, Benedetto, "II pessimismo di Pirandello", in Nuovepagine sparse, voll. 2, 2. vol., 

.Bari, Laterza, 1966. Seconda edizione, pp. 156-158.
Croce, Benedetto, "II Pirandello e la critica", in Pagine sparse, voll. 3, 3. vol, Bari, Laterza, 
1960, seconda edizione, pp. 94-96.
Croce, Benedetto, "L'intuizione pura e il carattere lirico dell'arte", in Problemi di estetica, 
Bari, Laterza, 1910.
Croce, Benedetto, "L'umorismo; L. Pirandello", in Conversazioni critiche. Serie I. /cím 
nélkül/ Bari, Laterza, 1939. pp. 44-48.
Croce, Benedetto, "La dottrina del riso e dell'ironia in Giambattista Vico", in Studi dedicali a 
Francesco Torraca nel XXXVI. anniversario alia sua laurea, Napoli, Francesco Perrella e C. 
editori, 1912, pp. 81-86.
Croce, Benedetto, "Luigi Pirandello", in La letteratura della nuova Italia, VI.("Scritti di 
storia letteraria e politica, XXXIII:"), Bari, Laterza, 1945. Seconda edizione, pp. 353-371.
Croce, Benedetto, "Pirandello", in Conversazioni critiche.Serie V. /cim nélkül/Bari, Laterza, 
1939. pp. 162-165.
Croce, Benedetto, A szellem filozófiája. Válogatott írások, vál ., bev. Kaposi Márton, 
Budapest, Gondolat, 1987.
Croce, Benedetto, Breviario di estetica. Aesthelica in mice, a cura di Giuseppe Galasso, 
Milano, Adelphi Edizioni S.P.A., 3.ed. 1994.
Croce, Benedetto, Conversazioni critiche. Serie III IV. Bari, Laterza, 1932.



355

Croce, Benedetto, II caml1ere dellaßlosoßa moderna. Saggi filosofici X., Bari, Laterza, 
1963.

Croce, Benedetto, La poesia di Dante, Bari, G. Laterza e F., 1921.
Croce, Benedetto, Poesia e non poesia. Note sulla lelteratura europea del secolo 
decimonono, Bari, Laterza, 1923.
Croce, Benedetto, Problemi di estetica, ("Saggi filosofici 1"), Bari, Laterza, 1954. 5.ed.
Cs. Gyímesi Éva, Teremtett világ, H.n. Pátria könyvek, 1992.
Csűri Károly, "A »lehetséges világok« szemantikája és az irodalmi elbeszélő szövegek 
elmélete", in Az irodalmi elbeszélés elméleti kérdései. Narratológiai tanulmányok, ("Studia 
Poetica 1."), Szeged, JATE Press, 1980. pp. 169-200.
D'Ambra, Lucio, " Pensaci Giacomino", in Nuova Antológia, 1 agosto, 1916. pp. 355-357.
D'Amico, Silvio, "II 'plagio' di Pirandello", in Idea nazionale, novembre, 1922. Idézi: in 
Introduzione a/la Sloria de! tealro italiano, curato da S. D'Amico, Milano, 1936.
D'Amico, Silvio, Cronache del teatro, I. 1914-1928, Bari, Laterza, 1963-64.
D'Amico, Silvio, II teatro dei fantocci, Firenze, Vallecchi, 1920.
Danto, Arthur C., Hogyan semmizte ki a filozófia a művészetet? ("Kísértések"), Budapest, 
Atlantisz, 1997.
De Micheli, Mario, Az avantgardizmus, Budapest, Képzőművészeti Alap Kiadóvállalata,
1978. 3. kiadás.
Debenedetti, Giacomo, "Una giornata di Pirandello", in Meridiano di Roma, 5-15 agosto 
1937.
Del Beccaro, Felice, Guida alb studio della letteratura italiana, Milano, Mursia, 1975.

Della Terza, Dante, "Luigi Pirandello e la ricerca della distanza umoristica", in Studi in 
memoria di Luigi Russo, Pisa, Nistri Lischi, 1974, pp. 405-422.
Di Biase, Carmine, "La poetica dell'incongruo in Pirandello", in Italian Quarterly 1983 Fall 
V24(94), pp. 51-64.
Di Sacco, Paolo, "Rassegna di studi pirandelliani. Gli anni Ottanta", in Testo, 1984. n.8. 
pp. 102-123.
Dizionario italiano ragionato, a cura del dir. Gianni, Angelo, Firenze, G.D'Anna Sintesi, 
1988.
Donáti, Corrado, "Nóta in margine a un saggio 'dimenticato' di Luigi Pirandello", in 
Letteratura italiana contemporanea, III.7. sett.-dic. 1982. pp. 105-110.
Donáti, Corrado, Bibliográfia della critica pirandelliana, 1962-1981. Firenze, La Ginestra, 
1986.
Donáti, Corrado, II sogno e la ragione. Saggi pirandelliani, Napoli, Edizioni Scientifiche 
Italiane, 1993.
Eco, Umberto, "Pirandello ridens", in Sugli specchi e aliri saggi, Milano, Bompiani, 1985. 
pp. 261-270.
Ermilli,Marilena, "Rassegna di studi su Pirandello.(1978-1991.)" in Lettere Italiane 1992 apr- 
june, v.44 (2), pp.310-339.



356

Ferrante, Luigi, "La poetica di Pirandello", in Alii del Congresso di Venezia, 1961, Firenze, 
LeMonnier, 1967.
Ferrario, Edoardo, L'occhio di Maltia Pascal: poetica e estetica in Pirandello, ("Strumenti 
di ricerca 21"), Roma, Bulzoni, 1978.
Ferroni, Giulio, "Pirandello: l'umorismo come scomposizione della forma", in II comico nelle 
leorie contemporanee, Roma, Bulzoni, 1974, pp. 41-51.
Filozófiai Kisencikopédia. A nyugat filozófiája és filozófusai, szerk. Bánki Dezső, Budapest, 
Kossuth Könyvkiadó, 1993.
Fromm, Erich, - Suzuki, Daisetz Teitaro, Zen-buddhizmus és pszichoanalízis, Budapest, 
Helikon Kiadó, 1989.
Fülep Lajos, Egybe gyűjt ölt írások, I. Budapest, Felelős kiadó: MTA Művészettörténeti 
Kutató Csoport, 1988.
Gardair, Jean-Michel, Pirandello e il suo doppio, Roma, Abete, 1977.
Gargano, G.S.: "Per un nuovo poéta", in Vila nuova, N 40. 20 ottobre 1889.
Garin, Eugenio, Cronache di fűosofia italiana (1900-1943), Bari, Laterza, 1955.
Gasquet, L, Cézanne, Paris, Bernheim-Jeune, 1926.
Gentile, Giovanni, "Luigi Pirandello", in Quadrivio, 20 dicembre 1936.
Gioanola, Elio, Psicanalisi, ermeneulica e letleratura, ("Civiltá letteraria del Novecento. 
Saggi 48"), Milano, Mursia, 1991.
Girardi, Enzo Noé, "L'estetica di Pirandello.Creativitá e riflessivitá da 'Arte e scienza' ai 'Sei 
personaggi'", in Esperienze letterarie, Federico§Ardia, XVII-1992, 3.
Giudice, Gaspare, Pirandello, Torino, UTET, 1963.
Gnoli, Tommaso, "Un cenacolo letterario: Fleres, Pirandello e C ", in Leonardo, Firenze, 
marzo 1935.
Gobetti, Piero, Scritfi di critica teatrale, ("Opere complete di P.G. vol.3 "), Torino, Einaudi, 
1974.
Gramsci, Antonio, "II teatro di Pirandello", in Letteratura e vita nazionale, Torino, Einaudi, 
1950.
Guglielmi, Guido, "L'illusione comica", in Lingua e stile XVIII, n.l, gen-mar. 1983. pp. 93- 
113.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Esztétikai előadások, I. kötet, Budapest, Akadémiai Kiadó, 
1952. 2. kiad. 1980. Ford. Zoltai Dénes.
Illiano, Antonio, "Aggiornamento bibliografíco di studi pirandelliani I.", in Canadian Journal 
of Italian Studies 1983 V 6 (22-23(2-3)), pp. 131-135.
Illiano, Antonio, Introduzione alia critica pirandeliana: saggi e rassegne, Verona, Fiorini, 
1976.
Jauss, Hans Robert, Recepcióelmélet - esztétikai tapasztalat - irodalmi hermeneutika. 
Irodalomelméleti tanulmányok, Budapest, Osiris Kiadó, 1997.
Jones, Ernest, Sigmund Freud élete és munkássága, Budapest, Európa Kiadó, 1983. 2. kiad. 
Kant, Az itélöerö kritikája, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1966.\



357

Kassák Lajos, Az izmusok története, Budapest, Magvető Kiadó, 1972.
Klee, Paul, Schöpferische Konfession, Berlin, Erich Reiss, 1920.
Klee, Paul, Über die moderne Kunst, Bern-Buempliz, Benteli, 1945.
Kosztolányi Dezső, Nyelv és lélek, Budapest, Szépirodalmi Könyvkiadó. Fórum Könyvkiadó. 
1990. Második, bővített kiadás.
Kotsis Adám, "A személyes tudás logikája. Polányi Mihály ismeretelmélete és a 
pszichoterápia", in Pszichoterápia, 1995. dec. pp. 429-436.
Lauretta, Enzo, Luigi Pirandello. Storia di un personaggio fuori chiave. I luoghi, il tempo, 
la vita, le opere, Videológia, ("Ritratti di scrittori e testimonianze, 4"), Milano, Mursia, 
(1980).
Leone De Castris, Arcangelo, Storia di Pirandello, ("Biblioteca di cultura moderna 571"), 
Bari, Laterza, 1962.
Lipps, Theodor, Komik und Humor, Hamburg u.Leipzig, Voss, 1898.
Lo Vecchio Musti, Manlio, "Bibliográfia déllé pagine disperse di Luigi Pirandello", in 
Rassegna di cultura e vita scolastica, luglio-agosto 1972.
Lukács György, A különösség mint esztétikai kategória, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1957.
Maddaloni, Maria Lorena, Pirandello e la crisi dell'estetica contemporanea, ("Materiali di 
letteratura"), Poggibonsi, Lalii Stampa, 1988.
Marc, Franz, Briefe, Aufzeichnungen und Aphorismen, I.IL, Berlin, Paul Cassirer, 1920.
Mazzali, Ettore, Luigi Pirandello, Firenze, LaNuova Italia, 1974.
Mensi, Pino, La lezione di Pirandello, Firenze, Le Monnier, 1974.

Mignosi, Pietro, II segreto di Pirandello, Milano, La Tradizione, 1935.
Munafö, Gaetano, Conoscere Pirandello. Introduzione e guida alio studio dell'opera 
pirandelliana. Storia e antológia della crilica, ("Profili letterari"), Firenze, Le Monnier,
1968.
Musumarra, Carmelo, "Pirandello critico", in Alti del Congresso di Venezia, 1961, Firenze, 
Le Monnier, 1967. pp. 813-827.
Nardelli, Federico Vittore, L'uomo segreto: vita e croci di L. Pirandello, Milano,
Mondadori, 1932.

Nardelli, Federico Vittore, Pirandello, l'uomo segreto, Milano, Mondadori, 1944.
Nardelli, Federico Vittore, Vita segreia di Pirandello, ("I popolari della biográfia"), Roma, 
Vito Bianco Editoré, 1962.
Nava, Giuseppe, "Arte e scienza nella saggistica diPirandello", in Inventar io, XX. 1982, n.5-6. 
pp. 112-125.
Navarria, Aurelio, Pirandello prima e dopo, ("Quaderni dell' 'Osservatore', n. 11."), Milano, 
1971.
Németh László, Ortega és Pirandello, ("Új írók 6"), Debrecen, Nagy Károly és társai,
(1933).

I

I



358

Ortega у Gasset, Jósé, Az "emberi” kiesése a művészeiből, Budapest, ABC Könyvkiadó 
Részvénytársaság, 1944. Ford. Puskás Lajos. Reprint kiadás: Budapest, Hatágú Síp 
Alapítvány, 1993.
Pareyson, Luigi, Esieíica. Teória della format ivitá, Bologna, Zanichelli, 1960.
Pareyson, Luigi, L'esletica e i siioiproblemi, Milano, Marzorati, 1961.
Pasini, F., Luigi Pirandello (come mi pare), Trieste, Vedetta d'ltalia, 1927, pp. 313.
Pirandello, Luigi, "Viaggi", in L'llhistrazione ltaliana, n. 25., 23.giugno 1935, pp.1033- 
1034. Ripubblicato in Belfagor, 1986, 31. gennaio, pp. 65-68.
Piromalli, Antonio, "Pirandello e Croce", in Saggi criiici di sloria letieraria, Firenze, Olschi, 
1967, pp. 183-196.
Poggioli, Renato, Teória deU'arte d'avanguardia, Bologna, Soc. Editrice "II Mulino", 1962.
Polányi Mihály, Személyes tudás. Úton egy posztkritikai filozófiához, ("Mesteriskola"), 
Budapest, Atlantisz, 1994, 2 voll.
Polányi Mihály, Tudomány és ember. Három tanulmány, h.n., Argumentum Kiadó. Polányi 
Mihály Szabadelvű Filozófiai Társaság, 1997. Ford. Bánki Dezső, Beck András.
Pomilio, Mario, La formazione crilico-estetica di Pirandello, Napoli, Liguori, 1966.

Providenti, Elio, "Note di bibliográfia sulié opere giovanili di Luigi Pirandello", in Belfagor, 
30. nov. 1968.
Puglisi, Filippo, L'arte di Luigi Pirandello, Messina-Firenze, G. D'Anna, 1958.
Rauhut, Franz, Der Junge Pirandello oder das Werden eines existenziellen Geistes, 
München, C.H.Beck, 1964.
Rosso di San Secondo, Pier Maria, "L. Pirandello", in Nuova Antológia, 1 febbraio 1916, pp. 
390-403.
Ruschioni, Ada, "Arte e scienza secondo Pirandello", in Letteratura e scienza nella sloria 
della cult ura ita/iana. A (fi deIIX congresso dell'Associazione Internazionale per g/i Studi di 
Lingua e Letteratura ltaliana. 1976., Palermo, Manfredi, 1978. pp. 820-822.
Russo, Luigi, II tramonto del letlerato, Bari, Laterza, 1960.
Salinari, Carlo, Miti e coscenza del decadentismo italiano, Milano, Feltrinelli, 1960.
Schulz-Buschhaus, Ulrich," 'L'umorismo': l'antiretorica e l'antisintesi di un secondo 
realismo", in Aa.Vv. Pirandello saggista, Palermo, Palumbo 1982. pp. 77-85.
Sciascia, Leonardo, Pirandello e ilpirandellismo, Palermo, Sciascia, 1953.
Sciascia, Leonardo, Pirandello e la Sicilia, Caltanissetta-Roma, Sciascia, 1961.
Séailles, Gabriel, Essai sur le genie dans Tart, Paris, Alcan, 1883.
Sicari, Carmelina, Profezie di modernitá: saggio sui miti di Pirandello, Cosenza, Italy, L. 
Pellegrini 1989.
Szabó György, "Bevezetés'', in Pirandello, Színművek és novellák, Budapest, Európa, 1962.

Szabó György, "Utószó", in Luigi Pirandello, Színmüvek, Budapest, Európa, 1983.
Szabó György, Pirandello, ("Irodalomtörténeti kiskönyvtár" 26 ), Budapest, Gondolat, 1964.
Szerdahelyi István. Irodalomelméleti enciklopédia, Budapest, Eötvös József Könyvkiadó, 
1995.



359

Sztanyiszlavszkij, A színész munkája, 2 voll. Budapest, Hungária, 1950. (1. vol. Az átélés 
iskolája, 2. vol. Az alakítás iskolája)

Tilgher, Adriano, "II teatro di Luigi Pirandello", in Studi sül teatro contemporaneo, Roma, 
Libreria di scienze e lettere, 1921.pp.157-218.
Tilgher, Adriano, "Le estetiche di L. Pirandello", in Raccolta, gennaio 1940, 36-43, poi 
riedito ne IIprobléma centrale.
Tilgher, Adriano, "Luigi Pirandello", in Voci del tempo, Roma, Libreria di Scienze e Lettere, 
1921. pp. 92-102.
Tilgher, Adriano, "Pensaci, Giacomino! di Luigi Pirandello", in La Concordia, 12 luglio 
1916, ripubblicato in A. Tilgher, IIprobléma centrale. Cronache teatrali 1914-1926,
Edizioni del Teatro Stabile di Genova, 1973. pp.41-47.
Tilgher, Adriano, И probléma centrale. Cronache teatrali 1914-1926, a cura di Alessandro 
d'Amico, Edizioni del Teatro Stabile di Genova, 1973.
Tilgher, Adriano, Sludi sul teatro contemporaneo, Roma, Libreria di Scienze e Lettere, 1928.
Tonelli, Luigi, "II teatro di Luigi Pirandello", in Rivista italiana del dramma, 15.gennaio 
1937, pp. 5-22.
Turgonyi Zoltán, A filozófia alapjai és történetének vázlata, Budapest, Egyházfórum 
Alapítvány, 1993.
Vicentini, Claudio, "Dalia filosofia di Pirandello alia culturologia di Barlli", in Rivista di 
esletica, XVII, 1972,fasc 2, pp. 232-236.
Vicentini, Claudio, L'estelica di Pirandello, Milano, Mursia, 1970.

Vilcsek Béla, Az irodalomtudomány "provokációja". Az irodalmi folyamat, Budapest, Eötvös 
Kiadó-Balassi kiadó, 1995.

Vittorini, Domenico, "В.Croce e L. Pirandello", in Benedetto Croce, (numero speciale di 
Letterature moderne), Milano, Malfasi, 1953. pp. 557-656.
Vittorini, Domenico, "II teatro di Luigi Pirandello", in Ateneo Veneto, a.CXXV, vol. 117, 
n.2.Venezia, Ottobre, 1934.
Vittorini, Domenico, The drama of Luigi Pirandello, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press, 1935. With a Foreword by Luigi Pirandello.
Vossler, Karl, Positivismo e Idealismo net la scienza del linguaggio, trad, del Dott. Tom. 
Gnoli, Bari, Laterza e Figli, 1908.
Weiss János, Az esztétikum konstrukciója Adománál', Budapest, Akadémiai Kiadó, 1995.
Zangrilli, Franco, "L'umorismo: poetica morale", in Rivista di Studi PirandeHiani, 1980/6, 
pp. 26-41.
Zappulla Muscará, Sara, "Rassegna bibliografíca", in AA. VV, Pirandello poéta, Firenze, 
Vallecchi, 1981
Zoltai Dénes, Az eszlétika rövid története, Budapest, Kossuth Könyvkiadó, 1978. 2.kiad.

>.

fi

\




