
EGY TITKOLÓZÓ ERETNEK 

ERNST SONER PROFESSZOR AKADÉMIAI BESZÉDEI 

Doktori (PhD) értekezés 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Készítette: Szabó Ádám 

Témavezető: Prof. Dr. Szörényi László egyetemi tanár 

Szegedi Tudományegyetem 

Irodalomtudományi Doktori Iskola, Neolatin Irodalom Alprogram 

 

 

 

Szeged, 2018.  



2 
 

Bevezetés 

 

 A dolgozat egy olyan személynek van szentelve, aki a vallási konfliktusokkal terhelt, 

világnézeti útkeresést folytató koraújkor eszmetörténetének ha nem is a legkiemelkedőbb, de 

kétségkívül eredeti alakja volt. Ernst Sonerről van szó, egy orvosprofesszorról, aki a 

Nürnberg város fennhatósága alá tartozó altdorfi akadémián tanított 1605 és 1612-ben 

bekövetkezett halála között. Hivatalos képesítése mellett azonban behatóan foglalkozott 

természettudományos kérdésekkel és filozófiával is, különösen az utóbbi területen fejtett ki 

nagy jelentőségű munkásságot. Írásai nemcsak azért érdemelnek figyelmet, mert ő és néhány 

kollégája egy speciális arisztoteliánus irányvonalat képviseltek, amelynek bizonyos 

motívumai csak Altdorfra voltak jellemzőek, hanem azért is, mert Soner nem riadt vissza tőle, 

hogy a filozófiában általa felismerni vélt igazságokat a vallás területén is érvényesítse. A 

professzor ugyanis (bár a nyilvánosság elől ezt eltitkolta) a reformáció antitrinitárius 

irányzatának egyik ágához, a Lengyelországban kialakult socinianizmushoz csatlakozott, 

amelynek tagjai hajlandóak voltak akár az összes többi keresztény számára alapvetőnek 

tekintett dogmákat is felülbírálni, valamint nagy jelentőséget tulajdonítottak az emberi 

intellektus képességeinek, utat nyitva ezáltal a filozófiára, filológiai bibliaértelmezésre és 

hasonló diszciplínákra alapozott szellemi útkeresés radikális formái számára. Soner szintén 

ilyen módon alkotta meg műveit, mind a filozófiában, mind a teológiában egy saját tanítást 

dolgozva ki, amelyet a maga egészében ugyan nem fogadott el senki más, így nem lett belőle 

iskolateremtő egyéniség, de gondolkodásának egyes részletei mégis átszivárogtak kollégái, 

hitsorsosai és tanítványai munkásságába, maradandó nyomot hagyva a vallás- és 

eszmetörténetben. Mindezeken túlmenően különös jelentőséggel bír Soner a téma 

magyarországi kutatói számára, hiszen tágabb értelemben véve az erdélyi antitrinitárusok a 

professzor hitsorsosainak számítottak, noha ők a socinianizmust elutasították; de az általános 

összefüggés mellett bizonyítékok vannak az altdorfiak és az erdélyiek között történt közvetlen 

kapcsolatokra is.  

 Ennek a széles körű műveltségre alapozott, eredeti és radikális elképzeléseket 

tartalmazó soneri munkásságnak mára sajnos csak kevés közvetlen forrása maradt fenn, mivel 

a professzor írásai jelentős részben kéziratban maradtak vagy elvesztek, esetleg szándékosan 

megsemmisítésre kerültek. Így nagy jelentőségűnek tartható, hogy a közelmúltban 

magyarországi és erdélyi levéltárakból több olyan dokumentum került elő, amelyek részben 

Soner életéről és tevékenységének gyakorlati oldaláról tartalmaznak új információkat, részben 



3 
 

pedig mindeddig ismeretlen művei szerepelnek bennük. Az első az Erdélyi Unitárius Egyház 

Gyűjtőlevéltárának egyik kéziratos, latin nyelvű levele, amelyet a lengyelországi 

sociniánusok képviselője írt Sonernek, a másik pedig egy szintén latin nyelvű és kéziratos, ma  

az Országos Széchényi Könyvtárban őrzött kolligátum, amelybe a professzor számos beszédét 

gyűjtötte össze annak halála után az egyik volt tanítványa. Már önmagában a két szöveg 

lelőhelye is figyelmet érdemel, mivel történetük visszakövetése a koraújkori antitrinitarizmus 

nemzetközi kapcsolatrendszerébe, illetve a hazai antitrinitarizmus-kutatásba enged 

betekintést; ennél is nagyobb jelentőségű azonban a tartalmuk. A levél a Soner által gyakorolt 

vallási színlelés (a korban kialakult kifejezéssel élve: nikodémizmus) néhány problematikus 

aspektusára világít rá, valamint adatokat szolgáltat egy fontos filozófiai-vallási kérdést 

vizsgáló művéről, amelynek eddig a létezése is bizonytalan volt. A kolligátum darabjai pedig 

rendkívül széles spektrumot ölelnek fel, ami a témaválasztást illeti: Soner foglalkozik bennük 

kifejezetten orvosi kérdésekkel, természettudományos problémákat vizsgál, rövid retorikai 

gyakorlatokkal az ékesszólás és a helyes stílus módszereire próbál példát nyújtani, 

legfőképpen pedig filozófiájának újabb részleteit fedi fel. A gondolkodás szabadságáról, az 

arisztotelészi logika teológiai hasznáról vagy a végzetről és a csillagok földi hatásairól szóló 

eszmefuttatásai olyan kérdésekhez szólnak hozzá, amelyek a korabeli értelmiség köreiben 

Európa-szerte aktuálisnak számítottak, így ezek a beszédek nemcsak magáról Soner 

filozófiájáról árulnak el sok mindent, hanem azt is megmutatják, hogy az adott eszmék 

fejlődéstörténetéből melyek azok az előremutató motívumok, amiket beépített a saját 

rendszerébe, és hol bizonyult konzervatívnak, a tradicionálisabb felfogás követőjének. 

 A fenti dokumentumok bemutatása és komplex értelmezése természetesen megkívánja 

annak a háttérnek az ismeretét, amelyben Soner a munkásságát kifejtette. Szükséges volt 

ezért, hogy a dolgozat elején összefoglaló jelleggel leírjam a professzor tevékenységének 

intézményi és eszmei kereteit: az altdorfi akadémia történetét és az ott folyó oktatás jellegét, 

az altdorfi arisztoteliánus filozófia főbb jellegzetességeit (különös tekintettel annak páduai 

gyökereire), valamint a socinianizmus fejlődését, tanítását és a német területeken végzett 

térítő tevékenységét. Ugyanilyen elengedhetetlen volt Soner életútjának bemutatása, amely a 

fennmaradt források viszonylagos részletessége, valamint magának az életútnak rövid és 

fordulatokban szegény mivolta miatt elég jól rekonstruálható. A professzor nézeteinek 

rendszeréről is sikerült egy meglehetősen koherens képet összeállítania az eddigi kutatásnak, 

ami a ránk marad művek csekély száma és sokszor ellentétes megállapításokat tartalmazó 

szövegük ismeretében komoly teljesítményként értékelhető; ez az általános leírás a levél, 

valamint a kolligátum bemutatásának is elsődleges alapjául szolgált. 



4 
 

Az első fejezeteket a fenti témák teszik ki, tehát azok lényegében a Soner-kutatás 

eddigi ismereteit foglalják össze, néhány helyen az újonnan felfedezett anyagokban található 

információkkal kiegészítve; ezután kerülhetett csak sor maguknak a dokumentumoknak a 

bemutatására. Először az Erdélyben talált levélére, amely az életrajz és a munkásságról 

alkotott általános kép néhány részletét árnyalja, és főleg a Soner által működtetett 

kriptosociniánus csoport életének egyes gyakorlati motívumaiba enged mélyebb betekintést, 

továbbá néhány elméleti problémát is említ, amelyek a lengyel antitrinitáriusok hivatalos 

tanítása és Soner saját teológája közötti legnagyobb törésvonalakat jelentették. 

A kolligátumban szereplő műveknek csak egy része kerül bemutatásra a dolgozatban, 

mégpedig a címnek megfelelően a szorosabb értelemben vett akadémiai beszédek, vagyis 

azok a terjedelmesebb darabok, amelyek élőszóban hangzottak el az iskola közönsége előtt. A 

szelekciót részben terjedelmi, részben tartalmi megfontolások indokolták. Egyrészt több olyan 

mű szerepel a kolligátumban, amelyek már ismertek és foglalkozott is velük a modern 

szakirodalom, így újabb bemutatásuk nem szükséges, másrészt néhány beszéd nem Sonertől 

származik, elemzésük külön kutatást igényel. Csak érintőlegesen kerülnek elő a 

kéziratgyűjtemény végén szereplő kisebb darabok, amelyek különféle retorikai műfajok 

(vituperium, encomium, chria) képviselői, és pusztán beszédgyakorlat jellegük van, 

eszmetörténeti vagy bármilyen más, a szónoklástan technikai kérdésein túlmutató tartalommal 

nem rendelkeznek, ezért az esetükben csak rövid áttekintésre szorítkoztam. Végül, kimaradt a 

dolgozatból a kolligátum legterjedelmesebb darabja, a Panegyricus ἐγκυκλοπαιδείας, amit 

részben műfaji szempontok indokoltak (ugyanis nem egy lejegyzett beszédről, hanem írásbeli 

értekezésről, illetve csonkán maradt tankönyvtervezetről van szó), részben pedig a mű 

tartalma és szerkezete, mivel olyan részletes és komplex módon vizsgálja a kiválasztott témát, 

hogy alapos elemzése a többi darab bemutatásával együtt már szétfeszítené egyetlen dolgozat 

kereteit. 

A részletesen vizsgált tényleges akadémiai beszédek nem az oldalszámnak megfelelő 

sorrendben, hanem a témájuk alapján végrehajtott csoportosítás szerint következnek egymás 

után. Bemutatásuk menete minden esetben csaknem ugyanolyan mintát követ: először az 

adott kérdés történetére, a vele kapcsolatban kialakult fontosabb nézetekre kerül sor, hogy 

aztán, mikor magának Sonernek a véleménye kerül leírásra, azt el lehessen helyezni a 

megfelelő kontextusban, és megállapítani, ő milyen forrásokat használt fel, milyen álláspontot 

foglalt el a témával kapcsolatos vitákban, illetve mit adott hozzá az addigiakhoz. További 

vizsgálati szepontot jelent a professzor sociniánus meggyőződése, mivel az általa 

elmondottakat ennek tükrében is értelmezni lehet: felfedezhetőek-e a szövegben olyan rejtett 



5 
 

utalások, amelyeket az ellenséges vallási környezet miatt egyértelműen nem mondhatott ki, de 

a hallgatóság soraiban lévő hitsorsosai számára esetleg többlettartalmat hordozhattak? 

A dolgozat tehát ezeknek az ismeretlen forrásoknak az elemzése révén azon 

újdonságokra kíván rávilágítani, amelyek a felfedezett dokumentumokból Soner 

filozófiájával, gondolkodásával, orvosi és természettudományos elképzeléseivel, valamint 

tanári módszereivel kapcsolatban kiderülnek. Tekintve, hogy az eddigi ismereteink 

töredékesek és hiányosak voltak, a szövegek bemutatása mindenképpen a rendelkezésre álló 

tényanyag bővülését eredményezi, de ezen túlmenően is kijelenthető, hogy egészen új 

aspektusokkal árnyalja a professzor tevékenységéről kialakult képet, hiszen a kolligátumban 

olyan témák merülnek fel, amelyekkel a kutatók által korábban vizsgált Soner-művek egyike 

sem foglalkozott. 

  



6 
 

I. Soner életének és munkásságának háttere 

 

I. 1. Az altdorfi akadémia története 

 

A kolligátum szerzője, Ernst Soner Nürnbergben született, és életének csaknem 

egészét a városban, illetve a hozzá tartozó Altdorf nevű településen élte le mint a születése 

utáni években alapított altdorfi Academia Norica növendéke, városi orvos, majd ugyanezen 

iskola professzora. Itt sajátította el tehát azoknak a tudományos ismereteknek a nagy részét, 

amelyek a jelen dolgozatban vizsgált kolligátum és egyéb művei megírásában segítették, 

valamint oktatói, vallásszervezői tevékenysége számára is Nürnberg és az akadémia 

biztosították a kereteket. A kolligátum értelmezéséhez szükséges kontextusnak így 

nélkülözhetetlen elemét képezi magának a városnak és az ott folyó oktatási-szellemi 

tevékenységnek a története, különös tekintettel az altdorfi akadémiára és annak a 16-17. 

század fordulóján jellemző állapotára, mikor Soner tanulóként és tanárként maga is részt vett 

az intézmény arculatának formálásában.
1
 

Nem véletlen, hogy Soner ideális helyszínt talált Nürnbergben egy magas színvonalú 

tudományos munkásság kifejtéséhez, hiszen a város a Német Birodalom legnagyobb és 

legprosperálóbb települései közé tartozott, sőt nem sokkal korábban, a 16. század első 

harmadában még történetének fénykorát élte. Mintegy ötven-hatvanezer főre rúgó népességét 

a korszakban egyedül Köln szárnyalta túl, gazdaságának pedig szilárd alapot jelentett az itt 

folyó élénk kézműves tevékenység és a kedvező földrajzi fekvésnek köszönhető kereskedelmi 

forgalom, aminek révén a város kapcsolatai Európa jelentős részére, köztük Magyaroszágra is 

kiterjedtek. Pénzügyi, ipari és demográfiai súlyához politikai előnyök is társultak. Már régóta 

a szabad birodalmi városok (Freie Reichsstadt) közé tartozott, így széles körű autonómiát 

élvezett, a patríciusi rangú polgárokból álló városi tanács gyakorlatilag függetlenül intézhette 

az ügyeit. Csupán maguknak a császároknak volt fölötte hatalmuk, akikkel viszont kiváltképp 

szoros kapcsolatot ápolt. IV. Károly például itt adta ki a Német Aranybullát 1356-ban, amely 

                                                           
1
 A témában a legalapvetőbb Wolfgang MÄHRLE, Academia Norica – Wissenschaft und Bildung an der 

Nürnberger Hohen Schue in Altdorf (1575–1623), Stuttgart, 2000.; ez a monográfia széles körű forrásismeretre 

támaszkodva, részletesen foglalkozik mind a város, mind az akadémia történetével. Szintén értékes tanulmányok 

szerepelnek az altdorfi akadémia tudományos jelentőségére és az ott folyó oktatás jellegére koncentráló alábbi 

tanulmánykötetben: Nürnbergs Hochschule in Altdorf: Beiträge zur frühneuzeitlichen Wissenschafts– und 

Bildungsgeschichte, szerk. Hanspeter MARTI, Karin MARTI–WEISSENBACH, Köln – Weimar – Bécs, 2014. A 

hazai szakirodalomból SZABÓ András cikkét érdemes említeni: Balassi Bálint és öccse Nürnbergben, ItK 

101(1997), 64–71., ahol Balassi Bálint nürnbergi tanulmányai kapcsán kiváló összefoglalás olvasható a város 

állapotáról a Soner születését megelőző években, különös tekintettel az ott folyó oktatási–tudományos 

tevékenységre, illetve a Magyarországgal ápolt kapcsolatokra. 



7 
 

szerint minden új császár köteles az első birodalmi gyűlést Nürnbergbe meghirdetni. 

Luxemburgi Zsigmond 1423-ban itt helyezte el a koronázási jelvényeket is megőrzésre, 

amelyek a 19. század elejéig csak a koronázások idejére hagyták el a várost, mutatva annak 

privilegizált helyzetét. Közvetlen hatalma is túlnyúlt a városfalakon, mivel több kisebb 

település (köztük Altdorf) a fennhatósága alá tartozott, félhivatalosan pedig gyakran számított 

a birodalmi gyűléseken a kisebb szabad városok szószólójának. 

Nürnberg irányítását a leggazdagabb polgárok, a patríciusok tartották a kezükben. Ők 

alkották a belső, kis tanácsot, amely a legfontosabb döntéseket hozta, s a mindennapi életben 

is igyekeztek elkülönülni a város többi lakosától, gyakorlatilag egyfajta nemesi rétegként 

viselkedve, ami sokszor tényleges nemesi cím szerzésében nyilvánult meg. A 

patríciuscsaládokhoz fűződött a kultúra és az oktatás támogatása is, számos könyvtár, iskola 

létrehozásában játszott szerepet mecénásként és szervezőként egy-egy tanácstag; mint majd 

látni fogjuk, lényegében az akadémia is így jött létre, a dolgozat tárgyát képező kolligátumot 

pedig szintén egy patríciusi alapítású könyvtárban őrizték a 19. század elejéig. A társadalom 

második rétegét az „Ehrbaren”-nek nevezett, elsősorban kereskedelemből élő polgárok 

alkották, belőlük állt a 3-400 fős nagyobb tanács. Tényleges befolyásuk kevés volt, de 

meglehetős jómódban éltek, tevékenységük révén pedig szerteágazó kereskedelmi és 

kulturális kapcsolatokkal rendelkeztek. Életvitelükben – amennyire a helyzetük engedte – a 

patríciusokat próbálták követni, azaz szintén nemesi attitűdöket vettek fel, sőt néha ők is 

eljutottak magáig a nemesi rangig, mint azt épp Ernst Soner példája mutatja, aki egy ilyen 

családból származott. Az ő életútja jól illusztrálja, milyen érvényesülési lehetőségek voltak 

adottak egy efféle háttérrel rendelkező, intellektuális beállítottságú fiatal számára. 

A Nürnberg által élvezett kiemelt szerep azonban Soner életében már folyamatosan 

hanyatlott, köszönhetően a gazdasági és társadalmi viszonyok átalakulásának, illetve az egyre 

feszültebbé váló vallási és politikai légkörnek. Nemcsak a széttagolódó birodalom császárai 

hagytak fel a város látogatásával (a korszak nagy részében uralkodó II. Rudolf egyszer sem 

járt itt), hanem a reformáció nyomán kialakuló ellentétek is nehezítették Nürnberg helyzetét. 

A város ugyanis csatlakozott a lutheri vallásmegújító mozgalomhoz, amely rövid idő alatt 

teljes dominanciára tett szert, így komoly problémát jelentett, amikor a vezetői kénytelenek 

voltak állást foglalni a katolikus uralkodó és a lázadó protestáns fejeledelmek harcában, 

illetve a felekezeten belüli vitákban; ezek a döntések pedig – bármilyeneket is hoztak – 

hosszú távon csak szűkíthették a mozgásterüket. Ameddig lehetett, egyfajta lavírozással 

próbálkoztak, például nem csatlakoztak a Schmalkaldeni Szövetséghez, s a protestáns 

Unióhoz is csak 1609-ben, miután fenyegetve érezték magukat; a konfesszionalizációt 



8 
 

illetően pedig csak az Ágostai Hitvallást fogadták el, az 1577-es Formula Concordiae-t már 

nem. Míg Soner élt, a módszer többé-kevésbé működött, de a kitörő harmincéves háború 

csapásait végül nem tudták elkerülni.
2
 A háború során Nürnberget magát ugyan egyszer sem 

foglalták el a hadviselő felek, de a környékét komoly pusztítások érték, ráadásul az instabil 

közállapotok érzékenyen érintették a kereskedelemre épülő berendezkedését, s később már 

sohasem nyerte vissza korábbi jelentőségét.
3
 

Nürnbergben a tanítás a 15. század folyamán számos úgynevezett Teutsche Schule és 

négy latin iskola keretei között folyt. Az előbbiek nagyjából az elemi oktatást jelentették (írás, 

olvasás, számolás), az utóbbiak ennél valamivel többet kínáltak, az alapszintű latin nyelvi 

ismeretek és némi logika elsajátítása mellett főleg az egyházi szolgálattal kapcsolatos 

tevékenységekben vettek részt a diákok. A 15. század végétől egyre erősebb igény 

mutatkozott  magasabb szintű képzési formák iránt. Először egy ún. Poetenschule alapításával 

próbálkoztak a városiak, ami egy egyháztól független intézményt jelentett, ahol az új szellemi 

irányzatnak megfelelően a klasszikus irodalom, a studia humanitatis lett volna a fő tananyag. 

A terv végül 1496-ban valóra vált, az új iskola élén a müncheni Heinrich Grieningerrel, bár az 

itt folyó tanítás jelentős részben továbbra is csak az elemi ismeretek átadását jelentette.
4
 

1524-től még erőteljesebbé váltak az oktatás feljesztését sürgető igények, különösen a 

város egyik legtekintélyesebb vezetőjének, Hieronymus Baumgartnernek köszönhetően, aki 

nemcsak a polgármesteri tisztséget töltötte be, de egyetemet járt emberként a legkorszerűbb 

szellemi irányzatokkal, Philipp Melanchthon közeli ismerőseként pedig a reformációval is 

kapcsolatba került, sőt, éppen ő volt a hitújítás egyik úttörője Nürnbergben.
5
 Neki 

köszönhetően a városvezetés pártfogásába vette a terveket, amelyek egy új, magasabb képzést 

nyújtó intézmény létrehozását és megszervezését célozták, és a költségeket is a város állta. 

Maga Melanchthon főszerepet vállalt az iskola tervezetének kidolgozásában, bár a felajánlott 

                                                           
2
 A professzor egyébként nem foglalkozott aktívan politikával, de a beszédeinek egy–egy elejtett megjegyzése 

mutatja, hogy tisztában volt a problémákkal és a fenyegető veszélyekkel, amelyek azonban csak a halála után 

váltak valósággá (ld. a De fato, az Encomium aulicae vitae és a Vituperium navigationis egyes részeit). 
3
 Nürnberg történetére vonatkozóan ld. pl. MÄHRLE, i. m., 19–41.; Nürnberg, Geschichte einer europäischen 

Stadt, szerk. Gerhard PFEIFFER, München, 1971. 
4
 MÄHRLE, i. m., 44–48. 

5
 Róla bővebben ld. Otto PUCHNER, Baumgartner, Hieronymus = Neue Deutsche Biographie (NDB) I, szerk. 

Otto zu STOLBERG–WERNIGERODE, Berlin, 1953, 664.; Friedrich Wilhelm BAUTZ: Baumgartner, Hieronymus = 

Biographisch–Bibliographisches Kirchenlexikon (BBKL) I, szerk. Friedrich Wilhelm BAUTZ, Hamm, 1990, 425. 

A Baumgartner család a kolligátum történetében is fontos szerepet játszott, hiszen a kéziratgyűjteményt a 19. 

század elejéig az általuk alapított Bibliotheca Baumgartneriana őrizte (ld. még a IV. 1. fejezetet). 



9 
 

rektori tisztséget visszautasította; mindazonáltal így is az ő elveit tükrözte az akadémiai 

gimnázium, amely 1525 júniusában nyitotta meg kapuit.
6
 

Az Obere Schule-nak és – az épületet korábban birtokló egyházi iskoláról – 

Ägidiengymnasiumnak is nevezett intézmény fő célja a diákok egyetemre való felkészítése 

volt, tehát afféle köztes lépcsőfokot jelentett a régi latin iskolák és az egyetemek között. Az 

előbbiekhez hasonlóan az alsóbb évfolyamaiban alapfokú latin nyelvi ismereteket nyújtott, a 

nyelvtankönyveken túl néhány könnyebb klasszikus szöveggel kiegészítve, amihez teljesen új 

rendszerű hitoktatás járult. A felsőbb osztályokban erre épültek az egyetem „előszobáját” 

jelentő propedeutikus tudományok: retorika, dialektika, poézis, görög nyelv és matematika, 

illetve a kezdeti időkben egy darabig még héber nyelv is. Az oktatók szintén Melanchthon 

baráti és tanítványi köréből kerültek ki, a rektor például Joachim Camerarius lett, aki az 1530-

as augsburgi gyűlésen, a Confessio Augustana elfogadásakor is képviselte a várost.
7
 Az 

ígéretes kezdetek után azonban a remélt folytatás elmaradt: az iskola nem tett szert igazi 

népszerűségre, a hallgatói létszám a professzorok és a városvezetés próbálkozásai ellenére 

alacsony maradt, sőt, a szaporodó nehézségek hatására az oktatók nagy része rövidesen el is 

hagyta a várost, végül az intézmény alig kilenc évnyi működés után bezárta kapuit, hogy 

aztán Nürnberg az oktatás fejlesztése terén hosszú időre stagnálásba süllyedjen.
8
 

Ezzel párhuzamosan viszont a hagyományos latin iskolák egyre erősödtek, sőt, a 16. 

század elejétől újak is alakultak a környező településeken, Hersbruckban, Laufban és 

Altdorfban, bár akkor még semmi jel nem mutatott arra, hogy az utóbbi milyen fényes pályát 

fog befutni. Ehhez az első lépést ismét egy új oktatásfejlesztési tervezet jelentette, amit az 

egykori Ägidiengymnasium első rektora, Camerarius vetett fel a nürnbergi tanácsnak 1565-

ben, lényegében hasonló koncepciót fogalmazva meg, mint Melanchthon negyven évvel 

korábban, egy olyan iskoláról, amelynek alsóbb osztályai a latin iskolákban megszokott 

képzést nyújtanák, a felsőbbek pedig az egyetemre készítenék fel a diákokat. A részleteket 

illetően viszont nem csupán elméleti megfontolások, hanem gyakorlati példa is lebegett a 

szeme előtt, mégpedig a jól működő szász hercegi iskoláké; ennek volt köszönhető az is, hogy 

                                                           
6
 Az iskola felépítését, tantervét leíró, az egyetemes oktatástörténetnek is értékes részét képező dokumentum: 

Ratio scholae, Norimbergae nuper institutae An. MDXXVI. Ld. még: Reinhard WUNDERLICH, Melanchthon und 

die Entwicklung der Schule am Beispiel der „oberen Schule” in Nürnberg = Philipp Melanchthon: 1497 – 1997, 

szerk. Wilhelm SCHWENDEMANN, Freiburg – Münster, 1997, 115–127. ott 126–127. 
7
 Róla bővebben ld.  Joachim HAMM, Joachim Camerarius d. Ä. = Frühe Neuzeit in Deutschland 1520–1620. 

Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon Bd. I, szerk. Wilhelm KÜHLMANN u. a., 2011, 425–438.; Friedrich 

STÄHLIN, Camerarius, Joachim = Neue Deutsche Biographie (NDB) Band 3, szerk. Otto zu STOLBERG–

WERNIGERODE, Berlin 1957, 104. 
8
 MÄHRLE, i. m., 51–58. Ld. még: Markus PAUL, Reichsstadt und Schauspiel. Theatrale Kunst im Nürnberg des 

17. Jahrhunderts. Zugleich: Dissertation Universität Erlangen–Nürnberg, 1999/2000. Tübingen, 2002. 



10 
 

helyszínként nem magát Nürnberget, hanem az egyik környékbeli kisvárost javasolta. 

Camerarius ötletét azonban ekkor még a városi tanács elvetette, részben talán az előző 

próbálkozás negatív tapasztalatai miatt.
9
 

1567-ben az egykori rektor egy személyes látogatás során megismételte javaslatát, és 

ekkor már (talán meggyőző erejének hatására, vagy mert a városatyák is érzékelték, hogy 

egyre nagyobb szükség van a képzés bővítésére és fejlesztésére) elfogadták az érveit. 

Felállítottak egy bizottságot, hogy kidolgozza az alapítandó iskola tervezetét, elsőként pedig 

válassza ki magát a települést, amely otthont ad majd az intézménynek. Hosszas mérlegelés és 

több évnyi késlekedés után végül 1570-ben született meg a döntés, amely a város saját 

birtokát képező, 800-1000 lakost számláló Altdorfot nevezte meg helyszínként. Az építési és 

egyéb szervezési munkálatok már a következő évben megindultak, elsősorban Camerarius 

elképzelései szerint, aki hasonlóan döntő szerepet játszott az altdorfi akadémia 

megalapításában, mint Melanchthon az Ägidiengymnasium esetén, bár az elért eredményt 

sajnos nem volt alkalma kihasználni, mert nem sokkal az építkezés befejeződése után 

elhalálozott. A kezdeményezés fő támogatója volt továbbá az ifjabb Hieronymus 

Baumgartner, ezen a téren is apja nyomdokaiba lépve.
10

 Az építkezés vezetője Bartholomäus 

Grolock volt, akinek az irányítása alatt 1574-re készült el az iskolának otthont adó kollégiumi 

épület, krakkói és itáliai minták alapján. Az intézmény 1575-ben kezdte meg működését. 

Mivel Camerarius meghalt, a városvezetés Strassburgból hívta meg az első rektort, Valentin 

Erythräust.
11

 

Az altdorfi akadémiai gimnázium szervezeti szabályzatát a nürnbergi tanács 

megbízottai, Erythräus, Hieronymus Baumgartner (immáron a helyi egyház felügyelője) és a 

három városi teológus közösen dolgozták ki.
12

 Az irat pontosan megszabja mind a tanárok, 

mind a diákok, mind a kiszolgáló személyzet jogait és kötelességeit. Az intézmény élén a 

széles körű vezetői funkciókat ellátó rektor állt, aki állandó jelleggel látta el a tisztséget 

(rector perpetuus); munkájában a többi pofesszor szenátusnak nevezett testülete segítette. 

Szintén segítő funkciót látott el, de csak a tanítási tevékenység és az iskolai fegyelem 

ellenőrzésében, a vizitátor. A kiszolgáló személyzet három tagból állt: az inspektor a városi 

ösztöndíjjal felvett növendékekre, az ökonómus a költségvetésre, a famulus pedig az épület 

                                                           
9
 MÄHRLE, i. m., 59–70. 

10
 Az ifjabb Baumgartner nemcsak az iskolaszervezésben tűnt ki, hanem minden szempontból Nürnberg egyik 

legmeghatározóbb alakjának számított a korszakban, aki birodalmi szinten is képviselte a várost, főleg 

valláspolitikai kérdésekben hallatva szavát. Életéről és tevékenységéről ld. MÄHRLE, i. m., 125–128. 
11

 Róla ld.  Karl Felix HALM, Valentin Erythräus = Allgemeine Deutsche Biographie (6), szerk. Rochus Freiherr 

von LILIENCRON, Lipcse, 1877, 335–336. 
12

 A dokumentum címe: Introductio novae scholae Aldorfianae Noribergensium, exposita aliquot doctorum 

virorum orationibus, Nürnberg, 1576. 



11 
 

rendben tartására felügyelt. Természetesen a nürnbergi tanácsnak szintén komoly beleszólása 

volt az iskola működésébe, aminek közvetítője a testület tagjai közül kikerülő három, majd 

négy ún. scholarcha volt. Különösképpen nagy befolyást gyakorolt Baumgartner, aki az első 

rektor, Erythräus tragikusan hamar, még 1576-ban bekövetkezett halála után az oktatási ügyek 

legfontosabb irányítója lett. 

Az is elsősorban a tanács érdeme volt, hogy 1580-ban az akadémiát „Semiuniversitas” 

rangra emelte a császár, ami – mint neve is mutatja – az egyetemi rang közvetlen 

előszobájának volt tekinthető, és a legmagasabb akadémiai képzést nyújtotta. Az iskolában 

immár baccalaureusi és magisteri fokozatot lehetett szerezni, csak a doktori rangot kellett még 

Altdorfon kívül elnyerni.
13

 Az iskola új státusa a vezetői tisztségek kibővítését is 

megkövetelte: létre kellett hozni egy filozófiai fakultást, élén a dékánnal. Ezzel párhuzamosan 

a szervezeti felépítésben is reformokat eszközöltek, melyeknek célja részben a kibővített 

oktatási kínálathoz való alkalmazkodás, legfőképpen viszont a scholarchák testületének 

átalakítása volt.
14

 Ennek keretében hozták létre a vicekancellár tisztségét a vizsgáztatás és a 

magisztrátusi választások lebonyolításának segítésére, valamint egy újabb tanácstagot is a 

scholarchák gyűlésének a tagjává tettek, az egyházi és az iskolai szervezet minél 

határozottabb szétválasztása céljából. Mindkét intézkedéssel a városi tanács súlyát növelték. 

A létszám mellett a testület feladatait is jelentősen kibővítették, a tagokra ruházva a rektor, a 

tanács és a lelkész kompetenciáinak egy részét, amit aztán tovább fokoztak, míg 1583-ra 

gyakorlatilag a scholarchák kezébe koncentráltak minden hatalmat. A rektori hivatal viszont 

folyamatosan veszített a jelentőségéből, amit az is jelzett, hogy az addigi állandó kinevezés 

helyett a tisztségre 1581-től évente új személyt kellett választani.
15

 

Ami az akadémián folyó tanítást illeti, a tantárgyak rendszere a szokásos korabeli 

protestáns modellt követte, amely egy intézménybe tömörítette az oktatás több szintjét, így 

lényegében az Ägidiengymnazium korábban vázolt sémájához igazodott. Ennek megfelelően 

volt egy gimnáziumi része, ahol alapfokú (latin) képzést kaptak a diákok, és erre épültek rá az 

akadémiai felsőbb stúdiumok. Az előbbi viszonylag kevés figyelmet kapott az intézmény 

egész története során, a mindenkori vezetők nem igazán változtattak a működésén, bár 

                                                           
13

 Az intézmény egyébként az egyetemi rangot is elérte, de csak Soner ideje után, 1623–ban, hogy 1809–ig 

ebben a minőségben működjön, mígnem I. Miksa bajor király parancsára bezárták. A ma Nürnbergben található 

Friedrich–Alexander–Universität ettől függetlenül jött létre, bár annyi kapcsolata van az altdorfi egyetemmel, 

hogy az 1809–es megszüntetés után az ottani könyvtárat ebbe az – akkor Erlangenben működő – intézménybe 

szállították át. 
14

 Az iskola szervezeti rendszerének változásai jól nyomon követhetők a hivatalos szabályzatok gyűjteményéből 

(Leges et statuta Academiae Altorfinae Norimbergensium), amely az egyetemi archívumban (Altdorfer 

Universitätsarchiv) őrződött meg. 
15

 MÄHRLE, i. m., 71–184. 



12 
 

gyakorta érték kritikák az ott folyó tanítás minőségét – amit részben cáfol, hogy olyan 

kiemelkedő növendékei is akadtak, mint Michael Piccart, aki korának egyik legelismertebb 

filológusa volt, vagy éppen Soner, akinek műveiből szintén kitűnik a klasszikus tárgyak 

beható ismerete.
16

 

Annál többet foglalkoztak az akadémia irányítói a felsőbb tagozattal, ami ugyan az 

alapító okirat szerint csak a filozófiai fakultást foglalta volna magában, de ezt hamar 

kiegészítették orvosi, jogi és teológiai képzéssel (bár ezek élére nem állt külön dékán), így 

Altdorf voltaképpen egy teljes egyetem oktatási kínálatát lefedte, amit mutat az is, hogy 1599-

re tizenöt tanári katedrát sikerült létrehozni, tehát a professzorok létszáma tényleg elérte az 

egyetemi szintet; igaz, sok orvosnak, jogásznak és teológusnak a filozófiai fakultáson is 

kellett órát tartania, hogy kellően foglalkoztatva legyenek, és a filozófiaoktatás is elérje a 

megfelelő színvonalat és óraszámot. 

A tantervnek, illetve az akadémia „profiljának” kialakításában kezdetben a rektorok 

játszották a főszerepet. Erythräus egyfajta humanista jellegű programot dolgozott ki a litterata 

pietas jegyében, ahol a retorika és a teológia lettek volna a leghangsúlyosabbak, de ezt korai 

halála miatt nem tudta a gyakorlatba átültetni. Utóda, Freigius elkötelezett híve volt Petrus 

Ramusnak, így az ő módszerének meghonosításával kísérletezett, ami azonban nem bizonyult 

zökkenőmentesnek. A ramizmus ekkoriban Európa-szerte heves viták tárgyát képezte, és ez 

nem történt másként Altdorfban sem. Az antitrinitarizmus történetében is fontos szerepet 

játszó, kalandos életű Christian Francken volt az, aki a legélesebb konfliktusba keveredett a 

rektorral. A jezsuitából lett reformátor 1580 augusztusában érkezett Altdorfba, ahol a ramista 

részről sokat támadott Arisztotelész logikájából kellett előadásokat tartania. Hamar felszínre 

is kerültek az ő és Freigius elvei közötti különbségek, miután Francken erőteljes kritikát 

fogalmazott meg Ramus és módszerei ellen. Összecsapásuk valósággal kettészakította az 

akadémiát, és az egyre jobban elmérgesedő helyzetet végül csak úgy lehetett megoldani, hogy 

Baumgartner áthívta Franckent Nürnbergbe, ahol a következő év augusztusáig folytathatta 

oktatói tevékenységét, mielőtt Wrocław-ba távozott volna.
17

 Freigius sem maradt azonban 

sokáig az akadémia élén: mikor bevezetésre kerültek a fenti reformok, amelyek a scholarchák 

kezébe koncentrálták az intézmény feletti hatalmat, ők a rektor jogkörének erőteljes 

leszűkítése mellett személyi változást is eszközöltek, Freigiust és az elképzeléseit is 

eltávolítván Altdorfból. 

                                                           
16

 Uo., 228–260. 
17

 Lech SZCZUCKI,: Két XVI. századi eretnek gondolkodó: Jacobus Palaeologus és Christian Francken (ford. 

VARSÁNYI István – SCHULEK Tibor), Budapest, 1970, 94.; Mario BIAGIONI, Christian Francken e la crisi 

intellettuale della riforma (Temi e testi 128), Róma, 2014, 63–64. 



13 
 

Az új vezetés konzervatívnak bizonyult és egy melanchthonista irányvonalhoz tért 

vissza, amely nagyjából a század végéig maradt alkalmazásban; mint a neve mutatja, ez az 

oktatási rendszer a középkori arisztotelizmusnak a német humanista által, a lutheránus 

elveknek megfelelően átalakított formáját jelentette.
18

 Az 1600-as évek elejétől viszont a 

scholarchák egyre kevesebbet törődtek a szervezői feladatkör ezen szegmensével, így a 

professzorok jutottak döntő befolyáshoz a kérdésben, akik új rendszert vezettek be. A 

folyamatban Philipp Scherb, Soner legnagyobb becsben tartott mestere játszott döntő 

szerepet, aki a páduai egyetemen látott módszereket ültette át az akadémiai oktatásba, az 

ottani Arisztotelész-értelmezők tudományfelosztását alkalmazva.
19

 Nézeteit tanítványai 

(köztük Soner és a már említett Piccart) is követték, így a 17. század első egy-két évtizedében 

ez az irányvonal határozta meg az intézményben, elsősorban a filozófiai fakultáson folyó 

tanítás kereteit.
20

 

Noha akadémia így kialakult oktatási kínálata elég széles spektrumot fedett le, 

árulkodván a városvezetés egyetemi ambícióiról, Soner tanuló- és valamennyire még 

professzori éveiben is csak módjával sikerült megfelelni a scholarchák és Scherb által 

lefektetett fenti elveknek, bár a fejlődés, a tanított tárgyak bővülése meglehetősen gyors 

ütemben zajlott. Az első években a legfontosabb, alapozó jellegű tárgyak tanításának 

megszervezésére fordítottak figyelmet, majd a lehetőségekhez képest igyekeztek teret 

biztosítani az előbbiekre épülő nehezebb tudományoknak: új, képzett professzorokat hívtak 

meg, nagyobb óraszámot szabtak, végül hivatalosan is tanszéket hoztak létre az adott tárgy 

oktatásához. 

Ez a fejlődési folyamat világosan nyomon követhető a forrásokból. A korabeli 

akadémiai rendszer egyrészt nyelvtanítást követelt meg: az alapot jelentő latin és görög 

természetesen már a kezdetektől jelen volt Altdorfban, a teológia szempontjából fontos keleti 

nyelvek viszont lassabban nyertek teret, a tárgyat csak mintegy mellékesen tanító 

professzorok után a héber nyelv 1608-ban kapott önálló tanszéket. Hasonlóan megfigyelhető a 

fokozatosság a szorosabb értelemben vett filozófiai tárgyaknál is: a logika már az alapítás 

idején megjelent, az etika kicsit később, metafizikát viszont először csak a 16. század végén 

oktattak magánelőadások keretében (elsőként a Soner képzésében is fontos szerepet játszó 

                                                           
18

 A tanácstagok azért is választották ezt a jól bevált rendszert, mert az arisztotelészi filozófia korántsem volt 

zökkenőmentesen összeegyeztethető a lutheránus hittel, ami később Sonernek is problémát okozott; erre 

vonatkozóan ld. a IV. 2. 3. fejezetet. 
19

 Scherbről és nézeteiről, valamint a páduai egyetem hatásáról ld. a következő részt. 
20

 MÄHRLE, i. m., 185–227. 



14 
 

Nicolaus Taurellus), majd éppen Soner halála után, 1613-ban intézményesítették, a tanszék 

élére a már említett Michael Piccart került.
21

 

Ami még Soner esetén fontos szerepet játszott, az orvostudomány volt, amit szintén 

tanítottak Altdorfban, bár ennek az egyetemi rang elérése előtt nem lehetett külön fakultása. A 

szak egyébként is meglehetősen alárendelt szerepet töltött be a korabeli akadémiákon és 

egyetemeken, mivel a gyógyítást főként nem felsőfokon képzett emberek (borbélyok, 

kirurgusok) végezték, még a nagy lélekszámú Nürnberg városának is csak nyolc-kilenc 

egyetemet végzett orvosa volt a 16. század végén. Ennek ellenére a scholarchák már 1582-

ben, a Semiuniversitas rang elérése után megszervezték az orvostudományi tanszéket, élén a 

filozófia kapcsán már említett Nicolaus Taurellusszal, akihez 1586-ban Philipp Scherb 

csatlakozott. Bázeli mintát követve elméleti (fiziológia, patológia) és gyakorlati (diagnosztika, 

terapeutika) részre osztották fel a tananyagot, a konkrét tartalmat illetően mindkét területen 

Arisztotelész, Galénosz és Hippokratész műveit tekintették alapvetőnek. Az elméleti 

tárgyaknál a tanítás ugyanúgy ezen szövegek interpretálását jelentette, mint a filozófiai 

fakultáson, a professor practicus tevékenysége emellett botanikai és állattani exkurzusokkal, 

illetve a különböző betegségek gyakorlati tanulmányozásával egészült ki. Az orvosképzés 

módszerei így nagyjából megfeleltek a korabeli átlagnak, az instrumentális feltételek viszont 

meglehetősen kedvezőtlenek voltak, mivel hiányoztak az olyan létesítmények, amelyek 

nélkülözhetetlenek voltak a magas színvonalú elméleti és gyakorlati ismeretek elsajátításához, 

mint például a botanikus kert, az anatómiai előadó vagy a kémiai laboratóium. A személyi 

feltételek viszont annál kedvezőbbek voltak: Taurellus és Scherb mellett, akik minden 

képzettségük mellett is inkább a filozófiában bontakoztatták ki képességeiket, Nürnberg 

városi orvosaként dolgozott a szakma több jeles képviselője, mint az anatómiával és 

embrilógiával foglalkozó Volcher Coiter
22

 és Joachim Camerarius,
23

 az Obere Schule 

alapítójának fia, aki botanikai és kémiai tevékenységével tűnt ki.
24

 

A fentiek figyelembe vételével kijelenthető, hogy Soner egy jelentős, gazdag város 

polgáraként magas színvonalú képzésben részesült az altdorfi akadémián, minden feltétel 

adott volt a számára, hogy kiváló ismeretekkel rendelkező tudóssá váljon, különösen ami a 

                                                           
21

 Uo., 260–398. 
22

 Vele kapcsolatban ld. pl. Dominik GROß, Jan STEINMETZER, Strategien ärztlicher Autorisierung in der 

frühneuzeitlichen Medizin: Das Beispiel Volcher Coiters (1534–1576), Medizinhistorisches Journal 40 (2005), 

275–320.; Manfred WENZEL, Coiter, Volcher = Enzyklopädie Medizingeschichte, szerk. Werner E. GERABEK, 

Bernhard D. HAAGE, Gundolf KEIL, Wolfgang WEGNER, Berlin – New York, 2005, 267. 
23

 Életéről és munkásságáról ld. pl. Melchior ADAM, Vitae Germanorum Medicorum. Heidelberg, 1620, 344–

356.; Wolf–Dieter MÜLLER–JAHNCKE, Camerarius d. J., Joachim = Literaturlexikon 2., szerk.. Walther KILLY, 

München, 1989, 350–359. 
24

 Az altdorfi orvosképzésről ld. MÄHRLE, i. m., 397–398. 



15 
 

klasszikus stúdiumokat és a filozófiát illeti. Az sem meglepő, hogy az orvosi pályát 

választotta a maga számára, hiszen példaképévé váló tanárai – mint később látni fogjuk – 

Taurellus és főként Scherb voltak, akikkel valószínűleg a filozófiai órákon ismerkedett meg, 

mivel azonban alapvetően orvosprofesszorként működtek, az ifjú Soner hamar eldönthette, 

hogy ezen a téren is a nyomdokaikba akar lépni. Emiatt ugyan el kellett hagynia Nürnberget 

és környékét, hiszen a megfelelő tudományos fokozatra csak egy valódi egyetemen tehetett 

szert, de ezáltal olyan módon bővíthette ismereteit, amelyek nemcsak a mesterei által követett 

út megismétlését jelentették, hanem egyéb hatások révén a saját, önálló tudományos 

munkássága is kibontakozhatott. 

 

 

Az Altdorfi Akadémia épülete 

  



16 
 

I. 2. Az altdorfi arisztotelizmus 

 

 Noha Soner hivatalosan orvosi végzettséggel rendelkezett és évekig praktizált 

Nürnbergben, műveinek nagyobbik részét, amelyeket a modern kutatás is értékesebbnek 

talált, a filozófiához kapcsolódó témákban írta. A kor felfogása szerint a két terület egyébként 

sem állt messze egymástól, hiszen Európa két és félezer éves medicináját végigkísérte a 

filozófia, és a kettő szoros kapcsolatát, összefonódását senki nem vitatta sem akkor, sem a 

korábbi évszázadokban; az orvoslás gyakorlásához szükségesnek tartották a megfelelő 

filozófiai műveltséget, és a gyógyításra vonatkozó problémák vizsgálata során a legtöbbször 

komoly szerephez jutottak a bölcseleti érvek. Többen a legmagasabb szinten művelték 

mindkettőt: a filozófia professzorai között nem egy, a filozófiát és a medicinát egyaránt 

művelő és tanító tanárral találkozunk. Ebből a szempontból a reformáció sem hozott változást, 

sőt, Melanchthonnak és társainak munkássága kifejezetten megújította a lutheránus 

egyetemek orvosi fakultásain a filozófia iránti érdeklődést.
25

 Soner a jelenség tipikus 

példájának tekinthető, elég csak a kolligátumban szereplő orvosi témájú műveket megnézni 

(De Paracelso eiusque perniciosa medicina; An vere pronuntiaverit Aristoteles hominem 

tactu superare bruta), amelyek ugyanolyan joggal foglalhatnának helyet egy orvos-, mint egy 

filozófiatörténeti gyűjteményben. 

Tulajdonképpen a bölcselethez sorolhatóak a teológiai kérdésekkel foglalkozó munkái 

is, hiszen ennek a két tudománynak a szoros kapcsolata még nyilvánvalóbb volt mindenki 

számára, noha egymáshoz való viszonyuk megítélése koronként és iskolánként változott. 

Soner például, mint később látni fogjuk, vallási nézeteit elsősorban az általa követett filozófiai 

elvek alapján alakította ki, mintegy visszájára fordítva a középkorban kialakult philosophia 

est ancilla theologiae elvét. A műveinek, például a jelen kolligátumnak a vizsgálatakor tehát 

először a professzor filozófiai műveltségét és annak alapján kialakított saját elképzeléseit kell 

áttekinteni, mivel lényegében az egész munkássága erre épült. 

 Elsőre úgy tűnhet, könnyű meghatározni azt a bölcseleti irányzatot, amelyet Soner 

követett, hisz már az altdorfi kriptosocinianizmus történetéről szóló első komoly mű szerzője, 

Gustav Georg Zeltner is általánosan ismert tényként írta le Historia Arcana című művében: 

“Az altdorfi filozófia ... miként kevéssel korábban utaltunk rá, úgyszólván Arisztotelész 

                                                           
25

 A filozófia és az orvostudomány kapcsolatának korabeli alakulásáról, ill. annak altdorfi vonatkozásáról ld. 

SCHULTHEISZ Emil, Filozófia a humanizmuskori orvosi stúdiumban, Orvostörténeti Közlemények   43(1997–

1998),  139–184.; UŐ, Taurellus és Zabarella filozófiája a humanizmuskori orvosi fakultásokon = Három 

orvostörténész köszöntése (A Magyar Tudománytörténeti Intézet Tudományos Közleményei 32.), szerk. 

KAPRONCZAY Károly, MAGYAR László András, SCHULTHEISZ Emil, SÓTONYI Péter, VARGA Benedek, Budapest, 

2010, 189–200. 



17 
 

elkötelezett hívéül szegődött, csakis és kizárólag őhozzá ragaszkodott.”
26

 Valójában ez a 

megjegyzés nem sokat árul el, mivel a 16-17 század fordulója egy igazi arisztoteliánus 

korszak volt, amikor a főiskolákban és az egyetemeken minden vallási felekezetnél 

elsősorban a stageirai filozófus hiteles(nek tartott) műveire épült az oktatás, bár voltak egyéb 

irányzatok is, például a későhumanista secta Stoica, vagy mindenféle ezoterikus és teozófikus 

iskolák.
27

 Viszont az arisztotelizmus korántsem volt egységes, megoszlott például a 

felekezetek szerint, és magukon a felekezeteken belül, így az Academia Altorfina 

filozófiaoktatása is egy saját irányzatot képviselt. Zeltner ennek legjelentősebb, Sonerre is 

döntő hatást gyakorló alakjaiként két professzort említ, Nicolaus Taurellust és Philipp 

Scherbet. Az ő nézeteik részletesebb ismertetése előtt azonban érdemes egy másik egyetemet 

megnevezni, amely kétszeresen is döntő szerepet játszott Soner tanulmányaiban, mivel 

Scherb, akinek végül a nyomdokaiba lépett, itt tanult, illetve maga Soner is itt mélyítette el 

ismereteit; ez pedig a páduai (padovai) egyetem volt, ahol a peripatetikus alapú filozofálásnak 

egy különleges formája alakult ki. 

 A páduai arisztotelizmus
28

 gyökerei úgyszólván egyidősek az 1222-ben alapított 

egyetemmel, hiszen egészen a 13-14. századig nyúlnak vissza, amikor a stageirai filozófus 

munkásságának tanulmányozása olyan híres gondolkodóknak köszönhetően virágzott fel a 

városban, mint Albertino Mussato, Pietro d’Abano és Marsilio da Padova. A háttérben persze 

ennél nagyobb léptékű történelmi-kultúrtörténeti folyamatok húzódtak meg, amennyiben 

Pádua földrajzi fekvésének és a Mediterráneum-szerte aktív kereskedelmi tevékenységet 

folytató Velence közelségének, majd (1405-től) közvetlen politikai fennhatóságának 

köszönhetően igazi olvasztótégelyévé vált a különféle kultúráknak. Az ide került görög-

bizánci, arab és héber eszmék, illetve tudományos művek már általában véve is termékeny 

táptalajul kínálkoztak a filozófiai fejlődés számára, de az arisztotelészi tanítás elterjedése 

szempontjából szintén nagy jelentőségük volt, hiszen a görög filozófus addig kevéssé vagy 

egyáltalán nem ismert művei és a hozzájuk írott különféle kommentárok nagy számban 

                                                           
26

 Gustav Georg ZELTNER, Historia Crypto-Socinismi Altorfinae quondam Academiae infesti arcana, Lipcse, 

1744, 24.: Philosophia Altorphina... nimirum, sicuti paullo ante subinnuimus, Aristoteli quasi affixa et devota, 

huic etiam soli unique inhaerebat. 
27

 Walter SPARN: Aristotelismus in Altdorf – Ein vorläufiges Profil = Akademie und Universität Altdorf. Studien 

zur Hochschulgeschichte Nürnbergs, szerk. Hanns Christoph BRENNECKE, Dirk NIEFANGER, Werher Wilhelm 

SCHNABEL, Köln – Weimar – Bécs, 2011, 121–150, ott 121. A korabeli németországi viszonyokra vonatkozóan a 

legátfogóbb, máig érvényes eredményeket tartalmazó monográfia Peter PETERSEN: Geschichte der 

aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland, Lipcse, 1921. 
28

 A Páduában kialakult arisztoteliánus filozófia történetére és fontosabb jellemzőire vonatkozóan jó 

összefoglalást ad Antonino POPPI, Introduzione all’aristotelismo padovano, Padova, 1991. Az iskola 

legjelentősebb képviselőinek tevékenységébe és az általuk kifejtett eszmetörténeti hatásokba enged betekintést a 

következő tanulmánykötet: La presenza dell’aristotelismo Padovano nella filozofia della prima modernitá, 

szerk. Gregorio PIAIA, Róma – Padova, 2002. 



18 
 

érkeztek a városba. Az európai bölcselet vívmányait pedig a különféle szerzetesrendek 

(domonkosok, ferencesek, ágostonosok) képviselői közvetítették Páduába, elsősorban az 

oxfordi és a párizsi egyetemekről. Mindezen tényezőknek köszönhetően egy erős és 

színvonalas bölcseleti fakultás alakult ki az intézményben, bár már ekkor felismerhetőek 

voltak bizonyos hangsúlyeltolódások, amelyek a későbbi századokban is meghatározták a 

páduai oktatás arculatát; a filozófián belül ugyanis főleg a logikát és a természetfilozófiát 

művelték intenzíven, míg a metafizika háttébe szorult. Ezzel összefüggésben erőssé és 

Európa-szerte híressé vált az orvosi fakultás (nem véletlenül jött ide Scherb és Soner tanulni), 

a teológia azonban sosem tett szert igazán nagy jelentőségre. 

A megindult folyamatok a 15. században tovább fejlődtek, és Pádua olyan híres 

arisztoteliánusoknak adott otthont, mint Nicoletti da Udine, aki az arisztotelészi 

természetfilozófiáról írt egy monumentális kötetet (Summa totius philosophiae naturalis), 

vagy Paolo della Pergola, akinek Summulae logicae című munkáját a velencei szenátus az 

egyetemi diákok hivatalos tankönyvévé tette. A század utolsó évtizedeiben főleg az emberi 

lélek oszthatatlanságával kapcsolatos viták kerültek előtérbe, amelyek aztán nagy hatást 

gyakoroltak a következő évszázad professzoraira és magára Sonerre úgyszintén. 

A korábban említett görög, héber és arab hatások is új lendület kaptak a humanizmus 

kibontakozásának köszönhetően, amely rányomta a bélyegét részben a 15., de még inkább a 

16. századra. Az ókori irodalom iránti érdeklődés megnövekedése magával vonta a klasszikus 

antik szövegek stílusának követését, illetve a Corpus Aristotelicum és a kommentárok eredeti 

görög szövegeinek minél gondosabb tanulmányozását, ami végül nagymértékben felülírta a 

középkori hagyományokat. Minden itteni professzor görög szövegek alapján építette fel a 

maga filozófiáját, azzal a kimondott céllal, hogy az arisztotelészi művek eredeti értelmét 

helyreállítsa. Ennek megfelelően aztán kifinomult intrpretációs módszereket dolgoztak ki, 

valamint gondosan tanulmányozták a legnagyobb autoritásoknak számító kommentátorok 

műveit. 

A hagyományokkal való szakítást megkönnyítette, hogy a 16. század folyamán olyan 

politikai viszonyok alakultak ki, amelyek páratlan szabadságot és (vallási) toleranciát 

biztosítottak a nagy múltú egyetem számára. Velence ugyanis konfliktusba bonyolódott a 

pápasággal, s míg Rómának az egyházi viszonyokra gyakorolt befolyását a városállam 

megpróbálta minimalizálni, nem érvényesülhettek a térségben az ellenreformációs törekvések; 

mindazonáltal a lakosság és vezetés azért megmaradt katolikusnak, egyik protestáns 

felekezetnek sem volt intézményesült szervezete. Így meglehetősen engedékeny légkör 

alakult ki, s noha az ide jelentkező diákoktól hivatalosan megkövetelték egy katolikus jellegű 



19 
 

eskü letételét, a valóságban senki sem ellenőrizte, ki mennyire veszi azt komolyan. Úgyhogy 

mind a professzorok eredeti gondolatokkal mertek előállni, mind a különféle vallású diákok 

szívesen választották tanulmányaik helyszínéül az egyetemet, hiszen az oktatás színvonala 

továbbra is magas volt. Végső soron ezeknek a viszonyoknak köszönhető maga a „páduai 

iskola” kifejezés, amit az itteni filozófia első jelentős kutatója, Ernest Renan vezetett be, hogy 

megnevezze az itt uralkodó szellemi irányzatot,
29

 amelyben a legmeghatározóbb elemnek a 

hit és az ész elkülönítését tartotta, a felvilágosodás és a pozitivizmus egyik előfutárát látva 

benne. Monográfiája alapvető jelentőségű volt a páduai filozófia kutatástörténetében, de 

eredményeit az újabb kutatások már sok esetben fölülírták, rávilágítva, hogy sokkal 

komplexebb fejlődési folyamatokról van szó; valóban találhatóak előremutató motívumok a 

16. századbeli páduai filozófiában, de a modern eszméket nem lehet egyszerűen ezek 

közvetlen leszármazottainak tekinteni.
30

 

 A hosszú távú eszmetörténeti folyamatok helyett azonban Soner szempontjából 

fontosabbak voltak azok az állapotok, amelyek a 16. században jellemezték a bölcseleti 

fakultást. Egyrészt megmaradtak a korábbi viszonyok, vagyis a logika és a természetfilozófia 

túlsúlya. Az utóbbit illetően a század legjelentősebb professzora Marcantonio Genova volt, 

aki 1517 és 1563 között tanított Páduában. Ugyanebben az időszakban kapott új erőre a logika 

is. A tudományterület művelői nemcsak a témával kapcsolatos szövegek filológiai 

pontosságára helyezték a hangsúlyt a humanizmus jegyében, hanem önállóvá is tették a 

logikát, azaz megszabadították mindenféle metafizikai és teológiai alárendeltségtől. Különös 

hangsúlyt fektettek a tudományos megismerés mibenlétének és módszereinek vizsgálatára, 

illetve az egyes tudományok megkülönböztetésére és sajátlagos módszertanuk kidolgozására. 

A folyamat Giacomo Zabarella munkásságában érte el a csúcsot, olyan műveiben, mint a De 

methodis és a De regressu, valamint a De doctrinae ordine apologia. Egyes kutatók szerint 

ezek az elgondolások máig meghatározónak bizonyultak a tudományos megismerés 

elméletének fejlődésében.
31

 

Az emberi intellektussal kapcsolatos vita is folytatódott, ráadásul minden eddiginél 

szélsőségesebb vélemények bontakoztak ki, hogy aztán egy új irányzat létrejöttéhez 

vezessenek. 1516-ban érkezett ugyanis az egyetemre Pietro Pomponazzi (1462-1525),
32

 aki 

                                                           
29

 Vonatkozó műve: Averroès et l'averroisme–Essai historique, Párizs, 1866. 
30

 POPPI, i. m., 16–23. 
31

 Uo., 37–40. 
32

 Pomponazzi életéről, munkásságáról és tanításáról bővebben ld. pl. Marco SGARBI, Pietro Pomponazzi. Tra 

tradizione e dissenso, Firenze, 2010.; Jürgen WONDE, Subjekt und Unsterblichkeit bei Pietro Pomponazzi, 

Stuttgart – Lipcse, 1994.; Martin L. PINE, Pietro Pomponazzi, Radical Philosopher of the Renaissance, Padova, 

1986. 



20 
 

Tractatus de immortalitate animae című művében  egy olyan régóta elfogadott vallási tételt 

vont kétségbe, mint a lélek halhatatlansága, mégpedig arra a szempontra hivatkozva, hogy 

racionálisan tarthatatlan.
33

 Értekezése egy új értelmezését jelentette az arisztotelészi De 

anima-nak, mégpedig a 2-3. században élt görög kommentátor, Aphrodisziaszi Alexandrosz 

szellemében. Pomponazzi mintegy húsz évig tartó vitát robbantott ki a művével, amely során 

több neves szerző próbálta meg cáfolni a nézeteit (Marco Antonio Zimara, Gasparo 

Contarini), míg mások a pártját fogták (Cesare Cremonini, Giacomo Zabarella). 

Tulajdonképpen ezen viták során kristályosodott ki – a 15. századra visszanyúló előzmények 

után – az a filozófiai irányzat, amelyet alexandristának vagy óarisztotelészinek szokás 

nevezni: követői az említett Alexandroszt, illetve más bizánci-görög kommentátorokat 

tekintettek elsődleges autoritásnak az arisztotelészi szövegek helyes értelmezésében. Velük 

szemben állt a jóval régebbi averroista iskola, amely már a 14. században megjelent. Az ide 

tartozó szerzők természetesen az arab kommentátorra építették a saját Arisztotelész-

értelmezésüket, aminek legismertebb – bár sokszor helytelenül vagy túlzottan egyszerűen 

értelmezett – eleme az úgynevezett „kettős igazság” (veritas duplex) tana volt, egy kísérlet az 

egymástól eltérő teológiai és filozófiai igazságok összehangolására.
34

 A század közepétől 

viszont egy új módszerrel, Averroes és egy másik kommentátor, Szimplikiosz értelmezésének 

az összekapcsolásával próbálkoztak, részben az előbbi gondolkodásában felfedezett 

neoplatonista motívumoknak köszönhetően. 

A század leghíresebb páduai filozófusa a már említett Giacomo Zabarella (1535-89) 

volt, egy Itália határain messze túl ismert és elismert szerző, aki elsősorban logikával 

foglalkozott. 1553-ban kapta fokozatát Páduában, és ugyanitt lett 1563-ban a logika 

professzora, majd 1568-tól haláláig – Pomponazzihoz hasonlóan – természetfilozófiát is 

tanított. Egyértelműen nem lehet besorolni a két fenti irányzat valamelyikéhez, mert a 

munkásságában mind Alexandrosz, mind Averroes és Szimplikiosz műveit felhasználta. Ettől 

függetlenül tekintélye a maga korában és a következő századokban oly nagy volt, hogy 

néhányan egyenesen Arisztotelész helyére tették, mint a filozófia első számú 

                                                           
33

 A kérdés Soner műveiben is előkerül, több, egymásnak részben ellentmondó állítást fogalmazott meg ezzel 

kapcsolatban (bővebben ld. a Soner munkásságát bemutató fejezetet). 
34

 A kettős igazság tana a 13. században jelent meg, egy Sigerus de Brabantia nevű filozófus dolgozta ki annak 

alapelemeit, mikor megpróbálta az averroesi arisztotelizmust összeegyeztetni a kereszténység hittételeivel. A 

leegyszerűsítő megállapításokkal szemben a „kettős igazság” nem azt jelentette, hogy valami igaz lehet a 

filozófiában, de a teológia szerint nem. Inkább úgy lehet érteni, hogy ha valami valószínűnek is tűnhet az emberi 

ész és a filozófiai autoritások (elsősorban Arisztotelész) alapján, de a Biblia és a hit ennek ellenkezőjét állítja, 

akkor az utóbbit kell elfogadni. Mindazonáltal még ebben az enyhített formájában is sok kritika érte ezt az 

értelmezést mind a katolikus egyház, mind a különböző protestáns felekezetek részéről. Vö. Paul Oskar 

KRISTELLER, Renaissance Aristotelism, Greek, Roman and Byzantine Studies 6(1965) 157–174, ott 164–165. 



21 
 

tekintélyszemélyét, s valóban ő volt az első, aki igazán komoly görög nyelvi ismeretekkel 

fogott a stageirai filozófus kommentálásához. Azon túl, hogy lényegében újragondolta a 

tudományok rendszerét, különösen a logika szerepkörét és feladatát, Soner szempontjából 

azért is fontos lehetett, mert sokszor tett kitérőt elképzeléseinek orvosi vonatkozására, 

lefektetve a sikeres gyógyításhoz szükséges elméleti alapvetéseket.
35

 

 Harmadikként a Sonerrel egy időben élt Cesare Cremoninit (1550-1631) érdemes 

említeni, akivel személyesen is találkozott a későbbi altdorfi professzor. Cremoninit gyakran 

emlegetik úgy, mint a vallástól eltávolodott arisztotelizmus döntő jelentőségű képviselőjét: ő 

váltotta Zabarellát a természetfilozófia professzori székében, és mind nézeteit, mind 

teljesítményét tekintve sikerült a nyomdokaiba lépnie, hiszen a saját korában az egyik 

leghíresebb és legelismertebb gondolkodónak számított. Azon kívül, hogy ő is arisztotelészi 

alapokon racionalizált bizonyos vallási nézeteket, például szintén a lélek halhatatlanságát, ki 

kell emelni, hogy a nikodémista magatartásával is példát adhatott Sonernek (legalábbis a 

tanítványa, Gabriel Naude beszámolói szerint, aki Cremoninit a vallási színlelés 

meggyőződéses hívének állította be).
36

 

 Annak eldöntéséhez, hogy Soner – az említett konkrét személyeken túlmenően – 

melyik páduai irányzattal szimpatizált, csak kevés információ áll rendelkezésre. Ismerni 

mindenesetre ismerte mindegyiket, erről egyértelműen tanúskodnak a művei, ahogyan az 

eredeti arisztotelészi szövegeket is behatóan tanulmányozta. Valószínűsíthető azért, hogy 

inkább az óarisztotelészi iskola felé hajlott, mivel mestere, Scherb is ezt az iskolát követte, az 

egész altdorfi filozófiát ebbe az irányba terelve: főleg Alexandosz, Simplicius és Ammonius  

kommentárjaira támaszkodott, Averroest pedig kritikai éllel említette. Mindamellett nem lehet 

Sonert egyszerűen a páduai iskola követői közé besorolni, mivel ő nemcsak készen kapott 

tanokat vett át, hanem egy saját utat dolgozott ki, amiben más jelentős filozófusok is szerepet 

játszottak. Önállóságának éppen a főőműve, a Metafizika-kommentár a legékesebb tanúja, 

hiszen láttuk, hogy az arisztotelészi filozófiának ez a része meglehetősen elhanyagoltnak 

számított az itáliai egyetemen. 

                                                           
35

 Zabarelláról ld. pl. Heikki MIKKELI, An Aristotelian response to Renaissance humanism: Jacopo Zabarella on 

the nature of arts and sciences, Helsinki, 1992.; Eckhard KESSLER, Zabarella, Jacopo (1533–1589) = Routledge 

Encyclopedia of Philosophy (Vol. 9), szerk. Edward CRAIG, London – New York, 1998, 836–839; Antonio 

POPPI, Zabarella, or Aristotelianism as a Rigorous Science = The Impact of Aristotelianism on Modern Science, 

szerk. Riccardo POZZO, Washington D.C., 35–63. 
36

 Róla ld. pl. Maria Assunta Del TORRE, Studi su Cesare Cremonini. Cosmologia e logica nel tardo 

aristotelismo padovano, Padova, 1968, Charles B. SCHMITT: Cesare Cremonini, un aristotelico al tempo di 

Galilei, Velence, 1980.; Heinrich C. KUHN, Venetischer Aristotelismus im Ende der aristotelischen Welt. 

Aspekte der Welt und des Denkens des Cesare Cremonini (1550–1631), Frankfurt a. M., 1996. 



22 
 

 Sonerre nagy hatást gyakorló filozófus volt még a szintén itáliai, de nem páduai 

Andrea Cesalpino (1519-1613), a pisai egyetem, majd a római La Sapienza professzora, aki 

elsősorban botanikai munkásságáról ismeretes, de ezzel összefüggésben az arisztotelészi 

természetfilozófia terén is nagy tekintélyre tett szert. Hogy személyesen találkozott-e vele 

Soner itáliai körútja során, az kétséges, mindenesetre a műveit behatóan ismerte és nagy 

becsben tartotta, amit mutat a disszertációja, ahol kifejezetten hivatkozik rá, másrészt 

Metafizika-kommentárja, amely erőteljesen árulkodik Cesalpino befolyásáról; továbbá egyik 

értekezését (De metallicis) Soner rendezte sajtó alá Altdorfban. Mint averroista motívumokat 

is szerepeltető arisztoteliánus, Cesalpino kétségkívül jól illeszkedett a korábban említett 

szerzők közé, abban viszont különbözött tőlük, hogy ő igenis alárendelte a filozófiai tételeit a 

– katolikus – hitnek, késznek mutatkozván bármilyen arisztotelészi gondolatot megtagadni, ha 

az szemben állna a dogmákkal; nem véletlenül töltötte Cesalpino élete utolsó éveit Rómában, 

VIII. Kelemen pápa meghívottjaként.
37

 

 Pomponazzi, Zabarella és Cesalpino befolyása, sőt egyáltalán az arisztotelizmus csak 

fokozatosan nyert teret Altdorfban. Noha a stageirai legfontosabb művei megtalálhatóak 

voltak az Akadémia könyvtárában, kezdetben a lehetőség és a szándék is hiányzott a 

továbblépéshez, hiszen a frissen alakult iskolában éppen csak az oktatás legszükségesebb 

feltételeit tudták biztosítani: tanítása az első években annyiban merült ki, hogy előszobaként 

szolgáljon  teológiai képzéshez. Ráadásul a következő időszak is inkább az Arisztotelész-

kritika jegyében telt, mivel a második rektor, Freigius a ramizmus meghonosítására tett 

kísérletet. Őt azonban 1581-ben menesztették, és visszatértek a korábbi metódushoz, bár ez 

ekkor még nem rendelkezett egyéni jellegzetességekkel, hanem az említett melanchthoni 

alapú “óarisztotelianizmus” volt, képviselőiként Obertus Giphanius és Theophil Mader 

professzorokkal. 

 Az érdemi változtatást, a philosophia Altorfina kialakítását Nicolaus Taurellus (1547-

1606), Soner egyik mestere kezdte el, aki még nem a páduai iskolát követte, tanai tübingeni 

tanárától, Jacob Schegktől és bázeli professzorától, Theodor Zwingertől származtak. Taurellus 

Altdorfban orvoslást és fizikát oktatott; orvosi művei nem igazán különlegesek, de annál 

rendhagyóbbak kozmológiai és metafizikai gondolatai.
38

 Noha alapvetően arisztoteliánusnak 

                                                           
37

 Cesalpino munkásságáról bővebben ld. pl. Ugo VIVIANI, Vita e opere di Andrea Cesalpino, Arezzo, 1922.; 

Carlo COLOMBERO, Pensiero filosofico di Andrea Cesalpino, Rivista critica di storia della filosofia 32(1977), 

269–284.; Augusto De FERRARI, Cesalpino, Andrea = Dizionario Biografico degli Italiani 24, Róma, 1980, 

122–125. 
38

 Taurellus életéről és munkásságáról ld. WOLLGAST, i. m., 148–154, MÄHRLE, i. m., 399–402., SPARN, i. m., 

130–133, SCHULTHEISZ tanulmányait, továbbá Hans–Christian MAYER, Nikolaus Taurellus, der erste Philosoph 

im Luthertum. Ein Beitrag zum Problem von Vernunft und Offenbarung (Dissertation), Göttingen, 1959.; Martin 



23 
 

tekinthető, a libere philosophare jegyében
39

 magát a Stageirait is kritizálta, nem csupán egyes 

tartalmakban (pl. a világ örök volta), hanem az egész arisztotelészi metafizika 

vonatkozásában, mivel azt metodikailag homályosnak, tartalmilag hiányosnak találta. A 

filológiai pontosságra, vagyis a stageirai műveinek minél szöveghűbb helyreállítására ő is 

ugyanúgy törekedett, mint sok más kortársa, de túllépett rajtuk azzal, hogy kritikának merte 

alávetni a dogmata Aritotelica helyességét, sőt célul tűzte ki annak feljavítását, mégpedig a 

keresztény filozófia, vagyis a Biblia idevágó részeinek bevonása révén. Koncepciója 

mélyreható változásokkal járt együtt, amelyeket már az új rendszert bemutató első művében, a 

Philosophae triumphus-ban is felvázolt, később pedig tovább mélyített. Az antropológiáját 

szintén a lutheránusok által általánosan elfogadottakkal szemben alakította ki: szubsztanciális, 

tehát az ember lényegétől elválaszthatatlan dolognak tartotta például a megismerőképességet, 

amit így a bűnbeesés sem vett el. Racionalizálta továbbá az istentant, amennyiben az isteni 

létező attribútumait olyasminek tüntette fel, mint amit a keresztény istenhit feltételez; emellett 

kritizálta a hagyományos Szentháromság-felfogást, bár annak tagadásáig nem merészkedett. 

Sok szempontból tehát közel állt a páduaiak és Cesalpino nézeteihez, de teljesen nem egyezett 

meg velük, mivel Arisztotelészhez jóval kritikusabban viszonyult, és bár a kereszténységhez 

akarta igazítani a filozófiáját, nem a katolikus egyház által elfogadott hittételeket tekintette 

mérvadónak. Eltérő felfogásuk miatt többször vitába is keveredett altdorfi kollégájával, 

Scherbbel (ennek legpregnánsabb példája a Synopsis Aristotelis metaphysices című műve), és 

még inkább Cesalpinóval, akit egyik legismertebb írása, az Alpes cesae már a címével is 

kritizál. Scherb egyébként szimpatizált Cesalpino nézeteivel, ami újabb vitaforrás volt 

köztük.
40

 

 Soner másik, rá legnagyobb hatást gyakorló altdorfi mestere ez utóbbi professzor, a 

svájci származású Philipp Scherb (1553-1605) volt, a páduai arisztotelizmus kibontakoztatója 

az altdorfi akadémián, ahol 1586-tól haláláig tanított orvostudományt, fizikát, politikát, 

logikát és metafizikát.
41

 A maga korában a filozófia egyik legnevesebb alakjának számított, 

később azonban szinte teljesen elfelejtették, és csak az utóbbi időben fedezte fel újra a 

filozófiatörténet. Ez részben annak köszönhető, hogy meglehetősen kevés művet írt, főleg 

logikai és politikai témákban, és igazán nagy hatást a tanítványai révén ért el. Ő volt Soner 

                                                                                                                                                                                     
MULSOW, Ambiguities of the Prisca Sapientia in Late Renaissance Humanism, Journal of the History of Ideas, 

65(2004), 1–13. 
39

 Erről a kifejezésről, illetve annak tartalmáról bővebben ld. a IV. 2. 1. fejezetet. 
40

 Erre a vitára vonatkozóan (ami Cesalpino tisztelőjeként és követőjeként Sonert is közelről érintette) ld. Cecilia 

MURATORI, Seelentheorien nördlich und südlich der Alpen: Taurellus’ Auseinandersetzung mit Cesalpinos 

Quaestiones peripateticae = Nürnbergs Hochschule in Altdorf, 41–66. 
41

 Scherb életéről, tevékenységéről ld. MÄHRLE, i. m., 215–228, 402–405.; SPARN, i. m., 133–137. 



24 
 

legfontosabb pártfogója: Scherb védnöksége alatt szerezte például a magisteri címet, aztán 

kedvenc tanítványává, végül az utódjává vált. 

Scherbe metodológiája elsősorban a Páduában tanultakon alapult. Két fő szempontja 

közül az egyik az volt, hogy elválasztotta az instrumentális diszciplínákat (pl. logika) a 

reáldiszciplínáktól. A másik, hogy különbséget tett a methodus (érvelési logika) és az ordo 

(egy diszciplína témáinak sorrendje, vagyis az egyes diszciplínáknak a tudományok 

rendszerébe történő besorolása) között. Ebben a felosztásban mindazonáltal nem különbözött 

más arisztoteliánusoktól, még a lutheránus felekezeten belül is sokan vallottak hasonló 

elveket, például a wittenbergi egyetemen. 

Scherb az fenti tudományfelosztás alapján meghatározott gyakorlati és elméleti 

diszciplínákkal egyaránt foglalkozott. Az előbbiek közül elsősorban a politikát tartotta 

fontosnak, míg az etika alárendelt szerepet játszott nála, csak propedeutikai funkciót szánt 

neki a politika mellett. Ezt viszont – természetesen arisztotelészi alapon – 1598 után tanította 

is az Akadémián, noha a történelmi és politikai tanszék egy másik professzor, Christoph Coler 

által már be volt töltve. Jelentős különbség volt azonban köztük, mert míg Coler erősen 

historizálva tanította a politikát, Scherbe éppen csak szemléltetés jelleggel használt történelmi 

vonatkozásokat. Legjelentősebb műve a témában egy Politika-kommentár, amit az 

előadásaiból és az azokhoz fűzött jegyzetekből állítottak össze és publikáltak Scherb halála 

után.
42

 

Az elméleti diszciplínák vonatkozásában mutatkozott meg igazán a Scherb és 

Taurellus közötti különbség, amennyiben az előbbi nem egy keresztény filozófia 

megalkotására törekedett, hanem elhatárolta egymástól a teológiai filozófiát és a 

kinyilatkoztatás-teológiát, s vizsgálódásait az előbbire korlátozta. Természetesen Arisztotelész 

elméleti teológiáját vette alapul, vagyis a Metafizikát, de az a számára nem ontológiát, hanem 

természetes teológiát jelentett; ezzel a felfogással teljesen egyedivé tette Altdorfot a német 

egyetemek között, mivel azok ontológiaként értelmezték a Metafizikát. Nézeteik írásbeli 

kifejtése során mind ő, mind a tanítványai Arisztotelész kommentálására szorítkoztak ebben a 

témában, a korábbi interpretátorok szövegei közül pedig gondos mérlegelés után választották 

ki azokat, amelyeket felhasználhatónak ítéltek. Scherbe, miként a többi lutheránus 

Arisztotelész-értelmező, csupán szelektíven támaszkodott a keresztény szemszögből kétséges 

Averroesre, aki pedig Páduában meglehetősen népszerű volt; sokkal szívesebben nyúlt az 

alexandriai kommentátorokhoz. Szimplikioszt részesítette előnyben Aphrodiszioszi 

                                                           
42

 Phil. Scherbii Discursus politici in Aristotelis de republica libros, Frankfurt a. M., 1610. 



25 
 

Alexandrosszal és Ammoniosszal szemben, mivel ő a filológiai pontosságot alaposan 

kidolgozott parafrázissal kapcsolta össze. Ehhez a döntéshez egyébként is illeszkedett az 

altdorfi gondolkodás, ami Platón és Arisztotelész között több hasonlóságot, mint különbséget 

állapított meg. Mindazonáltal Scherb nem írt külön művet az interpretációs metódusokról 

sem, az erre vonatkozó nézeteit főleg a Politika-kommentárjából kell kiolvasni, illetve egy 

másik tanítványa, a szintén altdorfi professzorságra emelkedett Michael Piccart (1574-1620) 

idevágó megállapításai
43

 valószínűleg szintén az ő nézeteit tükrözik. A többi elméleti 

diszciplínával kevésbé foglalkozott, különösen hanyagolta a szupralunáris asztronómiát és a 

szublunáris fizikát, ami azért meglepő, mert Páduában ezekben a témákban is fedeztek fel új 

utakat. 

 Ha áttekintjük azokat a hatásokat, amelyek Soner filozófiáját formálták, 

megállapíthatjuk, hogy rendkívül magas színvonalú képzésben részesült. Páduából kapta az 

arisztotelészi filozófia alapos filológiai vizsgálaton alapuló, felekezeti elfogultságtól mentes 

ismeretét, amit Scherb tovább mélyített és finomított, míg Taurellus révén egy másik 

nézőpontból szemlélhette a peripatetikus bölcseletet, egyúttal kellően kritikus hozzáállással is 

felruházva általa, amely lehetővé tette Soner számára, hogy a hagyományos keresztény 

dogmákon, sőt akár magán Arisztotelészen túllépjen az igazság keresése során. Az utóbbi 

mindenesetre kevésbé volt jellemző rá, mert ránk maradt művei egyértelműen tanúskodnak a 

stageirai filozófus iránti elkötelezettségéről; a vallásban azonban radikálisabbnak bizonyult, 

mivel ezen a téren hajtotta végre élete legmerészebb tettét, amikor csatlakozott egy Európa-

szerte elutasított és üldözött irányzathoz: az antitrinitarizmushoz.  

                                                           
43

 Erről szóló műve: Oratio de ratione interpretandi = Michael PICCART, Isagoge in lectionem Aristotelis, 

Altdorf, 1660, 28–40. 



26 
 

I. 3. A socinianizmus és a sociniánus térítés 

 

 Az ariszotelészi filozófia mellett a másik tényező, amely Soner életét és tevékenységét 

döntően befolyásolta, egy vallási irányzat volt, amelynek eszméi a reformáció során létrejött 

nézetek közül talán a legeredetibbek és a legradikálisabbak voltak, továbbá olyan teológiai 

sokszínűség jellemezte, hogy egységes felekezetről is csak bizonyos megszorítások mellett 

lehet beszélni. Az antitrinitarizmusról van szó, pontosabban annak lengyelországi követőiről, 

akiket a mai kutatás sociniánusok néven tart számon.
44

 Maga Soner professzori évei alatt, sőt 

már azt megelőzően a felekezet tagja volt (noha erről nem mindenki tudott), és ezen hitbeli 

meggyőződése a gondolkodására is rányomta bélyegét, így életének, munkásságának, 

valamint a dolgozat tárgyát képező kolligátumnak a megértéséhez szükséges, hogy az 

alábbiakban egy rövid összefoglalást adjunk a socinianizmusról, különös tekintettel annak 

Altdorfba és más szomszédos városokba látogató híveire.
45

 

 

I. 3. 1. A lengyelországi antitrinitarizmus kezdetei 

 

A kelet-közép európai reformáció fontos sajátossága, hogy két területen, 

Lengyelországban és Erdélyben tartósan gyökeret tudott verni az antitrinitarizmus is.
46

 A 

Lengyelországban történtekről mindazonáltal jóval többet tudnak a térségen kívüli 

szakemberek, jóllehet a fordítottja lenne természetes, hiszen az egyneműen katolikussá váló 

Lengyelországból 1658-ban kitiltották a szentháromságtagadókat, míg Erdélyben napjainkig 

folyamatosan működő egyházuk van. Az emigráció azonban az utóélet szempontjából 

előnynek bizonyult.  A lengyelországi antitrinitáriusok szellemi hagyatéka ugyanis éppen 

azért tudott beépülni az európai eszmetörténetbe, mert Németalföldön az ide vándorolt 

unitáriusok az 1660-as évek közepétől megjelentették a Bibliotheca Fratrum Polonorum 

köteteit,
47

 amelyek felölelték a 16-17. században megfogalmazott egzegetikai és 

vallásfilozófiai munkáikat, amelyek felkerültek az európai felvilágosodás legnagyobbjainak 

könyvespolcaira. 

                                                           
44

 A terminológiával kapcsolatos problémákat ld. alább. 
45

 A kérdéssel foglalkozó legújabb, széleskörű szakirodalomra és forrásismeretre támaszkodó munka Az 

antitrinitarizmus Kelet-Közép-Európában a 16. században = BALÁZS Mihály, Hitújítás és egyházalapítás között 

– Tanulmányok az erdélyi unitarizmus 16–17. századi történetéből. Kolozsvár, 2016. 97–126. Az alábbi 

összefoglaló is leginkább ezt a tanulányt veszi figyelembe. 
46

 Tudománytörténeti áttekintések: KESERŰ Bálint, Wacław URBAN, Stan badań nad heterodoksją na Węgrzech 

= Wokół dziejów i tradycji arianizmu, szerk. Lech SZCZUCKI, Varsó, 1971, 29–42. Piotr WILCZEK, Reformacja w 

Polsce i Europie Środkowo–Wszchodniej. Postulaty badawcze, Varsó, 2010.  
47

 Bibliotheca Fratrum Polonorum quos Unitarios vocant (1665–1668). 



27 
 

A socinianizmus bemutatásakor mindenekelőtt magával az elnevezéssel kapcsolatban 

érdemes tisztázni néhány szempontot: bár az antitrinitarizmus lengyelországi ágára annak 

legfőbb teoretikusa, Fausto Sozzini után valóban a socinianizmus kifejezést használják a 

legtöbbször, azonban a mozgalom története során csak egy bizonyos (igaz, tényleg a 

legjelentősebb) időszakra volt jellemző, hogy a szentháromságtagadók döntő többsége 

Socinus tanait vallotta, és még ekkor is léteztek egyéb irányzatok. Erdélyben például a 17. 

század közepéig kifejezetten kevés támogatottságra találtak az olasz teológus által 

hangoztatott hitelvek, helyette Dávid Ferenc, Christian Francken és Jacobus Palaeologus 

gondolatai örvendtek népszerűségnek, elsősorban a nonadorantizmus. A sociniánusok európai 

szinten is szélesebb körű ismertsége viszont mégis oda vezetett, hogy mind a korban, mind az 

antitrinitarizmus történetével foglalkozó kutatásban ezt a megjelölést használták valamennyi 

szentháromságtagadóra, még akkor is, ha a szóban forgó személyek vagy csoportosulások 

kifejezetten szemben álltak Socinus követőivel.
48

 A terminus használata tehát sok esetben 

túlzottan általánosító és problematikus, de a 17. század eleji altdorfi viszonyokra kétségkívül 

megfelelő, hiszen az ott tanuló lengyel diákok tényleg Sozzini követőinek vallották magukat, 

és Soner is hozzájuk csatlakozott, bár egyes kérdésekben eltért a “hivatalos” tanítástól.
49

 

Azért a sociniánus elnevezés nem volt teljesen általános. Socinus fellépése előtt a 

felekezet követői egyszerűen csak „lengyel testvéreknek” vagy „keresztényeknek” nevezték 

magukat, elsősorban anabaptista hatásra, és ezt a kifejezés később is használatban maradt. A 

kívülállók pedig sokszor szintén nem sociniánusokról beszéltek, hanem – értékítéletüket 

kifejezésre juttatva – valamilyen régi eretnekséggel azonosították őket, amelynek hitelvei egy 

vagy több pontban hasonlóságot mutattak az antitrinitarizmussal (ariánusok, ebioniták stb). 

Használatos volt még az ecclesia minor kifejezés, utalásként a lengyel protestáns egyházaktól, 

az ecclesia maior-tól történt elszakadásra, amely az 1564-es piotrkówi kálvinista és az 1565-

ös węgrówi antitrinitárius zsinaton lett végleges érvénnyel kimondva.
50

 

A socinianizmus kialakulása tehát a lengyelországi antitrinitarizmus megjelenésével 

kezdődött. A radikális vallási eszmék több úton jutottak el az országba: egyrészt a betelepülő 

nagyobb külföldi népcsoportok révén (cseh anabaptisták, német protestánsok), másrészt egyes 

személyeknek köszönhetően, akik gyakran az általuk hirdetett tanítás miatt kényszerültek 

                                                           
48

 BALÁZS Mihály – KESERŰ Gizella: Előfutárok vagy korán elhervadt virágok? = A felvilágosodás előzményei 

Erdélyben és Magyarországon, szerk. BALÁZS Mihály – BARTÓK István, Szeged, 2016. 55–73, ott 59–60. 
49

 Jelen dolgozatban a „sociniánus” kifejezés a szűkebb értelemben szerepel, tehát kizárólag azokra vonatkozik, 

akik közvetlenül Socinust követték és az esetleges kisebb eltéréseket leszámítva az általa alapított felekezet 

nézeteit osztották. Minden más esetben az „antitrinitárius” és az „unitárius” kifejezések szerepelnek (amely 

csoportba természetesen a sociniánusok is beletartoztak). 
50

 Marian HILLAR, From the Polish Socinians to the American Constitution, A Journal from the Radical 

Reformation. A Testimony to Biblical Unitarianism, 4/3(1994), 22–57. 



28 
 

menekülésre, míg Lengyelországban elnézőbb hozzáállásra számíthattak. A viszonylagos 

tolerancia elsősorban a gyenge központi hatalomnak volt az eredménye, mivel a nemesek a 

maguk birtokain a királytól vagy a katolikus egyháztól többé-kevésbé függetlenül 

pártfogolhatták az éppen nekik tetsző hitelvek képviselőit. Elsősorban olasz területekről 

érkeztek hozzájuk jelentős gondolkodók, legtöbbször valamilyen közbülső állomáson 

keresztül, ahol a katolicizmustól való elszakadásukat respektálták ugyan, de a 

radikalizmusukat már kevésbé. Így érkezett Lengyelországba az a Giorgio Biandrata (1515-

88) is, aki kulcsszerepet játszott a közép-kelet-európai antitrinitarizmus kialakulásában.
51

 

Bármily paradox is ez egy szentháromságtagadó estében, alapvetően erazmiánus program volt 

az övé, abban az értelemben legalábbis mindenképpen, hogy alapja a felekezeti vitákat 

megszüntetni akaró szkeptikus biblicizmus volt, s a nagy rotterdamihoz hasonlóan úgy látta, 

hogy a vitatott teológia kérdések zömét Isten szándékosan rejtette el az emberek elől, s az 

ezekkel való foglalkozás terméketlen. Ő persze ilyennek tartotta a skolasztikus terminusokból 

kialakított Szentháromság-dogmát is, sőt bizonyos szempontból ennek mellőzését vélte a 

legfontosabbnak, mert úgy gondolta: ha ennek mintájára az Apostoli Hitvallással 

megelégednének a hívek, akkor a protestantizmust megosztó felekezeti viták mindegyike 

lekerülhetne a napirendről. Biandratának azonban – bár a lengyel és litván nemesség köreiben 

sok rokonszenvezőre találtak az elvei – nem sikerült biztos pozíciót kialakítania magának, s a 

fokozódó ellenséges légkör miatt csak 1563-ig tartózkodott Lengyelországban. Ekkor 

Erdélybe távozott, ahol János Zsigmond fejedelem udvarában helyekedett el, és alapítóként 

vett részt az erdélyi antitrinitárius felekezet létrehozásában is, hogy aztán haláláig ő legyen 

annak egyik vezéregyénisége. 

Lengyelországba számos más heterodox gondolkodó is érkezett, mint például 

Valentino Gentile, Bernardino Ochino és Gianpaolo Alciati, de az önálló antitrinitárius 

felekezet kialakulását hagyományosan egy lengyel nemes, Piotr Goniądz (Petrus Gonesius, 

kb. 1530-73) fellépéséhez szokták kötni, aki külföldi egyetemi tanulmányai során ismerkedett 

meg a radikális vallási eszmékkel, és bár először a kálvinizmushoz csatlakozott, 1556-ban és 

1558-ban nyíltan deklarálta heterodox elveit, amelyek a hagyományos szentháromságtan 

tagadására és bizonyos anabaptista tanításokra (felnőttkeresztség, szélsőséges pacifizmus) 

épültek. Ez egyértelmű szakítást jelentett mind a kálvinistákkal, mind a többi felekezettel 

szemben, és Piotr Goniądz eszerint is cselekedett: hasonlóan gondolkodó követőit maga köré 

                                                           
51

 Életére és tevékenységére vonatkozóan ld. Antonio ROTONDÒ, Biandrata (Biandrate, Biandrà; in latino 

Blandrata), Giovanni Giorgio = Dizionario Biografico degli Italiani 10, Róma, 1968, 257–264.; PIRNÁT Antal, 

A kelet-közép-európai antitrinitarizmus fejlődésének vázlata az 1570–es évek elejéig = Irodalom és ideológia a 

16–17. században, szerk. VARJAS Béla, Budapest, 1987, 19–26. 



29 
 

gyűjtve létrehozta a lengyel testvérek csoportját. Az elnevezés már önmagában is mutatta az 

anabaptista befolyást, de  Goniądz-nak köszönhetően konkrét hitelvek átvételére is sor került. 

Az egyik ilyen a gyermekkeresztség elvetése, sőt a keresztség jelentőségének általában vett 

megkérdőjelezése volt: a cselekmény szentségi jellegén túlmenően abban sem egyeztek meg, 

hogy milyen életkorban és milyen módon kell azt felvenni. Nemcsak a gyermekkeresztség, 

hanem a más felekezeteknél felvett keresztség érvényességét is sokan vitatták, megoszlottak 

továbbá a vélemények abban, hogy az egyházba való belépésnek elengedhetetlen feltételét 

képezi-e ezen “szentség” felvétele; illetve voltak, akik föltétlenül szükségesnek tartották, 

hogy a dolog immersióval (lengyelül ponurzanie) történjék meg.
52

 

Egy másik anabaptista eredetű, nagy vitákat kiváltó tanítás volt a pacifizmus, 

amelynek szélsőséges hívei azt vallották, hogy egy keresztény embertől idegen minden, ami a 

vérontással kapcsolatos: nemcsak a katonáskodást és a gyilkosságot tiltották (beleértve az 

önvédelmet), hanem a nagyobb hivatalok viselését (az általuk birtokolt ius gladii miatt), sőt 

még az adó fizetését is, mivel az a hadviselés finanszírozására irányul. Ez a szélsőséges 

álláspont sokakból váltott ki ellenkezést, akik nemcsak a javaik és életük védelmének 

tilalmazását nehezményezték, hanem attól is tartottak, hogy az országban uralkodó vallási 

türelem dacára ellenük fordulnak, ha nyíltan hirdetik az adók és a katonáskodás megtagadását, 

hiszen az létében veszélyeztette volna az államot. Elsősorban a görög származású, domonkos 

szerzetesből lett reformátor, Iacobus Palaeologus vált az antipacifisták vezéralakjává, aki éles, 

szarkasztikus stílusban bírálta ellenfeleinek nézeteit. A viták ellenére azonban a tendencia 

erősödött, hogy aztán az úgynevezett rakówi kísérletben kulmináljon: a helységet birtokló 

nemes, Jan Sienieński pártfogásába vette az antitrinitáriusokat, és nemcsak pénzzel, hanem 

ingatlanokkal is támogatta őket, amelynek eredményeként az egész országból ide gyűltek a 

pacifizmust és a “bűnös” világtól való elkülönülést valló szentháromságtagadók.
53

 

1570 körül újabb fordulat állt be a lengyelországi antitrinitarizmus történetében: 

megszűnt az erdélyiekkel való együttműködés, mivel a két országban eltérő irányt vett a 

teológiai fejlődés. A fejedelemségben Dávid Ferenc és Palaeologus vezetésével a 

nonadorantizmus hódított teret, míg Lengyelországban gyakorlatilag véget ért a rakówi 

kísérlet, és a város – átmenetileg – elveszítette addigi kiemelt szerepét. Az egyik új központ a 

kis-lengyelországi Lublin lett, ahol két világi személy (Szymon Ronenberg, Jan Niemojewski) 

és egy prédikátor, Marcin Czechowic vezetésével az 1570-es évek elejétől lényegében olyan 

                                                           
52

 A témát az egyik legfontosabb fennmaradt forrás bemutatása kapcsán kiválóan összefoglalta BALÁZS Mihály, 

Marcin Czechowic kísérlete az erdélyi antitrinitáriusok megnyerésére = Hitújítás és egyházalapítás között, 127–

138. 
53

 BALÁZS, Az antitrinitarizmus…, 105-106. 



30 
 

folyamatok zajlottak le, amelyeket az utóbbi évek szakirodalma konfesszióképződésnek 

nevez. 1574-ben megjelentették Jerzy Szoman a dogmatikát és az életmódot is szabályozó 

kátéját, majd 1575-ben kinyomtatták Czechowic Rozmowy Chrystiańkie c. munkáját, amely a 

Socinus győzelme előtti lengyel anabaptisztikus antitrinitarizmus legteljesebb összefoglalása. 

Ez nem tagadja meg a 60-as években megfogalmazott eszményeket, továbbra is a bűnös 

világgal való szembenállást tekinti a közösség létmódjának, de több ponton mérsékli ezt a 

szembenállást, türelmet javasol az etikai normákat be nem tartó tagokkal szemben, és 

kísérletet tesz a világi hatalommal szembeni viszony szabályozására is, elismerve annak 

létjogosultságát. Nem kevésbé fontos a dogmatikai alapvetés, amelynek során úgy ismétli 

meg a 60-as évek végére a többség által elfogadott krisztológiai tételeket, hogy éles polémiát 

folytat az antitrinitarizmus további változataival, így a nonadorantizmussal is.
54

 

A konfesszianizálódó antitrinitarizmus tehát egy anabaptista tanokkal erősen keveredő 

szentháromságtagadást képviselt, amely nemcsak az erdélyiekétől különbözött, hanem a 

socinianizmustól is elég messze állt még. Korántsem szabad azonban kizárólagosságot 

tulajdonítani a Lublinban kiformálódó irányzatnak. Litvániában például, ahonnan a rakówi 

kísérlet idején csaknem minden anabaptista hajlandóságú unitárius távozott, Szymon Budny 

szerzett sok követőt, aki élesen bírálta az anabaptizmust, másrészt magával a 

kislengyelországi hitsorsosai által folytatott szektásodással sem értett egyet, ehelyett – talán a 

pravoszláv egyházzal és a zsidó közösségekkel kapcsolatos tapasztalatai alapján – a 

gyülekezetek autonómiájáról fogalmazott meg szemléletes gondolatokat.
55

 

Egyre szélesebb körben terjedt el az a krisztológia is, amelyet (az ekkor még 

Lengyelországtól messze élő) Fausto Sozzini nagybátyja, Lelio Sozzini Brevis explicatio 

primi capitis Johannis című műve fogalmazott meg. Legfontosabb tétele az volt, hogy 

Krisztus nem létezett a Máriától való megszületése előtt, s lényegében embernek tekinthető. A 

későbbiek szempontjából azonban fontos leszögezni, hogy e felfogásban még az 

„átlagemberek”-től rendkívül lényeges jellemzőkkel megkülönböztethető emberről van szó. 

Ez az ember ugyanis csodálatos módon, az isteni erőnek és nem a Szentháromság második 

személyének tekintett Szentlélek által fogant és a bűntől teljesen mentesen élt. Másfelől isteni 

adottságokkal rendelkezett, akit Isten mérték nélkül tüntetett ki ezekkel az adottságokkal, 

úgyhogy akár Istennek is nevezhető, noha nem olyan „egyedül és őmagától való láthatatlan és 

halhatatlan Isten”, mint az Atya.
56

 

                                                           
54

 BALÁZS, Az antitrinitarizmus…, 111-112. 
55

 Uo., 113–114. 
56

 Uo., 103. 



31 
 

Az antitrinitáriusok között tapasztalható szellemi heterogenitáshoz, az egység 

hiányához jelentős mértékben hozzájárult a felekezet egy sajátos vonása, amely a korabeli 

egyházak között úgyszólván egyedivé tette a szentháromságtagadókat: nem széles társadalmi 

rétegek körében kezdett el látványosan terjeszkedni az irányzat, nem is egy meghatározott 

népcsoportra vagy tájegységre korlátozódva, hanem a legradikálisabb, legeredetibb 

gondolkodókat tömörítette tulajdonképpen egész Európából, a már említett toleráns 

valláspolitikai viszonyoknak köszönhetően. Olyan gondolkodók érkeztek Lengyelországba 

(és Erdélybe), akiket sehol máshol nem tűrtek meg, sokszor szó szerint az életüket kellett 

menteniük. “Szabadgondolkodó” mivoltuk velejárója volt továbbá nagy teológiai-filozófiai 

műveltségük, hiszen csak így alakíthatták ki jól felépített, eredeti gondolatmeneten alapuló 

teológiai rendszerüket; ennek következtében viszont a téziseik olyannyira kifinomultakká 

váltak, hogy a teológiájuk már csak ezért sem tudott igazán teret nyerni a kevésbé művelt 

országlakosok között. Bármennyire is példaként tekintettek tehát egyes csopotjaik az 

anabaptistákra, nem állt fenn a veszélye, hogy a lengyelországi antitrinitarizmus egy német 

parasztfelkeléshez hasonló eseménybe torkolljon, hiszen az általuk hirdetett tanítás nem olyan 

jellegű volt, hogy ilyen széles néprétegeket megszólítson és fanatizáljon. Az antitrinitárius 

egyházszervezők legnagyobb támogatói végig az eruditusabb nemesek közül kerültek ki, 

akiknek birtokai (a kisvárosi és a nagyobb városok külvárosaiban létrejövő csoportok mellett) 

a szerveződés fő helyszínéül szolgáltak. További következmény volt, hogy a felekezet 

teoretikusai egymástól is eltérő eszméket képviseltek: némi túlzással azt mondhatnánk, hogy 

mindegyikük kialakított magának egy saját teológiai rendszert, amely legfeljebb a 

hagyományos szentháromsághívő tanokkal szembeni kritikus hozzáállásban érintkezett a 

többivel. A régebbi és újonnan csatlakozó tagok (Goniądz, Biandrata, Grzegorz Paweł vagy a 

görög származású Iacobus Palaeologus) folyamatosan polémiát folytattak egymással 

különböző teológiai kérdésekben, így a már említett Czechowic-féle káté, a Rozmowy 

Chrystiańkie viszonylagos sikere ellenére sem lehetett szó sokáig a lutheránus vagy kálvinista 

egyházakhoz hasonló, egységes felekezetről, amely a lengyel unitáriusok mindegyikét 

magában foglalta volna. 

 

I. 3. 2. Fausto Sozzini fellépése 

 

A megosztottság és a heves polémiák után a viszonylagos egységet a századforduló 

körüli években hozta el a lengyel testvérek számára az a Fausto Sozzini (Faustus Socinus, 



32 
 

1539-1604), akiről később az egész mozgalmat elnevezték. A nagy vallásszervező élete és 

tevékenysége – elsősorban a Bibliotheca fratrum Polonorumnak köszönhetően – nemcsak 

Lengyelországban, hanem Nyugat-Európában is meglehetősen kutatott témának számít, 

számos tanulmány jelent meg róla, amelyek alapján jól körvonalazhatóak a közép-kelet-

európai vallástörténetben játszott szerepének fő vonásai; így itt csak a legalapvetőbb 

információk közlésére szorítkozunk.
57

 

Képesítése szerint Sozzini nem teológus volt, hanem jogász, érdeklődése mégis hamar 

a vallási kérdések felé fordult. Itáliában és Franciaországban végzett tanulmányai és utazásai 

során ismerkedett meg a reformáció eszméivel, de sem a lutheri, sem a kálvini irányzat nem 

nyerte meg a tetszését, helyette inkább nagybátyja, Lelio Sozzini nyomdokaiba lépett, és az ő 

műveiből kiindulva saját, szentháromságtagadó teológiai nézeteket alkotott, amelyeket maga 

is írásban publikált. A közép-kelet-európai antitrinitáriusoknak akkor került a látóterébe, 

mikor egy Bázelben írt munkája (De Jesu Christo Servatore) komoly hírnevet és tekintélyt 

szerzett neki heterodox körökben; nem sokkal később, 1578-ban Giorgio Biandrata meg is 

hívta Sozzinit Erdélybe, hogy segítsen lebeszélni Dávid Ferencet a nonadorantizmusról, 

amely az egyre intoleránsabbá váló légkörben veszélyeztette az antitrinitáriusok pozícióit. A 

próbálkozás azonban kudarcot vallott, és bár az olasz jogász-teológus személyesen folytatott 

hosszas eszmecserét Dávid Ferenccel, az nem volt hajlandó engedni, és végül az általa 

végrehajtott újítások miatt letartóztatva, börtönben halt meg.
58

 Sozzini még ugyanebben az 

évben, 1579-ben, Lengyelországba utazott, hogy az ottani antitrinitáriusokhoz csatlakozzon, 

és élete hátralévő éveit itt élte le. 

A lengyel testvérek körében végzett tevékenysége nemcsak a személyes pályájának 

jelentette csúcspontját, hanem az ecclesia minor számára is fordulópontot hozott. Sozzini 

eredményesen hidalta át a felekezet tagjait megosztó ellentéteket, és sikerült a korábbinál 

sokkal egységesebb, virágzó közösséget létrehoznia, amelynek rakówi központja a 17. század 

első évtizedeiben a térség igazi kulturális centrumává vált, míg a többi antitrinitárius irányzat, 

                                                           
57

 Sozziniről a Bibliotheca fratrum Polonorum vonatkozó részei mellett is hamar megjelentek más művek, 

például  már 1653-ban egy angliai kiadvány John BIDDLE előszavával: The Life of that Incomparable Man, 

Faustus Socinus Senensis, London, 1653. A modern kiadványok közül ld. pl. Earl Morse WILBUR, A History of 

Unitarianism. Socinianism and its Antecedents, Cambridge, 1945.; Giovanni PIOLI, Fausto Socino. Vita, opere, 

fortuna. Contributo alla storia del liberalismo religioso moderno, Modena, 1952.; Delio CANTIMORI, Eretici 

Italiani del cinquecento, Torino, 2002.; Lech SZCZUCKI, Fausto Sozzini in Polonia = Faustus Socinus and his 

heritage, szerk. Lech SZCZUCKI, Krakkó, 2005, 113–128. 
58

 Sozzini sikertelen erdélyi tartózkodásáról ld. BALÁZS Mihály, Dávid Ferenc válaszol Fausto Sozzininak, ItK 

87(1983), 97–106.; PIRNÁT Antal, Die Ideologie der Siebenbürger Antitrinitarier in den 1570er Jahren, 

Budapest, 1961. 161–187; George H. WILLIAMS, The Christological Issues between Ferenc Dávid and Faustus 

Socinus during the Disputation on the Invocation of Christ, 1578-1579 = Antitrinitarism in the second half of the 

16th Century, szerk. DÁN Róbert, PIRNÁT Antal, Budapest – Leiden, 1982, 289-308. 



33 
 

részben vezető alakjainak halála miatt, fokozatosan eljelentéktelenedett. Egyértelműen a 

felekezet egyik legtekintélyesebb vezetőjévé vált tehát, akinek véleményét széles körben 

figyelembe vették, noha maga Sozzini hivatalosan élete végéig nem csatlakozott hozzájuk, 

csak afféle külső tanácsadóként működött. Ennek oka a keresztséggel kapcsolatos felfogása 

volt, mivel annak felvételét, bármilyen életkorban és módon történjék is, az üdvösség 

szempontjából irrelevánsnak tartotta, nem osztva sem az anabaptisták, sem a 

gyermekkeresztelést vallók nézeteit. Mindazonáltal döntően az ő elvei befolyásolták az 1605-

ben megszületett Rakówi Katekizmus tartalmát, amely végre a lengyelországi antitrinitáriusok 

hitvallását is pontosan meghatározva, confessio formájában körvonalazta. A Katekizmus 

jelentőségét mutatja, hogy rövid időn belül számos nyelvre lefordították (így németre, ahogy 

valószínűleg Soner is olvasta), és az elkövetkező évtizedekben több kiadása napvilágot látott, 

több-kevesebb módosítással.
59

 Alapvetései azonban állandóak maradtak, mintegy kijelölve a 

lengyelországi antitrinitárius teológia fő ismérveit. 

Ezek közül  legfontosabb természetesen a krisztológia volt. A sociniánusok tagadták 

Krisztus szentháromságtanon alapuló istenemberségét: embernek tartották, akit ugyan 

rendkívüli  tulajdonságok különböztetnek meg a többi halandótól, mint például a szűztől való 

születés, de attól még nem ő az örökkévaló Isten. Nem létezett a názáreti születése előtt 

(preegzisztencia), nem volt benne két természet, ehelyett minden csodatétele, még a 

feltámadása is, az Atya, az egyetlen igaz Isten jóvoltából következett be. Nem ismerték el a 

Szentlelket sem isteni személynek, csak isteni erőnek, amellyel hat a világban. Tagadták 

továbbá a helyettes elégtétel tanát, vagyis azt, hogy Krisztus magára vállalta volna a 

bűneinket: ő csak példát adott, hogyan lehet elnyerni az üdvösséget az Isten akaratának való 

engedelmeskedés által. Erre viszont képesnek tartottak minden embert, elvetve az eredendő 

(pontosabban áteredő) bűnt és az emberi természet végletes romlottságának tételét; szerintük 

bárki szabad akaratából képes Istennek tetszően cselekedni, ennek egyedüli feltétele az Ő 

szándékának megismerése és parancsainak betartása, amelyeket egyértelműen kifejezésre 

juttatott a Szentírásban. 

A szentségek közül kizárólag az Úrvacsorát fogadták el, de azt is csak mint 

megemlékezési aktust, bármiféle átlényegülés nélkül. Gyakorolták továbbá a keresztelést, 

amit hasonlóképpen külsődleges, transzcendens hatások nélküli cselekményként fogtak fel, a 

                                                           
59

 Az 1605-ös lengyel nyelvű kiadás először németre lett lefordítva az eredeti kiadvány létrehozásában is 

közreműködő Valentin Schmalz által, 1608-ban, egy évvel később pedig már latinul is olvasható volt. Ezután 

már hosszabb időnek kellett eltelnie, míg napvilágot látott az angol és a holland fordítás (1652). 



34 
 

Krisztus híveihez való csatlakozás tudatos kinyilvánításának; ebben a kérdésben tehát nem 

Sozzinié lett a döntő szó. 

A pacifista vitában viszont sikerült egy áthidaló megoldást találnia, és elfogadtatott 

egy kompromisszumos álláspontot, amely a korábbiaknál jóval engedékenyebbnek 

mutatkozott a világ felé. Nem tiltotta például az adófizetést vagy a világi hatóságoknak való 

engedelmeskedést, aminek következtében azok vállalása is lehetővé vált bizonyos esetekben. 

A katonáskodással továbbra is szembehelyezkedett, de annyit megengedett, hogy valaki 

helyettes állításával, vagyis hadiadó fizetésével váltsa meg magát az efféle kötelezettségek 

alól. Magát a fegyverhasználatot viszont megengedte, bár ez inkább csak a fegyvertartásra 

vonatkozott, mivel a sérülés okozását vagy a gyilkosságot, történjék akár önvédelemből,  

bűnnek tartotta. 

A Rakówi Katekizmusban manifesztálódott, Sozzininek köszönhető doktrinális egység 

általános kulturális-szellemi prosperitáshoz vezetett a lengyel testvéreknél, akiknek közössége 

a 17. század első évtizedeiben élte fénykorát, és nagyarányú fejlődésnek indult mind 

lélekszámban, mind a műveltségi színvonalat illetően, legalábbis az addigi viszonyokhoz 

képest, bár olyan eredmények produkálásához, mint amilyeneket Genf, Róma vagy a 

fontosabb lutheránus centrumok értek el, Rakówban nem voltak meg az anyagi lehetőségek. 

Mindazonáltal jelentős sikernek tekinthető, hogy a városban akadémia létesült, ahol nagy 

szakmai hírnévnek örvendő hazai és külfödi professzorok oktatták a tárgyakat. Az intézmény 

megnövekedett presztízsét jelzi, hogy más hitű diákok közül is sokan jelentkeztek ide. Az 

1602-ben ugyanitt alapított nyomda pedig sorra publikálta a nagy műveltségű, merész 

kijelentésektől sem visszariadó szerzők műveit. Ez a kedvező, de a nyugatabbra fekvő 

kulturális centrumokhoz képest továbbra is korlátozott lehetőségeket biztosító helyzet 

eredményezte, hogy a lengyel testvérek kifelé irányuló térítéssel próbálkoztak, mégpedig 

sajátosan sociniánus módon. 

 

I. 3. 3. A sociniánus jelenlét Közép- és Nyugat-Európában 

 

Mint feljebb említésre került, az antitrinitárius eszmék szinte kizárólag a nagy 

műveltséggel rendelkező, szellemileg nyitott embereknél találtak elfogadásra; ez jellemző 

vonásuk maradt a lengyel testvérek “expanziója” során is. Nagy kulturális központokat, 

elsősorban egyetemi városokat kerestek fel, ahol a fogékonynak mutatkozó közönséget 

próbálták meggyőzni tanításuk helyességéről. Kézenfekvő volt ez a célválasztás abból a 



35 
 

szempontból is, hogy a térítők mind az (akár a vallástól teljesen független) ismereteik 

bővítéséhez, mind egyéb tudományos tevékenységeikhez több lehetőséget találtak ezeken a 

népes, gazdag, komoly hagyományokkal rendelkező településeken, mint odahaza Rakówban. 

Ugyanis a legtöbbször peregrinációt végző egyetemista diákok, illetve a kíséretükben utazó 

mentorok voltak ezek a sociniánusok, mivel ők rendelkeztek kellő tudásanyaggal és 

motiváltsággal az efféle térítő tevékenységekhez. Egyébként jól kitaposott ösvényen haladtak, 

mivel a lengyelországi fiatalok már régóta látogattak közép- és nyugat-európai egyetemeket, 

tehát az antitrinitáriusok lényegében csak kiegészítették, amit az elődeik csináltak, és a 

peregrinációjukat vallási propagandával kötötték össze.
60

 

Módszereik többfélék lehettek. A leglátványosabbak a nyílt hitviták, illetve önállóan 

tartott beszédek voltak, ahol a sociniánusok népesebb közönség előtt mutathatták be teológiai 

nézeteiket. Ez volt azonban a legveszélyesebb út is: noha a kor teológiai pezsgésében egy 

szentháromsághívő felekezeten belül is kialakultak szélsőséges álláspontok, és egy disputa 

során lehetett arra hivatkozni, hogy pusztán a vita kedvéért fogalmazott meg az illető 

valamilyen radikális véleményt, egy bizonyos határt még a legtoleránsabb légkörben sem 

lehetett átlépni. Soner megtérítőit, Ostorodtot és Woidowskit  például ezért utasították ki 

Leidenből, illetve az altdorfi kriptosociniánus körnek véget vető eljárás után az ottani 

akadémiát is el kellett hagyniuk az antitrinitárius diákoknak. 

Ennél biztonságosabb volt a személyes meggyőzés, mikor valakivel négyszemközt, 

esetleg kisebb társaságban, de mindenképp privatim jelleggel ismertették meg a sociniánus 

tanokat; maga Soner például kizárólag ezzel a módszerrel élt a saját antitrinitárius körének 

toborzása során. Hasznosnak bizonyult továbbá, ha a fentieket írásos művek terjesztésével 

kombinálták, mivel ezekben az érdeklődők kellő alapossággal, nekik tetsző ütemben 

tanulmányozhatták a felvetett teológiai kérdéseket. Olyan nyomdát természetesen nehéz volt 

találni külföldön, ahol kiadhattak volna sociniánus műveket (az egyéb nehezítő 

körülményekről nem is szólva), de a peregrinusok hozhattak magukkal könyveket otthonról, 

és a kéziratos terjesztés is intenzíven zajlott. A Sozzininek hírnevet hozó De Jesu Christo 

Servatore például így vált népszerűvé, de maga Soner is adott sociniánus műveket a kiszemelt 

diákoknak, sőt volt olyan saját írása, amelynek kéziratai eljutottak Lengyelországba, és ott 

komoly elsimerést, érdeklődést váltottak ki. 

A sociniánus térítés legkedveltebb célpontjai tehát az egyetemek voltak, mivel ott adva 

volt minden feltétel, ami a sikerhez kellett: lehetőség az antitrinitárius eszmék nyílt vagy 

                                                           
60

 Zdzislaw PIETRZYK, Polnische Studenten in Altdorf = Akademie und Universität Altdorf..., 69-82, ott 69-70. 



36 
 

burkolt bemutatására (disputák), viszonylag népes értelmiségi közönség (hallgatók, tanárok, 

teológusok stb.), és nem utolsósorban az új, a radikális iránti fogékonyság, ami az egyetemi 

ifjúságnak akkoriban éppúgy jellemzője volt, mint ma. Különösen a német egyetemekkel 

voltak intenzívek a kapcsolatok, köszönhetően a földrajzi közelségnek, az élénk kereskedelmi 

forgalomnak és a nagyarányú népességkeveredésnek. A 16. század nyolcvanas-kilencvenes 

éveiben, mikor Lengyelországban zenitjére érkezett a reformáció, a nagy német protestáns 

egyetemek voltak legfrekventáltabb célpontok: Tübingen, Heidelberg, Strassburg és Bázel, 

hogy aztán a létszám csökkenni kezdjen, és a katolikus intézmények kerüljenek előtérbe.
61

 

Az Altdorfi Akadémia szintén népszerű állomása volt a peregrinusoknak, akár végső 

célpontként, akár átmeneti jelleggel. Megalakulásakor az újdonság varázsa csalogatott ide 

lengyel diákokat, aztán a szám egyre növekedett, még azután is, hogy a többi egyetemen – az 

említett okoknál fogva – csökkenésnek indult.  A frekventáltság oka több tényezőben 

keresendő: természetesen kellett egy magas oktatási nívó, hiszen az érkezők alapvető célja a 

művelődés volt. Más körülmények azonban speciálisabbnak mondhatók. Fontos volt például 

az egyes oktatók hírneve és presztízse, márpedig Altdorfban már Soner előtt is akadt egy 

kifejezetten nagy tudású “lengyelbarát” professzor, Nicolaus Taurellus, aki nagy számban 

gyűjtötte maga köré az onnan érkező diákokat. Halála után Soner lépett a nyomdokaiba, aki – 

mint később látni fogjuk – pusztán tanári minőségében is népszerűnek számított, de nála 

nyilvánvalóan fontos szerepet játszott a vallási tényező. Altdorfra egyébként is jellemző volt a 

vallási türelem, legalábbis a kriptosociniánus perig, így megkockáztatható a kijelentés, 

miszerint a 17. század első évtizedeiben mutatkozó élénk lengyel peregrináció részben a 

Rakówból érkező antitrinitárius diákoknak köszönhető.
62

 

Az első szentháromságtagadó peregrinusok már Soner ideje előtt megjelentek 

Altdorfban: Krzysztof Lubieniecki 1578-ban iratkozott be, hogy aztán továbbmenjen 

Strassburgba. Négy év múlva azonban visszatért, és ekkor már öt társa is akadt. A 17. század 

elején ugrásszerűen megnőtt a sociniánusok száma: 1602-ben hárman, 1604-ben öten 

szerepelnek a matrikulákban, de ez az idelátogató peregrinusoknak csak egy része volt, mert 

nem iratkozott be mindenki hivatalosan az akadémiára. Soner természetesen jó kapcsolatot 

ápolt velük, aminek a legszembetűnőbb bizonyítéka, hogy az 1609-10-es tanévre az ő 

befolyásának köszönhetően választották rektorrá Adam Sienienskit, Raków alapítójának a 

fiát. Soner halála után folytatódott a lengyel peregrináció, ekkor tanítványa, Martin Ruar 

                                                           
61

 Uo., 73. 
62

 Uo., 72–76. 



37 
 

patronálta őket; és ez a tendencia egészen a kriptosociniánus kör felszámolásáig tartott.
63

 Bár 

nem Rakówból, de szintén antitrinitáriusként jött Altdorfba Michael Güttich, aki később 

ugyancsak a lengyel testvérekhez csatlakozott. Érdemes megemlíteni továbbá, hogy az erdélyi 

unitáriusoktól is érkeztek ekkoriban peregrinusok, még ha nem is olyan nagy számban, mint 

azt az altdorfi sociniánus mozgalom történetét leíró Zeltner sejteti.
64

 

A fentiek tükrében elmondható, hogy Soner tevékenysége a lengyelországi 

socinianizmus legprosperálóbb időszakára esett, mikor a mozgalom nemcsak önmagában volt 

erősnek nevezhető, de Altdorfban is számottevően képviseltette magát. A kettő egybeesése 

természetesen nem véletlen, hiszen Soner áttérése is a peregrinusoknak volt köszönhető, de 

aztán ő maga szintén hozzájárult az antitrinitarizmus terjedéséhez, így munkássága egyszerre 

mondható a folyamat eredményének és előmozdítójának. 

 

I. 3. 4. A socinianizmus lengyelországi bukása és utóélete 

 

Sajnos ennek a “virágkornak,” ami pedig a vallás- és eszmetörténet érdekes színfoltját 

jelentette, hamar vége szakadt, hiszen a professzor halála után négy évvel teljesen megszűnt 

Altdorfban az antitrinitárius jelenlét. A kriptosociniánus csoport sorsa bizonyos szempontból 

magának az ecclesia minornak a végét is előrevetítette, ugyanis a 17. század közepén hasonló 

körülmények okozták a megszűnését. A fokozatosan győzedelmeskedő ellenreformáció és az 

országot a más vallású (lutheránus svéd és német, református erdélyi, görögkeleti orosz és 

muzulmán török) népek részéről érő támadások oda vezettek, hogy a lengyel nép mindinkább 

a katolikus vallásban találta meg azt az erőt, amelynek segítségével önazonosságát 

megőrizhette és sikeres védekezést folytathatott; ez pedig a heterodoxia iránti türelmetlenség 

növekedését eredményezte. A radikalizmusukról ismert lengyel testvérek sem kerülhették el, 

hogy célpontjai legyenek az intoleranciának: folyamatos térvesztés és egyre erősödő 

támadások után, 1658-ban a szejm kitiltotta őket az országból. A közösség tagjai 

szétszóródtak Európában, egy részük erdélyi hitsorsosaiknál lelt menedékre, számosan pedig 

német és németalföldi területekre költöztek át. Paradox módon azonban éppen ez a 

látszólagos bukás járult hozzá ahhoz, hogy a socinianizmus mind a modernkori vallástörténet 

figyelmét hamar felhívta magára, mind a korszak gondolkodásának alakításában szerepet 

                                                           
63

 Uo., 79-80. 
64

 ZELTNER, i. m., 36.: Confluebant ergo ad illum, quam primum publicum docendi munus adierat [sc. Soner], 

magno numero, cum Ungaris, Transylvani, et maxime omnium Poloni. Erről részletesebben ld. alább, a II. 2. 

fejezetet. 



38 
 

játszhatott, a lengyel testvérek új lakóhelyén  tovább folytatott vallási propaganda és a 

kinyomtatott művek (különösen a Bibliotheca fratrum Polonorum) révén. 

Annak a kérdésnek a vizsgálata azonban, hogy a sociniánus eszmék mennyiben voltak 

hatással a koraújkori gondolkodástörténetre, illetve mennyire járultak hozzá annak 

fejlődéséhez, vagyis a felvilágosodás kibontakozásához, meglehetősen komplex problémakört 

ölel fel. Az mindenesetre már az antitrinitárius tanokat csak felületesen ismerők számára is 

feltűnt, hogy néhány esetben nagy hasonlóság található a felvilágosodás és a racionalizmus 

eszméi, valamint a szentháromságtagadók által hirdetett gondolatok között. Nagy 

általánosságban fogalmazva ez főleg két területen mutatkozott meg: a józan észre építő 

kritikában és a tolerancia hangsúlyozásában. Az az eredetiség és szabadság ugyanis, amellyel 

a sociniánusok a hagyományos keresztény dogmákhoz és a Szentírás értelmezéséhez 

viszonyultak, élesen szemben állt a korábbi időszakra jellemző tekintélytisztelettel, hiszen 

közülük többen hangsúlyozták, hogy kizárólag az igazságra, és nem személyekre vannak 

tekintettel. Egyes szerzőik pedig olyan tételeket dolgoztak ki, amelyekben a kölcsönös 

megértésre és elfogadásra építve remélték megoldani a reformáció következtében létrejött 

ellentéteket, ily módon vetve meg a vallási türelem alapjait. Természetesen a helyzet nem 

ilyen egyszerű, hiszen a felvilágosodás eszmerendszerének kutatói számos forrását 

azonosították a 17-18. században felbukkanó modern gondolatoknak és elveknek, így a 

sociniánus hatás pontos mértékének meghatározása körültekintő vizsgálatot igényel. 

A téma kutatástörténetében egyaránt találkozhatunk az antitrinitarizmus jelentőségét 

és előremutató jellegét erősen eltúlzó, sőt tendenciózus, illetve azt nagyon kevéssé figyelembe 

vevő munkákkal is, bár az utóbbi helyzet inkább az erdélyi unitárius egyházra volt jellemző, 

míg Lengyelországban a két világháború közti időszakban nagy formátumú történészek 

(Konrad Górski, Ludwik Chmaj, Stanisław Kot) munkásságában ragadható meg fontos 

motivációként, hogy a sokszínű lengyel kultúra részeként mutassák fel az antitrinitarizmust, 

melynek kibontakozásában nagy szerepet játszott a máshonnan elüldözött eretnekeknek helyet 

adó, mély történelmi gyökerekkel rendelkező lengyel tolerancia. Az 1950-es években, erős 

politikai nyomásra, ugyanezeket a motívumokat osztályharcos jelleggel igyekeztek bemutatni: 

a kutatók tollán az antitrinitarizmus a kezdődő újkor forradalmi ideológiájává vált, s a 

kompromisszumokra építő egyházakkal szembeszegülve következetes antiklerikalizmusukkal, 

materializmusukkal, s már csaknem az ateizmusig eljutó dogmatikai radikalizmusukkal a 

felvilágosodásban kiteljesedő folyamatok előfutáraivá váltak. 

A későbbi évtizedekben az antitrinitarizmus-kutatást befolyásoló külső hatások 

szerencsés módon enyhültek, és lehetőség nyílt az unitárius eszmék utóéletének 



39 
 

elfogulatlanabb vizsgálatára. A lengyel Zbigniew Ogonowski például rendkívül részletes 

kutatások során vizsgálta, hogy a socinianizmus melyik felvilágosodás korabeli szerzők 

műveiben volt jelen ösztönző erőként. Martin Mulsow a Lengyelországba költözött egyik 

Soner-tanítvány fiának, Samuel Crellnek a tevékenységét vizsgálta, aki nagy szerepet játszott 

a felvilágosodás eszméinek terjesztésében. Az olasz Delio Cantimori munkásságáa nyomán 

pedig egy katolikus világ ellenében létrejött másik letéteményeseiként jelennek meg a 

modernitást megelőlegező olasz eretnekek, akik szerinte a reformáció és az erős 

racionalisztikus elemeket hordozó itáliai humanizmus szintézisét teremtették meg, sokuk 

mindezt kivételes szociális érzékenységgel párosította. Cantimori későbbi követőinél eltérő 

hangsúllyal él tovább ez a szemlélet, egyeseknél (Aldo Stella, Valerio Marchetti) a szociális 

többlet kapott különösen erős hangsúlyt, míg mások (pl. Antonio Rotondò) a későbbi korokat 

előlegező bölcseleti és világszemléleti mozzanatokat hangsúlyozzák. 

Mindezen kutatások eredményeként ma már sokkal árnyaltabb, részletgazdagabb 

képpel rendelkezünk az antitrinitarizmus és a felvilágosodás kapcsolatáról. A korábbi 

évtizedek radikális megállapításait sikerült felülvizsgálni, esetenként megcáfolni: a lengyel 

testvérek nem voltak sem a vallások közötti általános megbékélés elkötelezett szószólói, sem 

az üldözött szabadgondolkodók nagylelkű gyámolai, sem pedig a klerikális reakció béklyóit 

lerázó proto-marxisták. Hitük és törekvéseik mélyen gyökereztek a kor viszonyaiban, 

munkásságuk elidegeníthetetlen részét képezte a hagyományoknak, szellemi elődeik 

örökségének a figyelembe vétele, azokkal teljes mértékben szakítani sem képesek, sem 

hajlandóak nem voltak. Egyébként is anakronizmus lenne modern fogalmakat számon kérni 

rajtuk, hiszen az olyan kifejezések, mint a vallási tolerancia vagy a szabad gondolkodás a 

számukra nem teljesen ugyanazt jelentették, mint a mai kor embere számára. Mindez azonban 

nem jelenti azt, hogy a hagyományokból építkezve ne igyekeztek volna a saját útjukat járni, 

hogy ne gyakoroltak volna kritikus hozzáállást olyan hitbeli és filozófiai kérdésekkel 

szemben, amelyek a kortársak legtöbbjének szemében megdönthetetlen igazságnak 

számítottak – és hogy ennek során ne alkottak volna olyan gondolatokat, amelyek már a 

következő századok szellemiségének irányába mutattak előre. Tehát a szélsőséges 

vélemények tagadása mellett is elmondható, hogy a felvilágosodás kibontakozását 

meghatározó nagy gondolkodók munkásságában közvetlenül vagy áttételesebben ott van 

Fausto Sozzininek és utódainak életműve.
65

 

  

                                                           
65

 BALÁZS Mihály  – KESERŰ Gizella, Előfutárok vagy korán elhervadt virágok? = A felvilágosodás előzményei 

Erdélyben és Magyarországon, szerk. BALÁZS Mihály, BARTÓK István, Szeged, 2016. 55–73, ott 55–56, 60. 



40 
 

II. Ernst Soner: orvos, filozófus, professzor és eretnek 

 

A kolligátum értelmezéséhez természetesen a legfontosabb a szerző személyének 

ismerete. A következő fejezet tárgya ezért Ernst Soner élete (tanulmányai, utazásai, oktatási 

tevékenysége) és munkássága (művei, a bennük foglalt filozófiai, teológiai és 

természettudományos tanítás), amely meglehetősen jól dokumentált, csak egyes részletek 

maradnak homályosak a rájuk vonatkozó források hiányában. 

A rendelkezésre álló információk viszonylagos bősége ellenére azonban úgy tűnik, 

hogy a socinianizmussal foglalkozó szerzők sokáig meglehetősen kevés figyelmet szenteltek 

Sonernek, legalábbis a tanítványaival összehasonlítva, noha a professzor személye és 

tevékenysége is megérdemli az alapos vizsgálatot, hiszen a heterodoxia történetének érdekes 

alakjáról van szó. Természetesen nem arra akarunk utalni, mintha teljesen elhanyagolták 

volna, hiszen már az Altdorfról szóló legkorábbi dokumentumok beszélnek róla. Szembetűnő 

azonban, hogy a kriptosociniánus kör történetét és felbomlását leíró Historia Arcana alig 

néhány bekezdést szentel neki, noha mégiscsak Soner tekinthető a csoport alapítójának és 

szervezőjének.
66

 Hasonló a helyzet, ha a sociniánus szerzőket bemutató, lexikon jellegű 

munkákat vesszük számba, mint amilyen például a Bock-féle Historia Antitrinitariorum,
67

 

vagy Sandius könyve, a Bibliotheca Anti-Trinitariorum.
68

 Mindkettő sokkal bővebben 

értekezik a két legfontosabb tanítványról, Crellről és Ruarról, mint magáról Sonerről. 

Tekintve, hogy ők hosszabb ideig működtek a sociniánus felekezet tagjaiként, ráadásul nem 

más vallásúak között rejtőzködve, hanem egyházuk különböző központjaiban, indokoltnak 

mondható személyük és tevékenységük részletesebb taglalása, bár így Soner óhatatlanul 

háttérbe szorult mögöttük, ami valamelyest a modern kutatás hozzáállását is befolyásolta: az 

antitrinitarizmus történetét leíró munkák sokáig inkább csak érintőlegesen tértek ki rá, mint 

Crell és Ruar megtérítőjére, bár az alakja természetesen benne volt a tudományos 

köztudatban, és a korszak heterodoxiájával foglalkozó művek általában említették a nevét.
69

 

 Ernst Soner életének és munkásságának részletes feldolgozása viszont a 

socinianizmus-kutatás „élvonalától” valamelyest lemaradva, igazán csak a 20. század második 

felében kezdődött el. Az iránta való érdeklődést Crell és Ruar személyén kívül az altdorfi 

                                                           
66

 ZELTNER, i. m., 26-41 (maga könyv több mint 800 oldal). 
67

 Friedrich Samuel BOCK, Historia antitrinitariorum, maxime Socinianismi et Socinianorum, Königsberg – 

Lipcse, 1779. Soner: 894-903. Ruar: 713-735. Crell: 116-158. 
68

 Christofer Sand (Christophorus SANDIUS), Bibliotheca anti-trinitariorum, Amszterdam, 1684. Soner: 96-97.  

Ruar: 114-115. Crell: 115-122. 
69

 Ld. az I. 3. 1. fejezetben említett szerzőket és műveket. 



41 
 

kriptosociniánus kör létrejöttének és eszmetörténeti szerepének vizsgálata keltette fel, hiszen 

az ezzel foglalkozó szerzők megkerülhetetlenül szembesültek Soner alakjával, bár ők még 

tevékenységének inkább csak a gyakorlati oldalára koncentráltak.
70

 1949-ben aztán az altdorfi 

teológiai fakultásról író Siegfried Scheurl bővebben kitért Sonerre, de ő csupán a professzor 

tevékenységének szigorúan sociniánus vonatkozású aspektusaira, elsősorban német nyelvű 

katekézisre korlátozta a figyelmét, a filozófiai műveit kihagyta.
71

 Néhány évvel később 

Hermann Ley éppen Soner filozófiai munkásságával foglalkozott részletesebben, különös 

tekintettel arisztotelizmusának és radikális dogmakritikájának kapcsolatára, amelynek 

előremutató motívumaira próbált hangsúlyt helyezni, a felvilágosodás előzménytörténetének 

részeként igyekezve beállítani Soner munkásságát.
72

 Szintén Soner filozófiájára, de ezen belül 

inkább Cesalpinóval való viszonyára, illetve Crell és Ruar mindkettőjüktől elszakadó szellemi 

útkeresésére koncentrált a lengyel antitrinitarizmus-kutatás már említett nagy alakja, 

Ogonowski, Ley-jel ellentétben kitérve az altdorfi professzornál található tradicionális, a 

felvilágosodás felé irányuló haladást gátoló motívumokra is.
73

 

A Soner munkásságának egy-egy aspektusával foglalkozó tanulmányok után 

átfogóbbnak lehet nevezni Domenico Caccamo 1970-es írását, amely nemcsak Soner életútját 

és a kriptosociniánus kör szervezőjeként folytatott tevékenységét foglalja össze, hanem 

munkásságának filozófiai és teológiai részét is viszonylag részletesen elemzi, valamennyi 

ismert művét figyelembe véve, illetve kitér a professzor gondolatainak a tanítványaira 

gyakorolt hatására is.
74

 Szintén hosszabban írt Sonerről Siegfried Wollgast, aki a professzor 

forrásainak és filozófiai műveinek minden korábbinál alaposabb elemzése után vetette össze 

Ley és Caccamo sokszor egymásnak ellentmondó megállapításait, több helyen kiegészítve és 

korrigálva azokat.
75

 

Az ezredforduló után különösen megélénkült a Soner-kutatás, amely a fenti alapvető 

munkákon kívül az egyre gyarapodó sociniánus forrásanyagra is támaszkodni tudott. Eric 

Achermann nagy gondossággal, minden rendelkezésre álló forrás és az eszmetörténeti háttér 

                                                           
70

 Pl. Delio CANTIMORI, Serveto e Lelio Sozzini, Religio 22(1936), 414-438.; Karl BRAUN: Der Socinianismus in 

Altdorf 1616, Zeitschrift. für Bayerische Kirchengeschichte 8(1933), 65—81, 129—150. 
71

 Siegfried von SCHEURL, Die theologische Fakultät Altdorf im Rahmen der werdenden Universität, 1575—

1623., Nürnberg, 1949. 
72

 Hermann LEY, Zur Entwicklungsgeschichte der europäischen Aufklärung, Wissenschaftliche Zeitschrift der 

Technischen Hochschule Dresden 4/3(1954/55), 413—421. 
73

 Zbigniew OGONOWSKI, Socynianizm a Oświecenie. Studia nad mysłą filozoficzno-religijną arian w Polsce 

XVII wieku, Varsó, 1966.; UŐ., Aristotelizm heterodoksalny w religijności zrjacjonalizowaney (Ernst Soner, 

czykli proba integracji doktryny filozoficznoj Cesalpina w religijny system socynian), Studia filotoficzne 

4(1964), 71-110. 
74

 Domenico CACCAMO, Sozinianer in Altdorf und Danzig im Zeitalter der Orthodoxie, Zeitschrift für 

Ostforschung 19(1970), 42-78. 
75

 Philosophie in Deutschland zwischen Reformation und Aufklärung 1550-1650. Berlin, 1988. 



42 
 

tükrében, elődeinek eredményeit sokban árnyalva és gazdagítva vizsgálta meg Soner 

arisztotelizmusának a socinianizmushoz való viszonyát, elsősorban a professzor 

lélekfilozófiai és Isten természetével kapcsolatos nézeteire vonatkozólag.
76

 Hasonló 

jelentőségű Sascha Salatowsky közelmúltban megjelent könyve is, amely a sociniánus 

filozófia egyes témáinál részletesen ismerteti Soner nézeteit az adott kérdéssel kapcsolatban.
77

 

 Olyan tanulmányok is napvilágot láttak, amelyek részletesen elemezték Soner egy-egy 

fontosabb művét. Ralf Bröer a professzor orvosi elképzeléseinek filozófiai alapvetéseit és 

ezek antitrinitarizmussal való kapcsolatát vizsgálta Soner székfoglaló beszéde, a De 

Paracelso eiusque perniciosa medicina tükrében.
78

 A tanulmány hiánypótló jellegűnek 

mondható abból a szempontból, hogy a hangsúlyt Soner sokkal elhanyagoltabb orvosi 

munkásságára helyezi. Emellett azonban vázlatosan bemutatja Soner általános filozófiai 

nézeteit is, amit az újonnan előkerült források, elsősorban a német nyelvű katekizmus által 

nyújtott ismeretek egészítenek ki. Ugyanennek a katekizmusnak a részletes ismertetésére 

vállalkozott Martin Schmeisser, aki nemcsak a szöveget közölte, hanem Soner nézeteinek és a 

korabeli sociniánus dokumentumoknak (elsősorban a rakówi katekézisnek) a figyelembe 

vételével megpróbálta azt egy általános eszmetörténei kontextusben elhelyezni.
79

 

 Elmondható tehát, hogy a viszonylag szerény kezdetek után Ernst Soner alakja az 

utóbbi években egyre nagyobb teret vívott ki magának a socinianizmus-kutatásban, egyre 

többen foglalkoztak a kérdéssel, hogy mennyire tekinthető a heterodoxia jelentős vagy eredeti 

alakjának, illetve mennyiben gyakorolt hatást – elsősorban tanítványan keresztül – a 

socinianizmus fejlődésére. Mára mind a mellőzés, mind a túlértékelés végletét sikerült 

meghaladni, és egy komplexebb, reálisabb képpel rendelkezünk Sonerről, amely megmutatja, 

hogy a professzor a filozófia- és vallástörténet eredeti alakja volt, aki nem félt tőle, hogy 

bizonyos kérdésekben saját véleményt alakítson ki, bár az elképzelései mélyen gyökereztek 

szellemi elődeinek munkásságában. Működésének gyakorlati hatása kétségkívül jelentős volt, 

hiszen Crell és Ruar személyében a 17. századi socinianizmus meghatározó személyiségeit 

nyerte meg a felekezet számára. Az általa kidolgozott tanítás azonban nem bírt akkora 

                                                           
76

 Ratio und oratio mentalis – Zum Verhältnis von Aristotelismus und Sozinianismus am Beispiel der Philosophie 

Ernst Soners = Akademie und Universität Altdorf…, 99-157. 
77

 Die Philosophie der Sozinianer: Transformationen zwischen Renaissance-Aristotelismus und Frühaufklärung, 

Stuttgart – Bad Cannstatt, 2015. 
78

 Antiparacelsismus und Dreieinigkeit. Medizinischer Antitrinitarismus von Thomas Erastus (1524–1583) bis 

Ernst Soner (1572–1605), Berichte Zur Wissenschaftsgeschichte 29/2(2006), 137-154. Megjegyzendő, hogy a 

címben hibásan szerepel Soner halálozási dátuma; műveinek nagy részét éppen 1605 és 1612-ben bekövetkezett 

halála között írta. 
79

 Sozinianische Bekenntnisschriften: Der Rakower Katechismus des Valentin Schmalz (1608) und der 

sogenannte Soner-Katechismus, Berlin, 2012. 



43 
 

befolyással, mint amit olyan iskolateremtő szerzők, mint Sozzini, Dávid Ferenc vagy 

Palaeologus gyakoroltak a maguk követőire. Sonernél inkább csak bizonyos gondolatok 

továbbéléséről beszélhetünk, amelyek azonban nemcsak a heterodox teológia, hanem az 

egyetemes eszmetörténet terén is érvényesültek. 

A kolligátumban szereplő, eddig ismeretlen művek kétségkívül gazdagítani tudják a 

Sonerről kialakult képet, hiszen több olyan található köztük, amely viszonylag nagy 

terjedelemben taglal fontos, a korban sokakat érdeklő filozófiai kérdéseket, így ezek révén 

újabb részleteit ismerhetjük meg a professzor gondolkodásának; a neki címzett levél révén 

továbbá a kriptosociniánus kör működéséről és a professzor életútjáról is újabb adatok 

derülnek ki. 

 

II. 1. Ernst Soner élete 

  

Három életrajza is a rendelkezésünkre áll: időrendben első a temetésén elhangzott 

halotti beszéd, amit egyik tanítványa, Georg Richter tartott, és egy 17. századi gyűjtemény 

részeként maradt fenn, amelyben orvosok felett elmondott gyászbeszédek szerepelnek.
80

 A 

második szintén egy orvoséletrajzokat tartalmazó kötet részét képezi, amely azonban 

kizárólag az altdorfi akadémián tanító professzorokról szól, s a 17-18. század fordulóján 

működő kollégájuk, Johann Jakob Baier állította össze. Ebben a kötetben található Soner 

egyetlen ma ismert képi ábrázolása is.
81

 Az utolsó életrajzot a néhány évvel később kiadott 

Historia Arcana tartalmazza, amely az altdorfi kriptosociniánus mozgalom történetét 

dolgozza fel, és ennek kapcsán viszonylag részletesen beszél annak elindítójáról.
82

 Noha 

egyik beszámoló sem mentes az elfogultságtól, a kiegyensúlyozott vizsgálatot megkönnyíti, 

hogy az első kettő inkább pozitív, míg a harmadik negatív irányban szubjektív, illetve 

mindegyik számos tényszerű adatot közöl, amelyekből össze lehet rakni Soner pályafutásának 

legfontosabb állomásait. A kedvező helyzet részben annak is köszönhető, hogy Soner – több 

más heterodox gondolkodóval ellentétben – nem élt túlságosan változatos vagy kalandos 

életet; úgy tűnik, a természetéből nem csupán hiányzott az erre való hajlam, hanem kifejezett 

szándéka volt bármiféle problémás helyzet, konfliktus kerülése. Igaz, a viszonylagos 

                                                           
80

 Georg RICHTER: Oratio funebris in obitum Cl. v. D. Ernesti Soneri, Philos. ac Medic. D. & in Acad. 

Norimberg. Altorfina Profess. laudatiss. Recitata XV. Cal. Jun. Anno 1613. = Henning WITTE: Memoriae 

medicorum nostri seculi clarissimorum renovatae decas prima, Königsberg – Frankfurt, 1674, 18-35. 
81

 Johann Jakob BAIER: Biographiae professorum medicinae qui in Academia Altorfina unquam vixerunt, Altdorf 

– Nürnberg, 1728. 26–35. A Soner-portré a 26. oldal után található, ez szerepel a jelen dolgozat címlapján is. 
82

 Erről a műről bővebben ld. a következő fejezetet. 



44 
 

nyugalomnak talán korai halála is oka volt, hiszen mindössze negyvenévesen hunyt el, 

hétévnyi tanítás és kriptosociniánus tevékenység után. Jellemének és gondolkodásának 

alakulását mindazonáltal több tényező befolyásolta, így érdemes az elejétől végigkövetni az 

életútját. 

 A Historia Arcana szerint 1572-ben látta meg a napvilágot, valószínűleg az év 

második felében, mert ugyanez a szöveg néhány sorral később azt mondja, hogy 1588-ban, 

amikor Altdorfba került, tizenöt éves volt. Szülőhelye Nürnberg városa volt, ahol a 

családtagjai tehetős, köztiszteletben álló polgároknak számítottak, hivatalosan is a 

tiszteletreméltónak (Ehrbahren) nevezett társadalmi osztály tagjai voltak. Mint fentebb láttuk, 

ez a csoport a városi elit második vonalába tartozó családokat tömörítette, akik főleg 

kereskedelemmel foglalkoztak, de – legalábbis lokális szinten – kiváltságosnak számító 

társadalmi státusukat nemesi attitűdökkel próbálták kihangsúlyozni. Ez a hozzáállás a Soner 

családra is jellemző volt, hiszen éppen Ernst apja, Marcus Soner volt az, akinek három 

fivérével együtt a nemesi rangot is sikerült elérnie. Három nagybátyján kívül több rokonáról 

nem tudunk, esetleges testvéreiről, távolabbi hozzátartozóiról nem áll rendelkezésre több adat. 

Ha voltak is ilyen családtagok, nem játszottak fontos szerepet az életében. 

 Tanulmányait szülővárosában kezdte, s a családja pozíciójának hála valószínűleg 

színvonalas oktatásban részesült. Ezt bizonyítja, hogy viszonylag (bár a korabeli oktatási 

rendszerben nem szokatlanul) fiatalon beiratkozhatott az altdorfi akadémiára, ahol hamarosan 

felhívta magára a figyelmet kiemelkedő tehetségével, még a nürnbergi városi tanácstól is 

jutalmat érdemelve ki. Filozófiát és orvostudományt tanult, szoros kapcsolatba kerülve a 

tárgyakat oktató professzorokkal, akiknek személye és gondolkodása egész későbbi 

munkásságára hatást gyakorolt: Nicolaus Taurellusszal és Philipp Scherbbel.
83

 1592-ben 

nyerte el a baccalaureatust, huszonhárom évesen pedig magisteri fokozatot szerzett, tanárai 

elismerésétől övezve. A róla kialakult jó véleménynek köszönhette, hogy ezt követően rögtön 

egy megtisztelő és felelősségteljes megbízást kapott: tanítóul és kísérőül jelölték ki két 

előkelő családból származó patrícius ifjú, Christoph Fürer von Haimendorf és Christoph 

Schlaudersbach mellé. Előbbi a nürnbergi polgármester fia volt, utóbbi pedig egy volt 

ágostonos prefektusé, aki áttért a lutheránus hitvallásra. Mindez tehetséges, nagy tudású és 

megbízható ifjúnak mutaja Sonert, bár a feladat elnyerésében bizonyára szerepet játszott 

családjának vagyona és tekintélye is.
84

 

                                                           
83

 Az ő munkásságukról ld. az I. 2. fejezetet. 
84

 Zeltner mindenesetre közvetlenül is idéz dokumentumokat, melyekben befolyásos személyek tanúskodnak 

Soner erényeiről: „doctissimum probatissimumque moribus iuvenem” (Georg Volkart teológiaprofesszor); 



45 
 

 Nevelői státusának köszönhette, hogy ezután (az egyetlen) mozgalmas szakasz 

következett az életében: a két pártfogoltja kíséretében peregrinációra indult, mely során 

bejárta Európa leghíresebb egyetemeit. 1597-ben indultak útnak, először Hamburg irányába, 

és mindjárt ekkor kis híján balesetet szenvedtek, éppen csak sikerült megmenekülniük egy 

veszedelmes hajótöréstől.
85

 Az esemény azonban nem riasztotta vissza őket az utazás 

folytatásától, Frízföldön át Amszterdamba, majd Leidenbe haladtak tovább. Soner számára ez 

volt az első fontos állomás: a híres egyetem jó alkalmat kínált filozófiai tudásának 

elmélyítésére, amit ki is használt. Érdemes továbbá megjegyezni, hogy részt vett néhány 

nyilvános disputációban, ami pedig alapvetően visszahúzódó természete miatt sem korábban, 

sem később nem volt szokása. A legfontosabb esemény azonban nem ez volt, hanem egy új 

ismeretség, amit két, szintén peregrinációt végző diákkal kötött: Andrej Wojdowski és 

Christoph Ostorodt lengyel nemes ifjakkal, a sociniánus felekezet elkötelezett híveivel.
86

 

Előbbi valamivel idősebb volt Sonernél (mivel már a nyolcvanas évek elején 

levelezést folytatott Sozzinivel), s ekkorra már komoly lelkészi pálya állt mögötte (Lublin, 

Raków), illetve írt néhány teológiai értekezést és egyéb művet az antitrinitárius felfogás 

védelmében. Később más nyugat-európai nagyvárosokban is megfordult, például 

Strassburgban, ahol megnyerte a socinianizmus számára Valentin Schmalzot, a felekezet 

későbbi nagy fordítóját és teológusát.
87

 A szász származású Ostorodt idősebb volt nála, és 

eredetileg a lutheránus felekezethez tartozott; egy lelkész fiaként rektor lett egy pomerániai 

iskolában, ahonnan heterodox nézetei miatt 1585-ben távoznia kellett. A lengyel testvérekhez 

csatlakozott, s immár az unitárius egyházban vállalt lelkészi tisztséget, illetve számos 

sociniánus szellemiségű teológiai értekezést is kiadott latin és német nyelven.
88

 

Németalföldre együtt utazott a két lengyel, mégpedig hasonló körülmények között, 

mint Soner, ugyanis lengyel tanulók felügyelete és mentorálása volt a feladatuk. Emellett 

azonban „missziós” céljuk is volt; erre utal, hogy szóban és írásban is aktív térítő 

tevékenységet fejtettek ki. Működésüknek részét képezte néhány közösen összeállított, a 

hagyományos szentháromságtant támadó teológiai traktátus, de valószínűleg inkább 

élőszóban próbálkoztak új tagokat toborozni a sociniánusok közé, fogékony közönségre 

számítva az egyetemi város ifjúságának soraiban. Ami Sonert illeti, elérték a céljukat: már 

                                                                                                                                                                                     
„officium regentis [= Soneri] non tantum in danda, sed et in observanda disciplina consistere” (Christoph Fürer). 

Ekkoriban még hitbeli kérdésekben sem volt nála megfigyelhető a legkisebb elhajlás sem. Vö. ZELTNER, i. m., 

27. 
85

 Talán ehhez az eseményhez is kapcsolódik a kolligátum Vituperium navigationis című darabja. 
86

 Zeltner szerint „hírbe hozták” egy másik ismert heterodox gondolkodóval, Konrad Vorsttal is, de ugyancsak ő 

tudósít róla, hogy kronológiai okok miatt nem találkozhattak Sonerrel. 
87

 SANDIUS, i. m., 90 
88

 Uo.,, 90–92. 



46 
 

Zeltnertől kezdve a mai kutatókig mindenki egyetért abban, hogy ők térítették meg a 

mindeddig kifogástalan orthodoxiát valló ifjú magistert. Nem járhat messze az igazságtól a 

Historia arcana szerzője abban sem, hogy a fő motiváló erő a műveltségük (azaz teológiai 

vitákban mutatott felkészültségük) és erkölcsös életmódjuk volt, hiszen a fent idézett 

vélemények alapján maga Soner is ezeken a területeken igyekezett a leginkább kitűnni. A 

konkrét módszerük pedig nagyon hasonló lehetett ahhoz, amiről később a Soner-tanítvány 

Ruar számolt be egy levélben, mikor leírta a saját megtérésének történetét: személyes 

beszélgetések során, egy-egy filozófiai-teológiai problémából kiindulva az antitrinitáriusok 

megcáfolták a témában vallott hagyományos nézeteket, majd bebizonyították a saját 

álláspontjuk igazát, és így lépésről lépésre rávezették partnerüket a szentháromságtagadó hit 

teljes elfogadására.
89

 Soner kaphatott tőlük könyveket is, hogy elmélyítse tudását, illetve 

valószínűsíthető, hogy magát a socinianizmust már ismerte valamennyire, az Altdorfban 

tanuló lengyel diákoknak köszönhetően. 

Akárhogy is csinálta Woidowski és Ostorodt, a sikerük tartósnak bizonyult, hiszen 

Soner a socinianizmus elkötelezett híveként utazott el Leidenből. A személyes barátságot 

szintén tovább ápolták, különösen Ostorodttal, amit fennmaradt levélváltásuk bizonyít. 

Egyebekben a két lengyelnek már nem volt ilyen szerencséje, mivel aktív térítő 

tevékenységük felhívta magára a hatóságok figyelmét, és hamarosan vád alá kerültek eretnek 

hitvallásuk miatt. Hiába írtak védekezésképpen egy külön Apologiát,  bűnösnek találták őket, 

és 1599-ben távozniuk kellett a városból. Nyugati útjuk mindazonáltal nem ért véget, hiszen 

ezután került csak sor Schmalz már említett megtérítésére, Sonerrel azonban már nem 

találkoztak. 

A három nürnbergi hosszú utat járt még be: London, Oxford és Párizs viszonylag 

gyors meglátogatása után a következő jelentős állomás Itália volt, amely a klasszikus kultúra 

emlékein nevelődött elmék számára ekkoriban is éppolyan vágyott célpont volt, mint a 

megelőző és a későbbi századokban. Soner talán járt Rómában és Nápolyban, de a 

legfontosabbnak mindenképpen Páduát kell tartani, a korabeli kultúra és művelődés egyik 

centrumát, amely az itt uralkodó viszonylag toleráns légkör miatt kedvelt célpontja volt a 

különféle heterodox nézeteket valló diákoknak.
90

 Sonerrel kapcsolatban is feltételezi Zeltner, 

hogy itt újabb sociniánus hatások érhették, de valószínűleg nem ez vonzotta a városba, hanem 

az orvosi fakultás, illetve a filozófiaoktatás nagy híre. Túl azon, hogy a mestere, Scherb 

                                                           
89

 Erről ld. a következő fejezetet. 
90

 A magyar történelemből például ismertek az erdélyi „páduások,” akik itt szerzett tudományukat a politikai elit 

tagjaiként az ország kormányzásában kamatoztatták; közülük is a leghíresebb a kancellár, Kovacsóczy Farkas 

volt, aki 1595-ben esett ádozatul a belpolitikai harcoknak. 



47 
 

szintén Padovában tanult, az egyetem valóban a kor legismertebb, máig a filozófiatörténet 

jeles alakjaiként számon tartott gondolkodóinak adott otthont (Zabarella, Pomponazzi stb.), 

akik nagy hatású arisztoteliánus iskolát alakítottak ki. A filozófiában Soner alighanem itt 

lépett végleg Scherb nyomdokába, hogy aztán ugyanolyan szilárd eltökéltséggel ragaszkodjon 

Arisztotelészhez, mint a hitben a socinianizmushoz, bár később tapasztalnia kellett, hogy a 

kettőt nem mindig könnyű összeegyeztetni egymással. Érdemes még említeni egy másik 

arisztoteliánus filozófust, Andrea Cesalpinót, aki ekkoriban Rómában tanított, és bár 

személyesen nem biztos, hogy találkozott Sonerrel, de művei valószínűleg ebben az 

időszakban váltak ismertté a nürnbergi peregrinus számára. 

Az utazók ezek után hazafelé indultak. Az utolsó jelentős állomásuk Bázel volt, mely 

város kifejezetten az altdorfi Akadémia hallgatói között számított népszerűnek, ugyanis amíg 

saját intézményük nem emelkedett egyetemi rangra, a legtöbben itt szerezték meg a 

doktorátust. Így cselekedett Soner is: 1601 szeptemberében védte meg orvostudományi 

tételeit a melancholia tárgyában, így a doctor medicinae titulussal térhetett haza a következő 

évben. 

Mintegy három évig Nürnbergben működött orvosként, tovább gyarapítva jó hírnevét 

és kapcsolatait.
91

 Ezekben az években meg is nősült, bár a feleségéről semmilyen információ 

nem maradt fenn azon kívül, hogy túlélte Sonert.
92

 A gyermekeit illetően egyedül Baier említ 

egy Clara Helena nevű leányt, aki egy bizonyos Wolfgang Lindesius nevű nürnbergi 

aranyműveshez ment feleségül, de nem kizárt, hogy több gyermeke is született.
93

 Hogy a 

város és az Akadémia irányítói sem a magánéletében, sem a hitében, sem a tudományos 

ismereteiben nem találtak semmi kivetnivalót, mutatja, hogy Scherb halála után, 1605-től őt 

hívták meg az elhunyt pozíciójának betöltésére. Az orvoslástan és a bölcselet professzora lett 

tehát az Akadémián, és egészen haláláig ezt a feladatkört látta el. Tevékenysége 

megelégedésére szolgálhatott mind a tanároknak, mind a diákoknak: az előbbbiek jó 

véleményét tükrözi, hogy 1608-ban az Akadémia rektorává választották (bár ez a pozíció 

inkább csak névleges, mint tényleges hatalommal járt), a tanulók körében élvezett 

népszerűségét pedig az általa létrehozott, és haláláig sikeresen működő kriptosociniánus kör 

bizonyítja. 

                                                           
91

 Zeltner szerint egy befolyásos helyi orvos, bizonyos Leonhard Dold pártfogása vált a leginkább hasznára. 
92

 Az 1610-ben neki címzett levélből kiderül, hogy Soner felhívta partnerének figyelmét a feleségére, külön 

üdvözlést kérve tőle az asszony számára; feltételezhető tehát, hogy alapvetően boldog házasságban éltek. 
93

 Richter a gyászbeszédben általánosságban gyerekekről beszél (liberorum charitas), de ez nem feltétlenül 

bizonyító erejű érv a több gyermek mellett.  



48 
 

Ha a hivatalos oktatói működését tekintjük, azt modhatjuk, hogy Soner hű maradt 

önmagához. Széles körű műveltségéhez méltón, nagy hozzáértéssel fejtette ki a hallgatóknak 

a tananyagot, ami legtöbbször Arisztotelész és Galénosz szövegeinek interpretálását jelentette. 

Mint Richter megjegyzi, ebben sokkal inkább a saját ismereteire támaszkodott, s a már létező 

kommentárokat nemhogy hanyagolta, hanem kifejezetten szembeszállt velük, olykor 

általánosan elfogadott nézeteket cáfolva meg. Arra azonban mindig vigyázott, hogy megtartsa 

mások jóindulatát; ezért például a korabeli egyetemi oktatásban népszerűnek számító disputák 

során is nagy hangsúlyt fektetett a hallgatóság megnyerésére, és bár – Richter szerint – 

nagyon jó érvelő volt, sosem akart éles konfliktusba bonyolódni.
94

 Helyette inkább „privát” 

előadásokon fejtette ki a saját nézeteit, válogatott hallgatóság előtt, elsősorban filozófiai 

témákban.
95

 Mint sok arisztoteliánus ekkortájt, ő is követendő példának tartotta a tanítás 

„exoterikus” és „ezoterikus” formájának megkülönböztetését, különösen a filozófia terén. 

Szűk körben, barátságos légkörben értekezett az általa választott témákról, és bizonyára 

eszmecserére és kérdésfelvetésekre is sor került ilyenkor. Természetesen csak a legjobb 

diákjait részesítette ilyesmiben, egyfajta „elit klubot” alkotva belőlük, hogy összejöveteeleik 

alkalmával mind az ő kreativitásuk és lelkesedésük megtermékenyítően hasson a 

professszorra, mind Soner átadhassa nekik azt a tudást, amire képességeik révén érdemesek, 

és akár majdani utódait is kiválaszthassa közülük. Eljárását a kollégái sem találhatták 

szokatlannak, hiszen – mint említésre került – mélyen gyökerezett a peripatetikus 

hagyományokban; miután pedig valódi hitvallását elleplezte előlük, senkiben sem merülhetett 

fel a gyanú, hogy az effajta szerveződés a socinianizmus eszméinek terjesztéséhez is ideális 

kereteket biztosít. 

Soner tehát közmegbecsülésnek örvendő professzorként élt Altdorfban, a nyilvánosság 

számára mindvégig megmaradt nagytudású, hithű lutheránus tanárnak. Szorgalmasan végezte 

a munkáját, előadásokat tartott a széles körű hallgatóságnak, bizalmasabb beszélgetéseket 

folytatott a legjobb diákjaival, miközben a társadalmi kapcsolatait is ápolta; vagyis tette 

mindazt, ami elvárható volt az ő pozíciójában lévő emberektől. Valószínűleg tehát az 

Akadémia nagy része le volt sújtva, mikor 1612-ben váratlan tragédia történt vele: mindössze 

negyvenévesen elkapta a térségben dühöngő pestist, amelynek végül áldozatául esett. 

Halálának körülményeiről egyebet nem árulnak el a források, de elképzelhető, hogy köze volt 

a foglalkozásához, a temetésén elhangzott beszéd legalábbis sajnálkozik rajta, hogy éppen az 

                                                           
94

 Érdemes megfigyelni akár a kolligátumban szereplő beszédek bevezetéseit, ahol mindig szinte kínosan ügyelt 

a kötelező udvariassági formulák alkalmazására, akár a hallgatókhoz, akár a kollégáihoz szólt. 
95

 RICHTER, i. m., 31.: Aristotelis Organum sive Logicam… privatim interpretatus est. 



49 
 

az ember esett áldozatul a járványnak az elsők között, akinek a segítségére a leginkább 

számítottak volna a többi betegnél. 

Végső búcsúztatása – rangjához illően – az Akadémia nyilvánossága előtt történt, a 

diákság részéről egy hozzá közel álló tanítványa, Georg Richter mondta el felette a 

gyászbeszédet, a szokásoknak megfelelően dicsérve az elhunyt erényeit. A fentiek alapján 

tényleg rászolgálhatott a dicséretre mind életvitelével, mind oktatói tevékenységével: Zeltner 

számos eredeti dokumentumot idézett, amelyek pozitívan nyilatkoznak róla, negatívat viszont 

egyet sem, pedig a titkos sociniánus meggyőződésére tett erőteljes elmarasztalások alapján 

alighanem szívesen felhívta volna a figyelmet Soner más komolyabb (jellem)hibájára is, hogy 

alkalma nyíljon kimutatni az eretnekség ártó hatását. Halálakor azonban még minden rendben 

lévőnek tűnt a professzor emléke körül,
96

 csak néhány hónappal később derült fény rejtve 

folytatott tevékenységére, amely végül az akadémia történetének talán legnagyobb 

botrányához vezetett. 

  

                                                           
96

 BAIER az életrajzában (32–33. old.) idézi az Altdorfban teológiát tanító Jakob Schoppernek Richterhez írt 

levelét, amelyben beszámol róla, hogy életében többször hallotta Sonert ortodox módon nyilatkozni Krisztusról, 

és még a halálos ágyán is ilyen imát hallott tőle. A levél nem sokkal a temetés után keletkezett, valószínűleg a 

Soner eretnekségére vonatkozó első szóbeszédekre való reakcióként, hiszen az akadémia teológusaként 

Schopper később nagy szerepet vállalt a kriptosociniánus kör felszámolásában, így szembesülnie kellett a diákok 

egyértelműen heterodox meggyőződésével; mindenesetre Soner rejtőzési-leplezési szándékának 

eredményességét mutatja, hogy egy ideig még a közelebbi ismerősei sem hitték el feltétel nélkül az 

eretnekségére vonatkozó híreket. 



50 
 

II. 2. Az altdorfi kriptosociniánus kör 

 

Soner életének és tevékenységének legnagyobb figyelmet keltő része nem tanári, 

orvosi vagy filozófusi munkássága volt, hanem az az igyekezete, hogy a Leidenben magáévá 

tett antitrinitárius hitvallást a környezetében elterjessze. Konfliktuskerülő személyiségét 

tekintve alighanem ez volt élete legbátrabb vállalkozása; mindazonáltal a tény, hogy haláláig 

kitartott a szándéka mellett, egyértelműen mutatja az új vallási meggyőződés iránti 

elkötelezettségét. De nemcsak a saját természete jelentett a számára nehézséget, hanem 

számos egyéb problémával is szembe kellett néznie, mikor elhatározta magát a „missziós” 

tevékenységre; és ezek a gondok az antitrinitarizmus jellegében, illetve általános 

megítélésében gyökereztek. 

A Szentháromság-tagadó alapvetéssel ugyanis Sozzini és követői kívül helyezték 

magukat az összes többi, magát kereszténynek valló felekezet körén, hiszen a hitük 

leglényegibb elemével szálltak szembe, míg a lutheránus, kálvinista, katolikus, anglikán stb. 

teológusokban annyi legalább közös volt, hogy elfogadták az Atya-Fiú-Szentlélek hármasság 

konstantinápolyi hitvallásban lefektetett dogmáját. Tovább nehezítette a helyzetet, hogy 

sokszor azonosították őket az anabaptista mozgalommal (mint ahogy ténylegesen történtek 

közeledési kísérletek a két csoport között, sőt a nevük is mutatott hasonlóságot), és ez a 

politikai rend destabilizálásának a rémét idézte az európai uralkodók elé, akik a német 

parasztháború és a münsteri események után készek voltak erélyesen szembeszállni minden 

ilyen kezdeményezéssel. Ennélfogva bárhol kezdték propagálni nézeteiket, az antitrinitáriusok 

bizton számíthattak a helyi hatóságok rosszindulatára, amely egészen szélsőséges formát is 

ölthetett, Kálvin például Servetust, a pápai inkvizíció Palaeologust végeztette ki. Mint 

Woidowski és Ostorodt példáján láttuk, Nürnbergben és a környező lutheránus területeken a 

16-17. század fordulóján nem feltétlenül volt ilyen életveszélyes a sociniánusok helyzete, de 

nekik is távozniuk kellett Németalföldről, mikor rájuk bizonyult vallási meggyőződésük. 

Biztonságra, mint láttuk, csak az olyan periférikus területeken lelhettek, mint Lengyelország 

és Erdély, ahol bizonyos körülmények együttállása folytán rövidebb-hosszabb ideig 

háborítatlanságot, sőt olykor kifejezett támogatást élveztek – bár ez is viszonylagos volt, 

hiszen Dávid Ferenc, az erdélyi unitáriusok egyik legfontosabb vezetője Báthory István 

fejedelem börtönében halt meg. 

A nehézségek azonban nem rettentették vissza Sozzini elkötelezett követőit, sőt a 

mozgalom éppen a 17. század elején annyira megerősödött, hogy élénk térítő tevékenységet 

folytatott Közép- és Nyugat-Európa számos országában. A lengyel diákok peregrinációja 



51 
 

természetesen nem járt együtt feltétlenül a vallási nézeteik elterjesztésére tett próbálkozással, 

sokan közülük tényleg csak tanulni mentek ki, aminek érdekében olykor kifejezetten 

elleplezték a hitüket; a nyilvánosság felé egyébként erre kényszerültek azok a testvéreik is, 

akiknek szándékában állt a helyiek megtérítése.
97

 

A fentiek miatt a sociniánus „misszió” csak nagyon óvatos, kifinomult, rejtett 

módszerekkel érhetett célt. Mindenekelőtt kerülni kellett a hatóságok figyelmét, ráadásul a 

reménybeli hittestvérek kiválasztásánál is gondos körültekintéssel eljárni, hogy ne fogadják 

mindjárt elutasítóan (vagy akár feljelentéssel) a térítést. Mivel maga a socinianizmus 

rendkívül intellektuális irányzat volt, amelynek megértése nagy műveltséget,  szellemi 

nyitottságot és kritikai hajlamot igényelt, a célközönség eleve szűk körre korlátozódott: 

gyakorlatilag az értelmiséget foglalta magában, azon belül is főleg az egyetemi diákságot, 

ahol a legnagyobb számban fordultak elő új dolgokra fogékony, sőt radikalizmusra hajlamos, 

gondolkodásbeli kihívásokat kereső ifjak. Nem véletlen, hogy a sociniánusok főleg az 

egyetemi városokban tudtak sikereket elérni, ahol a peregrinációt végző lengyel és a 

megtérített helyi tanulókból több helyen jöttek létre az altdorfihoz hasonló titkos 

csoportosulások, amelyek valóban „kripto-socinianizmusként,” a nyilvánosság kizárásával 

működtek, és lelepleződésük általában a tevékenységük megszűnéséhez vezetett, ahogy ez 

Ostorodt és Woidowski esetében is történt. 

Az alábbiakban az altdorfi kriptosociniánus kör létrejöttét és működését próbálom meg 

röviden bemutatni a fennmaradt források tükrében. Ezek a források (néhány levelet, illetve az 

Akadémia vagy a város által kiállított iratot leszámítva) főként egyetlen nagy művet 

jelentenek, a már többször említett Historia Arcana-t. Teljes címe Historia Crypto-Socinismi 

Altorfinae quondam Academiae infesti arcana, és Lipcsében került kiadásra 1729-ben, vagyis 

több mint száz évvel a benne leírt események után. Szerzője Gustav Georg Zeltner (1672-

1738) lutheránus lelkész és teológus volt, aki élete nagy részét maga is Altdorfban és 

Nürnbergben töltötte. Sokat foglalkozott az Akadémia történetével, például összeállított egy 

művet az itt tanító teológusok életrajzaiból; a legnagyobb teljesítményének azonban 

kétségkívül a Historia Arcana megírása tekinthető, amelyben arra vállakozott, hogy a lehető 

legrészletesebben bemutatja a Soner-féle kör működését, illetve annak felszámolását, amely a 

maga korában igazi cause célèbre volt, és még mindig erősen élt a helyiek emlékezetében. A 

két kötetbe rendezett munka tényleg aprólékosra sikerült: az események és a szereplők 

részletes leírása mellett gazdag jegyzetapparátusban fejtette ki a kisebb kérdéseket, valamint 

                                                           
97

 Az ilyen vallási magatartást – éppen a korszakban kialakult terminussal – nikodémizmusnak nevezték; erről és 

Soner életében játszott szerepéről ld. a III. fejezetet. 



52 
 

számos eredeti forrást idézett szó szerint mind az antitrinitáriusok, mind a városi és akadémiai 

hatóságok részéről. A Historia Arcana ennélfogva megkerülhetetlen a mai kutatók számára is, 

bár éppen az ő kritikai vizsgálataiknak köszönhetően napvilágra került néhány olyan jellemző, 

amelyet figyelembe kell venni, ha tiszta képet akarunk kapni a kriptosociniánusok altdorfi 

működéséről. Ezen sajátosságok közé tartozik természetesen a szerző felekezeti elfogultsága, 

amit sokszor nyíltan érzékeltet a socinianizmusra használt dehonesztáló kifejezésekkel (bár 

maguknak a sociniánus diákoknak a jó tulajdonságait nem hallgatja el). Még fontosabb 

azonban, hogy egyfajta apologetikus szándék hatja át a könyvet, mivel Zeltner tisztázni akarja 

az akadémia vezetőit az esetleg felmerülő bűnös hanyagság vádja alól, s ezért igyekszik úgy 

bemutatni a socinianizmus altdorfi hatását, mint ami csupán rövid ideig tartott, nagyon szűk 

körre korlátozódott, és a vezetők erélyes fellépésének hála gyorsan eliminálásra került. Ernst 

Soner vonatkozásában további sajnálatos tény, hogy a Historia arcana nem az ő személyére 

koncentrál, hanem két tanítványát állítja középpontba, Johann Vogelt és Joachim Peuschelt, 

akik a társaság felszámolása során a legnagyobb figyelmet kapták.
98

  

Szándékából kifolyólag a Historia Arcana nem említi Soner fellépésének bizonyos 

előzményeit sem, például hogy a helyzete a többi titkos sociniánus csoport között nem volt 

egyedi, ami több szempontból könnyebbséget jelentett a számára, mivel hitsorsosaitól (akár 

már Leidenben személyesen, akár később levelezés útján) kaphatott jó tanácsokat a térítés 

mikéntjére vonatkozóan; ráadásul az Altdorfban már megfordult antitrinitáriusoknak 

köszönhetően nem teljesen előkészítetlen terepre merészkedett ki. Annyiban mindjárt a 

hagyományos utat követte, hogy a professzorsága előtt nem kezdett élénk térítő 

tevékenységbe: „célpontjait” tudatosan az egyetemi diákság soraiból szándékozott 

kiválasztani.
99

 Ebben kezére játszott a már említett, arisztotelészi hagyományokra épülő 

eljárás, miszerint az oktató a legtehetségesebb diákjaiból összeállított egy személyes kört, 

                                                           
98

 A kriptosociniánus kör történetét bemutató modern tanulmányok közül mindenekelőtt Karl BRAUN cikke 

érdemel említést, amely tömören összefoglalja a legfontosabb eseményeket. Foglalkozik a témával WOLLGAST 

és CACCAMO is, bár csak érintőlegesen. Ellenben részletes, és Historia arcana-n kívül egyéb forrásokat is 

figyelembe vevő tanulmány látott napvilágot Hanns Christof BRENNECKE tollából, aki nemcsak az eseményeket 

mutatja be részletesen, hanem azokat el is helyezi a korabeli egyetemi élet és a vallási viszonyok tágabb 

kontextusában, illetve kijavít és felülvizsgál számos tudományos közhelyet, amelyek a korábbi kutatások során, 

különösen a Historia arcana-val szemben alkalmazott nem kellő mértékű forráskritika miatt alakultak ki 

(Orthodoxie und sozinianische Häresie in Altdorf = Nürnbergs Hochschule in Altdorf… 151–166). Az altdorfi 

lutheránus teológia, elsősorban Jakob Schopper professzor szerepére koncentrálva elemzi a sociniánus kör elleni 

fellépést Hanspeter MARTI, Der Altdorfer Sozinianismusstreit im Spiegel akademischer Kleinschriften = 

Nürnbergs Hochschule in Altdorf…, 159–190. 
99

 Az akadémia falain kívül Nürnbergben csak két, socinianizmussal gyanúsított emberről van tudomásunk: az 

egyik egy ügyvéd, Georg Ludwig Leuchsner, akit valószínűleg nürnbergi barátságuk folytán térített meg Soner 

1602 és 1605 között; a másik Nicolaus Leiner, kereskedő, Soner rokona, és halála után vagyonának gondnoka; a 

kriptosociniánus kört felszámoló per idején Leuchsnerrel együtt letartóztatták, de mindketten hajlandóak voltak 

letenni a hatóságok által előírt antisociniánus esküt, így végül komolyabb következmények nélkül 

megmenekültek. Vö. CACCAMO, i. m., 52. 



53 
 

amelyen belül legbonyolultabb és legeredetibb ötleteit kifejthette. Sonernek egyszerűen csak 

annyit kellett tennie, hogy vallási alapon alkalmazza a módszert; ami persze még nagyobb 

fokú körültekintést igényelt, hiszen az adott hallgatónak a tanulékonyságon kívül egyéb 

tulajdonságokkal is rendelkeznie kellett. 

Érzékletesen festi le a kriptosociniánus térítési módszert az egyik ilyen kiválasztott 

tanítvány, Martin Ruar levele: „Tehát ez a Soner, mihelyt észrevette tehetségemet a 

filozófiában (akkoriban egészen annak szenteltem magam), nem sokkal később magasabb 

dolgok felé lépett tovább, és elkezdett a szigorú és férfias jámborságról értekezni velem, s 

győzhetetlen érvekkel bebizonyította nekem, hogy ez egyrészt szükséges dolog az örök 

üdvösségre törekvő számára, másrészt hogy az előbbiekből következően nem tartozhat az 

ἀδύνατα [leheteten dolgok] közé, mint addig az egyszerű néppel együtt hittem. Utána, egyik 

szavát fűzve a másikhoz, ahogy az egyes dolgok a felszínre kerültek, észrevette, hogy a 

legtöbbjük azért nyeri el a tetszésemet, mert tanúbizonyáguk szerint az emberi értelem fénye 

és az isteni igazság égből leszálló sugarai jobban megfelelnek egymásnak, mint az általában a 

teológusok meggyőződése, akik szerint senki sem lehet eléggé vallásos, csak ha előbb lábbal 

tapod minden józan meggondolást. Végül rátért a τά ἀρρήτα περί τῆς Ἁγίας Tριάδος ἐν τῷ 

εῷ témájára [az Istenben lévő Szentháromságról szóló, ki nem mondott dolgok], továbbá 

Jézus Krisztus természetére és a mi bűneinkért bemutatott elégtételére. Itt, bevallom, hevesen 

megborzadtam, észrevévén, hogy olyasmiket von kétségbe, amelyekről mindig úgy tudtam, 

hogy vallásos imádásukban áll az emberi üdvösség alfája és omegája. Kései megbánástól 

indíttatva, amiért egyáltalán ismeretséget kötöttem ezzel a – mint kiderült – túlzottan is 

filozófustermészetű emberrel, valamelyest elszakítottam magam a társaságától, amennyire azt 

tisztességgel meg lehetett tenni. Soner éppen ellenkezőleg, mennél inkább menekülni látott 

engem, annál nagyobb igyekezettel járt a nyomomban, a megbántottság egyértelmű jeleit 

mutató tekintetemet pedig kedves rábeszéléssel próbálta kiengesztelni – úgy hiszem, többek 

között azért, mert félt, hogy őt és akikről esetleg úgy láttam, hogy vele tartanak, elárulom az 

állami és egyházi elöljáróknak. Tehát ettől az udvariasságtól némileg meglágyítva, mikor 

ezidőtájt Nüsszai Gergelytől valamelyik λόγος κατηχητικός [katekézis, hitoktató mű] került a 

kezembe… úgy gondoltam, nem lesz haszontalan, ha (mivel Nüsszai Gergely gyakorta 

hevesen kikelt az ariánus istentelenség ellen) Sonertől megtudakolom, hogy az arianizmus 

miféle érvekkel védte a maga igazát, és azokat, ha képes leszek rá, megmagyarázva 

hozzácsatolom Nüsszai Gergely művéhez, ami nem csekély díszéül szolgált volna a 

kiadásnak, amit akkor terveztem. Így tehát részben Soner szavaiból, részben az általa 



54 
 

rendelkezésemre bocsátott könyvekből
100

 fokozatosan minden vonatkozó dolgot alaposan 

megtanultam, de egészen más eredménnyel, mint kezdetben elhatároztam volt. Megértettem 

ugyanis, hogy azok, amiket – mint afféle istentelenséget – teljes erőmből meg akartam 

cáfolni, olyannyira meg vannak erősítve és védve a Szentírás szilárd oltalma által, hogy őket 

megingatni semmilyen módon nem lehet és nem is szabad. Mit mondhatnék többet, 

Huswedelem?
101

 Én, aki meg akartam támadni az ellenséges tábort, végül magam álltam át 

oda, noha a háborgó lelkemben támadt zavarok közepette, amit bizonyos, főleg a Szentírásból 

vett megfontolásokon kívül (amelyek felől addigra már megnyugodtam) folyton 

visszariasztott egyrészről a sok nép és évszázad egyetértése, másrészről a sok 

kényelmetlenség és veszedelem. Arról nem is beszélve, hogy milyen nehéz lemondani 

valamiről, bármi is az, ha már régóta tetszik nekünk – hát még ha a kezdetek kezdetétől 

fogva! Hosszú lenne végig elmesélni és kifejteni, micsoda gyötrelmek támadták egyre az 

állhatatosságomat; arról az egyről biztosítalak, hogy akkoriban nem egy éjszakát álmatlanul 

virrasztottam át, részben mindezt újra és újra átgondolva magamban, részben pedig a Legjobb 

és Legnagyobb Istenhez imádkozva, hogy ne engedjen főbenjáró tévedésbe zuhanni. 

Megtudtad hát, milyen kezdetektől jutottam el ezekhez a törekvésekhez, amelyekről kérdeztél. 

Hogy később ezen a téren mivel próbálkoztam és mit csináltam, hogyan erősítettem meg 

teljesen a lelkiismeretemet (amely, mint afféle új dologban, még mindig ingadozott), azt most 

sem nekem nincs alkalmam előszámlálni, de talán neked sincs kedved végigolvasni. Úgy 

hiszem azonban, hogy már ezekből is, amit eddig írtam, könnyedén megértetted, mennyire 

nem megfontolatlanul köteleztem el magam ebben az irányban.”
102

 

Ruar levele világos áttekintést ad Soner térítő tevékenységéről, ami jórészt megfelelt a 

hitsorsosai által követett módszereknek: először kétséget ébresztett az adott hallgatóban a 

hagyományos hittételek és magyarázatok iránt, aztán fokozatosan felfedte előtte a sociniánus 

tanokat, kezdetnek csak a veszélytelenebb kérdésekben, majd a hit lényegét érintő témákban 

is. A folyamatban fontos szerepet játszott a személyes kapcsolatuk, hogy az illető bizalommal 

viseltessen Soner iránt, ne forduljon ellene, és nyitott legyen a tudományos eszmecserére. Ez 

a professzor részéről nagy tudományos felkészültséget és a diákok előtt kivívott tiszteletet 

követelt meg, a hallgató részéről pedig magas intellektuális színvonalat és széleskörű 

érdeklődést, valamint készséget a hagyományoktól való elfordulásra. Ha ezek bármelyike 

hiányzott, a professzort könnyen a lebukás veszélye fenyegette, ami a kriptosociniánus körnek 

                                                           
100

 Zeltner kiemelése; helyesen hívja fel a figyelmet a kriptosociniánus térítés további fontos eszközére. 
101

 Johann Huswedel (1575-1651) hamburgi származású egyetemi tanár, a levél címzettje. 
102

 ZELTNER, i. m., 43-45. 



55 
 

is véget vetett volna. Hogy ez Soner életében nem történt meg, világos bizonyítéka annak, 

hogy megfelelt a fenti követelményeknek, valamint jó emberismeretre is utal, hiszen sikerült 

olyan diákokat kiválasztania, akik szintén megfeleltek a mondott követelményeknek. A 

térítési folyamat négyszemközti, esetleg szűk körben zajló beszélgetések során játszódott le, 

ahol valószínűleg egy-egy felvetődő teológiai-filozófiai kérdést vitattak meg, meggyőzve a 

kiszemelt hallgatót a sociniánus álláspont helyességéről; rendelkezésére álltak továbbá írott 

művek is, amelyeket részben a saját peregrinációja alatt, részben az Altdorfba látogató lengyel 

peregrinusoknak köszönhetően szerzett be. Külön sajátosságként talán a filozófia szerepének 

hangsúlyozását említhetnénk: a professzor nemcsak filozófiai eszmékbe burkolta a sociniánus 

nézeteket, hanem láthatólag teljes egészében belőlük vezette le a heterodox tanítást, noha ezt 

biztosan nem így tanulta Leidenben a lengyelektől. Itt is megmutatkozik tehát, hogy Soner 

gondolkodásában elválaszthatatlan egységet képezett az arisztoteliánus filozófia és az 

antitrinitárius hitvallás, ami később nem kevés probléma forrása volt a számára.
103

 De a 

legfőképpen az derül ki a levélből, hogy egy-egy diák megtérítése hosszadalmas és bonyolult 

feladat volt, ráadásul jelentős mértékű kockázatot rejtett magában; nem meglepő, hogy a 

professzor csak kevés hallgatónál próbálkozott. 

Martin Ruar esetében mindenesetre teljes sikerrel járt Soner szándéka, hiszen 

személyében a sociniánus felekezet egyik legismertebbé váló személyiségét nyerte meg a 

lengyel testvérek számára. Már az altdorfi körben is ő örvendett a legnagyobb tekintélynek, a 

professzor halála után a többiek egyenesen a vezetőjükként tekintettek rá. A lelepleződésük 

után Lengyelországba ment és egy ideig a rakówi iskola rektoraként működött, majd a 

Gdansk melletti Strasynban telepedett le, és haláláig a lengyel testvérek közösségének vezető 

alakja maradt.
104

 Szintén a Soner által megtérített későbbi sociniánus vezetők közé tartozott 

Johann Crell (1590-1633), aki Ruarhoz hasonlóan rakówi rektor, majd a város lelkésze lett.
105

 

Ugyanilyen utat járt be Nikolaus Dümler, bár ő Lengyelországban nem tett szert különösen 

magas egyházi pozícióra, Bobelwitzben lett lelkész.
106

 A negyedik elkötelezett antitrinitárius 

Martin Seidel volt, de ő meglehetősen sajátos teológiai nézeteket vallott, különösen Jézus 

személyéről és messiási szerepéről (amivel kapcsolatban magával Sozzinivel is folytatott 

levelezést), és a lengyel tetvérek helyett inkább az erdélyi nonadorantizmus felé hajlott.
107

 

                                                           
103

 Ld. a III. fejezetet. 
104

 SANDIUS, i. m., 114–115.; BOCK, i. m., 713–735. 
105

 SANDIUS, i. m., 115–122.; BOCK, i. m., 116–158. 
106

 BOCK, i. m., 322–323. 
107

 Uo., 829–832. 



56 
 

Ők négyen voltak tehát Soner legelkötelezettebb követői. A kriptosociniánus csoport 

következő részét azok a diákok képezik, akik ideiglenesen csatlakoztak az új vallási 

irányzathoz, de végül – önként vagy kényszer hatására – visszatértek a lutheránus felekezetbe. 

A neveik: Bernard Planer, Christoph Uffinger, Joachim Ruarus (Martin testvére), Paul Oroe, 

Johann Cobius, Johann Georg Fabricius, Johann Gerhard Frauenburger, Cornelius Marci, 

Sebastian Hainlein, Johann Cobius és Christoph Fürer.
108

 Ki kell emelni közülük a már 

említett Vogelt és Peuschelt, akik Ruar mellett a legtekintélyesebb vezetők voltak, és a kör 

felszámolása során makacs ellenállást tanúsítottak. A Historia arcana-nak ők a 

tulajdonképpeni főszereplői, bebörtönzésük és visszatérítésük elbeszélése teszi ki a mű 

nagyobbik részét. Meg kell azonban jegyezni, hogy ez a sociniánus epizód nem okozott 

végzetes törést az életükben, a későbbi évek során mindketten viszonylag sikeres karriert 

futottak be Nürnbergben, még azt is megengedhették maguknak, hogy kapcsolatot tartsanak 

fenn egykori hitsorsosaikkal.
109

 Végül a jelen munka szempontjából különösen fontos a 

jómódú polgárcsaládból származó Georg Richter (1592-1651), aki orvosi és jogi tanulmányai 

után az egyik legjelentősebb tanácstag lett a városban. A teológiai vitákban is részt vett, de 

már csak a felekezeten belül: a későbbi években a philippizmus felé közeledett, ezért 

konfliktusba került az orthodox lutheránus prédikátorral, Johannes Sauberttel. A 

socinianizmushoz egyébként sem kapcsolódott szorosan, inkább a szellemi indifferentizmus 

volt rá jellemző; magát Sonert viszont nagyon kedvelte, amit az is mutat, hogy 1613-ban ő 

mondta el felette a temetési beszédet. A levelezésében is sokszor említette a professzor 

személyét és a munkásságát, sőt gyakorlatilag ő gondozta kéziratos hagyatékát. Például 

tudjuk, hogy tervezte legkomolyabb  művének, a Metafizika-kommentárnak a kiadását, és az 

itteni kolligátum szövegét szintén ő jegyezte le.
110

 

A szó szoros értelmében nem tartoztak a kriptosociniánus körhöz, de minden 

bizonnyal kapcsolatban álltak vele azok a diákok, akik már az új hitet vallva érkeztek 

Altdorfba. Közülük a legjelentősebb Michael Güttich (egyes forrásokban Gittich) volt, aki 

litván származású lévén a lengyel testvérek közé tartozott, és az Akadémián a sociniánus 

tanok meglehetősen élénk propagálásába kezdett; szabályos teológiai disputát folytatott 

például a helyi lutheránus professzorral, Jakob Schopperrel (1545-1616), és nem maradt alul 

vele szemben, sőt egyes diákok későbbi tanúvallomása szerint éppen ez az esemény indította 

                                                           
108

 BRAUN, i. m., 71.; MARTI, i. m., 184. 
109

 BALÁZS Mihály, Altdorf és az erdélyi unitáriusok, Keresztény Magvető 3(2012), 211–228, ott 223–224. 
110

 CACCAMO, i. m., 60. 



57 
 

el őket a hagyományos Szentháromság-dogmában való kételkedés útján. Nyílt tevékenysége 

végül leideni hittársainak sorsára juttatta, és 1609-ben el kellett hagynia Altdorfot.
111

 

Ismeretes, hogy számos más lengyel diák is megfordult az Akadémián Soner 

professzori évei alatt, akik nem feltétlenül játszottak fontos szerepet az unitárius egyház 

életében akár itt, akár otthon, de jelenlétük mindenképp erősítette a socinianizmus pozícióit. 

Említést érdemelnek még az erdélyi unitárius diákok, bár mindeddig nem sok ilyen 

peregrinusról sikerült tudomást szerezni a forrásokból. Mindössze hármat ismerünk, akik 

egyszerre iratkoztak be, 1608-ban; a nevük Laurentius Filstich, Stephanus Baczy (Bácsi 

István) és Thomas Viczy (Viczi Tamás). Mindhárman tehetős kolozsvári patríciuscsaládok 

gyermekei voltak, és később otthon komoly pályát futottak be, bár nem az unitárius egyház 

keretein belül (Filstich egyenesen áttért a kálvinista hitre). Valószínűleg egyfajta felderítés lett 

volna a feladatuk, hogy felmérjék honfitársaik számára az altdorfi lehetőségeket, de a tény, 

hogy nem akadt követőjük, arra enged következtetni, hogy kedvezőtlen benyomásokat 

szereztek. Ez részben az erdélyi és a lengyel unitáriusok közötti elvi ellentéteknek volt 

köszönhető (a fejedelemségben sosem talált sok követőre a socinianizmus), részben pedig a 

zavaros politikai viszonyoknak: a tizenöt éves háború és az azt kísérő vallási konfliktusok 

miatt súlyos megrázkódtatások érték az erdélyi antitrinitarizmust, a peregrináció lehetőségei 

így erősen megcsappantak.
112

 

A kriptosociniánus kör létrejötte és tagjai után a működését is célszerű 

megvizsgálni.
113

 Soner és tanítványai fő feladatuknak minden bizonnyal az új hittel 

kapcsolatos saját tudásuk elmélyítését, illetve mások „beszervezését,” vagyis a létszám 

bővítését tartották. Az előbbi cél eléréséhez több eszköz állt rendelkezésükre: az egymás 

közötti eszmecserén kívül kérhették az Altdorfba látogató peregrinusok segítségét, valamint 

beszerezhettek sociniánus könyveket és levél útján a rakówi központtal, illetve más 

sociniánus közösségekkel is tarthatták a kapcsolatot. Az utóbbi kettőben szintén az utazó 

diákok voltak segítségükre, akik továbbították az üzeneteket és végezték az írásművek 

cseréjét. Tudunk róla, hogy a kör felszámolásakor számos sociniánus tartalmú könyv került 

megsemmisítésre, Sonernek pedig legalább az egyik értekezése (kéziratos formában) cirkulált 

a lengyelországi unitáriusok között, viszonylagos tetszést aratva. Fontos szerepet játszott 

                                                           
111

 SANDIUS, i. m., 108–109.;BOCK, i. m., 372-400. 
112

 Az erdélyi unitárius diákok altdorfi kapcsolatairól ld. BALÁZS Mihály Altdorf és az erdélyi unitáriusok című 

tanulmányát. 
113

 A sociniánus kommunikációnak, vagyis a hitsorsosokkal való kapcsolatfenntartásnak és az antitrinitárius 

nézetek propagálásának a módszereiről és lehetőségeiről kiváló tanulmányban értekezik Cornelia RÉMI, 

Möglichkeiten heterodoxer Verständigung im Umfeld der Altdorfer Akademie = Akademie und Universität 

Altdorf…, 167-191. 



58 
 

továbbá a kapcsolattartásban a már említett „külsős” Leuchsner, aki nem volt annyira az 

Akadémia vezetőinek a szeme előtt. Szintén a biztonságot szolgálta, hogy Soner és a hallgatói 

kifejlesztettek egy titkos kódrendszert, amelyben egymást, az egyház fontos alakjait és 

bizonyos teológiai fogalmakat vagy (isteni, bibliai) személyeket más, előre meghatározott 

nevekkel illették.
114

 

Az új tagok megtérítése valószínűleg a Ruarnál olvasottakhoz hasonlóan zajlott a 

többieknél is: Soner és nagyobb tudású tanítványai a hivatalos oktatás, az előadások, disputák 

során megpróbálták elhinteni a hagyományos dogmákban való kételkedés magvait a 

diákokban, de először még kerülve a vallási radikalizmus nyílt megvallását (maga a 

professzor, mint láttuk, filozófiai köntösbe burkolta mondanivalóját). Azután négyszemközt 

vagy szűk, bizalmas körben fokozatosan előterjesztették heterodox nézeteiket azoknak, akiket 

kellőképpen fogékonynak találtak, szükség esetén akár könyveket is adva nekik, hogy 

fenntartásaikat leszereljék és kielégítő magyarázattal szolgálhassanak a kérdéseikre. Ezeket az 

írásokat részben a Lengyelországból érkező hittestvéreiktől szerezték be, részben helyben 

rendelkezésre álltak; a körbe tartozó egyik diák például beszámolt róla, hogy Soner a saját 

könyvtárát is a rendelkezésükre bocsátotta.
115

 A folyamat valószínűleg sok esetben 

megszakadt még a kezdeti lépéseknél, ha az illető nem mutatott elég hajlandóságot az addigi 

nézetei felülbírálására, illetve előfordulhatott olyan eset, hogy a tagok nem bíztak benne, és a 

leleplezéstől való félelmükben inkább felhagytak a próbálkozással. Teljesen titokban persze 

nem maradhatott a socinianizmus altdorfi jelenléte (gondoljunk például Güttich fellépésére), 

de amíg valaki nem kezdett egyértelműen Szentháromság-tagadó nézeteket a saját 

meggyőződéseként hangoztatni, jó esélye volt rá, hogy elkerülje az eretnekség vádját és a 

közvetlen számonkérést, hiszen az akadémiai oktatás bevett formájának számító disputák 

során nem volt szokatlan, hogy valaki pusztán a gyakorlás kedvéért (exercitii gratia) 

valamilyen szélsőséges álláspontot próbáljon megvédeni.
116

 Soner maga, mint fent láttuk, 

még ilyen messzire sem merészkedett, és módszerének eredményességét mutatja, hogy a saját 

személyétől haláláig sikerült távol tartania az eretnekség gyanúját. 

A professzor halála 1612-ben fordulóponttá vált a kriptosociniánus kör szempontjából 

is: a lassú és óvatos gyarapodást, amely azért mégiscsak gyarapodás volt, gyors hanyatlás 

követte. Ennek egyik oka az volt, hogy a Soner után legtekintélyesebb vezetők (Ruar, Vogel 

és Peuschel) más egyetemekre mentek tanulni, a másik pedig, hogy egyre határozottabbá vált 

                                                           
114

 Az iskola vezetőit például „meggyilkolt uraknak” (occisi domini) nevezték, a Szentlelket pedig (amit tagadtak 

mint isteni személyt) „harmadik komédiásnak.” Vö. ZELTNER, i. m. 153–157. 
115

 RÉMI, i. m., 175. 
116

 Uo., 177–180. 



59 
 

az általuk kifejtett vallási propaganda, ami végül felkeltette a hatóságok figyelmét, és a 

mozgalom felszámolásához vezetett. Bár Soner szorosan vett életművéhez nem tartozik 

hozzá, röviden célszerű ismertetni a folyamatot, amely – az egyes diákok, illetve Soner 

eretnekségéről terjengő szóbeszédet leszámítva – 1615-ben indult el. Ekkor hívta fel a 

figyelmet egy jénai teológiaprofesszor a náluk tanuló Vogel néhány gyanús kijelentésére, 

amelynek utánajárva az altdorfi Akadémia vezetői
117

 úgy döntöttek, hogy erélyes fellépésre 

van szükség. Ennek során kihallgattak és nyílt színvallásra kényszerítettek minden gyanús 

diákot, alapos vizsgálatnak vetve alá teológiai nézeteiket. Összeállítottak továbbá egy 

Aphorismi contra Socinianismum címen emlegetett, ötven pontból álló anti-sociniánus 

hitvallást, amelyet minden vádlottnak alá kellett írnia, és aki erre nem volt hajlandó, azzal 

szemben büntető intézkedéseket foganatosítottak. Az eretnekellenes fellépés hatására a kör 

egyes tagjai (Ruar, Crell, Dümler) végleg távoztak Altdorfból, mielőtt súlyos 

következményekkel kellett volna szembesülniük; mások azonnal vagy a hozzájuk kirendelt 

teológusokkal folytatott rövid, a meggyőzésüket célzó beszélgetés hatására elhagyták 

heterodox hitüket.
118

 Makacsabb ellenállást csak Vogel és Peuschel tanúsítottak, akik 

hosszabb ideig őrizetben maradtak és több helyi lelkésszel is komoly hitvitába bonyolódtak, 

míg végül engedtek a vezetőség akaratának, és visszatértek a lutheránus felekezetbe. Az 

utolsó hivatalos aktusra 1616-ban került sor, mikor nyilvánosan elégettek minden, a 

vádlottaktól az eljárás során elkobzott eretnek könyvet. Mindazonáltal a perben részt vett 

diákoknak hosszú távú kára nem származott az eseményekből: Richter pályafutása például 

kimondottan magasra ívelt, de még Vogel is ott maradhatott Altdorfban, ahol hithű 

lutheránusként élte le életét. Soner kísérlete tehát a socinianizmus tartós altdorfi 

meghonosítására kudarcot vallott, de – mint a Historia Arcana keletkezése bizonyítja – egy 

jelentős és maradandó nyomot hagyó epizóddal gazdagította a helyi egyháztörténetet, amely 

az egyetemes szintű kutatás számára is szolgál érdekességekkel. 

 

II. 3. Soner munkássága, művei 

 

Bár az 1616-os könyvégetésnek számos sociniánus munka áldozatul esett, úgy tűnik, a 

scholarchák buzgósága nem terjedt odáig, hogy kollektíve pusztulásra ítéljék a csoport 

vezetőjének egész hagyatékát, csak a szoros értelemben vett antitrinitárius tartalmú műveket 

                                                           
117

 Az eljárás irányítói a scholarchák, rajtuk keresztül a nürnbergi tanácstagok voltak. 
118

 Néhányuk tagadása valószínűleg őszinte volt, mert eredetileg sem kötődtek túlságosan a socinianizmushoz 

(pl. Richter); mások inkább a fenyegetések hatására engedtek, visszariadva az eretnekség következményeitől. 



60 
 

semmisítették meg. Alighanem ennek a mérsékelt hozáállásnak köszönhető a jelen 

értekezésben vizsgált kézirat fennmaradása, illetve hogy a mai kutatásnak sikerült képet 

alkotnia Ernst Soner munkásságáról, bár már a professzor halálakor sem csak Altdorfban 

voltak megtalálhatóak az írásai.
119

 Sajnos a kialakult kép nem teljes, mivel eleve csak kevés 

műve jelent meg nyomtatásban, és az azóta eltelt időszakban jó részük elveszett, vagy a jelen 

kolligátumhoz hasonlóan lappang valahol, de a megmaradt teljes munkák, illetve egyes 

könyvtári listákon szereplő címek, valamint egyéb utalások alapján sok információt össze 

lehet gyűjteni, így a kolligátum részletes elemzése előtt mindenképp célszerű vázolni, amit 

Sonerről mint szerzőről eddig ismert volt. 

A műveiről készült első lajstrom a Bibliotheca anti-trinitariorum című gyűjteményben 

található, amely a königsbergi születésű, de később Amszterdamban letelepedett nyomdász és 

fordító, Christophorus Sandius (1644-80) kiadványa.
120

 Ő maga ugyan nem volt 

antitrinitárius, de jó kapcsolatokat ápolt velük, így megbízható információkkal rendelkezett a 

munkásságuk felől. A pontos megjelenési adatokat sajnos nem közli, azt azonban jelöli, hogy 

mely művek maradtak kéziratban; további hiányossága, hogy – mint a cím is mutatja – csak 

az antitrinitárius, azaz teológiai-filozófiai szempontból érdekes műveket sorolja fel. 

Szintén van egy lista a már említett Memoriae medicorum nostri seculi clarissimorum 

renovatae decas prima című könyvben, amit a rigai, balti-német családból származó tanár, 

Henning Witte (1634-96) állított össze, és 1676-ban, Frankfurtban jelent meg. A Richter-féle 

búcsúztató beszéd és a gyászversek után sorol fel néhány címet, de ez a lajstrom rövidebb az 

előzőnél, és Soner munkásságának másik felére, azaz orvosi-természettudományos írásaira 

koncentrál.
121

 

A Baier-féle életrajz is tartalmaz egy listát Soner műveiről, amely részben Sandiust és 

Wittét követi, de több új címet is tartalmaz, főleg az orvosi témájú művek sorát bővíti ki. 

Továbbá a szerző különválasztotta Soner vallási szempontból kétségen felül álló írásait a 

                                                           
119

 A lengyel testvérek levelének egyik fő tárgya például egy álnéven terjesztett, kéziratos Soner-mű. 
120

 SANDIUS, i. m., 96-97. Az itt felsorolt művek a következők: Disputatio contra Matthaeum Radecium, de 

immortalitate animae MS; Demonstratio theologica et philosophica (ugyanez németül is); Argumentum ad 

probandum, solum Deum Patrem esse illum Deum Israelis; Disputatio de praedestinatione; Tria problemata; 

Explicatio vers. 6. Actor. XXVI.; De unitate animarum & de intelligentiis; Appendix ad quaestionem de unitate 

animarum post separationem a corpore MS; De coena Domini MS; Contra Albertum Graverum de 

Satisfactione; Disputationes et commentarius in metaphysicam Aristotelis. 
121

 37-38. old. Az itt szereplő művek a következők: Epistolae quaedam Medicae, Nürnberg, 1625; Oratio de 

insomniis, Altdorf, 1610.; Oratio de vita contemplativa, Altdorf, 1610.; Oratio de Theophrasto Paracelso 

ejusque perniciosa Medicina, Altdorf, é. n.; Commentarii in Metaphysicam Aristotelis, Jéna, é. n.; De materia 

prima, De Motu, De iride coelesti, Problemata miscellanea, De melancholia (Philosophia Altorfina, Nürnberg, 

1644). 



61 
 

socinianizmus gyanújába esett daraboktól, és az utóbbiak felsorolásától  eltekintett, csak a 

Demonstratio theologica et philosophica-t említi.
122

 

A legbővebb ismertetés a 18. században látott napvilágot egy königsbergi filozófus és 

teológus, Kant kollégája, Friedrich Samuel Bock (1715-85) tollából, aki szintén nem volt 

unitárius, de egész életében érdeklődött a teológiájuk iránt. Műve, a Historia antitrinitarorum, 

maxime Socinianismi et Socinianorum, több kötetben, részletesen írja le a legjelentősebb 

sociniánus teoretikusok munkásságát. Soner az első kötet második felében szerepel: a szerző 

egy rövid életrajz után bemutatja az általa ismert műveit, nemcsak a megjelenésük adatairól és 

a fellelhetőségükről adva számot, hanem a velük kapcsolatos problémákat is megpróbálja 

tisztázni, amennyiben szól az eredetükről, a szerzőségükkel kapcsolatos esetleges 

bizonytalanságokról, az említésükről (ha eredeti példány nem maradt fenn, csak közvetett 

forrásból ismertek), végül pedig megkísérel azonosítani egymással néhány címet, amelyek 

elgondolása szerint ugyanarra az írásra vonatkoznak.
123

 Bock munkája abból a szempontból is 

nagyobb forrásértékkel bír, mert olvasta Sand és Zeltner műveit, így azok adatait is 

felhasználta és összevetette a lajstrom elkészítése során – a Witténél szereplő címeket viszont 

nem említi, akár mert nem ismerte azt a listát, akár mert Sandhoz hasonlóan csak a filozófiai 

és teológiai témák érdekelték. 

A fenti listák alapján összeállítható soneri corpus mindazonáltal nem fedi az összes 

művét, amire példa a jelen kolligátum is, hiszen a benne található előadások nagyobbik része 

mindeddig ismeretlen volt; de sajnos azokból a darabokból sem maradt fenn az összes, 

                                                           
122

 BAIER, i. m., 33–35. Az itt szereplő művek a következők: De melancholia, Oratio de Theophrasto Paracelso, 

De sanguinis detractatione per venas, De materia prima, De insomniis, De vita contemplativa, De morbis 

materiae, Disputatio de morbis formae, Problemata miscellanea, Theses de iride coelesti, Disputatio physica de 

motu, In librum Aristotelis Commentarius in XII. libros Aristotelis, Epistolae duae (ad 

Nicolaum Taurellum et Sigismundum Schnitzerum), Consilium medicum et epistolae duae de usu thermarum 

Carolinarum, Demonstratio Theologica et Philosophica. Kiadatlan művekként említi továbbá a következőket: 

Commentarius in libb. VIII. Physic. Aristotelis, Praelectiones pathologicae, Modus discendi medicinam et 

faciendi locos communes. Utóbbiból magának Baiernek két kéziratos példánya volt, ezenkívül két, nála lévő 

Soner-levélről is beszámol, amelyeket Leonard Doldiushoz írt. 
123

 BOCK, i. m., 894-903. Az itt felsorolt művek: Disputatio contra Matthaeum Radecium, de immortalitate 

animae – Ratio, qua probatur immortalitas animae; Demostratio theologica et philosophica; Argumenta ad 

probandum, solum Deum Patrem esse illum Deum Israelis – Rationes contra Trinitatem; Disputatio de 

praedestinatione; Explicatio commatis 6. Actor. XXVI.; De unitate animarum & de intelligentiis; Appendix ad 

quaestionem de unitate animarum post separationem a corpore; De coena Domini; Contra Albertum Graverum 

de Satisfactione; Disputationes et commentarius in metaphysicam Aristotelis; Catechismus Germanice scriptus; 

Libellus de obedientia hominis Christiani; Problemata tria Theologica; Regenitos eo perfectionis eniti posse, ut 

omnino non amplius peccent – Kenn- oder Mahlzeichen der falschen Lehrer; Commentariolus in Cap. VII. Epist. 

ad Rom. quo Paulum de nondum converso loqui arbitratur; De promissionibus Veteris Testamenti; Epistola ad 

D. Leonh. Doldium; Discursus de ente; Oratio funebris, qua Christophoro Furero ab Haimendorf parentavit; 

Disputationes et orationes Soneri (Philosophia Altorfina); De Theophrasto Paracelso eiusque perniciosa 

medicina. 



62 
 

amelyekről eddig tudomással bírt a kutatás. Jelenlegi ismereteink szerint a következő Soner-

művek őrződtek meg: 

– Két levél, amelyben a karlsbadi fürdők gyógyhatásáról értekezik,
124

 illetve egy harmadik, 

amelyet több kollégájával közösen írt egy név szerint meg nem említett páciensnek 

ugyanebben a témában.
125

 

– Demonstratio theologica et philosophica: egyik legismertebb és legnagyobb hatású műve, 

amelyben a halál utáni örök büntetés gondolatát vizsgálja; egyik példányát Leibniz is olvasta, 

és egy általa írt előszóval kiegészített újrakiadását is tervbe vette.
126

 

– A Johann Paul Felwinger (1616-81) altdorfi teológiaprofesszor által összeállított, és 1644-

ben, Nürnbergben kiadott Philosophia Altorphina című gyűjteményes kötetben közölt 

beszédek: De materia prima, De iride coelesti, De motu, De insomniis, De vita contemplativa, 

De Theophrasto Paracelso eiusque perniciosa medicina.
 
Ezek a művek jól mutatják Soner 

szerteágazó érdeklődését, hiszen egyaránt szólnak csillagászati (mai besorolás szerint inkább 

meteorológiai), orvosi, természetfilozófiai és metafizikai témákról. Különösen az utolsó előtti 

darab jelentős, benne Soner számos olyan gondolatot fogalmaz meg, amelyek metafizikájának 

központi elemét képezik. Szintén fontos a De Theophrasto Paracelso, amely professzorrá 

avatásakor hangzott el, és benne az orvoslástan általa alapvetőnek tekintett szempontjait 

szögezi le.
127

 

– In libros XII. metaphysicos Aristotelis commentarius: ez tekinthető a főművének, noha csak 

halála után lett összeszerkesztve az egyes résztémákról tartott előadások szövegéből. A 

kiadója ugyancsak Felwinger volt (valószínűleg Georg Richter közreműködésével),
128

 első 

alkalommal 1657-ben jelent meg Jénában. 

– In librum commentatio sive in commodum logicae 

studiosis. A harmadik olyan műve, ami Felwinger gondozásában jelent meg Altdorfban, 

1651-ben; egy rövid bemutatása Arisztotelész Hermeneutikájának, amelyet, mint a címe is 

mutatja, az akadémia hallgatóinak szánt, afféle megértést segítő tankönyvként. 

– Német nyelvű katekizmus. Sokáig elveszettnek hitték, csak a Historia arcana idézett belőle 

egy hosszabb részt. A közelmúltban azonban előkerült egy lappangó példány, amelyet 

Schmeisser publikált és részletesen elemzett. Egyértelműen a socinianizmus jegyében íródott 

                                                           
124

 Wenceslaus PAYER: De thermis Carolinis tractatus, Lipcse, 1614, 133–157. A leveleket eredetileg Michael 

REUDENIUS gyűjtötte össze, a kötet szerkesztője mellékletként csatolta őket a műhöz. 
125

 Uo., 158–162. 
126

 Vö. SCHMEISSER, Sozinianische Bekenntnisschriften..., 69. Ld. még Joachim Friedrich FELLER: Otium 

Hanoveranum, Lipcse, 1718, 17–18. 
127

 A beszédet részletesen elemezte Ralf BRÖER, Antiparacelsismus und Dreieinigkeit című tanulmányában. 
128

 Vö. CACCAMO, i. m., 60-61. 



63 
 

és a rakówi katekézis alapvetéseit követi, de mégsem egyezik meg teljesen a lengyelországi 

hitvallás szövegével. 

A többi, mára elveszett művének a tartalmára is lehet következtetni, részben a fennmaradt 

írásaiból, részben a kortársai, elsősorban a tanítványai és a levelezőpartnerei által tett 

utalásokból. 

Ha a soneri corpust áttekintjük, megállapítható, hogy jórészt kisebb műveket írt, sőt 

igazán nagy terjedelmű, összefoglaló munkái egyáltalán nem születtek, leszámítva a 

katekizmust, amely azonban több szempontból is kivételnek tekinthető. Szintén nagyobb 

lélegzetű alkotásnak tűnik a Metafizika-kommentár, de a vele foglalkozó kutatók egyértelmű 

állásfoglalása szerint ez sem tudatos szerzői szándék eredménye, mivel a szöveg gondozói 

(elsősorban Felwinger és Richter) voltak azok, akik a professzor alkalmi előadásait egyetlen 

kötetté szerkesztették össze. Mindamellett lehetséges, hogy Soner tervezett egy komolyabb, 

terjedelmesebb művet is írni, amely rendszerbe foglalva mutatta volna be a gondolatait, de 

váratlan és korai halála megakadályozta ebben. A kolligátumban szereplő Panegyricus 

ἐγκυκλοπαιδείας című, csonkán maradt mű például kifejezetten azt a benyomást kelti, mint 

amit az arisztotelészi filozófia egészét bemutató leírásnak, a Hermeneutika-parafrázishoz 

hasonló egyetemi tankönyvnek szántak. 

Ami a többi művet illeti, nemcsak a Metafizika-kommentár, hanem sok más kéziratos 

és nyomtatásban megjelent értekezés is mutat olyan jellegzetességeket, amelyek arra utalnak, 

hogy mindegyikük eredetijéül egy-egy élőszóban elhangzott előadás, vagy még inkább 

„privatim” folytatott eszmecsere állt. Alkalmi művekről van szó tehát, amelyek nem írják le 

részletesen a professzor tanításainak egészét, inkább csak felvillantanak belőle egy-egy 

motívumot, amelyeket mozaikdarabkákként összerendezve kirajzolódnak a mögöttük 

meghúzódó gondolatvilág körvonalai. Egy erről szóló részletes ismertetés azonban 

meghaladná a jelen dolgozat kereteit, így az alábbiakban csupán egy összefoglalásra teszünk 

kísérletet, amely a Soner számára meghatározó, a munkássága szempontjából lényeges 

elemeket, illetve az általa kidolgozott új nézeteket mutatja be. 

Annyi bizonyos, hogy jóval kevesebb természettudományi jellegű munka maradt fenn 

Sonertől, ami egyértelműen mutatja, hogy nem ez a terület állt érdeklődésének 

homlokterében, noha végzettsége és hivatása szerint elsősorban orvos volt; ráadásul ezeknek 

az értekezéseknek egy része is kívül esik az orvostudomány tárgykörén (De iride coelesti, 

vagy a kolligátumban szereplő De stella magorum duce). Sokszor még a kimondottan oda 

tartozó művekben is inkább filozófiai alapon tárgyalja az adott kérdést, ami a korban 

egyáltalán nem volt szokatlannak mondható, mindazonáltal indokolttá tette, hogy az utókor 



64 
 

miért hanyagolta el szinte teljesen a professzor munkásságának ezt a szegmensét. Ellentétben 

a leghíresebb antitrinitáriussal, Szervéttel, aki a vérkeringéssel kapcsolatos felfedezései révén 

az orvostudomány történetébe is beírta a nevét, Soner nem akart kitűnni ezen a téren, ami 

igazán újat és eredetit alkotott, azt – mint majd látni fogjuk – a filozófiában hozta létre. 

 

II. 4. Soner filozófiája 

 

Valóban megfelelőbb itt önmagában használni a filozófia kifejezést, mert bár Soner 

nézetei inkább teológiai nézőpontból voltak problematikusak a kortársak számára, nála a kettő 

teljesen elválaszthatatlan volt egymástól. Ezzel persze egyáltalán nem számított volna 

szokatlan jelenségnek a korszakban, hiszen a keresztény hittudomány úgyszólván 

történetének kezdeteitől szorosan kapcsolódott a filozófiához, és a helyzet nem változott a 16. 

században sem. Ami Sonert egyedivé tette, az a két tudomány viszonyának kezelése volt: míg 

a középkorban megszületett az ismert philosophia est ancilla theologiae mondás,
129

 míg a 

lutheránus hitoktatásból sokáig megpróbálták kiszorítani a legfontosabb filozófusként számon 

tartott Arisztotelész tanításának nagy részét,
130

 sőt még az antitrinitáriusok között is többen 

akadtak, akik a hellenisztikus filozófiát az igaz hit megrontójaként kezelték,
131

 addig Soner a 

legteljesebb mértékben teret engedett a bölcseleti eszméknek a hitkérdések megoldásában, sőt 

talán helyesebb lenne úgy fogalmazni, hogy a hittudományban tett megállapításai csakis és 

kizárólag az általa kidolgozott filozófiai rendszer függvényei voltak. Nemcsak a lutheránus 

hitében épp megingott Ruar titulálta a professzort „homo nimis philosophus”-nak, hanem a 

lengyelországi antitrinitáriusok szerint is túlzásba vitte a bölcselet használatát az Istennel 

kapcsolatos kérdések vizsgálata során. Soner „eretnek teológiájának” a lényege így nem is 

annyira sociniánusoktól tanultak átvételében állt, hanem egy saját rendszer kidolgozásában, 

amely úgyszólván teljes mértékben az Altdorfban (vagyis Taurellustól és Scherbtől), illetve 

Páduában tanult arisztoteliánus filozófia tételeinek mentén próbálta leírni Isten létét és 

tevékenységét, valamint ennek függvényében a világ felépítését és működését. Nézeteit 

legfőképpen a Metafizika-kommentár, a Paracelsus ellen írt professzori székfoglalója és a De 

vita contemplativa tartalmazzák, valamint a katekizmusa, bár az utóbbi némileg 

                                                           
129

 Aminek a megfogalmazását hagyományosan a 11. században élt Petrus Damianushoz kötik. Vö. Max 

SECKLER, „Philosophia ancilla theologiae“. Über die Ursprünge und den Sinn einer anstößig gewordenen 

Formel, Theologische Quartalschrift 171(1991), 161-187. 
130

 Erről bővebben ld. a IV. 2. 3. fejezetet. 
131

 Vö. SIMON József, A filozófia státusa az erdélyi antitrinitarizmus tradíciójában 1-3., Keresztény Magvető 

116(2010) 2. 163-171; 3. 258-275; 4. 377-385. A tanulmányok elsősorban az erdélyi antitrinitarizmussal 

foglalkoznak, de az antitrinitarizmus és a filozófia kapcsolatát érintő általános kérdéseket is tárgyalnak. 



65 
 

leegyszerűsítve beszél a keresztény hittel és világnézettel kapcsolatos főbb kérdésekről, 

hiszen a szélesebb közönség számára akarta benne kifejteni a legalapvetőbb hitelveket. 

Mik voltak tehát ennek a soneri filozófiának a lényegesebb ismérvei? Mindenekelőtt 

azt kell látni, hogy a számos hasonlóság ellenére az altdofi professzor nem szolgai módon 

vette át az általa választott források megállapításait, hanem törekedett az önállóságra, 

amennyiben arról is megvoltak a határozott nézetei, hogyan lehet és kell eljutni az igazsághoz. 

Ismeretelméletének alapját – talán orvosi végzettségéből következően – a tapasztalat 

képezte.
132

 Az indukció áll tehát az első helyen, vagyis a külső világ eredményeinek 

felismerése és rögzítése az emberi érzékszervek (sensus) segítségével. Ez azonban még nem 

ismeret, mert csak az egyes tárgyakra irányul.
133

 A fogalomképzéshez, vagyis a közös 

tulajdonságú tárgycsoportok (species) megismeréséhez be kell vonni a folyamatba az értelem 

(ratio) általánosító tevékenységét. Így válik lehetővé a dolgok okainak és rendszerének 

megértése: „tudni annyi, mint a dolgot azon ok révén megismerni, amely miatt az adott dolog 

létezik, mert általa jött létre, és mert nem tudna másmilyen lenni.”
134

 Az ily módon, vagyis az 

érzéki észlelés és az értelem alapján megismert igazságnak azután ugyanazon folyamat 

sokszori ismétlődése révén kell bizonyítást nyernie, csak akkor tehet szert feltétlen 

tekintélyre. 

Éppen ez utóbbi, vagyis a tekintély volt Soner ismeretelméletének másik sarokpontja. 

Hiszen a megelőző évszázadokban a tudományos kérdések megoldásának egyik 

leggyakrabban alkalmazott módszerét a tekintélyszemélyekre való hivatkozás jelentette: ha 

egy nagy elismertségnek örvendő régi szerző (a filozófiában általában Arisztotelész, az 

orvoslástanban Galénosz vagy Hippokratész) kijelentett valamit, azt minden további 

ellenőrzés nélkül hajlamosak voltak igaznak elfogadni az emberek. Soner ellenben azt 

vallotta, hogy egyes kérdésekben az értelmet szembe kell állítani akár a legnagyobb 

szerzőkkel is, és ha a fent vázolt tapasztalati-indukciós eljárás megcáfolja őket, el kell vetni, 

amit mondtak. Hozzátette azonban, hogy a kritikának mértéktartónak kell lennie, és 

figyelembe kell venni, ha egy híres gondolkodó tanításai nagyjából-egészében igaznak 

bizonyultak.
135

 

                                                           
132

 Vö.: 28r.: Experientia fidelissima rerum physicarum magistra. A kolligátumból idézett szöveghelyeket az 

oldalszám megjelölésével idézem. 
133

 Vö. 4v.: Nam quae sensibus subjecta sunt, et patent omnibus cognoscere, non faciunt hominem sapientem 

(4v). 
134

 Uo.: scire autem est rem per causam cognoscere propter quam res est, quod illius causa sit, et quod se res illa 

aliter habere non posset. 
135

 Erről bővebben ld. a IV. 2. 1. fejezetet. 



66 
 

Az altdorfi professzor gondolkodása meglehetősen modernnek tűnik, bár azért 

túlzásnak tarthatjuk Ley korábban említett véleményét, aki Soner indukciót hangsúlyozó, a 

külső tárgyak felé forduló ismeretelméletét mint a "materialista szenzualizmus korai formáját" 

jelölte meg, és besorolta a marxista materializmus előtörténetébe. Valóban találhatóak benne 

előremutató vonások, különösen ami a tekintélyelvvel való szembeszállást illeti, de ez jóval 

mérsékeltebb, mint amit a felvilágosult racionalizmusban jelentett ugyanez. Hozzá kell tenni 

továbbá, hogy néha maga Soner is jobban figyelembe vehette volna az általa hangoztatott 

elveket, ugyanis műveiből, például a kolligátum csaknem mindegyik darabjából egyértelműen 

kitűnik egy bizonyos tekintélyszemély, konkrétan Arisztotelész iránti elfogultsága, akinek 

igazságát soha nem próbálta vitatni, inkább mindig megvédeni igyekezett az esetleges 

támadásoktól. Gyakran hivatkozott más autoritásokra is, s ha az adott gondolatmenet úgy 

kívánta, perdöntő bizonyítékként használta a tekintélyelvet. Elfogadta továbbá a communis 

omnium consensus elvét, miszerint ha egy kérdésben minden ember kivétel nélkül egyetért, 

akkor az biztosan a helyes megoldás.
136

 Soner ismeretelmélete tehát minden modern vonása 

ellenére mélyen gyökerezett a megelőző évszázadok hagyományaiban. 

Abban a tekintetben azonban már jóval radikálisabb gondolkodónak számított, hogy 

az értelem vezérelte és tapasztalatilag alátámasztott ismeret a számára nemcsak a 

természetfilozófia és az orvoslás alapja volt, hanem a vallásé is. Úgy vélte, Isten ismerete és 

az iránta való szeretet kölcsönösen feltételezik egymást, egyik sem lehet meg a másik nélkül. 

Csak ennek alapján válik lehetségessé az Istenbe vetett hit, a parancsai iránti engedelmesség 

és ezáltal a boldogság, vagyis az üdvösség. Az ember tevékenységének tehát az kell legyen a 

végső célja, hogy Istent megismerje, ami azáltal lehetséges, hogy Istenhez hasonlóan ő is egy 

gondolkodó lény, már csak Isten-képmási volta alapján is. Soner hitét így lényegében értelmi 

vallásnak lehet nevezni, ami egyértelműen mutatja sociniánus meggyőződését. Nemcsak a 

lutheri sola fide elvvel szállt szembe ugyanis, hanem a katolikus misztériumokat is száműzte a 

teológiából, sőt minden más keresztény felekezet alapvetését is megtagadta azzal a 

kijelentéssel, miszerint az ember – értelme segítségével – önerőből képes szert tenni minden 

olyan ismeretre, amelyek szükségesek az üdvösséghez, mivel ez a képesség a lényegéhez 

tartozik, azaz a bűnbeesés során sem veszett el. 

Az ember megismerési tevékenysége mindazonáltal Soner szerint sem volt mindig 

olyan kitűnő, mint a jelenben, bár ezért sem a bűnbeesést okolja, hanem azt vallja, hogy Isten 

az ajándékait több fokozatban juttatta el a fejlődő emberi értelemnek. Az első fázis kétezer 

                                                           
136

 34r: non esse sub inquisitionem vocandum… quum non tantum sapientium, sed in universum omnium 

hominum communis consensus satis comprobat. 



67 
 

évig tartott, és  magában foglalta az emberiség "gyermekkorát." A "középső kor," amely során 

"az emberek hosszú tapasztalat révén több ismeretet gyűjtöttek Isten jóságáról és haragjáról," 

Mózes törvényadásával vette kezdetét. A "világ utolsó korában" bekövetkezett a teljes 

kinyilatkoztatás Jézus Krisztus által, egy most már azt megértő emberiség számára. 

Milyen utakat választott Isten a kinyilatkoztatásai számára? Az emberiség korai 

idejében közvetlenül fordult az emberekhez, mint például Ádámhoz. Gyakran nyilvánult meg 

emberi közvetítők révén (ősatyák, próféták, Jézus), közlések által, melyeket azután 

rögzítettek. A harmadik út az emberi tudaton, és a benne lerögzített "természeti törvény"-en át 

vezetett: Soner az érzéki tapasztalást Isten akaratának megismerése szempontjából 

nélkülözhetetlennek tartotta. Jézus idejétől kezdve pedig főleg a Szentírásban, a Bibliában 

lettek lefektetve az alapvető hitigazságok, amely azóta az elsődleges ismereti forrást jelenti. 

Soner kivette a Bibliát a libertas philosophandi szellemében megállapított kritikai elvek 

hatálya alól, és határozottan állította annak tévedhetetlenségét, mert az a Szentlélek adománya 

révén, szent és megvilágosodott emberek által lett megírva.
137

 Belőle az üdvösséghez 

szükséges tények minden ember számára tisztán és egyértelműen kiderülnek, a homályban 

maradt kérdések pedig vagy nem szükségesek az üdvösséghez, vagy kitartó fáradozás lévén 

tisztázni lehet őket (ez egyértelműen sociniánus gondolat volt).
138

 

A fenti elvekből következik, hogy Soner magával Istennel kapcsolatban is sok olyan 

dolgot megismerhetőnek vélt, amelyeket más felekezetek hittitokként kezeltek. Már csak azért 

is többet kellett az ilyen kérdésekkel foglalkoznia, mert sociniánusként szembesült az 

antitrinitarizmus szokásos problémájával, vagyis a megtagadott három személyű és 

egylényegű istenkép helyébe ki kellett dolgoznia egy saját tanítást, ami Isten lényegét és 

tevékenységét megfelelő módon leírja. Soner a megoldást az arisztotelészi Első Mozgató 

képzetében vélte megtalálni, ami természetesen régóta ismert volt, de keresztényi 

szemszögből éppen ez jelentette a legproblematikusabb területet az egész arisztotelészi 

filozófiában. Soner ellenben nem támasztott kételyeket az elképzeléssel szemben, és úgy 

látszik, sosem vonta kétségbe, hogy Isten  a dolgok egyetlen rendező elve,
139

 az első ok, az 

emberi világtól teljesen elkülönülten, véghetetlen távolságban lévő abszolút létező. Mivel 

Isten a maga tökéletességében abszolút változhatatlan, lényegileg a szemlélődés (θεωρία) 

                                                           
137

 Vö.: Cum vero suos quivis scriptorum (excipio sacrosanctos) habeat errores… (5r); ill. BAIER, i. m., 32.: 

saepius mihi dixerit [sc. Soner]: haec est auctoritas et veritas verbi divini, cui si omnes Patres et Concilia 

reclamarent, standum tamen ea, et acquiescendum est. Saepe quoque conquerebatur, per certamina in ecclesia 

Dei eo deventum esse, út multi sua dogmata non ex S. Scriptura, sed ex Patribus et Conciliis probare conarentur, 

cum e contrario ipse existimet, verbum Dei non per opiniones hominum, sed contra hominum opiniones per 

verbum Dei probari debere. 
138

 Vö. BRÖER, i. m., 138-144. 
139

 Soner, Commentarius, 707.: unum est principium omnium, et ad hoc sunt omnia ordinata. 



68 
 

illeti meg, de nem a cselekvés (πρᾶξις), sem pedig az alkotás (ποίησις), mivel ezek változást 

jelentenének; ebben az érrtelemben még csak isteni akaratról sem lehet beszélni. Ez az 

istenkép valóban messzemenőkig arisztotelészi, viszont ellehetetlenít számos olyan 

alapvetést, amelyek a Biblia szerint szervesen hozzátartoznak Istenhez, mint amilyen például 

a világ teremtése, Jézus születése és isteni csodái, vagy akár a gondviselés tana. Az altdorfi 

professzor így a műveiben nagy erőfeszítéseket kénytelen tenni, hogy a stageirai filozófus 

elképzeléseinek teljes elfogadását össze tudja egyeztetni a tévedhetetlennek tekintett 

Szentírással.
140

 

Az egyik legfontosabb problémakör a világ teremtése volt, illetve maga a kérdés, hogy 

teremtett-e a világ, hiszen Arisztotelész az ókori görög elképzelésekkel összhangban az anyag 

örök voltát látszott állítani, komoly vitákat robbantva ki ezzel a kommentátorai között (a téma  

például Taurellus és Cesalpino között is előkerült). Soner egyértelműen Cesalpino nézeteit 

osztotta: mivel Isten nem avatkozik bele közvetlenül a világ folyásába, nem lehet arról szó, 

hogy a világ megalkotás vagy nemzés útján jött volna létre Isten részétől. Ehelyett Soner az 

emanatio fogalmát használja, amely ugyan egyfajta Istentől (Istenből) való eredetet jelent, de 

úgy, hogy az nem jár együtt se változással, se mozgással Istenben magában.
141

 A világ tehát 

öröktől fogva létezik, de Istentől való függésben; tévednek, akik azért támadják 

Arisztotelészt, mert azt az istentelen állítást tulajdonítják neki, hogy a világ öröktől fogva 

önmagától létezik, éspedig mint Isten maga. Isten ehelyett a forrása az életnek és 

tökéletességnek: tőle származik egy időtlen emanatio folyamata révén az egész természet a 

legalantasabb lényektől a legkiválóbbakig, vagyis az emberekig. Utóbbiak azok, akik a 

legnagyobb mértékben mértékben részesültek az Ő tökéletességéből, mégpedig lényegileg 

(per essentiam), ami az egyik lélekrészben, az intellectus agensben nyilvánul meg. „Egyedül 

az ember az, aki nem csupán utánozza az isteni boldogságot, hanem törekszik feléje, bizonyos 

mértékig már ebben az életben, de még tökéletesebb módon az elkövetkezőben. Ugyanis csak 

neki van gondolkodó elméje, ami az isteni elmének egy kis része” – mondja.
142

 Ez a 

megállapítás tagadhatatlanul platonista eredetű, panteisztikus elemeket hordoz magában, 

amelyet a minden efféle elgondolástól idegenkedő sociniánusok negatívan fogadtak, sőt maga 

Soner is igyekezett elhatárolódni tőlük, de teljesen mégsem sikerülhetett neki, hiszen 

                                                           
140

 Caccamo, i. m., 54. 
141

 SONER, De materia prima, 64.: Hanc dependentiam, et hunc effectionis modum, qui proprie non est effectio, 

neque generatio, Latini vocarunt dependentiam per emanationem, in qua movens nihil moveatur. 
142

 UŐ, Oratio de vita contemplativa, 559.: Solus homo non imitatur tantum, sed assequitur etiam beatitudinem 

divinam, quadam tenus quidem in hac vita, perfectius tamen futura: quia solus habet mentem contemplativam, 

quae est particula divinae mentis. Hinc contemplatio aut vita contemplativa merito eius proprium bonum 

censetur, quia cum nullo ceterorum animalium habet communem. 



69 
 

egyértelműen az Istenben való részesülésről beszél. Másrészről viszont szüksége volt erre az 

elemre, hogy meggyőzően oldhasson fel minden ellentétet a világtól elkülönülten létező Isten 

képe és a bibliai teremtéstörténet között.
143

 

Az emanatio fogalma jelenti a kulcsot egy másik probléma, az isteni akarat és a 

gondviselés kérdésében is; hiszen az akarat változást jelent, és az nem férhet össze Isten 

tökéletességével. Soner itt többféle lehetséges megoldást mutat be anélkül, hogy kifejezetten 

rámutatna arra, amelyik neki végérvényesnek látszik. Az egyik, hogy a Szentírás beszél ugyan 

egy isteni akaratról, de csak allegorikusan, mintegy antropomorfizálva, ahogy az istenségnek 

testet, tagokat, emberi érzelmeket tulajdonít. Ez volna a legkönnyebb magyarázat, de Soner 

ezzel be nem érvén, előhoz egy másikat: az, amit mi úgy fogunk fel, mint Isten kifelé irányuló 

akaratát, a valóságban nem volna egyéb, mint a dolgok függése Istentől, amelyek a vele való 

egyesülésre törekednek, attól a természetes vágytól hajtva, hogy kitöltsék a távolságot, amely 

elválasztja őket tőle mint a Jó elvétől, vagyis a létezésük ősokától. Soner itt hivatkozik újra az 

emanatio elvére: “arra a következtetésre jutunk tehát, hogy Isten akarata az Ő lényege, ami 

egyedül erre a tárgyra, vagyis saját magára irányul; és részben lehet azt mondani, hogy a 

külső dolgok felé irányul, másrészt viszont nem irányul a külső dolgokra; ahogyan a lényege 

is mintegy kiárad önmagából, és más dolgokat hoz létre, de közben mégis változatlan marad 

önmagában.”
144

 Ezt a végkövetkeztetést talán Cesalpino sugallta Sonernak, aki számára 

szintén érthetetlen volt, hogy Isten mint abszolút értelem, mint vitális elv hogyan nyúl bele a 

világba, és a problémát úgy próbálta feloldani, hogy szerinte Istentől egy vágy számazik le a 

teremtményekre, amely az ő legbensőbb természetüket alkotja, és ennek köszönhető minden 

természetes működés.
145

 

Miután Isten természetét és “tevékenységét” a fenti módon képzelte el, Sonernek 

újabb megoldandó feladatot jelentett Jézus Krisztus személyének a rendszerbe illesztése, 

hiszen az egyetlen isteni létező mind az arisztoteliánus filozófia, mind az antitrinitárius hit 

szemponjából kizárta az istenfiúságot. Az altdorfi professzor főleg a katekizmusban 

foglalkozik sokat a kérdéssel, és egy alapvetően sociniánus álláspontra helyezkedik.
146

 

Szerinte Jézus Krisztus a „természete” szerint nem Isten volt, hanem egy halandó ember, 

                                                           
143

 WOLLGAST, i. m., 393-395. 
144

 SONER, Commentarius, 637.: concludimus igitur voluntatem Dei esse ipsius essentiam, determinatam tantum 

ad hoc solum obiectum, id est ad se ipsam… et partim dici potest, quod tendat ad externa, partim non tendit ad 

externa: quemadmodum essentia Dei, quae quasi extra se ipsam emanat, alia constituit in esse, in se ipsa manat 

illaesa. 
145

 Andrea CESALPINO, Quaetionum peripateticarum libri V., Velence, 1593, 31v–32v. Vö. CACCAMO, i. m., 54–

55. Megjegyzendő, hogy itt a szerző hibásan nevezi meg a forrásait, a Quaestionum peripateticarum írójaként is 

Sonert tüntetve fel. 
146

 Krisztussal a katekizmus második könyve foglalkozik SCHMEISSER, i. m., 263–360. 



70 
 

mindenesetre különleges ember, kiválasztott a szűztől születés és az ember és Isten közötti 

közvetítői funkció miatt. A többi próféta, például Mózes fölé három tulajdonsága emelte 

Jézust, amelyek egyidejűleg igazolták az „Isten fia” címet is: az isteni erő általi nemzés, 

emberi közrehatás nélkül; Jézus három tiszte (próféta, főpap, király); és a halálból való 

feltámadás. Mindezen tulajdonságok nem Jézus isteni természetéből eredtek, hanem egyedül 

Isten kegyelméből.
147

 Ennek megfelelően Jézusnak három kötelességet kellett Istennel 

szemben teljesítenie: tiszteletet, engedelmességet és hivatalának ellátását az idők végezetéig. 

A tisztelet az Istenhez való ismétlődő imádkozásban nyilvánult meg, hogy teljesítsen 

bizonyos kívánságokat, és önmaga föláldozásában (hogy elérje a halhatatlanságot), és annak 

nyílt beismerésében, hogy az egész hatalmát Istentől kapta. Jézusnak fel kellett áldoznia 

magát Isten (és nem az emberek!) számára, mivel „húsból és vérből” valóként alá volt vetve a 

halálnak, de nem a bűnnek. Jézus engedelmessége a törvény betartásában nyilvánult meg, és a 

közvetítői szerep elvállalásában egészen a kereszthalálig. Feladatának ellátása a halál és az 

ördög feletti végső diadalban fog megtörténni. Krisztus abszolút uralmának időpontja 

egyidejűleg az ő egyetlen Istennek való totális alávetésének az időpontja is lesz: „S ha majd 

minden alá lesz neki vetve, maga a Fiú is aláveti magát annak, aki mindent alávetett neki, 

hogy Isten legyen minden mindenben.”
148

 

Jézusnak az emberekkel szembeni három hivatalának leírása (próféta, pap és király) 

több mint a felét elfoglalja Soner katekizmusának. Jézus prófétai, igehirdetői és tanítói 

hivatala magában foglalta az Isten és emberek közötti „új szövetség” feltételeinek 

kinyilatkoztatását, a közvetítő Jézus Krisztus által. Jézus az emberektől hitet követelt, 

amelynek egyrészt a parancsolatok iránti engedelmességben, másrészt az ígéretek iránti 

bizalomban kell megnyilvánulnia. Ezen tanítás bizonyítékai voltak Krisztus bűntelensége, a 

csodái, a halála, a feltámadása és felemelkedése. A főpapi tisztség, mint a prófétai tisztség, az 

ember bűnök alóli feloldozását szolgálta. Ez Jézus áldozatán és közbenjárásán át vezetett a 

bűnöktől való megtisztuláshoz és az elégtételhez. A királyi hivatal Jézus uralmát jelöli, 

amelyre feltámadása után minden értelmes teremtmény fölött szert tett. 

Jézus továbbá minden hivtalát Istentől kapta. Mivel megszűnt a lehetősége egy 

preegzisztens Krisztus számára történő hivatalátadásnak, Sonernek igazolnia kellett, hogy 

Jézus földi élete alatt tett egy égi utazást. Ennek alkalmával vette át az utasításokat a prófétai 

hivatalával kapcsolatban, és részben a királyi hivatalával kapcsolatos hatalmat is. Hivatalának 

                                                           
147

 Érdemes megjegyezni, hogy Soner ugyanezt vallotta az ember teremtésével kapcsolatban is: Ádám és Éva 

természetüknél fogva halandóak voltak, nem a bűnbeesés miatt váltak azzá. A Paradicsomban tehát ők is csak 

Isten különleges kegyelme folytán nem ismerték a halált. 
148

 1Kor 15,28 



71 
 

teljes átvétele először a feltámadás után következett be. Ezen konstrukció segítségével sikerült 

Sonernek Jézus „isteni” cselekedeteit tisztán emberi természetével összeegyeztetnie. Jézus 

követelése, hogy őt „Istennek” ismerjék el, és imádkozzanak hozzá, ebből a háttérből válik 

érthetővé; Soner tehát szembeszállt a nonadorantizmussal, amiről még a csekély mértékű 

erdélyi-altdorfi kapcsolattartás ellenére is bizonyára hallott. 

Jézus imádása szerinte éppoly kevéssé áll ellentétben a Tízparancsolattal, mint az 

Úrvacsora megtartása az általa juttatott jótétemények iránti hálából, amely ugyan nem 

katolikus értelemben vett szentség, de nem is kerülendő dolog. Hasonló a helyzet a 

keresztséggel, ami a hívő közösséghez való csatlakozás szertartása, de az ember üdvösségére 

nincs közvetlen befolyása. Soner tehát a szentségeket illetően is a Rakówi Katekézisben 

foglaltakat követte. 

Végül, Soner az emberi lélek halhatatlanságának kérdésével is behatóan foglalkozott. 

A témakörben az volt a fő nehézség, hogy ha a mi lelkünk (intellectus agens) az emanatio-

tanból következően nem más, mint az ember Istenben való részesülése, azaz a testtől 

elválasztható isteni értelem, amely így halhatatlan, akkor hogyan állhat fönn a lelkek sokasága 

a halál után? Hiszen az elkülönülés az anyag részéről jön, az ember lelke pedig nélküle 

egyetlen közös értelmet alkot, egy egyetemes lelket. Hogyan támadhat hát fel mindenki az 

Ítélet napján? Soner így válaszolja meg a felvetődő problémát: a mondott összeolvadást nem 

úgy kell értelmezni, mintha a lelkek a halál után egy nagy közös lélekbe lennének összezárva, 

hanem az anyagban, a prima materiában maradnak. Nagyjából hasonló dologról van itt szó, 

mint egy egyenesnél a geometriában: azt lehet mondani, hogy egy egyenesen végtelenül sok 

pont van, amelyek azonban nem egyesek; másfelől azt lehet mondani, hogy végtelenül sok 

része van, de nincsenek egyes részei, mivel egy folytonos vonal. Végtelenül sokszor fel lehet 

osztani, de az ember numerikusan mindig leválaszthatja róla ugyanazt a részt, ami akár ezer 

évvel ezelőtt le lett választva. Tehát elegendő annyi (itt van Soner felfogásának a lényege), 

hogy egy lélek egyszer elkülönülten létezzen, hogy utána bármikor újra ugyanaz az egyén 

legyen.
149

 

Soner hozzáfűzi, hogy a meghaltak lelke nem lát, hall, nem alkot semmit. Teljesen 

magukba vannak süllyedve, mert a prima materiában lévő értelem nem értelmez semmit 

önmagán kívül, és saját magán kívül csak a létezésének okát, azaz Istent, fogja fel. Ez pedig 

lehetetlenné teszi az olyasféle képzelgések valóságalapját, mint a szentek segítségül hívása 

vagy a tisztítótűz. Ha viszont a lélek a halál után csupa actus lesz gondolkodás vagy képzelet 

                                                           
149

 WOLLGAST, i. m., 395–396. 



72 
 

nélkül, hogyan emlékezhet a hajdani életére a feltámadáskor? Hogyan tudhatja az ember, 

hogy ugyanaz az egyén, mint aki (korábbi) életében volt? „Ha pedig valaki más fog 

feltámadni, és nem én magam, mit használ az nekem?” – teszi fel a kérdést.
150

 A válasz, hogy 

az életünkre való visszaemlékezés képessége (facultas memorandi) és a személyes lét egyéb 

attribútumai az értelemhez tartoznak, de az csak akkor működik, ha a lélek egy testhez 

kapcsolódik. A facultas így az értelemben van, csak a tényeleges működés nem. Tehát 

elegendő annyi, hogy az értelem még az életben felfogott valamit, és az vissza fog térni a 

feltámadáskor. Soner itt egy egészen egyedülálló értelmezést mutat be, amit a De animára 

alapozott. Továbbmenve, megállapítja, hogy a gondolkodás nem a testben, hanem a lélekben 

van, és a képzeteket nem a test hozza létre, hanem a lélek önmagában. Itt Arisztotelész és 

Cesalpino pszichológiájának összekapcsolása mutatkozik meg egy egészen heterodox 

verzióban, néhány páli elképzeléssel együtt. Soner a feltámadás idején újra testhez kapcsolja 

az intellectus agenst, hogy a feltámadott ember ismét létrejöjjön. Soner és Cesalpino 

gondolatai itt erősen különböznek, mivel az utóbbi elvonatkoztat a teológiától, hogy a 

katolikus dogmákat ne sértse meg, míg Soner nem riad vissza tőle, hogy a maga filozófiájából 

a legmesszebb menőkig teológiai következtetéseket vonjon le.
151

 

A Demonstratio Theologica et Philosophica szintén az emberi lélek sorsának 

kérdésével foglalkozik, mégpedig egy sajátos szemszögből. Soner ugyanis ebben a művében 

nagyot akar ütni a hagyományos istenségfogalmon, tagadván a halál utáni örök büntetést, nem 

is szólva az örök jóvátétel helyének (vagyis a tisztítótűznek) mitikus elképzeléséről. Az 

utóbbi attól a perctől kezdve válik értelmezhetetlenné, hogy az egyéni lélek nem marad 

életben a test halála után, hanem visszaolvad a közös tudatba. Ami pedig a bűnösökre váró 

örök büntetést illeti, Soner szigorú logikával bizonyítja be, hogy a korlátozott idejű földi 

életben elkövetett vétkek végtelen idejű büntetése semmiféle igazságosság-fogalommal nem 

férhet össze; ráadásul így csak az ember egyetlen bűnét lehetne büntetni, hiszen annak véget 

nem érő megtorlása mellett a többire nem jutna idő. Az így vázolt paradoxont Soner azzal véli 

feloldani, hogy egyszerűen megsemmisülésre ítéli a bűnösök lelkét, így azok nem 

szenvedhetnek örökkétig, viszont a büntetésüket mégis megkapják, hiszen nem nyernek örök 

életet. Az írás kétségkívül az altdorfi profeszor egyik legradikálisabb tartalmú műve, bár 

erősen kétséges, hogy tényleg így gondolta volna a benne foglaltakat, hiszen a korábban 

leírtak részben ellentmondanak az itt szereplő megállapításoknak. Elképzelhető, hogy inkább 

                                                           
150

 SONER, Commentarius, 688.: Si enim alius resurgat, et non ego ipse, quid mihi proderit? 
151

 Wollgast, i. m., 396–397. 



73 
 

egy problémafelvetésről van szó, amely elsősorban a hagyományos teológiai nézetek 

kritikáját célozza, de önmagában nem tartalmazza Soner véleményének teljes kifejtését.
152

 

Hátravan még, hogy megtaláljuk az összefüggést, a találkozási pontot Soner bölcselete 

és a teológiai-vallási eszmék között, amelyek egymástól független forrásokból érték őt. Sem 

Taurellus, sem Scherb nem volt ugyanis sociniánus (bár az előbbi kifejezetten kedvelte és 

segítette az Altdorfba érkező lengyel diákokat), az antitrinitárius eszmék közvetítői pedig 

(elsősorban Wojdowski és Ostorodt) Socinusra és nem Arisztotelészre támaszkodtak a vallási 

meggyőződésük terjesztése során, sőt, a teológia magasabb régióira vonatkozóan nem is 

fogadták el a stageirai filozófus illetékességét. 

Nagyon valószínű azonban, hogy Soner az 1598-as leideni tartózkodása idején 

tudomást szerzett egy Litvániában, tizenkét évvel korábban Gratianus Prosper álnév alatt 

megjelent műről (Instrumentum doctrinarum Aristotelicum in usum Christianorum 

scholarum), amely ha nem is származott Fausto Sozzinitől, mégis az ő eszméit tükrözte. 

Valószínű, hogy olvasta annak Franciscus Juninus kálvinista teológus által megírt cáfolatát is, 

amely ugyancsak Leidenben jelent meg 1596-ban (Examen enuntiationum, quas Gratianus 

Prosper adversus doctrinam scholarem… adduxit). Az Instrumentum ismeretlen szerzője 

Isten megtestesülésének kérdését szembesítette az arisztotelészi bölcselettel, vagyis 

bebizonyította, mennyire összeférhetetlen a Szentháromság második személyének születése 

Isten változhatatlan bölcsességével. Mindazoknak, akik hiszik, hogy Isten a maga lényegéből 

egy másik Istent szült, két változékony Istenük van: a szülés ugyanis változás, mozgás a 

nemlétből a létbe. Még ha Soner addig sosem találkozott volna antitrinitárius eszmékkel, 

illetve nem találta volna őket összeegyeztethetőnek az Altdorfban tanult arisztotelizmussal, 

Gratianus Prosper olvasása akkor is elhárította volna minden aggályát, hogy Fausto Sozzini 

teológiáját magáévá tegye.
153

 

Kitűnik mindebből, hogy Soner nem annyira meggyőződéses sociniánus volt, hanem 

egyfajta útkereső gondolkodó, aki nem riadt vissza a radikális elméletek felállításától és akár 

a legmélyebben rögzült hagyományok áthágásától sem, ha az igazságot így remélte 

megtalálni. Hozzáállása egyrészt illett a korban népszerű, és az altdorfi Akadémián is teret 

nyert libertas philosophandi rendszerébe, amely kifejezetten szorgalmazta a tekintélyekhez és 

a mereven rögzült, de nem eléggé megalapozott véleményekhez való kritikus viszonyulást; 

másrészt ezzel a „filozófusi látásmóddal” Soner valóban a socinianizmus körein belül 

találhatta meg a helyét a legkönnyebben a koraújkori Európa vallási palettáján, hiszen ez a 

                                                           
152

 Vö. ACHERMANN, i. m., 120–126. 
153

 CACCAMO, i. m., 57–58. 



74 
 

felekezet fogadta be a legtoleránsabban az eredeti, akár szélsőségesen heterodox eszméket 

hirdető gondolkodókat, még ha nézeteik a vallás különböző területeit érintették is, és 

egymással sem egyeztek meg. 

Soner helye tehát az 1600 körüli akadémikus kultúra keretein belül értelmezhető, 

amikor a filológus-filozófusi érdeklődés, amely mindaddig csak az arisztotelészi logika 

szövegmagyarázataira korlátozódott, kezdett kiterjedni a metafizikai problémákra is. Soner 

tehát nem annyira az antitrinitáriusokkal kialakított kapcsolata miatt kezdett el arisztoteliánus 

teológiai nézeteket vallani, hanem a tanulmányai által kijelölt utat követte. Elméletei, tanításai 

így nem mondhatók egyedülállónak, sőt, a lutheránus teológusok némelyike sok szempontból 

még nála is radikálisabb kijelentéseket tett.
154

 A sociniánusokkal való találkozást követően 

azonban Soner úgy gondolta, hogy a lengyel testvérek felfogása közelebb áll az általa vallott 

elvekhez; ez vezetett végül ahhoz, hogy hozzájuk csatlakozván honfitársai és kollégái 

szemében eretnekké vált. 

  

                                                           
154

 Vö. ACHERMANN, i. m., 124. 



75 
 

III. Pillanatkép Soner kriptosociniánus életéből: a lengyel testvérek 

levele 

 

A kriptosociniánus kör működése kapcsán láttuk, hogy a titkos jelleg miatt a 

közösségek közötti kommunikáció nehézségekbe ütközött, hiszen még a levélváltásokat is 

nagy óvatossággal kellett intézniük, mert egy rossz kezekbe került üzenet veszélyt jelenthetett 

az egész csoportra nézve. Emiatt viszonylag keveset tudunk arról, hogy milyen kapcsolatban 

állt a Soner-féle csoport más antitrinitárius központokkal, hogyan viszonyultak egymáshoz, 

milyen volt az altdorfi professzor megítélése hittársainak, különösen a rakówi testvéreknek a 

szemében. Természetesen számos közvetett adat áll rendelkezésre, amelyek arra engednek 

következtetni, hogy ez a viszony alapvetően jó volt: hiszen Soner professzorságának éveiben 

végig nagy számban látogatták sociniánus diákok az akadémiát, utána pedig örömmel 

fogadták Lengyelországba menekült tanítványait, Crellt és Ruart; továbbá a kör 

felszámolásakor a lengyel testvérek még a letartóztatottak érdekében is tettek néhány 

diplomáciai jellegű lépést. Ennél aprólékosabb képet azonban mindeddig nehéz lett volna 

felvázolni, mert nem maradt fenn közvetlen forrás, amely magának Sonernek és a lengyel 

testvéreknek a viszonyába mélyebb betekintést nyújtott volna, noha ezzel kapcsolatban joggal 

merülhet fel néhány tisztázásra váró kérdés a socinianizmust és Soner tanítását egyaránt 

ismerőkben, hiszen már a korábbi fejezetekben szereplő rövid átekintés után is nyilvánvaló, 

hogy a kettő több ponton különbözött egymástól. 

Éppen ezért számít különlegesnek ez a mindeddig ismeretlen, Sonernek címzett 

lengyelországi levél, amely 1610-ben íródott, és betekintést nyújt mind a kriptosociánus 

csoport tevékenységének gyakorlati oldalába, mind pedig egyes teológiai jellegű kérdésekbe, 

amelyek a németországi és a lengyel antitrinitáriusok közötti nézeteltérésekről tanúskodnak. 

A kéziratos példány az erdélyi unitárius levéltárból került elő Kolozsvárott,
155

  ami 

önmagában jelzi, mennyire törekedtek a korabeli antitrinitáriusok az információcserére, az 

egymással való kapcsolattartásra: a példány ugyanis nem maga az eredeti levél, hanem annak 

másolata, amit egyéb fontos dokumentumok mellett egy kötetben jegyeztek fel az erdélyiek, 

követni akarván a német és lengyel hitsorsosaikkal  kapcsolatos főbb eseményeket. A keltezés 

szerint a levél Rakówban, a lengyel socinianizmus központjában íródott 1610. április 10-én. A 

szerző neve nincs feltüntetve, így ezzel kapcsolatban csak feltételezéseink lehetnek; az 

mindenesetre biztosnak tűnik, hogy fontos, az egyház irányításában aktívan részt vevő 

                                                           
155

 Magyar Unitárius Egyház Kolozsvári Gyűjtőlevéltára, a Lengyel Unitárius Egyház Levéltára 12. 



76 
 

személy lehetett, mivel igen komoly kérdésekben is határozott kijelentéseket mer tenni egész 

közössége nevében, illetve pontos információkkal rendelkezik több jelentős sociniánus vezető 

és gondolkodó helyzetéről. Az írás alapján például kapcsolatban állt Adam Gosławski-val 

(1577k.-1642k.),
156

 aki ekkoriban már az egyik legképzettebb és legtekintélyesebb 

sociniánusnak számított, valamint ismerte Michael Gittich-et (aki éppen abban az évben tért 

vissza Altdorfból litvániai otthonába),
157

  és a Nürnbergben élő Georg Ludwig Leuchsnert.
158

 

Figyelemre méltó a Krszysztof Stoiński-val (Christophorus Statorius) kapcsolatos 

beszámolója, amely meglehetősen személyes hangvételű, mivel – a levél többi szereplőjével 

ellentétben – kizárólag magánéleti információkat közöl róla; ezenfölül frater-nek nevezi őt, 

míg a többi hitsorsosát a frater in Domino kifejezéssel illeti. Mindezek alapján elképzelhető, 

bár bizonyosnak semmiképpen sem mondható, hogy az ismeretlen szerző Statorius két 

fivérének egyike, Jan vagy Piotr lehetett (valószínűleg az előbbi, mivel tudjuk róla, hogy még 

két év múlva is Rakówban tartózkodott lelkészként, míg Piotr 1610-ben már Czerniechów-

ban élt).
159

  

Ami a szerző és a címzett viszonyát illeti, a levélben használt hangvétel eléggé 

közvetlen, nyilvánvalóan nem ez az első kapcsolatfelvételük. Ebből kiindulva a levélíró 

lehetett például Hieronim Moskorsowski (1560-1625), a rakówi mozgalom egyik kemelkedő 

vezetője Sozzini halála után, aki más források alapján jó kapcsolatot ápolt Sonerrel.
160

  De 

elképzelhető az is, hogy Christoph Ostorodt
161

  volt, aki nyugati útja során korábban sikeresen 

megtérítette Sonert, és később is kapcsolatban maradt vele; például tudunk egy három évvel 

korábbi, 1607-ben írt leveléről.
162

  A levélíró személyét illető bizonytalanság ellenére a 

dokumentum fontosságához nem férhet kétség, hiszen gyakorlatilag az egész rakówi közösség 

nevében szól Sonerhez. 

Az itt közölt dokumentum akár a Soner és a lengyelek között folyó levélváltásnak az 

említett 1607-es után következő darabja is lehet (az utóbbiak részéről), mivel Sonernek egy 

előző év áprilisában írt – mára elveszett – üzenetére válaszol, amelyben a német professzor 

mentegetőzik, amiért már évek óta (per aliquot ferme annorum spatium) nem küldött üzenetet 

                                                           
156

 Róla ld. pl. A. KOSSOWSKI, Goslawski, Adam = Polski Słownik Biografyczny 354-355; Otto FOCK, Der 

Socinianismus, Kiel, 1847, 193; BOCK, i. m., 404–413. 
157

 Ld. pl. Martin SCHMEISSER, Martin Ruarus – eine Zentralfigur des Altdorfer Antitrinitarismus, = Religiöser 

Nonkonformismus und frühneuzeitliche Gelehrtenkultur, szerk. Friedrich VOLLHARDT, 2014, 83–100, ott 86.; 

Robert WALLACE, Antitrinitarian Biography II, London, 1850, 506-516. 
158

 Ld. BOCK, i. m., 430-431; ZELTNER 129-144, 147, 250-252, 496. 
159

 A három fivérről ld. Stanislas LUBIENIECKI, History of the Polish Reformation (ford. George Huntston 

WILLIAMS), Minneapolis, 1995, 713. n. 712, 719. n. 806, 733. n. 941; SANDIUS, i. m., 175. 
160

 Ld. pl. SANDIUS, i. m., 105–106.; BOCK, i. m., 511-521.; ZELTNER, i. m., 272-275. 
161

 Ld. pl. SANDIUS, i. m., 90-92.; BOCK, i. m., 558-580.; ZELTNER, i. m., 30-33, 281-286. 
162

 CACCAMO, i. m., 587. 



77 
 

lengyel testvéreinek; nem elképzelhetetlen tehát, hogy 1607 után most nyílt alkalom egy 

újabb üzenet küldésére. Tudjuk, hogy a sociniánus csoportok közötti kapcsolattartás komoly 

nehézségekbe ütközött, a lelepleződés elkerülése végett a felek kénytelenek voltak 

közvetítőket alkalmazni a levelek kézbesítéséhez. Az Altdorf és Raków közötti 

levélváltásokat az olasz Giambattista Cettis juttatta a címzettekhez – Cettis Krakkó közelében 

lakott – és a már említett Georg Ludwig Leuchsner, akit valószínűleg az elsők között nyertek 

meg Soner heterodox eszméi.
163

  Azt tehát biztosan ki lehet jelenteni, hogy a két közösség 

közötti kapcsolattartás még ebben az időszakban is akadozott, pedig Soner lehetőségei éppen 

akkor voltak a legnagyobbak (1607/8-ban az akadémia rektorává lépett elő). 

A levél alapvetően két témát jár körül, ezek az altdorfi mozgalom titkos jellege, illetve 

– a lélek halhatatlanságának témájával kapcsolatban – Sonernek az ókori filozófusokról, 

különösen Arisztotelészről vallott nézetei. Az előbbit illetően a szerző a saját, illetve 

valószínűleg az egész rakówi közösség elítélő véleményét önti szavakba: “Tudom, hogy mit 

jelent, kedves Sonerem, ha egy hívő a hitetlenek között tartózkodik: magára vállal sok 

mindent, amit nem kellene, és sok olyasmit elkövet, ami a legkevésbé sem illik egy 

keresztényhez.”
164

  Veszélyesnek és károsnak látja tehát a nikodémista magatartást, attól 

tartván a leginkább, hogy az életmód által kikényszerített hazugságok és kompromisszumok 

végül megrontják Soner igaz hitét. Mindezek miatt rá akarja venni őt az akadémiával való 

szakításra és a Lengyelországba való átköltözésre, ahol zavartalanul gyakorolhatná vallását. 

De más szempontból is elítéli a rejtőzködést: “Mit használna nekünk, kedves testvérem, ha 

akár egész életünkben a legteljesebb mértékben elrejtőznénk az emberek elől? ... Attól még 

nem lennénk boldogabbak. Az Úr Jézus ugyanis nem az ilyen embereket mondja boldognak 

és szerencsésnek, hanem azokat, akik üldöztetést szenvednek az igazságért.”
165

 

Ez a rész pontosan illeszkedik annak a reformációhoz kötődő, és elsősorban a 16-17. 

századra jellemző jelenségnek az irodalmába, amit a modern kutatás „nikodémizmusnak” 

nevez.
166

  A kifejezés Kálvintól ered, aki az újszövetségi Nikodémusról, egy Krisztust 

                                                           
163

 CACCAMO, i. m., 579–580. 
164

 Scio quid sit, Clarissime Sonere, versari fidelem inter infideles, sibi multa, quae non deberat, tribuit, multa 
committit, quae Christianum minime decent. 
165

 Quid nos juvaret, carissime frater mi, etiamsi maxime per omnem vitam nostram, nos ab hominibus quasi 
abscondere ... propterea non essemus beatiores. Non hos enim beatos et felices Dominus Jesus praedicat, sed 
persecutionem patientes propter justitiam. Vö. Mt 5,10. 
166

 A nikodémizmusról általában ld. Carlo GINZBURG, Il nicodemismo. Simulazione e dissimulazione religiosa 

nell'Europa del Cinquecento, Torino, 1970.; Laura RONCHI de Michaelis, Nicodemo e nicodemismo: 

testimonianza e dissimulazione, Fogli campostrini 6/1(2014), 17-28.; Jean-Pierre CAVAILLÉ, Nicodemism and 

Deconfessionalisation in early modern Europe, letöltve innen: http://dossiersgrihl.revues.org/4499 (2015. ápr. 

9); ALMÁSI Gábor: Politikai színlelés, vallási színlelés és a császári udvar nikodémusai a konfesszionalizáció 



78 
 

titokban tisztelő zsidóról nevezte el azokat a heterodox nézeteket valló hívőket, akik 

valamilyen okból eltitkolták igazi vallási meggyőződésüket. A jelenség viszont valamivel 

régebbi: már Rotterdami Erasmusnál találhatunk olyan utalásokat, amelyek burkoltan ez 

efféle vallási attitűdöt propagálják, vallván, hogy igazából csak az ember belső meggyőződése 

számít, a külső formaságok elhanyagolhatók.
167

  Mindazonáltal a következő évtizedekben a 

kérdésben megnyilatkozó szerzők inkább Kálvin véleményét fogadták el, aki éles hangon 

elítélt mindenféle „színlelést” és „tettetést,” gyáváknak vagy karrierista törtetőknek 

bélyegezve a nikodémitákat;
168

  magát Erasmust is erős kritikák érték mindkét részről, amiért 

sokáig nem foglalt állást a Lutherrel kapcsolatban kirobbant vitában. A vallási szimulációt 

igazoló mű nem is született olyan jelleggel, ahogy például Machiavelli legalizálta a politikai 

szimulációt, csak néhány burkolt megjegyzéssel próbálták egyes írók megvédeni ezt a 

hozzáállást.
169

  A jelenség azonban, mint azt a nikodémizmus-ellenes művek viszonylag nagy 

száma mutatja, meglehetősen elterjedt a korabeli Európában; mindazonáltal meg kell 

jegyezzük, hogy nem egységes eszmerendszer volt, hanem a gyakorlati helyzet által 

kikényszerített magatartásforma, melyet különféle vallási meggyőződésű emberek 

alkalmaztak, akikben csupán az volt a közös, hogy a lakóhelyükön veszélyesnek ítélték volna 

kimutatni valódi hitüket, azonban nem akarták azt elhagyni; Soner és az altdorfi 

kriptosociniánus kör tagjai pedig kétségkívül ebbe a csoportba tartoztak. 

A rakówi levél részben illeszkedik a kor antinikodémista irodalmába, amennyiben 

elítéli Sonerék magatartását, kételkedve a hit rejtett gyakorlásának üdvös (vagy egyáltalán 

lehetséges) voltában, illetve szembeállítja a színlelést a kereszténység egyik legrégibb 

hagyományát jelentő mártírkultusszal. Akadnak azonban figyelemreméltó különbségek is, 

hiszen a levél sem magát a “nikodémizmus” kifejezést, sem a vele kapcsolatban szokásosnak 

mondható kemény hangvételt nem alkalmazza. Ennek pedig az az oka, hogy nem egy 

csoportról vagy magáról a jelenségről beszél, hanem olyan konkrét személyhez szól, akivel a 

levélíró kifejezetten jó kapcsolatot ápol, és ezért nem kíván konfrontálódni; kiemeli a 

helyzetben rejlő veszélyeket, azonban vádakat már nem fogalmaz meg. Az ismeretlen rakówi 

sociniánus tulajdonképpen igyekszik elválasztani a magatartást az azt gyakorló személytől, és 

a kritika helyett a baráti féltésre, a szeretetből fakadó segítő szándékra helyezi a hangsúlyt. 

                                                                                                                                                                                     
korában = Színlelés és rejtőzködés. A kora újkori magyar politika szerepjátékai, szerk. G. ETÉNYI Nóra, HORN 

Ildikó, Budapest, 2010. 33–66. 
167

 ALMÁSI, i. m., 42–43. 
168

 Ld. pl. CAVAILLÉ, i. m., 8–17; RONCHI 21–25; Jean CALVIN, De vitandis superstitionibus, quae cum sincera 

fidei confessione pugnant, Genf, 1549. 
169

 ALMÁSI, i. m., 45-46. 



79 
 

Mennyiben tekinthetőek jogosnak a levél aggodalmai? Azt illetően 

kétségbevonhatatlanul igaza van, hogy Soner sokat tett a valódi hitvallásának eltitkolása 

érdekében: nézeteit csak szűk körben, legmegbízhatóbb diákjai előtt hangoztatta, a 

nyilvánosság előtt pedig elkötelezett lutheránusként viselkedett, még az Úrvacsora 

szertartásán is részt vett – egészen haláláig nem is derült ki valódi hovatartozása. Álcázást 

célzó tettei azonban nem befolyásolták meggyőződését, hiszen folyamatosan sikerrel 

szervezett be új tagokat a mozgalomba, és írt a teológiai nézeteit taglaló műveket.  A levél 

szerzőjének aggodalmai tehát e tekintetben túlzónak mondhatók, amit mutat az is, hogy a 

hitetlenek közötti élet veszélyeinek ecsetelésekor nem említ személyes példákat. Másrészről a 

lengyel sociniánus elsiklik Soner életmódjából fakadó előnyök felett, nem veszi figyelembe, 

hogy az altdorfi professzornak a nikodémizmus által lehetősége volt hitének terjesztésére, új 

tagok megnyerésére, ami Crell és Ruar személyében hosszú távon komoly haszonnal járt a 

socinianizmus számára. Elfogult és egyoldalú tehát a levél hozzáállása, s ha nem is teljesen 

jogosulatlanok az aggodalmak, nehéz elvetni a feltételezést, hogy a lengyelek érvei mögött 

egyéb szándék húzódott meg, konkrétan azt próbálhatták elérni, hogy Soner hozzájuk 

költözvén a rakówi akadémiát gazdagítsa tudásával és tanári gyakorlatával. Mint fentebb 

láttuk, a lengyelországi socinianizmus egyik fő hajtóerejét a külföldről ide menekült 

gondolkodók jelentették, így a saját érdekeik szempontjából logikus döntés volt Soner 

“elcsábításával” kísérletezni, még ha ehhez némi retorikai túlzást is kellett alkalmazniuk. 

Nehéz lenne akár csak megtippelni, hogy végül sikerrel járt volna-e a rakówiak ösztönzése, 

hiszen minden óvintézkedés ellenére bármikor előfordulhatott, hogy Sonert komolyan 

fenyegetni kezdi a lelepleződés veszélye, és akkor bizonyára jobbnak látta volna 

Lengyelországban folytatni a tevékenységét. De ha ez meg is történik, az nem a levélben 

említett megfontolásoknak lett volna köszönhető, hanem éppen annak, hogy Soner számára a 

lengyel testvérek által olyannyira kevésre értékelt nyugalmas, minden háborgatástól és 

üldöztetéstől mentes élet jelentette az igazi boldogságot. 

A levélben szereplő másik kérdéskör ahhoz kapcsolódik, hogy az író említést tesz egy, 

a lélek halhatatlanságáról írt Soner-munkáról, amely hamis név alatt jelent meg 

Lengyelországban, és hamar  nagy népszerűségre tett szert antitrinitárius körökben. Hogy 

milyen írásműről van szó, azt a szöveg gyér utalásai alapján nem lehet pontosan 

megállapítani: talán a Soner legismertebb művének tekinthető, a túlvilági bűnhődéssel 

kapcsolatos kérdéseket fejtegető Demonstratio theologica et philosophica-ról,
170

  vagy a 

                                                           
170

 Ez a mű 1654-ben nyomtatásban is megjelent (ld. SANDIUS, i. m., 96). 



80 
 

szintén a lélek témájával foglalkozó De unitate animarum-ról;
171

  de az is lehetséges, hogy 

arra a titokzatos vitairatra utal, amellyel kapcsolatban csak közvetett tudósítás áll 

rendelkezésünkre: a Bibliothecae Baumgartnerianae I. kötetében a 238. tételként Soner neve 

alatt említenek egy bizonyos Ratio qua probatur immortalitas animae című kéziratot, melyet 

Bock egy Mathias Radecius ellen írt műként azonosít.
172

  Amennyire ebből a címből és a levél 

szövegéből bármire is következtethetünk, ez a feltételezés akár helytálló is lehet, mivel a 

levélíró később arra utal, hogy Soner tényleg minden emberi lélek egyéni halhatatlanságáról 

beszélt a szóban forgó munkában, ami kifejezetten ellentétes a Demonstratio 

végkicsengésével, valamint a De unitate animarum címével; ebben az esetben tehát a levél 

újabb bizonyíték a Ratio qua probatur immortalitas animae létezésére, az utalásaiból pedig 

még annak tartalmára is következtetni lehet. 

Mielőtt azonban az említett utalások alapján vázolni próbálnánk a szóban forgó Soner-

művet, érdemes röviden újra áttekinteni, hogy más források alapján mit tudunk Soner e téren 

vallott nézeteiről. Az információk ugyanis némileg ellentmondásosak: a német professzor a 

fent említett Demonstratio-ban Arisztotelész és Averroes nyomán már-már materialista 

módon kritizálta a lélekre vonatkozó hagyományos nézeteket,  s úgy vélte, hogy az isteni 

igazságosságnak az felel meg, ha a bűnösök lelke a halál után egyszerűen megsemmisül.
173

 

Ami az igazak lelkére vonatkozik, a Metafizika-kommentár és a De vita contemplativa 

alapján Soner véleménye az volt a kérdésben, hogy az emberi intellectus agens nem más, mint 

a testtől elválasztható isteni értelem, ami az egyetemes lélek része; ez pusztán az anyaggal 

való kapcsolódás miatt válik szét külön lelkekre, tehát a halál után újra a közös intellectusba 

olvad, bár onnan talán újra ki tud válni a feltámadás napján.
174

 Ennél jóval egyszerűbben 

fogalmaz a katekizmus, ahol az altdorfi professzor tényleg a lélek egyéni halhatatlanságáról 

beszél, de nem fejti ki bővebben a témát.
175

 Az itt vázolt soneri tan tehát a maga arisztotelészi 

gyökereivel meglehetősen radikálisnak mondható, hiszen ahol bővebben értekezik a témáról, 

ott olyan mértékben fordul szembe a lélek halhatatlanságáról vallott ortodox nézetekkel, hogy 

azt nemcsak a katolikus, de a protestáns felekezetek is elítélték volna. 

Sonernek a lélek halhatatlanságáról alkotott véleményét tehát nehéz egységes 

redszerbe foglalni, így abban sem lehetünk biztosak, hogy a levélíró mire gondol, amikor a 

szóban forgó írással kapcsolatban azt mondja, hogy “nagyon tetszett” neki (perplacuit sane). 

                                                           
171

 Ez a mű kéziratos formában maradt csak fenn (SANDIUS, i. m., 97), míg a levél nyomtatott dokumentumról 

beszél. 
172

 BOCK, i. m., 894. Ld. még ACHERMANN, i. m., 118. 
173

 Vö. ACHERMANN, i. m., 119-120. 
174

 CACCAMO 585-86; WOLLGAST, i. m., 395–397. 
175

 SCHMEISSER, i. m., 225. 



81 
 

Az ő saját véleménye, amit néhány mondatban kifejt, tulajdonképpen a hivatalos rakówi 

álláspontot tükrözi, ami nemcsak a katekézisben, de már a néhány évvel korábbi, 1601-es 

rakówi Colloquiumon is elhangzott: “A halottak semmivé váltak, a testük megszűnt létezni, a 

lelkük pedig visszatért ahhoz, akitől származott, vagyis Istenhez.”
176

  A feltámadás és az örök 

élet, tehát a halhatatlanság pedig csak azoknak lehet osztályrésze, akik igazán hisznek 

Krisztusban és követik őt (pii, fidentes), a többiek azonban véglegesen halottak maradnak.
177

  

Ha tehát a levélíró pozitív véleményét vesszük figyelembe, akkor Soner munkája is valami 

effélét tartalmazhatott; egy másik utalás viszont ellentmondani látszik ennek: “tegyük fel akár 

azt is, hogy minden ember lelke halhatatlan.”
178

 A szövegkörnyezet alapján elképzelhető, 

hogy ezekkel a szavakkal a Soner által kifejtett nézetre utal megengedő értelemben, a német 

professzor tehát minden lélek halhatatlanságát hirdette volna. Ha azonban így is volt, a 

tetszésnyilvánítás miatt még mindig kijelenthető, hogy ez a „halhatatlanság” nem mondott 

ellent a lengyelek által kialakított rendszernek, nem sérült a tétel, miszerint az igazi 

feltámadásban és az örök boldogságban csak az igaz hívők részesülhetnek. 

Ahogy tehát a szövegből kivehető, Soner – sociniánus szempontból – megfelelően 

vélekedett a feltámadásról; egy ponton azonban túlment a levélíró, illetve az általa képviselt 

rakówi testvérek által elfogadott határokon: “láthatólag olyasmit tulajdonítasz Platónnak, 

Arisztotelésznek és a természet fényének, amit a Szentírás csakis és kizárólag az Úr Jézus 

Krisztus evangéliuma számára tart fenn.”
179

 Természetesen nem arról van itt szó, hogy Soner 

szerint Platón és Arisztotelész pusztán a természeti törvények és a filozófiájuk segítségével 

elérték volna a halhatatlanságot, hanem arról, hogy a halhatatlanság kérdéskörében eljutottak 

olyan lényegi motívumok felismeréséhez, amire a levélíró szerint csak az isteni 

kinyilatkoztatás alapján lehet képes bárki is. A megjegyzés így jellegzetes példája a rakówi 

socinianizmus és Soner Arisztotelészre alapozott filozófiai-teológiai gondolatrendszere 

közötti különbségnek, amelynek ezek szerint már mindkét fél tudatában volt, de az átküldés 

tényéből és a levél ezután következő szavaiból kiindulva nem tettek még le egymás 

meggyőzésének a reményéről. Így folytatja ugyanis e lengyel testvér: „Platón, Arisztotelész 

és a hozzájuk hasonlók… az igazi halhatatlanságot, amit elsőként az Úr Jézus Krisztus tett 

                                                           
176

 Epitome colloquii Racoviae habiti anno 1601. Varsó, 1966, 3443-4.: Mortui in nihilum redacti sunt, corpus 

evanuit, spiritus ad eum rediit, qui ipsum dederat, hoc est Deum. 
177

 Katechizm zboru tych ludzi, którzy w Królestwie Polskim i w Wielkim Księstwie Litewskim i w innych 

państwach do Korony należących twierdzä i wyznawają… Raków, 1619, 66-67. 
178

 Levél, 2r: Demus etiam omnium hominum animas esse immortales. 
179

 Uo.: ea Platoni, Aristoteli et luci naturae tribuere videris, quae sacrae literae non nisi Domini Jesu Christi 

Evangelio aperte tribuant. 



82 
 

nyilvánvalóvá, nem látták.”
180

 Ezért „nem szorulunk rá sem Platón, sem Arisztotelész, hanem 

csak az egy Úr Jézus Krisztus segítségére, hogy bennünket a maga idejében halhatatlanná és 

az Atya országának örököseivé tegyen.”
181

 Határozottan megmarad tehát az eredeti sociniánus 

álláspont mellett, amit nyilván nem azért ír le, mert mindeddig ismeretlen lett volna az altdorfi 

professzor számára, és nem is csalódást akart okozni neki vagy kioktatni őt, csak rávenni, 

hogy újra gondolja át az érveket. 

A lengyelek állásfoglalásában azonban nem szabad általános filozófia- vagy 

Arisztotelész-ellenességet látnunk. Bár az antitrinitarizmusban sokáig meglehetősen 

ambivalensen, sőt elítélően viszonyultak a bölcselethez, szinte becsmérlő jelzőként használva 

a philosophus kifejezést ellenfeleikre, és egyes műveikben az igaz kereszténység 

megrontójának bélyegezve egyes (főként platonista) filozófiai áramlatokat, ez valójában csak 

bizonyos fajta filozofálásra vonatkozott, míg a bölcselet helyes alkalmazását elfogadhatónak, 

sőt egyenesen üdvösnek tartották.
182

  Maga a levél is elismeri Arisztotelész érdemeit: “Hiszen 

az irodalmi tudományokban vagy a földi politika dolgaiban ki vetné meg vagy becsülné 

kevésre Arisztotelészt, aki egyedülálló fény gyanánt ragyog mindenki arcán és szemében?”
183

 

A vita tehát a filozófia határairól szólt, nem  létjogosultságáról; és ebből a 

szemszögből jogos lehet a szerző megállapítása, hiszen Soner Arisztotelész-tiszteletében 

nyilván voltak olyan elemek, amelyeket ez irányban kevésbé elkötelezett lengyel hitsorsosai 

nem osztottak. Noha a német professzor a De libertate philosophandi című beszédében maga 

hangoztatta, hogy nem szabad túlságosan ragaszkodni egy tekintélyszemélyhez, és hogy ezt 

Arisztotelész is így gondolta (sőt még ő is tévedett),  a gyakorlatban azonban inkább ennek az 

ellenkezőjéről tanúskodnak a művei: mindig Arisztotelészt tekinti kiindulópontnak, és 

gyakorlatilag mindig az ő tételeinek igazolására törekszik. A levélben említett Soner-mű 

konkrét ismerete nélkül is megkockáztatható tehát a kijelentés, hogy ez a túlértékelés átlépte 

azt a határt, amit a lengyel sociniánusok a filozófia és a teológia között meghúztak, és bár az 

altdorfi professzor nézetei önmagukban nem voltak elvetendők, a felismerésükhöz vezető 

módszert már kifogásolhatónak találták. 

                                                           
180

 Uo.: Plato, Aristoteles, et eorum similes… veram immortalitatem, quam primus Dominus Jesus Christus 

manifestavit, non viderunt. 
181

 Uo., 2v: non indigebimus, nec Platonis nec Aristotelis, sed unius tantum Domini Jesu Christi auxilio, ut nos 

suo tempore immortales et haeredes Regni paterni faciat. 
182

 Az antitrinitáriusok filozófiával kapcsolatos nézeteit egy tanulmánysorozatban foglalta össze SIMON József, A 

filozófia státusa az erdélyi antitrinitarizmus tradíciójában 1-3, Keresztény Magvető 116(2010) 2. 163-171; 3. 

258-275; 4. 377-385. Itt, mint a címből is kiderül, elsősorban Erdélyről van szó, de általános jellegzetességeket 

is megfogalmaz. 
183

 Levél, 2v: Quis enim in artibus literalibus, rebus politicis terrenis hisce, contemneret vel parvi faceret saltem 

Aristotelem, qui tanquam singulare lumen aliquod in omnium est ore et oculis? 



83 
 

A levél tehát nemcsak a nürnbergi és a rakówi antitrinitárius csoportok 

kapcsolattartásának nehézségeibe enged betekintést, hanem felhívja a figyelmet a köztük lévő 

elméleti és gyakorlati ellentétekre is: sem a kriptosociniánus mozgalom titkos jellege által 

megkövetelt magatartásformák, sem pedig Soner túlzott arisztotelianizmusa nem nyerték meg 

a lengyelországi testvérek tetszését.  Mindazonáltal úgy tűnik, a levél írója ezeket a 

problémákat nem tartotta döntő jelentőségűnek a két csoport jó viszonyának tekintetében, 

hiszen Sonerrel szemben végig megőrzi az udvarias hangnemet, és bár igyekszik partnerét az 

általa elképzelt irányba terelni, az is kiderül, hogy a barátságuk nem javaslatainak 

megfogadásán múlik. Amint a későbbi eseményekből ismeretes, nagyjából ez maradt a 

helyzet a mozgalom végéig is, Soner nem hagyta el sem az altdorfi akadémiát, sem 

Arisztotelész tiszteletét, a lengyel testvérekkel való kapcsolata azonban életének hátralévő két 

évében jó maradt, sőt, a rakówiak még a csoport lelepleződése után is segítséget nyújtottak a 

tanítványainak, képviselőt küldvén a városba az eretnekség miatt bebörtönzött diákok 

védelmében,  a két leginkább elkötelezett hallgató, Crell  és Ruar  pedig végül átköltözött 

Lengyelországba, ahol a sociniánus mozgalom fontos alakjaivá váltak. 

  



84 
 

IV. A kolligátum 

IV. 1. A kötet létrejötte, története, tartalma 

 

Az alábbiakban a bevezetőben említett másik dokumentum bemutatására kerül sor, 

amely Ernst Soner munkásságának, s ezáltal az altdorfi filozófia és a kriptosociniánus 

mozgalom történetének új, mindeddig ismeretlen elemét képezi. Egy kolligátumról van szó, 

amely ma az Országos Széchényi Könyvtár kéziratai között található, Quart. Lat. 752. jelzet 

alatt. Fizikai jellemzőit tekintve egy negyedrét hajtott, mintegy kétszázötven oldalnyi 

terjedelmű, zöld bőrbe kötött füzet, amely több kézzel írt latin nyelvű művet tartalmaz. 

Az eredetéről és a történetéről szerencsére sok információ áll rendelkezésre, részben a 

könyvtár dokumentumai, részben a kolligátumban magában szereplő adatok révén. Utóbbiak 

közé tartozik a kötéstábla belső oldalára kézzel felírt Bibl. Ebnerianae Norimb. bejegyzés, 

amely egyértelműen a Hieronymus Wilhelm Ebner (1673-1753) által alapított nürnbergi 

Bibliotheca Ebneriana megjelölése, így pontosan megnevezi az intézményt, ahová a könyv 

elsőként került. Mivel a nürnbergi könyvtárak kialakulásáról és történetéről a 2000-es évek 

elején rendkívül alapos monográfia látott napvilágot Renate Jürgensen tollából,
184

 erre 

támaszkodva biztonsággal meg lehet állapítani a kolligátum korai sorsára vonatkozó 

eseményeket. 

A nagy nürnbergi patricius ősökre  visszatekintő  Hieronymus Wilhelm Ebner 

nemcsak a város igazgatásában látott el fontos feladatokat, hanem a tudományokkal is 

behatóan foglalkozott (huszonhat évig működött kurátorként az akkor már egyetemmé 

előlépett altdorfi akadémián), és a felvilágosodás támogatójaként is számon tartják. Ez 

utóbbinak volt köszönhető széles körű műveltsége és élénk könyvgyűjtő tevékenysége, 

amelynek eredményeként értékes magánkönyvtárra tett szert a legkülönfélébb területekről 

(filozófia, filológia, történelem stb.) szóló művekből. Gyűjteményét a tudós olvasóközönség 

számára is elérhetővé tette, amivel az egyik leghíresebb korabeli közkönyvtár alapját vetette 

meg. 

1810 táján merült fel a Bibliotheca Ebneriana eladásának terve, aminek a kivételezése 

végül 1812 és 1820 között valósult meg. Miután a város nem tudta megvásárolni a 

gyűjteményt, hozzáláttak az aukció előkészítéséhez, s ebben egészen kivételes gondossággal 

járt el az utolsó könyvtáros, Gottfried Christoph Ranner. Ő állította össze az ötkötetes aukciós 

                                                           
184

 Renate JÜRGENSEN, Bibliotheca Norica: Patrizier und Gelehrtenbibliotheken in Nürnberg zwischen 

Mittelalter und Aufklärung, Wiesbaden, 2002. 



85 
 

katalógust, amelyből több példány is ránk maradt, köztük a nürnbergi olyan, amelyre Ranner 

egyenként azt is rávezette, hogy ki vásárolta meg az adott tételt. Minden jel arra mutat, hogy 

az Európa különböző nagy városaiba szétküldött aukcióskatalógus útján figyelhetett fel a 

gyűjteményre Jankovich Miklós (1772-1846), akinek mint a kolligátum új tulajdonosának 

neve kézzel felírva szerepel a címlap hátoldalán. 

A horvát családból származó nagybirtokos nemes nem sokkal az aukció kezdete előtt, 

1810-ben hagyott fel végleg a gazdálkodással és a közigazgatásban vállalt feladatokkal, hogy 

erejét minél inkább a kulturális és tudományos élet fellendítésének  szentelhesse. Ráadásul 

beszerzéseinek iránya is kiszélesedett, hiszen míg korábban köznemes társai hazafias 

lelkesültségében osztozva szinte kizárólag a magyarországi dokumentumokra, az ún. 

hungaricumokra koncentrált, az 1800-as évek elején gyűjtési körét kiterjesztette az európai 

kultúra dokumentumaira is, s gyakran vásárolt Németországban.
185

 Így kerülhetett sor a 

Bibliotheca Ebneriana egyes darabjainak, köztük a kolligátumnak a beszerzésére, bár nehéz 

megállapítani, hogy ebben szerepet játszott-e valamilyen célzatos szándék, vagy csak 

általános érdeklődésnek volt köszönhető a vásárlás. Az biztos, hogy a történetbúvár Jankovich 

foglalkozott az antitrinitarizmussal, azon belül a socinianizmussal, 1829-ben írt is egy 

tanulmányt annak magyarországi vonatkozásairól.
186

 Érdemes továbbá figyelembe venni, 

hogy a kolligátum mellett más olyan dokumentumokat is vásárolt a Bibliotheca Ebnerianából, 

amelyek az altdorfi akadémiával kapcsolatosak. Ezek azonban nem vallástörténeti 

vonatkozásúak, hanem elsősorban klasszikus szerzőkhöz írt kommentárok.
187

 Nem 

beszélhetünk tehát az altdorfi kriptosocinianizmus iránti specifikus kutatómunkáról Jankovich 

részéről, amit az is alátámaszt, hogy Sonerről az említett munkájában nem írt. Ha foglalkozott 

is a birtokába került kéziratgyűjteménnyel, annak nem maradt dokumentált nyoma. 

A kolligátum különben sem maradt olyan sokáig a jeles könyvgyűjtő birtokában, mint 

az előző helyén. Megrendült anyagi helyzete miatt Jankovich 1836-ban kénytelen volt 

megválni könyveinek jó részétől, amelyet az országgyűlés vásárolt fel, és a Nemzeti Múzeum 

könyvárának állományába helyezte át, amint arról a Jankovich-féle possessorbejegyzés fölötti 

Ex Museo Hungarico feliratú bélyegző utal. A darabokat nem tartották egyben, hanem 

besorolták a különböző tematikai egységekbe.  Később persze a duplumokból el is adogattak, 

                                                           
185

 Jankovich könyvgyűjtő tevékenységéről és annak jelentőségéről ld. BERLÁSZ Jenő, Jankovich Miklós 

pályaképe és könyvtári gyűjteményei = Jankovich Miklós, a gyűjtő és mecénás, szerk. BELITSCHKA-SCHOLTZ 

Hedvig, Budapest, 1985, 23-78.; MIKÓ Árpád (szerk.), Jankovich Miklós gyűjteményei, Budapest, 2002. 
186

 A socinianusok eredetéről, Magyarországban volt ecclesiájokról: különösen pécsi prédikátorjok Válaszuti 

Györgynek Kewi Skaricza Máthéval 1588. eszt. tartott disputatiójáról, Pest, 1829. 
187

 A Bibliotheca Ebnerianából Jankovich által szerzett többi dokumentum (jelenlegi ismereteink szerint) a 

következő jelzeteken található meg a kézirattárban: Quart. Lat. 93, 128, 132, 136, 164, 546, 548, 553, 783. 



86 
 

így került például egy kötet Szeged városának könyvtárába. Hasonlóan jártak el a kéziratok 

esetében, s itt még az is megbonyolította a helyzetet, hogy 1877-ben egy csereakció zajlott le 

Magyarország és Németország között. Ennek keretében a Németországba került Hunyadi-

archiv-ért cserébe Magyarország 232 kéziratos kötetet adott át Németországnak, s bár a 

zömük német nyelvű volt, a könyvtár munkatársai szerint bizonyosan belekerültek a 

csomagba az egykori Bibliotheca  Ebneriana egyes darabjai is.
 188

 A nürnbergi kéziratok fenti 

listája tehát nem teljes, feltételezhető, hogy más, Altdorfra és Sonerre vonatkozó 

dokumentumok is kerültek Jankovichhoz, a dolgozat tárgyát képező anyag sorsát azonban 

ezek a későbbi intézkedések nem befolyásolták, mivel a kolligátumot sikerült megőriznie a 

Levéltárnak, és az ma is ott található. 

A kéziratgyűjtemény kutatását azonban sokáig akadályozta, hogy a kézirattárban csak 

a magyar, a német és a francia nyelvű szövegekről készült nyomtatott katalógus. Nem készült 

ilyen viszont a legjelentősebb állományról, a mintegy 8000 kötetet számláló latin nyelvű 

anyagról, ebben az esetben csak egy helyben használható cédulakatalógus áll a kutatók 

rendelkezésére, amely ráadásul nem teljes, s különösen a kolligátumok leírásában mutat 

nagyon változó színvonalat. Ennek ellenére az intézmény néhány évvel ezelőtt számítógépen 

rögzítette és online elérhetővé tette a cédulákat, ami természetesen nagyon távol áll 

minőségében a fent említett három katalógustól, mégis előrelépésnek tekinthető, hiszen így 

szélesebb körben tanulmányozhatóvá vált a gyűjtemény. Ezért figyelhettek fel a koraújkori 

antitrinitarizmus szegedi kutatói is a jelen kolligátumra, amely már a címében mutatta, hogy 

ritka, akár mindeddig felfedezetlen írásokat tartalmaz a témában, így jelentős mértékben 

bővítheti és árnyalhatja a socinianizmus történetének altdorfi fejezetéről kialakult eddigi 

ismereteinket. 

A kolligátum címe: Ernesti Soneri professoris Altorfini orationes et lucubrationes 

eruditae. Soner műveinek gyűjteménye tehát a kötet, de első pillantásra kitűnik, hogy nem ő 

maga állította össze. A szerkesztő személye a kötéstábla belső oldalán lévő, címerdíszes ex 

libris-ből derül ki, bár a professzor életének és munkásságának ismeretében a kiléte nem 

meglepő. Georg Richterről van szó, aki nemcsak Soner életében volt annak kedvelt 

tanítványa, hanem halála után is egyik fő gondozója maradt írásos hagyatékának. Richter neve 

mellett egy dátum is szerepel: 1620; valószínűleg tehát ebben az évben szerkesztette egybe a 

könyvet. Hajlamosak lennénk arra gondolni, hogy ennek jelentősége van, és hogy Richter 

                                                           
188

 Az állomány történetéről bővebben ld. BERLÁSZ Jenő, Jankovich Miklós könyvtári gyűjteményeinek 

kialakulása és sorsa = Az Országos Széchényi Könyvtár évkönyve 1970-1971., szerk. NÉMETH Mária, Budapest, 

1973, 109-173. 



87 
 

(szűkebb körben legalábbis) még 1620-ban is vállalhatónak vagy legalábbis megőrzendőnek 

tartotta ifjúságának e fontos szövegeit. A szöveg megőrzését bizonyára a fia és az unokája, 

Johann Georg (1620-83) és Georg Sigismund (1645-1711) is vállalták, hiszen a 

legvalószínűbben így kerülhetett be a kötet később a Bibliotheca Ebnerianába. Talán annak is 

van jelentősége, hogy az ex libris alatt egy bibliai mottó olvasható. A János-evangéliumból 

származó, a Richter névvel is szójátékot űző szöveg arra inti a kötet használóját, hogy ne a 

látszat után ítélkezzen: Richtet nicht nach dem Ansehen, sondern richtet ein rechtes Gericht 

(Jn 7,24). Egyáltalán nem kizárt, hogy a tulajdonos világszemléletének rejtett mozzanataira 

utal ily módon, azokra tehát, amelyek ebben a kötetben tárulnak fel. 

Georg Richter állította tehát össze a kolligátumot, ami annyit jelentett, hogy tisztázott 

formában átírt a professzor által elmondott néhány beszédet. A munkát részben ő maga 

végezte (ez világosan kiderül az egyik beszédhez írt megjegyzéséből),
189

 és ő adott címet is a 

kötetnek, részben pedig valaki más segítette, akinek a nevét nem ismerjük. Talán a Soner-kör 

egy másik diákja lehetett, vagy egy Richter által külön ezzel a feladattal megbízott titkár-

írnok, aki közreműködött az elhunyt után maradt anyagok rendezésében. A tinta eltérő 

színéből arra következtethetünk, hogy a szövegeket legalább két, vagy három nekifutásra 

másolhatták be. A másolatok egyformán jó színvonalúak, bár sor került néhány egészen 

nyilvánvaló elírásra.  Richter kezétől látszanak származni a piros tintával (ez tehát a harmadik 

szín) a margóra odavetett megjegyzések, illetőleg egy első üresen hagyott lapra odaírt 

rövidített cím is: De libertate philosophandi. Ezek arról tanúskodnak, hogy a tulajdonos a 

leírása után is használta ezeket a szövegeket. 

Richter célja a kolligátum létrehozásával nyilvánvalóan a szóban forgó művek 

megóvása, távlatilag pedig azok nyomtatásban való megjelentetése lehetett, bár ez utóbbi csak 

néhány darab esetében valósult meg, és nem is Richter, hanem Johann Paul Felwinger 

gondozásában. A többi beszédet valószínűleg nem tartották elég fontosnak hozzá, hogy 

nyomtatásban megjelentessék, és rövid időn belül feledésbe is merültek, mivel Richteren és 

esetleg Felwingeren kívül nem sokan tudtak a létezésükről; alighanem ennek köszönhető, 

hogy sem a Historia arcana, sem a Soner műveiről készült Sandius- és Bock-féle listák nem 

tartalmazzák a címüket. Tulajdonképpen már az is szerencsés fordulatnak mondható, hogy 

egyáltalán kéziratban fennmaradt a dokumentum, figyelembe véve, hogy a sokkal ismertebb 

és jelentősebb Soner-művek is csak hosszú évek múltán lettek kiadva. 

 

                                                           
189

 111v: Oratio de vera hominis definitione, a me recitata... A címlap alapján ez a “me” csak Richterre 

vonatkozhat, az íráskép pedig megegyezik a kolligátumban szereplő több más beszédével. 



88 
 

A kötet történetének ismertetése után annak tartalmát érdemes röviden áttekinteni. Bár 

a cím arra utal, hogy kizárólag Ernst Soner művei vannak benne, több más szerzőtől is 

kerültek bele darabok: 

– 41v-55v: Oratiuncula de laude at dignitate academiarum ex usu disciplinarum tum 

inferiorum, tum superiorum conscripta a Magistro Iosepho Scheinpflugio Dresdensi 

p[oeseos] p[rofessore] p[ublico] et recitanda in Academia Noricorum Altorfii anno 1607. A 

címben említett, drezdai származású Joseph Scheinpflug Soner kortársa volt, vele egy időben 

tanított Altdorfban mint magántanár, noha a városi szenátustól 1608-ban arra is engedélyt 

kapott, hogy az Akadémián órákat tartson héber nyelvből; fennmaradt munkái azonban 

filozófiai tárgyúak, elsősorban Arisztotelésszel foglalkoznak, így általában is illeszkednek az 

altdorfi szellemi környezetbe, és a szintén elkötelezett arisztoteliánus Sonerhez is közvetlenül 

kapcsolhatóak.
190

 

– 112v-114v: Oratio de vera hominis definitione, a me recitata in baculariorum promotione 

Altorfii 20. Dec. anno 1609. A „me” szó alapján a beszéd szerzője a kolligátum tulajdonosa, 

azaz maga Georg Richter volt, aki fiatal hallgatóként egy rövid, filozófiai témájú előadást 

tartott, arisztotelészi szellemben dolgozva fel a vizsgált kérdést, vagyis az ”ember” 

meghatározását. Elképzelhető, hogy ez volt az első nyilvános fellépése, ennek emlékéül tette 

bele a kötetbe, egyben tisztelgésként Soner előtt, akinek már akkor a tanítványi körébe 

tartozhatott. 

– Declamatiuncula recitata in promotione baculariorum a Johanne Kob Hilperhusiensis 

[Hild burghausen] 20. Decembris anno 1611. A szerző, Johann(es) Kob(ius) (1590-1661), 

szintén filozófiával foglalkozott: később a metafizika és a logika professzora lett, 1645-ben 

pedig az Akadémia rektora.
191

 

Richter tehát még a saját egyik beszédét, egy neves professzor művét, illetve egy 

nagyjából vele egykorú (de tudása alapján valószínűleg már akkor is tekintéllyel bíró) 

hallgatótársa orációját választotta be a kolligátumba. Döntésének valószínű oka a szóban 

forgó alkotások témája lehetett, hiszen mindegyik filozófiai kérdésekkel foglalkozik, és bár 

nem kapcsolódnak szorosan egyik Soner-műhöz sem, az effajta homogenitás láthatólag nem 

volt fontos szempont a kötet összeállítása során, mivel a többi darab témái is meglehetősen 

különböznek egymástól. Alighanem kidolgozottáguk és minőségük, esetleg Richter személyes 

érdeklődése játszott közre a kiválasztásukban; de az is elképzelhető, hogy Soner 

hagyatékában talált rájuk, és a professzor széndéka szerint valónak ítélte a megőrzésüket. 

                                                           
190

 Ld. MÄHRLE, i. m., 268. old. 
191

 Uo., 283-284, 387. 



89 
 

Részletes elemzésük, a korszak filozófiájához való viszonyuk vizsgálata azonban kívül esik 

jelen dolgozat keretein, így a továbbiakban csak a kolligátum Sonerhez köthető darabjairól 

lesz szó. 

 A cím alapján a kötetben szereplő művek az oratio, illetve lucubratio műfajába 

tartoznak. Az első jelentése világos, noha meglehetősen tágan értelmezhető: tulajdonképpen 

bármilyen, nyilvánosság előtt tartott beszéd beletartozott, alkalomtól, témától és hosszúságtól 

függetlenül, így például a „külsős” szerzőktől származó három fenti munka is (a declamatio 

egyfajta mintabeszéd, szónoki gyakorlat volt, tehát az oratio speciális formája;
192

 az 

oratiuncula pedig inkább szerénykedésre szolgáló toposz, mintsem külön műfajmegjelölés). 

A lucubratio szó szerinti jelentése (gyertya)fénynél végzett éjjeli munka, és eredetileg a római 

korból származott, de a középkortól már szintén toposz jelleggel használták a gyorsan, nagy 

szorgalommal végzett írói tevékenységre.
193

 A kolligátumon belül, az egyes művek címeként 

felbukkan még az encomium és a vituperium kifejezés, amelyek a lucubratio-nál jóval 

gyakrabban használt retorikai szakkifejezések voltak bizonyos típusú beszédekre: előbbi 

dicsőítő, magasztaló céllal íródott, míg a vituperium pont az ellentéte volt, tehát gúnyolta és 

elmarasztalta kiválasztott célpontját. Többször szerepel ezenkívül a chria is a kolligátum 

bizonyos darabjainak műfajaként, amely olyan bölcs mondást jelent, amelynek ismerjük a 

szerzőjét, tulajdonképpen szállóige.
 
A korabeli oktatásban, sőt egészen a 19. századig sokszor 

szabták ki retorikai feladatként a tanulókra, hogy egy-egy ilyen mondás alapján szerkesszenek 

rövid beszédet, amire aztán szintén a chria (másként kria vagy chreia) megjelölést 

használták.
194

 

 Úgy tűnik tehát, hogy a kolligátum Soner különféle típusú, élőszóban elhangzott és 

később írásban lejegyzett beszédeinek gyűjteménye, bár a lucubratio jelenthet tisztán írásbeli 

művet is. Mindenesetre az élő előadás jelleget támasztják alá a szövegbe foglalt 

megszólítások, amelyek metakommunikációs funkcióval bírtak, s a hallgatósággal való 

kontaktus fenntartására szolgáltak; közülük is kiemelkednek az első sorokban található 

captatio benevolentiae-k, amelyek alkalmazására Soner mindig nagy gondot fordít. Joggal 

feltételezhető tehát, hogy valóban elhangzott beszédekről van szó, bár a kolligátumban 

szereplő formájuk valószínűleg nem egyezett meg az eredetivel. Sok helyütt találhatóak 

ugyanis lapszéli jegyzetek, amelyek vagy a szónok által felhasznált forrásra, vagy a beszéd 

                                                           
192

 Marc van der POEL, The Latin Declamatio in Renaissance Humanism, The Sixteenth Century 

Journal 20(1989), 471–478. 
193

 Vö. Tore JANSON, Latin Prose Prefaces: Studies in Literary Conventions, Stockholm, 1964, 97-98, 147-148. 
194

 A műfajok jellemzőiről és történetéről bővebben ld. BOLONYAI Gábor, Antik szónoki gyakorlatok, Budapest, 

2001.; ADAMIK Tamás – A. JÁSZÓ Anna – ACZÉL Petra: Retorika, Osiris Kiadó, Bp, 2004. Az encomium, 

vituperium és chria műfajokról ld. még a IV. 3. fejezetet. 



90 
 

aktuális részére vonatkoznak, így az utólagos szerkesztés jelei, ami egyébként is szokásban 

volt egy beszéd kiadásakor (a chriáknál éppúgy, mint a komolyabb műveknél, hiszen az 

írásba foglalt retorikai gyakorlatok egyfajta példatárként, tananyagként szolgáltak a 

későbbiekben, így szükségessé vált az átszerkesztésük). Ezzel kapcsolatban további 

kérdésként vetődik fel, hogy csak maga Richter fűzött-e megjegyzéseket a szöveghez, vagy 

felhasználta Soner hagyatékát. Utóbbit erősíti, hogy kétségkívül hozzáfért a professzor után 

maradt anyagokhoz; bizonyítja ezt levelezése és az általa sajtó alá rendezett Soner-művek, 

valamint az, hogy a szövegek kidolgozottsága és stílusbeli egysége alapján nem a saját, a 

beszédek elhangzása alatt sebtében vagy utána emlékezetből papírra vetett jegyzetei képezték 

a munka alapját. Valódi Soner-beszédekről van tehát szó, amelyek eredetijét a professzor 

vázlatai, esetleg kidolgozott és megjelentetésre szánt kéziratai képezték. 

 

 A kolligátumban szereplő beszédek sorrendben a következők: 

– 1r-10v: De libertate philosophandi oratio. A „szabad” filozofálás, vagyis a 

tekintélyszemélyektől és az egyes iskoláktól való elszakadás, illetve a tanításukhoz való 

kritikus hozzáállás fontos tényezője volt a korabeli filozófiának, ami bizonyos szempontból a 

racionalizmus előfutárának tekinthető. Ennek jelei Taurellusnál és Scherbnél is 

megtalálhatók, Soner tehát a mesterei nyomdokába lépett, mikor kifejtette ezzel kapcsolatos 

nézeteit. 

– 11r-26v: Ernesti Soneri Oratio, de [Philippo Aureolo] Theophrasto Paracelso [Bombasto], 

eiusque pernitiosa medicina. Habita Altorfii die 7. Novembris 1605. in auditorio 

philosophorum, cum professionis munus aggraveretur. Soner bemutatkozó beszéde az 

akadémián: mint az orvoslástan professzora, a gyógyítás tudományával kapcsolatos elveit fejti 

ki, elsősorban itt is filozófiai szempontú megközelítésből. A beszéd már ismert, a Philosophia 

Altorphina-ban jelent meg nyomtatásban, 1644-ben. 

– 27r-31v: An vere pronunciavit Aristoteles lib. 2. De anima cap. 9.hominem sensu tactus 

superare bruta, ab iis autem superari caeteris sensibus. Arisztotelész egyik 

természettudományos témájú kijelentését vizsgálja meg, a stageirai filozófus állításának 

bizonyítása céljából. 

– 32r-44v: Ernesti Soneri oratio panegyrica de Fato, quam habuit Altorfii in festo Petri et 

Pauli, anno 1608. primum rector. Egy tanévzáró beszéd, amelyet a sikeres és sikertelen 

diákok helyzetéből kiindulva tágít a teológia és a filozófia fontos kérdésének vizsgálatává. 

– 45r-85v: Panegyricus ἐγκυκλοπαιδείας sive Philosophiae Aristotelicae universae, partim 

δεικτικῶς, partim ἐλεγχτικῶς tradens Controversias Disputationum illustriores qua de 



91 
 

Constitutione Philosophiae tam Veteribus quam a Recentioribus agitari solent. A kolligátum 

leghosszabb darabja; egy rövid, a libertas philosophandi-ról szóló bevezetés után egyfajta 

áttekintő ismertetést akar adni a filozófia mibenlétéről és rendszeréről, természetesen 

Arisztotelész alapján. A tartalomjegyzékében szereplő négy témakör közül azonban csak az 

első szerepel a kolligátumban, amely a filozófia etimológiájáról és definíciójáról szól, a többi 

valószínűleg Soner hirtelen halála miatt nem készült el. 

– 86r-88v: De stella magorum duce. Természettudományos (csillagászati) jellegű 

eszmefuttatás a Biblia egy teológiailag kevésbé fontos, de általánosan ismert kérdéséről. 

– 88v-90v: An ars praestet naturae? Kis terjedelmű, ám a filozófia és az esztétika fontos, 

bizonyos szempontból örök kérdését vizsgáló beszéd a természet és a művészet 

előbbrevalóságáról, természetesen arisztoteliánus szellemű megoldással. 

– 90v-92r: Chria de garrulitate. Egy tisztán retorikai célzatú, rövid „ujjgyakorlat,” hogy 

hogyan lehet egy általánosan ismert kérdésben egy általánosan elfogadott álláspontot 

elegánsan, saját kidolgozásban megfogalmazni. 

– 92v-94v: An Organon Aristotelis studioso Theologiae sit necessarium? Szintén egy fontos 

témát dolgoz fel, amely a lutheránus felekezetű iskolákban, egyetemeken sokáig vitatott volt: 

az arisztotelészi logika és a teológiai igazságok viszonyát. Soner számos kortárs 

gondolkodóval száll szembe, mikor azt próbálja igazolni, hogy a stageirai filozófus Organon-

ja akár a legmagasabb teológiai igazságok felfedezéséhez, kifejtéséhez és megvédéséhez is 

hozzájárulhat. 

– 94r[bis]-94v[bis]: Encomium aulicae vitae. Ismételten egy chria, már-már provokatatív 

hangnemmel és állásfoglalással. 

– 98r-99v: Chria de superbia. Rövid retorikai gyakorlat, vituperatio jelleggel. 

– 99v-101v: Chria, gratitudinem suscipiendam, ingratitudinem vero fugiendam esse docens. 

Az előzőhöz hasonló, etikai példázatból formált retorikai gyakorlat. 

– 101v-111v: Oratio de vita contemplativa, recitata a clarissimo et eruditissimo Domino 

Ernesto Sonero, praesenti tempore Collegii Philosophici Decano Spectatissimo, in 

promotione Baculariorum Altorfii 20. Decembris Anno 1609. Soner egyik legfontosabb műve, 

filozófiájának számos alapvetését tartalmazza. Szintén megjelent a Philosophia Altorphina-

ban. 

– 111v-112v: An assiduitatis et diligentiae praemia literarum asseclis sint distribuenda. 

Szintén retorikai gyakorlatnak szánt, de néhány oktatástörténetileg érdekes meglátást is 

tartalmazó rövid beszéd. 



92 
 

– 114v-116v: Vituperium navigationis. Mint a címéből kiderül, egy vituperatio-ról van szó, 

amely azonban nem nélkülöz személyes motívumokat sem. 

 

Összesen tehát tizenöt, terjedelmükben és témájukban is nagy változatosságot mutató 

műről van szó. A legelső tisztázandó kérdés velük kapcsolatban a szerzőség kérdése, hiszen – 

mint feljebb láttuk – a kolligátum tartalmaz más szerzőktől származó beszédeket. Ennek 

tükrében csak három darabról lehet kijelenteni teljes bizonyossággal, hogy valóban Ernst 

Sonertől származnak, ezek pedig a De vita contemplativa, a De Paracelso eiusque perniciosa 

medicina és a De fato. Az első kettő azért, mert megjelentek nyomtatásban és a mai napig 

fennmaradtak belőlük példányok, illetve a Soner-művek lajstromai szintén tartalmazzák őket; 

a De fato esetén pedig fel van jegyezve a szerző személye és a beszéd elhangzásának pontos 

körülményei. 

Véleményem szerint azonban indokolt a szerző nevének feltüntetése nélkül szereplő 

darabok Sonerhez való kapcsolása is, éppen a kötet címadási módszeréből kifolyólag. Az a 

tény ugyanis, hogy Richter többször gondosan felírta, ha valamelyik oratio másvalakitől 

származik, arra utal, hogy alapvetésnek a kötet címét tekintette, vagyis ha nem jelzett mást, 

automatikusan Sonert kell szerzőnek tartani. Továbbá, amikor mégis odaírta a professzor 

nevét, mindig külön célja is volt vele, nevezetesen az általa viselt, esetleg újonnan szerzett 

tisztség bemutatása: a Paracelsusról szóló beszédnél lépett elő professzorrá, A De fato-nál  

rektorrá, a De vita contemplativa elhangzásakor pedig dékánként működött. Feltételezhető 

tehát, hogy amikor nem volt semmi különleges kontextusa a helyzetnek, Richter nem tartotta 

szükségesnek akár Soner nevét, akár más adatot jelezni. További közvetett bizonyíték, hogy a 

szövegek nyelvezete, stilisztikai jellemzői olyan fokú hasonlóságot mutatnak egymással és a 

már ismert Soner-művekkel, ami valószínűsíti a tőle való származást; illetve a tartalmuk is 

minden esetben az altdorfi professzor szellemiségét tükrözi. 

Richter „szűkszavúsága” sajnos abban is nehézséget okoz, hogy az egyes beszédek 

elhangzásának körülményeit (helyszínét, időpontját, a hallgatóságot) pontosan 

meghatározzuk. Azok az oratiók, ahol a kolligátum összeállítója részletesebb információkkal 

szolgál, vagy Soner pályafutásában, vagy az Akadémia életében fontos eseményekhez 

kötődnek, így például a De fato az új rektor debütálása mellett a tanévzáró beszédet is 

jelentette, a De vita contemplativa-t pedig a baccalaureusok felavatásakor (promotio) mondta 

el. Ezeknek a helyszíne valószínűleg az ilyen reprezentatív események színteréül szolgáló 

auditorium volt, mint a De Paracelso esetén. 



93 
 

Azoknál a daraboknál, ahol a kolligátum semmilyen többletinformációt nem közöl, 

jórészt találgatásokra vagyunk utalva. A hallgatóságnak címzett gyakori megszólítások 

mindenesetre arra engednek következtetni, hogy Soner kisebb-nagyobb csoport előtt beszélt, 

vagy legalábbis ilyen célzattal íródott a mű; kivételt egyedül a Panegyricus ἐγκυκλοπαιδείας 

képez, ami egyértelműen nem beszédnek, hanem afféle egyetemi jegyzetnek készült, bár 

egyes részei előadásként is elhangozhattak. A chriák szintén a hallgatóknak voltak szánva, 

hiszen az ő retorikai ismereteik fejlesztése, csiszolása volt a professzor szándéka; a létszám 

azonban még egy élő előadás esetén sem lehetett túl nagy, hiszen nem valamilyen jeles 

alkalomról, hanem egy szokványos gyakorlatról volt csak szó. Nagyobb, illetve válogatottabb 

társaság előtt kerülhetett sor a komolyabb filozófiai témák elemzésére (De libertate 

philosophandi, An Organon Aristotelis…). Ezeket a beszédeket is előadhatta valamilyen 

ünnep, hivatalos esemény alkalmával, ha Richter nem is emelte ki külön a dolgot,
195

 esetleg a 

privatim tartott óráin. Előfordult olyan helyzet is, amikor külön felkérték rá Sonert, hogy 

tartson előadást egy megadott témáról. Az ilyesmi szintén szokásban volt a korabeli 

egyetemeken: az oktatók által tartott efféle előadások részben a szakmai kompetenciájuk 

felmérését szolgálták, mintegy bizonyítván rátermettségüket a kollégáik előtt,
196

 másrészt 

tájékoztatást nyújthattak a hallgatóságnak olyan kérdésekben, amelyek őket is érdekelték, de 

inkább az előadó szakterületéhez tartoztak; a művészet és a természet viszonyáról szóló 

eszmefuttatást például bizonyára többen is figyelemmel hallgatták vagy olvasták. Ilyen 

alkalmakkor nemcsak a tanulók, hanem a tanárok, sőt az akadémia vezetői is jelen lehettek. 

A kolligátum tehát minden szempontból a lehető legváltozatosabb képet mutatja: az 

egyes darabok műfaja, terjedelme, témája, elhangzásuk körülményei igen sokfélék, 

gyakorlatilag lefedik Soner munkásságának és érdeklődésének teljes spektrumát. Ennek 

tükrében valószínűsíthető, hogy Richter nem valamilyen specifikus szempont szerint végezte 

a válogatást a kötet összeállítása során, hanem egyszerűen a legérdekesebb, legkidolgozottabb 

művek közül válogatott, kritériumként csak a címben szereplő „eruditae” jelzőt véve 

figyelembe. Így nem várható, hogy Soner filozófiájának vagy teológiájának valamelyik 

részére minden eddiginél mélyebb és alaposabb rálátást nyújtson a kolligátum, de tekintve, 

hogy a tizenöt beszéd közül tizenhárom mindeddig ismeretlen volt a kutatás számára, ezek 

elemzése komolyan árnyalhatja és gazdagíthatja a professzor munkásságáról és 

gondolkodásáról eddig kialakult képet, tágabb értelemben véve pedig betekintést nyújt egy 

                                                           
195

 A De stella magorum duce esetén például valószínűsíthető, hogy ez is a baccalaureusok promotióján hangzott 

el. 
196

 Jó példa lehetett erre az emberek és az állatok tapintásáról szóló beszéd, ahol Soner tanúbizonyságát adhatta, 

milyen alaposan ki tud fejteni egy tetszőlegesen kiválasztott orvosi jellegű problémát. 



94 
 

17. század eleji „egyetem” szellemi világába. A legérdekesebbek természetesen a(z 

arisztoteliánus) filozófiával kapcsolatos témákkal foglalkozó darabok, ahol Soner saját, 

eredeti gondolatainak és tanításának ad hangot. 

  



95 
 

IV. 2. A kolligátumban szereplő nagyobb beszédek 

 

IV. 2. 1. Gondolatok a gondolkodás szabadságáról (De libertate philosophandi oratio) 

 

A kolligátum első darabja már a címében rávilágit, hogy a kötetben szereplő Soner-

művek nem teljesen érdektelenek a gondolkodástörténet kutatói számára, ugyanis ez a cím 

egy olyan kifejezés, amely bizonyos szempontból kulcsszerepet játszott a felvilágosodás 

koraújkori megalapozásában. A libertas philosophandi (igei formájában libere philosophare), 

vagyis a filozofálás szabadsága jelentette azt a szabad, kritikus, minden előítélettől mentesen 

csak az igazság feltárására törekvő szemléletmódot, amely a középkori 

tekintélyközpontúsággal szemben a racionalizmus kibontakozását segítette elő. A beszéd 

érdekességét az adja, hogy a fenti szemléletmód kiindulási pontjaként a témával foglalkozó 

kutatók általában Spinoza Tractatus theologico-politicus című, először 1670-ben kiadott 

értekezését szokták megjelölni,
197

 míg Soner előadása – noha a kéziratban nem szerepelnek az 

időpontra és egyéb körülményekre vonatkozó adatok – nyilvánvalóan évtizedekkel korábban 

hangzott el. Természetesen nem arról van szó, hogy valójában az altdorfi professzor 

munkássága jelentett volna gyökeres fordulópontot az újkori filozófia történetében, hanem 

arról, hogy a libertas philosophandi kifejezés már jóval régebben használatban volt, és csak 

egy hosszabb folyamat során nyert a mai értelemben vett gondolkodási szabadságéhoz 

hasonló jelentéstartalmat. Soner beszéde tehát egy átalakulás köztes állomását képezi, 

amelynek a végeredménye valóban Spinoza, illetve a felvilágosult racionalizmus, de vannak a 

korábbi évszázadokba, egészen az első egyetemi szabályzatokig visszanyúló gyökerei is, 

amiről az utóbbi évek kutatásainak sikerült egyre teljesebb képet adniuk. 

A témában a legismertebb munkák valószínűleg Richard H. Popkin monográfiái, 

amelyek The History of Scepticism cím alatt jelentek meg, s különösen az első kiadás az ókori 

görög (pürrhóni) szkepticizmus 16. századi újrafelfedezésének szerepét hangsúlyozta mint 

döntő momentumot a folyamatban.
198

 Popkin e műve szerint a legfontosabb szerző Sextus 

Empiricus volt, egy késő hellenisztikus filozófus, akinek munkássága közvetítette számunkra 

                                                           
197

 Spinoza és a libertas philosophandi kapcsolatára vonatkozóan ld. pl. Robert B. SUTTON, The Phrase Libertas 

philosophandi, Journal of the History of Ideas, 14(1953), 310-316.; Isaiah BERLIN, Liberty, Oxford, 2002. 264.; 

M. WALTHER, Politische und Ethische Freiheit oder Spinozas Dialektik der Freiheit = Ethik, Recht und Politik 

bei Spinoza. Vorträge gehalten anlässlich des 6. Internationalen Kongresses der Spinoza Gesellschaft vom 5. bis 

7. Oktober 2000 an der Universität Zürich, szerk. Marcel SENN – Manfred WALTHER, Zürich, 2001. 89-103.; J. 

Thomas COOK, Libertas philosophandi and Freedom of Mind in Spinoza’s Tractatus Theologico-politicus, 

Faculty Publications, 62(2012). 
198

 Megj.: The History of Scepticism from Erasmus to Descartes, Assen, 1960. 



96 
 

a szkepticizmus tanítását. Az ő felfedezése és munkáinak kiadása (a reformáció által kiváltott 

„intellektuális válsággal” együtt) fordulópontot jelentett a filozófiában, így a tekintélyek 

helyett a racionális meggondolás lett a tanulási folyamat alapja. A későbbi művekben azonban 

már maga Popkin is enyhített a pürhonizmus ezen dominanciáján,
199

 és más kutatóktól is több 

tanulmány látott napvilágot, amelyek újabb tényezőkkel egészítették ki a libertas 

philosophandi történetét.
200

 

Ha a folyamat kezdeteit keressük, vissza lehet nyúlni egészen az ún. libertas 

scholastica-ig, ami a középkori egyetemeken folyó teológiai és filozófiai oktatás 

módszertanában volt egy fontos tényező. Eredetileg csupán az oktatásra való engedélyre 

használták a kifejezést, utána viszont kibővült egy olyan jelentéstartalommal, amely magának 

az oktatásnak a tartalmára vonatkozott. A lényege abban állt, hogy egy adott szerző által 

kidolgozott téziseket elválasztották magától személytől: bár hitelvi kérdésekben szigorúan 

tilos volt eltérni az egyház hivatalos álláspontjától, eretnekségnek csak a téves nézetek 

melletti kitartás és a hozzájuk való makacs ragaszkodás számított, tehát elméleti alapon fel 

lehetett vetni kérdésesnek számító téziseket is. Ezt a privilégiumot már a 13. századi párizsi 

statútumok is tartalmazzák.
201

 Ilyesmire főleg a vitákban kerülhetett sor, ezért használták a 

jelenségre a disputative loqui kifejezést. Hogy ehhez hogyan állt hozzá az egyetemi 

környezet, jól összefoglalta Soner egyik mestere, Nicolaus Taurellus, a libertas philosophandi 

történetében szintén fontos szerepet játszó Philosophiae triumphus című könyvében: 

„Ha tehát egyesek úgy vélik, hogy messzire tévedtünk a céltól, nekik csak azzal lehet 

eleget tenni, még mielőtt ezt be is bizonyítanák, ha megengedik, hogy mindezeket csak a 

gyakorlás kedvéért vetettük fel. Több olyan kérdést is a filozófia művelői elé bocsátottunk 

ugyanis, amelyek az elmét semmilyen fajta gondolkodástól nem tartják vissza, és számos 

olyan elméletet dolgoztunk ki, amelyeket – ha nem tévedek – eddig senki sem foglalt 

írásba.”
202

 

                                                           
199

 POPKIN később megjelent művei közül a legfontosabbak a témában: The History of Scepticism from Erasmus 

to Spinoza, Los Angeles – London, 1979.; The History of Scepticism from Savonarola to Bayle, New York – 

Oxford, 2003. 
200

 Ld. pl. Alfredo DAMANTI, Libertas philosophandi: Teologia e filosofia nella Lettera alla granduchessa 

Cristina di Lorena di Galileo Galilei (Temi e testi 71), Róma, 2010.; Anita TRANINGER: Libertas philosophandi 

= Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit: Ein Handbuch, szerk. Herbert JAUMANN – Gideon 

STIENING, Berlin – Boston, 2016; Martin MULSOW, Eclecticism or scepticism? A Problem of the Early 

Enlightenment, Journal of the History of Ideas 58(1997), 465-477.; Ian MACLEAN, “The “Sceptical Crisis” 

Reconsidered: Galen, Rational Medicine and the Libertas Philosophandi, Early Science and Medicine 3(2006), 

247–74. 
201

 TRANINGER, i. m. 277-78. 
202

 Philosophiae triumphus, Amhemium, 1617. I. könyv, Praefatio (oldalszámozás nincs): Si qui sint ergo qui 

nos a scopo longe putent aberrasse, non aliter eis priusquam id demonstraverint, satis fieri poterit, quam ut haec 

exercitii causa profuisse concedant. Quaestiones enim quam plurimas philosophaturis offerimus, quae mentem 



97 
 

Kiderül ebből, hogy a gondolkodási szabadság ilyesfajta felfogása még nagyon 

messze állt a felvilágosodástól. Az adott szerzőnek valósággal mentegetőznie kellett, ha 

valami eredetit talált ki, és azt a látszatot keltenie, hogy az egészet nem gondolja komolyan. 

Mégis, a disputative loqui lehetőséget biztosított a tekintélyszemélyektől és a hagyománnyá 

rögzült nézetektől való elszakadáshoz, a kreativitás és az önállóság kibontakoztatásához, így 

benne rejlettek a valódi gondolkodási szabadság csírái, ha egyelőre korlátozottan is. Nem 

véletlen tehát, hogy a sociniánus gondolkodók gyakran használták az exercitii gratia 

kifejezést, ha az általuk propagált nézetek felháborodást váltottak ki a környezetükből, hiszen 

egy régi hagyományokkal rendelkező, Európa-szerte elfogadott módszerre hivatkozhattak, 

noha ez csak egy bizonyos határig jelentett védettséget a számukra. 

A libertas scholastica által nyújtott lehetőséggel azonban nem a sociniánusok éltek 

először a vallástörténetben, hanem már a reformáció kezdetén találkozhatunk vele. Luther 

ugyanis – egyetemi tanár lévén – pontosan ismerte a dolgot, ahogy első ellenfelei is, így a 

kilencvenöt pont közzététele után kirobbant konfliktus egy ideig még nem lépte át azt a határt, 

ami a megszokott teológiai disputák körébe utalta a vitát. Az eretnekké nyilvánítást és a 

kiátkozást, vagyis magának a reformációnak az elindulását a wittenbergi teológus makacs 

ellenállása váltotta ki, különösen az Exsurge Domine bulla elégetése, amelynek köszönhetően 

a kezdeményezés messze túllépett az egyetemi kereteken.
203

 Maga a libertas disputandi 

azonban nem vált emiatt meghaladottá, sőt, a 16. századi protestáns egyetemeken, a 

konfesszionalizáció előtti évek teológiai útkeresése során kifejezetten gyakran éltek vele a 

lutheránus és kálvinista gondolkodók, néha olyan szélsőséges nézeteket hangoztatva, amelyek 

mellett Soner tételei sem tűntek kirívóan heterodoxnak.
204

 

Míg a teológiában így fejlődött a libertas, a szoros értelemben vett filozófia helyzete 

valamelyest különbözött ettől, amennyiben nemcsak az elfogadott dogmáknak, hanem 

magának az egész hittudománynak volt alárendelve, afféle segédtudományként, az ismert 

philosophia est ancilla theologiae elv szerint. A skolasztika kibontakozásával határozottan 

nőtt a tekintélye, de ezzel párhuzamosan megfigyehető volt egy másik folyamat is: a 

filozofálás sok szempontból egyoldalú Arisztotelész-követésbe ment át. Miután ugyanis a 

nagy skolasztikusok, elsősorban Aquinói Tamás, kidolgozták az arisztotelészi filozófia 

                                                                                                                                                                                     
nulla meditatione distineant, rationes etiam non paucas excogitavimus, quas (ni fallor) ad hoc usque tempus 

nemo scriptis expressit. 
203

 TRANINGER, i. m., 280-285. 
204

 Achermann konkrét példán igazolja, hogy esetenként a socinianizmus elkötelezett ellenfelei is Soneréhez 

hasonló radikalizmust képviseltek. Erich ACHERMANN, Ratio und oratio mentalis – Zum Verhältnis von 

Aristotelismus und Sozinianismus am Beispiel der Philosophie Ernst Soners = Nürnbergs Hochschule in 

Altdorf: Beiträge zur frühneuzeitlichen Wissenschafts- und Bildungsgeschichte, szerk. Hanspeter MARTI – Karin 

MARTI-WEISSENBACH, Köln – Weimar – Bécs, 98-157, ott 123-4. 



98 
 

alapjain nyugvó teológiai rendszerüket, az domináns szerepre tett szert számos egyetemen, 

ami már-már egy kinyilatkoztatott írás tekintélyével ruházta fel a teljes arisztotelészi corpust. 

A skolasztika kritikusai gyakran hangoztattak éles hangnemben olyan vádakat, hogy a 

Stagirita kijelentéseinek kétségbe vonása, a hivatalos egyházi állásponttól eltérő 

értelmezésük, vagy éppen egy másik filozófiai iskola tanításának elfogadása úgyszólván 

eretnekségnek minősül.
205

 

Ezt az állapotot azonban egyre kevésbé lehetett fenntartani, miután nyilvánvalóvá vált, 

hogy Arisztotelész számos kérdésben súlyosan tévedett. Az általa elkövetett hibák 

mindenekelőtt természettudományos tárgyú műveiben kerültek felszínre, ahol teljesen egzakt 

és kétségbevonhatatlan bizonyítékokkal lehetett rámutatni a tévedésekre. A felismerés 

egyrészt oda vezetett, hogy elválasztották egymástól a természettudományi és a filozófiai 

műveit, az utóbbiak számára továbbra is fenntartva a „tévedhetetlenséget;” másrészt azonban 

felmerült az igény az egész arisztotelészi tanítás kritikai felülvizsgálata és korrigálása iránt. A 

libere philosophare a 15. századtól jelentős részben Arisztotelész-kritikát jelentett, ami ugyan 

még mindig csak halvány előképe volt a felvilágosodás szabadságfelfogásának, de így is egy 

organikus fejlődési folyamat fontos elemét képezte. 

Az ilyesfajta filozófiai szabadságigény első nyomai Lorenzo Vallánál (1405/7-57) 

fedezhetőek fel, aki a Disputationes dialecticae című művéhez írt előszavában a következőket 

mondta: „A(z ókori) filozófusoknak mindig szabadságukban állt, hogy bátran kimondják, 

amit gondolnak, és nemcsak más iskolák vezetőivel szemben, hanem akár a saját mesterük 

ellenében is – és még inkább azoknak, akik egyik iskola mellett sem kötelezték el 

magukat.”
206

 

Nagy jelentőségre tett szert továbbá a Marsilio Ficino köré csoportosuló firenzei 

neoplatonista kör, amely már csak jellegénél fogva is határozott céljául tűzte ki az 

arisztotelészi hagyományoktól való elszakadást. Maga Ficino pedig, éppen legnépszerűbb 

fordításában, olyan mondatot írt le, amelyet később a gondolkodás szabadságának 

jelszavaként emlegettek: “a filozófusnak továbbá szabad lelkűnek kell lennie.”
207

 A kifejezés 

                                                           
205

 Ld. pl. TRANINGER, i. m., 278-80; Ulrich G. LEINSLE, A skolasztikus teológia története, Budapest, 2007. 223-

224.; MACLEAN, i. m., 264. 
206

 Laurentii Vallae Romani disputationum dialecticarum libri tres, Köln, 1541. 4. Libertas semper philosophis 

(sc. antiquis) fuit fortiter dicendi quae sentirent, nec solum contra principes aliarum sectarum, sed etiam contra 

principem suae, quanto magis his, qui nulli sectae se addixerunt. (I. könyv, Prooemium). 
207

 Alcinous: De doctrina Platonis liber, Párizs, 1561, 2r-2v.: Oportet praeterea liberali animo philosophum esse 

(1. cap.). 



99 
 

eredetileg inkább egyfajta erkölcsi magatartásra vonatkozott, de Rheticus, Kepler és Galilei 

már a tekintélyek befolyásától mentes filozofálás mottójaként idézték.
208

 

A 15-16. században aztán egyre szélesebb körben terjedt el a libertas philosophandi 

efféle értelmezése. Pierre de la Ramée például a platonizmus mellett a szabad filozofálásra 

támaszkodva kritizálta Arisztotelészt. Theodor Zwinger szintén Platón humanisták általi 

újrafelfedezéséhez kötötte a módszer alkalmazását. Ugyanígy cselekedett Jean Hucher és 

Johann Heinrich Alsted, akik az ókori Akadémiában vélték felfedezni a libertas gyökereit.
209

 

Hasonló nézeteket hangoztatott később Petrus Ramus társa, Omer Talon (kb. 1510-62) is, 

Cicero Academica-jához írt kommentárjában, ahol a modestia-prudentia-sapientia 

hierarchiájában a legfelső fokra helyezte az igazsághoz való ragaszkodást, amely független az 

egyes filozófusok nézeteitől.
210

 

Mivel a beszéd tanúsága szerint Soner közvetlen forrásául szolgált, érdemes kiemelni 

a többiek közül a valenciai származású humanistát és filozófust, Juan Luis Vivest (1493-

1540), aki a Ficino-féle neoplatonizmust és a libertas philosophandi-t az ismeretelmélettel 

foglalta egységes keretbe. De tradendis disciplinis című munkájában hosszasan leírja az 

ember azon természetes adottságait, amelyek a világ megértéséhez és az igazság 

megtalálásához hozzásegítik, s csak ezek után, mintegy kiegészítésként hozza fel a másokra 

való hagyatkozást, vagyis az emberek egymás között átadott tudását.
211

 A De libertate 

philosophandi–ban szó szerinti idézet szerepel tőle egymásik művében, amely a De causis 

corruptarum artium címet viseli, és élete utolsó szakaszában írta, amikor Brugge-ben volt 

professzor. Vives itt kifejezetten Arisztotelészről beszél: bár elismeri a stageirai filozófus 

erényeit (sőt mi több, az egész történelem legnagyobb gondolkodójának tartja), azt is 

hangsúlyozza, hogy több mindenben tévedett, így nincs annál értelmetlenebb dolog, mint 

szóról szóra elfogadni őt: “Bizonyára, ha Arisztotelész ma élne, és még ha szörnyen beképzelt 

is lenne (mint ahogy nem volt az, ugyanis könyveiben szerénységének számos nyoma 

fennmaradt), sőt még ha rettenetesen nagyra tartaná magát, akkor is kinevetné és megróná 

                                                           
208

 MACLEAN, i. m., 265. 
209

 . TRANINGER, i. m., 280-282. 
210

Academia. Ejusdem in academicum Ciceronis fragmentum explicatio; item in Lucullum commentarii, Párizs, 

1550. 20.: Haec est Academicorum, id est verorum hominum (utrunque enim tantumdem valere existimo) 

propria et germana libertas, nullius hominis legibus et institutis in philosophia necessario parere; modestia, in 

rebus incertis iudicium suum nullum interponere; prudentia, causas rerum conferre, et quid in quanque 

sententiam dici possit, exprimere, nulla adhibita sua authoritate; sapientia, unicam veritatem in omni vita 

tanquam deam colere, eamque pluris, quam omnium Philosophorum testimonia aestimare. 
211

 Ioannis Ludovici Vivis De disciplinis libri XII. septem de corruptis artibus; quinque de tradendis disciplinis 

Leiden, 1636, 612-616. Ld. még: MACLEAN, i. m., 265. 



100 
 

azoknak az ostobaságát, akikre láthatólag kitűően illik Horatius ama mondása: Ó, az utánzók 

szolgai nyája, ahogy engem gyakran / késztet nevetésre és gúnyolódásra a ti tömegetek.”
212

 

Az autoritások dominanciájával való általános szembefordulás mellett az 

arisztotelizmus berkein belül – így Soner számára is – további befolyásoló tényezőnek 

számított Averroes és egyes újonnan felfedezett hellenisztikus kori kommentátorok 

(Aphrodiszioszi Alexandrosz, Themisztiosz, Philoponosz stb.) szövegeinek népszerűvé 

válása, ami éppen Páduában, illetve Pomponazzi munkásságában érte el a legnagyobb hatást. 

Az eddig ismeretlen kommentátorok szövegei egészen új szempontokat hoztak az 

Arisztotelész-interpretációba, ami egyes területeken csaknem akkora változásokkal járt, mint 

más filozófiai iskolák előnyben részesítése.
213

 A felfedezések eredményeként kialakult 

vitákban olyan régi kérdések kerültek elő újra, mint a világ örök volta vagy az emberi lélek 

felépítése és halál utáni sorsa; ezek pedig Soner filozófiájának fontos részét képezték, a jelen 

beszéd is említi őket. 

Az első, teljesen a libertas philosophandi témájának szentelt mű szintén szorosan 

Arisztotelészhez kapcsolódott: egy spanyol humanista és teológus, Juan Bautista Monllor 

1568-ban tartott beszéde volt ez, amelynek címe: De utilitate Analyses seu ratiocinationis 

Aristotelicae; et philosopho veritatem potius amplectendam esse quam personarum delectum 

habendum.
214

 Bizonyos szempontból ennek megjelenése tekinthető fordulópontnak a 

filozófiai szabadság történetében, hiszen, mint a cím is elárulja, a mű nem csak mellékesen 

foglalkozik az Arisztotelész-kritikával, hanem azt több szempontból megközelítve, alaposan 

megindokolja: józan megfontoláson alapuló érvekkel, híres filozófusok példájával és 

gondolataival, sőt (Viveshez hasonlóan) magának Arisztotelésznek a munkásságával 

igyekszik bizonyítani, hogy egy-egy kérdés vizsgálatánál nem szabad visszariadni tőle, hogy 

akár magának a Stagiritának a tanítását is felülbíráljuk, amennyiben az ellentmond az 

igazságnak. Persze attól is óva int, hogy valaki a saját tudásában ok nélkül elbizakodva, 

elhamarkodottan megtagadja egy tekintélyes szerző véleményét. 

A libertas philosophandi fejlődési folyamatának Sonerhez időben és földrajzilag 

legközelebb eső állomása Nicolaus Taurellus volt, aki a szabadság elvét a legmesszebb 

menőkig érvényesítve nem habozott akár Arisztotelészt, akár annak követőit határozottan 

                                                           
212

 Juan Luis Vives, De causis corruptarum artium (Opera omnia VI), London, 1785. 188.: Profecto Aristoteles 

ipse si nunc viveret, etiamsi fuisset insolentissimus, cuiusmodi non fuit (nam multae modestiae eius signa 

impressa sunt in illius libris) sed si arrogantissimus fuisset, istorum tamen stultitiam irrideret ac castigaret (V. 2). 

Az idézett Horatius-vers forrása: Epistolae I. 19. 19-20. 
213

 MACLEAN, i. m., 267-68. 
214

 Nyomtatásban is megjelent: De Aristotelis doctrina orationes philosophicae tres, Frankfurt, 1591. 88-97. Ld. 

még TRANINGER, i. m., 290. 



101 
 

felülbírálni. A kérdésre vonatkozóan a leghíresebb megállapítása az Alpes caesae című 

művében szerepel, ahol Caesalpinót és Arisztotelészt egyaránt kritizálja,
215

 de a Soner 

beszédéhez toldott lapszéli jegyzetek szerint az altdorfi professzor inkább a már említett 

Philosophiae triumphus-ból merített, ahol valóban találhatók hasonló értelmű megállapítások. 

Például a szerző hozzáállását jelzik mindjárt a – Taurellusra jellemző módon éles 

hangnemben megfogalmazott – első sorok: 

“A filozófián a legfőbb szennyfoltot a tekintély ejtette: mivel ugyanis Arisztotelész a 

legélesebb elméjű filozófusnak számít, aki sok kérdésben a lehető legközelebb jutott az 

igazsághoz, ezért őt a filozófia forrásának és meghatározójának tartják, s ha valami 

ellentmond a tanításainak, azt már nem is tekintik filozófiának. Nyilvánvalóan téves és nem 

kevésbé nevetséges az emberek ezen meggyőződése.”
216

  

Taurellus tehát minden korábbinál határozottabban száll szembe az arisztotelizmussal, 

az elfogulatlan kritika és az észérvek alapjára helyezkedve; ezt a meggyőződését a műben más 

alkalmakkor is kifejti.
217

 Mindazonáltal ő sem lépte át a filozófiai disputák számára 

megszabott korlátokat, és mint a fentebb szereplő sorai mutatják, jobbnak látta a bizonság 

kedvéért az exercitii gratia keretei közé helyezni az általa leírtakat. 

 A vázolt előzmények után Soner beszéde különlegesnek ígérkezik, hiszen őróla 

tudjuk, hogy a gyakorlatban igenis túllépett a filozófálás teológia szabta akadályain, és nem 

habozott akár a legelfogadottabb dogmákat is megtagadni, ha az általa vallott filozófiai 

elvekből azok hamis voltára következtetett. Másrészről viszont azt is tudjuk, hogy fontosnak 

tartotta lutheránus “álcájának” megőrzését, így nem szívesen hozakodott elő támadható 

gondolatokkal nagyobb létszámú közönség előtt. Márpedig a De libertate philosophandi 

hossza és kidolgozottsága azt sejteti, hogy népes hallgatóság előtt tartotta, amelynek soraiban 

alkalmasint kollégái és az akadémia vezetői is helyet foglaltak. Egyéb adatokat sajnos nem 

tartalmaz a kézirat, tehát az előadás pontos helyszínét és időpontját nem lehet meghatározni, 

azonban az említett két tényező így is hasznos támpontot ad a beszéd értelmezéséhez. 

                                                           
215

 Nicolaus TAURELLUS, Alpes caesae, hoc est, Andreae Caesalpini Itali, monstrosa et superba dogmata, 

discussa et excussa, Frankfurt, 1597, 4v: Si vero magnum tueri licet Aristotel[em], nequaquam tamen haec nobis 

est iudicii libertas detrahenda. Libere philosophari, quid mali est? Dicat quisque quod volet: ipsa tamen vere 

ponderatis, probatisque rationibus tandem vincet veritas. Ld. még MACLEAN, i. m., 269. 
216

 Philosophiae triumphus, 1.: Praecipuam philosophiae maculam inussit authoritas: cum enim philosophorum 

acutissimus fuerit Aristotele[s], veritatemque in plurimis quam proxime apprehenderit, philosophiae fons, et 

regula iudicatus est, ut si quid cum eius dogmatis pugnaret, nequaquam philosophicum esse videretur. Falsa certe 

nec minus haec est ridicula hominum persuasio (De viribus humanae mentis tractatus primus). 
217

 Ld. pl.: Post tamen rem perpendens accuratius, mentem non Aristotelem philosophiae fontem esse cognovi, 

quo factum est ut ratione mihi non authoritate, judicarim esse philosophandum (I. Praefatio); Philosophorum 

igitur authoritate postposita, philosophiam tibi persuadeas simplicissime scientiam esse veritatis, quo praemisso 

cuivis Christiane philosophanti, rationes examinandae sunt, an ad notum veritatis scopum converti possint (II. 

Praefatio) 



102 
 

A mű azzal a megállapítással kezdődik, hogy az ókori filozófusok csaknem minden 

tekintetben fölülmúlták modern megfelelőiket; különösen Platón és Arisztotelész 

teljesítményét emeli ki Soner, mivel ők még Istennel kapcsolatban is alapvető felismerésekig 

jutottak el. Ez az indítás megfelel a Vivesnél látott gondolatoknak, hiszen ő is a tudományok 

hanyatlásáról beszél. Rögtön ezután viszont már-már taurellusi határozottsággal nevezi meg a 

problémák általa feltételezett fő okát: 

 “Ha valaki figyelmesebben vizsgálja a dolgot, akkor többek között abban fogja 

látni a fő okot, hogy azok a filozofálás valódi, senkinek alá nem vetett szabadságával éltek és 

a természetet követték vezetőként, így fogtak hozzá a dolgok szemléléséhez és az igazságra 

való törekvéshez. A mostani idők filozófusai azonban, mivel oly sok és oly nagyszerű dolgot 

kaptak örökül őseiktől, vagyis azoktól a régi filozófusoktól, ezért a kelleténél szűkebb határok 

közé szorították az emberi tehetség erőit, azt hívén, hogy már minden el lett végezve, s mivel 

nem bíztak magukban, meggyőződésükké vált, hogy ennél tovább már senki sem juthat.”
218

 

 Az elődeitől átvett gondolat azonban Sonernél csak felütésül szolgál, mivel a 

professzor azt tűzi ki a beszéd céljául, hogy részletesen kielemezze a problémát, tehát felhívja 

a hallgatóság figyelmét a helyes értelemben vett libertas philosophandi ezen hiányának káros 

következményeire, illetve feltárja előttük a szabadsághoz való visszatérés útjait és hasznát. 

Ugyanolyan jellegű műről van tehát szó, mint Monllornál, vagyis a beszédet teljes egészében 

ennek a témának kívánja szentelni. 

Első érvként mindjárt azt hozza fel, hogy egyáltalán maga a filozófia is a libertas-nál 

kezdődik, hiszen a tudatlan tömeg szokása, hogy vakon követi valaki más szavait vagy az első 

olyan felmerülő magyarázatot, ami nem tartalmaz szembeszökő valótlanságot. A filozófusnak 

ezzel éppen ellenkezőleg kell viselkednie: “nem mástól függeni, hanem szabad elmével 

szárnyalni, nem a személyeket, hanem a dolgokat figyelembe venni, az okot megkeresni és 

nem mástól átvenni, az igazságot pedig felkutatni és nem elhinni. Ugyanis nem azok a dolgok 

tartoznak a filozófiához, amelyeket hisznek, hanem amelyeket az elme a saját erejével 

elér.”
219

 Soner véleménye részben szélsőségesebbnek tekinthető a korábbiaknál, hiszen nem 

egyszerűen hasznos lehetőségként kezeli a gondolkodási szabadságot, hanem egyenesen a 

filozófia lényegéhez tartozónak tekinti. Már most sejteti, hogy nem egyszerűen az 

                                                           
218

 1r: Si qui diligentius rem perpenderit, inter caeteras hanc potissimam reperiet causam, quod illi vera et a 

nemine concessa philosophandi libertate usi, naturam ducem sequuti ad rerum contemplationem, veritatisque 

studium se contulerint. Nostri vero temporis philosophi cum tot tamque praeclara a majoribus seu vetustissimis 

illis accepissent, angustioribus quam par erat limitibus humani ingenii vires determinarunt, credentes omne jam 

esse peractum, ac sibi ipsis diffidentes, ulterius neminem posse progredi persuasum habuerunt. 
219

 2r: non ab alio pendere, sed libere animo evagari, non personas sed res intueri, causam exquirere, non ab alio 

accipere, veritatem investigare, non credere: siquidem philosophica sunt, non quae creduntur, sed quae mens suis 

ipsius assequitur viribus. 



103 
 

arisztotelészi tanok korrigálásáról beszél, mint Monllor vagy Vives, hanem egy általános 

autoritásellenességről, bár ennek élét némiképp enyhítik a Platónra és Arisztotelészre tett 

korábbi dicsérő megjegyzései. 

További korlátozást jelent a hittel és a gondolkodással elérhető ismeretek határozott 

szétválasztása, ami nemcsak a biztos tudás és mások véleményének indokolatlan elfogadása 

közötti különbséget jelenti, hanem már utalás a filozófia és a teológia viszonyára is, amit 

később még részletesebben kifejt. A kettő határozott elválasztása alapján úgy tűnik, Soner is 

megmarad a filozófia számára megszabott keretek között, a philosophia est ancilla theologiae 

elvnél. Akik személyes meggyőződését ismerték, azok persze tudhatták, hogy az altdorfi 

professzor korántsem ugyanazt érti ezen a megállapításon, mint általában szokás, hiszen ő úgy 

vélte, hogy az elme az Istenre vonatkozó legnagyobb igazságokat és misztériumokat is képes 

“a saját erejéből elérni,” a pusztán hinni való titkok körét tehát erősen leszűkítette. 

Az előzőhöz hasonlóan alapvető jelleget biztosít a libertas philosophandi-nak Isten 

azon szándéka, hogy az embert minden más teremtmény fölé helyezve, a teremtés értő és 

független szemlélőjévé tegye. Ez a gondolat a legismertebb változatban Pico della 

Mirandolánál van kidolgozva,
220

 de a szöveg egy még régebbi forrásra hivatkozik, 

Quintilianusra, aki szerint az ember természetébe van oltva az alávetettség elutasítása, és ez 

ugyanúgy igaz a szellemi, mint a testi szolgaságra. Soner itt mégsem annyira Mirandola vagy 

Quintilianus nyomdokain halad, hanem Taurellus Philosophiae triumphus-ának első könyvét 

követi, amennyiben az emberi méltóságból végső soron azt a következtetést vonja le, hogy a 

gondolkodási szabadság elhanyagolása annak az isteni adománynak a megcsúfolása, hogy az 

ember gondolkodó lénynek lett teremtve, felruházva a hozzá szükséges összes képességgel. 

Sokan mégis inkább megtagadják önnön természetüket és tévedésbe esnek a régiekkel együtt, 

mintsem a saját erejükből megpróbáljanak valami újat, pedig így épp arról mondanak le, ami 

az állatoktól megkülönbözteti, tehát voltaképpen emberré teszi őket. 

Miután a szabadság hiányának súlyos következményeit bemutatta, Soner ennek az 

okait próbálja megállapítani. Úgy véli, a gondolkodás önállótlanságát az idézte elő, hogy az 

emberek az évszázadok során gyakorlatilag a visszájára fordították a fentieket, és az 

autoritásokhoz való merev ragaszkodást tették meg a helyes filozofálás legfőbb ismérvének, 

úgyszólván szentségtöréssé emelve az eredetiséget, szellemi rabszolgákká silányítva 

önmagukat. Mint láttuk, a korban főleg az arisztotelizmussal szemben támasztottak ilyen 

vádakat, Soner azonban itt nem említi a Stagirita nevét, sem más konkrét személyt. Helyette a 

                                                           
220

 Oratio de hominis dignitate, §4. skk. 



104 
 

vallási kifejezések alkalmazásával inkább a filozófia és a teológia fogalomrendszerének 

összemosására akar utalni, amit a legnagyobb becsben álló filozófusok esetén is elítélendőnek 

tartott.
221

 Megint a kettő szétválasztását hangsúlyozza tehát, de most már halványan utal arra 

is, hogy a filozofálással megszerezhető tudást nagyobbra értékeli a hitigazságoknál. 

A következő részben egy kedvelt retorikai módszerhez folyamodik Soner, amikor egy 

önellentmondásra hívja fel a figyelmet a tekintélytisztelet logikájában: ha valaki minden saját 

kreativitását elfojtva egy másik ember tanítására támaszkodik, akkor ugyanazt a képességet 

veti meg önmagában, mint amit a másikban felmagasztal. Hiszen még Platón és Arisztotelész 

is ugyanolyan emberek voltak, mint bárki más, tehát csak az általános emberi természet adta 

lehetőségeket használták ki, nem valamiféle csalatkozhatatlan orákulum módján, isteni 

sugallat hatására alkottak. Itt megint csak Taurellus gondolatainak felhasználásáról van szó,
222

 

bár Soner jobban hangsúlyozza a minden emberben meglévő képességeket, ami a Platónra és 

Arisztotelészre tett korábbi utalással együtt már valamivel többet árul el abból a 

meggyőződéséből, hogy bárki számára lehetséges a két nagy ókori gondolkodóhoz hasonlóan, 

pusztán az emberi értelem használatával isteni igazságok ismeretére jutni.
223

 

Egy újabb érv a filozófia céljával foglalkozik, amit Arisztotelész Metafizikája szerint 

az igazságban határoz meg.
224

 Tehát csak az igazságra szabad tekintettel lennie egy igazi 

filozófusnak, nem pedig emberi tanításokra és véleményekre, származzanak bár a leghíresebb 

szerzőktől. Soner ezt a klasszikus elgondolást leleményesen ötvözi a krisztusi mondással: én 

vagyok az út, az igazság és az élet.
225

 Az igazságra való törekvés tehát Isten felé való 

törekvést is jelent egyúttal, így az igazi kereszténynek még inkább igyekeznie kell, hogy 

minden olyan célt kizárjon, amely ennél alacsonyabb rendű. Csak így válhatunk Istenhez 

hasonlóvá, az Ő képmásává. 

Nem elég továbbá az igazság megtalálásához, hogy az okok pontos ismerete nélkül, 

egyszerűen csak bízunk abban, hogy egyik vagy másik autoritás már rálelt. Az altdorfi 

professzor itt újra, még határozottabban kimondja: “nem hinni, hanem tudni kell a filozófiát, 

mivel a filozófia tudomány, a tudás pedig az adott dolognak az okok általi megismerését 

jelenti.”
226

 Ez a hitnek és az értelemnek az eddigieknél is nyíltabb szembeállítása, amely 

                                                           
221

 Vö. 3r: vel latum unguem a praeceptorum sententia recedere religio putatur: piaculum secus quam veteres 

philosophati sunt philosophari. 
222

 Vö. TAURELLUS, Philosophiae Triumphus 1-2. 
223

 3v: Cum enim natura singulis sua dona largita sit, constat equidem omnem hominem esse philosophum, hoc 

est habere semina et facultatem philosophandi innatam. 
224

 Metafizika, II. 1. (993b). 
225

 Jn 14,6. 
226

 4v: non credere sed scire oportet philosophiam, siquidem philosophia est scientia, scire autem est rem per 

causam cognoscere. 



105 
 

egyre kevésbé burkolt módon utal az utóbbi elsőségére, noha még messze van attól, hogy a 

hallgatóság lutheránus hite elleni kihívásnak lehessen tekinteni. Az ezután következő 

megállapítás viszont már figyelmet kelthetett, hiszen látszólag a Luther által kimondott egyik 

alapelvet kritizálta: “mivel sok mindent elfogadnak egy tekintélyszemélytől egyedül a hit 

által, ezért sok mindent nem tudnak, amit pedig tudni vélnek.”
227

 Hogy szavai szélsőséges 

élét enyhítse, Soner a gondolatmenet végén hozzáteszi, hogy mindezt a teológia és a filozófia 

hagyományos elkülönítésének talaján állva mondta: “a vallásra a hit, a filozófiára a 

gondolkodás vonatkozik.”
228

 Vagyis a sola fide említése éppen annak bizonyítását szolgálja, 

hogy kiválasztott célpontjai, az autoritásokhoz mereven ragaszkodó és azokat abszolutizáló 

gondolkodók azok, akik a filozófiát belekeverik a vallás dolgaiba, mikor a teológia törvényei 

szerint kezelik a bölcseletet. A két tudomány korábban is többször emlegetett 

szétválasztásának igénye itt van megfogalmazva a legegyértelműbben, ráadásul a 

megfogalmazás alapján világos, hogy Soner már nem alárendelt, hanem egyenrangú, vagy 

legalábbis független státust tulajdonít a filozófiának. Azok a (sociniánus) hallgatók pedig, 

akik Soner meggyőződését közelebbről ismerték, még ennél is többet érthettek ki a szavakból, 

hiszen tudták, hogy a professzor szerint a filozófia képes biztos tudást nyújtani mindenről, 

amit addig csupán a hitre tartozó teológiai igazságnak véltek. 

Az okok keresésével kapcsolatban Soner még részletesebb fejtegetésbe bocsátkozik és 

tesz néhány finomabb megkülönböztetést, hogy elválassza a filozófushoz méltó tudást annak 

látszatától. Hiszen egy kiválasztott tekintélyszemély sokszor elmondja az általa megértett 

jelenség okait, tehát a követői úgy hihetik, hogy ők maguk is tisztában vannak velük. Ez 

azonban nem jelent igazi tudást: ha nem ők maguk gondolnak utána és vizsgálják meg az 

okokat, akkor az eredmény legalábbis bizonytalan lesz, különösen azért, mert elfogultságból 

már eleve hajlanak az adott autoritás érveinek elfogadására, még ha azok tévesek is, így 

helyes magyarázatként kezelnek olyasmit, ami egy objektív szemlélő számára egyértelmű 

valótlanság. Az altdorfi professzor itt kissé túlságosan elmélyül a témában, s miközben az ok, 

az ismeret és a tudás mibenlétét elemzi, inkább Arisztotelész vonatkozó gondolatait látszik 

kommentálni, mintsem a libertas philosophandi-ra vonatkozó saját véleményét kifejteni. Ez a 

kitérő azonban nemcsak a kedvenc témája iránti elfogultságnak tulajdonítható, hanem annak 

is, hogy gyakorta találkozhatott az általa vázolt helyzettel a hallgatóinál és a kortárs 

                                                           
227

 Uo.: cum multa subeant sola fide autoris, multa nesciant, quae se maxime scire putant. Ugyanez a mondat 

szerepel MONLLORnál is (i. m., 94), de a hozzá fűzött gondolatok mások. 
228

 Uo.: religioni fides, philosophiae rationes debentur. Vö. Soner 1605-ben kelt, Leonhard Dolde nürnbergi 

fizikaprofesszorhoz írt levelének megjegyzésével (ZELTNER, i. m., 819): “quisquis auctoritate hominum et non 

Scripturae ducitur, procul dubio seducitur in errores.” 



106 
 

filozófusoknál, ezért szükségesnek tartotta kiemelni, hogy más egy jelenség okainak saját 

erőből való feltárása és megértése, mint ha valaki a tézissel együtt annak bizonyítását is 

mástól veszi át. 

Egy újabb önellentmondásra világít rá Soner, mikor a gyakorta példaképül választott 

tekintélyszemélyek segítségével bizonyítja be, hogy az ő vak követésük éppen a módszereik 

megtagadását jelenti. Hiszen Platón, Arisztotelész és a többi híres filozófus úgy jutottak el 

maradandó értékű felismerésekig, hogy kritikusan megszűrték az elődeik által 

hagyományozott tanítást, és csak azt fogadták el belőle, amit bizonyíthatóan igaznak találtak, 

a többit pedig elvetették vagy kijavították. A beszéd ezen részének középpontjában 

Arisztotelész áll, nemcsak mint Soner saját nézeteinek megalapozója, hanem mint akinek a 

tanítását számosan kikezdhetetlen alaptörvényként kezelték. Soner Taurellustól, Vivestől és 

Monllortól átvett gondolatokkal bizonyítja be, hogy Arisztotelész nem lett volna képes ilyen 

nagyszerű gondolatok megalkotására, ha nem veti el a Platónnál, Empedoklésznél, 

Démokritosznál és másoknál talált tévedéseket. Ráadásul a tanítványai és a nyomdokain 

haladó későbbi szerzők, mint Theophrasztosz vagy Galénosz, nem riadtak vissza magának 

Arisztotelésznek a felülbírálásától sem, nem jutott tehát a megfellebbezhetetlen igazság 

birtokába, és nem is követelt magának efféle státust. 

A természetes filozofálási képességre való hivatkozásból azonban egy újabb ellenérv 

adódik, éppen a Platónhoz és Arisztotelészhez hasonló, kiemelkedő tehetségek kapcsán: 

nyilvánvaló, hogy nem mindenki részesül egyenlő módon az igazság felismeréséhez 

szükséges adottságokból, egyesek sokkal éleselméjűbbek másoknál, így az utóbbiak számára 

mégiscsak helyesebb út, ha a náluk jobbakat követik. Soner tisztában van ezzel a lehetséges 

ellenvetéssel, és itt is egyfajta önellentmondásra próbálja kifuttatni a gondolatmenetet. Úgy 

véli, hogy az igazság felismeréséhez legközelebb jutott gondolkodók kiválasztása a sok 

tetszetősen fogalmazó, de felszínes “álfilozófus” közül olyan pontos ítélőképességet és 

tájékozottságot követel meg, hogy aki tökéletesen el tud igazodni az egyes iskolák és 

tanítások között, az megpróbálhatná a saját erejéből is a filozofálást.
229

 Másrészről, ha 

tudatosan vagy véletlenül sikerülne kiválasztani a valaha élt legbölcsebb filozófust, akkor sem 

juthat valaki feltétlenül helyes ismeretekhez az illető követésével, hiszen az is csak halandó 

ember volt. Isten nem ruházott fel senkit sem abszolút mindentudással, egy filozófus 

                                                           
229

 6r: non minor in dijudicando, quam inveniendo vera vis ingenii requiratur. 



107 
 

tanulmányozása esetén sem lehet mentesülni a követelmény alól, hogy magunk győződjünk 

meg az általa elmondottak igazáról.
230

 

Soner szemléltető példát hoz a jelenségre a természettudomány, illetve Arisztotelész 

természettudományos munkáinak képében. Az altdorfi professzor azzal magyarázza 

Arisztotelész munkásságának hiányosságait, hogy a természet, amit vizsgált, végtelen 

változatosságot tud felmutatni, így egyetlen embernek egyszerűen nincs lehetősége az ide 

tartozó összes dolgot megvizsgálni, a tudása tehát szükségszerűen folyamatos javításra szorul. 

Mi sem bizonyítja ezt jobban, mint hogy maga Arisztotelész is változtatta a nézeteit élete 

során: ahogy egyre idősebb és tapasztaltabb lett, úgy bírálta felül saját korábbi állításait, 

felfedezve a hibákat és kiegészítve a hiányosságokat. Sonertől mint elkötelezett 

arisztoteliánustól bizonyára különös meggyőző erővel hatottak e szavak, bár ki kell emelni, 

hogy ő sem mozdult el a Stagirita természettudományos munkásságának köréből, a szoros 

értelemben vett filozófiai  nézeteiről nem beszélt. 

Mindazonáltal szerepelnek a szövegben konkrét esetek is, amelyek Arisztotelész 

tévedéseire világítanak rá. Érdekes módon Soner elsőként a világ örök voltának 

problémakörét érinti, amivel nemcsak ő foglalkozott kiemelten, hanem az arisztotelizmus 

egész történetében is az egyik legvitatottabb kérdést jelentette. Míg ugyanis Arisztotelész 

(legalábbis a legtöbb értelmezője szerint) öröknek és teremtetlennek tartotta az anyagot, a 

kereszténység a Biblia nyomán annak teremtett voltát és időbeliségét állította, bár a pontos 

értelmezést illetően nem született egyetértés. Soner környezetében éppen Taurellus és 

Cesalpino voltak azok, akik komoly vitát folytattak a témáról, s az altdorfi professzor úgy 

próbálta összeegyeztetni mind az ő álláspontjaikat, mind pedig a Bibliát és Arisztotelészt, 

hogy kidolgozott egy emanáció-tant, mely szerint az anyag öröktől fogva létezik ugyan, de 

Istentől való függésben.
231

 Természetesen úgy gondolta, hogy ez volt Arisztotelész álláspontja 

is, tévednek tehát azok, akik szerint helytelenül gondolkodott.
232

 Ehhez képest a beszédben 

egyszerű tévedésnek állítja be a Stagirita véleményét: “A világot öröknek tartotta, noha a 

Szentírás tanúsítja, hogy az úgy jött létre egykor, és el is fog puszulni.”
233

 Feltételezhető 

persze, hogy a beszédet professzori pályája elején tartotta, amikor még nem dolgozta ki 

teljesen a saját elméletét, de az is lehet, hogy az alkalom nem adott lehetőséget a részletek 

kifejtésére, viszont legalább a probléma felvetésével érdeklődést akart kelteni a téma iránt. 

                                                           
230

 Vö. MONLLOR, i. m., 93.: At dicunt se hominem sequi acerrimi iudicii et doctrinae probatae; in cuius 

disciplinam se quisque tuto possit tradere. Esto, haec ita sint; non tamen dubium est hominem illum fuisse, qui 

falli et labi potuerit. 
231

 Ld. a Soner filozófiáját bemutató II. 4. fejezetet. 
232

 Vö. WOLLGAST, i. m., 383; CACCAMO, i. m., 54-55. 
233

 6v: Mundum asseruit esse aeternum, quem tamen et coepisse aliquando et interiturum sacrae literae testantur. 



108 
 

Szintén egy komplex problémakört érint a beszéd a lélek halhatatlanságának 

kérdésével, amivel kapcsolatban nemcsak Arisztotelész nézeteit értelmezték sokféleképpen, 

hanem maga Soner is több, látszólag egymásnak ellentmondó véleményt fogalmazott meg. A 

Demonstratio theologica et philosophica-ban például úgy tűnik, arra a következtetésre jutott, 

hogy mivel Isten igazságosságával nem férne össze a kárhozottak örök büntetése, ezért a 

logikus megoldás az ő lelkük megsemmisülése. A német nyelvű katekézisben viszont a 

hagyományos keresztény tanításhoz közelebb álló nézetet választ, és halhatatlannak mondja 

az emberi lelket.
234

 Más műveiben, mint a De vita contemplativa és a Metafizika-kommentár, 

egy ennél bonyolultabb rendszert vázol fel, amely szerint a lelkek a halál után beolvadnak egy 

nagy közös értelembe, de oly módon, hogy a különállásuk nem szűnik meg egészen, és az 

utolsó napon, a feltámadás idején újra különválnak egymástól.
235

 Itt, a De libertate 

philosophandi-ban egyértelműen halhatatlannak mondja a lelket, sőt, Arisztotelésznek is ezt a 

nézetet tulajdonítja, noha az ókori filozófus a kommentátorok legtöbbje szerint úgy gondolta, 

hogy az egész lélek csak a testtel együtt létezhet, mint annak teljesültsége, a halál után 

legfeljebb az aktív ész létehet tovább, és nem is feltétlenül különállóan.
236

 Soner tehát kissé 

elkanyarodik a választott tárgytól, és kifejezetten Arisztotelész egyik helyes meglátásáról 

beszél, dicsérve annak intellektuális teljesítményét: “Azt, hogy a lélek halhatatlan, filozófiai 

következtetés segítségével ugyanúgy belátta, mint amennyire mi isteni kinyilatkoztatás révén 

tudjuk.”
237

 Egyedül annyi engedményt tesz, hogy Arisztotelész szerinte sem volt biztos ebben 

a meglátásban, és nem alakított ki határozott véleményt. A világ örök voltához hasonlóan 

valószínűleg itt is egy érdeklődéskeltő problémafelvetésről, vagy Soner egyéb műveire való 

utalásról lehet szó, annál is inkább, mert az idézett mondat akár Soner felfogásának mottója 

lehetne, hiszen a filozofálás alapjának tartotta, hogy az igazán nagy gondolkodók a 

természetes emberi ész eszközeivel maguktól is eljuthatnak kinyilatkoztatott isteni igazságok 

felismeréséhez és megértéséhez. 

Mindenképpen a tévedés hangsúlyozása viszont a cél a harmadik példánál, ahol a női 

nem alárendeltségének gondolatát bírálja Soner. Arisztotelésznek valóban ez volt a 

véleménye, de a korban már sehol sem ilyen diszkriminatívan álltak hozzá a két nem 

                                                           
234

 SCHMEISSER, i. m., 225. 
235

 Ld. még: WOLLGAST, i. m., 395-7; CACCAMO, i. m., 56-57; részletesen elemzi a kérdést ACHERMANN 118-

142. 
236

 David ROSS, Arisztotelész (ford. STEIGER Kornél), Budapest, 2001. 180-181. Vö. ARISZTOTELÉSZ, De 

generatione animalium, 28 (736b); UŐ, De anima, 22 (430a). 
237

 7r: Animam immortalem esse, tam potuisset philosophicis rationibus videre, quam nos divina cognoscimus 

revelatione. 



109 
 

viszonyához,
238

 így tehát az altdorfi professzor egyértelmű példát adott róla, hogy még a 

legbölcsebb és általa leginkább tisztelt filozófus is tévedhet, és nem szabad visszariadni az 

efféle hibák kijavításától. 

Az eddigiken végigtekintve megállapítható, hogy Soner a libertas philosophandi-ra 

hivatkozva ugyanúgy Arsztotelészt bírálta elsősorban, mint Monllor vagy Taurellus, bár ez a 

kritika nála sokkal kevésbé volt éles; néha úgy hatnak a szavai, mintha még a bírálatában is 

dicsérni akarná a stageirai filozófust. Ez az érzés még inkább erősödik a beszéd következő 

részében, ahol egy összefoglaló eszmefuttatás szerepel Arisztotelész pozitív és negatív 

filozófiai jelentőségéről. Soner ennek kapcsán kijelenti, hogy Arisztotelész korántsem 

tekinthető a filozófia végső tökéletességet elért művelőjének, minden bölcsesség kútfejének, 

de összességében véve messze a legimpozánsabb életművet hagyta hátra valamennyi filozófus 

közül, és az az egy-két hiba is csak e grandiózus munkásság egy ember számára beláthatatlan 

sokrétűsége és összetettsége miatt csúszott be. A legnagyobb alkotása azonban mégis a Soner 

által ars ἀναλογική-nak nevezett tudomány volt, vagyis az összevetés és következtetés 

módszertana, amely az igaz ismeretekhez vezető legfontosabb út: ez pedig megköveteli, hogy 

minden, mások által alkotott véleményt gondosan mérlegre tegyünk. Soner most idézi Vives 

már említett gondolatát arról, hogy még maga Arisztotelész sem helyeselné azoknak az 

eljárását, akik vakon követik az ő tanítását. Végeredményben semmi újat nem mond itt, csak a 

beszéd végéhez közeledvén újra végigveszi röviden az eddig elhangzott érveket. 

A záró mondatok előtti utolsó részben Soner – újból Monllor művéből merítve – a 

másik végletre tér ki: arra az esetre, ha valaki kellő megfontolás nélkül felülbírálja az elődeit, 

és a saját elgondolásait próbálja előtérbe helyezni az ő rovásukra. Az altdorfi professzor ezt a 

típust még rosszabbnak tartja, mint az előzőt, hiszen ha valaki egy bölcs filozófus nézeteit 

követi, akkor az esetek többségében mégiscsak helyes ismeretekkel fog rendelkezni, noha 

nem feltétlenül tudja megindokolni őket, és szükségszerűen ő is a kiválasztott példaképpel 

együtt hibázik, amikor az téved. Soner a szofistákhoz hasonlítja az ilyeneket: “mindent az 

irigység dühös fogaival tépnek-szaggatnak és a magukéval szemben gőgösen megvetnek, 

mivel azonban nem jutnak jobb eredményre, így saját őrültségüknek köszönhetően gyorsan 

súlyos és elfogadhatatlan tévedésbe esnek.”
239

 

Összegzésként Soner felszólítás formájában ismétli meg a korábban mondottakat: a 

filozófia lényege az igazság keresése a józan ítélőképesség és az okok feltárása révén; a régi 

                                                           
238

 A legnépszerűbb korabeli írás a tárgyban talán a Soner által is kedvelt Rotterdami Erasmus Puerpera című 

colloquiuma volt, amely rövid, találó érveléssel cáfolta meg a női nem alárendeltségének koncepcióját. 
239

 8r: omnia more sophistarum rabioso livoris dento vellicant, ac pro suis fastidiose contemnunt, cum tamen in 

meliora non afferantur, cito tamen in crassos ac minime tolerabiles errores suo quodam furore labuntur.  



110 
 

filozófusok is így érték el a legnagyobb eredményeket, tehát őket kell követni ebben. 

Sohasem a személyre, hanem az általa mondott dologra kell tekintettel lenni, és annak a saját 

erőnkből utánagondolni, hiszen az az út, amelyen ők eljutottak a fontos felismerésekig, bárki 

előtt nyitva áll. Csak ha élünk ezzel a lehetőséggel, akkor nevezhetjük magunkat igazán 

filozófusnak, sőt embernek. A bölcsesség keresésének útja tehát lényegében ebben áll: “a régi 

vagy az újabb kori filozófusok egyikétől sem szabad teljesen megtagadni a hitelt, de 

meggondolatlanul sem szabad egyetérteni valakivel, ehelyett az okokat kell megvizsgálni, 

amelyek miatt az adott véleményre jutottak. Ha úgy találjuk, hogy ezek igazak és a dolog nem 

lehet másképp, akkor kövessük (nem is annyira a személyeket, mint) az igazságot; ha viszont 

nem igazak, akkor a belőlük levezetett véleményt is el kell vetni, mert téves.”
240

 

 Ha a beszédet megpróbáljuk elhelyezni a libertas philosophandi irodalmának 

kontextusában, kijelenthető, hogy Soner beszéde szervesen illeszkedik szabadság-gondolat 

fejlődéstörténetébe, sőt, keletkezésekor a mű a témának szentelt leghosszabb munka volt. 

Korábbi szerzők ugyan sokszor említették a tekintélyszemélyek kritizálásának fontosságát, de 

mindig csak afféle exkurzusként, illetve egy másik téma kereteibe ágyazva, mint Vives vagy 

Taurellus. 

Ami Monllor De utilitate Analyses című munkáját illeti, az több szempontból is 

párhuzamba állítható Soner jelen művével. Bár a terjedelme valamivel rövidebb, de ugyanúgy 

kizárólag a filozofálás szabadságával foglalkozik, tartalmukban pedig messzemenő 

hasonlóságokat találunk. Sőt, ha eltekintünk a Taurellustól és Vives-től átvett, a beszédben 

elszórtan szereplő gondolatoktól, tulajdonképpen az egész Soner-beszéd a Monllor-féle 

értekezés átalakított és több helyen kibővített változatának mondható. Ha figyelmesen 

összevetjük a két szöveget, szembetűnik, hogy az altdorfi professzor sokszor szinte szóról 

szóra idézte kollégáját, és az egész mű szerkezeti felépítésében, az érvrendszerek 

kidolgozásában végig őt követte. Különös, hogy a marginális jegyzetekben Richter nem 

tüntette fel ezt az első számú forrást, noha több helyen még az ókori klasszikusoktól beszúrt 

egy-egy idézetre is felhívja a figyelmet. Elképzelhető, hogy nem ismerte Monllor beszédét, 

ezek szerint az nem lett volna benne az altdorfi tudományos köztudatban, bár Sonernél 

valószínűleg volt egy példány, hiszen csak az emlékezetére hagyatkozva ekkora pontossággal 

nem tudta volna követni az eredetit. Így az a feltételezés marad, hogy a kézirat 

összeállításakor a De utilitate Analyses már nem volt a Richter által gondozott hagyatékban, 

                                                           
240

 8r.: nulli neque veterum neque recentiorum philosophorum omnem esse abrogandam fidem, nec temere in 

quibusvis assentiendum, sed causas intuendas, quibus in illam sententiam devenerint, quas si veras esse 

cognoverimus, remque aliter se habere non posse, non tam ipsos quam veritatem sequamur, sin falsae sint, etiam 

dogmata ex iis deducta ut falsa rejicienda sunt. 



111 
 

vagy elsiklottak felette, mivel ez a szerző nem állt olyan szoros kapcsolatban Sonerrel, mint 

Taurellus. 

A De libertate philosophandi tehát bőségesen merít a témában korábban írt művekből, 

főleg Monllor értekezésével mutat számottevő egyezést, de azért nem tagadható meg tőle, 

hogy önálló alkotásnak tekintsük. A beszéd elején és végén lévő, a retorikai helyzet kívánta 

fordulatok mellett ugyanis Soner több helyen érdemi kiegészítést ad hozzá a mintául 

választott szerzők gondolataihoz, különösen ott, ahol részletesebben foglalkozik az 

arisztotelészi munkássággal, és elmondja a saját véleményét a témában például arról, hogy 

szerinte miben tévedett vagy volt igaza a Stagiritának. Több, Monllornál szereplő érvet és 

gondolatmenetet pedig bővebben fejt ki és alaposabban dolgoz fel, számba véve az összes 

logikusan adódó kérdést és ellenvetést. Fontos szerepet lehet tehát tulajdonítani a beszédnek, 

akár megkockáztatható az a kijelentés is, hogy elhangzásakor ez volt a libertas 

philosophandi-val foglalkozó leghosszabb és legkidolgozottab értekezés. Sajnos azonban 

akkora hatást nem tulajdoníthatunk neki, mint Monllor művének, mivel kéziratban maradt, 

majd teljesen feledésbe merült, így legfeljebb azokra volt befolyással, akik élőszóban 

hallották az előadást, vagy személyesen ismerték Sonert. Lokális szinten azért még így is 

fontosnak tekinthető, hiszen ezzel a beszéddel mutatta be Altdorfban a libertas 

philosophandi-val kapcsolatos legújabb eszméket, összefoglalva a másoknál már szereplő, de 

csak elszórtan és rendezetlenül megtalálható gondolatokat. Sokat elárul továbbá magának 

Sonernek a gondolkodásáról, hiszen kiderül a műből, hogy a professzor elkötelezett híve volt 

a filozofálási szabadságnak, és azt széles körben propagálni is akarta. Szándékának 

komolyságát mutatja, hogy a kolligátum másik darabjában, az arisztotelészi filozófia általános 

bemutatását célzó Panegyricusban még egyszer szerepelteti ugyanezeket a gondolatokat, mint 

a filozófiai tevékenység legalapvetőbb elemeit.
241

 

Soner hozzáállása a libertas philosophandi-hoz, az eredetiséget alapvetően nélkülöző 

volta ellenére, korszerűnek minősíthető, és szervesen illeszkedett abba a folyamatba, amely a 

középkori skolasztika bölcseleti metódusaitól a felvilágosult racionalizmusig vezetett. Noha 

sok olyan gátló tényező van a beszédben, amely megakadályozza az igazi gondolatszabadság 

kialakulását (a filozófia keretei között való szigorú megmaradás, a kritika korlátozása 

Arisztotelészre stb.), az egész mű szellemisége kétségkívül előremutató, különösen azt 

figyelembe véve, hogy Soner valódi meggyőződése a beszédben bemutatottnál radikálisabb 

volt. 

                                                           
241

 Ld. a nevezett mű προλεγόμενα részét (54v-57v). 



112 
 

Sajátos kontextusba helyezi ugyanis a művet, ha Soner socinianizmusának 

szempontjából olvassuk. Az antitrinitarizmusban köztudottan nagy jelentőséggel bírt a 

kritikus hozzáállás, nemcsak a filozófia, hanem a teológia területén is, hiszen hajlandóak 

voltak megkérdőjelezni annak legszilárdabb dogmáit. Az altdorfi professzor maga is így 

cselekedett, heterodox álláspontra helyezkedve olyan kérdésekben, mint a világ teremtett-

teremtetlen volta, vagy a lélek sorsa a halál után. Ráadásul még csak nem is a fő sociniánus 

irányvonalat követte, hanem teljesen egyéni rendszert dolgozott ki, nem riadva vissza attól, 

hogy a Páduából, Cesalpinótól és Scherbtől “örökölt” arisztotelizmust a legmesszebb 

menőkig alkalmazza a keresztény hittételekre, ezáltal tényleg szabaddá válva azoktól a 

kötöttségektől is, amelyek az orthodoxabb hitet valló elődeit korlátozták. Egyrészt tehát 

elkötelezett híve volt a libertas-nak, másrészt viszont meg kell jegyezni, hogy Arisztotelészt 

illetően nem igazán hallgatott saját magára, és sok esetben nyílt elfogultsággal védelmezte a 

Stagirita tanait, mint azt a kolligátum többi darabja vagy már ismert egyéb művei bizonyítják. 

De akármennyire felemás módon sikerült alkalmaznia a libertas philosophandi-t a 

gyakorlatban, Soner nézeteinek ismeretében elmondható, hogy a kriptosociniánus 

kommunikáció szintjén újabb tartalommal bővül a beszéd elméleti jelentősége. A logikus és 

kritikus gondolkodás lehetőségeinek hangsúlyozásával, a kinyilatkoztatást nem ismerő 

filozófusok eredményeinek kiemelésével a szerző valószínűleg nem csupán az általános 

értelemben vett szabad filozofálás felé akarta megnyitni az utat, hanem remélte, hogy akiknél 

elfogadásra találnak az általa hirdetett elvek, azok – alkalmasint némi rásegítéssel – 

hajlandóak lesznek tovább lépni az úton, és a teológiában, a saját hitükre vonatkozóan is 

alkalmazzák majd a javasolt kritikai módszereket. Röviden, a libertas philosophandi 

propagálásával a socinianizmus terjesztéséhez is próbálta előkészíteni a talajt. 

Soner igyekezete nem bizonyult hiábavalónak, ha figyelembe vesszük a 

kriptosociniánus kör sikeres kialakítását; Ruar korábban idézett levelének tükrében ugyanis a 

libertas philosophandi szerepe jelentősnek mondható a történetben: “észrevette, hogy a 

legtöbb érve azért nyeri el a tetszésemet, mert tanúbizonyáguk szerint az emberi értelem fénye 

és az isteni igazság égből leszálló sugarai jobban megfelelnek egymásnak, mint az általában a 

teológusok meggyőződése, akik szerint senki sem lehet eléggé vallásos, csak ha előbb lábbal 

tapod minden józan meggondolást.”
242

 Az emberi természetben és intellektusban meglévő 

képességek hangsúlyozása, a gondolkodás révén elérhető ismeretek körének kitágítása 

                                                           
242

 ZELTNER, i. m., 43-45. 



113 
 

minden bizonnyal vonzóan hatott az ambiciózus egyetemi ifjúságra, amely életkorából 

fakadóan egyébként is a leginkább hajlamos volt az elődökkel való szembefordulásra. 

A De libertate philosophandi hatásának közvetett bizonyítékaként lehet értelmezni 

továbbá azokat az forrásokat, amelyek a Soner-tanítványok további tevékenységéről szólván 

beszámolnak róla, hogy műveikben ők is kitértek a filozofálási szabadság gondolatára. Ezen 

esetekben persze nehéz megmondani, hogy valóban Soner szellemi örökségéről van-e szó, 

vagy más forrásokból merítettek, de ha egyéb filozófiai vagy sociniánus írások alakították is 

ki bennük a kritikai hozzáállást, a professzor befolyása mindenképpen erősítette és 

elmélyítette ezt a hajlandóságot. 

Az altdorfi vonatkozású antitrinitárius szerzők közül elsőként Christian Franckent 

érdemes említeni, bár ő éppen nem minősíthető Soner tanítványának, sőt nála korábban 

tanított az akadémián, 1580-83-ig, így nála inkább fordított itányú hatásról lehet beszélni. 

Gondolkodásának eredetisége mindazonáltal kétségen felül áll, hiszen nemcsak a 

szentháromsághívő felekezetek tanításaival szemben fogalmazott meg kritikát, de az 

antitrinitáriusok között is egyéni utat választott, amiben Soner előfutárának tekinthető. Utóbbi 

ugyan csak 1588-tól járt az akadémiára, de részben Francken még ott élő altdorfi ismerősei, 

részben pedig az akkor Erdélyben és Lengyelországban tanító teológus sociniánus kapcsolatai 

révén megismerkedhetett a műveivel, de legalábbis arról hallhatott, hogy az általa igaznak 

vélt tanítás védelme érdekében bárkivel hajlandó volt szembeszállni (és azt is megtudhatta, 

hogy az ilyen nézetek nyílt és egyértelmű hangoztatása milyen kellemetlen 

következményekkel jár).
243

 

A De libertate philosophandi-ban szereplő gondolatok felfedezhetőek Soner egyik 

valódi antitrinitárius diákjánál is. Ő a velencei-litvániai származású Michael Gittich, aki 

erdélyben is tanult, utána pedig 1607 és 1610 között Altdorfban élt három lengyel diák 

felügyelőjeként, és a kriptosociniánus csoport egyik legaktívabb tagja volt. Amikor nyilvános 

disputái miatt helyzete kellemetlenné vált az akadémián, Gittich visszatért Lengyelországba 

és ott folytatta antitrinitárius munkásságát, de levélben továbbra is tartotta a kapcsolatot 

Sonerrel. A rakówi socinianus vezetéssel azonban nem volt kiegyensúlyozott a kapcsolata, 

mivel több szempontból kritikus hozzáállást tanúsított a teológiájukkal szemben. Először is, 

nem értettek egyet Krisztus imádásában: Gittich a nonadorantizmus felé hajlott, amit 

                                                           
243

 Francken életére, munkásságára és eszmetörténeti jelentőségére vonatkozóan ld. Lech SZCZUCKI, Két XVI. 

századi eretnek gondolkodó: Jacobus Palaeologus és Christian Francken (ford. VARSÁNYI István, SCHULEK 

Tibor), Budapest, 1970.; SIMON József, Die Religionsphilosophie Christian Franckens (1552-1610?) – 

Atheismus und radikale Reformation im Frühneuzeitlichen Ostmitteleuropa (Wolfenbütteler Forschungen 117), 

Wiesbaden, 2008. 



114 
 

Erdélyben tett magáévá, míg a sociniánusok továbbra is könyörögtek Krisztushoz, és 

elvetették Gittich nézeteit. Korábban egyébként ugyanezért vádolták meg Altdorfban is; nem 

riadt vissza tehát attól, hogy még a legtekintélyesebb ellenfelekkel szemben is megvédje 

tanítását: “nolo cuiusquam ab auctoritate pendere, sed solis rationibus” – mondta. A Soner-

beszéddel való párhuzam világos: bizonyos szempontból altdorfi tanárának érveit használta 

fel, hogy megvédje az erdélyiek tanítását.
244

 

A De libertate philosophandi tehát, ha nem is a forrása minden ilyen irányú 

gondolatnak, egyértelműen rámutat a socinianizmus és a felvilágosodás egy fontos 

metszéspontjára; egy elvre, amely kulcsszerepet játszott mindkét irányzat alakulásában. A 

kritikus szellem, az autoritások elfogulatlan felülbírálása kezdetben csak az Arisztotelészhez 

való merev ragaszkodás megtörésére irányult és szigorúan megmaradt a filozófia keretei 

között, Soner azonban már a teológia dogmáira is kiterjesztette, noha ebben a darabban csak 

távolról mert célozgatni rá, legfeljebb a munkásságát jól ismerő antitrinitárius diákok számára 

érthetően. Hozzáállását nemcsak tanítványai, hanem általában a többi heterodox gondolkodó 

is osztotta, így az altdorfi professzor nem annyira úttörő volt, inkább azt lehet mondani, hogy 

összefoglalta egy általános tendencia elveit, amelynek filozófiai és vallási meggyőződése 

szerint egyaránt elkötelezett híve volt. Amennyiben tehát a sociniánus eszmék egy részét a 

racionalizmus és a felvilágosodás előfutárai között tartjuk számon, a jelen mű alapján 

kijelenthető, hogy Ernst Soner munkássága ezen hatásmechanizmus integráns részét képezte. 

  

                                                           
244

 CACCAMO, i. m., 49-50. Gittich életéről és munkásságáról általában ld. pl. MÄHRLE, i. m., 168-169.; BOCK, i. 

m., 372-386. 



115 
 

IV. 2. 2. A logikus teológia (An Organon Aristotelis studioso thelogiae sit necessarium?) 

 

Bár végzettsége szerint elsősorban orvos volt, és hosszabb ideig praktizált is Nürnberg 

városában, Soner munkásságát, ránk maradt művei legtöbbjének tárgyát alapvetően mégis két 

másik témakör határozta meg: az arisztotelészi filozófia és a (sociniánus) teológia; ez a 

helyzet pedig több szempontból is problémát jelentett a számára. A legnyilvánvalóbbak a 

vallási meggyőződése miatti gondok voltak, hiszen egészen haláláig antitrinitárius hitének 

elleplezésére kényszerült, és hogy félelme nem volt alaptalan, azt ékesen bizonyították az 

általa szervezett kriptosociniánus körrel bekövetkezett események. Nem számított azonban 

egyértelműen pozitív megítélésűnek arisztotelizmusa sem, noha az altdorfi akadémián olyan 

nagynevű társai akadtak ebben, mint Philip Scherb és Johannes Piccart professzorok. A 

lutheránus teológia ugyanis elég ambivalensen viszonyult a stageirai filozófus örökségéhez, 

különösen a legfontosabb kérdésekben, így mikor Soner nyíltan megvallotta, hogy szinte 

mindenben őrá támaszkodik, illetve az általa tanítottak alapját Arisztotelész képezi, többen 

akadtak, akik kritizálták ezt a „kritikátlan” rajongást, és megkérdőjelezték nézőpontja 

jogosságát, vagy legalábbis magukra nézve nem tartották követendőnek. 

Egyfajta önapológiával egybekötött motiváció lehetett hát a célja a kolligátum 

következő darabját képező beszéddel, melynek címe: An Organon Aristotelis studioso 

theologiae sit necessarium? Tehát az arisztotelészi logikát, érvelési és vitatkozási technikát 

tartalmazó műveket akarta propagálni, elsősorban a hallgatók körében. Az alábbiakban ezt a 

beszédet kísérlem meg bemutatni, a korabeli lutheránus-arisztotelizmus viszonynak, illetve 

Soner saját nézeteinek kontextusában, rövid kitekintéssel arra a kérdésre, hogy miként 

értelmezhető ez a beszéd a professzor sociniánus meggyőződése szempontjából. 

Első látásra akár különösnek is tűnhet a címben megfogalmazott felvetés, hiszen az 

arisztotelészi logika a stageirai filozófus munkái közül a legnagyobb múltra tekinthetett vissza 

az európai oktatásban, az Organont ugyanis nem arab közvetítéssel ismerte meg a nyugati 

kereszténység, hanem már jóval azelőtt tudtak róla, ráadásul tartalmi szempontból is kevesebb 

volt a kifogás ellene, mint például a keresztény szemszögből elfogadhatatlannak tűnő 

megállapításokat tartalmazó Metafizika ellen (bár az arisztotelészi tudományfogalom a 13. 

században kihívást jelentett a teológia besorolását és mibenlétét illetően).
245

 Ráadásul az 

Organonba tartozó írások (a Kategóriák, az Első és Második Analitika, a Hermeneutika, a 

Topika és a Szofisztikus cáfolatok) annak a rendszernek fektették le az alapjait, amit ma 

                                                           
245

 Vö. LEINSLE, i. m., 124–125. 



116 
 

formális logikának nevezünk, és amely nélkülözhetetlen bármilyen intellektuális, érvekkel és 

gondolati műveletekkel operáló tevékenység végzéséhez, legyen szó akár valamilyen könyv 

megírásáról, akár egy tudományos vagy jogi vitáról. Arisztotelész tehát, amikor leírta a 

módszeres gondolkodás elméletét, olyan művet alkotott, amely szerves és elidegeníthetetlen 

részévé vált az európai oktatásnak, nemzeti vagy felekezeti hovatartozástól függetlenül, bár a 

szó szoros értelmében nem tekintették tudománynak, hanem propedeutikus funkciót kapott, 

azaz csak előkészítésként szolgált a magasabb rendű diszciplínák elsajátításához. Bizonyos 

szempontból tehát Soner nyitott kapukat döngetett, hiszen a logika mélyen bele volt ágyazva 

nemcsak Altdorf, hanem minden létező iskola tananyagába.
246

 

Tágabb értelemben véve azonban Soner egy erősen vitatott kérdéskörhöz nyúlt hozzá, 

mikor kiválasztotta előadásának témáját, hiszen az Arisztotelész teológiai vonatkozásaival 

kapcsolatos problematika úgyszólván egyidős volt magával a lutheranizmussal, ha nem is a 

logika kapcsán vált a legélesebbé. A reformátor ugyanis már fellépését megelőzően, 

professzori évei alatt többször kemény kritikát fogalmazott meg a görög filozófussal szemben, 

akinek munkái a wittenbergi egyetemen (a kései skolasztika gyakorlatának megfelelően) 

jelentős részt foglaltak el a tananyagban.
247

 „Semmi sem hevíti úgy szívemet, mint az a vágy, 

hogy Aristotelést, ezt a színészt, aki görög maszkjával az egyházat oly alaposan tévútra 

vezette, leleplezzem és az egész világ előtt pellengérre állítsam” – írta egyik levelében.
248

 

Hangneméből később sem engedett: „[A]z egyetemekre is ugyancsak ráférne az üdvös és 

alapos reformáció” – írja  A német nemzet keresztény nemességéhez című munkájában –, 

mivel itt „egyedül a vak pogány mester, Aristoteles uralkodik, még Krisztusnál is inkább. E 

részben hát tanácsolnám, hogy Aristoteles könyveit, a Physikát, Metaphysikát, De animát, 

Ethikát, szóval a miket eddig a legjobbaknak tartottak, teljesen mellőzzük, […] hisz azokból 

semmit sem lehet tanulni[. …] Fáj lelkemnek, hogy az a kárhozott, nagyralátó, ravasz pogány 

                                                           
246

 A logika történetére és korabeli helyzetére vonatkozóan ld. pl. Wilhelm RISSE, Logik der Neuzeit 1,Stuttgart, 

1964.; Peter PETERSEN, Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland, Lipcse, 

1921, 195–218.; Margaret CAMERON, John MARENBORN, Methods and Methodologies – Aristotelian Logic East 

and West, Leiden – Boston, 2001.; Charles BOLYARD, Rondo KEELE, Later Medieval Metaphysics, Ontology, 

Language and Logic, New York, 2013, 161–248.; Catarina Dudilth NOVAES, Stephen READ, The Cambridge 

Companion to Medieval Logic, New York, 2016. 
247

 A lutheri reformáció és Arisztotelész viszonyára vonatkozóan kiváló összefoglalást nyújt ITTZÉS Gábor, 

Reformáció és kultúra. Luther, Melanchthon és Arisztotelész a wittenbergi egyetemen a XVI. század elején I-II, 

A keresztyén igazság 2014/2, 21-30, 2014/3, 9-20. 
248

 Martin LUTHER, Levelek (Luther válogatott művei 7.),  szerk. CSEPREGI Zoltán, FABINY Tibor, ITTZÉS Gábor, 

REUSS András, Budapest, 2013, 59 (34. sz.), ford. CSEPREGI Zoltán.  



117 
 

hamis beszédeivel a legjobb keresztyének sokát félrevezette és elbolondította; bizony az Isten 

ver meg vele a mi bűneink miatt.”
249

 

Luther elsősorban azzal indokolta kemény ítéletét, hogy Arisztotelész tanítása számos 

helyen ellentmond a kereszténység elveinek, mindenekelőtt a Bibliának – ami nem is 

meglepő, hiszen pogány volt, így nem részesülhetett sem a hitből, sem a kinyilatkoztatásból, a 

legnagyobb igazságok tehát szükségképpen elérhetetlenek voltak a számára: „mintha bizony 

nem volna nekünk Szentirásunk, a melyben bőséges tanitás vagyon számunkra mindazon 

dolgokról, a mikről Aristotelesnek még csak sejtelme sem vala.”
250

 Az ellentét pedig még 

nagyobb volt Arisztotelész és Luther saját elképzelései között, aki különös hangsúlyt fektetett 

a Szent Pál és Szent Ágoston nyomán kialakított kegyelemtanára, minimálisra csökkentve 

benne a szabad emberi akarat szerepét (gondoljunk csak az Erasmus ellen írt De servo 

arbitrio-ra, vagy a sola fide elvre); mindez pedig a leghatározottabban szembe ment az 

arisztotelészi emberképpel. Ezért szorgalmazta Luther a görög filozófus úgyszólván teljes 

kitörlését a wittenbergi egyetem tananyagából, különös tekintettel a Metafizikára és a De 

anima-ra.
251

 

Úgy tűnik azonban, hogy később Luthernek ez a határozott ellenszenve enyhült 

valamelyest, és ha nem is teljes mértékben, de bizonyos területeken hajlandó volt elismerni 

Arisztotelész jelentőségét. A változás lényegében Philip Melanchthonnak volt köszönhető, aki 

Wittenbergbe érkezése után szoros barátságot kötött a reformátorral, és nagy hatást gyakorolt 

mind teológiaoktatási elképzeléseire, mind pedig az általa hirdetett hitelvek további 

alakulására; lényegében a praeceptor Germaniae jelzővel kitüntetett humanista műve volt az 

átszervezeett teológiai kar végleges rendszerének kialakítása, amely aztán mintául szolgált a 

többi protestáns német egyetem (és Altdorf) számára is.
252

 Ami Arisztotelészt illeti, 

Melanchthon korántsem helyezkedett vele szemben olyan elítélő álláspontra, mint Luther, sőt,  

korábban nagy figyelmet fordított a stageirai filozófusra, és az 1520-as évek végén ismét 

nekilátott művei – új latin fordításban való – kiadásának, Luther beleegyezését is bírván a 

vállalkozáshoz. Nem tiltotta ki teljesen a teológiaoktatásból sem, ám a korábbi skolasztikus 

szemléletmód helyett egészen másként határozta meg a szerepét, amit Ittzés Gábor találóan 

így fogalmazott meg: „A visszatérés [ti. Arisztotelészé] pedig azért volt lehetséges, mert 1521 

körül a törvény és evangélium megkülönböztetésének kidolgozásával sikerült legitim helyet 

                                                           
249

 LUTHER Márton, A német nemzet keresztény nemességéhez (Luther Márton művei 2), Pozsony, 1905, 94–95, 

szerk. és ford. MASZNYIK Endre. 
250

 Uo. 
251

 LEINSLE, i. m., 233-7. 
252

 ITTZÉS, i. m., 9-16. 



118 
 

találni a <kultúrának>, vagyis ebben a konkrét történelmi helyzetben a humanista 

műveltségnek, az észnek és Arisztotelésznek: nem a hit dolgaiban (ez az evangélium 

felségterülete), hanem a világi dolgok Istentől adott rendjében (törvény).”
253

 Ez a 

gyakorlatban azt jelentette, hogy a szorosan vett teológiában a görög filozófus, elsősorban a 

Metafizika nem jutott szerephez, ellenben Melanchthon fontos propedeutikai és metodológiai 

feladatot szánt neki: az arisztotelészi logikára, retorikára és etikára alapozva akart rendszert 

vinni a teológia tudományába, hogy az ne különböző tanok összevissza halmaza, hanem kerek 

egész doctrina, tehát valódi tudomány legyen. Ezért összefoglaló jelleggel kompendiumokat 

készített, amelyek a szükséges alapozást voltak hivatva biztosítani a diákok számára, hogy 

magukat a teológiai tanításokat megfelelő hatékonysággal sajátíthassák el.
254

 Mindazonáltal a 

fent említett szétválasztás megmaradt, és az Evangélium „felségterületén” Arisztotelész végig 

persona non grata-nak számított a 16. századi lutheránus teológiában. 

1600 körül azonban újra megfigyelhető az arisztotelizmus térnyerése a teológia 

„magasabb régióiban,” ami a lutheránus egyetemeken a melanchthoni módszer 

kimerülésének, végső soron eredménytelenségének következménye volt; a humanista által 

készített vagy inspirált kompendiumok még a nekik szánt korlátozott funkciókban sem 

helyettesíthették magát Arisztotelészt. Az ebből fakadó problémák különösen erősen 

kiviláglottak a felekezeten belüli és a más felekezetekkel, például az egyre nagyobb 

fenyegetést jelentő jezsuitákkal szemben folytatott hitvitákban, melyek során hamar 

alulmaradt az, aki nem tudta álláspontját ésszerűen és pontosan, tehát logikusan összeállított 

érvekkel bizonyítani.
255

 A 16. század vége felé egyre többfelől érte kritika a Melanchthon 

által kialakított rendszert, és a vezető teoretikusok megpróbáltak új utakat keresni. 

Arisztotelész újbóli felértékelése része volt ennek a folyamatnak, és éppen az altdorfi 

Akadémia lett az egyik első olyan intézmény a német területeken, ahol ez az irányzat 

domináns szerephez jutott, és ahol Scherbnek és tanítványainak, köztük Sonernek 

köszönhetően egy külön ariszoteliánus metódus alakult ki. 

Az arisztotelészi filozófiával kapcsolatos viták a logikát csak részben érintették, mivel 

az folyamatosan a részét képezte az oktatásnak, és nélkülözhetetlen voltát még a lutheránus 

iskolákban is elismerték; sőt, a 16. században dinamikus fejlődésnek indult a logika 

tudománya, amit a témában publikált művek nagy száma is mutat. Annyiban hatott rá a 

                                                           
253

 Uo., 18. 
254

 LEINSLE, i. m., 237-240. 
255

 Ulrich G. LEINSLE, Methodologie und Metaphysik bei den Deutschen Lutheranern um 1600 = Aristotelismus 

und Renaissance (Wolfenbütteler Forschungen, 40), szerk. Eckhard KESSLER, Charles H. LOHR, Walter SPARN,  

Wiesbaden, 1988, 157-169, ott 159-160. 



119 
 

teológia Arisztotelész-ellenessége, hogy a logikán alapuló metafizikai absztrakciókat, tehát az 

Organon hittudományi szempontból releváns vonatkozásait száműzték az oktatásból, és 

szigorúan csak a propedeutikai funkciót hagyták meg neki. Kezdetben Altdorf is ehhez a 

tendenciához igazodott, és mind a szorosabb értelemben vett melanchthonista, mind a ramista 

jellegű tanterv, mind pedig az 1582-es statútumok nagy súlyt fektettek a logika oktatására, de 

kizárólag propedeutikai céllal. Annak ellenére így volt ez, hogy 1580-81-ben a szellemi és 

fizikai értelemben is tekervényes utakat bejáró Christian Francken tanította a tárgyat.
256

 

1586-ban azonban megváltozott a helyzet, mivel a logikaprofesszori tisztet Philipp 

Scherbnek adták, aki ezen a tudományterületen is a Páduában, elsősorban Zabarellától tanult 

módszereket igyekezett meghonosítani, noha tevékenységéről közvetlen írásbeli forrás, tehát 

semmilyen általa készített tankönyv nem maradt fenn, még kéziratban sem. Annyi azért 

ismeretes, hogy szakított a melanchthoni hagyományokkal, a logikaoktatást elválasztotta a 

retorikától, és az előadások alapját nem az addig használatos tankönyvek, hanem az Organon 

eredeti szövegei jelentették, amelyeket a Simplicius és Adrasztosz által kialakított sorrendben 

adott elő. Két csoportra osztotta továbbá a darabokat: a két Analitikát akroamatikus, a többit 

exoterikus műveknek tekintette, s szerinte az előbbiek mutatták meg, hogyan lehet igazi 

tudásra szert tenni, míg az utóbbiak csak az emberi vélemények szintjén mozogtak, és 

legfeljebb a valószínűségig lehetett velük eljutni. Mindazonáltal a metafizikai 

vonatkozásoktól ő is igyekezett távol tartani a logikát, ragaszkodott alapozó jellegének 

megtartásához, amit mint instrumentum philosophiae töltött be. Scherb tehát változást hozott, 

bár ez nem volt kizárólagos jellegű, mivel az 1590-es években az akadémián ugyanezt a 

tárgyat tanította a Jénában és Strassburgban tanult Georg Glacian is, aki Melanchthon 

irányvonalát követte.
257

 

1599-től Michael Piccart vette át Altdorfban a logikaoktatást, Scherb tanítványa, 

ugyanúgy a professzor javaslatára, ahogyan később az orvosi „fakultáson” Sonert jelölte 

utódjául. Piccart viszont nem végzett egyetemet, Altdorfon kívül más intézményben nem 

tanult, ennek ellenére nagy műveltségre tett szert, amelyet tekintélyes írásbeli munkássággal 

bizonyított; legfontosabb műve, az Organonhoz írt – és végül kéziratban maradt – 

kommentárja
258

 ugyanolyan alapos és nagy jelentőségű volt az altdorfi arisztotelizmus 

történetében, mint Soner Metafizika-kommentárja. A tanítás tartalmában alapvetően Scherb 

nyomdokaiba lépett, sőt a művei tulajdonképpen mestere gondolatainak a kifejtéseként is 

                                                           
256

 MÄHRLE, i. m., 272–273. 
257

 Uo., 274–279. 
258

 Commentarius in Organon Aristotelis, Universitätsbibliothek Erlangen, Ms. 710. 



120 
 

értelmezhetőek, illetve kiegészítik azokat. Ennek megfelelően Piccart a páduai iskola 

követőjének tekinthető, írásai lefedik az ottani logika teljes problémakörét, és bár legtöbbször 

osztja a Zabarella és társai által vallott nézeteket, kisebb részletekben eltér azoktól. A 

leglényegesebb pontot, vagyis az Organon metafizikai vonatkozásainak negligálását azonban 

Piccart is a magáévá tette, megmaradt az instrumentum philosophiae elvénél.
259

 

Soner szintén tartott logikaórákat altdorfi évei alatt, igazodva a gyakorlathoz, 

miszerint az orvosprofesszorok más tudományterületeken is végeztek oktatási tevékenységet, 

ami a legtöbbször privát előadásokat jelentett. Sajnos kevés forrás maradt fenn, amiből a 

nézeteire következtetni lehet. Közülük az első a saját műve, amelyet Johann Paul Felwinger 

adott ki Altdorfban, 1651-ben: In librum commentatio 

sive in commodum logicae studiosis. Mint a címe is mutatja, az írás a 

Hermeneutika, vagyis a nyelv értelmezésével és a kijelentések egymás közti viszonyaival 

foglalkozó Organon-darab bemutatása. A második és a harmadik forrás csak közvetett: két 

altdorfi hallgató 1612-es logikai előadásának kéziratai, amelyekből főleg Soner tanítási 

módszereire vonatkozóan lehet következtetéseket levonni.
260

 

Amennyire ezekből a művekből megállapítható, nagyjából Scherb tanítását követte 

Soner is, ami a logika tudományok között elfoglalt helyét, retorika- és metafizikamentességét, 

valamint az Organon exoterikus és akroamatikus részre való felosztását illette. A tanításban – 

akárcsak Piccart – az eredeti szövegek szoros interpretálására helyezte a hangsúlyt, 

olyannyira, hogy Ferwinger jogosan titulálta a művét parafrázisnak. Abban a tekintetben 

viszont nemcsak Scherbtől és Piccarttól, hanem a kortárs szerzők többségétől is eltért, hogy 

éppen a Hermeneutikának szentelt külön értekezést, amellyel a 16. században alig 

foglalkoztak, nem utolsósorban azért, mert az arisztotelészi szerzőséget nem látták 

bizonyítottnak. Soner ellenben határozottan kiállt az eredetiség mellett, továbbá az Organon 

szerkezetén belül is meghatározott helyet tulajdonított a hermeneutikának, mégpedig a két 

Analitika előtt, amelyekhez szerinte egyfajta bevezetésként szolgált.
261

 

Kitűnik az eddigiekből, hogy Soner ezzel a beszéddel meglehetősen sajátos 

szemszögből közelítette meg az arisztotelészi logikát, hiszen a teológiában uralkodó anti-

arisztoteliánus „korhangulat” inkább annak a hittudománytól való távolságát igyekezett 

kihangsúlyozni. Az a tény pedig, hogy a logika segítségével létrehozott, metafizikai értelmű 

                                                           
259

 Mährle, i. m., 279– 281.  
260

 Sebastian HAINLIN: Commentarii in universam Aristotelis Organon (Universitätsbibliothek Erlangen, Ms. 

711); Johann Georg FABRICIUS: Praelectiones organicae 1612 horis subcisivis (Universitätsbibliothek Erlangen, 

Ms.712). 
261

 MÄHRLE, i. m., 281-283. 



121 
 

(így a hittudományra vonatkoztatható) absztrakciókat ő maga is elhatárolta az Organontól, 

elvágta a legkézenfekvőbb kapcsolódási pontot. A fentiekből következően tehát két dologra 

gondolhatott, amikor az Organon teológiai szükségességét akarta bebizonyítani: egyrészt arra, 

hogy a különböző teológiai kérdések megoldásához a logika módszerei gyakran közvetlenül 

is a kulcsot jelentik, nem csupán előfeltételül szolgálnak a megértésükhöz. Másrészt arra 

akarta felhívni a figyelmet, hogy ezt a célt, a teológiai igazság feltárását, kizárólag magával az 

Organonnal lehet elérni, azaz az eredeti arisztotelészi szöveg beható tanulmányozásával, nem 

pedig azokkal a rövidített és egyszerűsített művekkel, amelyek közkézen forogtak a hallgatók 

körében. Sonernek így nemcsak azt a törekvést kellett tehát legyőznie, ami a teológiából 

teljesen igyekezett kizárni a stageirai filozófus gondolatait, hanem az ellenszenvet is, amit az 

eredeti, nehezen érthető és homályos megfogalmazású görög szövegek tanulmányozásának 

körülményes mivolta okozott. 

Hogy a professzor teljesen tisztában volt a helyzettel, azt rögtön a beszéd elején 

megmutatta, teljesen esélytelennek nyilvánítva bármiféle captatio benevolentiae-t, és nyíltan 

kimondva a fent említett két problémát az Organonnal kapcsolatban: „Ki hallgatna engem 

szívesen? Hiszen olyan témát választottam, amivel sokan nem értenek egyet. Azt mondják 

ugyanis, hogy semmilyen dologban nincs szükség Arisztotelész Organonjára, különösen nem 

a teológiában.”
262

 A hallgatóság többsége szerint ugyanis „elegendő a dialektika általános 

előírásait ismerni, mintsem hogy belebonyolódjanak ezekbe a túlságosan is részletes 

dolgokba.”
263

 A véleménye szerint tehát az akadémián még mindig a melanchthoni 

kompendiumok domináltak a dialektika tanításában, az arisztotelészi műveket magukat 

számos okból nem tartották szükségesnek. Ezek közül Soner – rutinos oktatóra valló módon – 

azok bonyolultságát emelte ki (subtilissimis rebus), felismervén, hogy a közkézen forgó 

melanchthoni dialektikák már csak egyszerűségük és áttekinthetőségük miatt is nagy vonzerőt 

gyakorolnak a diákságra, így az ő feladata annál nehezebb, mivel a tanulók természetes 

ellenállását kell leküzdenie. Éppen ezért kísérelt meg egy szintén világos és érthető parafrázist 

adni a Hermeneutikáról az In librum commentatio-ban; és éppen ezért a 

jelen beszédben is gondosan sorra vesz minden, az Organonnal és szerzőjével szemben 

felhozott indokot és megcáfolja azokat, majd pozitív argumentációra vált, többféle 

szempontból és módszerrel igazolva használatuk célszerűségét. 

                                                           
262

 92v: Quis me libenter audiat? Siquidem talem materiam suscepi, cui multi non assentiuntur. Dicunt enim 

nullis in rebus opus esse Organo Aristotelis et praesertim in Theologia. 
263

 Uo.: Satis sit vulgaria praecepta dialectices nosse, quam sese intricare illis subtilissimis rebus. 



122 
 

Az ellenérvek megcáfolása a beszéd elején és végén található, amivel Soner egyfajta 

keretbe foglalja a művet. A legfontosabbnak azt a vádat tartja, miszerint Arisztotelész pogány 

volt, nem részesülhetett semmiféle kinyilatkoztatásban, így bármennyire is éleselméjűnek 

bizonyult a világra vonatkozó dolgokban, a teológiához semmi köze nem lehet. 

Nyilvánvalóan Luther fent idézett gondolataira reagál ezzel, de a keresztény hit „pogány” 

befolyástól való megtisztítása Melanchthonnak is egyik fő célja volt: “Bizony én is 

szükségesnek ítélem, hogy a tudomány két fajtáját és a köztük lévő távolságot 

meghatározzuk, biztos területre vonatkozóan írjuk le őket, a határaikat pedig kijelöljük (ahogy 

a jogtudósok mondják), nehogy a keresztény tudomány felségterületére ismét bejuthasson a 

filozófia.” – írta.
264

 Soner erre azt feleli, hogy nem egy gondolat kitalálójának a személyét és 

a hátterét kell figyelembe venni, hanem magának az elképzelésnek az igazságát, hiszen végső 

soron mindennek Isten a forrása, aki “a világ pogány bölcseinek is megadta az ismeretszerzés 

képességét.”
265

 Arisztotelész is az Istentől kapott gondolkodó elméjét használta az Organon 

megírásakor, semmi kivetnivaló nincs hát abban, ha azt az Istenre vonatkozó tudományban 

alkalmazzuk. Az apostolok persze az ilyen művek tanulmányozása nélkül is eljutottak az 

isteni igazságok felismeréséhez, de ők valóban közvetlen kinyilatkoztatást kaptak a 

Szentlélektől, így nem volt szükségük semmi egyébre. „Véssétek hát szívetekbe: Ne törjétek 

fejeteket, hogyan védekezzetek. Olyan ékesszólást és bölcsességet adok nektek, hogy egyetlen 

ellenfeletek sem tud ellenállni vagy ellentmondani nektek” – idézi Soner az evangéliumot.
266

 

A későbbi korokban élő egyszerű teológusoknak azonban nem állnak a rendelkezésükre ilyen 

lehetőségek, így kénytelenek a közvetett utat, vagyis a saját és mások emberi bölcsességét 

használni, amely tökéletességben ugyan nem érhet az előző módszer nyomába, de eredetét 

tekintve nincs benne kivetnivaló vagy tilalmas. 

 Éppen az előbbi evangéliumi gondolatra épül a beszéd érvelésének következő pontja, 

amely már nem az Organon teológiai „illetékességét” megkérdőjelező ellenvetésekre reagál, 

hanem annak hasznát bizonyítja egy olyan területen, amely a reformáció korában különösen 

nagy fontosságú volt. A hitvitákról van szó, amelyeket a lutheránusok részben a többi 

protestáns felekezettel, részben a katolikusokkal folytattak. Ahogy a felek teológiai rendszere 

egyre kidolgozottabbá, összetettebbé vált, úgy finomodott és fejlődött érveléstechnikájuk is, 

amely ugyanolyan súllyal esett latba, mint maguk az előadott hitelvek. Akadtak olyan 

                                                           
264

 Philipp MELANCHTHON, Declamatio de dialectica = Corpus Reformatorum (CR) 11, szerk. Karl Gottlieb 

BRETSCHNEIDER, Halle, 1843, 159–163, ott 162.: Ego vero etiam necessarium esse iudico, ostendere utrumque 

doctrinae genus et intervalla certa regione describere, et fines eorum regere, ut jureconsulti loquuntur, ne possit 

iterum in Christianae doctrinae possessionem Philosophia irrumpere” 
265

 94v: Ethnicis et sapientibus huius seculi tribuit facultatem inveniendi. 
266

 Lk 21,14-15. 



123 
 

vitairatok is, amelyek kizárólag a másik argumentációjával foglalkoztak; márpedig ebből a 

szempontból az arisztotelészi logika jelentőségét általánosan elismerték. Soner az Organon 

által biztosított ordo és methodus szerepét emeli ki, amelyek megakadályozzák, hogy az 

ellenfelek szofistákhoz illő csűrés-csavarással lehetetlenítsenek el valakit.
267

 Aktuális 

példaként a jezsuita Roberto Bellarminót (a katolikus egyházban Bellarmin Szent Róbert, 

1542-1621) említi, aki valóban az ellenreformáció egyik legnagyobb hatású alakja volt, s a 

beszédben szereplő „eretnekellenes” Disputationes-e számos kiadásban látott napvilágot a 16-

17. század fordulóján.
268

 A jezsuita teológus műveltségét, irodalmi és hittudományi kvalitásait 

bizonyítja, hogy 1931-ben az egyháztanítók sorába emelte a pápa: a vele és a hozzá 

hasonlókkal való szembeszállás tehát ugyanilyen alapos ismereteket követelt meg. 

 Már a szorosabb értelemben vett teológia területére tér át Soner, amikor az Ágostai 

Hitvallással kapcsolatos vitákat említi, közelebbről Melanchthon 1530-ban elkészített 

Apologia-ját, amely a katolikusok által írt Confutatio-ra adott válasz volt.
269

 Itt éppen az 

ellenfelek tudatlanságára helyezi a hangsúlyt, akik olyan lényeges teológiai fogalmak pontos 

definiálását sem tudták végrehajtani, mint a hit (fides) vagy az igazságosság (justitia): ehhez 

ugyanis nélkülözhetetlen volt az arisztotelészi logika elsajátítása, melynek híján nem tudták 

szabatosan megfogalmazni, miről is beszélnek voltaképpen, és így képtelenek voltak 

érdemben felelni a reformátorok tételeire. Valószínűleg széles körben ismert dologra 

hivatkozott ezzel az altdorfi professzor, ugyanis az esetről fennmaradt az a sokáig tényként 

kezelt történet, miszerint maga Károly császár, aki a Confutatio-t megrendelte, az első olvasás 

után összegyűrte és eldobta azt, látván zavaros és hasznavehetetlen gondolatmenetét.
270

 Itt 

tehát már nemcsak a teológiai tételek megformálásáról és meggyőző előadásáról, hanem a 

tartalmáról is szó van, amelynek megértése Soner szerint szintén nem nélkülözheti az 

Organon által nyújtott ismereteket. 

 A reformáció kori hitviták egy másik fontos kérdéssel, az eredendő bűn 

problematikájával kapcsolatban is említi a beszéd az Organon hasznosságát, ezúttal nem a 

                                                           
267

 93r: Logica Aristotelica… scientias munivit, easque ordine et methodo haud secus atque Orci galea tectas ab 

imperitorum ac sophistarum iaculis defendit. 
268

 Teljes címe Disputationes de controversiis Christianae fidei adversus hujus temporis haereticos; a 

háromkötetes munka első kiadásának ideje 1581, 1582 és 1593. A mű fő célja a pápai primátus igazolása és 

védelme, ennek köszönhetően vívta ki a protestáns felekezetek erős ellenszenvét. Bellarmin Szent Róbertről 

bővebben ld. James BRODRICK, Life and work of Robert Francis Bellarmine, London, 1928. 
269

 A Confessio Augustana 1530. jún. 25-én került felolvasásra a birodalmi gyűlésen, a katolikus teológusokból 

álló bizottság által készített Confutatio aug. 3-án, míg az Apologiát szept. 22-én tervezték átnyújtani a 

császárnak, aki azonban ezt már visszautasította. 
270

 Az anekdota hosszú ideig tartó elfogadottságára bizonyíték pl. Pallas Nagy Lexikona 1, szerk. GERŐ Lajos, 

BOKOR József, Budapest, 1893, „Ágost” szócikk (163–166). Valójában a császár csak az első változatot küldte 

vissza átdolgozásra, nem annyira pontatlan és tudománytalan fogalmazása, mint inkább éles hangneme miatt, 

ugyanis ekkor még megegyezésre törekedett a két fél között. 



124 
 

„pápisták,” hanem a „régi és új manicheusok” elleni harcban. Soner ezzel megjelöléssel 

valószínűleg egy konkrét személyre, név szerint Matthias Flaciusra célzott, egy isztriai 

származású teológusra, aki a lutheránus felekezet talán legkalandosabb életű teoretikusa volt. 

Bár fiatalabb korában jó kapcsolatot ápolt Melanchthonnal és Lutherrel, akiknek a jóvoltából 

katedrához jutott Wittenbergben, radikális nézetei miatt végül el kellett hagynia a várost, hogy 

aztán szinte a teljes Német Birodalmat bejárva próbáljon olyan közösséget találni, amely 

befogadja – sikertelenül. Nézetei ugyanis valóban szélsőségesek voltak a lutheri irányzathoz 

képest, inkább a Zwingli és Kálvin által kidolgozott kegyelemtan legnegatívabb 

megállapításaival mutattak rokon vonásokat: az emberi természetet a bűnbeeséstől kezdve 

végletesen, lényegénél fogva romlottnak tartotta, és olyannyira képtelennek a jóra, hogy az 

gyakorlatilag kizárta a szabad akaratot.
271

 Könnyen érthető tehát, hogy őt és követőit – a 

„flaciánus” mellett – miért az ókori manicheusok után nevezték el, hiszen az az irányzat 

szintén erőteljesen dualisztikus szemlélettel és pesszimista antropológiával rendelkezett. A 

„hivatalos” lutheránus egyház természetesen sohasem fogadta el Flacius tanítását: a Soner 

által említett „orthodoxorum consensus” minden bizonnyal az 1577-ben íródott hitvallásra, a 

Formula Concordiae-ra utal, amely – szándéka szerint – Luther összes követője nevében 

fektette le az általuk vallott hitelvek alapjait, és egyértelműen elhatárolódott a „manicheista” 

tanoktól. A beszéd tárgyának szempontjából azonban nem is feltétlenül az ellenfelek 

személye a lényeg, hanem az, hogy Soner a kérdés megoldásának kulcsát az arisztotelészi 

kategóriák használatában véli felfedezni, és nem is alaptalanul. A Formula Concordiae 

vonatkozó része ugyanis így hangzik: “Gondosan figyelni kell a természet szó különféle 

jelentéseire is, mert a manicheusok az ugyanúgy hangzó szavakkal visszaélvén elleplezik a 

tévedéseiket, és sok egyszerű embert félrevezetnek. A legtöbbször ugyanis a természet szó az 

ember lényegét jelenti, mint amikor azt mondjuk, hogy Isten teremtette az emberi természetet. 

Néha viszont a természet szó egy adott dolog jellegét, helyzetét, hiányos voltát vagy 

valamilyen hibáját jelenti, ami a természetéhez hozzátartozik és bele van foglalva, mint 

amikor azt mondjuk, hogy a kígyó természete a marás, vagy hogy az ember természete a 

bűnök elkövetése és a bűn. Ebben az utóbbi jelentésben a természet szó nem az ember 

lényegét jelenti, hanem valamit, ami a természetéhez vagy lényegéhez hozzátapad.”
272

 A rész 

                                                           
271

 Matthias Flaciusról bővebben ld. Oliver K. OLSON, Matthias Flacius and the Survival of Luther’s Reform, 

Wiesbaden, 2002. 
272

 Formula Concordiae, I. (De peccato originale), Negativa, XII.: Est etiam diligenter observanda varia 

significatio vocabuli naturae, cuius aequivocatione Manichaei abutentes errorem suum occultant, multosque 

simplices homines in errorem inducunt. Quandoque enim natura ipsam hominis substantiam significat, ut cum 

dicimus: Deus humanam naturam creavit. Interdum vero per vocabulum naturae intelligitur ingenium, conditio, 

defectus aut vitium alicuius rei, in ipsa natura insitum et inhaerens, ut cum dicimus: Serpentis natura est icere; 



125 
 

egyértelműen az arisztotelészi ekvivok fogalmakra (ὁμωνυμία), illetve a substantia-accidens 

megkülönböztetésre építi az  érvelést. Az altdorfi professzor tehát itt egy széles körben ismert 

és jelentős hitvitát használt fel arra, hogy rávilágítson: a teológia lényegét érintő kérdésekben 

is nélkülözhetetlen az arisztotelészi logika; áthágja a Melanchthon által húzott határokat, és 

„behatol” a hittudomány területére. 

 Soner egy másik típusú érvrendszerrel is próbálkozik. Bármennyire hangsúlyozta 

korábban, külön beszédet szentelve a témának, hogy az igazság kiderítése során csakis az 

adott gondolatot szabad vizsgálat alá venni, az azt kitaláló személyt pedig nem, mégis el 

kellett fogadnia, hogy bizonyos autoritások említése jócskán megnövelheti hallgatói 

szemében a felvetése hitelességét. Elsősorban persze a felekezet két alapítójára, Lutherre és 

Melanchthonra volt érdemes hivatkoznia, bár – mint fentebb láttuk – ez korántsem ígérkezett 

könnyű feladatnak, különösen az előbbi esetében, aki a legerőteljesebb kifejezések 

használatától sem riadt vissza Arisztotelész elítélése során. Mindazonáltal elsősorban az 

arisztotelészi metafizikát, az etikát és a De anima-t támadta, míg a logikát – bár késő 

skolasztikus értelmezésben elvetendőnek tartotta – valamilyen szinten hajlandó volt megtűrni 

az általa készített egyetemi tantervben.
273

 Soner tehát, ha nehezen is, de tudott találni néhány 

helyet, ahol a reformátort kapcsolatba hozhatta Arisztotelésszel. Ilyen volt például a Teremtés 

könyvéhez írott kommentárjának XVII-XVIII. fejezete, ahol a „pápisták” tekervényes, 

retorikai gondolatvezetése helyett a pontos, lényegre törő érveket dicséri, melyeknél a 

kulcsszavak: distinguere posse, recte definire és dividere.
274

 Soner ebből kiindulva bizonyítja 

rá Lutherre az Organon ismeretét és használatát, mivel az idézett kifejezések abban is 

alapvető szerepet játszanak: a pontos elemzés, a fogalmak megfelelő azonosítása és 

elkülönítése által lehet csak rendszert kialakítani, ami a tudományos gondolkodás alapja. 

Hasonló módon hivatkozik a Galata-levélhez írt kommentár V. fejezetére, ahol a szerző más 

szavakkal, de pontosan követi a Második Analitika 12. fejezetének megállapításait: „a 

dialektikának és az analitikának… nem szabad tűrnie a stílusalakzatokat, szinekdokhékat és 

hüperbolákat.”
275

 Luther közvetlenül ugyan sehol sem hivatkozik Arisztotelészre, de az 

                                                                                                                                                                                     
hominis natura est peccare et peccatum. Et in hac posteriore significatione vocabulum naturae non ipsam 

hominis substantiam, sed aliquid, quod in natura aut substantia fixum inhaeret, denotat. 
273

 Vö. LEINSLE, i. m., 236-7. 
274

 93r: Doctoris et Dialectici est primum recte definire et dividere.  Caeteri qui non distinguunt inter argumenta 

et materias a quibus disputatione digni sunt, odio. Vö. Martin LUTHER, Enarrationes in Genesin XX–XXIII = D. 

Martini Lutheri Exegetica opera Latina 5, szerk. Christoph S. Th. ELSPERGER, Erlangen, 1830, 271 (XXII). 93v: 

[Lutherus] inquit: sapientiam sapientiarum esse recte distinguere posse inter legem et Evangelium, et bonum in 

hac parte dialecticum esse. Vö. Martin LUTHER, Enarrationes in Genesin XVI–XIX = D. Martini Lutheri 

Exegetica opera Latina 4, szerk. Christoph S. Th. ELSPERGER, Erlangen, 1829, 106 (XVII). 
275

 93r: dialectica et analytica… non debet pati figuras, synecdoches et hyperbolas. Vö. Martin LUTHER, 

Commentarium in Epistolam S. Pauli ad Galatas (II), Erlangen, 1844, 325 (V. cap.). 



126 
 

idézett részek valóban meggyőzőek lehettek a hallgatók számára, noha kérdéses, hogy 

egyeztek-e a wittenbergi reformátor szándékával. Hiszen, bár utóbb olyannyira elmarasztalta, 

azért ő is a késő középkori skolasztika rendszerében tanult teológiát, amelynek 

elválaszthatatlan részét képezte Arisztotelész (különösen a propedeutikában, ahová a fenti 

szövegek tartoznak), és attól elszakadni aligha volt képes teljes mértékben; bármennyire 

szerette volna elkerülni, a görög filozófus logikai tanításának néhány eleme, mondhatni tudat 

alatt, mégis beszivároghatott az írásaiba. De ha az idézetek nem is egy lutheri arisztotelizmust 

tükröznek, arra azért helyesen mutat rá Soner, hogy – nem ugyan elismerés, de – elfogadás 

szerepel Luther munkásságában az Organon iránt. 

Már sokkal könnyebb volt a helyzet a másik tekintéllyel, Melanchthonnal, hiszen a 

praeceptor Germaniae sohasem viszonyult negatívan az arisztotelészi filozófia egészéhez, az 

általa kidolgozott logikát pedig – mint fentebb láttuk – nélkülözhetetlennek tartotta a 

teológiához, ha nem is eredeti formájában akarta átadni a hallgatóknak. Nem volt tehát nehéz 

olyan szöveget idézni tőle, amely illeszkedik a beszéd céljához – illetve nem lett volna nehéz, 

mivel az első helyen Soner meglepő módon másvalakinek a szavaira hivatkozik Melanchthon 

neve alatt: „az arisztotelészi filozófiának igazi, romlatlan és teljes volt a dialektikája, és ebben 

a dicsőségben kétségtelenül felülmúlt minden más iskolát.”
276

 Ezt valójában nem a német 

humanista, hanem Rudolphus Hospinianus (Rudolf Wirth, 1547-1626), egy kortárs svájci 

teológus írta, aki ugyan reformátor volt, de élete során egyre inkább eltávolodott a lutheránus 

irányvonaltól, és határozottan állást foglalt például a Formula Concordiae-val szemben.
277

 

Hogy miért került mégis ő a beszédbe, arra nehéz egyértelmű választ találni, bár igazából 

semmi különösebb indoka nincs, hogy ne a legkézenfekvőbb megoldást tekintsük a 

valósághoz legközelebb állónak: az altdorfi professzor egyszerűen összekeverhette a két 

szerzőt. Először is, Hospinianus Arisztotelészre tett megállapítása meglehetősen általánosan 

fogalmaz, nélkülöz minden komolyabb teológiai felhangot, és szellemiségében olyannyira 

hasonlít Melanchthonéhoz, hogy a konkrét művek ismerete nélkül bárki hitelt adna az utóbbi 

szerzőségének. Ráadásul az idézett szöveg egy Quaestio theologica et philosophica című 

könyv részeként jelent meg 1586-ban, amely nem elsősorban Arisztotelészről szóló munka, 

hanem a lélek eredetével kapcsolatos akadémiai disputációk és beszédek válogatott 

gyűjteménye. Sajtó alá rendezője egy bizonyos Jacobus Colerus (1537-1612) volt, aki egész 

                                                           
276

 93v: dialecticam habuit [philosophia] Aristotelica veram, incorruptam et integram qua laude haud dubie 

omnibus aliis sectis antecellit. 
277

 Hospinianusról ld. Reinhard BODENMANN, Cosa pensare dei cattolici? Ricerca sugli scritti del protestante 

Rudolf Wirth (1547-1626) = Storia religiosa della Svizzera, szerk. Fernando CITTERIO, Luciano VACCARO, 

Milánó, 1996, 165-191. 



127 
 

életében a lutheranizmus lelkes követőjének számított, többek között éppen a „manicheus” 

Flaciusszal folytatott emlékezetes vitát.
278

 A könyv nagyobbik részét az ő értekezése teszi ki, 

de a végére beillesztette Hospinianus két rövidebb, ifjúkori beszédét is, amelyek közül az első 

tartalmazza a Soner által idézett mondatot.
279

 Ezek szerint a svájci teológusnak a lutheri 

irányzattól való eltávolodása a beszédek elhangzásakor még nem történt meg, vagy legalábbis 

a témát illetően nem volt releváns.  Elképzelhető, hogy Sonernek Altdorfban sokszor kezébe 

került az ismert és egyértelműen orthodox lutheránus Colerustól származó, mintegy húsz 

évvel korábban megjelent könyv, és mint elkötelezett arisztoteliánus, megjegyezte, esetleg 

feljegyezte magának Hospinianus dicsérő szavait. Előbbi esetben, pusztán az emlékezetére 

támaszkodva könnyen összekeverhette a szerzőséget, hiszen a megállapításnak nincs 

semmilyen egyedi jellemzője, de az írásbeli anyaggyűjtés során is előfordulhatott efféle 

tévedés, mint azt a középkori és koraújkori florilegiumok számtalan hibája bizonyítja. 

Mindenesetre a tévesztése révén akaratlanul is rávilágított arra, hogy az arisztotelészi 

dialektika és logika több lutheránus iskola és gondolkodó számára alapvető jelentőségű 

maradt. 

A második felhozott Melanchthon-idézet már valóban a német humanista egyik 

levelében szerepel, amelyet 1547-ben írt barátjának és reformátortársának, az éppen 

Lipcsében tartózkodó Joachim Camerariusnak: “Én – mondta – az igazi, romlatlan, eredeti 

dialektikát hirdetem, amelyet Arisztotelésztől és nem a tudatlan értelmezőitől kapunk meg. 

Határozottan állítom, hogy ez nemcsak a fórumon és a bíróságon, hanem a filozófiában, sőt az 

Egyházban is nagyon hasznos.”
280

 Bár a szöveg teljes mértékben alátámasztja Soner 

álláspontját, érdekes módon önellentmondást jelent, mivel az eredeti és teljes Organon 

(teológiai) használata mellett tör lándzsát, elvetve az értelmező kommentárokat és 

összefoglalásokat, pedig tudjuk, hogy maga Melanchthon is alkotott ilyeneket, hogy aztán 

ezek a művek terjedjenek el a német egyetemeken, kiszorítva Arisztotelész munkáit. 

Figyelembe kell azonban venni, hogy ő éppen azért írta meg a saját kompendiumait, mert – 

mint ebben a levélben is említi – nem volt elégedett a korábbi Arisztotelész-értelmezőkkel, 

                                                           
278

 Ld. Gregorius LANGEMACK (szerk.), Historia disputationis seu potius colloquii inter Jacobum Colerum et 

Matthiam Flacium Illyricum de peccato originis, habiti in arce Langenau d. XII. Maji 1574", Berlin, 1584. 
279

 Rudolphus HOSPINIANUS, Oratio in genere didascalico, in qua, an sit anima in toto, et in qualibet eius parte 

tota, docetur = Quaestio theologica et philosophica… ex veterum & recentium scriptis, quam diligentissime 

collecta a Ioanne Iacobo Colero Tigurino. auctore Rodolpho Hospiniano Tigurino, szerk. Johann Jacob COLER, 

Zürich, 1586, 30r-33v, ott 30v. 
280

 Ep. 3992 = Corpus Reformatorum 6, szerk. Karl Gottlieb BRETSCHNEIDER, Halle, 1839, 653–658, ott 655.: 

Ego, inquit, veram, incorruptam, nativam dialecticam qualem et ab Aristotele et non insulsis interpretibus 

accepimus praedico. Hanc affirmo non modo in foro aut judiciis aut etiam in philosophia, sed etiam in Ecclesia 

valde utilem esse. Vö. 93v. 



128 
 

akik közül Boëthiust és Aphrodisziaszi Alexandroszt emeli ki. Ezenkívül a munkássága nem 

merült ki a kompendiumok írásában, hanem gondos szerkesztői munkával sajtó alá rendezte a 

stageirai filozófus számos művét, egyértelművé téve, hogy nemcsak szükségesnek tartja az 

eredeti szövegek tanulmányozását, de azt a gyakorlatban is elő kívánja segíteni. Az 

összefoglalásai tehát ebből a szempontból is propedeutikai jellegűek lettek volna, a teológiai 

haszontól függetlenül motiválva és előkészítve az olvasókat a görög művek 

tanulmányozására, de ez a célja végül nem valósult meg. Az arisztotelészi szövegek száraz, 

nehezen érthető fogalmazása mellett talán azért alakult így a helyzet, mert Melanchthon 

személyes tekintélye és írásainak valóban kiváló minősége sokak szemében nélkülözhetőnek 

tüntette fel a további tájékozódást. Soner, mint a beszéd elején utal rá, tisztában volt az efféle 

hozzáállással, és valószínűleg azért választotta a fenti idézetet, hogy megcáfolja ezt a 

Melanchthonra hivatkozó, de valójában az eredeti szándékával szembe menő gyakorlatot. 

Az altdorfi professzor legfontosabb érve természetesen a felvetett tételének gyakorlati 

bizonyítása volt, tehát az, ha nem a hitvitákban való argumentáció nehézségeire vagy az 

általánosan elfogadott tekintélyszemélyek megállapításaira hivatkozik, hanem bizonyos 

teológiai problémák esetén kimutatja, hogy az arisztotelészi logika segítségével lehet őket 

megoldani – akár úgy is fogalmazhatunk, hogy magát a Szentírást használja fel 

tekintélyszemélyként. És valóban, a beszéd jelentős részét éppen ennek a célnak szenteli. 

Először a következtetési módszerek (modus coniunctionum hypotheticarum) két fajtáját 

említi, amelyeket egy teológusnak mindenképpen ismernie kell, hogy az igazat a hamistól 

elválassza. Az említett felosztás a reformáció során alakult ki: megkülönbözteti a ὑπόθεσις 

κατασκευαστική-t és a ὑπόθεσις ἁνασκευαστική-t.
281

 Az előbbi a helyes ismeretekre való 

eljutást célozza, és egyfajta előkészítő, pedagógiai jelleggel bír: eszerint az értelem, ha 

rendelkezik egy – bár homályos – veleszületett istenismerettel, de legfőképp ha felismeri a 

tudatban az isteni törvényt, akkor végül elvezethet az Evangéliumhoz.
282

 Ez tehát az értelem 

megfelelő, a teológiában hasznos alkalmazása, amelyet Soner a beszédben Luther 

felfogásával is azonosít, hiszen a hit és az isteni kinyilatkoztatás szerepének hangsúlyozása 

valóban központi helyet foglalt el a reformátor tanításában. A másik módszer nem a saját 

tanítás helyes kifejtésére, hanem az ellenfelek érveinek a megcáfolására koncentrál; a 

                                                           
281

 93v: Excellentes etiam Theologi duos modos conjunctionum hypotheticarum excogitarunt ducentes ad in 

commodum. Unus est eorum qui habent ὑπόθεσιν κατασκευαστικήν, qui Luthero est communis. Alter est qui 

habent ὑπόθεσιν ἁνασκευαστικήν, cuius exempla epistolae Paulicanae passim nobis suppeditant. 
282

 Theodore HAERING, The Christian Faith – The System of Dogmatics (ford. John DICKIE, George FERRIES), 

London – New York – Toronto, 1913. 107. Figyelemreméltó, hogy Soner lengyelországi hitsorsosai pontosan ezt 

a módszert vetették el neki írt levelükben: in quo enim non invenietur Christi Spiritus, ad immortalitatem nulla 

ratione perveniet, etiamsi maxime animam esse immortalem sciverit, crediderit (2r). 



129 
 

korinthosziakhoz írt első levélből hoz erre példát Soner, ahol Pál apostol logikai 

következtetéssel leplezi le a tévtanítók helytelen állításait. A két érvelési módszert az altdorfi 

professzor arisztotelészi elvekből vezeti le: felismerésük és használatuk lényege az, amit az 

Organon korabeli interpretátorai modorum et modificatarum enuntiationum vim cognoscere 

kifejezéssel illettek.
283

 Soner tehát lényegében az argumentáció rendszerbe foglalásának 

fontosságáról beszél, vagyis ugyanazt mondja, mint korábban a hitvitáknál, de most nem a 

többi felekezet képviselőinek, hanem a bibliai szövegek struktúrájának, illetve a tanításukat 

kifejtő teológusok érveinek vonatkozásában. 

Még fontosabb azonban a szillogizmusok és a különféle válfajaik (kategorikus, 

hipotetikus, diszjunktív, lehetetlenségre vezető stb.) ismerete. Ez, vagyis a logika egy jól 

körülhatárolt területének teljes feltérképezése és elemzése, Arisztotelész egész 

munkásságának egyik legnagyobb vívmánya, így érthető, hogy Soner nem győzi 

hangsúlyozni a jelentőségét. Konkrét példák egész sorát hozza fel a Bibliából, hogy igazolja 

az állítását, miszerint az arisztotelészi szillogizmusok alapvető részét képezik a Szentírás 

gondolatmeneteinek, így azok ismerete nélkülözhetetlen a legfontosabb hittételek 

megértéséhez. Elsőként egy diszjunktív szillogizmust hoz fel, mégpedig a lutheránus teológia 

egyik legfontosabb kérdésében, a megigazulást illetően. Így foglalja ugyanis össze Pál apostol 

Rómaiakhoz írt levelének 1-3. versét: “Vagy a törvény cselekedeteiből, vagy a hit által 

igazulunk meg. De nem a törvény cselekedeteiből, tehát a hit által.“
284

 Soner példája valóban 

megfelel a diszjunktív szillogizmusok feltételeinek, bár a gondolatot ismét egy nem-

lutheránus teológustól vette át, név szerint a kálvinistává lett Johann Piscatortól (1546-1625), 

az első német református Biblia szerzőjétől, aki a beszéd elhangzása idején Herbornban volt 

professzor. Ő az Újszövetség összes könyvét logikai elemzésnek vetette alá, amelyek 

megjelentek külön-külön (Analysis logica címen) és egyetlen kötetbe szerkesztve is, több 

kiadásban a 17. század folyamán, ami egyértelműen mutatja népszerűségüket.
285

 A herborni 

teológus célja és munkamódszere tehát teljesen megfelelt a jelen beszéd szándékának: 

pontosan azt hajtotta végre, aminek fontosságára Soner a beszédben igyekezett felhívni a 

figyelmet; így nem csoda, hogy felekezeti különbségektől eltekintve forrásként használta az 

általa alkalmazott példákhoz, természetesen csak azokat a részeket véve át tőle, amelyek nem 

sértették a lutheránus felfogást. 

                                                           
283

 Ld. pl. Vicente Justiniano ANTIST, Commentaria in universam Logicam, Velence, 1582, 147; Didacus 

MASIUS, Commentariorum in Porphyrium et in universam Aristotelis Logicam (Tomus II.), Köln, 1617, 93.; 

Rudolph GOCLENIUS, Problematum rhetoricorum centuria, Frankfurt, 1596, 74. 
284

 94r: Aut operibus legis aut per fidem justificamur. Sed non operibus legis, ergo per fidem. 
285

 Vö. Johann PISCATOR, Analysis logica Epistolae Pauli ad Romanos, Herborn, 1601, Praefatio. 



130 
 

Ezt követően az altdorfi professzor a szillogizmusok egy másik fajtájára tér át, 

amelyek rögtön az Első Analitika I. könyvének 4. fejezetében szerepelnek, ahol Arisztotelész 

igazából elkezdi tárgyalni a szillogizmusokat: a κατὰ παντός és καθόλου kifejezésekkel leírt 

vonatkozásokra hoz példákat, amelyek – állítása szerint – a leggyakrabban fordulnak elő a 

Bibliában. Ezek tulajdonképpen annak megkülönböztetésében játszanak szerepet, hogy egy 

típusról vagy egy konkrét egyedről van-e szó, így ezek segítségével lehet értelmezni az olyan 

kijelentéseket, mint hogy „minden ember nélkülözi Isten dicsőségét,”
286

 vagy hogy „minden 

ember hitetlen,”
287

 amelyek külön vizsgálat nélkül legalábbis furcsának tűnnének azok 

számára, akik hívőnek tartják magukat. Itt Soner – amennyire a rövid megjegyzésből meg 

lehet állapítani – szintén egy ismert teológus munkájára támaszkodott: Lucas Lossius (1508-

82) wittenbergi professzor, Luther és Melanchthon tanítványa egyik művében hasonló módon 

elemzi a fenti bibliai szöveghelyeket.
288

 

Végül, magát a teológiát mint tudományt is arisztotelészi alapon magyarázza el Soner, 

mikor a Második Analitikában leírtakból kiindulva
289

 abban véli felfedezni a hittudomány 

lényegét, hogy a Bibliában leírtak puszta ténye mellett (τὸ ὅτι) azok összefüggéseit és okait  

vizsgálja (τοῦ διότι), ekként válván igazi, magasabb rendű scientiává. Ennek logikus 

végkövetkeztetése viszont az, hogy az első teológusok voltaképpen a próféták és az apostolok 

voltak, hiszen nem másból állt a feladatuk, mint hogy a Bibliában leírt eseményeket, 

cselekedeteket és szavakat értelmezzék, feltárva az összefüggéseket és az okaikat, illetve hogy 

mindezt érthető módon elmagyarázzák a többi embernek.
290

 Sőt, Soner magát Krisztust is 

beleilleszti a képbe, akinek a tevékenysége (az általa végrehajtott csodák) τοῦ ὅτι jellegű 

bizonyítása volt annak, hogy Ő a Messiás.
291

 Összességében nézve tehát abban csúcsosodik ki 

a beszéd, hogy Krisztus, az apostolok és a próféták voltak a legfőbb arisztoteliánusok! 

Természetesen a professzor enyhébb formában teszi ezt a megállapítást, és nem feltételezi 

róluk a filozófia tárgyszerű ismeretét, viszont ragaszkodik hozzá, hogy például Pál apostol 

„ἐπιστημονικῶς egit,” noha tudása forrásaként a Szentlelket jelöli meg, a fent már idézett 

lukácsi helyre hivatkozva.
292

 

                                                           
286

 Vö. Róm 3,22-23. 
287

 Vö. Róm 3,4. 
288

 Lucas LOSSIUS, Annotationes Scholasticae in Novum Testamentum V., Frakfurt, 1562. 130. 
289

 Vö I. 13 (78a 21, 78b 32-33). 
290

 94r: Ad hanc docendi rationem praeiverunt nobis ipsi prophetae et apostoli, qui sic ut partes quasdam Sanctae 

Theologiae accuratissimo ordine tractaverunt, ita et reliqua absolvissent disposuissentque, non nostro nunc 

judicio et acumine in ordinando et definiendo, dividendo, muniendo, explicando, refutando opus esset.  
291

 Uo.: Possent multa exempla hic adferri spiritualium demonstrationum τοῦ διότι, et in primis τοῦ ὅτι quibus 

Salvator noster ostendit se esse Messiam et verum DEUM. 
292

 94v: Paulus de lege, de justificatione, sanctificatione aliisque capitibus non historice sed sane ἐπιστημονικῶς 

egit, tametsi forte non tam humana arte quam Spiritus Sancti id fecerit. Vö.  Lk 21,14-15. 



131 
 

Az elhangzottakból a hallgatóságot illetően is levonja a tanulságot Soner: bár a 

Szentlélek olyan tiszta tudást nem adott nekik, mint az apostoloknak, de az Istentől kapott 

gondolkodási képességet, és az ezzel létrehozott filozófiát eredményesen használhatják fel 

arra, hogy a nagy elődök által ki nem fejtett problémákban megoldást találjanak. Arisztotelész 

pedig, pogány mivolta ellenére, éppen a legtökéletesebb eszközt adja az Organonnal, hiszen – 

mint a fentiekből kitűnik – az abban lefektetett elvek át- meg átszövik a Biblia szövegét, így 

az ott szereplő igazságok feltárásához a stageirai filozófus logikája visz legközelebb.
293

 

Összességében ez a Soner-beszéd, rövidsége ellenére, kiválóan reprezentálja mind a 

professzor ismereteit, mind az általa képviselt filozófiát. Soner tanúságot tesz róla, hogy 

alaposan ismeri nemcsak az Organont magát, hanem az azzal kapcsolatos legfontosabb 

véleményeket is: mind az ellene felvetett érveket, mind a támogató megnyilvánulásokat, 

különös tekintettel a legismertebb kortárs gondolkodókra, még ha azok felekezetileg nem is 

tartoztak a lutheranizmushoz. A felhozott idézetekkel, melyek időben Luthertől egészen 

Johannes Piscatorig terjednek, tulajdonképpen maga az előadó illeszti be a beszédét abba a 

folyamatba, amely a reformáció kezdetére jellemző nagymértékű Arisztotelész-ellenességtől 

és a stageirai filozófus „teológiai száműzésétől” annak visszatéréséig vezet. Az Organon 

mellett való érvelés mindenesetre csak egy lépcsőnek számított a célhoz vezető úton, hiszen a 

legfontosabb vívmány az arisztotelészi metafizika tekintélyének helyreállítása volt úgy a 

protestáns egyetemeken általában, mint magánál Sonernél, akinek legjelentősebb műve 

szintén a Metafizikához írt kommentár volt. De az arisztotelészi logika szintén fontos elemét 

képezte ennek az irányvonalnak, és Soner itt két szempontból is megpróbálta felszámolni az 

Organon használatát korlátozó tényezőket. Egyrészt felhívta a figyelmet az eredeti, tehát az 

interpretátorok tevékenységének torzító hatásától mentes szöveg ismeretének a szükséges 

voltára, másrészt rámutatott, hogy az arisztotelészi logika nemcsak propedeutikus 

szempontból lehet hasznos, hanem a teológia magasabb régióiban, vagyis a kimondottan 

hittudományi jellegű kérdések megoldásában is kulcsszerepet játszhat. Soner tehát a 

beszédével egy komoly és aktuális filozófiai-teológiai vitában hallatta a szavát, kreatívan 

összeválogatott érvekkel és hivatkozásokkal támogatva az általa követett irányvonalat, és 

bizonyítva, hogy altdorfi évei alatt végig a padovai arisztotelizmus elkötelezett híve maradt. 

Ha a beszédet Soner kriptosocinianizmusa szempontjából tekintjük át, megállapítható, 

hogy kevés olyan szövegrész van, amelyik ilyesmire engedne következtetni, sőt, inkább úgy 

                                                           
293

 93v–94r: Nunc quoniam ea dona a Spiritu Sancto nobis data non sunt, utimur illorum loco ista doctrina, licet 

minime istis respondeat, eundem tamen autorem habet, et ingentem utilitatem affert ad studium τῆς ὑψιθρόνου 

ἀληθείας. 



132 
 

tűnik, hogy a professzor lutheránus mivoltát akarja hangsúlyozni. Erre utal az a számos 

idézet, amellyel a nagy reformátorra és Melanchthonra hivatkozik, illetve az „orthodoxia” 

más felekeztekkel és teológusokkal szembeni fölényének hangsúlyozása (pl. Bellarmino, az 

Apologia vagy a Formula Concordiae kapcsán). Esetleg lehet azt a kritikai szellemre 

vonatkozó megjegyzést idézni, amit az Arisztotelész pogánysága miatt felhozott ellenvetések 

cáfolására mond (vagyis hogy nem a szerző személyére, hanem csak az igazságra kell 

tekintettel lenni), de ez, bár kétségkívül jellemző a socinianizmusra, ugyanúgy levezethető a 

Sonerre ható más tényezőkből, például Taurellus filozófiájából is, ahogyan a De libertate 

philosophandi esetében láttuk. Másrészt viszont érdemes figyelembe venni két Sonerről tett 

megjegyzést. Az egyik a Historia Arcana-ban szerepel, ahol Zeltner a 17. századi altdorfi 

filozófiaprofesszornak, Johann Paul Felwingernek a levelét idézi, aki Soner Metafizika-

kommentárjának kiadására készült: „Nem kétlem, hogy sokan helyteleníteni fogják, hogy 

ennek az erősen gyanús doktornak [ti. Sonernek] a munkáit közreadom, mert aggódnak, hogy 

ebben a filozófiában kígyó lapul.”
294

 Később egyértelművé teszi, hogy az elmarasztaló 

megjegyzés bizonyos teológiai tévedésekre utal, amelyek a socinianizmussal állanak 

összefüggésben. A másik szöveg a lengyel testvérektől Sonerhez írt levélben olvasható: „Úgy 

tűnik, olyasmit tulajdonítasz Platónnak, Arisztotelésznek és a természet fényének, amit a 

Szentírás egyértelműen csak az Úr Jézus Krisztus Evangéliumának tart fenn.”
295

 Az altdorfiak 

tehát azzal vádolták Sonert, hogy túlságosan sociniánus volt Arisztotelészt illetően, a 

lengyelek pedig azzal, hogy túlságosan arisztotelészi volt a socinianizmusban. Más szavakkal, 

Soner életművét úgy is meg leheet fogalmazni, hogy számára az arisztotelizmus és a 

socinianizmus szoros egységet képezett: az igaz vallást, az isteni dolgok helyes szemléletét a 

lengyelországi antitrinitarizmus jelentette nála, de annak megfelelő értelmezéséhez és 

alátámasztásához a stageirai filozófus tanítása volt a kulcs. Alkalmasint tehát abban is 

reménykedhetett, hogy ha a hallgatóságot rábeszéli az Organon, majd általában véve az 

arisztotelészi filozófia minél alaposabb megismerésére, idővel eljutnak annak logikus 

teológiai végkifejletéig, vagyis a socinianizmushoz – persze a professzor további 

iránymutatása segítségével. 

Mindenestre a fentiek leginkább csak homályos utalások, önmagukban nem sejtetnek 

semmilyen heterodoxiát, és egyáltalán nem biztos, hogy a korabeli kriptosociniánusok – 

köztük a Soner-kör jelenlévő hallgatói – nekik szóló megjegyzésként értékelték volna beszéd 

                                                           
294

 ZELTNER, i. m., 38. 
295

 Ea Platoni, Aristoteli et luci naturae tribuere videris, quae sacrae literae non nisi Domini Jesu Christi 

Evangelio aperte tribuant (1v). 

 



133 
 

ezen részeit. Az viszont kétségtelen, hogy az idézett lengyel levélnek vannak nagyon is 

témába vágó megjegyzései: „Isten a titkait csak az övéinek fedte fel, ami igaz is, de csak 

részlegesen, tudniillik a lelki titkokat illetően; ezekhez a természet fénye kétségkívül nem 

talál utat.”
296

 Vagy később: „Hacsak valakiben nem lakik Krisztus Lelke… az hiábavalóan 

szól a halhatatlanságról; akiben ugyanis nem található meg Krisztus Lelke, semmiféle 

módszerrel nem juthat el a halhatatlanságra.”
297

 Ha finomabb modorban is, de lényegében 

ugyanazt vetették tehát Arisztotelész (és Soner) szemére, mint Luther, vagyis hogy ez a fajta 

filozófia nem fogadható el mérvadónak a teológia magasabb régióiban, hiszen a görög 

gondolkodónak semmiféle tapasztalata vagy tudása nem lehetett a keresztény Istenről. És 

Soner, mint láttuk, éppen ezeket a vádakat adja a beszéd fiktív ellenfeleinek szájába: nemcsak 

a helyi kritikusainak akart tehát felelni, hanem lengyelországi hitsorsosainak is, bizonyítani 

akarván, hogy az általa képviselt irányvonalnak van létjogosultsága a teológia minden 

területén. Azt sajnos nem tudjuk, hogy a beszéd pontosan mikor hangzott el, így nem 

jelenthető ki, hogy biztosan a levélre felelt, de valószínűleg már korábban érték kritikák 

Sonert a lengyel testvérek részéről elkötelezett arisztotelizmusa miatt, hiszen az kezdettől 

fogva integráns részét képezte gondolkodásának, és nem zárható ki, hogy az akadémiára 

látogató lengyel diákok között szintén akadtak olyanok, akik efféle véleménynek adtak 

hangot; a professzor így mindenképp szükségét érezhette, hogy igazolja magát velük 

szemben. 

Végül, fel lehet fedezni egy konkrét hasonlóságot is a Soner-beszéd szellemisége és 

egy másik korabeli antitrinitárius, az erdélyi Enyedi György püspök teológiája között. Mint 

fentebb láttuk, az altdorfi professzor a bibliaértelmezés egyik fontos elemének tartja a τὸ ὅτι- 

és τοῦ διότι-jellegű bizonyítási módszerek alkalmazását. Ez a padovai arisztotelizmus 

filozófiájának egyik fontos eleme, már Zabarellánál megtalálható, és természetesen más, itt 

tanuló diákok szintén elsajátították, hogy saját munkásságukba beépítsék azt. Mint Simon 

József egy tanulmányában rámutatott, pontosan ezt tette Enyedi György is: amikor volt 

tanítványával, Szilvási Jánossal folytatott vitát Krisztus isteni természetéről, egy bibliai 

szöveghely értelmezése kapcsán élt ezzel a fajta szillogizmussal, bár anélkül, hogy 

megnevezte volna a forrását, tekintettel a korabeli anti-arisztoteliánus környezetre.
298

 Soner és 

Enyedi tehát, a páduai iskolát követve, ugyanúgy az (Organonba összefoglalt) arisztotelészi 

                                                           
296

 Deum sua mysteria revelare tantum suis, quod quidem verum sit, sed particulariter, nempe de mysteriis 

spiritualibus, ad quae certum sit lucem naturae non penetrare (1v). 
297

 Nisi quis Spiritum Christi in se inhabitantem habuerit… frustra de immortalitate verba faciet; in quo enim non 

invenietur Christi Spiritus, ad immortalitatem nulla ratione perveniet (2r). 
298

 SIMON József, Enyedi György (1555-1597) és a szillogizmus középfogalma = Reneszánsz filozófia, szerk. 

BOROS Gábor, Budapest, 2009. 41–48. 



134 
 

logikában vélték felfedezni a bibliai egzegézis célravezető módszerét, és ez végső soron 

mindkettejüknél az antitrinitarizmus igazolását jelentette; a különbség csak annyi volt, hogy 

Enyedi Arisztotelész nevét, Soner pedig a vallási meggyőződését nem merte nyíltan 

hangoztatni. A filozófia- és vallástörténetben betöltött szerepük azonban, legalábbis ebben a 

konkrét esetben, megegyezett; véleményem szerint a jelen beszéd kapcsán Sonerre is 

tökéletesen illik az, amit Simon József Enyediről mondott: „nem konfrontálódik az 

arisztotelizmus tradíciójával, hanem kifejezetten magáénak tekinti azt… az arisztoteliánusok 

által kidolgozott tapasztalati módszert megpróbálja kamatoztatni a teológiai egzegetika 

területén. Nem az érdekli, hogy az arisztoteliánus lélektan különböző formái milyen teológiai 

implikációkkal bírnak,
299

 hanem az, hogy a konfesszionális kultúra kulcskérdését – 

nevezetesen az egzegetikát – illetően milyen elveket vehet át a páduaiak 

tudománymódszertani megfontolásaiból.”
300

 Az altdorfi professzor tehát az ókori görög 

filozófusra alapozva, az egyik leghíresebb és legnagyobb gondolkodókat tömörítő iskola 

követőjeként vázolta fel a hallgatóságának az általa követendőnek tartott szellemi utat, amely 

elképzelése szerint a Szentírás igazi értelmének feltárásához és (talán) a socinianizmus 

tanításának elfogadásához vezetett.  

  

                                                           
299

 Más műveiben viszont már igenis érdekelte Sonert ez a kérdés, sőt, éppen a lélekről vallott nézeteit érte talán 

a legtöbb támadás úgy a lengyelek, mint a filozófiájával foglalkozó kiadók részéről; a megállapítás tehát 

kifejezetten csak ennek a beszédnek az esetében igaz. 
300

 SIMON, i. m., 146. 



135 
 

 

IV. 2. 3. Az ég és a végzet (De fato) 

 

Mondhatni Soner karrierjének csúcspontján hangzott el a kolligátum következő 

darabját képező beszéd, azon darabok egyike, amelyeknek az időpontját és elhangzásának az 

alkalmát is közli Richter: 1608-ban  mondta el, amikor az akadémia rektorává választották, 

bár ekkorra ez a tisztség – a scholarchák hatalmával összevetve – meglehetősen kevés 

gyakorlati befolyást jelentett az intézmény életére. A kinevezés azonban önmagában is Soner 

népszerűségére enged következtetni, amelynek nemcsak a diákok, hanem kollégái körében is 

örvendett. Az előadás a professzor első nyilvános fellépése volt új tisztségében: Péter és Pál 

napján, június 29-én adta elő, a tanévet lezáró ünnepségen. 

Soner témaválasztása is az alkalomhoz kapcsolódott, de emellett kitűnő lehetőséget 

kínált egy olyan tárgy feldolgozására is, ami az antitrinitárius és a protestáns-luheránus 

eszmék egyik ütközőpontjának számított: a fátum, vagyis a végzet, a sors létének és 

mibenlétének kérdését. Itt ugyanis a kriptoszociniánusok szellemi alapvetését kidolgozó 

Sozzini olyan álláspontot foglalt el, amely radikálisan szembehelyezkedett az Altdorfban (is) 

orthodoxnak tartott dogmákkal, így azok felvetése lehetőséget jelentett Soner számára, hogy 

burkolt és enyhe bírálatuk révén a már említett titkos kommunikációt alkalmazza, 

észrevétlenül előkészítve a talajt a sociniánus eszmék befogadásához. 

 Melyek voltak ezek a dogmák? A korszakban a végzet kérdését illetően gyakorlatilag 

az összes protestáns felekezet egységes frontot alkotott a katolikus egyházzal szemben: míg a 

„pápisták” a szabad akarat mellett törtek lándzsát, a reformáció irányzatai inkább csak abban 

különböztek, hogy milyen mértékben tagadták azt. Elsősorban persze nem az emberek földi 

sorsának alakulása volt a tét, hanem az üdvösség, tehát hogy milyen mértékben tud szerepet 

játszani valaki a saját megigazulásában. A protestáns álláspont legismertebb és talán 

legradikálisabb megfogalmazása Kálvin predesztinációs tana, mely szerint – egyszerűsítéssel 

élve – Isten eleve eldöntötte, hogy valakit üdvösségre vagy kárhozatra szánt, és az ember nem 

változtathat ezen a sorson. De a gondolat már a reformáció elindulásakor is kulcsszerepet 

játszott, hiszen Luther Márton szintén bírálta a szabad akarat katolikus tanát, és a korszak első 

számú teoretikusával, Rotterdami Erasmusszal is ebben a kérdésben különbözött össze.
301

De 

                                                           
301

A lutheránus megigazulástanról általános összefoglalóként ld. Alister A.  MCGRATH, Iustitia Dei; A History of 

the Christian Doctrine of Justification, Cambridge, 1998, 188-240. Erasmus és Luther vitájáról ld. James 

D.TRACY, Introduction = Erasmus and Luther – Battle over Free Will, szerk. Clarence H. MILLER, Indianapolis-

Cambridge, 2012., ix-xxix; BÉRES Tamás, Luther és Erasmus vitája Luther szolga akaratról szóló művében, 

Credo 3(1997), 3-4, 38-43. 



136 
 

servo arbitrio (A szolgai döntésről) című könyvében összefoglalta ezzel kapcsolatos 

nézeteinek lényegét, és az általa leírtak a lutheránus felekezet további fejlődése során is 

alapvetőnek bizonyultak. A reformátor gondolatainak vezérmotívuma az volt, hogy ha 

elfogadnánk az ember szabad akaratát, vagyis szabad döntését az üdvösséghez szükséges 

dolgok megtételének vagy visszautasításának tekintetében, akkor azzal Isten mindenhatóságát 

és mindentudását gyengítenénk. Ellenfele, Erasmus „azt állítja, hogy <maradt valami> az 

emberi természetben, ami eredendően jó és romlatlan, amellyel az ember belekapaszkodik az 

Isten kegyelmébe…”
302

 Luther szerint ezzel szemben „semmi nem maradt ebből a jóságból 

vagy képességből.”
303

 Isten „teljes joggal tart igényt arra, hogy azt tegye, amit csak akar… 

Isten nemcsak lehetősége, hanem tettei alapján is mindenható, továbbá mindent tud és 

mindent előre lát, képtelen tévedni és lehetetlen megtéveszteni… nem tetszés szerint 

cselekszünk, szabad akaratunk jogán, hanem kizárólag Isten előrelátása, tévedhetetlen és 

megmásíthatatlan terve, egyszóval akarata szerint.”
304

 Luther álláspontját később Philip 

Melanchthon humanista jelleggel valamelyest finomította és kiegészítette; a legfontosabb 

gondolat, amelyet (egyes ókori filozófiák, például az epikureizmus nézeteit továbbgondolva) 

hozzátett, abban áll, hogy az emberben van egy veleszületett Isten-ismeret, amely mindenféle 

kinyilatkoztatástól függetlenül létezik.
305

 Az ember szabad döntését tehát egyfelől ez a benne 

lévő előzetes tudás korlátozza (mivel így van egy erő, amely folyamatosan Isten felé vonzza), 

másrészt eredendően romlott természete lehetetlenné teszi, hogy magától bármi jót, az 

üdvösséghez szükséges vagy pláne elegendő dolgot cselekedjen. 

 Socinus viszont teljességgel szembement ezzel a protestáns irányvonallal, és a 

reformáció legradikálisabb ágának képviselőjeként visszatért a szabad akarat hirdetéséhez – 

bár hozzá kell tenni, hogy rendszere különbözött a katolikus állásfoglalástól is.
306

 A 

szocinianizmus alapvetéseit lefektető Rakówi Katekizmus is leszögezi az akaratszaabadságot, 

de a legjobban a De Jesu Christo Servatore című művében jut kifejezésre. Sarah Mortimer 

2009-es tanulmányában szemléletesen foglalja össze Sozzini nézeteit: „Socinus úgy hitte, 

hogy a szabadság az erény előfeltétele. Socinus osztotta azt a tágabb értelemben vett 

keresztény humanista hagyományt, amely hitt benne, hogy Krisztus mind tetteket, mind hitet 

kívánt a követőitől... Socinus különbséget akart tenni az ember természetes vágyai és tudatos 

                                                           
302

 BÉRES, i. m., 41. 
303

 Uo., 42. 
304

 Martin LUTHER, De servo arbitrio, Wittenberg, 1525, 15. cap. 
305

Erről szóló műve az először 1521-ben megjelent Loci communes. Ld. még: Sarah MORTIMER, Human Liberty 

and Human Nature in the Works of Faustus Socinus and His Readers, Journal of the History of Ideas 70(2009) 

No. 2, 191-211, ott 194-195. 
306

 Socinus álláspontját jól összefoglalja MORTIMER, i. m., 192-197.  



137 
 

döntései között, és úgy határozta meg az akarat szabadságát, mint amitől távol áll a 

természetes szükségszerűség.”
307

 Éppen ezért folyamatos konfliktus van az értelem és a 

(természetből fakadó) vágyak között, de csak így képviselhet értéket a jó melletti döntés; és az 

ember igenis képes ilyen döntést hozni, mert ez a képessége a teremtéstől fogva adott volt, és 

azt még a bűnbeesés sem tette tönkre véglegesen.
308

 

 Mindezen előzményeket figyelembe véve úgy tűnik, Sonernek nehéz dolga volt, ha a 

végzet kérdéskörében a környezete által elfogadott orthodox tanítással szemben olyan 

ellentétes véleménynek akart hangot adni, mint Socinusé. Meglehetősen távolról is indítja a 

beszédet, és minden kényesebb témát kerülve az aktuális helyzetre koncentrál: egyrészt 

hangot ad az őt ért megtiszteltetés, vagyis a rektori kinevezés feletti örömének, másrészt 

kifejezi az így rá háruló felelősség miatti aggodalmát. Homályosan utal továbbá bizonyos 

idegen földeken (per alienos campos) tett utazásaira, illetve a maga mögött tudott gondokra és 

aggodalmakra, de az életéről fennmaradt források alapján nem lehet kitalálni, mire gondol. 

Egyetlen hosszabb utazása ugyanis jóval a beszéd elhangzása előtt zajlott, ekkor már hat-hét 

éve Nürnbergben és környékén élt, három éve tanított az akadémián. Lehet, hogy valami 

rövidebb, sürgős feladatról volt szó, vagy csak valamilyen szellemi-tudományos vonatkozású 

kitérőről (hiszen még az sem egyértelmű a szövegből, hogy tényleges utazásról beszél-e), 

esetleg azokról a hányattatásokról, amelyeket tanítói tevékenysége során átélt, míg a rábízott 

ifjakat sikeresen „révbe” juttatta. Kézenfekvő lenne a feltételezés, hogy a probléma 

valamiképpen a socinianizmussal függött össze, de Soner haláláig megőrzött makulátlan 

hírnevének ismeretében ez mégsem valószínű. 

Akármi is volt azonban a helyzet a professzor személyével, a beszédben sokkal 

bővebben foglalkozik a hallgatósággal, vagyis a tanévüket sikeresen lezárt diákokkal. A 

klasszikusnak számító hajós hasonlatot felhasználva, illetve a saját szakmájára utaló orvosi 

kifejezéseket alkalmazva, nosztalgikus jelleggel emlékezik vissza a tanulmányokkal töltött 

idők nehézségeire, kihasználva az alkalmat, hogy teljes mértékben a hallgatók közé 

tartozónak fesse le magát, akikkel közösek a céljai és a problémái is.
309

 Szavai bizonyos 

szempontból sablonosnak, esetleg hatásvadásznak tűnhetnek, de ha Richter gyászbeszédének 

utalásai, illetve a kriptosociniánus kör szervezése kapcsán leírtak tükrében vizsgáljuk őket, 

                                                           
307

MORTIMER, i. m., 192-193. 
308

 Fausto SOZZINI, Praelectiones thelogicae, Raków, 1609, 14 5.cap.): satis constare potest, in homine liberum 

arbitrium esse, si… ipsa ratio manifeste docet, in primo homine liberum arbitrium fuisse. Nulla enim causa est, 

cur propter lapsum eo privari debuerit. 
309

 Pl. 32v-33r: Quae tum pro vestra meaque incolumitate vota feci! Quoties eadem ingeminavi, postquam 

terra(m) solvimus ac vela fecimus, ne furentium cupiditatum venti animos vestros convellerent, aut turbinosae 

libidinum procellae everterent! Meministis quanta cura ac solicitudine vos vexerim, ne alieni essemus scopulis 

skk. 



138 
 

nem feltétlenül retorikai fordulatról lehet szó, hanem Soner őszinte szándékáról: ezekben a 

mondatokban halvány betekintést nyerhetünk azokba a módszerekbe, amelyekkel igyekezett 

megkedveltetni magát a diákokkal, hogy azok kaphatóak legyenek a privatim folytatott 

eszmecserékre, a professzor gondolatainak alaposabb megismerésére. 

Kitér természetesen a tanulmányaikat be nem fejezett, jelen nem lévő diákokra is, de 

igyekszik pozitívan, illetve a hallgatóság szemszögéből kezelni a témát: azok számára, akik 

csak lemaradtak, sikeresen végzett társaik eredménye ösztönző példaként szolgálhat, míg 

azokkal, akiket jellembeli gyengeségeik miatt eltávolítottak az akadémiáról,
310

 nem kell 

foglalkozni, legfeljebb csak annyiban, hogy az alkalom talán az ő számuka is motiváló erővel 

bír majd az életvitelük megváltoztatásához. A professzor már itt is belesző a mondanivalójába 

egy apró utalást a beszéd fő tárgyára, vagyis a végzetre, amennyiben semmiféle 

sorsszerűséget nem említ a bukott diákok kudarcának okaként, csakis az ő saját személyüket 

teszi felelőssé. Hasonló gondolatokat fogalmaz meg a következő részben, amikor a jelenlévők 

jövőjéről beszél: eddigi sikereiket csak a saját erőfeszítéseiknek és akaratuknak köszönhették, 

így a továbbiakban is azokra kell támaszkodniuk, ha a céljaikat el szeretnék érni. 

Természetesen elismeri, hogy a tanév során kellő tanúbizonyságot tettek szorgalmukról, 

elkötelezettségükről és egyéb erényeikről, de ezen tulajdonságokat nem valami 

eltávolíthatatlan „sorsbélyegként” festi le, hanem olyasmiként, ami folyamatos karbantartásra, 

erősítésre szorul. 

 A közvetlenül a diákokkal foglalkozó első rész után tér rá Soner a beszéd 

tulajdonképpeni tárgyára: „a végzetről fogok filozofálni, hogy van-e végzet és ha igen, mi az; 

hogy milyen hatalma van a szublunáris világban; és végül, hogy ami most történik a 

birodalomban, az valami módon a végzetnek tulajdonítható-e.”
311

 A témaválasztás okaként 

tehát nem az adott alkalmat, vagyis a tanévzárót jelöli meg (bár néhány utalást tett erre a 

vonatkozásra is), hanem azt, hogy sokan a végzetnek tulajdonították az országot sújtó 

csapásokat. Soner nem részletezi, hogy pontosan mire gondol, és egyéb forrásokból sem 

ismerünk olyan katasztrófát, amely éppen ekkoriban történt volna: földrengés, tűzvész és 

egyéb természeti csapások elkerülték a térséget, illetve a háborús pusztítás sem öltött kirívóan 

nagy mértéket. Ez a nyugalom azonban csak az igazán szélsőséges helyzetekre mondható 

igaznak, aki viszont jól informált volt az aktuális eseményekről, számos aggasztó dolgot 

vehetett észre. A légkör ugyanis meglehetősen feszült volt a birodalomban, köszönhetően 

                                                           
310

 33r: ocio ac voluptatum illecebris absorpti, vel propter nequitiam, ne probos contagione afficerent, depositi.  
311

 34v: philosophabor de fato, an et quid sit fatum, quidnam eius potestas in sublunari mundo, et tandem, an 

quae nunc fiunt in imperio Fato aliquo modo tribui possint. 



139 
 

azoknak a politikai és vallási ellentéteknek, amelyek át- meg átszőtték Európát, és végül a 

harmincéves háború kitöréséhez vezettek. Németalföldön például már évtizedek óta zajlott a 

szabadságharc a Habsburg dinasztia ellen, melynek élén éppen 1608-ban történt puccsszerű 

hatalomváltás, amikor Mátyás főherceg a maga javára lemondatta bátyját, Rudolfot a 

legfontosabb uralkodói címeiről. Egyre radikálisabbá váltak a vallási konfliktusok is, a 

protestáns német fejedelmek és a katolicizmus hívei között, akiket elsősorban a császár és a 

bajor uralkodó támogatott; éppen ebben az évben került sor Donauwörth erőszakos 

rekatolizációjára, amit a harmincéves háború egyik közvetlen előzményének szokás tartani.
312

 

Ha tehát valaki baljós jeleket keresett a korabeli történelmi helyzetben, nem volt nehéz azokat 

megtalálnia. Soner azonban nem említ konkrét politikai eseményeket, csak általánosan beszél 

zavaros viszonyokról.
313

 Ahol pedig kevésbé homályosan fogalmaz, ott egészen más témára 

vonatkoztatja a végzet és a sorscsapások kérdését, amelyet azonban a történelem folyamán 

szinte mindig és mindenhol szokás volt említeni a népek és országok viszonyait befolyásoló 

erők között: az égi jelenségeket és azoknak a földi életre gyakorolt hatását kívánja 

megvizsgálni. A beszédet tehát – a végzettel összefüggésben – az asztrológia, a csillagjóslás 

témakörének szentelte. 

A különböző égitestek mozgásának rendszerét, az általuk kifejtett 

természettudományos és transzcendens hatásokat vizsgáló kutatások ekkoriban már több 

évszázados, sőt évezredes múltra tekinthettek vissza, bár a két tevékenységre ma is használt 

asztronómia és asztrológia kifejezések csak a 7. századból, Sevillai Izidortól származnak. Ő a 

következőképpen definiálta őket: „Van némi különbség az asztronómia és az asztrológia 

között. Az asztronómia ugyanis az ég változásait, a csillagok keletkezését, megszűnését és 

mozgását vizsgálja, illetve hogy miért nevezik így ezeket. Az asztrológia pedig részint 

természetes, részint babonás jellegű lehet. A természetes a Nap és Hold járását figyeli meg, 

valamint a csillagok által meghatározott időpontokban felvett helyzeteket. A babonás az, amit 

a matematikusok gyakorolnak, mikor a csillagok alapján jósolnak, a tizenkét égi jelet a lélek 

vagy a test egyes részeihez rendelve hozzá, a csillagok járása alapján próbálva meghatározni 

az emberek veleszületett tulajdonságait és természetét.”
314

 Ennek alapján a természetes 

                                                           
312

 Erről bővebben ld. Maximilian LANZINNER: Donauwörth. Der bayerische Griff nach der Reichsstadt 

1607/1608. = Schauplätze der Geschichte in Bayern, szerk. Alois SCHMID, Katharina WEIGAND, München, 2003, 

216–230. 
313

 34r: praesens Germaniae status, in quo cum prope omnia sunt perturbata, et ad publicam calamitatem spectare 

videantur. 
314

 Isidori Hispalensis episcopi Originum libri viginti ex antiquitate eruti. Bázel, é. n., 77–78.: Inter 

Astronomiam autem et Astrologiam aliquid differt. Nam Astronomia caeli conversionem, ortus, obitus motusque 

siderum continet, vel qua ex causa ita vocentur. Astrologia vero partim naturalis, partim superstitiosa est.  

Naturalis, dum exequitur solis et lunae cursus, vel stellarum certas temporum stationes. Superstitiosa vero est illa 



140 
 

asztrológia és a tulajdonképpeni csillagászat között nem látszik sok különbség, de hozzá kell 

tenni, hogy a reneszánsz idején kialakult gyakorlat szerint a természetes asztrológia a 

csillagok által gyakorolt bizonyos földi hatások kutatását is jelentette, amelyek elsősorban az 

időjárás és a gyógyítás területét érintették. A hagyományon kívül a létjogosultságát olyan 

közvetlen tapasztalatok is támogatták, mint például az apály-dagály jelenség összefüggése a 

Hold helyzetével, vagy a Napnak az állati és növényi élet fenntartásában játszott szerepe. 

Ennek megfelelően a középkori és koraújkori oktatásban, az egyetemeken komoly 

hagyományai voltak az asztrológiának, amely a természetfilozófiai oktatás részét képezte, a 

filozófusok és az orvosok tanulmányaiban pedig különösen nagy szerepet játszott, így Soner 

kétszeresen is érdekelt volt a témában. A „babonás” asztrológia (astrologia superstitiosa, 

iudicialis, divinatrix) inkább arra vonatkozott, amit ma csillagjóslásnak, horoszkópnak 

nevezünk: az egyes emberek, vagy akár egész nemzetek sorsát próbálta előre kiolvasni az égi 

jelekből. Az asztrológia ezen két ágának megkülönböztetése általánosan elfogadott volt a 

korban, de a határaik meglehetősen képlékenynek számítottak, sok dologról nem lehetett 

eldönteni, hogy hová is tartozik.
315

 

Természetesen az asztrológia létével egyidős volt az a vita is, hogy egyáltalán 

beszélhetünk-e a csillagoktól származó transzcendens erőkről, illetve hol lehet meghúzni a 

határt a kétségbevonhatatlanul létező kölcsönhatások, valamint az ezen túlmutató, a 

babonaság körébe tartozó elképzelések között. Némi egyszerűsítéssel azt lehet mondani, hogy 

a kérdéssel foglalkozó szerzők az asztrológia két ágának pontos megkülönböztetésére 

törekedtek, és míg arra általában hajlottak, hogy a naturalishoz sorolt jelenségeket elfogadják, 

a pejoratív értelmű superstitiosa névvel illetett részt erőteljes kritikával kezelték. A 

hozzáállást már Sevillai Izidor szóhasználata is mutatja, a legismertebb középkori 

asztrológiakritikát pedig a 14. századi tudós püspök, Nicole Oresme fogalmazta meg Livre de 

divinacions című művében.
316

 Soner azonban a beszédben egy ennél is híresebb és nagyobb 

hatást kifejtő szerzőre hivatkozik: Pico della Mirandolára, konkrétan Disputationes adversus 

astrologiam divinatricem című értekezésére, amelyben az olasz humanista az Oresme által 

lefektetett alapokon igyekezett részletes és átfogó cáfolatot megfogalmazni a csillagjóslással 

szemben. Többféle érvelési módszert használt fel: először röviden felsorolta a klasszikus 

pogány szerzők és az egyházatyák asztrológát bíráló szövegeit, a legnagyobb filozófiai 

                                                                                                                                                                                     
quam mathematici sequuntur, qui in stellis auguriantur, quique etiam duodecim caeli signa per singula animae 
vel corporis membra disponunt, siderumque cursu nativitates hominum et mores praedicare conantur. 
315

 Vö. Sheila R. RABIN, Pico on Magic and Astrology = Pico della Mirandola – New Essays, szerk. Michael V. 

DOUGHERTY, Cambridge, 2008, 152–178, ott 152-3. 
316

 A szerzőről és művéről ld. Marshall CLAGETT: Nicole Oresme = Dictionary of Scientific Biography 10, szerk. 

Charles GILLISPIE, New York, 1970, 223–240. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Dictionary_of_Scientific_Biography


141 
 

tekintélyszemélyek, azaz Platón és Arisztotelész esetén még a hallgatásukból is bizonyítékot 

kovácsolva, noha ez valójában annak volt köszönhető, hogy az ő idejükben még nem volt 

ismert a görög kultúrában a csillagjóslás. Mirandola ezenfelül gyakorlati tapasztalatokra is 

támaszkodott, felhívva a figyelmet az asztrológusok gyakori tévedéseire és szélhámosságaira. 

A legfontosabbak azonban a kozmológiai elképzeléseiből kiinduló logikai érvek voltak, 

miszerint az a megfeleltetési rendszer, amit a csillagjósok az emberi sors és a csillagok járása 

közötti párhuzamok felállítására használnak, teljességgel ésszerűtlen és ellentmond a 

természet rendjének. Külön kategórát jelentettek a teológiai érvek: túl azon, hogy a Biblia 

alapján Isten nem csillagokat, hanem angyalokat használ az akarata közlésére, az emberi 

szabad akarat súlyos megsértése lenne, ha az egyén életének alakulását az égitestek mozgása 

határozná meg. Az asztrológia így lényegében szentségtörésnek számít, és eltávolítja az 

embert Istentől.
317

 

Az utóbbi érv alapján sejthető, hogy a teológiai vonatkozások miatt az egyház 

véleménye is nagy súllyal esett latba az asztrológiával kapcsolatos kérdések eldöntésében: 

mennyiben elfogadható egy keresztény számára a csillagjóslás? Ezen a téren Mirandola, noha 

az egyház egyébként számos megállapítását elítélte, rátapintott a legfontosabb motívumokra. 

Persze tudunk olyan buzgón vallásos uralkodókról, pápákról és egyéb magas rangú 

klerikusokról, akik igénybe vették csillagjósok szolgálatait, vagy akár maguk is foglalkoztak 

asztrológiával, de azt a sorsmeghatározó erőt, amit az astrologia divinatrix szélsőséges formái 

tulajdonítottak az égitesteknek, a leghatározottabban tagadták. Hogy vezető egyházi 

személyek milyen komoly problémát láttak egy-egy csillagászati kérdés lehetséges teológiai 

vonatkozásaiban, és mekkora hangsúlyt fektettek a tekintélyük megvédésére ezen a téren, azt 

jól mutatja Kopernikusz tanításának hányattatott sorsa, illetve Galilei pere, pedig náluk nem is 

transzcendens égi hatásokat érintő spekulációkról, hanem természettudományos 

megfigyelésekről volt szó. 

Kopernikusz és Galilei érdeklődése egyébként nem számított rendkívüli jelenségnek a 

korban (ami egyúttal Soner életének időszakát is jelentette), mivel ezekben az évtizedekben 

különösen megélénkültek mind a csillagokat érintő kutatások, mind az asztrológiával 

kapcsolatos viták. Az előbbit illetően olyan események fémjelzik ezt a haladást, mint az első 

távcső éppen 1608 körül történt bemutatása,
318

 vagy a tudománytörténetben máig 

meghatározó szereplőkként számon tartott csillagászok tevékenysége, mint például Tycho 

                                                           
317

 Pico della Mirandola asztrológiával szembeni hozzáállása, illetve a Soner által említett műve részletes 

bemutatásra kerül RABIN fent idézett tanulmányában. 
318

 Vö. BARTHA Lajos, Ki készítette az első távcsövet?, Meteor, 1993/3, 38–43. 



142 
 

Brahe vagy a Sonerrel csaknem egyidős Johannes Kepler, aki az évzáró beszéd elhangzásakor 

már nagy hírnévnek övendett, és Habsburg Rudolf császár udvari csillagászaként működött.
319

 

Bár Keplert mai szempontból nem lehetne „tisztán” természettudósnak nevezni, az astrologia 

divinatrix nagy részét kizárta a munkásságából: horoszkópokat inkább csak megrendelésre 

készített, és később éppen az égitestek misztikus-transzcendentális felfogásáról bonyolódott 

komoly vitába az angol Robert Fludd-dal, a Rózsakeresztes testvériség jóval „babonásabb” 

elképzeléseket valló tagjával. A német tudós annyit még megengedett, hogy az égitestek 

gyakorolnak bizonyos hatást a földi életre, azt azonban már nem volt hajlandó elfogadni, 

hogy ez a befolyás részletekbe menő, az ember életének minden mozzanatára kiható erő 

lenne.
320

 Az általuk folytatott polémia jó példa az asztrológia kérdésével foglalkozó irodalom 

már említett megélénkülésére, aminek következtében szerte Európában sokan fogtak tollat a 

csillagjóslás védelmében vagy ellenében. A korabeli művekben a legszélsőségesebb 

véleményeket is megtalálhatjuk, a bármiféle transzcendenciát tagadó szkeptikusoktól a 

minden babonaságra nyitott naiv elmékig, bár a szerzők többsége a kettő között foglalt el 

valamilyen mérsékeltebb álláspontot.
321

 

Soner és a hozzá hasonlók számára az asztronómia-asztrológia területén a 

természettudományos megfigyelések és a teológiai elképzelések mellett, afféle háttérként, 

ugyanilyen fontosak voltak a világ felépítéséről szóló filozófiai tanok is, elsősorban 

természetesen Arisztotelészé. A stageirai filozófus helyzete azért is különleges volt, mert 

Ptolemaiosz mellett talán ő gyakorolta a legnagyobb hatást a világ felépítésére vonatkozó 

középkori és koraújkori elképzelésekre. Szférikus modellje, amelyben éles határt vont a 

változásnak és romlásnak kitett szublunáris, valamint a Hold feletti, romolhatatlan és 

tökéletes világ között, könnyen elfogadhatóvá tette az elképzelést, hogy az égitestek 

transzcendens befolyással bírnak a földi életre. Maga Arisztotelész is hasonlóképpen 

gondolkodott, amennyiben a földi mozgást kívülről, az Első Mozgatótól eredeztette a szférák 

közvetítésén keresztül, nem tagadta tehát az efféle hatásmechanizmus létezését. 

                                                           
319

 Soner, illetve az altdorfi akadémia szempontjából különös súlyt adott az asztrológia kérdésének, hogy az 

említett Brahe és Kepler, de számos más jeles korabeli csillagász is lutheránus volt, s noha a csillagok iránti 

érdeklődés nem számított ezen felekezet specifikumának, hitsorsosaik kiemelkedő tevékenysége alkalmasint 

inspirálhatta az altdorfiakat, akár a beszéd létrejöttében is szerepet játszhatott. A lutheranizmus és az asztrológia 

kapcsolatáról ld. ALMÁSI Gábor: Lutheránus csillagászat? Egy tézis cáfolatául = A. G., Reneszánsz és 

humanizmus, Budapest, 2017, 287–306.  
320

Az asztrológia korabeli megítéléséről és Keplerről ld. pl. Jim TESTER, A History of Western Astrology, 

Woodbridge, 1999, 204-244; H. D. RUTKIN: Various Uses of Horoscopes = Horoscopes and Public Spheres – 

Essays on the History of Astrology, szerk. G. OESTMANN, H. D. RUTKIN, K. von STUCKRAD, Berlin-New York, 

2005, 167-182. Kepler legfontosabb – bár meglehetősen rövid, összefoglaló jellegű – műve a tárgykörben 1602-

ben lett kiadva, De fundamentis astrologiae certioribus címmel. 
321

 ALMÁSI Gábor, Az asztronómia és az asztrológia szétválása = A. G.. Reneszánsz és humanizmus, Budapest, 

2017, 255–286, ott 269–270. 



143 
 

Mindazonáltal az ő tanítása egyáltalán nem mondható asztrológiai jellegűnek, sőt azt sem 

állította, hogy az ember sorsa határozottan meg lenne írva akár a csillagokban, akár máshol 

(hiszen, mint fent már említésre került, az ő idejében az efféle elképzelések a görögöknél még 

nem voltak ismertek). Mégis Arisztotelész világképe számos asztrológiai megfontolásnak 

szolgált alapjául, köszönhetően annak, hogy az idők során több más hagyománnyal 

keveredett, köztük olyanokkal, amelyeknek integráns részét képezte a csillagjóslás 

(neoplatonizmus, hermetika, arab asztrológiai tanítások). Ha tehát valaki Arisztotelész alapján 

akart a csillagok természetéről és az emberi sorsra gyakorolt hatásáról beszélni, pro és kontra 

érveket egyaránt találhatott. 

Az ismert égitestek mozgását vizsgáló tudományokban tehát éles viták zajlottak a kor 

„szakemberei” között; ennél elterjedtebb volt azonban az a hiedelem, hogy az emberek a 

szokatlan és látványos asztronómiai vagy meteorológiai jelenségeket (üstökösök, 

szupernóvák, északi fény stb.) hajlamosak voltak előjelnek tekinteni, amelyek az esetek 

többségében baljós eseményeket, például háborúkat vagy járványokat jövendölnek meg. A 

beszéd elhangzása előtti években két ilyen jelenségre került sor, amelyeket Soner említ:
322

 

1604-ben a Mars, a Szatunusz és a Jupiter együttállásával csaknem egyidőben megfigyelhető, 

ún. Kepler-féle szupernóvára,
323

 illetve egy üstökös Soner szerint „nemrég” (nuperrime) 

történt felbukkanására, amivel valószínűleg az 1607-ben földközelbe érő Halley-üstökösre 

utalt, bár az objektumot ekkor még természetesen nem így nevezték.
324

 Mindkét csillagászati 

esemény rendkívül ritkának és látványosnak számított, így azonkívül, hogy jelentős 

mértékben ösztönözte a csillagászat fejlődését, a nem szakmabeli emberek érdeklődését is 

felkeltette, ami a szokásos hiedelmekkel és a fent említett politikai feszültségekkel 

összefüggésben (amelyeket néhány további állítólagos csodajel kísért)
325

 eléggé aktuálissá 

tette a végzet és az égi jelenségek sorsbefolyásoló hatásának témáját ahhoz, hogy Soner azt 

évzáró beszédének tárgyául válassza. 

                                                           
322

 43v: Quid putemus portentare novam et inusitatam stellam, quae anno 1604 in signo Sagittarii cum 

conjunctione magna Saturni Jovis et Martis ex aethere se conspiciendam praebuit? Quid cometam nuperrime 

visam? 
323

 Nevét onnan nyerte, hogy a jelenséget a híres német csillagász vizsgálta meg a legalaposabban. Erről írt műve 

a De Stella nova in pede Serpentarii (Prága, 1606); végkövetkeztetése mindazonáltal téves, mert oksági 

összefüggést feltételez az együttállás és a szupernóva között. Ld. még: William P. BLAIR, Knox S. LONG, Olaf 

VANCURA, A detailed optical study of Kepler's supernova remnant, Astrophysical Journal 366(1991), 484–494.; 

illetve a De stella magorum duce című beszédről szóló következő fejezetet. 
324

 Az üstökösre vonatkozóan ld. pl. Rick GORE, Halley's Comet '86, National Geographic 170(1986) No. 6., 

758–785.; Peter LANCASTER-BROWN, Halley and His Comet, Dorset, 1985; Michael GREWING, Françoise 

PRADERIE, Riideger REINHARD (szerk.), Exploration of Halley's Comet, Berlin – Heidelberg, 1988. 
325

 43v: Quid tot partus monstrosos hominum et bestiarum? A korszakban szinte folyamatosan közszájon 

forogtak különös „szörnyszülöttek” világra jöveteléről szóló hírek. 



144 
 

 A professzor a téma felvezetéseként azt veszi vizsgálat alá, hogy van-e egyáltalán 

végzet. Ígéretének megfelelően filozófiai alapon fog hozzá a téma áttekintéséhez, és 

végigveszi azokat az ismertebb gondolkodókat, akik tagadták a fátum létezését (Anaxagorasz, 

Epikurosz, Lukianosz), majd gyorsan megállapítja, hogy tévedtek. Aphrodisziaszi 

Alexandrosz nyomán, egyszerűen csak az általános megegyezésre (omnium hominum 

communis consensus) hivatkozik itt, ami meglepőnek tűnhet, de Soner feltételezhette, hogy 

egy ilyen alapvető kérdésben az akadémiai tanárokból és diákokból álló közönség magától is 

tisztában van az egyéb bizonyítékokkal, így nem akarta hosszas fejtegetéssel elvonni az időt a 

lényegi mondanivalójától. 

 Azt már sokkal részletesebben elemzi, hogy mi is a végzet. Először azokat a 

véleményeket tárgyalja, amelyek közvetlen isteni akaratként definiálták: a pogány mítoszok 

és Homérosz elképzelését, miszerint a végzet az istenek közös határozata lenne, amelynek az 

egyes istenek sem tudnak ellenállni.
326

 Utána már továbblép a kereszténységhez és az 

egyházatyákat említi (Ágostont, Órigenészt, Nagy Szent Gergelyt és Caesareai Eusebiust), 

akik szerint a fátum Isten megmásíthatatlan akarata.
327

 Soner határozottan cáfolja őket, 

bizonyos másodlagos okokra (causae secundae) hivatkozva;  ezt csak később fejti ki 

részletesen, de már így is elárulja, hogy alapvetően Arisztotelész tanítása szerint képzeli el a 

végzetet, hiszen az említett kifejezés a Stageirai filozófiájának, illetve az annak alapján 

létrejött (pl. skolasztikus) ontológiai elképzeléseknek az egyik kulcsfogalma: a causae 

secundae a természetes hatóokokat jelenti, megkülönböztetendő azokat az első oknak (prima 

causa) nevezhető Istentől.
328

 

Érdemes felfigyelni rá, hogyan változtatja mintegy kritikává Soner ezt a sorrendiséget: 

az egyházatyákat tulajdonképpen alig helyezi fölébe a hiábavalóságokat és babonaságokat 

fecsegő költőknek, miután megállapítja róluk, hogy „meggondolatlanságuk miatt, képtelen 

módon éppen oda jutnak, amit a leginkább el akartak kerülni.”
329

 Ez a vélemény a katolikus 

szentkultusz elleni állásfoglalásként értelmezve bizonyára helyeslésre talált, de Szent Ágoston 

ilyetén kritikájával már valamelyest a lutheri tanoktól is eltért, hiszen a reformer éppen a híres 

hippói püspök műveire alapozta legfontosabb gondolatait, különös tekintettel a szabad akarat 

kérdésével szorosan összefüggő kegyelemtanra. A sociniánusok viszont ugyanúgy kritikával 

kezelték a híres egyházatya életművét, mint bármelyik másik teológus munkásságát. Így 

                                                           
326

 34 v: Poetae apellaverunt fatum, totius concilii deorum decretum, cui ne ipsi singuli dei possunt resistere. 
327

 Uo.: fatum aliud vix agnoscunt, praeter Dei Optimi Maximi potentiam eiusdem voluntate immutabili 

determinatam et circumscriptam. 
328

 Vö, AQUINÓI Szent Tamás, De veritate, qu. II. art. 14.: causae secundae, quibus mediantibus proveniunt res a 

scientia Dei. Ld. még TURAY Alfréd, Lételmélet, Budapest, 1984, 31, 35. 
329

 34v: Quod maxime cavere volunt, in id absurdi labuntur imprudenter. 



145 
 

Soner fogalmazása még akkor is figyelemre méltó, ha enyhítésként hozzáteszi, hogy Ágoston 

és társai „úgy tűnik, inkább kegyesen, mint helyesen gondolkodtak.”
330

 Szokása szerint ennél 

azért nem megy tovább, kerüli a túlzottan provokatív megfogalmazást. 

Az altdorfi professzor ezután folytatja a végzetről alkotott elképzelések áttekintését, 

immár a filozófia területére áttérve, és röviden összefoglalja a fátumról alkotott legfontosabb 

elképzeléseket, Démokritosztól a sztoikusokig, hasonló módon hierarchikus rendbe állítva 

őket, mint az előbb a pogány és keresztény vallási tanításokat. A legalsó szintre az 

atomistákat helyezi, akik az általuk elképzelt „testecskék” mozgását nevezték végzetnek. A 

következő lépcsőfokon az astrologi állnak. Soner itt megadja az asztrológia általa elfogadott 

meghatározását is: „a csillagjósok az égi testek rendszeresen ismétlődő körforgását nevezték 

végzetnek, ami mindent átfog, és mozgása által, az állócsillagok és a bolygók különféle 

sajátságai és kölcsönhatásai révén határoz meg minden egyes dolgot.”
331

 Az asztrológiának 

így meglehetősen alacsony rangot ad a különféle elképzelések rendszerében, ami arra enged 

következtetni, hogy a szűkebb értelemben vett csillagjóslásban való hit távol állt Sonertől. A 

következő, még mindig nem elég jónak talált tanítással ugyanis már túllép a csillagokon, és a 

sztoikusok által elképzelt világlélekre tér át, amely elháríthatatlan kényszerűséggel határozza 

meg az emberi sorsot. Ennél a felsorolásnál egyébként Soner Plótinoszt használja fel 

(mégpedig a szóhasználat alapján Marsilio Ficino fordításában), aki Enneas-ának harmadik 

könyvében sorolja fel a végzettel kapcsolatos különféle filozófiai elképzeléseket.
332

 Az 

altdorfi professzor azonban – mint az előbb utalt is rá – a fátum kérdésében nem vallott 

neoplatonista nézeteket, ezért valószínűleg csak a szöveg tömör és szabatos fogalmazása miatt 

választotta forrásául a harmadik századi szerzőt a többi iskola leírásához, illetve azért, mert 

éppen a csillagjóslás témájában különösen nagy hatást gyakorolt a neoplatonizmus a kialakult 

elképzelésekre. 

Éppen ezért Soner a korábbiaknál jóval részletesebben írja le a Platónnak tulajdonított, 

végzettel kapcsolatos tanítást, bár amiről beszél, inkább a Plótinosz-féle világképet jeleníti 

meg, az Egy, a Nousz és a világot voltaképpen irányító Lélek hármasságával, aminek 

megfelelően a végzet köztes helyet foglalna el az isteni gondviselés és a természeti törvények 

                                                           
330

Uo.: pie magis quam recte sentire videntur. 
331

 35r: Astrologi corporum coelestium revolutionem omnia complectentem, motuque ex variis stellarum tam 

fixarum quam errantium habitibus et configurationibus singula peragentem dixerunt esse fatum. 
332

 Marsilio FICINO: Plotini divini illius e Platonica familia philosophi de rebus philosophicis libri LIIII. in 

Enneades sex distributi, Bázel, 1559., Enneas III. 1 (123-24). 



146 
 

között.
333

 Ez az elképzelés Soner szemében már közel jár a helyes megoldáshoz, mint ahogy 

máshol is elismerő szavakkal emlegeti Platónt, bár Arisztotelésznél természetesen kevesebbre 

értékeli. A platonista elképzelés gondos bemutatása tehát itt is afféle előkészítésként szolgál 

Arisztotelész tanításának leírásához, amit Soner maga helyesnek fogadott el. 

Hogy állásfoglalása iránt a leghalványabb kétség se maradjon a hallgatóságában, a 

professzor valóságos dicshimnusszal kezdi a Stagirita végzetre vonatkozó gondolatainak 

ismertetését, kijelentve, hogy az minden addiginál alaposabban és átfogóbban értelmezte a 

kérdést; csak ezután tér rá Arisztotelész voltaképpeni nézeteinek ismertetésére. A legnagyobb 

különbséget, amellyel Platónt meghaladta, Soner abban látja, hogy kiiktatott minden más 

isteni jellegű létezőt, ami az egyetlen Istent elválasztaná a világtól és annak irányításától. Ez a 

fontossági sorrend különösen érdekes az antitrinitarizmus kontextusában olvasva, hiszen a 

szentháromságtagadók egy része éppen azt rótta fel a platonizmus fő bűnéül, hogy 

„megrontotta” az eredeti istentant, és a három transzcendens létező kitalálásával, a hármas-

egy Isten alakjának megalapozásával voltaképpen a politeizmus felé hajlította a krisztusi 

tanítást. Érthető tehát, hogy Soner elsőként ezt a szempontot emeli ki, de részletes (és 

veszélyes) szentháromságtani fejtegetésekbe természetesen nem bocsátkozik. 

Ezután következik az arisztotelészi „végzettan” pozitív kifejtése, amit Soner a saját 

maga által kidolgozott emanatio-tan keretébe ágyaz: Isten ezen világléleknek is nevezett 

kiáradás révén áll kapcsolatban a világgal és irányítja azt, anélkül azonban, hogy a saját 

tökéletességén emiatt csorba esne.
334

 A világlélekből aztán minden létező részesedik, s ezen 

részesedés módja határozza meg egy adott dolog természetét, így alakul ki a létező dolgok 

sokfélesége és változatossága.
335

 A természet aztán kényszerítő erővel hat, és közönségesen 

ezt nevezzük végzetnek; pl. a végzethez-természethez tartozik, hogy az embertől csak ember, 

az elefánttól csak elefánt születhet.
336

 Végül megállapítja, hogy ezeknek a természeti okoknak 

a struktúrájában az alsóbb szintek a felsőbbektől függnek, így a végzet tulajdonképpen az 

égből ered.
337

 Mindezen gondolatok alapjai valóban megtalálhatóak Arisztotelésznél,
338

 de 

Soner itt sem csak az eredeti műveket használja, hanem az arisztoteliánus irodalmat is, 

                                                           
333

 36r: Ex his jam liquet, fatum apud Platonem medium esse inter providentiam et naturam: quia anima mundi 

media est inter mentem et formam materialem. A neoplatonista világképről bővebben ld. még Kevin CORRIGAN, 

Reading Plotinus – A Practical Introduction to Neoplatonism, West Lafayette, 2005. 
334

36v: Et hanc supremi Entis per cuncta dimanationem et participationem videtur dixisse animam mundi. 
335

 Uo.:Porro ex huius participationis modo resultat anima uniuscuiusque propria, ab aliorum natura diversa 

prout scilicet ipsa participantia multiplici varietate inter se discriminantur. 
336

 Uo.: Fatum prorsus nihil aliud est, quam natura ipsa, et pro natura fit, fato fieri dicitur.Neque enim homo ex 

homine, elephantus ex elephanto natura procreatur, fato non item: sed cum re Fatum et natura consentiant, solo 

nomine distrahuntur. 
337

 Uo. 37v.: merito fati originem caelo assignamus, fatalesque eventus caelo deducimus. 
338

 Vö. ROSS, i. m., 107-115. 



147 
 

konkrétan az Aphrodisziaszi Alexandroszra támaszkodó spanyol humanista, Juan Ginés de 

Sepúlveda
339

 De fato et libero arbitrio libri tres című művét, ugyanis végül az ő végzet-

definícióját fogadja el: „a végzet nem más, mint maga az okok egymás közötti rendje és 

kapcsolódása által meghatározott természet, amely az égi testek legfelső régiójától a változó 

dolgok legalsó szintjéig kifejti hatalmát.”
340

 Ez a meghatározás tehát, ha közvetetten is, de 

arisztotelészi gyökerű, amit Sonertől valószínűleg el is várt a hallgatóság. Azon viszont 

meglepődhettek, hogy a professzor, bár egyértelműen Istent nevezi meg elsődleges forrásként, 

ezzel az emanációs elméletbe ágyazott Sepulveda-féle definícióval legalábbis problematikus 

álláspontot foglalt el a lutheránus teológiához képest. Sepulveda ugyanis a hivatkozott művet 

expressis verbis Luther ellen írta, arisztotelészi alapon képviselve a szabad akarat tanát a 

reformátorral szemben, alig néhány évvel a De servo arbitrio megjelenése után.
341

 Érdekes 

kérdés tehát, hogy Soner valóban említette-e Sepulveda nevét a beszédében, vagy csak saját 

maga számára vetette papírra egy tervezett kiadáshoz, esetleg Richter írta bele utólag a 

szövegbe, bár a tájékozottabb hallgatóság az eredeti szerző említése nélkül is ráismerhetett a 

spanyol humanista gondolatára. Igaz, hogy Luther hozzáállása az arisztoteliánus nézetekhez 

sokat enyhült a szabad akaratról folytatott vitája után, nem utolsósorban Melanchthon 

hatására, akinek elképzeléseit Nürnbergben és Altdorfban különösen nagy becsben tartották; 

mindazonáltal Soner ezen megjegyzése önmagához képest így is szokatlanul merésznek 

nevezhető, bár a végzettel kapcsolatos legkényesebb kérdésről, az üdvösség módjáról még itt 

sem állít vagy tagad semmi olyasmit, ami nyílt eretnekségnek számított volna. 

Mindazonáltal a definícióalkotás után a professzor gyorsan más témára tereli a szót, 

egy érdekes megkülönböztetést alkalmazva, amivel relativizálja a természet és a végzet 

azonosításáról fent mondottakat. Julius Caesar Scaliger Exercitationes című művéből idézi azt 

a részt, ahol az olasz humanista azért kritizálja Vergilius sorát Dido haláláról (miszerint nem a 

végzete szerint, és nem megérdemelt halállal halt meg), mert a királynőnek éppen az volt a 

végzete, hogy ne természetes halált haljon.
342

 Tehát csak általánosságban igaz a fenti 

megállapítás, hogy a teremtésben meghatározott természet bír fátumnak nevezett kényszerítő 

erővel, de az egyes esetekre más törvények érvényesek. Az ember természetéhez-végzetéhez 

                                                           
339

 Róla ld. pl. Josef BORDAT, Juan Ginés de Sepúlveda = Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 

(BBKL) 27., szerk. Traugott BAUTZ, Nordhausen, 2007, 1343–1345. 
340

 37v: fatum nihil esse aliud quam ipsam naturam consideratam ordine et nexu causarum inter se, a supera 

caelestium corporum regione, ad infima usque mutabilium domicilia imperium suum exercitantem. 
341

 A mű teljes címe: De fato et libero arbitrio libri tres, quo in opere dogma nefarium Martini Lutheri de cuncta 

actionum, eventorumque necessitate tum naturralibus tum theologicis rationibus doctissime ac elegantissime 

confutatur. Róma, 1526. 
342

 Iulii Caesaris Scaligeri exotericarum exercitationum libri XV., Frankfurt, 1607, Exerc. 250. 4. (772–773). Vö. 

VERGILIUS, Aeneis, IV. 696. 



148 
 

nem tartozik hozzá, hogy kard általi halált haljon, de konkrét személyekkel ez igenis 

megtörtént. Úgy tűnik tehát, hogy Soner némileg finomabb megfogalmazásban 

visszakanyarodik a kiinduló kérdéshez: ha egyetemes hatásuk nincs is, bírnak-e legalább 

enyhe, részleges befolyással az ember személyes, egyéni sorsára, életének alakulására valami 

transzcendens módon az olyan rajta kívül álló tényezők, mint a csillagok? 

A válaszhoz kiindulási pontként Soner a már említett arisztotelészi szférikus 

világképet hozza fel, ami mások számára is az asztrologikus elképzelések alapjául szolgált: az 

alsóbb (szublunáris) szintek a felsőbbektől függenek, tehát logikus, hogy a csillagok 

valamilyen módon hatást gyakorolnak a földi élet folyására, még ha – mint a professzor külön 

hangsúlyozza – ennek semmi köze sincs a klasszikus, itt káldeusnak nevezett 

csillagjósláshoz.
343

 Soner tehát hasonló elveket látszik megfogalmazni, mint Kepler: dicséri 

azokat, akik meg akarnak szabadulni a csillagokkal kapcsolatos babonás hiedelmektől, 

amelyek szerint azok mindent meghatároznak, de azért nem tagad meg az égitestektől minden 

befolyásoló erőt.
344

 Isten „úgy akarta, hogy az egek az egész földkerekség fölött álljanak mint 

annak vezetői és kormányzói… de a csillagokban nincs annyi erő, hogy uralkodjanak minden 

mozgó dolgon, főleg nem az emberek szabad akaratán.”
345

 Ez utóbbi kifejezés, a ”szabad 

akarat” nyílt kimondása szintén csodálkozást válthatott ki a hallgatóságból, hiszen ugyanúgy 

egyértelműen Lutherrel való szembeszállást jelentett, mint az előbb Sepulveda idézése, bár 

most sem a teológiailag legfontosabb területen; Soner továbbra is provokatív marad, de csak 

önmagához képest. 

Miután nagy vonalakban vázolta a nézeteit, az altdorfi professzor a továbbiakban 

részletesen kifejti, hogyan képzeli el ezt a csillagok által gyakorolt, de nem abszolút 

meghatározó érvényű hatásmechanizmust. Először is, azokból a közvetlenül tapasztalható 

fizikai-biológiai folyamatokból indul ki, amelyek kétségbevonhatatlanul összefüggenek a 

legfontosabb két égitest, a Nap és a Hold mozgásával: a hideg és a meleg, a nappal és az 

éjszaka, az évszakok váltakozása és általában a földi élet rendjét megszabó viszonyok jelentős 

része tőlük eredeztethető. Mindebből Soner – mint fentebb láthattuk, egy hagyományosnak 

számító gondolatmenetet követve – arra következtet, hogy bizonyára a többi égitest is bír 

valamilyen hatalommal a földi viszonyok, így az emberek felett, hiszen Arisztotelész híres 

                                                           
343

 Az ókori babiloni, más néven káldeus tudósokat a korban a csillagokkal kapcsolatos tudományok legjobb 

ismerőiként tartották számon; erről bővebben ld. a következő fejezetet. 
344

38r-v.:putant nonnulli... particulares eventus tempestatum, morborum, ingeniorum, actionum humanarum, 

motuum atque perturbationum imperiorum nullum prorsus in sideribus habere momentum. Quorum quidem 

sobrietatem et superstitionis vacuitatem ut laudavi semper, ita rursum quod in alteram partem peccant... assentiri 

eis non potui. 
345

38r: caelos ipsos praeesse voluit auctores et moderantes universo terrarum orbi… astris non inesse eam vim, ut 

dominentur omnibus mobilibus, aut certe non voluntati hominum liberae. 



149 
 

mondása szerint a természet nem alkot semmit fölöslegesen,
346

 így a csillagokkal is kell hogy 

legyen valami célja. Ez a teleologikus szemlélet a Stagirita természetfilozófiájának fontos 

eleme, amit Soner itt egyfajta emberközpontúsággal kapcsol össze, talán visszautalásként 

Scaliger fent idézett művére, ahol az adott exercitatio éppen azzal a kérdéssel foglalkozik, 

hogy a világon minden az ember miatt van. Az elképzelésnek ekkoriban még szoros 

csillagászati vonatkozásai voltak, mivel a kopernikuszi heliocentrikus világkép éppen csak 

kezdett ismertté válni, a kor tudósainak többsége még úgy vélte, hogy a világegyetem 

középpontjában a Föld áll, és ez alól nem volt kivétel az arisztotelészi modellt követő Soner 

sem (annak ellenére, hogy Kopernikusz főműve, a De Revolutionibus Orbium Coelestium 

először éppen Nürnbergben jelent meg).
347

 Az altdorfi professzor tehát így látta a kérdés 

lényegét: ha minden létezőnek célja van, és minden az ember miatt van, akkor a csillagoknak 

is valamilyen összefüggésben kell állniuk az emberi élet folyásával. 

Soner egy másik gondolatmenetre is támaszkodik a csillagok transzcendens hatásának 

megindoklásában, hogy kiegészítse az előzőt; hiszen a Nap és a Hold jóval közelebb vannak, 

mint a többi égitest, így a megfigyelt hatások talán csak ennek köszönhetőek. Számos forrást 

felhoz azonban olyan tapasztalatokról, amelyeket nem lehet egyszerűen az általuk nyújtott 

fénynek és hőnek tulajdonítani, például egyes élőlények holdfázissal összefüggő 

életműködését, aminek alapján feltételezhető, hogy más módokon is hatással vannak a felső 

szférák a Földre. Sőt, konkrétan a csillagokkal kapcsolatban is említ ilyesmit, elsősorban 

időjárási eseményeket, amelyek bizonyos konstellációk alapján előre jelezhetők. Számos 

ókori görög és latin író szövegét hozza fel példaként (Columella, Varro, Galenus stb.), 

mutatva, hogy ezek a nézetek mennyire elterjedtnek számítottak eruditus körökben. Azt 

viszont maga az altdorfi professzor is elismeri, hogy nem tudja pontosan megindokolni, miért 

és miként működnek ezek a hatások, megelégszik annak a kimondásával, hogy általános 

tapasztalat szerint léteznek, így kétségbe vonni őket ostobaság lenne.
348

 „Ha pedig sem 

megfigyelni nem akarod az efféle jelenségeket, sem pedig a megfigyelőiknek nem adsz hitelt, 

akkor bizonyára a mostanság mindenfelé zsivajgó szofisták közé tartozol, akik az 

egyértelműen szembetűnő dolgok esetén is indoklást követelnek tőlünk.” – teszi hozzá.
349

 

                                                           
346

 Vö. De generatione animalium 744b 16, a 36; De coelo 291b 13, a 24. 
347

Nicolai Copernici Torinensis de revolutionibus orbium coelestium, Libri VI., Nürnberg, 1543. 
348

 Sajátságos retorikai megoldással mintegy visszafordítja a kifogást azok ellen, akik felhozták: arietant 

adversarii, primo quod istorum influxuum nulla reddi causa possit, sed fallaci et superstitiosa Babilonoriorum 

observatione esse fundatos … Ab his ego libenter sciscitarer, an putent omnium rerum dari causas posse, aut 

debere? (39v) 
349

 40r: sin autem hujusmodi observare nec volueris, nec iis, qui observarunt fidem adhibere, haud dubie 

sophistarum ubique nunc strepentium aliquis es, qui manifeste apparentia, ratione nos praebere postulant. 



150 
 

Ugyanarra a hiperkritikus szemléletmódra gondolhat itt, mint a De libertate philosophandi 

végén,
350

 amikor arra inti a hallgatóságot, hogy a filozófiai szabadság helyett ne essenek 

szabadosságba, kellő tájékozódás nélkül kétségbe vonva elismert és nagy tekintélyű szerzők 

megállapításait. 

Annak a megokolásával is problémái vannak, hogy a fent említett megfigyelések 

szerint miért származik sokszor valamilyen rossz esemény az égi konstellációkból, hogyha az 

általa elfogadott arisztotelészi világkép szerint a felsőbb szférák tökéletesebbek, így elvileg 

csak jó hatás érkezhetne tőlük; Soner maga említ számos konkrét példát a klasszikus szerzők 

műveiből ilyen esetekre, például egy napfogyatkozás vagy napforduló környékén 

bekövetkezett járványt. Válaszként azt hozza fel, hogy nem feltétlenül rossz valami attól, 

hogy mi rossznak érzékeljük, mert lehet, hogy egy nagyobb tökéletesség létrejötte követeli 

meg,
351

 valamint az élőlények sokfélesége miatt ugyanaz a hatás az egyikben pozitív, a 

másikban negatív változást idézhet elő.
352

 Ezek összességében azért nem olyan kifinomult 

argumentációval operáló, gondos logikai megfontolásokkal támogatott indoklások, mint 

amilyeneket Sonertől megszokhattunk; sokkal inkább az általános tapasztalatokra és bizonyos 

tekintélyszemélyek megjegyzéseire épít; talán épp azért sorolja olyan hosszan a konkrét 

eseteket a forrásaiból, hogy az egyéb hiányosságokat kompenzálja.  

Miután a lehetőségekhez mérten igazolta a tételt, miszerint nemcsak a Nap és a Hold, 

hanem a felsőbb égi szférák valamennyi csillaga hatást gyakorol a földi életre, Soner 

konkrétan az emberre szűkíti a további vizsgálódást, és arra keresi a választ, ugyanúgy 

érvényes-e a fenti jelenség ebben az esetben is. Hiszen az ember értelemmel rendelkezik, 

illetve Isten kiváltságos helyet biztosított neki a teremtésben, így a csillagok nem feltétlenül 

bírnak befolyással az életének alakulására, mivel az ember képes döntést hozni, azaz önálló 

akarattal rendelkezik. Ezzel a gondolatmenettel azonban Soner nemcsak a Luther-féle 

akaratfelfogás felé zárna el minden utat, hanem semmissé tenné minden eddigi fejtegetésének 

az értelmét is, hiszen azt mondaná ki, hogy a fent bemutatott hatásmechanizmus az emberi 

világ, az országok és népek sorsa szempontjából, tehát a beszéd elején felvetett kérdésre 

vonatkozóan teljesen irreleváns. Ilyet nyilván nem tesz, de felhívja a figyelmet arra a 

veszélyre is, ami abból adódna, ha a csillagok befolyásoló ereje minden korlátozás nélkül 

                                                           
350

 Vö. 8r: Hi vero quibus nulla aliorum ratio sufficit, sed omnia more sophistarum rabioso livoris dento 

vellicant, ac pro suis fastidiose contemnunt, cum tamen in meliora non afferantur, cito tamen in crassos ac 

minime tolerabiles errores suo quodam furore labuntur. 
351

 40v: nec enim pro se intendit natura malum, aut corruptionem cuiusque, sed perfectionem, ad quam saepe 

sine alterius corruptione pervenire nequit. 
352

 41r: tametsi igitur omnia bonum intendant, nihilo minus per sequelas quasdam naturarias ex varietate 

objectorum, seu ut Chrysippus loquebatur, καλά παρακολουθοῦσιν malum irrepit. 



151 
 

ugyanúgy érvényesülne az ember esetén, mint a természetben; akkor jogos lenne mindaz a 

kritika, amit az efféle elképzelések ellen az ókortól felhoztak, például hogy igazságtalan lenne 

megbüntetni a gonosztettek elkövetőit, mert nem ők tehetnek róla, hogy bűnözővé váltak, 

hanem a végzet az oka. Az altdorfi professzor így egyfajta középút kiépítésére vállalkozik: 

„néhány szóval be fogom bizonyítani, hogy másként áll a dolog, tudniillik a végzet is hat a 

lelkünkre, de a szabadságunk is csorbítatlan marad.”
353

 Ezzel a megfogalmazással némiképp a 

korábbi kritikus megjegyzéseit is korrigálja, hiszen nem tagadja a (végső soron Istentől 

származó) fátum létezését, úgy állíthatja be tehát a véleményét, mint a Luther által kidolgozott 

„szolgai akarat” egy sajátos, arisztoteliánus értelmezését. 

Soner orvosi és filozófiai ismereteinek sajátos kombinációjával vázolja fel ezt a köztes 

megoldást: szerinte az égi ráhatás mind a test, mind a lélek síkján jelentkezik, mert ahogyan a 

test állapota megváltozik az égitestek „sugárzásának” köszönhetően, az kihat a lélekre is, 

például egy beteg ember lelkiállapota magától értetődően megváltozik.
354

 Továbbá a csillagok 

lelke (amivel az arisztotelészi világkép alapján ugyanúgy rendelkeznek, mint az ember) 

közvetlenül is kapcsolatba lép az emberi lélekkel; ennek igazolására a váratlan előérzeteket 

(ma talán azt mondanánk, hatodik érzéket) hozza fel, továbbá a megmagyarázhatatlan, 

hirtelen hangulatváltozásokat, végül pedig az álomképeket, amelyek kialakulását szintén 

asztrális hatásnak tulajdonítja.
355

 Mindamellett Soner fontosnak tartja leszögezni, hogy az így 

megnyilvánuló végzet nem valami Isten akaratán kívül álló, attól független erő, hiszen a 

csillagokat és a befolyásoló hatalmukat is Isten teremtette, végső soron tehát az Ő szándékát 

közvetítik, ha nem is közvetlenül: konkrétan erre gondolt korábban, mikor a végzettel 

kapcsolatban működő természetes hatóokokat (causae secundae) említette.
356

 Az asztrális 

hatásmechanizmus működésének ezen leírása azonban nem válasz arra a kérdésre, hogyan 

hagyhatja ez a helyzet csorbítatlanul a szabadságot; hiszen így csak azt bizonyítaná Soner, 

hogy a csillagok kétszeresen, a test és a lélek vonatkozásában is elkerülhetetlenül 

befolyásolják az emberi sorsot. 

Ennél a résznél, a végső következtetés levonásánál nyilvánul meg a fenti 

eszmefuttatások valódi értelme: azzal, hogy a végzetet a természeti okok láncolataként 

definiálta, Soner lehetőséget adott rá a maga számára, hogy inkább egy természeti erőhöz 

                                                           
353

 41r: paucis rem aliter se habere ostendam, nempe et fato tangi animos nostros, et libertatem illibatam manere. 
354

41v.: mores sequantur corporis temperamentum. Quodsi ergo stellis conceditur potestas affiniendi nostra 

corpora, nonne consequenter et animorum permutatio eisdem est permittenda? 
355

 Uo.: Quum enim et ipsa astra animam habeant, quid mirum est, animam cum anima communicare quippiam, 

non mediante corpore? 
356

 Uo. 42r.: Exerit enim Deus providentiam suam etiam per causas secundas, quibus non paret, sed imperat, 

ipsarum quoque conditor; ideo Dei quoque providentia fieri dicuntur, quae per naturam fiunt, quia ab eo natura 

dependet. 



152 
 

tegye hasonlatossá, amely kétségtelenül nagy, és egyfajta folyamatos nyomást gyakorol 

mindenkire, de nem „személyes” jellegű, tehát nem határozza meg részletekbe menően valaki 

cselekedeteit. Népszerű kifejezéssel élve tehát nem determinál (predestinál), hanem csak 

hajlamosít.
357

 „Mikor ugyanis [ti. Isten] a maga végtelen bölcsességében hatalmat adott a 

csillagoknak, hogy minden alattuk lévőt ösztökélni és hajtani tudjanak, de mégis azt akarta, 

hogy a történelmet tiszta és örök törvények irányítsák, és ne a végzet hatásainak 

változékonysága játsszon vele és hányja-vesse, ezért az emberi lelket megajándékozta az 

akarattal és a szabadsággal, hogy érezze ugyan a végzet mozgató erejét…, de képes legyen 

annak ellenszegülni és nem engedelmeskedni.”
358

 És később: „az emberi lélek, bár követi 

testének természetét és a bűn felé hajlik, a végzet befolyása pedig csak még inkább arrafelé 

hajtja, ha azonban tisztességes és becsületes nevelés révén az erény és a jámborság szeretetére 

ösztökélik, valamint megerősítik a bűnök ellen (amint erre a szabadsága szerint képes is), 

akkor megérzi ugyan a végzet mozgató erejét és befolyását, ahogyan a kő is a tűz hevét, de 

miként ez sem ég el, úgy az ember sem hátrál meg, nem hódol be, mivel magasabb rendű lesz 

és fölötte fog állni annak, hogysem efféle hatásoknak engedjen.”
359

 

Ha a korábban említett emanációs elmélet legalábbis furcsa volt a helyi 

teológusoknak, úgy ezek a kijelentések valóban sajátos értelmezését adják a lutheránus 

végzetfelfogásról szóló tanításnak. Hiszen Soner lényegében nem mást állít, mint hogy az 

ember tetszése szerint engedelmeskedhet a végzetnek, vagy éppen elfordulhat  tőle: és ez 

magában foglalja azt is, hogy a saját erejéből juthat el a jóhoz, képes önerőből helyesen 

cselekedni. Mindez nemcsak Arisztotelész gondolatainak elfogadását jelenti, hanem a 

socinianizmus elveivel is egybecseng, és a közönség soraiban lévő megtérített diákok 

bizonyára helyeseltek magukban a rektor érvelését hallgatván. Összességében azért Soner 

vigyázott rá, hogy ne feszítse túl a húrt: először is a „végzetes” hatásoknak való 

ellenszegülésként a jámborságot, a hitet nevezte meg egyedüli hatásos módszernek,
360

 ami 

párhuzamba állítható a sola fide elvvel; másodszor, végig kerüli az üdvösség kérdésének 

bevonását a fejtegetésbe, és kizárólag földi dolgokon illusztrálja elméletének „gyakorlati” 

                                                           
357

 Vö. 42v.: inclinationem admittimus, necessitatem rejicimus. 
358

Uo.: Etenim cum pro sua immensa sapientia hanc astris indidisset facultatem, qua cuncta inferiora ciere atque 

agitare possent, historiam tamen ipse castis perpetuisque legibus ferri, non fatalium affectionum varietate ludi 

aut fluctuare vellet, idcirco animum humanum voluntate, libertate donavit, ut fatales motus sentiret quidem... sed 

tamen repudiare, iisque non parare, si vellet, posset. 
359

Uo. 42v.:animus humanus, etiamsi sequatur corporis sui naturam, ad vitia inclinet, eoque magis impellatur 

fatali influentia, si tamen liberali et honesta institutione ad virtutis et pietatis amorem sit excitatus, contraque 

vitia obfirmatus, quod potest pro sua libertate, sentit quidem pravos Fati motus et impulsus, veluti lapis calorem 

ignis: sed ut hic non comburitur, ita nec illa cedit aut obsecundat, utpote sublimior et excelsior facto, quam ut 

istis impulsibus flectatur. 
360

Uo.: fatum posse impediri; quod…nos verum pietate et religione tantum fieri credimus. 



153 
 

oldalát, tudniillik a beszéd elején említett politikai problémákon és a hallgatók tanulási 

eredményein. 

Az utolsó két bekezdésben Soner a fentiekből következően teljesen pozitív 

végkicsengéssel zárja a De fato-t, szavaiba szőve az ünnepség következő részét, a felirattal 

ellátott jutalomérmek kiosztását.
361

 Elismeri ugyan, hogy zavarosak a közállapotok és sok 

minden fenyeget, amiben alkalmasint a csillagok hatása is közrejátszik (ilyesmire sok példát 

hoz fel a közelmúltból), de éppen ezért itt van a lehetőség, hogy az emberek rávegyék 

magukat az erények gyakorlására, szembeszegüljenek a baljós végzettel, és jóra fordítsák a 

helyzetet.  „Semmi rossztól nem kell félnünk, német férfiak! Ne a végzetet vádoljátok, ha 

valami csapástól szenvedtek: rajtatok áll, hogy behódoltok-e a végzetnek, rajtatok áll, hogy 

kijátsszátok-e a végzetet, a ti döntéseteken múlik, hogy győztök vagy legyőzettek.”
362

 A 

hallgatóság legszemélyesebb érdekeire nézve is ugyanez áll: akik sikeresen vették az 

akadályokat, teljes joggal betudhatják a maguk érdemének, és bízhatnak benne, hogy további 

erőfeszítésekkel még magasabbra érnek. Akik viszont kudarcot vallottak, elsősorban 

maguknak köszönhetik, de emiatt csak rajtuk múlik, hogy változtassanak rajta: adva van az 

esély, hogy kellő erővel, bármiféle végzeti hatástól függetlenül (vagy annak dacára) elérjék a 

céljukat. A professzor tehát a beszéd alkalma által támasztott követelményeknek kétségkívül 

eleget tett: erősítette a diákok önérzetét, és motiválta őket a további tanulásra. 

Ha összegezni akarjuk a De fato tartalmát és a korabeli gondolkodástörténetben 

elfoglalt helyét, azt mondhatjuk, hogy egy jól felépített darabról van szó, amellyel a frissen 

kinevezett rektor tanúbizonyságot tett mind filozófiai műveltségéről, mind a hallgatók 

igényeinek ismeretéről, továbbá állást foglalt egy aktuális, egyre élesebbé váló vitában az 

asztrológiát illetően, végül pedig azt is megoldotta, hogy óvatosan hangot adjon heterodox 

vallási nézeteinek. Nagy vonalakban lefestette a világ felépítésének általa elképzelt modelljét, 

elsősorban arisztotelészi alapokon, ami megfelelt általában vallott nézeteinek, és bizonyára 

senki sem lepődött meg rajta, hogy ennyire követi a stageirai filozófus nézeteit, hiszen 

megszokhatták tőle. Érdekesebbek Soner asztrológiával kapcsolatban elmondott szavai: 

véleménye előrelépést jelentett a személyre szabott horoszkópokat felállító csillagjósok 

babonaságához képest, de az asztrológia és asztronómia szétválasztásának útján nem jutott 

olyan messzire, mint például Kepler, akinél észrevehetően nagyobb földi hatást tulajdonított a 

csillagoknak, ráadásul inkább földközéppontúnak tűnik a világképe  (igaz, nem ez volt a 

                                                           
361

 Erről bővebben ld. a IV. 3. 3. fejezetet. 
362

 43v: nihil o viri Germani nobis metuendum est mali! Nolite incusare fatum, si quid mali patiamini, per vos 

stat succumbere fato, per vos stat eludere fatum, in vestro arbitrio positum est vincere aut vinci. 



154 
 

„szakterülete”). Végül elmondható, hogy Soner sikeresen gyakorolta kriptoszociánus 

tevékenységét, és a hagyományos végzetfelfogást valamelyest elmozdította a szabad akarat 

javára; néhány hallgatóban talán éppen ennek a beszédnek köszönhetően merültek fel 

kérdések az orthodox lutheránus dogmákkal szemben. Ha hozzávesszük amit a csillagokról és 

a természeti okok összhatásáról mondott, akár úgy is fogalmazhatunk, hogy ebben a 

beszédében Soner az arisztoteliánus filozófia segítségével bizonyította a végzetről és a  

szabad akaratról vallott Sozzini-féle tanítás igazát. 

  



155 
 

IV. 2. 4. A betlehemi csillag mibenléte (Declamatiuncula de stella magorum duce) 

 

 Az arisztotelészi filozófiát bemutató étekezés, a Panegyricus ἐγκυκλοπαιδείας után 

egyfajta szakaszváltás történik a kolligátumban, amennyiben a következő darabok más, 

kevésbé gondos kézírással vannak feljegyezve, mégpedig feltehetőleg maga a szerkesztő, 

vagyis Richter által. A könyvet összeállító Soner-tanítvány felhagyott azzal az eljárással is, 

hogy új oldalon kezdje a következő művet. Mindez azt sugallja, hogy ezeket az írásokat 

kevésbé tartotta fontosnak, és általában véve nem szentelt annyi munkát a kidolgozásuknak. 

Hozzállása több esetben jogosnak tekinthető, hiszen a beszédek jó része nemcsak 

terjedelmében marad el a megelőzőektől, de tartalmában is, hiszen műfajukat tekintve 

egyszerű chriák, retorikai gyakorlatok, amelyek legfeljebb a bennük szereplő idézetek 

kiválogatásához használt források miatt bírnak kultúrtörténeti értékkel. Nem minden esetben 

indokolt azonban Richter eljárása, hiszen ebben a részben szerepel az Oratio de vita 

contemplativa, amely Soner filozófiájának fontos aspektusait tartalmazza, és nyomtatásban is 

napvilágot látott. Elképzelhető tehát, hogy a hely- vagy időhiány szintén közrejátszott a 

szövegminőség változásában, esetleg a megelőző szövegek lejegyzőjétől kellett megválnia 

Richternek. 

 Az új szakasz első darabja afféle középutat képvisel a kolligátumban található művek 

között: nem egy nagyszabású értekezés ugyan, mint az eddig bemutatott művek, de nem is 

puszta szónoklattani gyakorlat. Mint Soner elárulja, azon beszédek sorába tartozik, amelyeket 

a dékán kérésére állított össze, kifejtve bennük egy-egy  problémát, amely az Akadémia 

„tudományos közvéleményét” foglalkoztatta.
363

 A kötetben több másik ilyen beszéd is 

szerepel, például az esztétikai-művészetfilozófiai kérdésekkel foglalkozó An ars praestet 

naturae, illetve a szorosabban orvostudományi jellegű An recte pronuntiavit Aristoteles…
364

 

A jelen beszédben egy harmadik területre tesz kitérőt Soner, amely azonban nem tekinthető 

újnak, mivel a mű témája meglehetősen közel áll az előző darab, a De fato tárgyához: egy 

csillagászati kérdéssl foglalkozik, amely azonban nem nélkülözi a teológiai és filozófiai 

vonatkozásokat sem. A Bibliában szereplő betlehemi csillag mibenlétét vizsgálja ugyanis, 

                                                           
363

 86r: Cum igitur dicendi partes mihi a spectabili domino Decano sint demandatae qua de re apud vos verba 

facere debeam… 
364

 Róluk ld. a következő két fejezetet. 



156 
 

amely a három napkeleti bölcs (a Szentírás Soner által is követett eredeti szóhasználatában 

mágus)
365

 számára megmutatta Jézus születésének helyét. 

 A beszéd elhangzásának körülményeit illetően a szöveg nem közöl sok információt: 

nem utal sem a jelenlévő közönség összetételére (bár az „auditores splendidissimi” 

megszólítás azt sejteti, hogy rangosabb tanárok is voltak közöttük), sem valamilyen 

különleges alkalomra. Az időpontot azonban, legalábbis hozzávetőlegesen, megadja, s 

eszerint az előadásra a téli napforduló előtt nem sokkal került sor, vagyis december közepe 

táján.
366

 Ez alapján viszont, ha figyelembe vesszük a kolligátum néhány más darabjának 

címében szereplő információkat, valószínűsíthető, hogy szintén egy ünnepélyesebb 

alkalommal hangzott el a beszéd, mégpedig a bakkalaureusok promotio-ján, amelyet 1609-

ben és 1611-ben is december 20-án tartottak.
367

 Soner 1609-es avatási beszéde szintén 

szerepel a kötetben (ez a De vita contemplativa), a jelen darab ezen kívül bármelyik évre 

tehető. 

 A témaválasztás nem jelent újdonságot, hiszen Soner több művében tanújelét adta az 

asztronómia iránti érdeklődésének. A De fato-n kívül, ahol hosszan értekezik a csillagok 

szublunáris világra gyakorolt hatásáról, a professzor külön értekezést is szentelt az égi 

jelenségek vizsgálatának, mégpedig a szivárványról szóló írást (De iride coelesti), amely 

nyomtatásban is megjelent és máig fennmaradt. A szó szoros értelmében vett csillagászati 

munkának azonban a fentiek egyike sem nevezhető, így a Declamatio de stella magorum duce 

ha nem is teljesen új színt, de újfajta tónust képvisel Soner munkásságában. A műfaj teljesen 

klasszikusnak mondható, tulajdonképpen a többi felkérésre tartott beszéd szintén ide tartozik, 

ha a címükben nem is szerepel ez a megjelölés. A declamatio ugyanis a korban használt 

értelmében beszédet jelentett, ismeretközlő előadást, amely a mai szemináriumi és 

szakdolgozatok elődjének tekinthető. Az egyetemi oktatás bevett formája volt tehát, noha 

sokáig háttérbe szorult a disputatio-hoz, vagyis a nyilvános vitához képest. Philipp 

Melanchthon volt az, aki ezt a viszonyt megfordította, és bár nem törölte el a disputatio-kat 

(sőt, maga is részt vett ilyeneken), az általa megreformált tantervben azonban nagyobb 

szerepet juttatott a declamatiónak.
368

 Az altdorfi akadémiához pedig mindig közel álltak a 

melanchthoni hagyományok, így nem meglepő, hogy Soner munkásságában is számos ilyen 

                                                           
365

 A Jézust meglátogató idegenekre használt bibliai kifejezés (μάγοι) a korszakban a babiloni (káldeus) 

tudósokra, elsősorban csillagászokra vonatkozott. A mai attribútumaik (létszámuk, nevük, királyi címük) részben 

apokrif iratok alapján, illetve a népi hiedelemvilág fejlődése nyomán alakult ki. 
366

 86r: Hoc tempus instans, quam ob nimiam lucis brevitatem bruma dici consuevit. 
367

 Richter és Johann Kob műveiről van szó (ld. feljebb, a kolligátumot bemutató IV. 1. fejezetet). 
368

 SZABÓ András: A humanista életrajzi beszéd Magyarországon a XVI. század második felében = Classica – 

mediaevalia – neolatina II, szerk. HAVAS László, TEGYEY Imre, Debrecen, 2007, 127–133., ott 128. 



157 
 

beszéd található, különös tekintettel arra, hogy a másik formától, a közönség előtt zajló 

vitáktól viszont személyes hajlandóság hiányában igyekezett tartózkodni. Ebből a 

szempontból tehát a Declamatio de stella magorum duce szervesen illeszkedik mind a 

kolligátum, mind a soneri corpus többi darabjához. 

 Abban is hasonlít a jelen beszéd a többi dékáni felkérésre alkotott műhöz, hogy egy 

általánosan ismert kérdéssel foglalkozik, a betlehemi csillag mibenlétének vizsgálata ugyanis 

végigkísérte a kereszténység írott történetét. Bár Soner konkrétan nem idézi, az égi jelenség 

egy helyen szerepel a Bibliában, mégpedig a Máté-evangéliumban: “Bölcsek jöttek 

napkeletről Jeruzsálembe és kérdezősködtek: Hol van a zsidók újszülött királya? Láttuk 

csillagát napkeleten s eljöttünk, hogy bemutassuk neki hódolatunkat.”
369

 „S lám, a csillag, 

amelyet napkeleten láttak, vezette őket, míg végre meg nem állt a hely fölött, ahol a gyermek 

volt."
370

 Az Újszövetség szövege tehát nem hagy kétséget afelől, hogy a csillag a megszületett 

Messiással áll kapcsolatban. A gondolattársítás feltűnik már az Ószövetségben is,
371

 így 

érthető, hogy a kérdés viszonylag korán a vizsgálódások homlokterébe került. 

Elsőként az egyiptomi Órigenész (184k – 254) próbálkozott a jelenség asztronómiai 

magyarázatával a 3. század elején, és arra jutott, hogy egy üstökösről van szó.
372

 Jellemző a 

kor gondolkodására, hogy Órigenész egyedül attól a vádtól akarta megvédeni az álláspontját, 

miszerint az üstökösök mindig valami rossz dolog, katasztrófa előjelei, csillagászati érvek 

nem szerepelnek a művében. Igaz, az akkori asztronómia még nem volt pontosan tisztában az 

üstökösök „működésével,” amit mutat az is, hogy a szerző egyszerűen új csillagnak nevezi, 

valószínűleg tehát nem tartotta szükségesnek további magyarázatot fűzni a megjelenéséhez és 

az eltűnéséhez. Feltehető egyébként, hogy elmélete megalkotásában szintén a Halley-üstökös, 

ezúttal annak 218-as feltűnése inspirálta. 

Már a patrisztikus korban keletkeztek azonban olyan értelmezések is, amelyek a 

természetes okok helyett tisztán természetfeletti jelenségnek, vagyis isteni csodának tartották 

a Jézus születését hirdető égi jelenséget. Az elmélet támogatói közül a leghíresebb Aranyszájú 

Szent János (344/7-407) konstantinápolyi pátriárka volt, aki abból indult ki, hogy a napkeleti 

                                                           
369

 Mt 2,2. 
370

 Mt 2,9. 
371

 Szám 24,17.: Csillag tűnik fel Jákob (törzséből), jogar sarjad Izraelből. 
372

 Contra Celsum 1,58.: Τὸν ὀφθέντα «ἀστέρα ἐν τῇ ἀνατολῇ» καινὸν εἶναι νομίζομεν καὶ μηδενὶ τῶν συνήθων 

παραπλήσιον, οὔτε τῶν ἐν τῇ ἀπλανεῖ οὔτε τῶν ἐν ταῖς κατωτέρω σφαίραις, ἀλλὰ τῷ γένει τοιοῦτον γεγονέναι, 

ὁποῖοι κατὰ καιρὸν γινόμενοι κομῆται. 



158 
 

bölcsek által követett jel pontosan a kisded Jézus tartózkodási helyére, illetve őrá magára 

mutatott.
373

 

A későbbi századokban is többen foglalkoztak a kérdéssel, legtöbbször természetesen 

az adott Máté-evangéliumi szakaszhoz kapcsolódó homíliákban. A kiemelkedőbb szerzők 

közül írt a betlehemi csillagról például Szent Ambrus, Szent Ágoston és Nagy Szent Leó pápa 

még az ókeresztény korban, továbbá Beda Venerabilis, Aquinói Szent Tamás és Albertus 

Magnus a középkorban. Alapvetően azonban nem léptek túl a fenti két magyarázaton, vagyis 

amennyiben természetes jelenségnek tartották a betlehemi csillagot, egy üstökösnek képzelték 

el, amit a fennmaradt képi ábrázolások is sejteni engednek: a betlehemi jelenetet bemutató 

képzőművészeti alkotások mintegy 60%-án látható csillag, és ezek harmada egyértelműen 

csóvát húz maga után.
374

 A legtöbbször viszont valamilyen csodásabb magyarázat felé 

hajlottak a szerzők, általában egy speciális csillagnak képzelték a jelenséget, amely Isten 

akaratának megfelelően tűnt fel és húnyt ki rövid időn belül, túllépve a megszokott természeti 

törvényeken.
375

 

Soner kortársa, Johannes Kepler (1571-1630) volt az, aki széles körű asztronómiai 

ismereteit felhasználva először vizsgálta meg a témát tudományos alapossággal, és új 

elméletet dolgozott ki, amelyet a betlehemi csillag kutatástörténetével foglalkozó művek mind 

egyfajta mérföldkőként kezelnek. A híres csillagász tulajdonképpen két, egymástól független 

asztronómiai eseményt kapcsolt össze: az egyik a szupernóva, egy csillag pusztulását kísérő, 

élénk fényhatással járó robbanás, amit 1604-ben is volt alkalma megfigyelni. Ezt – tévesen – 

összefüggésbe hozta egy egészen más jelenséggel, két bolygó együttállásával. 1603-ban 

ugyanis látható volt az égen egy meglehetősen ritka és feltűnő esemény, a Jupiter és a 

Szaturnusz konstellációja, amelyről ki lehetett számolni, hogy Kr. e. 7-ben szintén megtörtént, 

mégpedig háromszor egyazon évben.
376

 Kepler tehát úgy vélte, hogy az együttállás 

szupernóvát okozott, és ez szerepel a Bibliában betlehemi csillagként: „Tehát ha a 39. 

Iulianus-évben a nagy együttállás alatt keletkezett az az egy csillag, és – miként hisszük – az 

összekapcsolódás helyén ragyogott fel először, akkor a káldeusokat a maguk szabályai szerint 

                                                           
373

 Homilia in Matthaeum VI. (2,1-2).: Οὐ γὰρ ἄνω μένων τὸν τόπον ἐδείκνυ· οὐδὲ γὰρ δυνατὸν ἦν αὐτοῖς οὕτω 

μαθεῖν· ἀλλὰ κάτω καταβὰς τοῦτο ἐποίει. Ἴστε γὰρ, ὅτι τόπον οὕτω μικρὸν, καὶ ὅσον εἰκὸς καλύβην κατασχεῖν, 

μᾶλλον δὲ ὅσον εἰκὸς σῶμα παιδίου μικροῦ κατέχειν, οὐχ οἷόν τε ἀστέρα γνωρίζειν. 
374

 THEWREWK Aurél, Csillagok a Bibliában, Budapest, 1993, 243-244. 
375

 Az utóbbi elképzelés egyes válfajairól ld. alább. 
376

 A jelenség bekövetkeztét egyébként Krisztus születése körül valóban kiszámolták a „keleti bölcsek,” vagyis a 

babiloni (káldeus) csillagászok, amiről korabeli ékírásos feljegyzések tanúskodnak. A tudomány mai álláspontja 

szerint is ez a betlehemi csillag egyik lehetséges magyarázata, leszámítva természetesen a szupernóva 

kialakulásáról szóló részt. 



159 
 

(amelyek máig fennmaradtak) nagyon nagy dolgokra, az egész világ általános megújulására 

figyelmeztette.”
377

 

A Kepler által vizsgált égi események egyébként Európa-szerte magukra vonták a 

csillagászok figyelmét,
378

 így az éppen Nürnbergben praktizáló, az akadémiai összeköttetéseit 

ápoló Soner gyorsan értesülhetett róluk; sőt később akár magát az említett könyvet is 

olvashatta, még professzori évei alatt. A beszédben mindazonáltal konkrétan nem említi 

Keplert, így nem jelenthető ki biztosan, hogy akár őt, akár a feladatot rá kiosztó dékánt a De 

stella nova inspirálta volna. Ennél valószínűbb egy ma már kevésbé közismert szerző hatása: 

Alfonso Salmerón (1515-85) jezsuita teológus, a rend egyik első tagja komoly értekezést írt a 

betlehemi csillagról, amely gondosan összefoglalta a vele kapcsolatban kialakult addigi 

nézeteket, természetesen a katolikus egyház és a trienti zsinat állásfoglalása szerint bírálva el 

őket. A műve eredetileg prédikációként hangzott el, és csak Salmerón halála után, a 

századforduló környékén jelent meg nyomtatásban, az összegyűjtött műveit tartalmazó 

könyvsorozat egyik darabjának részeként.
379

 A köteteket rövid idő alatt három helyen adták ki 

(Madrid, Brescia, Köln), ami jól mutatja a szerző népszerűségét, és könnyen elképzelhetővé 

teszi, hogy Altdorfba is került egy példány. A felekezeti ellentétek persze ez ellen szólnak, de 

Soner más művei egyértelműen elárulják, hogy alkalomadtán hajlandó volt katolikus írók 

műveihez nyúlni, sőt akár egész érvrendszereket átvenni tőlük.
380

 Mivel pedig a jelen beszéd 

felépítése, a benne szereplő gondolatmenetek nagy hasonlóságot mutatnak a jezsuita atya 

művével, elképzelhető, hogy Soner vagy a dékán figyelmét ez az értekezés keltette fel, és 

szükségét érezték, hogy tisztázzák a kérdést. 

A declamatio mindazonáltal nem említi név szerint sem Salmerónt, sem más szerzőt. 

Ehelyett egy meglehetősen általános bevezetéssel indít, a csillagászati jelenségeket próbálja 

úgy értelmezni, mint Isten jelzését az emberek felé, bár nem annyira asztrológiai, mint inkább 

allegorikus értelemben. Soner a lassan aktuálissá váló napforduló kapcsán állít párhuzamot a 

sötétség és Krisztusnak a bajokban való látszólagos eltűnése között, hogy aztán rátérjen a 

Megváltó születésére: éppen akkor szállt le a földre, amikor úgy tűnt, hogy a választott nép 

                                                           
377

 Johannes KEPLER, De Stella nova in pede Serpentarii, Prága, 1606, 135.: Anno igitur 39. Juliano sub ipsa 

magnam conjunctionem, si stella illa una orta est, et in ipso quidem conjunctionis loco (quod credamus interim) 

primum fulsit: utique Chaldaeos ex ipsorum regulis, hodieque extantibus, de maximis rebus et totius mundi 

renovatione universali admonuit. 
378

 A szupernóvát például Itáliában észlelték először, de még távol-keleti források is említik. 
379

 A kötet címe: Alfonsi Salmeronis Toletani, e Societate Jusu Theologi, Commentarii in Evangelicam 

Historiam et in Acta Apostolorum, in duodecim tomos distributi tomus tertius, Köln, 1602. A betlehemi 

csillagról szóló okfejtés a harmadik kötetben szerepel: a 38. tractatus (336-346. old.) a keleti bölcsek 

személyével, a 39. (346-358. old.) magával a csillaggal foglalkozik. 
380

 A legszembetűnőbb példa erre az An ars praestet naturae, ahol az altdorfi professzor hosszú szakaszokat idéz 

egy portugál jezsuiták által összeállított Arisztotelész-kommentárból. 



160 
 

teljesen kiesett Isten kegyeiből. Mindezzel ahhoz a kijelentéshez teremt alapot, hogy a 

betlehemi csillagot is ilyen, de a fentinél konkrétabb jelzésként mutathassa be, amely Isten 

közvetlen akaratából jelent meg, hogy felhívja a figyelmet a nagy eseményre. Az 

eszmefuttatás célja lehetett a csillag jelentőségének, tehát a beszéd fontosságának 

kihangsúlyozása (afféle érdeklődéskeltő captatio benevolentiae), illetve az is, hogy Soner 

elkerülje a gyanút, miszerint a betlehemi csillag feltűnésének és Krisztus születésének 

egybeesését puszta véletlennek tartja, amit a hívő közönség ellenszenvvel fogadott volna. 

A professzor csak a viszonylag hosszú felvezetést követően árulja el a beszéd célját: 

azt akarja bebizonyítani, hogy ez az égitest nem volt sem természetfeletti lény (angyal), sem 

pedig különleges tulajdonságokkal rendelkező, éppen akkor keletkezett állócsillag vagy 

(korabeli kifejezéssel élve) vándorló csillag. Ezzel a véleménnyel, ha kimondatlanul is, de 

szembeszáll mind a hagyományos katolikus értelmezéssel, mind pedig Kepler új elméletével, 

és egy régebbi elképzelés mellett teszi le a voksát; mint később kiderül, ez az Órigenészig 

visszanyúló üstökös-elmélet. 

Érdekes, hogy a különféle „csillagtípusok” vizsgálata előtt Soner egy másik elméletet 

cáfol meg, miszerint a keleti bölcsek a betlehemi csillag segítségével eljutottak volna Krisztus 

ismeretére. Ez elsőre a Biblia nyílt tagadásának tűnik, hiszen ott egyértelműen a következő 

szerepel: „Hol van a zsidók újszülött királya? Láttuk csillagát napkeleten, s eljöttünk, hogy 

bemutassuk neki hódolatunkat.” Alig hihető azonban, hogy az altdorfi professzor hazugsággal 

akart volna vádolni egy evangelistát; ilyesmire még radikális sociniánusként sem lett volna 

hajlandó, amit pedig egyébként is leplezni igyekezett. Amire itt valójában utal, egy komoly 

hagyományokkal rendelkező nézet, ami szerint a bölcsek egyéb forrásokból már értesültek a 

„zsidók királyának” majdani születéséről, és a csillag csak a helyet és az időpontot jelezte 

nekik. Ezt az egyéb forrást az említett ószövetségi próféciában vélték felfedezni: „Csillag 

tűnik fel Jákob törzséből, jogar sarjad Izraelből.” Ugyanis az azt kimondó Bálámot 

valamilyen módon kapcsolatba hozták a mágusok népével. Az elméletet eredetileg Órigenész 

állította fel (még korábbi hagyományra alapozva),
381

 utána sok keresztény teológus, például 

Szent Ambrus, Szent Jeromos és Leó pápa, a nyomdokaikban járva pedig a legtöbb középkori 

szerző elfogadta.
382

 További lehetőségként vetődött fel, hogy a prófécia helyett vagy mellett 

közvetlen isteni sugalmazást kaptak a bölcsek a Szentlélektől.
383

 Mint a szövegből kiderül, 

                                                           
381

 Homiliae super librum Numerorum, Homilia 13, 7. Ld. még: Géza VERMÉS, Scripture and Tradition in 

Judaism: Haggadic Studies, Leiden, 1983, 173. 
382

 Vö. SALMERÓN, i. m., 352-355. 
383

 Uo., 350, 353. 



161 
 

Soner szintén a magáévá tette ezt a mágusok ószövetségi forrásismeretéről, vagyis a Bálám-

próféciáról szóló tételt, de az isteni hatásra történő megvilágosodásukról nem ejt szót.
384

 

Az altdorfi professzor azonban sokkal többet foglalkozik a kérdés negatív 

aspektusával, tehát azzal, hogy magából a betlehemi csillagból csak a Megváltó születésének 

helyét ismerhették fel, nem pedig magát az eseményt. Ez a lehetőség ugyanis szintén 

felvetődött, és már az ókorban komoly vizsgálódások tárgyát képezte, köszönhetően annak, 

hogy a mágusok sokak véleménye szerint csillagjóslással (astrologia divinatrix) foglalkoztak, 

ami keresztény megítélés szerint általában elvetendő, pogány babonaságnak számított – annak 

ellenére, hogy még Soner korában is akadtak hívei és gyakorlói.
385

 Felmerült tehát a 

probléma, hogy Isten az Ő egyszülött Fiának születését a bölcsek tudomására hozhatta-e ilyen 

„keresztényietlen” módon? Aranyszájú Szent János és Szent Jeromos elképzelhetőnek 

tartották a dolgot, abból a meggondolásból, hogy ez esetben Isten olyan közlésmódot használt 

volna, amelyet a mágusok minden másnál hitelesebbnek tartottak, tehát mintegy a saját 

fegyverükkel győzte volna le őket. A vélemény a középkorban is tartotta magát, Albertus 

Magnus és a 14-15. század fordulóján élő Pierre d’Ailly bíboros például összetett 

asztrológiai-asztronómiai számításokkal próbálták igazolni, hogy a mágusok igenis 

megjövendölhették Jézus születését a tudományuk segítségével.
386

 Még Kepler is hasonlóan 

vélekedett, a fent tőle idézett szövegrészletből ugyanis világos, hogy szerinte a mágusok a 

„szupernóvának” köszönhetően olyasvalakinek a születésére gondoltak, aki az egész világot 

megváltoztatja, vagyis megváltja majd (totius mundi renovatione universali). Akadtak 

azonban olyanok, akik ezzel ellentétes nézetet képviseltek, és Isten méltóságával 

összeférhetetlennek találták, hogy efféle elítélendő mesterkedésekhez folyamodjék az akarata 

közléséhez; de magát a napkeleti bölcsek által alkalmazott tudományt is máshogyan képzelték 

el. Salmerón például egyértelműen kijelentette, hogy a mágusokat a jóslás és varázslás ezen 

ágának gyakorlásától inkább elidegeníteni kellett volna, nem pedig támogatni benne;
387

 sőt azt 

is kétségbe vonja, hogy egyáltalán közük volt bármi ilyen tevékenységhez. Ő is a mágia 

hagyományos felosztását vallotta, csak a falsa és superstitiosa jelzőkkel illetett fajtáját tartva 

elítélendőnek, míg a másikat egyszerűen csak a világ működésének feltárását célzó 

vizsgálódásra vonatkoztatta, vagyis egyfajta tudománynak, illetve filozófiának tekintette.
388

 A 

                                                           
384

 86v.: Dei esse et regis qui juxta prophetias tam ipsorum quam Ecclesiae ex Israel nasceretur, intellexerunt. 
385

 Ld. az előző fejezetben az asztrológia és a varázslás különböző válfajairól írottakat. 
386

 SALMERÓN, i. m., 355-356. 
387

 Uo. 355: Quin etiam potius viderentur abstrahendi a vanitate illius scientiae, quam per illam trahendi. 
388

 338: „Duplex est enim magia, altera naturalis, et superstitione carens, daemonumque commercio, quam forte 

illi [ti. a napkeleti bölcsek] profitebantur… Altera vero species magiae est, quae Graecis γοητεία, et alia 



162 
 

jezsuita atya csak az utóbbit kötötte a napkeleti bölcsekhez, akik így mentesek maradtak a 

tiltott művészetektől, nem akartak jövendőt mondani a csillagokból, ezért semmiképp sem 

jöhettek rá a mágiájuk segítségével a betlehemi csillag jelentésére. 

Úgy tűnik, hogy Soner a jezsuita atya, illetve a trienti zsinat állásfoglalását fogadta el a 

mágusok asztrológiai tevékenységének elutasításával, de a beszéd alaposabb vizsgálata 

elárulja, hogy ennél árnyaltabb a helyzet. Az altdorfi professzor ugyanis nemcsak azt tagadja, 

hogy a napkeleti bölcsek jóslással foglalkoztak volna, hanem azt is, hogy a betlehemi csillag 

egyáltalán értelmezhető lett volna az asztrológia számára. Az altdorfi professzor sajátságos 

definíciót ad erről a diszciplínáról: “Tudjuk ugyanis, hogy az asztrológia a természetes 

csillagokkal és azok rendes mozgásával foglalkozik, a mágusok vezetője azonban nem ilyen 

volt, amit számos érvvel be lehet bizonyítani.”
389

 Alapvetően hasonló jellegűnek látta tehát ő 

is ezt a diszciplínát, mint Salmerón és a hagyományos szemlélet, de annyival kiegészítette, 

hogy az olyan rendkívüli jelenségeket, mint az üstökösök (amelyek közé Soner a betlehemi 

csillagot sorolta), kizárta ebből a körből, mert nem illeszkedtek a csillagok és bolygók 

mozgásának a korabeli felfogás szerinti szabályos rendszerébe. Ma kétségkívül a csillagászat 

tudományához tartozik az üstökösök vizsgálata, a 16-17. században azonban még gondot 

jelentett az efféle égitestek felbukkanásának és eltűnésének értelmezése, sőt, éppen az 

üstökösök voltak azok, amelyekhez az ókor és a középkor századaiban mindenféle 

transzcendens magyarázatot fűztek az asztrológusok. Soner tehát kiegészíti, mintegy 

szillogizmussá fejleszti Salmerón gondolatmenetét: nemcsak arról volt szó, hogy a napkeleti 

bölcsek elvetették az astrologia divinatrixet, hanem arról is, hogy a betlehemi csillag eleve 

nem volt az astrologia (bármelyik formájának) módszereivel vizsgálható, tehát pusztán ebből 

az égi jelenségből nem jöhettek rá a Megváltó születésére. 

Mint azt a De fato-ban részletesebben kifejtette, Soner másként értelmezte a csillagok 

és az emberi világ történései közötti összefüggést: hitte ugyan, hogy az égi szférák hatással 

vannak az emberek életére, de ezt csak afféle általános természeti erőnek tartotta, nem 

konkrét, személyre szabott sorsfonálnak, mint a csillagjósok által szerkesztett horoszkópok. 

Ebből a hozzáállásból kiindulva logikus, hogy a planéták világát mechanikus rendszerként 

szemlélő mágusok az asztrológia segítségével nem jöhettek rá isteni igazságokra.
390

 A 

                                                                                                                                                                                     
honestiori voce theurgia dicitur, quae falsa, et superstitiosa est scientia, daemonumque invocationibus, et falsis 

astrorum divinationibus incumbens.” 
389

 87r: Astrologiam enim circa stellas naturales eorumque motum ordinarium versari scimus, magorum vero 

ducem eiusmodi non fuisse plurimis demonstrari potest argumentis. 
390

 Megjegyzendő, hogy (mint azt a lengyelek levele tanúsítja) más ókori gondolkodókat Soner igenis képesnek 

tartott rá, hogy pusztán a tudományuk révén, a természet megfigyelésével eljussanak bizonyos isteni 

igazságokhoz; a napkeleti bölcseket ezek szerint nem akarta Platón és főleg Arisztotelész rangjára emelni. 



163 
 

megjegyzéssel tehát Soner arról tesz tanúbizonyságot, hogy megindult az asztrológia és az 

asztronómia szétválasztásának útján, egy tudományosabb értelmezés felé mozdulva el, amely 

ugyan még nem volt mentes minden természetfeletti elképzeléstől, de a betlehemi csillag 

esetében még Keplernél is modernebbnek bizonyult, mivel a német tudós több transzcendens 

összefüggést vélt felfedezni ebben az égi jelenségben. 

 A fenti eszmefuttatás után kevésbé eredeti motívumokat tartalmaz a következő rész, 

amelyben Soner azt a feltételezést próbálja cáfolni, miszerint a betlehemi csillag valóban egy 

közönséges csillag lett volna. Bizonyos szempontból ráadásul nyitott kapukat döngetett, 

ugyanis a tekintélyesebb szerzők (tulajdonképpen az összes, aki eddig említésre került) 

egyhangúlag elvetették ezt a feltételezést; nem is nagyon találunk olyan művet, amely 

kifejezetten állítaná, hogy igazi csillagról van szó. Tehát itt inkább egy olyan hipotézissel 

kellett szembeszállni, amelynek képtelensége ugyan hamar feltűnik, de mert logikailag 

mégiscsak szükségszerű következtetés (hiszen a Bibliában szó szerint csillag szerepel), ezért 

elkerülhetetlen a vele való foglalkozás. 

 Soner azért belevisz némi egyéni színezetet az érvelésébe, mert kiindulásként 

arisztotelészi szöveget idéz, a csillag definícióját De coelo-ból. Ennek alapján tér rá a 

közönséges égitesteknek azokra a jellemzőire, amelyek semmiképpen nem 

összeegyeztethetők a Szentírásban olvasható beszámolóval: hogy a semmiből bukkant elő, 

majd rövid idő múlva eltűnt; hogy a mágusok útvonalán történő végighaladás ellentmondott 

volna a csillagok szokott mozgásának; hogy nappal és éjjel egyaránt látható volt; hogy 

pontosan a kis Jézus születési helyét jelölte ki. Mindezek a gondolatok persze nemcsak 

Arisztotelész definíciója alapján vethetőek fel, hanem a legalapvetőbb asztronómiai ismeretek 

birtokában is; s Aranyszájú Szent Jánostól Alfonso Salmerónig valóban megtaláljuk őket a 

fent idézett művek mindegyikében.
391

 

 Hasonlóan klasszikus ötlettel száll szembe Soner a következő részben, de ezt az 

előbbivel ellentétben ténylegesen vallotta egy csoport, mégpedig a priszcillanisták. Ez egy 

ókori, Hispania területén kialakult eretnekmozgalom volt, amelyet az alapítója után neveztek 

el, és a 4. század végétől a 7. század elejéig létezett. Gnosztikus alapokon épült fel, és közel 

állt a manicheizmushoz, ugyanúgy a tanításai közé tartozott például a szélsőséges dualizmus, 

az aszketizmus és az  üdvösség  átértelmezése  a  testi  létből  való  kiszabadulásként.
392

 

Eredeti művek nem maradtak fenn tőlük, de az ellenük küzdő egyházatyák beszámolói szerint 

azt vallották, hogy a betlehemi csillag Krisztus „születési csillaga” volt, ami minden 

                                                           
391

 Ld. SALMERÓN, i. m., 348–350, ill. az általa idézett szerzőket. 
392

 SZÁNTÓ Konrád, A katolikus egyház története I., 1983, 165–166. 



164 
 

emberhez társul, amikor a világra jön, és döntően befolyásolja a sorsát.
393

 A gondolat maga 

még régebbi, úgyszólván egyidős magával a csillagjóslással, bár kezdetben csak az uralkodók 

és hasonlóan előkelő személyek esetén feltételeztek ilyen személyes csillagot. Az elképzelés 

ellenzőinek tábora is túlnyúlik a kereszténységen: idősebb Plinius a Naturalis historiae-ban 

egyenesen kigúnyolja az efféle hiedelmeket.
394

 Olyan vitáról van tehát szó, amely időben és 

térben messzire terjedt, a betlehemi csillagról szóló evangéliumi rész azonban a kereszténység 

számára is fontossá tette. 

 A priszcillanisták felfogását már az ókorban több egyházatya igyekezett cáfolni, 

például Szent Ágoston,
395

 Aranyszájú Szent János
396

 és Nagy Szent Gergely pápa.
397

 Ők – az 

asztrológiával szembeni általános ellenérzésen túlmenően – elsősorban attól a gondolattól 

riadtak vissza, hogy Krisztust, aki Isten Fia, illetve maga Isten, alája rendeljék egy egyszerű 

planétának. Szent Ágoston még alaposabban foglalkozott a kérdéssel, nemcsak abból a 

szempontból vizsgálva meg az efféle elképzeléseket, hogy mennyiben minősíthetőek pogány 

babonaságnak, hanem a szabad akarat függvényében is, belevonva az okfejtésbe olyan híres 

filozófusokat, mint a sztoikusok és Cicero. Noha azt elfogadta, hogy Isten – 

mindenhatóságánál fogva – előre tudja az emberek sorsát, azt már határozottan tagadta, hogy 

ehhez a csillagoknak bármi közük lenne, hiszen akkor azok mozgása mintegy korlátozná Isten 

cselekvési szabadságát. Tulajdonképpen Soner is az egyházatya gondolatmenetét ismétli meg 

a beszédben, csak még hozzáveszi a De fato-ban leírt, arisztotelészi második okokat (causae 

secundae), illetve Philipp Melanchthon néhány hasonló értelmű sorát.
398

 Nemcsak az 

asztrológia babonásabb értelmétől való eltávolodását teszi ezzel még nyilvánvalóbbá, hanem a 

végzetről vallott saját felfogását is megismétli, bár rövidebb formában, mint az 1608-as 

rektori beszédében tette. Állásfoglalása határozott kiállás a szabad akarat mellett, amelyet 

illetően az altdorfi professzor, mint a De fatóból kitűnik, megengedőbbnek bizonyult a De 

                                                           
393

 88r: Ubi mihi cum filiis Belial Priscilli conscriptis haereticis certamen video paratum qui putarunt hanc 

stellam Christum planetam geniturae suae habuisse, sicut alii Adami filii suas planetas habent. Vö. SALMERÓN, i. 

m., 356. 
394

 Naturalis historia II. 28-29.: non illa, ut existimat volgus, singulis attributa nobis et clara divitibus, minora 

pauperibus, obscura defectis ac pro sorte cuiusque lucentia adnumerata mortalibus, cum suo quaeque homine 

orta moriuntur nec aliquem exstingui decidua significant. Non tanta caelo societas nobiscum est, ut nostro fato 

mortalis sit ibi quoque siderum fulgor. Ld. még THEWREWK, i. m., 224. 
395

 De civitate Dei V. 1-10. 
396

 Homiliae in Matthaeum, Homilia VI. 1. 
397

 Homiliae in Evangelia I, Homilia X. 4. 
398

 88r: Nam ex hoc fundamento factum Stoicum sive Manicheum illos defendere voluisse alibi annotavit 

Augustinus, quam de fatali omnium rerum necessitate opinionem ex Orco profectam esse pia mens inficia non 

putat. Deus enim est agens liberrimum nec causis secundis se patitur regi, suadere praeeleganter Philippus: Non 

Deus est numen parcarum, carcere clusum, / Quale putabatur stoicus esse Deus. / Ille potest solis currus inhibere 

volantes, / Ille velut scopulos flumina stare facit. Vö. Philipp MELANCHTHON, Carmen 341, 13–16 = Corpus 

Reformatorum 10, szerk. Karl Gottlieb BRETSCHNEIDER, Halle 1842, 652. 



165 
 

servo arbitrión alapuló lutheránus felfogásnál, de itt a véleményének igazolására Szent 

Ágoston és Melanchthon személyében olyan autoritásokat tudott felhozni, akik segítségével 

megvédhette magát a hallgatóság orthodoxabb tagjaival szemben. Megjegyzendő azért, hogy 

sem most, sem 1608-ban nem tett olyan radikális kijelentéseket a témában, amit Altdorfban 

feltétlenül eretnekségként utasítottak volna el a teológusok. 

 Az állócsillag és a „születési planéta” megcáfolása mellett Soner egy harmadik 

azonosítási kísérlettel is szembeszáll, amely már túllépést jelent a legtöbb korábbi teológus 

véleményén. Nem ért egyet ugyanis azzal a lehetőséggel sem, hogy a csillag egy angyal (sőt 

maga a Szentlélek)
399

 lett volna, vagy legalábbis egy angyal mozgatta, miután Isten 

közvetlenül erre az alkalomra megteremtette. Sok szerző jutott pedig erre a következtetésre, 

miután a természetes megoldásokat kizárták: ha a betlehemi csillag az ismert asztronómiai 

törvények szerint nem létezhetett, akkor bizonyára a természetfeletti erők közvetlen 

beavatkozásáról van szó. Így gondolta például a fent említett teológusok közül Szent 

Ágoston,
400

 Nagy Szent Gergely,
401

 illetve a többször idézett jezsuita Alfonzo Salmerón;
402

 de 

mások is, mint Theophylactus ohridi érsek,
403

 Damaszkuszi Szent János
404

 és maga Aquinói 

Szent Tamás.
405

 

 Soner azonban nem fogadta el a közvélekedést, és bár a beszédben nem szentelt külön 

részt a cáfolatának úgy, mint a többi hipotézis esetében, de néhány általa felhozott, és a 

szövegbe elszórtan beillesztett érvből össze lehet rakni, milyen meggondolásból tett így: 

 

–  Isten sem akarta, hogy a csillagok törvény nélkül kóboroljanak az égen, hanem 

mindegyiknek megszabta a maga pályáját, amelyet egyik sem léphet át, hanem meghatározott 

eséssel és távolságban mozognak.
406

 

– A Nap megállt… de azért a helyét és a számára előírt határokat nem hagyta el.
407

 

                                                           
399

 Vö. Augustinus HIBERNICUS: De mirabilibus Sacrae Scripturae libri tres, III. 4. (Patrologia Latina 35, 2195.): 

Sicut in igne Spiritus Sanctus super Apostolos descendit; sicut specie columbae descendit super Dominum in 

Iordane, sic gentes stellae specie duxit ad cunabula Domini. 
400

 Contra Faustum Manichaeum II. 5. 
401

 Homiliae in evangelia, Homilia VI. 
402

 i.m., 348.: angelus… ipse praecessit Magos in figura stellae, non quidem quod ipse sit transformatus in 

stellam, quae praecessit Magos… sed quod illam moveret. 
403

 In Matthaeum 2. 
404

 De fide orthodoxa II. 7. 
405

 Pars III. Quaest. 36. Art. 7.: Alii vero dicunt quod Angelus qui apparuit pastoribus in specie humana, apparuit 

magis in specie stellae. Probabilius tamen videtur quod fuerit stella de novo creata, non in caelo, sed in aere 

vicino terrae, quae secundum Dei voluntatem movebatur. 
406

 87r: Neque Deus voluisset, stellas in coelo sine lege vagare, dum cuilibet suas praescribit metas, quas nulli 

transgredi licet, sed certo lapsu spatioque omnes feruntur. 
407

 87r–v: Sol stetit… non tamen propterea stationem suam sive praescriptos terminos deseruit. Vö. Józs 10, 12–

14. 



166 
 

– Ő ugyanis, aki mindent teremtett, vagyis Isten, nemcsak mindenható, hanem becsületes is, 

teremtményeinek alkotója és nem pusztítója, nem összezavarója, hanem oltalmazója.
408

 

 

Soner tehát úgy tartotta, hogy Isten semmilyen esemény kedvéért nem hajlandó 

megváltoztatni a világ működésének a teremtéskor megszabott rendjét, s még ha valamilyen 

jelet is akar adni az emberiségnek, a szabályok szerint cselekedve jár el. Ez már-már „a gép 

forog, az alkotó pihen” jellegű gondolat, amit valószínűleg az arisztotelészi alapon elképzelt 

istenfogalom befolyásolt, hiszen a transzcendens, önmagán gondolkodó Istennel nehezen 

lenne összeegyeztethető a közvetlen beavatkozás, egy ilyen közvetlen cselekvés. Így, noha 

sok tekintélyes szerzővel kellett emiatt szembeszállnia, az altdorfi professzor mégis hű maradt 

a saját nézeteihez, és a tanításához szervesen illeszkedő megoldást választott. 

 Sajnos a helyesnek vélt megfejtést Soner meglehetősen röviden említi csak, a beszéd 

legvégén; igaz, már kezdetben leszögezte, hogy a fő célja a téves nézetek megcáfolása. Mégis  

hiányérzetet kelthetett a hallgatóságban, hogy szinte csak kijelentette, miszerint a betlehemi 

csillag egy üstökös vagy valami ahhoz hasonló volt. Igaz, hogy említ nagy tudományú 

embereket, akik ezt a véleményt osztották, és állítja, hogy az elképzelés ellentmondásoktól 

mentes és megfelel a logikai elvárásoknak, de bővebben nem fejti ki a dolgot. Pedig, mint 

láttuk, Órigenésztől kezdve létezett az üstökös-elmélet, és a gazdag képi ábrázolások tanúsága 

szerint elterjedt volt a keresztény világban, így biztosan találhatott volna néhány hatásos 

idézetet az álláspontja alátámasztására. Végső soron akár Keplert is az ide tartozó 

auktoritások közé lehet sorolni, hiszen az általa feltételezett szupernóva belefér a „cometam 

aut simile aëris incendium” fogalomkörbe; bár az kétséges, hogy Soner ismerte-e már a német 

csillagász e tárgyban megjelent művét. Feltételezhető persze, hogy a professzor mégsem 

érezte annyira megalapozottnak a véleményét, és nem akart bizonytalan kimenetelű okfejtésbe 

bocsátkozni, de széles körű műveltségét és szakmai lelkiismeretességét figyelembe véve 

nehezen elképzelhető, hogy felkészületlenül vágott volna bele a témába. Ami visszatartotta a 

folytatástól, valószínűleg nem hiányos tudása, hanem a várható terjedelem volt. Az üstökös-

elmélet bizonyítása ugyanis legalább annyi időt vett volna még igénybe, mint a téves nézetek 

megcáfolása, és ez, ha a hasonló alkalmakkor előadott beszédeket nézzük, már túllépett volna 

a kiszabott kereteken. Hiszen a más véleményen lévő szerzők többsége ugyanúgy 

szembeszállt az üstökös ötletével, mint Soner az általa helytelennek tartott véleményekkel, 

így meglehetősen sok érvre kellett volna válaszolnia, amelyek ráadásul hasonlóak voltak az 

                                                           
408

 87v: Is enim qui omnia condidit Deus, non tantum est omnipotens, sed etiam verax, conditor non destructor, 

non turbator sed conservator suarum creaturarum. 



167 
 

állócsillaggal kapcsolatban felhozottakhoz, így nagyon finom, pontosan körülírt 

különbségtételt igényeltek volna. Közéjük tartozott például, hogy miért volt látható nappal is 

a jelenség, hogy miért csak a mágusok foglalkoztak vele, vagy hogy miként tudott pontosan a 

betlehemi istállóra mutatni. Bizonyára voltak elképzelései ezen a problémák megoldására, de 

az adott helyzetben ezek kifejtése nem volt megoldható, ezért Soner a vizsgált kérdés 

korlátozása mellett döntött, és csak a tévedésekre koncentrált. Elképzelhető, hogy írt egy 

beszédet vagy értekezést az üstökös-elmélet védelmében is, illetve szándékában állt ilyet írni, 

de erre a fennmaradt forrásokban nincs utalás; tehát vagy elveszett a mű, vagy a témát nem 

tartotta elég fontosnak, esetleg korai halála miatt nem keríthetett rá sort. 

 Soner kriptosocinianizmusa szempontjából a beszéd nem bír különösebb 

jelentőséggel, bár a racionális bibliamagyarázat, amellyel mondhatni tisztán tudományos 

alapon (tehát az auktoritások túlhangsúlyozása és a természetfölötti motívumok erőltetése 

nélkül) vizsgálja a kérdést, megfelelt az antitrinitáriusok módszereinek; ez azonban nem a 

professzor vallási meggyőződéséből, hanem általános filozófiai elveiből következett. Ugyanez 

a helyzet az asztrológiai befolyás és a szabad emberi akarat kérdésével, mint az a De fatóban 

részletesebben kifejtésre került. Összességében tehát a Declamatio de stella magorum duce a 

kolligátum és a Soner-corpus tipikus darabjának tekinthető. A professzor alapos felkészülés 

után, nagy tudásanyagról tanúbizonyságot téve fejtette ki a téma lényegét, és noha újfent 

bemutatta azokat a filozófiai és teológiai alapelveket, amelyek világnézetét meghatározták, de 

nem lépett túl a környezete vallási érzékenységének határain. 

  



168 
 

IV. 2. 5. Arisztotelész és az érzékelés (An vere pronunciarit Aristoteles lib. 2. de anima cap. 

9. Hominem sensu tactus superare bruta, ab iis autem superari caeteris sensibus) 

 

 Az előző beszéden láttuk, hogy a kolligátum hosszabb, komoly kérdésekkel foglalkozó 

darabjai mellett szerepelnek a kötetben kisebb művek. Közéjük tartozik a jelenlegi is, amely 

sorrendben az első két beszéd, a De libertate philosophandi és a De Paracelso után 

következik, és nemcsak rövidebb azoknál, hanem témájában is különbözik az eddig 

bemutatott daraboktól, amennyiben nem egy filozófiai, hanem szorosabb értelemben vett 

orvostudományi (ma inkább azt mondanánk, biológiai) kérdésre koncentrál: An vere 

pronunciarit Aristoteles lib. 2. de anima cap. 9. Hominem sensu tactus superare bruta, ab iis 

autem superari caeteris sensibus. Tehát csupán Arisztotelész egyetlen megállapításával 

foglalkozik Soner, amely szerint az ember tapintása érzékenyebb az állatokénál, a többi 

érzékszerve viszont nem. A cím alapján a professzornak nincs előzetes véleménye a 

kérdésről, most próbálja eldönteni az arisztotelészi kijelentés érvényességét, bár a 

munkássága ismeretében előre lehet tudni, hogy inkább igazolni igyekszik majd a görög 

filozófus tézisét. 

A beszéd voltaképpen egy ahhoz hasonló rövid eszmefuttatás, mint a De stella 

magorum duce volt, szintén a rektor és más jeles személyiségek jelenlétében hangzott el, 

akiket Soner a mű elején megszólít, hozzátéve, hogy az előbbi jelölte ki számára a témát. Egy 

újabb declamatióról van tehát szó, az akadémián folyó tudományos és oktatási tevékenység 

jellegzetes eleméről, amely talán egy másik baccalaureusi promotio alkalmával hangzott el, 

valamelyik év decemberében. Hogy pontosan melyik volt ez az év, arra vonatkozóan nem ad 

támpontot a szöveg, csak annyi bizonyos, hogy nem 1608-ban lépett fel Soner ezzel a művel, 

mert akkor ő maga volt a rektor. A kijelölt kérdés tartalma viszont aligha volt véletlen, hiszen 

a téma, egyszerűsége ellenére a filozófia, a természettudomány és valamilyen szinten az 

orvostudomány határterületén mozog, így csak egy olyan ember volt alkalmas a kifejtésére, 

aki mindezekben járatos – márpedig Soner értett mindegyikhez, ráadásul az is ismert lehetett 

a kollégái előtt, hogy mennyire közel áll hozzá Arisztotelész; vagyis egy olyan feladatot 

kapott, amelyben tanúbizonyságot tehetett műveltségének úgyszólván teljes spektrumáról. 

 A címben szereplő tételmondat valóban a stageirai filozófus De anima (A lélekről) 

című írásában szerepel: „…ez pedig [ti. a tapintás] az ember legfinomabb érzéke. Mert a többi 

érzék tekintetében sok állat túltesz rajta, ám tapintása a többi állaténál jóval pontosabban 



169 
 

működik.”
409

 Noha a mai olvasó számára talán furcsán hat, hogy a szerző a témáról éppen a 

lélekkel kapcsolatban írt, de az arisztotelészi tanításban szerves egységet képezett a biológia 

és a „pszichológia,” vagyis a lélek mibenlétének vizsgálata. Mint már David Ross is 

megállapította, a De anima egyike azon műveknek, amelyek az élőlények alapvető sajátságait 

leíró Historia animalium által lefektetett alapokra építve egy-egy elméletet dolgoznak ki. Míg 

más, mai értelemben biológiai művek (De partibus animalium, De incessu animalium) az 

élőlények anyagával foglalkoznak, addig a De anima az esszenciájukkal, de Arisztotelész 

számára mindegyik írás ugyanahhoz a témakörhöz tartozik.
410

 

 A tapintás, illetve általában az érzékek a lélek felosztása kapcsán szerepelnek a De 

anima-ban: az érzékelő lélek részét képezik, amely az emberekben és az állatokban egyaránt 

megtalálható, de növényekben nincs meg. Arisztotelész a második könyvben sorra veszi a 

különböző érzékeket, leírja működésük általa elképzelt módját és összehasonlítja őket 

egymással. A tapintás a tizenegyedik fejezetben szerepel, az utolsó a sorban; a szerző az 

ízleléssel állítja szorosabb kapcsolatba, úgy kezelve az utóbbit, mintha a tapintás egy speciális 

formája lenne, bár megkülönbözteti őket, hogy a nyelvünkkel az ízeket is fel tudjuk fogni, 

míg a tapintással nem. A többi érzéktől látszólag sok mindenben erősen különbözik, de 

Arisztotelész megpróbál magyarázatot találni ezekre az ellentétekre. Ide tartozik például, 

hogy nem lehet egyetlen ellentétpárral összekapcsolni, ahogyan a látást a fényessel és a 

sötéttel, vagy a hallást a magas és a mély hangokkal, hiszen az érintésnél szó lehet hideg-

meleg, kemény-lágy, nedves-száraz tárgyakról; de ezt Arisztotelész feloldja azzal, hogy 

valójában más érzékeknél is több ilyen érzettípus szerepel (pl. hangos-halk, durva-lágy 

hangok). További látszólagos különbség, hogy a többi érzékkel ellentétben a tapintás 

közvetlen kontaktust igényel az érzékelt tárggyal, de itt sem erről van szó, mivel valójában az 

a közeg szolgál közvetítőként, amiben a test elhelyezkedik (általában a levegő, vagy a víz). 

Az viszont már tényleg eltérés, hogy a tapintás esetén nem a közvetítő közeg hatása révén, 

hanem azzal együtt történik az érzékelés. Mindezek az összehasonlítások igazából arra 

szolgálnak, hogy meg lehessen állapítani a tapintás érzékszervét, vagy legalábbis annak 

helyét: Arisztotelész ugyanis arra az eredményre jut, hogy ez a szerv a testen belül található, 

mivel a hús és a bőr csupán közvetítője az érzetnek.
411

 A következő szempont a tapintás 

tárgya, ami „a testnek mint testnek a különbségtevő minőségei,” vagyis a hideg, a meleg, a 

száraz és a nedves. Az érzék igazi ellentétpárja pedig a tapintható és a tapinthatatlan (utóbbi 

                                                           
409

De anima II. 9 (421a). 
410

ROSS: i. m. 156. 
411

 De anima II. 11 (423a–b). 



170 
 

az, amiben túl kicsiny a tapintható minőségek különbsége, illetve a túlságosan erős tapintási 

minőség).
412

 

Arisztotelész megállapít egyfajta hierarchiát is az érzékek között. Eszerint éppen a 

tapintás a legalsóbb, amelynek meglétét az összes többi feltételezi, sőt egyes élőlények csakis 

ezzel redelkeznek.
413

 A többi magasabb rendű, úgy következvén egymás után, ahogyan „az 

érzékelés megkülönböztető jegye, a tárgy formájának befogadása annak anyaga nélkül, 

növekvő intenzitással jelenik meg bennük.
414

 A gondolatmenet alapján különös, hogy 

Arisztotelész éppen a „legprimitívebb” érzékben adja az elsőséget az embernek, de ő, úgy 

tűnik, ezt egészen magától értetődőnek tekinti, mert nem fűz hozzá semmilyen magyarázatot, 

éppen csak megemlíti, mikor a szaglásról értekezik. Pedig ugyanitt magát az ember 

megkülönböztető jegyét, magasfokú értelmi képességeit is ebből vezeti le, megállapítva, hogy 

azért az ember a legintelligensebb élőlény, mert az övé a legfinomabb tapintási készség; és az 

emberek között is minél lágyabb valakinek a bőre (minél érzékenyebb a tapintása), annál jobb 

a felfogóképessége.
415

 A Soner által, illetve Soner számára kiválasztott szöveg tehát fontos 

gondolatot tartalmaz, de – Arisztotelész számos más megállapításához hasonlóan – tág teret 

enged az interpretációnak, illetve kimondottan igényli azt, mivel nincs igazán kifejtve, viszont 

magyarázat nélkül nehezen érthető. 

Soner a beszéd kezdetén mindjárt fel is hívja a hallgatóság figyelmét a szövegben rejlő 

leglényegesebb gondolatra: noha Arisztotelész, csaknem az összes többi filozófussal és 

keresztény teológussal együtt, vallja az embernek a világegyetemben elfoglalt központi helyét 

és Istenhez való hasonlatosságát, de ezen tulajdonságának lényegét nem pusztán az értelmi 

képességben jelöli meg, ahogyan kollégái teszik, hanem egy lépéssel tovább megy, az érzékek 

szintjéig. Az altdorfi filozófus ezzel a témamegjelöléssel már némileg elszakad az eredeti 

görög szövegtől, mert nem ok-okozati összefüggésként állítja be a tapintás és az értelem 

viszonyát, hanem mindkettőt következményként tünteti fel, amelyek az ember kivételezett 

helyzete folytán álltak elő. Kétségtelen, hogy ez így jobban megfelel a keresztény 

emberképnek, de még mindig rendhagyó felvetés marad, amely további magyarázatot igényel; 

Soner tehát joggal remélhette, hogy ezzel az értelmezéssel egyrészt olyan alaphelyzetet vázol 

fel, ami megfelel a hallgatóság keresztény szemléletének, másrészt érdeklődést is kelt benne a 

téma, vagyis a tétel bizonyítása iránt. 

                                                           
412

 Uo. 
413

Uo. II. 2 (414a). 
414

ROSS, i. m., 178. 
415

De anima II. 9. (421a). 



171 
 

Magát a bizonyítást Soner két részre bontja: először arról beszél, hogy a tapintás az 

ember összes érzékei között domináns szerepet játszik, majd arról, hogy az állatok ugyanezen 

képességével szemben is elsőbbséget élvez. Ami az első dolgot illeti, a De animában erről 

nem esik sok szó, sőt, a már említett hierarchia éppen arra engedne következtetni, hogy a 

tapintás fejletlenebb a többi érzéknél. Az altdorfi professzor azonban arra hivatkozik, hogy a 

tapintás érzékszerve és a közvetítő szervek lágyak, ami pedig az adott érzék hatékonyságának 

legfőbb feltétele.
416

 Igaz, a részleteket illetően már nem ért teljesen egyet Arisztotelésszel, 

mivel óvakodik attól, hogy elfogadja a stageirai megállapítását, miszerint a tapintás 

folyamatában hús a közvetítő (medium), és egy belső szerv, a szív maga a központi érzékszerv 

(sensorium);
417

 ehelyett felveti azt a magától adódó nézetet is, hogy a hús ez utóbbi szerepet 

tölti be, valamint Galenus ötletét, hogy az idegek.
418

 A lényegen azonban Soner szerint ez mit 

sem változtat, mert az érzék jó működéséhez arra van szükség, hogy az összes ilyen szerv, 

függetlenül attól, hogy közvetítő medium vagy maga a sensorium, megfelelően lágy legyen, 

és be tudja fogadni az ingereket; ezt Arisztotelész több műve említi. Mind ő, mind Galenus 

állítják továbbá, hogy az emberben megvan ez a szükséges lágyság, sőt, hogy éppen benne a 

legnagyobb: előbbi a De partibus animalium-ban (a húsról és a szívről),
419

 utóbbi a De 

temperamentis-ben (az idegekről).
420

 

Soner, mint kitűnik, a bizonyítás módszerében a korabeli gyakorlatot követi, és 

kísérletek, tapasztalatok helyett tekintélyszemélyekre hivatkozik. A választásában nincs 

semmi meglepő, hiszen az Arisztotelészre való hivatkozás magától értetődik, Galenus pedig a 

legnépszerűbb orvostudományi szerzők közé tartozott, akinek a műveit Európa-szerte nagy 

becsben tartották az egyetemeken. Soner eljárása azonban látszólag szöges ellentétben áll 

azzal a módszerrel, amit a De libertate philosophandi-ban saját maga mondott, miszerint nem 

szabad túlzott elfogadással viszonyulni egyetlen szerzőhöz sem, örvendjen bár mégoly nagy 

tekintélynek. Érdemes azonban felfigyelni rá, hogy valójában nem bízik meg vakon egyik 

általa említett forrásban, még Arisztotelészben sem, hanem a tapintás érzékének működéséről 

értekezve egymás mellé helyezi az eltérő véleményeket, és csak olyan kérdésnél tesz 

határozott kijelentést, ahol a kiválasztott autoritások egy véleményen voltak. Igenis 

alkalmazza tehát a De libertate philosophandi-ban dicsért kritikai gondolkodást, bár a mai 

                                                           
416

 27v: omnes unanimi consensu, tum sensorii tum mediorum etiam notitiam ac teneritatem ad excellentiam 

tactus requirant ... Constat autem hominem carnes nervosque habere longe tenerrimos aut certe molliores 

animantibus caeteris. Vö. ARISZTOTELÉSZ, De partibus animalium III. 4. (665a–667b); GALENUS, De usu 

partium corporis humani VIII. 5. 
417

 Vö. ARISZTOTELÉSZ, De anima, II. 11 (422b–424a). 
418

 Vö. GALENUS, De temperamentis, I. 10; De placitis, IX. 2. 
419

 De partibus animalium II. 17 (660a–661a). 
420

 De temperamentis I. 9. 



172 
 

tudományos módszerekkel összehasonlítva ez nyilván még csak kezdeti lépésnek számít, 

különösen, hogy mindössze két „kollégájának” a munkásságára építkezik. 

Sőt, ha hitelt adhatunk a lejegyzőnek, Georg Richternek, még ennél is szűkebb a 

spektrum, mivel a kézirat margóján ennél a résznél a „Caesalpinus” szó szerepel, mintha a 

Soner-tanítvány arra utalna, hogy az egész gondolatmenetet a híres itáliai tudóstól vette át a 

professzor. Ez a felvetés nem valószínűtlen, tekintve, hogy Soner nagy tiszteletben tartotta 

Cesalpino munkásságát, és még az is elképzelhető, hogy itáliai útja során személyesen 

találkozott az akkor már Rómában élő tudóssal. Márpedig Cesalpino egyik – sőt, a 

legnagyobb hatású – fennmaradt műve, az arisztoteleliánus filozófia problémáit tárgyaló 

Quaestionum peripateticarum libri V, valóban foglalkozik a tapintás érzékével és annak 

arisztotelészi és galenusi értelmezésével. Az ötödik könyv hatodik kérdése (Sensum nulli parti 

inesse, quae sanguine careat in animalibus sanguineis) részletesen taglalja a vonatkozó 

arisztotelészi szöveghelyeket, melyek a Soner-beszédben is szerepelnek,
421

 bár az idézett 

részek középpontjában nem a tapintás előbbrevalóságának kérdése, hanem a vér általa 

elképzelt szerepe áll. Az viszont közös a két műben, hogy olasz tudós szintén inkább igazolni 

próbálta a De anima-ban leírtakat, az ellene felhozott érvekre reagálva; alaposan elemezte 

például az idegek működését és az agy jelentőségét, de végül arra a következtetésre jutott, 

hogy a tapintás központi szerve mégiscsak a szív. Soner tehát valóban támaszkodhatott rá, 

mind a tapintás biológiai működésének felvázolásában (a sensorium és a medium 

mibenlétének meghatározása), mind pedig az Arisztotelésszel szembeni kritika elhárításában, 

de megállapítható, hogy a beszédben nem követi szorosan Cesalpinót. 

A quaestióban Cesalpino – mellékes jelleggel – kitér a beszéd témájára, vagyis a 

tapintás elsődlegességére is. Az olasz tudós alapvetően elfogadja Arisztotelész álláspontját 

(homo tactum habet exquisitissimum), de azt nem egyszerűen a lágyságból, hanem a quaestio 

fő témájából, a vérből kiindulva igazolja. Megállapítja, hogy az érzék megfelelő működéséhez 

megfelelő hév (calor) kell, ami éppen a szívben a legjobb, mégpedig az emberi szívben, mivel 

a benne található, különböző hőmérséletű vér keveredése miatt annak a calor-ja a 

legkiegyensúlyozottabb, és ez a temperies a finom tapintás legfontosabb feltétele.
422

 A vér 

mennyiségének és hevültségének tiszta és kiegyensúlyozott volta okozza intellektuális 

                                                           
421

 Quaestionum peripateticarum libri V = Andreae Caesalpini Aretini Quaestionum peripateticarum libri V 

Daemonum investigatio peripatetica, Quaestionum medicarum libri II, De medicamentorum faculatibus libri II, 

Velence, 1593, 1r–144v. ott 127v–133v. 
422

 CESALPINO, i. m., 132r: Tactus enim, et gustus calidiorem naturam requirunt: commodissimum autem est 

calor, qui in corde eft, praecipue qui in homine. Temperatissimum enim esse bominem alibi ostendimus, qua 

temperie tactiles qualitates optime percipiuntur. 



173 
 

képességeinek fejlettségét is,
423

 illetve ez az a jellemző, amiben minden más állatot 

fölülmúl.
424

 Cesalpino ezen gondolatmenete már nem annyira Arisztotelészre, hanem inkább 

Galenusra támaszkodik, aki külön művet szentelt a temperamentum-oknak (De 

temperamentis, ερί κράσεων), és abban szó szerint ugyanazt mondja az ember kiemelt 

helyzetének okairól, mint az olasz tudós, vagyis hogy a dolog kulcsa a testnedvek helyes 

arányú keveredése, a magas fokú temperies. A gondolat tényleg szerepel Sonernél is,
425

 

mindezek alapján viszont még nem lenne indokolt Richter megjegyzése, hiszen tanára ezeket 

a nézeteket közvetlenül Galenustól is átvehette, különösen, hogy pontos szöveghelyekre 

hivatkozik, és minden valószínűség szerint behatóan ismerte a görög orvos összes munkáját, 

hiszen az a korabeli medicina legnépszerűbb szerzői közé tartozott. 

A vonatkozó szövegek áttekintése alapján nem annyira a galenusi elmélet 

felvázolásában támaszkodott az olasz szerzőre Soner, hanem Galenus és Arisztotelész 

összekapcsolásában. Utóbbi, mint láttuk, az emberi tapintás kapcsán főleg a szív és a bőr 

lágyságát hangsúlyozza, míg az előbbi az idegek szerepét és a nedvek tökéletes 

kiegyensúlyozottságát, vagyis a temperamentumot. Cesalpino az, aki megpróbája 

összeegyeztetni a kettőt: bár annyiban elveti Galenust, hogy az idegek helyett a szívnek és a 

húsnak szánja a központi szerepet a tapintásban, a temperamentum-gondolatát mégis 

felhasználja, amennyiben az arisztotelészi tétel alapjává teszi: „Úgy tűnik, hogy a hús a 

közvetítő; ugyanis annak lágysága a középutat jelenti a nedves és a száraz között, ezért akinek 

keményebb a húsa, annak az érzékei tompábbak, akinek viszont lágy a húsa és lágy a szíve, 

alkalmasabb az érzékelésre.”
426

 A logikai láncolat tehát így néz ki: a tapintásban részt vevő 

szervek a nedveik kiegyensúlyozott volta miatt lágyak, emiatt kifinomultan működik maga az 

érzék, és emiatt magas az ember intelligenciája. Soner ugyanezt a gondolatmenetet követi a 

beszédben: “nagyobb érzékelő erővel bír az, ami lágyabb... Az pedig nyilvánvaló, hogy az 

ember húsa és idegei messze arányosabb összetételűek, illetve biztosan lágyabbak, mint a 

többi élőlényé... Ezt senki sem találhatja különösnek, hiszen minden élőlény közül a 

legkiegyensúlyozottabb (temperatissimum)... Ennek jele az ember tehetsége és természetes 

                                                           
423

 Uo., 132v: Intellectus enim illud temperamentum significat. 
424

 Uo.: Copia enim calidi nativi, et eiusdem puritate vincit omnia animalia, intensione autem caíoris nequaquam: 

multorum enim animalium sanguis calidior est, sed crassior ас siccior, et turbulentior. 
425

 Pl. 27v: Galenus apertis verbis testatur omnium animalium sit [homo] temperatissimum. 30r: cum homo sit 

animal temperatissimum. 
426

 Uo., 133r: Caro media videtur esse: nam eius mollities medium significat inter humidum, et siccum; propterea 

qui carnem duriorem habent, sensu obtusiores sunt; molles autem carne, et quibus cor molle est, aptiores sunt ad 

sensum. 



174 
 

értelmessége is.”
427

 Soner tehát továbbra sem dönt az egyes szervek által betöltött feladat 

kérdésében, de a beszéd témájának szempontjából kiküszöböli a problémát azzal, hogy 

Caesalpino művét felhasználva egységbe foglalja Galenus és Arisztotelész vonatkozó 

megállapításait, bebizonyítva, hogy a tapintás kiemelt szerepének tényét és okait illetően 

mindketten ugyanazt mondják. 

Szintén Caesalpino hatását mutatja, hogy Soner a fenti gondolatmenet kapcsán kitér a 

nyelv, vagyis az ízlelés szerepére, Arisztotelész másik művéből, a De partibus animaliumból 

idézve erre vonatkozó részeket. Ugyan – mint a tapintás általános leírásánál láttuk – maga a 

görög filozófus is összekapcsolja a két érzéket a De anima-ban, de Cesalpino illeszti bele a 

temperamentum-ról és a lágyságról szóló eszmefuttatásba, mikor azt próbálja bizonyítani, 

hogy a bőr helyett a hús rendelkezik ezen tulajdonságokkal: „a beljebb lévő hús még 

arányosabb összetételű, ugyanis abban erősebb az érzékelés; ennek a jele, hogy az érintéssel 

kapcsolatos minőségeket sokkal kiválóbban érzékeljük a nyelvünkkel.”
428

 Elképzelhető, hogy 

Soner ennek a cesalpinói gondolatmenetnek a hatására érezte szükségét a következő 

Arisztotelész-idézet beillesztésének: „a[z ember] nyelve, mivel lágy, ezért különösen 

kifinomult érintési képességgel rendelkezik.”
429

 A nyelv tehát, mint afféle bőr nélküli hús, 

hangsúlyozottan mutatja annak tulajdonságait, így kiválóan alkalmas a tapintásban való döntő 

szerepének bizonyítására. 

Miután az emberi érzékek közötti elsőségét megállapította, Soner áttér a beszéd 

második részére, és az emberi tapintást összeveti az állatokéval. Itt elsőként más bizonyító 

eszközhöz folyamodik, mint eddig, mert a tapasztalatot, az experientiát említi, amely, mint 

fidelissima rerum physicarum magistra, többet ér a tekintélyszemélyek gondolatainak 

összevetésénél. A gyakorlati tapasztalat fontosságának gondolata már a De libertate 

philosophandi-ban is szerepel, és kétségkívül előremutat a modern tudományosság felé, a 

beszéd azonban nem megy túl messzire a témában. Nem arról van szó ugyanis, hogy az 

altdorfi professzor gyakorlati kísérleteket végzett volna a tárgyban, hanem csak arról, hogy 

általánosan ismert dolgokra, illetve másvalakinek a tapasztalatára hivatkozik. Ez a valaki 

természetesen újra csak Arisztotelész, aki a De ortu et interitu (ismertebb latin nevén De 

generatione et corruptione) című művében szintén előveszi a tapintás vizsgálatát, és – a De 

                                                           
427

 27v: majori autem vi patiendi polleat id quod est mollius… Constat autem hominem carnes nervosque habere 

longe tenerrimos aut certe molliores animantibus caeteris…Nec mirum id ullis videri debet, quum… omnium 

animalium sit temperatissimum….Signum etiam est hominis ingenium naturalisque solertia. 
428

 I. m., 132v: temperatior enim est caro subiecta, nam in ea magis est sensus; signum autem est, quod longe 

exquisitius qualitates tactiles sentimus lingua. 
429

 27v: lingua eius [ti. hominis] quia mollis est, vim tangendi praecipue obtinet.”Vö De partibus animalium II. 

17 (660a–661a). 



175 
 

anima-ban leírtaktól némileg eltérően – hét olyan érzet-ellentétpárt állapít meg, amelyeket az 

ember képes felismerni (meleg-hideg, nedves-száraz, nehéz-könnyű, kemény-lágy, sima-

egyenetlen, érdes-finom, vastag-vékony).
430

 Nem annyira kísérletezésről van tehát szó, mint 

általános tapasztalatról, amit a görög filozófus megkísérelt rendszerbe foglalni. Azt viszont 

már Soner teszi hozzá, hogy ez sokkal differenciáltabb és kifinomultabb érzékelést jelent, 

mint bármi, amire az állatok képesek; a megállapítása bizonyítását azonban már nem viszi 

túlzásba, úgy tűnik, magától értetődő tényként kezeli: „Ki lehetne ugyanis olyannyira 

meggondolatlan védelmezője az állatoknak, hogy azt merje állítani, azok ugyanúgy képesek a 

keményet és a lágyat, a szárazat és a nedveset, illetve annyi mindent vagy olyan pontosan 

megkülönböztetni, mint az ember?”
431

 

Valószínűleg maga a professzor sem érezte elegendőnek ezt a bizonyítást, mert a 

beszéd további részében rátér néhány kisebb kérdésre, amelyek a tétel, vagyis az emberi 

érzékelés előbbrevalósága cáfolataként értelmezhetők, így egyúttal újabb bizonyítékokat 

sorakoztat fel az arisztotelészi gondolat mellett. Először egy középkori eredetű mondással 

foglalkozik, ami elsőként egy ágostonos kanonok, a németalföldi születésű Thomas 

Cantimpratensis (1201-1272) legismertebb művében, az Opus (vagy Liber) de natura rerum-

ban tűnik fel,
432

 bár valószínűleg már ő is közismert szólásként idézte a sorokat: 

 

“Saslátás, vadkan hallása, hiúzi szem és pók 

érintése miénknél jobb, ‘s ízlése majomnak.” 

 

Így fordította a szöveget 1845-ben Irmesi Homonnay Imre, mutatván, hogy a részlet még több 

mint fél évezreddel később is kulturális közkincsnek számított a művelt körökben.
433

 A 

népszerűség fő oka egyébként szintén Cantipratensis volt, ugyanis műve, amely 

tulajdonképpen egy óriási terjedelmű enciklopédia (húsz könyvben foglalja össze a kor 

természettudományi ismereteit), azzal a céllal készült, hogy a papok számára egyfajta 

tudományos bevezetőül, ismerettárként szolgáljon a prédikációkhoz, és ezt el is érte. Szerte 

Európában sokáig forgatták az Opus-t, kisebb-nagyobb részleteket vettek át belőle, ez a két 

sor pedig az öt érzék szimbolikus ábrázolásának mintájául szolgált.
434

 Soner azonban 

                                                           
430

De ortu et interitu II. 2. 
431

 28r: Quis enim unquam tam stolidus brutorum patronus extitit, qui ea durum et molle, aridum et lubricum 

discernere aut omnia, aut tam accurate ut homo affirmare ausus fuerit? 
432

 IV. 1. 190-194. 
433

 Beszélgetés a' versíro es a' halál köztt: az emberek' végvallomása 's a'halál szavai, Buda, 1845, 103. 
434

 Vö.: Carl NORDENFALK: The Five Senses in Late Medieval and Renaissance Art, Journal of the Warburg and 

Courtauld Institutes, 48 (1985) 1–22. 



176 
 

valószínűleg nem ott olvasta az idézett sorokat, hanem – a hozzáfűzött magyarázat alapján – 

egy másik könyvben, mégpedig a spanyol származású jezsuita, a rend első bíborossá avatott 

tagja, Francisco de Toledo (1532-96) De animához írt kommentárjában, ahol ugyanezt a 

szöveghelyet értelmezi, és hasonlóképp megemlíti a közismert verssorokat.
435

 

 Soner a jezsuita kommentátor nyomán arra hivatkozva bizonyítja az érintésről szóló 

verssor valótlanságát, hogy a pók nem annyira tapint, hanem a hálóba ragadt legyek mozgását 

érzékeli, márpedig a mozgás nem valamely érzék külön tárgya, hanem az összeshez 

hozzátartozik.
436

 De Galenus temperamentum-alapú rendszerével is ugyanerre az eredményre 

jutunk, ugyanis a pók testnedvei olyan arányúak, hogy kimondottan tompává teszik a 

tapintását. Ellenpéldaként egy másik közismert tényre hivatkozik, miszerint a pókok nehezen 

érzékelik a tüzet. Az érvelésben tehát a lényeg az egyes érzékek működésének és 

“tárgykörének” definiálása és elhatárolása, az arisztotelészi szellemben való elrendezésük; 

hiszen nyilvánvaló hogy csak akkor lehet igazolni vagy cáfolni Arisztotelész mondását, ha 

pontosan tudjuk, mit hogyan értett, és ehhez tudjuk viszonyítani mások – esetleg az övétől 

eltérő szemponból tett – megállapításait. 

 A fenti hexameteres idézetet Soner további kiindulópontul használja a kérdés újabb 

aspektusból történő megvilágításához: a tapintás után a többi érzékre tér át, megmagyarázva, 

hogy azokban miért (és milyen szempontból) marad alul az ember az említett állatokkal 

szemben. Ennek kapcsán egy újabb – a beszéd terjedelméhez képest – nagyívű fejtegetésbe 

kezd, az állatok érzékeinek és “értelmének”, mai szóval: az állati ösztönöknek a működéséről. 

Forrásul ezúttal nem Arisztotelészt vagy Galenust, hanem egy jóval későbbi szerzőt, a 

velencei származású Filippo Mocenigót (1524-86) használja, aki nemcsak diplomata és a 

katolikus egyházszervezet magas rangú, bár később eretnekséggel meggyanúsított tagja volt, 

hanem tudományos munkásságot is kifejtett, illetve szoros kapcsolatot tartott fenn több 

kortárs íróval és filozófussal. Mivel tanulóéveit Padovában töltötte, és az említett ismerősei 

közül is számosan az egykori diáktársai közül kerültek ki, nem meglepő, hogy katolikus volta 

ellenére Soner mégis megismerkedett a munkásságával – noha épp az előző forrásán látszik, 

hogy amiként a korábbiakban, úgy itt sem ódzkodott más felekezetű szerzők gondolatait 

felhasználni, ha az adott témában általa is helyesnek vélt megállapításokat fogalmaztak 

                                                           
435  D. Francisci Toleti Societatis Iesu, commentaria una cum quaestionibus in tres libros Aristotelis de anima, 

Leiden, 1581, 343–348. A szerzőről ld. pl.  Antonio Pérez GOYENA, Toledo, Francisco =  Catholic Encyclopedia 

XIV, szerk. Charles George HERBERMANN, New York, 1912,  760.; Robert A. MARYKS, The Jesuit Order As a 

Synagogue of Jews: Jesuits of Jewish Ancestry and Purity-of-Blood Laws in the Early Society of Jesus, Leiden – 

Boston, 2010, 104–106. 
436 28v: Motus autem, quia caeterum omnium sensuum est obiectum, neque ad tactus, neque ad alterius 

cuiuspiam sensus excellentiam demonstrandum quicquid facit. 

http://it.cathopedia.org/w/index.php?title=Antonio_P%C3%A9rez_Goyena&action=edit&redlink=1
http://it.cathopedia.org/wiki/Catholic_Encyclopedia
http://it.cathopedia.org/w/index.php?title=Charles_George_Herbermann&action=edit&redlink=1
http://it.cathopedia.org/w/index.php?title=New_York&action=edit&redlink=1
http://it.cathopedia.org/wiki/1912


177 
 

meg.
437

 Ebben a kérdésben tehát Soner valóban hű maradt a De libertate philosophandiban 

lefektetett elvekhez: nem a személyre volt tekintettel, hanem csak az igazságra. 

 Éppen Mocenigo egyik eretnekgyanús munkája az, aminek egy részlete a beszédben 

szerepel: az 1581-ben készült Universales institutiones ad hominum perfectionem. Az idézett 

rész mindazonáltal nem tartalmaz kényes teológiai megállapításokat (egyébként a pápai 

hatalommal kapcsolatos észrevételeiért vádolták be a szerzőt), hanem tisztán 

természettudományi jellegű.
438

 Az elmélkedésekre (contemplatio) oszló mű negyedik 

szakaszának harmadik része pontosan illik a Soner-beszéd témájához, ugyanis az érzékek 

működéséről beszél, illetve az emberi érzékeknek az állatokhoz képest való 

felsőbbrendűségéről. Ennek kapcsán jellemzi az állatok életének, tevékenységének fő 

mozgatórugóit, meglepően előremutató felfogásról téve e tekintetben tanúbizonyságot: 

Mocenigo úgy véli, hogy mivel az állatok nélkülözik az értelmet, helyette a természet által 

beléjük oltott késztetések (ösztönök) irányítják őket, amelyek kizárólag a fennmaradáshoz 

szükséges dolgokra irányulnak, vagyis a táplálék megtalálására és megszerzésére, illetve saját 

maguk védelmére.
439

 Minden más, ami ebből a szempontból fölösleges, hiányzik belőlük; így 

nem is éreznek örömet, fájdalmat vagy bármi mást olyan okból, ami nem kapcsolódik 

közvetlenül a létszükségletükhöz. A gondolat – mint kevéssel később Soner is utal rá – végső 

soron szintén Arisztotelésztől származik, Mocenigo inkább csak átfogalmazta, illetve 

egyértelműbbé tette, amennyiben kimondta, hogy az állatok tevékenységének, késztetéseinek 

egyetlen legfőbb célja a fennmaradás. Ez mai szemmel nézve is haladó jellegű elképzelésnek 

tűnik, már-már az evolúcióelmélet egyfajta előfutárának, bár természetesen sem Mocenigo, 

sem Soner nem nevezhető valamiféle “proto-darwinistának,” hiszen például az egyes 

állatfajok aktuális állapotát nem hosszú fejlődés eredményének tartották, hanem eredeti 

helyzetnek, amely a létrejöttük óta változatlan. Az mindenesetre megtalálható a beszédben, 

hogy az állatok érzékei az életmódjuk miatt élesedtek ki, vagyis az adott fajnak az az érzéke 

fejlődött a legjobb hatásfokúvá, amelyre a fennmaradáshoz a leginkább szüksége van, mivel 

értelem híján nem is támaszkodhat másra. Ezért lett a zsákmányra vadászó kutya szaglása, a 

                                                           
437

 Mocenigóról ld. pl. Kenneth Meyer SETTON, The Papacy and the Levant (1204-1571), IV, Philadelphia, 

1994, 755-758; Giorgio CARAVALE, L’orazione proibita. Censura ecclesiastica e letteratura devozionale nella 

prima Età moderna, Firenze, 2003, 115-121. 
438

 Philippi Mocenici Archiepiscopi Nicosiensis Regni Cypri etc. Universales institutiones ad hominum 

perfectionem, Velence, 1581, Contemplatio 4. Pars 3. cap. 6. (362–365). 
439

 Nam prudentissima cum animalia omnia excepto homine rationis expertia produxisset, tamen, ne cito 

perirent, sustendendi sese, conservandique curam simul indidit. 



178 
 

ragadozóktól és vadászoktól fenyegetett vaddisznó hallása, a prédára leső hiúz látása stb. 

olyan kifinomult; ebből a szempontból tehát valóban jobbak az embernél.
440

 

 Soner a kérdés további kifejtése végett egy másik szemszögből is megközelíti a 

problémát, amelyhez ismét egy új forrást használ fel, mégpedig a páduai egyetem első 

orvosprofesszorát, a 13-14. század fordulóján élt Pietro d’Abanót, aki egyébként 

Mocenigóhoz hasonlóan szintén eretnekség gyanújába keveredett a maga idejében, s ezért 

sokáig a művei sem terjedtek el, bár a 15. század végétől már több kiadásuk napvilágot látott, 

így Soner számára valószínűleg már könnyen elérhetőek voltak páduai évei alatt, de akár 

Altdorfban is.
441

 A közös tudományterületen és Padován kívül további kapocs volt kettőjük 

között, hogy Pietro d’Abano szintén arisztoteliánus volt, bár inkább Averroes munkásságán 

keresztül közelített a stageirai filozófushoz. A jelen beszédben említett részlet (ami Expositio 

problematum Aristotilis című művéből származik maga is Averroestől idéz, és egy korábban 

szereplő aspektusból, de új értelmezésben foglalkozik az emberi érzékek működésével: 

belevonja a vizsgálatukba az emberi értelmet mint tényezőt.
442

 Itt azonban nem az a lényeg, 

hogy intelligencia fejlettségében szerepet játszik-e a nedvek aránya vagy valamely szerv 

lágysága, hanem az, hogy ez a kiemelkedettség mennyiben hat ki az érzékek működésére. 

Pietro d’Abano ugyanis Averroes nyomán megállapítja, hogy míg az állatok mindent csak a 

fennmaradás, a táplálkozás szempontjából képesek felfogni, addig az emberi értelem 

“megismeri minden érzékelhető dolog változatos és sokféle különbségeit, és azokból nyeri a 

legnagyobb örömet.”
443

 Nem arról van tehát szó, hogy az ember élesebben érzékelne valamit, 

viszont ugyanabból az érzetből több következtetést le tud vonni, az sokkal több mindent jelent 

a számára, mint bármely állatnak. Soner természetesen Arisztotelésztől is hoz ideillő 

szövegeket, hogy bebizonyítsa, miszerint a gondolat, legalább csírájában, már az ókori 

filozófusnál is megvolt.
444

 Úgy tűnik, illik a gondolatmenetbe az a beszéd elején szereplő 

megállapítás is, amely abból vezeti le a tapintás fontosságát az érzékszervek között, hogy 

annak révén sokkal több ellentétpárt képes érzékelni az ember. Ezzel viszont mégiscsak 

megfordul a korábban vázolt arisztotelészi-galenusi reláció, hiszen akkor nem azért magas az 

ember intelligenciája, mert jó a tapintása, hanem azért nevezhető az érzék kifinomultnak, mert 

                                                           
440

 29r: sensibus aliquam acriorem et excellentiorem unicuique largita est, quo et sibi convenientia sectari atque 

invenire facilius possint, et damnosa procul animadvertere atque evitare. 
441

 Róla bővebben ld. pl. Luigi OLIVIERI, Pietro d'Abano e il pensiero neolatino: filosofia, scienza e ricerca 

dell'Aristotele greco tra i secoli XIII e XIV., Padova, 1988.; Alcide SALMASO: Pietro d'Abano: filosofo, medico, 

scienziato. Padova, 1990.  
442

 Pietro d’ABANO: Expositio problematum Aristotilis. Velence, 1501, partic. 10,8 (fol. 104va).. 
443

 29r–v: singulorum sensibilium varias ac multiplicas differentias cognoscit ex iisque voluptatem capit 

maximam. 
444

 Vö. Nikomakhoszi etika III. 13 (1117b–1118b). 



179 
 

az általa közvetített ingereket az értelem összetettebben dolgozza fel; ráadásul ezt nemcsak a 

tapintásról, hanem az összes többi érzékről ugyanúgy el lehetne mondani, hiszen azoknak a 

tárgyával is az értelem foglalkozik. 

 Hogy rendet tegyen az egymásnak látszólag ellentmondó gondolatmenetek között, az 

utolsó részben Soner megpróbálja koherens rendszerré alakítani a korábban elhangzott 

elméleteket, noha ez itt nem annyira összedolgozást, mint inkább szétválasztást jelent, mivel 

Soner kétféle szempontból beszél egy érzék élességéről, kifinomultságáról. Az elsőnek az a 

lényege, hogy az adott ingert, az érzékelés tárgyát minél könnyebben, messzebbről felfogja az 

érzékszerv. Ez a Galenusnál látott rendszer, amely magának a szervnek a felépítését tekinti 

elsődlegesnek, és az ókori szerző szerint főleg a testnedvek minősége és aránya által 

meghatározott. A második szempont az érzékelt ingerek feldolgozására koncentrál, és ebben 

az esetben kizárólag az értelem fejlettségén múlik a hatékonyság – ami Mocenigo (és 

Averroes) nézete. A beszéd kiindulópontjául szolgáló Arisztotelész-idézet az első szempont 

alapján mondja ki az ember elsődlegességét, míg a második szerint nemcsak az érintésben, 

hanem minden más érzékben is alatta maradnak az állatok.
445

 Mivel pedig – mint szintén 

bebizonyítja – az utóbbiban főszerepet játszó intelligencia fejlettségének eredeti oka is az 

érzékeny tapintás, Soner ilyen előfeltevések alapján az utolsó mondatban teljes joggal vonja 

le eszmefuttatásának végkövetkeztetését: „úgy ítéljük, hogy Arisztotelész nem kevésbé 

helyesen, mint amennyire bölcsen nyilatkozott.”
446

 

 Összességében megállapítható, hogy az altdorfi professzor valóban igyekezett eleget 

tenni az elvárásoknak, és több aspektusból vizsgálva, a legtekintélyesebb forrásokat 

felhasználva világította meg a felvetett kérdést. Cesalpino segítségével, Galenus és 

Arisztotelész felfogását összeegyeztetve mutatta be a tapintás érzékének működését és az 

ember összes érzékszerve között való elsőbbségét, Mocenigo műveit felhasználva vetette 

össze az állatokéval, végül Francesco de Toledo és Pietro d’Abano révén tisztázta a menet 

közben felmerült nehézségeket. A legalapvetőbb forrása természetesen végig Arisztotelész 

volt, akinek egyéb írásai árnyalták, jobban értelmezhetővé tették a dékántól elemzésre kapott 

megállapítást, illetve kimutatható volt belőlük a többi idézett szerző gondolatainak alapja. 

Mindezekkel Soner egyértelmű tanújelét adta nemcsak arisztoteliánus voltának, hanem széles 

körű műveltségének is, bizonyítva, hogy képes bármilyen, a szakmájába vágó kérdéskört 

                                                           
445

 29v–30r: duplicem in sensibus praestantiam esse considerandam arbitror. Una est qua objectum remotius et 

minus intensum percipitur. Altera, qua objectum quidam, propinquius, sed eius plures differentia cognoscuntur, 

et hac sensuum praestantia, homo non modo tactu, sed omnibus in universum sensibus brutis est superior, illa 

vero hominem brutis cedere extra omnem controversiam est positum. 
446

 30r: non minus vere quam sapienter Aristotelem pronunciasse judicamus. 



180 
 

professzorhoz méltó módon kifejteni. Ma persze ez sokkal inkább közvetett információkra 

épülő spekulációnak, gondolatkísérletnek tűnik, mintsem a természettudományos kutatás 

igényeinek megfelelő, biológiai témájú előadásnak, de ha a kor elvárásait vesszük figyelembe, 

úgy a hallgatóság valószínűleg elégedett volt Soner beszédével, hiszen az megfelelt a 

tudományról alkotott fogalmaiknak; az általa felhasznált források pedig betekintést nyújtanak 

a 16-17. század fordulóján élt, vezető egyetemeken tanult orvosok szakmai 

műveltséganyagába. 

 Ami Soner tevékenységének és életének legérdekesebb vonását, vagyis sociniánus 

vallási meggyőződését illeti, azzal kapcsolatban nem sok derül ki a beszédből. Legfeljebb a 

bevezető mondatokban található egy-két gondolat, ami kapcsolatban áll Soner teológiai-

filozófiai világképével, nevezetesen az, hogy az ember világban elfoglalt helyét és Istenhez 

való hasonlatosságát kizárólag Arisztotelészből levezetve fejtegeti, akit így az isteni dolgok 

megismerésében is egy sorba állít a keresztény teológusokkal. Mint tudjuk, az ő vallási 

nézeteinek valóban Arisztotelész munkássága volt az elsődleges alapja, joggal feltételezhető 

tehát, hogy a beszédben szereplő megjegyzés is egy erre tett utalás, de a socinianizmussal 

nem hozható kapcsolatba. Sőt, ahogy a lengyel testvérek Sonerhez írt levele mutatja, az 

antitrinitáriusok éppen hogy kifogásolták az altdorfi professzor ezen elfogultságát, így a 

mostani szavai sokkal inkább azt tükrözik, mint ami a többi beszédből is kiderül: megvolt a 

saját, socinianizmushoz köthető, de mindenki másétől különböző elképzelése az embernek a 

világban elfoglalt helyéről és Istenhez való kapcsolatáról, amelyhez minden filozófiai iskola 

és vallási felekezet ellenében ragaszkodott. 

  



181 
 

IV. 2. 6. Természet és művészet (An ars praestet naturae) 

 

A kolligátum exercitandi causa, felkérésre tartott declamatiói közé sorolható a 

következő darab is, amely mindössze négy kéziratos oldalt tesz ki, címe pedig: An ars 

praestet naturae? Sajnos itt sincs feltüntetve sem az időpont, sem az előadással kapcsolatos 

egyéb körülmények, de a hallgatóságot megszólító első sorok mutatják, hogy nemcsak 

diákok, hanem az intézmény vezetői is jelen voltak, tehát az akadémiai élet valamely 

komolyabb eseményéhez, például egy promotióhoz köthető a mű. Maga a cím kissé furcsának 

tűnik, legalábbis a terjedelemhez viszonyítva; hiszen – mint azt az előadó maga is megjegyzi 

– a dékán által kiadott téma méltósága nem annyira egy alkalmi beszédgyakorlatot, mint 

inkább egy részletes, akár a Panegyricushoz hasonló terjedelmű értekezést kívánt volna 

meg.
447

 Olyan kérdésről van ugyanis szó, amely már a klasszikus görög világban élénken 

foglalkoztatta a filozófusokat, és a későbbi korszakok teológusai, humanistái is behatóan 

foglalkoztak vele: a természet vagy a művészet alkotásai az előbbre valóak? Bizonyos 

szempontból tehát éppen az volt a kihívás az altdorfi professzor számára, hogy a műfaj 

megszabta tömörséggel képes legyen kifejteni egy ilyen nagy téma lényegét, és a kapott 

dékáni utasításnak megfelelően igazolja az állítást, miszerint a természet felette áll a 

művészetnek. 

Abban a tekintetben a dolga könnyűnek tűnhetett, hogy a témakör leghíresebb, és 

nemcsak a 16-17. század fordulóján, hanem ma is leggyakrbban emlegetett kifejtése szintén 

ugyanerre a következtetésre jut, azaz a természet felsőbbségét tanítja. Platónról van szó, aki a 

művészet és a természet viszonyát is az általa kidolgozott ideatan alapján írta le. Tanítása 

szerint a természet dolgai csak halvány árnyképei az ideák világának, azok tökéletlen 

másolatai; a művészet pedig a természet dolgait utánozza, tehát csupán „a másolatot másolja.” 

Egy fokozattal tehát még távolabb esik a valóságtól, így az igazságot kereső filozófus számára 

mindenképpen elvetendő. Ismert az is, hogy az általa elképzelt ideális államból Platón 

száműzte volna a művészetek gyakorlóit, és nemcsak a fentiek miatt, hanem mert a 

tevékenységükkel átlépnék az egyes társadalmi osztályok (dolgozók, őrzők, bölcsek) számára 

kijelölt határokat. Igaz ugyan, hogy ezen a radikális megállapításon más műveiben 

valamelyest enyhített, de alapvetően negatív hozzáállása mégis kétségtelen.
448

 Találóan 

                                                           
447

 88v: Animo vero destinavi meo non pro dignitate, sed pro naturae et ingenii mei viribus de vulgo jactata 

tractare. 
448

 ld. pl. Állam, 603a, 605b; A szofista, 235d, 236c. 



182 
 

jellemzi ezt a felfogást az a reneszánszban kitalált és hamar szállóigévé vált mondat, amely 

már szóhasználatában is pejoratív: ars naturae simia. 

Soner és az altdorfi tanárok, diákok számára azonban nyilván Arisztotelész véleménye 

volt a fontosabb, aki ebben a kérdésben is eltávolodott Platóntól, és saját rendszert dolgozott 

ki, melynek alapvetéseit a Fizikában, a Nikomakhoszi Etikában és a Poétikában fejtette ki. A 

stageirai filozófus szintén különbséget tett a természet és a művészet alkotásai között, 

utóbbiakat a nem természetes dolgok kategóriájába sorolva. Eszerint természetes dolog az, 

ami tartalmazza magában a mozgás és nyugalom elvét, míg nem természetes az, aminek 

anyaga ugyan természeti test, de ha rendelkezik is mozgással, azt alkotójától kapta, illetve 

felhasználójától kapja.
449

 Tág értelemben véve tehát a művészet termékének tekintett minden 

mesterséges, emberkéz alkotta dolgot. 

A művészeti tevékenység jellemzése során átvette Platóntól és kulcsfogalomként 

használja az utánzás (μίμησις, latinul imitatio) kifejezést, amelynek jelentését ugyan egyik 

művében sem definiálja, de érzékelhetően máshogyan kezeli, mint mestere, aki az utánzást 

egyszerűen a megjelent dolgok reprodukálásának tekintette, ami a lét egy alacsonyabb 

szintjén lévő „terméket” eredményezett.
450

 Arisztotelész szerint viszont a művészet nem 

konkrét, érzékelhető dolgokat, hanem az emberi szellem világát utánozza: jellemeket, 

érzelmeket és cselekvéseket; a művészet egyes műfajai (εἰδός, latinul species) pedig aszerint 

különülnek el, hogy mit, milyen eszközökkel és milyen módon utánoznak.
451

 Ez az értékítélet 

már egyáltalán nem lekicsinylő, sőt a stageirai filozófus az ember alapvető jellemzőjének 

tartja a μίμησις-t: “Az utánzás vele született tulajdonsága az embernek gyermekkorától fogva. 

Abban különbözik a többi élőlénytől, hogy a legutánzóbb természetű, sőt eleinte éppen az 

utánzás útján tanul is; mindegyikünk örömét leli az utánzásban. Ezt bizonyítja a művészi 

alkotások példája: vannak dolgok, amelyeket önmagukban nem szívesen nézünk, de a lehető 

legpontosabb képük szemlélése gyönyört vált ki belőlünk, mint például a legcsúnyább állatok 

vagy a holtak ábrázolásai.”
452

 Természetes mivolta mellett az utánzáson alapuló művészet 

azért is értéket képviselt Arisztotelész számára, mert a szellem világát leképezve a dolgok és 

létezők egyetemes jellemzőit tudta megragadni, azaz „új megtestesülést kínált egy egyetemes 

igazság számára.”
453

 A költészetet például azért tartotta többnek a történetírásnál, „mert a 

                                                           
449

 Vö. Fizika, II. 1 (192b). 
450

 Törvények, 798e; Állam, 597d. 
451

 Poétika 1. cap. (47a). 
452

 Poétika 4. cap. (48b, ford. Sarkady János). 
453

 Ross, i. m., 372. 



183 
 

költészet inkább az általánosat, a történelem pedig az egyedi eseteket mondja el.”
454

 

Arisztotelésznél tehát a művészeti tevékenység velünk született, hasznos, sőt nélkülözhetetlen 

dolog. A stageirai filozófus, mint látható, meglehetősen eltérő végkövetkeztetésre jutott a 

természet és művészet vizsgálata során, mint Platón, bár túlzás lenne gyökeres ellentétről, 

teljes szembefordulásról beszélni. 

A hellenisztikus és a római korban mindazonáltal inkább Platón álláspontját fogadták 

el az imitatio-felfogást illetően, míg Arisztotelész pozitívabb nézete annyiban kapott 

visszhangot, hogy a művészeti tevékenységet kívül helyezték ezen a fogalomkörön, olyan 

kifejezéseket használva rá, mint a képzelet,
455

 inspiráció
456

 vagy invenció;
457

 bizonyos 

szempontból tehát megkerülték a művészet-természet előbbrevalóságának kérdését, 

eltávolítva a kettőt egymástól. A keresztény szerzők aztán (különösen a radikálisabb 

felfogásúak, például Tertullianus vagy az ikonoklaszták) a középkor első századaiban végleg 

elválasztották a természetet a művészettől, azt vallván, hogy az utóbbinak az örökkévalót, a 

szellemit kell utánoznia és megjelenítenie; ez Arisztotelész felfogása volt, de erősen eltúlzott 

formában; a nála kulcsfogalomként szolgáló imitatio is szinte teljesen kikopott a 

használatból.
458

 

A szóhasználat és az eltávolodás mellett a két dolog platóni viszonyának a visszájára 

fordulása is megfigyelhető. Az ekkor alkotó teoretikusok közül sokan a művészetet, mint ami 

a zavaró, lényegtelen részletek elmellőzésével az egyetemes és általános jellemzők 

bemutatására törekszik, határozottan többnek, jobbnak állították be, mint a természetet. Ebbe 

a csoportba tartozott például a 11-12. század fordulóján alkotó nikaiai Eustratius (a 

Nikomakhoszi etikához írt kommentárjában), az arab Averroes (Metafizika-kommentár) és 

Avicenna (Almahad), vagy az ágostonos Aegidius Romanus (Quodlibeta). Az ő felfogásukról 

is népszerűvé vált egy szentencia: Ars incipit, ubi natura desinit. 

A Soner fellépése előtti évszázadokban tehát a kérdést illetően igen ellentétes 

vélemények alakultak ki, attól függően, hogy a korszak, illetve az adott filozófus, művész 

Platónt vagy Arisztotelészt érezte magához közelebb állónak, és hogy hogyan értelmezte az 

általuk leírtakat. A helyzetet aztán végképp megbonyolította a reneszánsz, amely visszahozta 

a filozófiai köztudatba nemcsak a platóni tanokat, hanem az imitatio elméletét is: a kifejezést 

újra gyakrabban kezdték használni művészetelméleti kérdésekben, sőt ekkor élte fénykorát. 

                                                           
454

 Poétika 9. cap. (51b). 
455

 pl. MAXIMUS TYRIUS, Orationes, XI. 3; Ifjabbik PHILOSZTRATOSZ, Imagines [Proeom.], 3; PSZEUDO-

LONGINOSZ, De sublimitate, XV. 1. 
456

 KALLISZTRATOSZ, Descriptiones, 2.1; LUKIANOSZ, Demosthenis encomium, 5. 
457

 Sextus EMPIRICUS, Adversus mathematicos, I. 297. 
458

 Władisław TATARKIEWICZ, Az esztétika alapfogalmai, Budapest, 2000, 196–197. 



184 
 

Első „újrahasznosítói” a 15. században (Lorenzo Ghiberti, Leon Battista Alberti, Leonardo da 

Vinci) egyértelműen platonista nézeteket vallottak, azt tartván a legjobbnak, ha a művésznek 

minél pontosabban sikerül a kiválasztott tárgyat utánoznia, még ha nem is érheti el annak 

tökéletességét; talán az ő felfogásukat tükrözi a legjobban a fent idézett ars simia naturae 

mondás, még ha némiképp túlzóan is. A 16. század közepére aztán, elsősorban a Poétika 

növekvő elfogadottságának köszönhetően, egyre inkább előtérbe kerültek az arisztoteliánus 

nézetek (Filippo Sassetti, Dürer, Scaliger).
459

 

Az elmélet azonban nem volt egységes, tulajdonképpen szinte minden művész és 

filozófus a maga módján értelmezte az imitatio mibenlétét és feladatát, változó arányban 

vegyítve a két ókori filozófus nézeteit. Az időben Sonerrel kortárs vagy csaknem kortárs 

szerzők között ott volt például a ferrarai (de a padovai egyetemet is megjárt) Giovanni 

Battista Guarini, aki szerint csak az az utánzás szolgálja a művészetet, ami „jó;”
460

 vagy 

Gregorio Comanini, aki szerint „imaginatívnak” kell lennie (imitatio fantastica);
461

 a híres 

költő, Torquato Tasso pedig azt mondta, hogy a szavak (parole) fogalmakat (concetti) 

utánoznak, és csak ezek azok, melyek dolgokat (cose) utánoznak.
462

 Az ő nézeteik álltak a 

legközelebb az előző századi reneszánsz, inkább Platón felé hajló felfogáshoz. Másrészt 

viszont ott volt a lengyel költő és költészeti teoretikus, Maciej Kazimierz Sarbiewski, aki azt 

állította, hogy a természetet nem úgy kell utánozni, ahogyan az valójában van, hanem úgy, 

ahogyan lehetne és ahogyan lennie kellene;
463

 Danti, aki azt írta, hogy egy festőnek felül kell 

múlnia (superar) a természetet;
464

 vagy Giorgio Vasari, aki szerint ez már meg is történt, és 

az előbbi legyőzte az utóbbit.
465

 

Soner feladata tehát tulajdonképpen az volt, hogy utat mutasson a különféle nézetek és 

elméletek zavaros kavalkádjában, amely ebben az esztétikailag, filozófiailag és 

művészettörténetileg egyaránt fontos kérdésben kialakult, és segítsen megformálni az altdorfi 

Akadémia hivatalos álláspontját. Ha ugyanis az elődeit és tanítóit megnézzük, sem Nicolaus 

Taurellus, sem Philipp Scherb nem foglalkozott behatóbban a témával, így nem fektethették le 

az alapokat a hallgatók számára. Mint tudjuk, Soner a fenti két professzor munkásságán túl 

elsősorban a padovai egyetemen tanultakat igyekezett alkalmazni a saját műveiben, ám az 

onnan hozott elméletek sem voltak egyértelműek. Az ottani professzorok szívesen 

                                                           
459

 TATARKIEWICZ, i. m., 198. 
460

 Erről szóló műve a Compendio della poesia tragicomica, Velence, 1601. 
461

 Ld. Il Figino, overo del fine della pittura (Mantova, 1591) című művét. 
462

 Dell’arte poetica, Velence, 1587, Discorzo terzo (24v–33v). 
463

 Ld. De perfecta poesi (Antwerpen, 1632) című művét. 
464

 Ld. Dialogo della pittura (Velence, 1567) című művét. 
465

 Le vite de'piu ecellenti pittori, scultori ed architetti, Firenze, 1568, VII, 448. 



185 
 

támaszkodtak például Averroes-re, aki Ariszotelész-interpretációjában, ahogy feljebb is 

szerepelt, inkább a művészet felsőbbrendűségének elfogadása felé hajlott. Másrészt viszont a 

legnagyobb hatású, és Soner számára is több szempontból példaként szolgáló ottani filozófus, 

Zabarella (természetesen szintén Arisztotelész nyomán) határozottan megkülönböztette a 

természetet a művészettől abból a szempontból, hogy az előbbinek a dolgai 

szükségszerűeknek és örökkévalóaknak mondhatók, míg az utóbbinak a termékei múlandóak 

és esetlegesek, tehát nem képviselnek akkora tökéletességet.
466

 Sonernek így a szűkebb 

szellemi környezetében is több lehetőség állt a rendelkezésére, hogy állást foglaljon a 

kérdésben. 

Az altdorfi professzor mindazonáltal nem tűnik bizonytalannak, véleménye a beszéd 

elejétől fogva világosan kirajzolódik a megfogalmazásból: “semelyik időszakban nem 

hiányoztak azok, akik keményen támadták a természetet … de a számára is rendelkezésre 

álltak olyan kiváló férfiak, akik lemosták ezt a természet ellen felhozott gyalázatot.”
467

 A célja 

tehát a természet pozíciójának a védelme, és megfigyelhető, hogy ennek a szándéknak a 

mentén szerkeszti meg az egész művet: tisztázza a természet és a művészet mibenlétét, az így 

kapott definíciókból kiindulva igazolja a természet elsőbbségét, végül válaszol a fennmaradó 

esetleges ellenvetésekre. Mindezt természetesen az alkalom megkívánta tömörséggel teszi, 

csupán a leglényegesebb elemekre szorítkozva, mint ahogy nem is várta el tőle senki egy új, 

saját teória megalkotását és bővebb kifejtését, csak indokolt állásfoglalást ebben a filozófiai-

esztétikai vitában. 

Ahogy korábban, Soner most is a korabeli „szakirodalom,” vagyis az általa leginkább 

mérvadónak tartott források alapján állította össze művét. Nem nehéz megtalálni azt az írást, 

amit a beszéd vezérfonalául választott, mivel a belőle vett idézetek a szöveg csaknem felét 

kiteszik. Igen híres gyűjteményről van szó: a Commentarii Collegii Conimbricensis című 

monumentális sorozatról (röviden Cursus Conimbricensis), amely tizenegy vaskos kötetnyi 

kommentár Arisztotelész legfontosabb műveihez.
 468

 Az elnevezés Coimbra város nevéből 

                                                           
466

 Vö. De natura logicae, I. cap. 2. = Iacobi Zabarellae Patavini opera logica, Velence, 1578, 1–67, ott 1–4. 
467

 89r: omnibus temporibus non defuisse, qui graviter naturam accusaverint… sed et illa viros habuit 

praestantissimos, qui calumniam illam naturae illatam diluerunt. 
468

 A kommentársorozat létrejöttére és jellegére vonatkozóan ld. Cristiano CASALINI, Aristotle in Coimbra: The 

Cursus Conimbricensis and the Education at the College of Arts, London – New York, 2017; rövid 

összefoglalóként pedig John Patrick DOYLE, Collegium Conimbricense = Routledge Encyclopedia of Philosophy 

II, szerk. Edward CRAIG, New York, 1998, 406–408; António Manuel MARTINS, The Conimbricenses. 

Introductory note to the Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis Iesu 2–4; letöltve innen: 

http://www.saavedrafajardo.org/archivos/conimbricenses_presentacion.pdf (2017. szeptember 11.). A tanulmány 

korábban nyomtatásban is megjelent: The Conimbricenses = Intellect et imagination dans la philosophie 

médiévale / Intellect and Imagination in Medieval Philosophy / Intelecto e imaginação na filosofia medieval I, 



186 
 

származik, amely 1537 óta adott otthont Portugália első, még 1290-ben alapított – és máig az 

egyik legtekintélyesebb – egyetemének. Ez a település volt továbbá az egyik első jezsuita 

intézmény helyszíne is: a rend két alapító tagja, Simon Rodriguez és Xavéri Szent Ferenc 

nyerték meg a király támogatását 1542-ben egy itteni rendház létrehozásához, hogy aztán 

1555-ben a Jézus Társasága helyi tagjai nyerjenek kizárólagos oktatási jogot a coimbrai 

királyi kollégiumban, amely tulajdonképpen az egyetem bölcsészkaraként funkcionált. 

A coimbrai Collegiumban folyó négyéves filozófiaoktatás az egyetemi statútumok 

szerint teljes mértékben Arisztotelész művei köré épült, kiegészülve Porphüriosz 

bevezetőivel; az itteni professzorok előadásai tehát az arisztotelészi corpus egyes darabjainak 

magyarázásáról és értelmezéséről szóltak. 1561-ben aztán a rend teljhatalmú megbízottja, 

Jerónimo Nadal elrendelte ezeknek az előadásoknak az írásba foglalását, hogy az oktatóknak 

immár ne az anyag puszta közlésére kelljen szorítkozniuk, hanem a fontosabb részekre 

koncentrálva, azokat fejthessék ki bővebben; illetve az orthodoxia és az egységesség 

biztosítása végett is. A feladat végrehajtására jezsuita professzorok egy csoportját jelölték ki, 

aminek összetétele a munka elhúzódásával folyamatosan változott, végül mintegy tíz rendtag 

vált érintetté a kötetek összeállításában; a korabeli tudományos köztudatban annyira 

összeforrt a nevük a kiadvánnyal, hogy míg az említett a könyvekre a Cursus Conimbricensis, 

addig rájuk magukra a Conimbricenses kifejezést használták. A sorozat végül csak a 16-17. 

század fordulóján látott napvilágot (1592 és 1606 között),
469

 elsőként Portugáliában, de a 

jezsuita rend elterjedtsége révén hamarosan megjelentek az egyes darabok más európai 

nagyvárosokban is. 

A Cursus Conimbicensis szerkesztését természetesen széles körű előtanulmányok 

előzték meg, melyek felölelték az arisztotelészi filozófia interpretálásának aktuális kérdéseit 

                                                                                                                                                                                     
szerk. Maria Cândida PACHECO, José F. MEIRINHOS, 2006, 101–118. Az itt idézett szöveg a nyomtatásban 

megjelent tanulmány javított és kiegészített változata. 
469

 A teljes sorozat darabjai a következők: 

Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis Jesu in octo libros Physicorum Aristotelis Stagyritae, Coimbra, 

1592; Lyon, 1594; 

Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis Iesu in quattuor libros De Coelo Aristotelis Stagiritae, 

Lisszabon, 1593; 

Commentarii Collegii Conimbricensis S. I. in libros Metereororum Aristotelis Stagiritae, Lisszabon, 1593; 

Commentarii Collegii Conimbricensis S. I. in libros Aristotelis qui Parva Naturalia appellantur, Liszabon, 1593; 

In libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum aliquot Conimbricensis Cursus disputationes, in quibus 

praecipua quaedam Ethicae disciplinae capita continentur, Lisboa: S. Lopes, 1593; 

Commentarii Collegii Conimbricensis S. I. in duos libros de generatione et corruptione Aristotelis Stagiritae, 

Coimbra, 1597; 

Commentarii Collegii Conimbricensis S. I. in tres libros De anima Aristotelis Stagiritae, Coimbra, 1598; 

Commentarii Collegii Conimbricensis S. I. in universam Dialecticam Aristotelis, Coimbra, 1606. 

Mivel Soner az utolsó kötetből is idéz, annak megjelenése terminus post quemként szolgálhat a beszéd idejének 

meghatározásánál, bár tekintve, hogy a professzor csak 1605 óta oktatott Altdorfban, még mindig elég széles a 

lehetségek időpontok köre. 



187 
 

(különös tekintettel a teológiai vonatkozásokra), illetve tanításának módszertanát. A 

legfontosabb felhasznált forrásaik az ókori szerzők közül Aphrodisziaszi Alexandrosz, 

Seneca, Cicero és Plinius voltak, a keresztény kommentátorok közül pedig Duns Scotus és 

Aquinói Szent Tamás. A szövegkifejtési módszereik sem különböztek sokban az övékétől, 

elsősorban Aquinói Tamás hermeneutikájától (amit például Zabarella is átvett), más területen 

azonban komoly újítást vezettek be, ez pedig maga a jegyzetelés, az explanatio rendszere volt. 

Itt tűnt ki, hogy nagy hangsúlyt fektettek az eredeti görög források gondos 

áttanulmányozására: a szavak és mondatok alapos filológiai elemzése, a más szövegekkel 

való összevetés közelebb hozta a görög változatot a korabeli oktatásban a legtöbbek által 

használt latinhoz.
470

 

A kötetek szerkezete úgy épült fel, hogy maga az alapszöveg – latinul, egyes 

kiadásokban göröggel együtt – kisebb egységekre volt felosztva, amelyek egy kommentárral 

(explanatio) egészültek ki, hogy annak segítségével könnyebben érthetővé váljon az eredeti 

arisztotelészi gondolatmenet. Ez az explanatio olykor parafrazeálta az eredetit, néha hosszú 

idézeteket is hozva más szerzőktől, máskor egyszerűen csak magyarázta azt. A Soner-beszéd 

szempontjából azonban fontosabbak voltak az ún. quaestio-k, amelyek szintén külön 

beillesztett részek voltak, de nem igazodtak annyira az eredeti szöveg beosztásához, mint az 

explanatio-k, hanem arra koncentráltak, hogy egy, az éppen tárgyalt gondolatmenet kapcsán 

felvetődött kérdésre megtalálják a legelfogadhatóbb választ.
471

 

A Cursus Conimbicensis tehát valóban a kor egyik legmonumentálisabb 

arisztoteliánus munkájának tekinthető, és abból a szempontból kétségkívül elérte a célját, 

hogy az egyetemi hallgatók számára könnyen érthető, alapos és a kisebb részletekre is 

kiterjedő magyarázatot kínált a stageirai filozófus szinte egész munkásságához. 

Természetesen fel lehet róni bizonyos hiányosságokat, például a szerzők túlzott 

konzervativizmusát, elzárkózását néhány új vívmánytól,
472

 de a gyűjtemény végül is 

megérdemelten tett szert népszerűségre. Nemcsak jezsuita körökben forgatták, hanem gyorsan 

elterjedt számos katolikus orientáltságú egyetemen, sőt bizonyos protestáns intézményekben 

is, különösen a német területeken.
473

 Így az altdorfi professzortól logikus döntésnek 

mondható, hogy ezúttal is eltekintett a felekezeti különbségektől, és a Conimbricenses 

megfelelő köteteihez nyúlt, mikor a feltett kérdésre rövid és meggyőző választ kellett 

összeállítania. 

                                                           
470

 MARTINS, i. m., 4, 10. 
471

 Uo., 10–11, 
472

 Vö. Uo., 21. 
473

 Uo., 4. 



188 
 

Soner a kommentárok két kötetéből idézett: elsőként egy általános bevezetőt a 

Dialektikát feldolgozó, a sorozatban utolsóként megjelent műből, amit ő is bevezetőként 

használt a beszédben. Itt szerepel a már idézett rész a természet vádlóiról és védelmezőiről; 

továbbá az ember világban elfoglalt helyéhez is hozzákapcsolja a művészetet, amennyiben 

kijelenti, hogy az ember azért tud minden más teremtménynél jobban közeledni Istenhez, mert 

Ő értelmet adott neki és kézügyességet, hogy az értelmében fogant dolgokat megvalósíthassa, 

és ezáltal rendezettebbé (ordinata) és tökéletesebbé (perfecta) tegye a természetet, mint 

eredetileg volt. Ez pedig már a beszéd alapkérdésének a felvetéséhez vezet.
474

 

A másik, hosszabb idézet két quaestio-t foglal magában a Fizikáról szóló könyvből, 

ami éppen az első kiadott rész volt. Ez a Fizika-kommentár kimondottan megfelelt Soner 

céljának, hiszen a II. könyv 9. fejezeténél szereplő V. és VI. quaestio pontosan azt a témát 

elemezte, amire Sonernek szüksége volt: Utrum ars et natura similitudinis rationem inter se 

habeant?, illetve Possitne ars opera naturae aemulari, an non?
475

 A szerző, Manuel de Góis 

nemcsak kifejtette a véleményét, hanem némi történeti áttekintést is adott, utalva a pro és 

contra érveket felhozó múltbeli Arisztotelész-kommentátorokra. Következtetése, amit Soner 

is átvett, hogy amiként a természet Isten felé törekszik és az általa biztosított (teremtett) 

anyagból hoz létre dolgokat, úgy alakítja ki a művészet is a természetben rendelkezésre álló 

alapanyagból a maga műveit. Mindez egyértelműen platóni hatást mutat, ahogy azt a szöveg 

nyíltan el is ismeri: “Platón kétféle művészetet határozott meg: egy istenit és egy emberit. Az 

isteninek tulajdonított mindent, ami természetes úton jön létre, az emberinek pedig az összes 

olyan dolgot, amit a mesteremeberek és művészek tevékenysége alakít ki.”
476

 Természet és 

művészet szoros kapcsolatban állnak tehát egymással, a működésük teljesen hasonló, de a 

sorrendből világos, hogy a természet előbbre való; összegzésként Soner maga hozza fel az 

„ars naturae simia” mondást.
477

 Véleménye megfelelt az általános altdorfi – és Scherbnél 

szintén megfigyelhető – tendenciának, amely Arisztotelész és Platón között inkább 

párhuzamok keresésére törekedett, mintsem az ellentétek kiélezésére.
478

 

                                                           
474

 Commentarii Collegii Conimbricensis S. I. in universam Dialecticam Aristotelis, Coimbra, 1606, Quaest. 1. 

art. 1. 
475

 Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis Jesu in octo libros Physicorum Aristotelis Stagyritae I, 

Leiden, 1594, Lib. II. cap. 1, Quaest. V–VI (213–220). 
476

 Uo., 214: Plato duplicem posuit artem, unam divinam, humanam alteram, atque divinae universa quae natura 

fiunt attribuit, humanae vero omnia, quae artificum opera elaborantur. 
477

 89v: Ex his auditores splendidissimi constat magna artis et naturae inter se cognatio, siquidem sibi ipsi 

mutuas operas locant. Et ob id ars interdum humana, interdum altera natura, ipsius simia appellari consuevit, 

utpote quae ex natura multa affinxit, ex umbra picturam, ex antris aedes, ex avium volatu vela, ex piscium pinnis 

ramos et alia multa. Vö. Commentarii... in octo libros Physicorum, 271. 
478

 Vö. SPARN, Aristotelismus in Altdorf, 135. 



189 
 

A beszéd megalkotásakor a második helyre szorult, de időben korábbi volt Soner 

másik fő forrása, amelynél viszont nem merülhettek fel felekezeti problémák, hiszen a szerző 

nemcsak lutheránus volt, hanem magának Luthernek és Melanchthonnak is személyes 

ismerőse. Johann Bernhardinak hívták, latinosan Joannes Velcuriónak (a szülőhelyéről, 

Feldkirchről), és a nála jóval ismertebb reformátor teológus, Bartholomäus Bernhardi öccse 

volt. Őt követve iratkozott be a wittenbergi egyetemre, ahol hallgatóként tanúja volt Luther 

fellépésének és a reformáció elindulásának, hogy aztán 1520-tól, immár mint professzor, 

maga is csatlakozzon a mozgalomhoz. Kezdettől fogva támogatta a kereszténység 

megújításáért küzdő kollégáit (és fivérét): tevékenyen részt vett az egyetem 

átszervezésében,
479

 miközben egy apologetikus írással is támogatta Luthert.
480

 Széles körű 

tudását és megbecsültségét mutatja, hogy oktatott mind filozófiát, mind retorikát és fizikát, 

1530-ban pedig az egyetemen a rektori, a wittenbergi főiskolában a vicerektori tisztet látta 

el.
481

 

Velcuriónak az a műve, amelyet Soner a beszéd összeállításakor felhasznált, csak 

posztumusz jelent meg, először 1544-ben, tíz évvel a szerző halálát követően. A címe 

Commentarii in physicam Aristotelis: egyike volt azoknak a kompendiumoknak, amelyek 

elkészítését Melanchthon javasolta, hogy a stageirai filozófus korábbi – és szerinte helytelen – 

interpretációit felváltsák. Megjelentetésének oka ugyanaz volt, mint a Conimbricenses 

esetében, vagyis a hallgatók dolgának könnyebbé tétele, azzal a ráadással, hogy Velcurius 

halála miatt már a tanítás élőszóban való meghallgatására sem volt esélyük. Ha a kiadás 

előszavából indulunk ki, a munkafolyamat is hasonló nehézségekbe ütközött, mint a portugál 

jezsuitáknál: egy alapos és igényes mű megírása hosszas előtanulmányokat és körültekintő 

szerkesztést igényelt, aminek a professzor saját megítélése szerint a haláláig nem tudott eleget 

tenni, ezért végakaratában azt kérte, hogy ne adják ki a „félkész” könyvet. Aggodalma 

azonban alaptalannak bizonyult, hiszen a mégiscsak megjelentetett munka (amin azért sajtó 

alá rendezője, Velcurius egyik tanítványa, bizonyára eszközölt módosításokat) „azokat a 

dolgokat, amelyeket Arisztotelész … úgy ad elő … hogy bizonyára csak kevesen fogják fel 

helyesen, úgy megvilágította, hogy már gyerekek számára sem lenne nehéz az 

                                                           
479

 Ld. a IV. 2. 3. fejezetben írottakat. 
480

 Ennek címe Confutatio pro D. M. Luthero, 1520-ban adta ki, Augustin von Alveldt ferences teológus ellen. 
481

 Az életéről és munkásságáról bővebben ld. Karl Heinz BURMEISTER, Ein Kommentar zur 'Copia Verborum' 

des Erasmus von Rotterdam von Johannes Bernhardi, Montfort 22(1970), 272-282.; UŐ,: Hans Walser zum 

Roten Brunnen ein Pseudonym für Johannes Bernhardi, Lutherjahrbuch 43(1976), 92-97.; Pekka KÄRKKÄINEN, 

Johannes Bernhardi on Method, Lutherjahrbuch 81(2014), 193-223. 



190 
 

értelmezésük.”
482

 Hogy ez nem üres dicséret volt, azt a számos későbbi kiadás egyértelműen 

bizonyítja; és mint Soner példáján látjuk, a kommentár fél évszázaddal később is közkézen 

forgott, legalábbis lutheránus körökben. 

A Velcuriótól idézett részek pontosan illeszkednek a Cursus Conimbricenses-ből 

átemelt quaestiók gondolatmenetéhez, csupán annyi a különbség, hogy sokkal arisztotelészibb 

kifejezésekkel, és sokkal egyértelműbben fejezik ki a szerzőnek a természet és a művészet 

viszonyáról vallott nézetét: „Ugyanis minden szubsztancia előbbrevaló és elsődlegesebb a 

járulékainál, mivel minden természetes járulék a természet által jön létre és ugyancsak általa 

teljesedik be, nem a művészet által.”
483

 A velcuriói szövegek felhasználásával tehát Soner 

lényegében semmi újat nem adott hozzá az eddigiekhez, de az egyértelmű fogalmazás révén 

világosabbá és érthetőbbé tette a gondolatmenetet, a lehető legtömörebben summázva a 

nézeteit. A mindeki által ismert lutheránus kommentátor munkájának a Cursus 

Conimbricensisszel való egybefésülése emellett azt a célt is szolgálhatta, hogy az altdorfi 

professzor a protestáns hallgatóság előtt legitimálja a jezsuiták nézeteit – hiszen ebben a 

kérdésben láthatólag teljesen megegyezett a véleményük a wittenbergi reformátoréval. 

Ugyanezeket a forrásokat használta Soner akkor is, mikor – a retorika 

hagyományainak megfelelően – az elképzelt ellenfelek szájába adott kifogásokra válaszolt. 

Azt az ellenvetést, miszerint a természet önmagában nem elég, csak gyakorlással és 

művészettel lehet a megfelelő szintre fejleszteni, Velcurio segítségével cáfolta meg, aki 

Horatius Ars poeticájából idézett egy mondást, bizonyítva, hogy a természet adja mindenhez 

az alapot, és annak jellemzőit semmilyen mesterséges módon nem lehet megváltoztatni.
484

  A 

jezsuiták egy bizonyos Archytas nevű ókori görög feltaláló – eredetileg Gelliusnál olvasható – 

történetét hozták fel lehetséges ellenérvként, aki állítólag egy magától mozgó madárszerű 

gépezetet készített; de mivel itt is a felhasznált anyagok eredeti természete okozta a mozgást, 

az arisztotelészi értelemben véve nem a művészet eredménye volt, így nem tekintették 

érvényesnek ezt a cáfolatot sem.
485

 

Végül, egy harmadik személyt is felhasznált Soner, bár nem feltétlenül azért, hogy új 

dolgot mondjon általa, és nem is a „felekezeti korrektség” jegyében, hanem csak 

színesítésként, illetve a neve tekintélye miatt. Rotterdami Erasmus egyik Colloquiumából 

                                                           
482

 Ioannis Velcurionis commentarii in universam Physicem Aristotelis, Tübingen, 1557, Epistola dedicatoria 

(oldalszám nincs): ea quae ab Aristotele… ita traduntur, ut… a paucis certe recte percipiantur, sic illustravit, ut 

iam pueris quoque intellectu difficilia futura non sint. 
483

 89v: Omnis enim substantia prior et potior est suis accidentibus, quodlibet enim accidens naturale producitur 

a natura ac ab ea completur, non per artem. Vö. VELCURIO, i.m., 24r. 
484

 90r–v: Tu nihil invita dices faciesve Minerva. Vö. VELCURIO, i. m., 23r és HORATIUS, Ars poetica, 385. 
485

 Commentariorum... de Physica I, 217. 



191 
 

idézett ugyanis két részletet, aki még hetven évvel  halála után is talán a legtöbb tudós és 

irodalmi alkotó számára szolgált példaképként. A Soner által hozott megállapításai magától 

értetődően a természet előbbrevalóságát hirdetik, mondván, hogy olyasmit hoz létre, amit az 

ember nemhogy megalkotni, de elkézelni sem tud: Mondd csak, elhinnéd, hogy a mágnes 

távolról magához vonzza az acélt, majd ugyanúgy eltaszítja, érintkezés nélkül? Az 

alkotómester, a természet csinálja ezt, ilyenre a művészet egyáltalán nem képes, még ha ott 

lenne tíz Arisztotelész is, és számtalan Theophrasztotsz esküdne meg rá nekem.”
486

 Soner a 

beszéd zárszavát is Erasmustól idézi, az egész életvitel számára példaként állítva be a 

természet követését: „Vannak, akik a művészetek tanításától várják a boldogságot, vannak, 

akik a csillagoktól. Én úgy vélem, nem található biztosabb út a boldogsághoz, mint hogy 

valaki attól az életformától őrizkedjen, amitől a természete csendes érzéke visszaretten, és 

afelé forduljon, amire a természete hajlik (kivéve persze az erkölcstelenséget), illetve azokkal 

a dolgokkal kerüljön kapcsolatba, amelyek felé természetének titkos vonzalma hajtja.
487

 

 A beszéd tehát a műfaj kívánalmainak teljesen megfelelő darab: röviden és tömören 

összefoglalja a kérdés lényegét, felhasználva hozzá a legcélszerűbb forrásokat, és logikus 

következtetéssel állást foglal. A professzor által hivatkozott művek és a végkövetkeztetés is 

jól illeszkedik mind az altdorfi filozófiáról eddig ismert tényekhez (Platón és Arisztotelész 

közös gondolatainak hangsúlyozása), mind Soner gondolatvilágához (Padovában népszerű 

könyvek idézése, az ottani arisztotelizmus elveinek képviselete a hazai közönség előtt). Mint 

Velcurio soraiból kiderül, a lutheranizmus követelményeinek is eleget tesz Soner 

állásfoglalása, hiszen az teljesen megegyezik a Luther-kortárs reformátoréval. 

Kriptosocinianus vonásokat nehéz lenne felfedezni benne (mint ahogy ez általában is jellemző 

a gyűjtemény darabjaira), de igazából semmi kifogásolni valót nem találhattak rajta Sonernek 

a hallgatóság között jelenlévő hitsorsosai, hiszen láttuk, hogy a kérdés meglehetősen nyitott 

volt, és úgyszólván felekezettől függetlenül bárki bármilyen nézeteket kialakíthatott magának. 

Ezúttal még a túlzott arisztotelizmust sem lehetett Soner szemére vetni, hiszen nem utalt 

olyasmire, hogy a stageirai filozófus az isteni dolgokat illetően rendelkezett volna bármilyen 

ismerettel, ráadásul más tekintélyszemélyeket is megnevezett (Platón, Erasmus). Teljesen 

                                                           
486

 90r: Dicas mihi credidissesne chalybem intactum a Magnete attrahi, et rursus ab eodem depelli sine contactu? 

Natura artifex hoc facit, ars hoc ipsa facere minime potest, etiamsi adessent 10 Aristoteles et innumeri mihi 

deierassent Theophrasti. Vö. ERASMUS, Peregrinatio religionis ergo. 
487

 90v: sunt qui felicitatem petunt a magistris artibus, sunt qui ab astris. Ego nullam certiorem ad felicitatem 

viam inveni posse arbitror, quam si quisque ab eo abstinent vitae genere a quo naturae sensu tacito abhorret, ad 

id se conferat (turpia semper excipio) quo natura propensus est et hisce rebus se copulat, ad quas arcano naturae 

fertur affectu. Vö. Erasmus, Colloquium de amicitia. 



192 
 

átlagos tartalmú beszédről van szó, amely azonban minden rövidsége és egyszerűsége ellenére 

betekintést enged Soner gondolataiba egy fontos esztétikatörténeti kérdéssel kapcsolatban. 

  



193 
 

IV. 3. A kolligátum kisebb darabjai 

 

A kolligátumban több rövid, alig egy-két oldalnyi terjedelmű beszéd található, 

amelyek kizárólag retorikai vonatkozásúak, tehát sem filozófiai, sem teológiai, de még 

orvostudományi szempontból sem tartalmaznak releváns információt, ezért ismertetésük csak 

vázlatos formában szükséges. Meg kell azonban jegyezni, hogy a tartalmi érdektelenség 

dacára nagy múltú műfajokról van szó, amelyek gyökerei egészen a klasszikus görög 

kultúráig nyúlnak vissza. Az ókori Hellászban kifejlődött szónoki képzés szerves tartozékát 

képezték ugyanis az olyan gyakorlatok, amelyek a leendő rétorok eszköztárának fejlesztésére 

szolgáltak, vagyis egyszerűen mondva, egy megadott témára alkotniuk kellett egy bizonyos 

műfajú beszédet. A lényeg tehát nem a tartalomban volt, hanem kizárólag a formában, a 

felhasznált stíluseszközökben, hogy később egy valódi előadáson vagy a bíróság előtt a 

szónok erőfeszítés nélkül tudjon összeállítani egy kellően ékesszóló beszédet. Az efféle 

gyakorlószövegek, ha jól sikerültek, példaként szolgálhattak a többi tanulónak, illetve a 

tanárok maguk is alkottak ilyeneket, mintegy szemléltető eszközként.
488

 Az ókorban kialakult 

hagyomány aztán továbböröklődött a későbbi századokra is, hiszen meggyőző retorikára 

minden korszakban szükségük volt a politikai, jogi, vagy éppen az egyházi élet szereplőinek. 

A szónoki gyakorlatok így beépültek az egyetemi oktatásba, s felekezettől függetlenül szerves 

részét képezték az itt folyó képzésnek; egyes diákok vagy tanárok jobban sikerült alkotásait 

gyakran nyomtatásban is megjelentették. Minden valószínűség szerint ilyen célzattal kerültek 

be a kolligátumba a fejezetben szereplő Soner-munkák is.
489

 

A beszédgyűjtemény három fajta szónoki gyakorlatot tartalmaz; elsőként egy 

encomiumot (latinul laudatio) és egy vituperiumot, amelyek régóta használt, mindenki által 

ismert retorikai szakkifejezések voltak, a klasszikus szónoklattan szerint mindkettő a 

bemutató beszédnem (genus demonstrativum) egy-egy válfaját jelentette. Az előbbi dicsőítő, 

magasztaló céllal íródott, a tárgyát általában egy ember vagy egy csoport képezte, akiknek az 

erényeit valamilyen ünnepélyes alkalom miatt ecsetelte szóban vagy írásban a laudatio 

szerzője. Ilyen alkalom lehetett például az uralkodó megkoronázása, egy győzelem 

megünneplése, valamely magas rangú személy látogatása; illetve nagyon elterjedt volt a 

laudatio funebris, a halottak felett elmondott gyászbeszéd.
490

 Soner idejére a tárgykör már 

                                                           
488

 BOLONYAI Gábor, Antik szónki gyakorlatok, Budapest, 2001, 26–42. 
489

 A korabeli lutheránus retorikaoktatásra vonatkozóan ld. pl. Kees MEERHOFF, The Significance of Philip 

Melanchthon's Rhetoric in the Renaissance = Renaissance Rhetorik, szerk. Peter MACK, London – New York, 

1994, 46–62; Dilwyn KNOX, Order, Reason and Oratory: Rhetoric in Protestant Latin Schools = Uo., 63–80. 
490

Thomas HABINEK, Ancient Rhetoric and Oratory, Oxford, 2005, 103. 



194 
 

kitágult, tárgyak és elvont fogalmak, erények dicséretére is készültek laudatiók, sőt az is 

megesett, hogy a szerző valamilyen negatív vagy jelentéktelen dolgot választott tárgyául, 

részben retorikai kihívásként, részben ironikus felhanggal. Az utóbbi csoportba tartozik a 

műfaj talán leghíresebb darabja is, A balgaság dicsérete, Rotterdami Erasmus műve, 

amelyben a nagy humanista lényegében az egész korabeli társadalmat pellengérre állította.
491

 

Ehhez a szemléletmódhoz közelít Soner laudatiójának kiválasztott témája is, az Encomium 

aulicae vitae, vagyis a fejedelmi udvarokban folyó élet dicsérete. A korabeli irodalomban 

ugyanis az uralkodók környezetére jellemző körülményeket a szerzők a legtöbbször negatívan 

ítélték meg, amire a legismertebb példa éppen Erasmus előbbi műve, ahol külön rész van a 

királyoknak mint az ostobaság illusztris képviselőinek szentelve.  De a politikai vezetők 

életmódja és tevékenysége szinte minden humanistánál előkerül, mint kerülendő példa: a 

fényűzés, az erkölcstelenség és a csalárd intrikák melegágyaként tüntették fel a királyok és 

fejedelmek környezetét, amitől egy igazi bölcsnek vagy egy jó kereszténynek feltétlenül távol 

kell maradnia. Soner tehát egy valódi retorikai bravúrra vállalkozik, mikor a retorika 

szabályai szerint beszéddé szerkesztett antik idézetekkel és példákkal a fejedelmi udvarok 

erényes voltát próbálja bebizonyítani. 

Az ilyesfajta laudatio már félig-meddig átmenetet képezett a másik műfaj, a 

vituperium, elterjedtebb formájában vituperatio felé, amely pont az ellentéte volt amannak, 

tehát gúnyolta és elmarasztalta kiválasztott célpontját. A támadás itt is irányulhatott konkrét 

személy vagy személyek, továbbá fogalmak, bűnök vagy bizonyos tevékenységek ellen. 

Előbbi esetben cél legtöbbször a szerző vagy a szerzőt megbízó mecénás ellenfelének 

lejáratása volt; előszeretettel nyúltak ehhez az eszközhöz a politikai és vallási vitákban, de 

sokszor maguk a tudós írók is így fordultak egymás ellen, ha összekülönböztek valamilyen 

irodalmi, esztétikai vagy egyéb kérdésen. Ha pedig a vituperatio egy bűn vagy bűnös 

tevékenység ellen irányult, akkor a célja a feddés, az olvasó erkölcsi épülésének elősegítése 

volt, bár egy szokatlan tárgy választásával természetesen ezt is át lehetett formálni retorikai 

gyakorlattá, ahogy az a kolligátumban szereplő darab, a Vituperium navigationis esetén is 

történt.
492

 Az altdorfi professzor nyilván maga sem gondolta komolyan, hogy meg kellene 

szüntetni a tengeri hajózást, de a klasszikus irodalomig visszanyúló elegáns és frappáns 

gondolatok igazi kincsesbányát jelentettek a számára egy retorikai gyakorlat szerkesztéséhez. 

A beszédnek egyébként személyes és aktuális felhangjai is lehettek, részben a Soner 

peregrinációja során elszenvedett hajótörésre tett utalások formájában, részben pedig a tengeri 

                                                           
491

 Rotterdami ERASMUS, Moriae encomium, először 1511-ben jelent meg. 
492

 HABINEK, i.m., 103. 



195 
 

hadviselést elítélő mondataiban, ahol a lengyel hallgatóknak eszébe juthatott a királyuk által 

Svédországba indított hódító hadjárat, amit a pacifista eszméket valló sociniánusok 

határozottan elítéltek. 

 A laudatióhoz és a vituperatióhoz sok mindenben hasonló, de ma már kevésbé ismert 

műfaj volt a harmadik, ahová a kolligátum rövid darabjainak zöme, összesen négy mű 

tartozik. Ezeket úgynevezett chriák, bár Soner és Richter a címekben nem mindig tüntetik fel 

a műfajt, de a tartalmi jegyek egyértelművé teszik a besorolásukat.
493

 A kifejezés maga a 

hasznot, szükséget jelentő χρεία szó latinosítása, aminek köszönhetően máig használatos a 

görögösebb chreia forma is a műfaj megjelölésére. Általában a negyedik századi görög 

szónokhoz, Aphtoniushoz kötik a feltalálását; eredetileg egy rövid, bölcs mondást jelentett, 

esetleg valamilyen ügyes, okos cselekedet említését, és abban különbözött a szentenciától, 

hogy minden esetben feltüntették a szerzőjét, általában egy híres filozófust vagy írót. Elterjedt 

volt a bővített változata is, amelyben a bölcs mondás egy kérdésre adott válaszként szerepelt. 

A nevét részben onnan kapta a műfaj, hogy bárki számára hasznos tanácsokat jelentettek a 

chriák, részben pedig onnan, hogy nagy haszonnal alkalmazták az oktatásban, sőt, annak 

egyik legkorábbi elemét jelentette. A gyerekek ezeken a rövid és nyelvtanilag egyszerű, 

ráadásul erkölcsileg épületes mondatokon tanulták meg a grammatika alapjait, valamint azt is 

feladatul kapták, hogy egyes elemeket változtassanak meg, így a chriák a szabályok 

begyakorlásához szintén kitűnő anyagot szolgáltattak. Ezen tényezőknek köszönhetően a 

chriák nagy népszerűségre tettek szert a késő ókori retorikaoktatásban, ami aztán a 

középkorban is megóvta őket a feledéstől.
494

 

 A chriák népszerűsége nemcsak az oktatási hasznuknak volt köszönhető, hanem a 

retorikai alkalmazásuknak is, hiszen híres és elismert szerzők gondolatainak idézése egészen 

máig fontos eleme a nyilvános beszédeknek, és ez a helyzet még inkább jellemezte a 

tekintélyelvet még hangsúlyozottan figyelembe vevő, illetve – a humanista eszmék révén – a 

klasszikus kultúra megnyilvánulásait nagy becsben tartó 16-17. századot. Akár templomi 

prédikációról, akár bírósági tárgyalásól, akár valamilyen tudományos vitáról volt szó, a 

közönség szinte mindig elvárta, hogy az előadó a nagy elődök véleményével támogassa meg a 

sajátját. Nem véletlen tehát, hogy a chriákat is tartalmazó különféle mondásgyűjtemények, 

                                                           
493

 BOLONYAI, i. m., 47–50. A chria eredetére, fő jellegzetességeire és az antik kultúrában elfoglalt helyére 

vonatkozóan rendkívül részletes és alapos elemzés látott napvilágot a Chreia in Ancient Education and Literature 

Project nevű program keretei között, a következő háromkötetes sorozat formájában: Ronald F. HOCK, Edward N. 

O’NEIL, The Progymnasmata (The Chreia in Ancient Rhetoric 1), Atlanta 1986; Ronald F. HOCK, Edward N. 

O’NEIL, Classroom Exercises (The Chreia and Ancient Rhetoric 2), Atlanta, 2002; Ronald F. HOCK, 

Commentaries on Aphthonius’s Progymnasmata (The Chreia and Ancient Rhetoric 3), Atlanta, 2012. 
494

Ruth MORSE, Truth and Convention in the Middle Ages: Rhetoric, Representation and Reality, Cambridge, 

1991., 65–66. 



196 
 

florilegiumok nagy számban láttak napvilágot ebben az időszakban, és a közönség előtti 

fellépésre készülő lelkészek, jogászok és professzorok nélkülözhetetlen kézikönyveivé váltak. 

 Az ebben az értelemben vett chriák sűrűn előfordulnak a kolligátum összes 

darabjában; amikor azonban a chriáról mint műfajról van szó, egy másik, bár az előzővel 

szorosan összefüggő jelentésben szerepel a kifejezés, amint azt egy korabeli kézikönyv 

találóan megfogalmazta, egy mondatban adva definíciót a kétféle chriára: „valamely tettnek 

vagy mondásnak a megemlítése vagy magyarázata, avagy egyszerre mindkettő.”495 A kötetben 

önálló műként szereplő chriák tehát egy bölcs mondás magyarázatát, részletes kifejtését 

tartalmazzák; azonban a professzor és az olvasók számára nem annyira a mondás tartalma volt 

a fontos, nem annak etikai vagy egyéb szempontú elemzése, hanem a módszer, aminek 

segítségével a kifejtés menetét felépítette, és aminek többé-kevésbé századok óta állandó 

szabályrendszere alakult ki. Az első ilyen chriák ugyanis az ókorból maradtak ránk, bizonyos 

retorikai tankönyvek révén, amelyek az összes jelentős szónoklattani műfajból tartalmaztak 

gyakorlatokat, példaként szolgáló beszédeket (προγυμνάσματα, praeexercitationes).496 Az 

általuk teremtett hagyomány aztán tovább élt a középkor évszázadaiban, ebből nőtt ki például 

a templomi prédikáció, mivel ott is egy rövid, tanulságos szöveg (az evangéliumi olvasmány) 

kifejtése volt a lényeg. A reformáció évszázadában pedig, amikor általában véve is 

felvirágzott a retorika, a chriák szintén megőrizték a jelentőségüket, hiszen az általuk 

képviselt előnyök továbbra sem avultak el: ha a bennük alkalmazott módszereket valaki 

kellően begyakorolta, azaz ha tanulóéveiben sok chriát tanulmányozott és írt, akkor a valódi 

téttel bíró beszédeiben már úgyszólván gondolkodás nélkül tudta alkalmazni az elvárásoknak 

megfelelő érvelési típusokat. 

Melyek voltak ezek az érvtípusok? A chriát a szónoklattani könyvek hagyományosan 

nyolc részre tagolták, amelyek több szempontból mutatták be a tételmondat tartalmát, illetve a 

retorika szabályainak megfelelő, értelmes egészet alkotó beszédet eredményeztek. A nyolc 

rész a következő volt: 

 

1. Dicséret (encomium): annak a személynek a méltatása, akihez az adott bölcs mondás 

kitalálása fűződik. 

2. Körülírás (paraphrasis, expositio): a mondás világosabb, könnyebben érthető visszadása 

bővebb formában, más szavak használatával. 

                                                           
495

 Franciscus POMEIUS, A retorika tanulmányozója = Retorikák a barokk korból, szerk. BITSKEY István, 

Debrecen, 2004, 219–242, ott 233. 
496

 KENNEDY, i. m., 202–207. 



197 
 

3. Ok (a causis): annak megindoklása, hogy miért kell a mondást bölcsnek, hasznosnak 

tartani. 

4. Ellentét (a contrario): az ellentétes dolgok ütközéséből, vagyis ellenpéldával kell 

megerősíteni a chriában elmondottakat. 

5. Hasonlóság (a simili): az előadott gondolatot egy hozzá hasonló jelenség segítségével 

világítja meg. 

6. Példa (ab exemplis): az előadott gondolatban szereplő elv gyakorlati előfordulásai. 

7. Mások tanúsága (ab aliorum testimoniis): más tekintélyes szerzők hasonló értelmű 

gondolatai. 

8. Rövid befejezés (epilogus): bármilyen tartalmú legyen is a beszéd, rövid és találó 

összefoglalással kell lezárni.497 

 

A chria nyolc része valóban hasznos eszközt jelentett a nyilvános fellépésre készülő 

rétorok számára, hiszen olyan érvelési-bizonyítási rendszert gyakoroltatott be, amelynek 

elemei az egyszerű emberek számára is érthetőek és meggyőzőek voltak. A chriák megírása 

továbbá szükségessé tette a mondásgyűjtemények sűrű használatát, így mire valaki igazán 

járatos lett a műfajban, valószínűleg már fejből tudott idézni rengeteg bölcs szentenciát, amit 

aztán éles szituációban is felhasználhatott. Nemcsak a tételmondatok kiválasztása során 

nyúltak ugyanis a florilegiumokhoz a korabeli szónokok, hanem az egyes részek kidolgozása 

során is: más tekintélyeket, hasonló eseteket és ellenpéldákat egyaránt találhattak bennük, 

annál is inkább, mert a legtöbb kiadvány tematikusan csoportosította az összegyűjtött 

anyagot. A chriák jó része így ma csak egy innen-onnan összeválogatott montázsnak tűnik, 

melynél a tulajdonképpeni szerző tevékenysége annyiban merül ki, hogy egymás mellé 

illesztette és egy-két saját mondatával logikailag összekapcsolta mások gondolatait. Hiba 

lenne azonban emiatt elmarasztalni a korabeli retorikát, hiszen ezek a szónoklattani 

gyakorlatok nem eredetiségre vagy mély értelmű eszmefuttatásokra törekedtek, hanem a 

szókincs gazdagítására és a stíluselemek minél alaposabb elmélyítésére, ezen funkciójuknak 

pedig – mint századokon át tartó használatuk bizonyítja – teljes mértékben megfeleltek. 

Ebben a hasznosságban rejlik a magyarázata annak, hogy Richter miért döntött úgy, 

hogy Soner néhány chriáját beválogatja a kolligátumba: valószínűleg példaértékűnek találta 

stílusbeli eleganciájukat, megszerkesztettségüket, s úgy vélte, hogy tananyagként 

szolgálhatnak az eljövendő rétornemzedékek számára. Tekintve, hogy a gyűjtemény 

                                                           
497

 POMEIUS, i.m., 237–238. 



198 
 

egyébként is meglehetősen heterogén összetételű volt, és számos tudományterületről foglalt 

magában hosszabb-rövidebb beszédeket, semmiképpen sem kellett tematikus vagy egyéb 

okokból kihagynia őket, nem borítottak fel semmilyen szerkesztési elvet. Végső soron tehát a 

kolligátumban szereplő chriák tovább színesítik a Soner tudományos, illetve tanítói 

tevékenységéről eddig kialakult képet, amennyiben újabb betekintést nyújtanak retorikai 

módszereibe, illetve forrásul szolgálnak a professzor irodalmi műveltségének vizsgálatához, 

hiszen a bennük szereplő idézetekből arra is következtetni lehet, melyek voltak a Soner által 

szívesen forgatott kézikönyvek, florilegiumok, tehát a korabeli Altdorfban népszerűnek 

számító szónoklattani példatárak. 

 A tematikai sokszínűség ugyanúgy jellemző a chriákra is, mint az előző két retorikai 

gyakorlatra, az első például az oktatáselmélet területére tesz kitérőt. A címe An assiduitatis et 

diligentiae praemia litterarum asseclis sint distribuenda?, vagyis azt a kérdést vizsgálja, hogy 

a diákok elkötelezettségéért, szorgalmáért járó eszmei elismerés helyes és alkalmazandó 

módszer-e az iskolákban. Az altdorfi akadémiára vonatkozóan egészen konkrét értelme is van 

a beszédnek, amennyiben azokra a jutalomérmekre (emblema) utal, amelyeket év végén volt 

szokás kiosztani a legjobb diákok között.  Ezek szó szerinti értelemben vett érmek, azaz 

fémből készült veretek voltak, rajtuk általában egy allegorikus képpel és egy latin vagy görög 

nyelvű felirattal, amely a díjazott erényeire, szorgalmára és kitartására utalt; a címben 

használt assiduitas és diligentia szavak például 1592-ben, vagyis Soner diákságának idején 

(és éppen Nicolaus Taurellus rektorátusa alatt) tűntek fel érmefeliratként.  A díjak átadására 

ünnepélyes keretek között került sor, és az is szokás volt, hogy a jutalomérmék új tulajdonosai 

rövid beszédet tartottak a nyereményükkel kapcsolatban. Hogy az eseménynek mekkora volt a 

népszerűsége, jól mutatja, hogy az altdorfi akadémia működése során átadott érmekről és a 

róluk szóló beszédekről már 1597-ben megjelent egy gyűjteményes kötet Emblemata 

anniversaria Academiae Norimbergensis quae est Altorfii címen, amely 1617-ben is kiadásra 

került. 

 Szintén erkölcsi témájú a második chria, amely egy követendő tulajdonságról és annak 

ellentétéről szól: Chria, gratitudinem esse suscipiendam, ingratitudinem vero fugiendam esse 

docens. A háládatosságról, a hálás lelkületről van tehát szó, amely mind a görög-római, mind 

a keresztény eszmerendszerben fontos erény volt, így számos klasszikus auktort találhatott 

Soner, hogy a tőlük vett idézeteket felhasználva újabb példa jellegű retorikai gyakorlatot 

szerkesszen a hallgatók számára; s az általa előszeretettel forgatott florilegiumokban valóban 

külön címszót kapott a gratitudo és az ingratitudo. Érdemes még megjegyezni, hogy a 

professzor a való életben szintén nagy hangsúlyt fektetett erre az erényre: a korábban látott 



199 
 

művei bevezetéséből kitűnik és Richter temetési beszédében is külön említésre kerül a tanárai, 

kollégái és hallgatói irányában mutatott kedvessége és udvariassága. Mindenkivel szemben 

fontosnak tartotta a jó viszony ápolását, és ez nyilvánvalóan magában foglalta a kölcsönös 

segítségnyújtást és az érte tanúsított hálát. A saját tapasztalataiból merített tehát, amennyiben 

egy olyan magatartásforma követésére akarta felhívni a figyelmet, amely szerinte a 

kiegyensúlyozott társasági élet alapkövét képezte. 

 Ismét csak a bőség zavarával küzdött a források tekintetében Soner, amikor a 

harmadik chria témáját kiválasztotta, ezúttal egy elítélendő bűnt. A gőg, a superbia (görögül 

ὕβρις) ugyanis kedvelt témája volt mind a klasszikus ókori, mind a közép- és koraújkori 

irodalomnak, bár nem teljesen azonos jelentéstartalommal. A görögöknél és a rómaiaknál 

elsősorban az embernek az istenek szférájába való beavatkozását értették alatta, vagyis 

amikor az ember átlépi a számára kiszabott határokat és olyasmit követel vagy tulajdonít 

magának, ami kizárólag a halhatatlanokat illeti. A superbia tulajdonképpen szentségtörésnek 

számított, az elképzelhető legsúlyosabb bűnnek, amelyet a mitológiai történetekben mindig 

rettenetes megtorlás követ. Ezzel szemben az emberi teljesítmény felett érzett jogos 

büszkeség elfogadott, sőt elvárt dolog volt, a túlzott szerénykedést és alázatot egyenértékűnek 

tekintették az alacsonyrendűséggel (humilitas).
498

 A kereszténység aztán némileg módosított 

ezen a felfogáson, itt ugyanis Krisztus következő mondása vált alapvetővé: „Aki 

felmagasztalja magát, megaláztatik, és aki megalázza magát, felmagasztaltatik (Mt 23,12).” A 

mondat elsősorban az Istennel szembeni alázatra vonatkozott, tehát hasonló tartalma volt, 

mint a klasszikus hübrisz-gondolatnak, de a későbbi századok kitágították az értelmét, és 

úgyszólván kötelezővé vált a szerénység tanúsítása, az elért eredményekben mindig illett 

csökkenteni az ember saját erejének, tehetségének szerepét, helyette azt hangsúlyozták, hogy 

bármiféle sikert csak Isten segítségével lehet elérni, legfeljebb a szorgalomra, az adott 

munkába fektetett időre és erőfeszítésre hivatkoztak még. Ezek a szempontok gyakorlatilag az 

élet minden területére kiterjedtek, az anyagi gyarapodástól a politikai-hadi sikereken át az 

irodalmi és tudományos tevékenységig.
499

 Amikor tehát Soner úgy döntött, hogy a superbia 

témájáról készít egy retorikai mintagyakorlatot, bőséges forrásból meríthetett mind a chria 

alapjául szolgáló mondás, mind a pro és contra érvek kiválasztásához. 

                                                           
498

 A hübrisz antik felfogásáról ld. pl., Douglas L. CAIRNS, Hybris, Dishonour, and Thinking Big, Journal of 

Hellenic Studies. 116(1996) 1–32; Nick FISHER, Hybris: a study in the values of honour and shame in Ancient 

Greece, Warminster, 1992. 
499

 Az alázatosság keresztény, ill. lutheránus felfogására vonatkozóan ld. pl. BÁCSKAI Károly, Az alázat mint 

bibliai paradigma, Teológia 43(2009) / 1–2, 1–10.; Jean-Louis CHRÉTIEN, L'humilité libératrice = Le regard de 

l'amour, Párizs, 2000, 11–31. 



200 
 

 A chriák közül utolsóként sorra kerülő darab az előzőhöz hasonlóan egy vituperatio 

jellegű beszéd, amely most nem valami jelentős bűnről, hanem egy rossz szokásnak mondható 

hibáról szól: ez a garrulitas, a fecsegés, amelyről gazdag hagyománnyal rendelkezett az antik 

és a keresztény irodalom, és természetesen a professzor által használt mondásgyűjtemények is 

számos gondolatot tartalmaztak vele kapcsolatban. Érthető módon az összes korban elítélték 

az ilyesmit, tehát könnyen lehetett negatív tartalmú idézeteket találni a témában, bár a 

pontosság kedvéért érdemes megjegyezni, hogy Soner itt nem az egyes szónoki beszédekre és 

írásművekre jellemző dagályosságot, cikornyás fogalmazást érti garrulitas alatt, hanem a 

köznapi társalgás során tanúsított bőbeszédűséget, amikor valaki megkérdezés nélkül, hosszan 

és rendszertelenül beszél jelentéktelen dolgokról (futilis et importuna loquacitas). Egy olyan 

élénk közegben, mint az altdorfi Akadémia, bizonyára sokakra jellemző volt ez a hiba, így a 

hallgatóság vagy az olvasóközönség szórakoztatónak találhatta a darabot, és talán Richter is 

emiatt válogatta be a kötetbe. Maga Soner viszont aligha volt vádolható bőbeszédűséggel: bár 

a fennmaradt műveiben nagy gondot fordított a csiszolt stílusra és a források alapján szóban is 

sokat foglalkozott a diákjaival, a nyilvános disputáktól való ódzkodása arra enged 

következtetni, hogy pusztán magáért a helyzetért nem szeretett a figyelem vagy a társalgás 

középpontjában állni. A fogalmazási stílusa sem igazán terjengős, ha esetleg hosszabban szólt 

valamiről, akkor is ügyelt rá, hogy minden mondatnak súlya, tartalma legyen. A Vituperium 

navigationis-hoz hasonlóan tehát közrejátszhatott a témaválasztásában némi személyes 

meggyőződés, illetve sociniánus áthallás, hiszen a titkos eretnek kör fennmaradása 

szempontjából a hallgatás nemhogy erény, de elengedhetetlen szükségszerűség volt. 

 Végül, a chriák kapcsán érdemes néhány szót szólni azokról az említett 

mondásgyűjteményekről, amelyeket Soner a beszédgyakorlatok összeszerkesztése során 

felhasznált. Számos ilyen könyv forgott közkézen a korabeli szerzők között, amelyek 

általában egy-egy kulcsszó vagy téma köré csoportosítva tartalmazták az antik szerzőktől vett 

idézeteket, illetve a róluk szóló rövid történeteket. Az anyag jó része közös volt, hiszen egy 

magára valamit is adó, a reménybeli felhasználók igényeit figyelembe vevő szerkesztőnek 

mindig szerepeltetnie kellett például Platón vagy Vergilius gondolatait, és a rendszerezési 

szempontként szolgáló témakörökből sem lehetett kihagyni olyan alapvető dolgokat, mint a 

legfontosabb erények, bűnök és tevékenységek. Mindezeknek köszönhetően a Soner által 

használt gyűjtemények beazonosításánál az egyes kiadványokra jellemző esetleges specifikus 

tartalmak mellett a szintén jellegzetes hibák (tévesen megállapított szerzőség vagy pontatlan 

idézés), illetve az azonos témájú mondások sorrendje nyújtott támpontot. Így a következő 

florilegiumokat lehetett beazonosítani: 



201 
 

– Az első számú forrásként Rotterdami Erasmus Adagiái szolgáltak, akinek a népszerűsége az 

egész század folyamán töretlen volt; a nagy humanista műveltsége és alapossága Soner 

számára is nélkülözhetetlenné tette a művet. 

– Kevésbé ismert, de az altdorfi professzor által gyakran használt könyvek voltak egy bizonyos 

Conrad Lycosthenes (eredeti nevén Conrad Wolffhart, 1518-61) kiadványai. Ő egy elzászi 

származású polihisztor-humanista volt, a híres nyomdász, Johannes Oporinus veje, aki élete 

nagyobbik részét Bázelben élte le mint tanár és az egyik helyi egyház diakónusa.
500

 Irodalmi 

munkássága alapvetően két területre koncentrálódott: a különféle csodás jelenségek és az 

antik időkből maradt bölcs mondások összegyűjtésére.  Az utóbbinak köszönhetően születtek 

azok az Apophthegmata-kötetek, amelyek népszerű és olvasott szerzővé tették az egész 

korabeli művelt Európában. Leggyakrabban forgatott művének címe Apophthegmata ex 

probatis Graecae Latinaeque Linguae Scriptoribus volt; az 1560-as első, párizsi megjelenését 

követően számos újabb kiadás látott belőle napvilágot a század folyamán. 

– A szerkesztő helyi vonatkozásai miatt szintén gyakran szerepelnek a beszédekben 

Bartholomaeus Amantius Flores celebriorum sententiarum című, a 16. század második 

felében összeállított gyűjteménye. Ő ugyanis életében elkötelezett lutheránus volt (baráti 

kapcsolatot ápolt például Melanchthonnal), és néhány évig Nürnbergben is működött mint 

ügyvéd (1545-48), tehát az Altdorfban tanuló diákok hamar megismerkedhettek a műveivel, 

melyekből bizonyára több példány rendelkezésre állt az akadémián.
501

 

– Bár a korban meglehetősen elterjedtnek számított, Sonernél mindössze egy alkalommal 

azonosítható a Theatrum historicum, aminek összeállítója egy bizonyos Andreas Hohndorf, 

egy 16. századi lutheránus teológus és prédikátor. Az először 1575-ben kiadott kötet szintén 

egy gyűjtemény, amelybe Hohndorf klasszikus és újabb kori auktoroktól válogatott össze 

olyan érdekes és tanulságos történeteket, amelyek véleménye szerint az olvasók erkölcsi 

épülésére szolgálnak; fő célja valószínűleg az volt, hogy lelkésztársainak segédletet nyújtson 

a prédikációk elkészítéséhez. Próbálkozásának sikerére utal, hogy a Theatrum historicum nem 

sokkal a megjelenése után németre lett fordítva, és mindkét nyelven számos kiadása látott 

napvilágot a 17. század elejéig.502 

– A szentenciák új forrásaként bukkan fel a gőgről szóló chriában Thomas Hibernicus, aki a 

13-14. század fordulóján élt, ír származású világi pap volt, a Sorbonne diákja, és nagy 

                                                           
500

 Lycosthenesről ld. pl. Jürgen BEYER: Lycosthenes, Conrad = Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 

33, Nordhausen, 2012. Coll. 793-8. 
501

 John FLOOD, Poets Laureate in the Holy Roman Empire: A Bio-bibliographical Handbook, 2006, Berlin – 

New York, 59–61. 
502

 Christian Gottlieb JÖCHER, Johann Christoph ADELUNG, Heinrich Wilhelm ROTERMUND, Otto GÜNTHER: 

Allgemeines Gelehrten-Lexikon (II.), Lipcse, 1787, 2089. 



202 
 

népszerűségre tett szert Manipulus florum című mondásgyűjteményével. Ez a könyv mintegy 

hatezer idézetet tartalmaz különböző keresztény, kisebb részben klasszikus ókori szerzőktől, 

és bár eredetileg az egyetemi tanulók használatára szánta a szerző, később a koldulórendek 

tagjainak körében vált elterjedtté. Az egyik első darab volt a műfajban, ami alfabetikus rendbe 

szedett témajegyzéket és kereszthivatkozásokat tartalmazott, s ez a tényező nagyban 

hozzájárult sikeréhez. Számos kézirata maradt fenn, már a 15. században kinyomtatták, a 16. 

században pedig huszonhat kiadása látott napvilágot, így Lycostheneshez hasonlóan könnyen 

elérhető és haszonnal forgatható segédeszköznek számított a beszédeket szerkesztő tanárok és 

diákok, köztük Soner számára.
503

 

– Ismét csak egyszer szerepel egy piemonti pap, költő és orvos, Domenicus Nanus 

Mirabellius Polyanthea című mondásgyűjteménye, amely a klasszikusokon és az 

egyházatyákon kívül itáliai humanistáktól is tartalmaz idézeteket. A könyvet a 16. század 

elején állította össze a szerző, de még a 17. század középső harmadában is jelentek meg új 

kiadásai.
504

 

 A kolligátum rövidebb darabjai tehát, ha tudományos szempontból nem is túl 

jelentősek, újabb színfoltot jelentenek Soner munkásságában, és az elméleti szerző gondolatai 

helyett a gyakorló tanár és előadó műhelytitkaiba nyújtanak betekintést. Ha ilyen 

megközelítésből próbáljuk értékelni az altdorfi professzor teljesítményét, nem tagadhatjuk 

meg tőle az elismerést, hiszen minden esetben nagy retorikai gyakorlottsággal és 

műveltséggel összeállított darabokról van szó, amelyek megfeleltek a kor színvonalának és 

elvárásainak. Noha Soner itt jóval kevésbé mutatkozott merésznek vagy újítónak, mint a 

filozófiában (legfeljebb egy-egy szokatlan témaválasztás vagy sociniánus “kikacsintás” 

erejéig), a műfaji hagyományokat kétségkívül jól ismerte, ahogyan a forrásul szolgáló 

gyűjteményekből is szakértő módon válogatott, pontosan tudva, hogy mely szerzők-

szerkesztők mely könyveihez kell fordulnia, ha az ókori gondolkodók mondásainak széles 

választékára van szüksége. Ernst Soner így nemcsak nagy tudású és eredeti filozófusnak, 

hanem hozzáértő tanárnak és képzett szónoknak is tekinthető. 

                                                           
503

 Thomas Hibernicusról és művéről rövid összefoglalásként ld. A. B. SCOTT, Latin Learning and Early 

Literature in Ireland, 1169-1500 = A New History of Ireland, szerk. Dáibhí ó CRÓINÍN, Oxford, 2005, 934–995, 

ott 958.; bővebb ismertetésként ld. Richard H. ROUSE, Mary A. ROUSE, Preachers, florilegia and sermons: 

studies on the Manipulus florum of Thomas of Ireland, Toronto, 1979. 
504

 A szerzőről és művéről ld. Ann M. BLAIR, Printing history of the Polyanthea 1503–1681 = A. M. B., Too 

Much to Know. Managing Scholarly Information before the Modern Age, New Haven, 2010, 180–182. 



203 
 

Összegzés 

 

Sokszor idézett tanulmányában Domenico Caccamo azt írta, hogy Ernst Soner 

személye és tevékenysége leginkább az 1600 körüli akadémikus kultúra keretein belül 

helyezhető el, ennek a háttérnek a figyelembe vételével értelmezhető helyesen mindaz, ami 

munkásságából fennmaradt. Ez a megállapítás általánosan is igaz a soneri életműre, de 

különösen találó a jelen munkában bemutatott írásokra, amelyek úgyszólván 

elválaszthatatlanul kötődnek az altdorfi akadémiához és ahhoz a szerephez, amit ez az 

intézmény a professzor életében betöltött; ehhez képest még Soner életének másik fontos 

motívuma, azaz sociniánus vallási meggyőződése is egyértelműen háttérbe szorult. 

Hogy a helyzet valóban így festett, az kiviláglik mindjárt az elsőként elemzett 

forrásból, a lengyel testvérek leveléből, akik kétszeresen is megfeddik altdorfi hitsorsosukat, 

amiért az antitrinitárius vallást alárendeli az akadémia igényeinek. Egyrészt Soner 

nikodémista magatartása abból a hozzáállásából fakadt, hogy őszintén hitt ugyan a 

socinianizmusban, legalábbis annak általa elfogadott változatában, de ennek oltárán nem 

akarta feláldozni az akadémián élvezett pozícióját, főleg nem saját magát, elkerülendő a 

kivégzett Servetus vagy a börtönbe zárt Vogel és Peuschel sorsát. Másrészről a lélekkel 

kapcsolatos elméletei azáltal, hogy Arisztotelészt – a lengyelek szerint – túlértékelve a 

stageirai filozófust tette meg fő tekintélynek a kérdésben, szintén arról árulkodnak, hogy az 

Altdorfban és Páduában elsajátított filozófiát többre értékelte Sozzini gondolatainál, tehát 

elsősorban arisztoteliánus filozófus volt, és csak azután antitrinitárius hívő. 

A kolligátum esetén még külön vizsgálatra sincs szükség ahhoz, hogy megállapítsuk a 

benne szereplő daraboknak az akadémiai élethez és szellemiséghez való kötődését, hiszen már 

a címük vagy a bevezető soraik elárulják, hogy nem csupán ennek az intellektuális 

környezetnek a termékei, hanem kifejezetten az intézmény működéséhez és a benne folytatott 

oktatói tevékenységhez kapcsolódik a létrejöttük. Ez éppúgy igaz a nevezetesebb ünnepek, 

rendezvények idején elhangzó hosszabb oratiókra vagy a felsőbb kérésre kidolgozott 

declamatiókra, mint az arisztotelészi filozófiát tankönyv jelleggel bemutató, félbemaradt 

Panegyricusra és az egyszerű szónoklattani gyakorlatként funkcionáló chriákra. 

A művek tartalmát illetően sem találhatunk bennük olyasmit, ami kirívó ellentétet 

képezne mindazzal, amit eddig Soner nézeteiről tudtunk, sőt, szervesen illeszkednek 

hozzájuk, mindegyik esetében megtalálhatóak a kapcsolódási pontok a professzor korábbi 

tanulmányaihoz és tanáraihoz. A De libertate philosophandi például egyértelműen Taurellus 



204 
 

felvetéseinek továbbgondolása, a De fato és a De stella magorum levezethető az arisztotelészi 

világképből, az An Organon Aristotelis pedig elsősorban Zabarellára támaszkodva próbálja 

meg “rehabilitálni” a stageirai filozófus logikájának teológiai fontosságát. Mindez 

természetesen nem azt jelenti, hogy a kolligátum darabjai semmi újat nem tennének hozzá a 

Sonerrel kapcsolatos eddigi ismereteinkhez. Mindenekelőtt a témaválasztások, bármennyire 

illeszkednek a professzor “szellemi profiljához,” a konkrét tartalmukat illetően mégis 

újdonságot jelentenek, és részben árnyalják a korábbi anyagokból rendelkezésre álló 

információkat (mint a logika teológiai hasznáról, a  filozófálás szabadságáról vagy a filozófia 

definíciójáról írt fejtegetések), részben pedig új területek felé nyitnak, Soner gondolkodásának 

új aspektusába engednek betekintést. A csillagászat és az asztrológia témája az egyik ilyen 

újdonság, hiszen mindeddig csak a szivárványról szóló értekezése foglalkozott ilyesmivel, az 

égitestek végzetszerű befolyása és a napkeleti bölcseket vezérlő csillag viszont olyan kérdések 

voltak, amelyek sokkal többeket foglalkoztattak, különösen a Soner életében bekövetkezett 

asztronómiai események következtében. De ugyanígy nem mélyedt el máshol az olyan 

esztétikai problémák vizsgálatában sem, mint a természet és a művészet viszonya, vagy az 

olyan orvosi-biológiai kérdésekben, mint az érintés szerepe és jelentősége. 

Ha a beszédek tárgyán túlmenően azt akarjuk megvizsgálni, hogy Soner milyen 

nézeteket képviselt az adott műben, illetve mennyire dolgozott ki eredeti gondolatokat, 

meglehetősen vegyes képet kapunk. Vannak ugyanis olyan darabok a kolligátumban, ahol 

nemcsak pontosan meg lehet állapítani, hogy milyen forrásokat használt fel az altdorfi 

professzor, de az is kiderül, hogy szorosan követte őket, némileg átfogalmazva és kibővitve 

ugyanazt mondta el. Ilyen a De libertate philosophandi, ahol tulajdonképpen Monllor művét 

egészítette ki néhány Taurellustól és Vivestől átvett eszmefuttatással, vagy az An ars praestet 

naturae, amely a Cursus Conimbricensis gondolatait tükrözi. Nem vonható meg a jelentőség 

azért ezektől a művektől sem, mert már a puszta forrásválasztás is sokat elárul Soner 

véleményéről és műveltségéről, illetve arról, mennyire volt tájékozott a korabeli 

“szakirodalomban.” Ha így nézzük az említett darabokat, megállapítható, hogy kifejezetten jó 

érzékkel nyúlt a felhasználandó szerzőkhöz és művekhez: olyanokat választott, akik 

viszonylag frissen jelentek meg, de ennek ellenére a munkájuk alapossága és gondolataik 

mélysége megérdemelten tette őket híressé, és nem is csak a 16-17. században, hanem a 

témával foglalkozó mai kutatás is gyakran említi a nevüket, mint akik fontos láncszemet 

képeztek az adott diszciplína fejlődéstörténetében, illetve a legátfogóbban összegezték a 

rendelkezésre álló ismereteket – és ezen a téren még a felekezeti különbségek sem jelentettek 

akadályt a professzor számára. Ahogy maga Soner említi, a megfelelő tekintélyszemély 



205 
 

kiválasztása ugyanolyan éles ítélőképességet és kifinomult, elfogultságtól mentes 

gondolkodást igényel, mint egy-egy tudományos nézet önálló kidolgozása; és az általa 

vezérfonálul választott szerzők bizonyítják, hogy ő maga birtokában volt ezen 

tulajdonságoknak. 

Szintén más művek felhasználásából indulnak ki, de több önálló felvetést tartalmaznak 

a De fato, az An Organon Aristotelis... és a Panegyricus ἐγκυκλοπαιδείας. Soner ezekben is hű 

marad a páduai és altdorfi arisztotelizmus szellemiségéhez, de inkább azt mondhatjuk, hogy 

ennek a szellemiségnek a tükrében értelmezi az említett kérdéseket, nem pedig valamely 

kiválasztott mű állásfoglalását veszi át teljes egészében. Az értelmezései az adott tudomány 

történetét tekintve nagyjából úgy helyezhetőek el, mint az előbbi csoportban a követendő 

példaként szereplő írások: fontos gondolatokat fogalmaznak meg, rávilágítanak a szóban 

forgó kérdés lényegére, és számos olyan motívumot tartalmaznak, amelyek a későbbi 

korszakok felé mutatnak előre, de nem mentesek néhány konzervatív elemtől sem. A 

csillagok erejéről és működéséről szóló szövegekben például már-már a felvilágosodást idézik 

azok a megjegyzések, hogy Isten az általa megteremtett világ működési rendjébe nem akar 

beavatkozni, vagy hogy az emberek személyes életeseményeinek asztrológiai 

meghatározottsága az értelmetlen babonaságok körébe sorolható; ellenben mindezt az 

arisztotelészi geocentrikus világkép alapján képzelte el Soner, nem tudván vagy nem akarván 

tudni Kopernikuszról, és a természetfeletti hatásmechanizmusok képzetét sem utasította 

teljesen vissza. Összességében véve tehát a kolligátumra is igazak a Sonerrel foglalkozó 

modernebb kutatók (Caccamo, Salatowski,  Bröer) megállapításai, akik a korábbi évtizedek – 

részben ideológiailag befolyásolt – véleményével szemben mérsékeltebb álláspontra 

helyezkednek, és észreveszik Sonernél az újdonságokat, de nem abszolutizálják azokat, és 

főleg nem akarják őt egy az egyben a dialektikus materializmus előfutárának tekinteni. 

A források kiválasztásánál tapasztalt jó ítélőképesség és gyakorlati érzék mutatkozik 

meg a rövid, pusztán retorikai célzatú darabokban is. Itt eleve nem az eredetiség volt az 

elvárás, hanem minél több, témába vágó régi mondás összegyűjtése és stílusos, a műfaj 

szabályainak megfelelő elrendezése, amely elvárásoknak Soner messzemenőkig eleget tett. 

Az általa felhasznált florilegiumok, elsősorban Erasmus és Lycosthenes gyűjteményei a 

legjobbak közé tartoztak a műfajban, népszerűségüket az évtizedek során megjelent számos 

kiadás bizonyítja; a mondások összefűzése pedig gördülékeny stílusban, az érthetőség és 

szemléletesség megőrzésével történt. Helyeselni kell tehát Richter döntését, aki abban a 

reményben írta át ezeket a darabokat a kötetbe, hogy a felnövő nemzedékek számára 

iránymutatásul szolgálnak a retorika szakmai fogásainak elsajátításában. A kolligátum ezen 



206 
 

része tehát Soner munkásságának tanári, pedagógusi aspektusába nyújt betekintést, miként az 

An assiduitatis et diligentiae... című beszéd is, amely lényegében a tanulók motiválásának 

lehetőségeivel foglalkozik, szintén több modernnek ható gondolatot vetve fel. Az említett 

művek így arra szolgáltatnak bizonyítékot, hogy Soner nemcsak gondolkodóként, hanem 

gyakorló tanárként is megállta a helyét, rászolgálva Richter temetési beszédében elhangzott 

dicsérő szavakra. 

Ugyancsak Soner személyes tekintélyének és népszerűségének volt köszönhető az 

általa szervezett kriptosociniánus mozgalom sikere, amennyiben nemcsak gyarapítani tudta a 

közösséget új tagok megnyerésével, hanem arra is rá tudott venni mindenkit, hogy kerüljék a 

feltűnést, ne kockáztassák a lebukást és az ennek következtében várható retorziókat. A saját 

óvatos természetéhez tudta tehát igazítani az egész kör működését – és, mint a kolligátumból 

kiderül, a saját tudományos tevékenységét úgyszintén. Árulkodó, hogy az itt megvizsgált 

darabok közül egyedül a lengyel testvérek levele az, ami egyértelmű utalást tartalmaz az 

altdorfi professzor vallási meggyőződésére, míg a kolligátumból úgyszólván teljesen hiányzik 

minden antitrinitárius motívum. Meg lehet persze próbálkozni a sorok közt való olvasással, 

mint ahogy bizonyítottan sor került ilyen titkos sociniánus kommunikációra az altdorfi 

akadémián, de a beszédekben legfeljebb halványan vannak jelen efféle utalások, és azok is 

éppúgy levezethetőek a professzor arisztotelizmusából, mint a hitéből, illetve erőltetett 

belemagyarázásként hathat az ilyen értelmezés, mint például a tengeri hadviselés elítélése a 

Vituperium navigationisban. Másrészt, ha mindazt figyelembe vesszük, amit Soner 

munkásságáról tudunk, nem szabad pusztán az óvatosságának a számlájára írni a sociniánus 

motívumok hiányát, bár kétségkívül ez utóbbi szempont is jelentősen közrejátszott a 

dologban; emellett viszont egyértelmű, hogy a maga filozófiai (arisztotelészi) alapú 

világképét előbbrevalónak ítélte a Sozzini által megfogalmazott hittételeknél, és éppúgy ezen 

a “szűrőn” keresztül vizsgálta őket, mint az altdorfi lutheránus tanokat, viszont ebből a 

szempontból sokkal több igazságot fedezett fel bennük, mint az orthodox, szentháromsághívő 

felekezetekben. Tehát amikor a hagyományos nézeteket – igaz, óvatosan – bírálva az 

arisztotelészi filozófia tanítását próbálta propagálni, azzal együtt tulajdonképpen sociniánus 

térítést is folytatott Soner, hiszen számára ennek a filozófiai iskolának az elfogadása végül 

logikus következményként vonta maga után az antitrinitárius teológia igazának belátását. 

A bevezetésben a koraújkori eszmetörténet érdekes és eredeti alakjának neveztük 

Sonert, és erre sem a levél, sem a kolligátum nem cáfol rá.  Sőt, az egyes művek vizsgálata 

tovább színesíti és bővíi azt a képet, ami eddig az altdorfi professzorról kialakult. Röviden 

összefoglalva, mindegyik darab egy-egy új, a korban sokak érdeklődésére számot tartó 



207 
 

kérdésben ismerteti Soner véleményét, amely néha megegyezett valamely már létező 

koncepcióval, néha pedig saját ötletekkel dúsította azt; más művek pedig kézzelfogható 

bizonyítékot szolgáltatnak tanári tevékenységének eredményességére. Ernst Soner 

személyében tehát egy művelt, szerteágazó érdeklődésű tudóst és tanárt ismerhetünk meg, aki 

talán nem volt olyan korszakalkotó egyéniség, mint Luther vagy Kálvin, és hiányzott belőle a 

mártíri hevület is, de hajlandó és képes volt a saját szellemi útját járni, amelyet sikeresen 

egyeztetett össze a gyakorlati élet kívánalmaival. 

  



208 
 

Mellékletek 

 

A lengyel testvérek levele Ernst Sonerhez 

 

[01r] Gratiam, pacem et misericordiam a Deo patre nostro et Jesu Christo Domino nostro, ex 

animo precor, et paratissima mea studia et obsequia reverenter defero. 

Clarissime et Excellentissime vir, Domine, amice et frater in Domino nostro Jesu Christo 

reverenter colende et honorande. Literae Excell[entiae] V[estrae], quas superiore anno, die 

prima Mensis Martii, scribere ad me caeperat, die 21. Aprilis tandem finierat, mihi ante 

aliquot dies, vix bene scio a quo, redditae fuerunt; quibus te nobis purgas, quod per aliquot 

ferme annorum spatium nihil literarum ad nos dederis; quam nos excusationem et quae in ea 

continentur, facilime accipimus, sed interim tamen monemus et rogamus, ne vobis ipsis 

deesse, verum illorum Doini Jesu verborum meminisse velitis: quemcunque puduerit mei et 

sermonum meorum in generatione hac adultera et peccatrice, pudebit illius et filium hominis, 

cum venerit in gloria patris sui, cum illis Angelis sanctis suis. Danda sedulo nobis opera est, 

ne talentum a Domino concreditum in terram defodisse accusari possimus. Multum tibi, mi 

frater Sonere, datum, quinque talenta concredita sunt, fac, quaeso, ut alia quinque lucratum, te 

Dominus, in adventu suo, meritis laudibus efferat, et hoc elogio ornet. Euge serve bone et 

fidelis, in paucis fuisti fidelis, super multa te constituam, ingredere in illud gaudium Domini 

tui. Quid nos juvaret, carissime frater mi, etiamsi maxime per omnem vitam nostram, nos ab 

hominibus quasi abscondere, latere, et vitam, ex sensu vulgarium hominum, placatam, 

tranquillam, quietam et beatam prorsus, vivere, et omnium ventorum verbera vitare possemus, 

omnes nos homines in manibus gestarent, et summis, etiam Regio honore et nomine 

afficerent, propterea non essemus beatiores. Non hos enim beatos et felices Dominus Jesus 

praedicat, sed persecutionem patientes propter justitiam; cum maledixerint nobis homines et 

persecuti fuerint, et propter nomen Domini Jesu Christi nos convitiis, mentientes, 

prosciderint; Illis, ait, gaudete et exultate, quoniam merces vestra multa est in caelis. Scio 

quid sit, Clarissime Sonere, versari fidelem inter infideles, sibi multa, quae non deberat, 

tribuit, multa committit, quae Christianum minime decent. Verum cum nemo sit, qui in ipsum 

et eius mores animadvertat; quod, per Dei gratiam fideles cum fidelibus habitantes faciunt; 

sibi indulget, existimat in portu jam navigare; cum interim in vasto illo carnalium cupiditatum 

pelago adhuc fluctuet, et quomodo emergat vix viam aut modum inveniat; saepissime non 

inveniat, sed in mediis insanis istis fluctibus (quod Deus, pro sua bonitate, a vobis omen 



209 
 

avertere dignetur) pereat. Arcta via est, mi Sonere, [01v] quae ad vitam ducit, quam pauci 

inveniunt, inventam paucissimi insistunt et conficiunt. Non omnia tam anxii pensitanda et 

examinanda sunt, utrum hic, quae in gloriam Christi et aedificationem hominum facimus, 

admissurus, ille non admissurus sit; Domino fidendum et libere agendum est, etiamsi maxime 

Amplissimus Senatus Norimbergensis, Nobilissimi Domini Scholarchae, et nescio qui non 

alii, invidia rumpantur, dummodo nos Domini Jesu Christi caussam syncere et fideliter 

agamus, nihil erit periculi, ab omni malo nos liberabit ille Dominus. Uxoris etiam habenda est 

ratio, sed major Domini Jesu Christi; quem qui constituit sequi, necesse est ut abneget 

semetipsum. Tollat crucem suam et ita Dominum sequatur. Si quis enim ad eum venit, et non 

odit patrem suum, matrem et uxorem, et filios, et fratres et sorores, insuper et animam suam, 

non potest ejus esse discipulus. 

Dominum Gulichium non puto habuisse, quod in Domino Goslavio tantopere improbaret, non 

vult enim Dominus Goslavius Excellentiam Vestram latere, sed in propatulo versari, atque ita, 

si Altorfii vel Norimbergae forte non possit, alibi, et liberius, atque longe commodius, 

secundum Christum, vivere. Viro forti et cordato universus terrarum orbis patria est, modo in 

aliquo orbis angulo, salva conscientia vivere, et salutis suae rationem eam habere possit, quam 

nobis Dominus Jesus Christus dictavit. 

Christophorus Statorius frater, non tantum, Domino Jesu Christo bene juvante, resipuit, sed in 

Volhinia, ducta nobilis viri, fratris in Domino nostri, filia, Ministrum agit, cessurum in 

Domini nostri Jesu Christi gloriam, Ecclesiae ipsius aedificationem et piorum omnium 

summam consolationem. 

Non est quidem ex praescripto doctrinae Domini nostri Jesu Christi, sacrum dandum canibus, 

nec margaritae objiciendae porcis; sed non omnes etiam in eorum numero habendi sunt. Si qui 

sint qui renitantur, admonitionem grato animo non admittant, sed toto pectore, dediti 

prophanis rebus, abhorrent ab iis quae sapiunt sanctimoniam: toti immersi obscaenis 

voluptatibus execrantur puram castamque Evangelii doctrinam; hos merito fugimus et 

aversamur; sed si qui tales non sint, immerito etiam in canum et porcorum habebimus. De 

caetero Excellentiam Vestram Dominus pater noster, et Jesus Christus dominus noster, in 

agnita veritate confirment, stabiliant, pectus ita muniant, ut superatis omnibus Satanae 

technis, mundi hujus illecebris, et carnalibus cupiditatibus, ita se componat et talem praebeat, 

ut Domini Jesu Christi totus sit, et ille te pro suo totum agnoscat [02r] et habeat, et nunc et in 

perpetua Secula. 

Tuae litterae mi nullum attulerunt taedium, sed summam voluptatem, et summum gaudium. 

Quarum utinam plures, etiamsi prolixiores, brevi videam, nullum me earum capiet taedium, 



210 
 

sed quantum omnino per aetatem, affectam valetudinem, et otium licebit, libenter iis 

persolvam, ut omnia faciam quae vobis grata esse omnino cognovero. 

Responsio illa tua, de animae immortalitate, quae sub meo nomine, signi impressione non 

occlusa, integram ferme Poloniam, per integri ferme anni spatium longe lateque pervagata est, 

antequam mihi cum litteris redderetur, perplacuit sane, uno tamen excepto, quod ea Platoni, 

Aristoteli et luci naturae tribuere videris, quae sacrae literae non nisi Domini Jesu Christi 

Evangelio aperte tribuant. Ita enim ait Paulus ad Timotheum scribens: Ne igitur erubueris 

testimonium Domini nostri, neque me vinctum ejus, sed compatere afflictiones Evangelio 

secundum veritatem Dei, servantis nos et vocantis vocatione sancta, non secundum opera 

nostra, sed secundum proprium propositum et gratiam datam nobis in Christo Jesu ante 

tempora secularia: Manifestatam autem nunc per apparationem Salvatoris nostri Jesu Christi, 

destruentis quidem mortem, illuminantis autem vitam et incorruptionem /immortalitatem/ per 

Evangelium (non Aristotelem vel naturae lucem).  Timoth. 1. 8-9-10. Quod etiam ipse fateris, 

dum ais, Deum sua mysteria revelare tantum suis, quod quidem verum sit, sed particulariter, 

nempe de mysteriis spiritualibus, ad quae certum sit lucem naturae non penetrare. Sed, meo 

judicio, inter nos non fuit actum, nisi de mysteriis spiritualibus, nempe de immortalitate, qua 

quid possit esse magis spirituale non video. A qua me vero abducere conaris, ad syderum 

magnitudines, Archimedem, Chimistas et id genus. Quos libenter fateor, ea exactius forte ex 

ingenii viribus a Deo naturaliter concessis, cognovisse, quam ipsos Domini Jesu Christi 

Apostolos. Si Plato, Aristoteles, et eorum similes, non viderunt immortalitatem eamque 

spiritualem, nihil illos vidisse certum est, nisi ea, quae sibi ex suo cerebro, in campis Elysiis, 

finxerunt; veram immortalitatem, quam primus Dominus Jesus Christus manifestavit. Roma 

16. 25. Ephes. 3.9.  Coloss. 1.26. Tit. 1.3. / I. Pet. 1.20. non viderunt. Et disputemus sane, 

carissime frater mi, et scribamus de immortalitate animae, quantum ejus omnino fieri poterit; 

demus etiam omnium hominum animas esse immortales, nisi tamen quis ita fuerit 

agglutinatus Domino, ut cum eo sit unus spiritus, [02v] imo nisi quis Spiritum Christi in se 

inhabitantem habuerit, qui illum ad omnes Christianas virtutes, ultro et sua sponte 

exequendas, impellat, frustra de immortalitate verba faciet; in quo enim non invenietur Christi 

Spiritus, ad immortalitatem nulla ratione perveniet, etiamsi maxime animam esse immortalem 

sciverit, crediderit. Unus enim tantum Dominus Jesus Christus in vitam revocatur, ille 

tanquam caput, illi qui ejus Spiritus fuerunt participes, ita ut eum in se inhabitantem 

habuerint, tanquam corporis membra, omnes enim illi unus sunt in Christo Jesu: primitiae 

Christus, demdo ii, qui Christi sunt in adventu ejus, praeter illos nemo. Enitamur igitur, mi 

Sonere, ut noster Spiritus fiat et sit revera particeps Spiritus Domini nostri Jesu Christi, tum 



211 
 

bene nobiscum agetur; non indigebimus, nec Platonis nec Aristotelis, sed unius tantum 

Domini Jesu Christi auxilio, ut nos suo tempore immortales et haeredes Regni paterni faciat, 

in quo aeternum vivamus, et Deum altissimum, una cum electis omnibus, et sanctis ejus 

Angelis, in omnem deinceps aeviternitatem concelebramus, meritis laudibus efferamus, et pro 

infinitis ejus beneficiis immortales gratias agamus. Sed nescio, quisnam tibi persuaserit, 

Aristotelem a nobis vel contemni et posthaberi, vel parvi saltem fieri. In scholis, rebus 

politicis terrenis hisce (quamvis unde illae originem traxerint isto suo acumine cernere 

nequiverit) magni a nobis fit Aristoteles. Quis enim in artibus literalibus, rebus politicis 

terrenis hisce, contemneret vel parvi faceret saltem Aristotelem, qui tanquam singulare lumen 

aliquod in omnium est ore et oculis? Non immerito is diceretur cum ratione insanire. Sed in 

Ecclesia, rebus divinis et vere spiritualibus, merito illi praefertur Dominus Jesus Christus, qui 

a Deo Magister venit, et apud Deum, in ipso coelo, vidit, audivit et ea didicit, atque 

hominibus manifestavit, quae acutissimi philosophorum numquam viderunt, neque ipse 

Moses, aut ante Christum prophetarum aliquis. Ad juventutem nostram quod attinet, ea per 

Dei gratiam, ita instituitur, ut eam cum Adversariis quibuscunque et paribus et disparius armis 

tuto committere queamus; imo ipsi summi apud vos philosophi et Doctores, illos (cum ad vos 

mittantur) paulo liberius disputantes non sustinent, quod praeter Aristotelis aliud et 

praestantius quoddam lumen admoveant, quod Aristotelicum, tanquam sol stellas, longissime 

superat. Quod lumen ita perstringit illorum oculos, ut illos, qui illud inferunt, [03r] ferre nulla 

ratione possint, fuga sibi miseri consulere cogantur, quod verendum non esset, si Aristotelem 

tantum spirarent, et ea quae in ipso cerebro enata sunt, posthabito praestantiori lumine, 

amplecterentur. Sed jam tibi longiori scriptione molestus non ero, dum fraterne saltem adhuc 

monuero, memor esse velis, nullam esse participationem justitiae et iniquitati, nullam 

communionem luci ad tenebras, nullam conventionem Christo ad Belial, nullam partem fideli 

cum infideli; nullus consensus templo Dei cum idolis; nos esse templum Dei viventis, ideo 

exeundum de medio eorum, qui puram Domini Jesu Christi doctrinam non ferunt, carnalibus 

cupiditatibus delectantur et indulgent, et immundum non attingendum, si velimus a Deo 

nostro recipi. Quomodo potest, quaeso, hominis Spiritu Christi illuminatus animus in iis 

acquiescere, quae nihil praeter terram et carnem sapiunt. Si homines quotidie tecum 

conversantes loquentes saltem audias, nihil audis nisi vana insipida, carnem tantum ut ejus 

cupiditates spirantia, quae hominis Christiani spiritum non erigunt, sed deprimunt, immo 

opprimunt potius. Si illos quid facientes videas, non vides, nisi plerunque prava, perversa, 

iniquissima quaeque, quae cum corrigere non possis, ita te justitiae et aequitatis amantem 

torquebant, ut mori quam vivere et ista tam iniqua videre malis; durare te tamen oportet, si 



212 
 

illorum consortio perfrui volueris. Si ab illis invitaris ad prandium, caenam, solennia 

nuptiarum, Academica, urbica et id genus alia, non propterea id fit, ut tecum de rebus divinis 

colloquantur, et tempus illud in timore Domini transmittant; quin potius, ut carnalibus 

cupiditatibus indulgentes, commessemini, et caenam in multam nostram producatis; nimio 

potu, in honoratiorum praecipue gratiam, sollenniter assurgentes, multa et ornata habita 

oratione; oppleti et obruti, vix inde pedem aliquando efferre possitis; quamvis vobis 

videamini egregie sobrii. Haec vero si quem forte non juvent, saltationi se, multarum 

delitiarum comiti, immiscet, quamvis sobrius (iuxta ipsorum Ethnicorum sententiam) nemo 

saltet, ut ita tempus, se potius ipsum, fallat; et conscientiam, quae mille testium loco est, 

stimulantem interim ita solatur; non fuisti tamen plane ebrius, saepe, cum reliquorum more 

potuisses, non bibisti, sed quod visum fuit superfluum famulo clam ebibendum vel 

effundendum, vel in partem saltem seponendum, tradidisti. Et cum id non quotidie etiam, sed 

aliquando saltem, idque non in vulgo, sed inter honoratiores fiat, [03v] quis id nobis vitio 

verterit? Et quamvis conscientiam ea ratiocinatione exonerare non possit, existimat tamen, 

optime siti consulere, atque ad eum modum hominum ejusmodi consortio tuto perfrui, et sine 

aliqua labe inter nos versari posse. Si etiam non videri velit Arianus, necesse est, si non 

semper, aliquando tamen ipsorum fana adeat, et ipsorum similem esse ostendat vel fingat 

saltem, veritatem mendacio contaminari audiat, illorum sacramenta, quasi divina aliqua 

virtute praedita, ita admiretur, ut ea aliquando nutu saltem aliquo in honorem adducat. Sed 

dies me deficiet, si omnia persequi velim. Ad forum vos conscientiae remitto, quae vobis 

pluris esse potuerit, quam omnium sermo, et haec qualiscunque scriptio mea. Sed dices, unde 

haec ad te? Ab experientia rerum magistra, et mihi ipsi, cum post agnitam Domini Jesu 

Christi beneficio, veritatem, inter hujus seculi homines aliquamdiu adhuc vixissem, 

ejuscemodi non pauca evenerunt, a quibus liberari vix et ne vix quidem potui, nisi cum ex 

eorum medio exirem et me piis adjungerem, cum quibus Deum patrum nostrum et ejus filium 

Dominum nostrum Jesum Christum, et abjectis curis, et fucatis istis mundanis ineptiis, pie 

viverem. Quod ut et vos faciatis, propter salutem vestram, opto et Dominum ex animo precor. 

Vale vir Clarissime et praestantissime, et te ex istis tricis tandem extrica, ut inter pios, absque 

conscientiae scrupulo pie vivere, et animi istum metum tandem abstergere possis, quod ut 

quam primum fiat, Deum ex intimis animi praecordiis iterum iterumque oro, cui te mi frater, 

cum charissima conjuge tua, in Domino sorore nostra, et charissimis atque reverendis in 

Domino fratribus, Amplissimis, Clarissimis et Spectabilibus viris, Dominis Fuerero, 

Leuchsnero et Domino affine tuo, si bene memini, et si qui sunt Dominum timentes, et 

Dominum Jesum Christum reverentes alii, ex animo commendo, eumque rogo, ut vos Spiritu 



213 
 

suo Sancto rogat, ut faciatis ex animo, quod ipsi placitum est, atque ita Regnum, quod 

omnibus sibi obedientibus per Jesum Christum filium suum unigenitum, Dominum nostrum 

promittere dignatus est, haereditario jure possidere possitis. Eos vero omnes, ut nomine nostro 

quam diligentissime salutare, et paratissima nostra studia et obsequia deferre digneris, 

majorem in modum rogamus, eorumque nos ad Dominum precibus et fraterno amori 

commendare. Ad conjugem etiam tuam, quod velle visus es aliquid scripsi. Adsit vobis 

omnibus Domini nostri Jesu Christi favor. Dabatur Rakoviae die decima mensis Aprilis. Anno 

a Christo nato MDCX. 

Epistola Racoviae scripta A. 1610 Japc. III. 11. 

  



Ernesti Soneri professoris Altorfini orationes et lucubrationes eruditae 

De libertate philosophandi oratio 

[01r] Cogitanti mihi saepenumero et memoria repetenti vetera, Auditores 

Ornatissimi, illud mirari subit, quo modo sit, quod veteres, qui ad liberalia studia 

animum adiunxerunt, tam longe nostrae aetatis hominibus omni doctrinarum 

genere antecellant. Sive enim mathematicas intuearis disciplinas, sive 

philosophiam ipsam, sive ea quae ad philosophiam nos deducunt, utique et rerum 

scientia multiplicata, et operum varietate (pro pace horum dixerim) illos 

superiores videbis. Plato namque et Aristoteles, qui inter caeteros clarissimi 

habentur, licet suavissima illa Scripturae luce, qua nos Dei gratia fruimur, destituti 

fuerint: solo tamen materiae lumine promonstrante viam eo usque progressi sunt, 

ut unum esse Deum cognoscerent, illumque expertem omnis materiae, 

simplicissime simplicem, Ens Entium, infinitae potentiae, qui haec inferiora 

moderatur atque gubernat. Idem Aristoteles quam multa ac profundissima 

materiae arcana patefecit, quam egregiam de moribus informandis disciplinam 

nobis tradidit, quam demum exquisitas disputandi atque veritatem investigandi 

artes nobis reliquit! Taceo caetera opera quae passim extant, et cuivis videre licet. 

Si qui diligentius rem perpenderit, inter caeteras hanc potissimam reperiet causam, 

quod illi vera et a nemine concessa philosophandi libertate usi, naturam ducem 

sequuti ad rerum contemplationem, veritatisque studium se contulerint. Nostri 

vero temporis philosophi cum tot tamque praeclara a majoribus seu vetustissimis 

illis accepissent, angustioribus quam par erat limitibus humani ingenii vires 

determinarunt, credentes omne jam esse peractum, ac sibi ipsis diffidentes, 

ulterius neminem posse progredi persuasum habuerunt. Quo et tam avide [01v] 

amplexi sunt eorum decreta, ut falsissima quaeque modo probabilitate plausum 

moverent, pro verissimis acciperent, crederent, tutarentur. Tantum scilicet potuit 

in animis hominum auctoritas et existimatio, ut propter illos, quorum similes 

natura nos finxit, animum abjicerent, et cum liberi esse possent, in saevissimam 

sese darent servitutem. Quapropter ne diu vos teneam, Auditores, vestrum in 

conspectum prodii, ut si forsitan et ipsi sinistram habere opinionem concepissetis, 

et naturalem hanc libertatem misissetis, illam vobis adimerem opinionem, 

pristinaeque libertati restituerem. Dicturus namque sum de philosophandi 

libertate, ea nimirum, qua tot artes atque scientiae inventae sunt, qua eaedem 



215 
 

auctae, excultae, tantaque incrementa acceperunt. Vos ergo, Auditores Optimi, 

rogo et obtestor, ut ea animi attentione et aequitate, qua caeteros, qui ex hoc loco 

verba facere consueverunt audire soliti estis, me quoque audiatis. Licet enim et 

legum auctoritas et officii ratio a me postularent, ut aliquid in praesentia dicerem, 

multa tum a proposito me deterrere potuissent, nisi vestra accessisset fides et 

benevolentia, quae calcar admoverunt, languentemque excitarunt. His fretus non 

modo hunc locum conscendere, verum et tali argumento orationem instituere 

ausus sum, de quo vel gravis aliquis philosophus, vel certe qui majore dicendi 

facultate praeditus praedicere debuisset. Neque ob id arrogantiae incusandum 

videri potero. Quamvis enim ex eorum numero sim, qui vix ac ne vix quidem 

philosophiae primitias degustaverint, ab eo tamen studio confiteor nullum aetatis 

meae tempus abhorruisse. Accedit quod huius rei auctores et approbatores habeam 

viros clarissimos et philosophos eximios, qui suam adhuc in philosophando 

libertatem retinuerunt, quorum [02r] ego nec auctoritatem asperari, nec doctrinam 

negligere debeo. Date igitur hanc veniam mihi, benevoles praebete aures, et si 

quid liberius a me dictum fuerit, cogitate eum qui de libertate dicit, libere oportere 

dicere. Quod si mihi a vobis tribui concedique sentiam, efficere conabor, et ut 

spero efficiam, ut non modo turpe esse philosopho neglectis rationibus 

autoritatem sequi, verum etiam qui hoc faciat, eum philosophum non esse 

videatis. 

Etenim nihil est quo magis a vulgo discernantur philosophi quam hoc ipsum. Nam 

cum imperita hominum multitudo vel ingenii stupore impedita, vel lucrosis et 

quaestuariis artibus dedita, philosophia prohibeatur, natura tamen, qua ad 

sciendum ferimur omnes, plane rudem et ignorantem esse non sinit, sed ad 

quandam rerum cognitionem percipiendam impellit.
505

 Hinc fit ut si quidem 

homines illi vel de mathematicis disciplinis, vel de natura rerum, vel de iis quae 

naturam superant, parum edoceantur, quidvis quod vel probabilitate quadam 

animum percutit, sensibusque manifeste non repugnat, facile arripiant, credant, 

admirentur. At verum qui philosophi nomen promereri velit, is longe aliter rem 

gerere debet, non ab alio pendere, sed libere animo evagari, non personas sed res 

intueri, causam exquirere, non ab alio accipere, veritatem investigare, non credere: 

                                                           
505

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: Metaphysica I. 1 (80a). Mivel a kézirat a beszédek összeállítása során 

felhasznált művek címét minden esetben latinul közli (és sok esetben ma is az használatos), az 

egyszerűbb követhetőség végett a lábjegyzetekben is ilyen formában szerepelnek. 



216 
 

siquidem philosophica sunt, non quae creduntur, sed quae mens suis ipsius 

assequitur viribus.
506

 Unde natum est illud Aristippi: liber est, quem philosophia 

liberum facit.
507

 Et stoici dixerunt, solum philosophum esse vere liberum, etiam si 

servitutem serviam, quod animus eius ratioque libera sit, qua libere amplissimum 

huius mundi theatrum perlustrat, res et rerum causas contemplatur atque 

cognoscit, 

Nullius addictus jurans in verba magistri.
508

 

Dein de pro hac libertate praeditus nullis vinculis ligari, nullius nisi veritatis 

terminis coerceri, nulla servitute opprimi, nullis affectibus perturbari [02v] 

succumbere possit, sed ab omnibus his se expediens victor triumphat. Solet saepe 

ante oculos ponere, atque diligenter animo reputare divinam naturae vim ac 

prudentiam, quae cum sit quasi motor omnium rerum: varie tamen pro hac sua 

prudentia immensa, atque infinita, munera virtutesque distribuit, ut vere Dei 

ministram appellare liceat. Primis enim corporibus (ut altius rem exordiar), quae 

vulgo elementa dicuntur, hanc vim indidit, ut sponte unumquodque ad suum 

ferretur locum proprium, et cum altero componi miscerique posset. Ex qua 

compositione quam plurimae ac prope infinitae rerum species emerserunt, quae ut 

varias per se formas tulerunt, ita varias quoque ac multiplicas habuerunt vires 

atque facultates. Neque tamen hac operum varietate et multitudine contenta sunt, 

quippe cum indignum foret tanti artificis opera in tenebris latitare, sed esse voluit 

qui ea intuerentur, admirarentur atque cognoscerent. Idcirco mentem sive 

intelligendi vim homini instillavit, sensus ingenio concessit, ut in terra non ceu 

incola aut habitator (quidem Cicero ait), sed praesentium operum spectator esset. 

Nam cum caeteras animantes ad pastum omnes abjecisset, solum hominem erexit 

et ad coeli conspectum excitavit. Quo quid aliud naturam indicere voluisse 

putabimus, quam illi soli et libertatem et facultatem philosophandi esse datam? 

Quod etiam innuisse videtur poeta cum canit: 

Os homini sublime dedit, caelumque videre 

                                                           
506

 Vö. Nicolaus TAURELLUS: Philosophiae Triumphus. Arahemii, 1617. Praefatio (84.): Ea 

communi, vero tamen omnium consensu notum est esse philosophica, quae mens sui ipsius viribus 

assequitur. 
507

 A Soner által használt gyűjtemények (Erasmus, Lycosthenes) inkább Antiszthenésznek 

tulajdonítják a mondást, Arisztipposznak viszont senki, így valószínűleg Soner tévesztéséről van 

szó. Vö. Conradus LYCOSTHENES: Apophthegmata ex probatis graecae latinaeque linguae 

scriptoribus. Genf, 1602, 332.; Desiderius ERASMUS: Des. Erasmi Roterodami Adagiorum 

chiliades iuxta locos communes digestae. 1599. 373. 
508

 HORATIUS: Epistolae I. 1. 14. 

Taurellus in 

Philosophiae 

triumpho 



217 
 

jussit, et erectos ad sidera tollere vultus.
509

 

At quae illa perquaeso libertas, qua plerosque hodie philosophari aut potius 

credere videmus? Nec enim cur vel erectam hanc corporis figuram, vel [03r] 

intelligendi facultatem natura illis tribuerit, sunt memores: sed ad dementiam 

devenerunt, ut sibi nequaquam afflicti videantur, nisi cum veteribus aberrant, cum 

quibus etiam errare malunt, quam propriis ingenii viribus aliquid tentare.
510

 Quo 

imo non pauci tam firmiter dictis magistrorum adhaerent, et quae ab iis acciperunt 

prava dogmata malaquae intellecta ita tenaciter ac mordicus tuentur, ut facilius sit 

vel Herculi clavam eripere, quam a falsa opinione concepta eos dimovere. Huius 

rei forte causa est, quod vel latum unguem a praeceptorum sententia recedere 

religio putatur: piaculum secus quam veteres philosophati sunt philosophari: et qui 

propriis, ut decet, rationibus adstruere aliquid conatur, philosophi nomine 

indignus existimatur. Hoccine est philosophari? Haeccine libertas philosophica? 

Servitutem verius turpissimam dixeris. Si enim Cicero infimam conditionem et 

abjectissimam servis adscribere non dubitavit, qui tamen animum potuerunt 

habere liberum: quo loco eos ipsum habuisse censebimus, qui nec mentis ullam 

potestatem sibi reliquisse videntur, sed eam habent unius hominis arbitrio 

mancipatam. Haud certe levius hoc servitium existimandum est et tolerabilius, 

quum tanto sit deterius, quanto praestantior est anima corpore. Adde quod erga 

naturam eiusque opificem Deum Optimum Maximum ingrati sint, qui neglecta 

hac naturali libertate unius hominis auctoritate contenti adquiescunt, et ab omni 

contemplatione animum remittunt, dum spartam quam sunt nacti non exornant, 

sed naturae munera, quae in illo hominis suscipiunt et admirantur, in semet ipsis 

non agnoscunt. Quin etiam quod natura ipsis concessit, sibi detrahunt, vel alio 

homini, cum quo pari jure vivere liceret vinctum captivumque tradunt. Hoc certe 

et injustum est, et vel extremae socordiae ac segnitiei, vel animi abjectissimi atque 

sibi ipsi diffidentis signum: ut quicumque se hac ratione philosophi nomen 

consequi posse sperant, vix homines dicendi sint. [03v] Habet namque mens 

humana natura sublime quid et erectum (ut vere Quintilianus ait), et impatiens 

superioris,
511

 quo fit ut nihil velimus minus, quam aliis inferiores videri, nihil 

                                                           
509

 OVIDIUS: Metamorphoses 1. 85-86. 
510

 TAURELLUS: Medicae praedictionis methodus. Frankfurt, 1581. Praefatio (10-11): Sed eo 

quoque dementiae nostri temporis philosophi devenerunt, ut sibi nequaquam philosophi videantur, 

nisi cum Ethnicis aberrent. 
511

 QUINTILIANUS: Institutio oratoria XI. 16. 

liber II. Inst. orat. 

Taurellus 



218 
 

magis cupiamus quam aliis esse pares, si superiores esse nequeamus. At illi non 

modo non superiores, verum etiam nec pares esse student, sed quicquid habent 

etiam semet ipsos alterius potestati atque arbitrio subjiciunt. Itane naturae dotes 

aspernari decet? Num tam exilia sunt haec, ut tam parvi facienda? Laudant vero in 

aliis et magnopere extollunt. Quid ergo? Num philosophiae fontem Aristotelem 

aut Platonem dicamus, aut quisquis illis melius fuerit philosophatus? Hoc qui 

asserit, utique hominem se esse obliviscatur necesse est. Dedit enim natura homini 

sensus in corpore, in animo vero acumen, quo cernat, speculatur, intelligat, 

apprehendat: tum judicium quo sparsa ac dissipata velut indagine quadam colligat 

ad nanciscandum verum.
512

 Hinc philosophia quae mentis est opus, menti 

adscribenda est, non Pythagorae, non Platoni, aut alii cuipiam homini. Sed quid 

longius argumenta peto, cum satis manifestum hoc futurum sit, si quinam 

communi sententia philosophi dicantur, videamus. Cum enim natura singulis sua 

dona largita sit, constat equidem omnem hominem esse philosophum, hoc est 

habere semina et facultatem philosophandi innatam, alium tamen alio magis, et 

qui adjuvantur experimentis ac usu rerum, intentione animi, studio, sedulitate, 

memoria exercitatione, quique aliena per doctrinam homini ab homine traditam 

accedunt, hos solos philosophos vocamus, caeteros qui ad artes et negotia magis 

naturalia animum applicant, ideoque cogitationes ab altiori meditatione avocant, 

horum ministros. Quod si hoc, patet profecto, non autoritate, sed ratione, non 

credendo, sed contemplando atque intelligendo [04r] est philosophandum.
513

 

Praeterea si philosophia est scientia veritatis contemplatrix, ipsam veritatem 

tanquam praecipuum scopum ac ultimum finem sibi proponere debet philosophus, 

in eiusque investigatione omne studium, omnem laborem atque operam ponere, ut 

nihil sibi antiquius, nihil praestantius una veritate esse credat,
514

 ac pro huius 

conservatione non modo aliorum, sed et sua ipsius decreta, si opus fuerit evertere 

non dubitet. Pythagoras interrogatus quid homines faceret simile Deo, respondisse 

fertur, ἔανἀληθεύωσιν, si veritatem exercent.
515

 Veteres enim philosophi cum 

                                                           
512

 Iohannes Ludovicus VIVES: De tradendis disciplinis V. 2. 
513

 Vö: TAURELLUS: i. m., 83.: quo factum est ut ratione mihi non authoritate judicarim esse 

philosophandum. 
514

 Juan Bautista MONLLOR: De utilitate Analyses, 91.: Si enim philosophia scientia est veritatis 

contemplatrix, ipsam veritatem tanquam praecipuum scopum ac ultimum finem sibi proponere 

debet philosophus, in eiusque investigationem omne studium, omnem laborem et operam conferre, 

ut nihil sibi antiquius, nihil praestantius una veritate esse credat. 
515

 Vö. LYCOSTHENES: i. m., 96. 

Vives 



219 
 

viderent Deum esse Ens perfectissimum et actum purissimum, nullam ei aliam 

ἐνέργειαν adscribere ausi sunt, quam veritatis contemplationem, et quum 

philosophari sit contemplari verum, philosophando nos proxime ad Deum 

accedere asseruerunt, et Deo fieri similes. Unde veritatis studio magnos suscepere 

labores, multas adiere regiones, gravia subiere pericula.
516

 Quod certe cum sacris 

literis et religione nostra pulcherrime consentire videtur. Etenim cum rerum 

omnium conditor Deus, et humani generis jam fere collapsi et perditi restitutor ad 

homines olim humanam indutus formam descendisset, ut ipsum mortalium genus 

ab errore et ignorantia, in qua diu versatum fuerat liberaret, ac mentis humanae 

tenebras discuteret proculque fugaret, nullo alio nomine magis quam veritatis se 

appellari voluit, veritatisque magistrum. Hinc fit ut qui veritati repugnant ipsi Deo 

repugnare videantur, qui vero totis viribus ipsam amplectuntur, mentemque 

disciplina veritatis excolunt, Dei sint amicissimi sit necesse. Recte igitur 

philosophus qui veritatis investigatorem et contemplatorem se profitetur, unam 

neglectis amicis postpositis omnibus, unam sequitur veritatem magistram.
517

 Haec 

enim hominis proprium et maximum bonum, quo prae caeteris se jactant 

philosophi: haec Deo similes facit, haec caeli [04v] civis est (ut Olympias dicebat) 

maximeque fruitur convictu deorum.
518

 Quomodo autem veritatem profitentur ii, 

qui ita in aliorum dogmata jurarunt, ut quamvis rationem, qua in illam sententiam 

ductus sit ipse auctor ignorant, tamen animum a corpore citius avelli patiuntur, 

quam a sua se sententia dimoveri.
519

 Quomodo vera haec esse cognoscunt, cum 

veritatis studiosi esse velint? Credunt. Atqui non credere sed scire oportet 

philosophiam, siquidem philosophia est scientia, scire autem est rem per causam 

cognoscere propter quam res est, quod illius causa sit, et quod se res illa aliter 

                                                           
516

 MONLLOR: i. m., 91.: Veritatis studio veteres philosophi magnos suscepere labores, multas 

adiere regiones, gravia subiere pericula. 
517

 MONLLOR: i. m., 92.: Cum enim rerum omnium conditor Deus, et humani generis jam fere 

perditi restitutor ad homines olim humanam indutus formam descendisset, ut ipsum mortalium 

genus ab errore et ignorantia, in qua diu versatum fuerat liberaret, ac mentis humanae tenebras 

discuteret proculque fugaret, nullo alio nomine magis quam veritatis se appellari voluit, 

veritatisque magistrum. Unde sit ut qui veritati repugnant ipsi Deo repugnare videantur, qui vero 

totis viribus ipsam amplectuntur, mentemque disciplina veritatis excultam habere conantur, Dei 

sint amicissimi sit necesse. Non igitur ab re philosophus, qui veritatis investigatorem et 

contemplatorem se profitetur, neglectis amicis, postpositis omnibus, unam sequitur veritatem 

magistram. 
518

 MONLLOR: i. m., 91-92.: Veritas, ut dicebat Olympias, deorum est concivis, eaque maxime 

fruitur convictu deorum. 
519

 MONLLOR: i. m., 92.: Unde non possum eorum hominum institutum probare, qui ita se ad unius 

hominis disciplinam addicunt, tamque vehementer adhaerescunt, ut citius animum avellas a 

corpore, quam eos ab instituta disciplina dimoveas. 

I. Post. 2. 



220 
 

habere non posset.
520

 Quapropter Aristoteles pulchre philosophiam definiens in 

libro I. Metaph. c. 2. inquit: sapiens aut philosophus est autem qui novit omnes 

res, quoad eius fieri potest, non quidem speciatim sed universe: tum qui scit 

difficillima quaeque et occultissima: nam quae sensibus subjecta sunt, et patent 

omnibus cognoscere, non faciunt hominem sapientem.
521

 Deinde qui habet non 

popularem et adumbratam noticiam rerum, sed exquisitam et omnibus numeris 

suis absolutam, quam et ipse rectissime teneat, et alios rite docere possit. Haec 

vero cognitio non credendo, sed causas pervestigando ut dictum est acquiritur. 

Cum igitur homines illi unum sibi autorem, quem per omnia sequantur proponant, 

rationem philosophandi tenent omnium infirmissimam. Unde efficit, ut cum multa 

subeant sola fide autoris, multa nesciant, quae se mox scire putant.
522

 Lepidos 

ecce philosophos. Exquisitam vide et omnibus numeris suis absolutam notitiam; 

religioni fides, philosophiae rationes debentur.
523

 Sed et causas profitentur se scire 

et rationes, quibus nimirum ipse auctor quem tantopere extollunt dogmata sua 

fulciat. Esto, ut hoc ipsis damus. Quodsi vero idem ille auctor aliqua statuat non 

quidem sine ratione, sed eam interdum, quod saepe sit, non explicat, hanc cum 

ipsi non inquirant, conenti sic a suo auctore esse definitum, ignorata ratione rem 

omnem prorsus ignorant est necesse. Quid? Nec ea ipsa sane quorum rationes se 

scire arbitrantur ita [05r] tenent, ut certam ac philosophicam cognitionem 

appellare liceat. Aliud est enim causam simpliciter nosse, aliud ut causam, et ut 

huius rei causam, ob quam fieri non possit, ut res aliter se habeat. Quam 

cognitionem illos non habere certum est, cum ab alio causam acceperint, nec 

meditatione propria ea penetrarint, quo tanquam ex primo fonte causae erutae sint. 

Praeterea certum ratumque hoc esse debet, et omnium animis infixum, sciri non 

posse nisi ea quae vera sunt, τόγάρμὴὄν οὐκἐστινἐπίστασθαι ait 

Aristoteles, I. Post. 2.
524

 Cum vero suos quivis scriptorum (excipio sacrosanctos) 

habeat errores, et falsa multa veris obscure misceat, ut quidem circulatos 

intuentium oculos praestigiis frustratur, ita offusa caligine menti lectorem 

                                                           
520

 ARISZTOTELÉSZ: Analytica posteriora I. 2. (71b). 
521

 ARISZTOTELÉSZ: Metaphysica I. 2. (81b). 
522

 MONLLOR: i. m., 94: Unde efficitur ut cum multa habeant sola fide auctoris, multa nesciant 

quae se maxime scire putent. 
523

 Vö. TAURELLUS: Medicae praedictionis methodus, Praefatio (11): Fidem Christo debemus, et 

intellectum Aristoteli, ut Christiane credamus, ethnice vero philosophamur. 
524

 ARISZTOTELÉSZ: Analytica posteriora I. 2 (71b). Természetesen Taurellus is ismerte és 

felhasználta ezt a gondolatot, de a lapszéli jegyzet ellenére a szöveg szó szerinti Arisztotelész-

idézet, nem tartalmaz specifikusan Taurellusra jellemző felvetést. 

Taurellus 



221 
 

decipiat, haec non minus pertinaciter defendunt, quos amor et ardens erga 

coryphaeum suum studium occaecavit, quam ea quae vera sunt. Num igitur hos 

scire dicamus? Et scire quidem vera? At quaeso quid a veritate magis alienum, 

quam intellectu aliquid concipere, quod minime ut intelligitur existat?
525

 An etiam 

huic causam se scire affirmant? Eius vero quod non est, causa nulla esse potest. 

Sed heic eo ipso sibi satisfaciunt, quod Pythagorici olim rogati rationem eorum 

quae ipsis tradiderat Pythagoras, respondere solebant, verum αὐτός ἔφα, quod 

satis idonea causa sit, Pythagoram aut alium quempiam dixisse.
526

 Non hercle 

quod Pythagoras, aut Plato, aut Aristoteles asserit, sed quod ratio demonstrat, 

verum esse judicandum est. Et hanc optimam philosophandi rationem esse, si 

verorum philosophorum monumenta intueamur elucebit. Omnes enim qui clarum 

in philosophia et celebra nomina adepti sunt, id veritatis studio et rerum scientia 

sunt assequuti non fide. Nam ut praetermissis vetustissimis illis videamus eos 

quorum ad nos scripta pervenerunt, Plato summus philosophus, qui divini 

cognomen promeruit, multa quidem a veteribus philosophis accepit, multa etiam 

improbavit, correxit, rejecit, plurima arbitratu suo definivit.
527

 Aristoteles Platonis 

[05v] praeceptoris amantissimus fuit, et magna ipsum reverentia coluit, quod ex 

multis eius scriptis est videre, tamen multa eius decreta damnare et veritatem 

potius quam praeceptorem sequi non est veritus. Ita enim lib. I. Eth. c. 6. scriptum 

reliquit: Quanquam perardurum nobis est tractare de ideis, quoniam amici sunt qui 

eas introduxerunt, tamen melius forsitan imo oportere videbitur, sua quoque 

praesertim philosophos pro veritatis salute refellere. Nam cum ambo sint amici, 

sanctum est honori veritatem praeferre. Quam multa idem Aristoteles vetustiorum 

philosophorum, ut Parmenidis, Malissi, Democriti, Empedoclis et aliorum placita 

a veritate aliena avertit? Quam multa proprio ingenio invenit, ut non auxisse 

numero, sed genuisse philosophiam videatur? Quod si vel sola magistri disciplina 

contentus fuisset, eamque religiose servasset, id quod unius hominis sectatores 

faciunt, vel antiquorum dogmatis ac rationibus acquievisset, nihil aliud nobis 

praeter idearum turbam et individua corpuscula disputandi genus tradidisset. 

Theophrastus Aristotelis discipulus in multis a magistro recessit. Galenus tum 
                                                           
525

 TAURELLUS: Medicae praedictionis methodus. Praefatio (9). 
526

 MONLLOR: i. m. 94: Quo vitio peccabant olim Pythagorei, qui rogati rationem eorum quae ipsis 

tradiderat Pythagoras, nihil aliud respondebant quam αὐτός ἔφα: quasi satis idonea esset causa 

Pythagoram id dixisse. 
527

 MONLLOR: i. m., 95-96: Plato summus philosophus, multa quidem accepit a veteribus, sed 

plurima suo definivit arbitratu. 

Taurellus in 

Praed. medicis 



222 
 

rationibus tum experientia et sensu demonstravit, Aristotelem in multis rebus 

fuisse deceptum.
528

 Quod si ergo veteribus hoc licuit, ut in aliorum scripta 

animadverterent, eaque si meliora vidissent, corrigerent, en idem hoc tempore 

aliis non liceret? Immo non licet modo, verum verum omnino decet si 

philosophari velis. 

Sed nec illi suis destituuntur rationibus, quibus effugere se posse sperant. Negari 

enim haudquaquam posse, objiciunt, quin alii aliis sint perspicaciores natura, et 

tum inventionis acumine, tum judicii dexteritate antecellant. Etenim natura in 

munerum suorum distributione aliis liberatiorem se praebuit, et quod huic 

concessit, alteri denegavit: proinde omni carere reprehensione eos, qui tales sibi 

[06r] viros deligant ac sectantur, quorum doctrinae tuto se quispiam committere 

queat. Esto, haec ita sint, quo modo vero eos innoscunt, quos prae caeteros natura 

his dotibus ornatos voluit. Non enim qui quasvis argutias et subtilitates inanes 

excogitant, his statim judicii acumen dexteritatemque adscribere debemus, sed qui 

veritatem quam proxime attingunt. Itaque aut summo acerrimoque judicio opus 

est, aut oportet eos falsa pro veris amplecti. Si igitur hanc facultatem natura illis 

impertivit (quod fateri videntur) ut eos qui vera dicunt a pseudophilosophis 

discernere queant, quidni et veritatem inveniendi sagacitatem iisdem concesserit, 

siquidem non minor in dijudicando, quam inveniendo vera vis ingenii requiratur. 

Quod si et hoc illis condonatur, dubium tamen est, homines illos esse, qui falli et 

labi possint ad minimum in quibusdam: quamobrem par fides in omnibus eis 

habenda non est.
529

 Caeterum qui uni alicui homini ita sunt dediti, vel hoc maxime 

nomine reprehendendi videntur, quod in caeteros omnes veritatis studiosos sint 

injuriosi: aut vero existimant hominem illum cuius vestigiis insistunt primum 

auctorem et fontem veritatis extitisse, aut Deum Optimum Maximum qui re vera 

veritatis est principium, illi uni homini omnem veritatem condidisse, quorum 

alterum nefas est cogitare, alterum praeterquam quod est ridiculum, omnibus 

philosophantibus insignem facit injuriam.
530

 Unde non satis possum mirari illorum 

                                                           
528

 MONLLOR: i. m., 96.: Quod si sola magistri disciplina contentus fuisset, eamque religiose 

servasset, ut unius hominis sectatores facere solent, nihil aliud nobis praeter idearum turbam et 

communem foeminarum consuetudinem, ac confusum disputandi genus, tradidisset. Theophrastus 

Aristotelis discipulus nonnullas magistri sententias improbavit. Galenus tum rationibus, tum 

experientia et sensu demonstravit, Aristotelem multis in rebus deceptum fuisse. 
529

 MONLLOR: i. m., 93: non tamen dubium est hominem illum fuisse, qui falli et labi potuerit ... 

nec enim in omnibus par fides ei habeatur oportet. 
530

 MONLLOR: i. m., 94-95.: Adde quo dum hanc disciplinam rationem sequuntur, aut in ipsam 

veritatem, aut in eos qui veritati student, videntur iniuriosi. Aut enim existimant, hominem illum 



223 
 

nescio an dicam imprudentiam, an vero stultitiam, qui quo Aristoteles praevenit, 

extremum esse affirmant naturae, nec ulterius posse quenquam progredi. Eximios 

videte philosophos, qui in partes judicare non sustinent, rem tantam tamen 

pronunciant, quam praeceptam habere non possunt, etiam si acutissime judicarent. 

Qui quod nemo unquam definire ausus fuit, certis quibusdam terminis describere 

non erubescunt. Si vel natura rerum esset unica, simplex, aperta nostris ingeniis, 

vel humanae mentis vis in omnibus uniusmodi, fortasse definire aliquis posset 

quid supremum esset,
531

 [06v] quo in natura humanum ingenium posset 

pertingere. Sed isti non reputant secum infinite variam esse naturam rerum, sive in 

his, quae sensui subjiciuntur sive in causis et effectis quae demonstrabiliter 

cognoscuntur. Est et ingeniorum varietas infinita, non unum aliquod universa 

sortitum munera, habet unumquodque sicut mutuum suum ac proprium. Quis inter 

haec pronunciare poterit, quousque humano ingenio progredi liceat, nisi solus 

Deus, qui et naturae terminos et ingenii nostri novit, autor utriusque. Equidem 

haud inficiari possumus, quin olim philosophi multum consecuti sint diligentia, 

cura, diuturnitate disciplinae, intentione animi, quae res illos evexarunt longius 

quo nos possumus pervenire socordia et segnitie impediti ac retardati, sed cui 

tandem tanta diligentia, usus, studium, institutio, aetas, acumen suppetiit, longius 

ut nemo posset progredi, vel alius quispiam, vel idem ipse, quam quo jam 

pervasisset, in naturae itinere tam longo, tam luto, tam multiplici, ac propter 

nostras tenebras impedito? Aristoteli dicunt. Ipse vero Aristoteles an non plura 

assecutus est senex quam juvenis? An non plura assequi potuisset si diutius vivere 

contigisset? Quam multa confirmavit quae vera tamen non sunt? Quam multa in 

dubio posita reliquit, de quibus neutram in partem quidquam nisi dubitanter 

proferre ausus fuit? Quam multa prorsus ignoravit, quae tamen nunc sciuntur 

firmissime? Philosophi aliarum sectarum nec non ipsi peripatetici, Galenus et 

medicorum complures historici naturae, prisci religionis naturae scriptores et 

recantiores multa in eo magnis argumentis et inevitabili experimento convallunt. 

Multa etiam tempus falsa esse ostendit, locorumque varietas. Mundum asseruit 

esse aeternum, quem tamen et coepisse aliquando et interiturum sacrae literae 

                                                                                                                                                               
cuius vestigiis insistunt, primum auctorem et fontem veritatis extitisse; aut Deum Optimum 

Maximum, qui revera omnis veritatis est principium, illu uni homini omnem veritatem credidisse: 

quorum alterum nefas est cogitare; alterum, praeterquam quod est ridiculum, omnibus 

philosophantibus insignem facit iniuriam.  
531

 VIVES: De causa corruptarum artium V. 2. 



224 
 

testantur. [07r] Animam immortalem esse, tam potuisset philosophicis rationibus 

videre, quam nos divina cognoscimus revelatione: dubius tamen fuit (ut nonnulli 

volunt) nec quid certo statuendum esset, cernere potuit. Nam erroris falso 

insimulavit, feminas esse monstra pronuncians, cum fere in tota sententia non 

errat. Eisdem in procreatione hominis semen denegavit, in quo vel ipso sensu et 

experientia anatomica refutatur. Taceo nunc primam materiam, infinitam 

corporum sectionem, et alia eiusmodi maxime dubia, quae ab aliquibus figmento 

quam veritati similiora judicantur, et argumentis haud omnino contemnendis 

refelluntur. Ex quibus manifestum est Aristotelem quaedam ignorasse quae nunc 

sciuntur, de quibusdam dubitasse, quae nunc certo cognoscuntur, neque eum 

philosophiae metam posuisse, quam transgredi nemo possit, cum nonnulli ulterius 

progressi sint, nec veritatis esse normam ac regulam, cum falsa quaedam 

adstruxerit. 

At vero quum haec dico, Auditores Ornatissimi, vestra mihi opus est in judicando 

aequitate et sincera existimatione, nec enim ideo a me dicta sunt, ut Aristotelis 

laudibus quicquid detrahere vellem, quem non ipse eloquentiae parens satis pro 

dignitate laudare
532

 posset. Quis enim vel scientia rerum, vel scriptorum copia, vel 

eloquendi suavitate, vel inventionum acumine, vel denique operum varietate ipso 

clarior fuit? Quis est praestantior? Quis subtilior? 

Semper honos nomenque viri laudesque manebunt.
533

 

Verum in eos potissimum dirigitur mea oratio, qui veritatis fontem ac normam 

eum esse credunt, et ceu numen colunt atque venerantur. Laudo reverentiam, et 

ipse revereor: sed revereri tamen ita debemus, ut hominem, non deum fuisse 

cogitemus, qui omnia sapere non potuerit. Satis haec ei maxima laus sit, plus 

philosophando quam caeteros omnes assequutum esse, [07v] veritatemque 

proxime in plerisque attigisse. Nec mirum nobis videri debet, quod in tanta 

scriptorum copia a vero iudicium aberraverit, neque idcirco contemnendum, cum 

ea quae scire ipse non potuit, pervestigandi libertatem nobis reliquerit, imo ut 

secernamus jusserit. Cur enim artem illam ἀναλογικήν,quam vere auream 

appellare licet, conscripsit, nisi ut nobis esset via ad veritatem et mensura qua tum 

ipsius tum aliorum scripta metiremur, quae vera sunt reciperemus, quae falsa 

                                                           
532

 CICERO: Pro Sexto Roscio Amerino, 33. A marginális jegyzet tehát tévesen jelöli meg 

Quintilianust. 
533

 VERGILIUS: Aeneis I. 609. 

Quintilianus 



225 
 

repudiaremus. Haec cum ita sint, tamen non desunt etiam hoc tempore, qui nullo 

habito discrimine, quicquid Aristoteles tradidit, ut divinum oraculum recipiunt, et 

cum quandoque causas rerum reddere debent, ad illud αὐτόςἔφαrecurrunt. 

Nempe Aristoteles dixit. Age vero cum adeo sint Aristotelis studiosi, cur eundem 

non audiunt, ubi dicit philosopho veritatis potius quam personarum esse 

habendam rationem? Profecto Aristoteles ipse si nunc viveret, etiamsi fuisset 

insolentissimus, cuiusmodi non fuit (nam multae modestiae eius signa impressa 

sunt in illius libris) sed si arrogantissimus fuisset, istorum tamen stultitiam 

irrideret ac castigaret,
534

 in quos apte illud Horatii convenire videtur: 

O imitatores servum pecus, ut mihi saepe 

Risum, saepe jocum vestri movere tumultus.
535

 

Quam ut paucis rem complectar, qui unum aliquem auctorem per omnia sectantur, 

non magis ei similes sunt, cuius se jactant sectatores, quam lapis homini. Non 

enim similis est qui singulas alicuius principis philosophi sententias et verba 

tanquam divina oracula accipit, sed qui eius variam, ac multiplicam doctrinam, 

immensum laborem, studium, et quid maximum est libertatem in judicando, 

judicium in dicernendo imitatur. Hac namque libertate philosophandi nata [08r] 

fuit olim philosophia, educata, aucta, et propagata. Neque vero sic mea dicta 

accipi velim, ut praebem eorum hominum studium, qui quicquid a gravissimis 

philosophis traditur, praecipiti quadam judicii celeritate damnant.
536

 Sunt enim qui 

bellissimi sibi placeant, aliorum autem sint difficillimi atque acerrimi 

aestimatores, ut in quibuscunque demonstrationes exigant, ipsi sua vel tenuiter 

fulsa pro firmissimis accipi postulant. Hoc certo genus hominum priori multo est 

deterius. Illi enim doctum aliquem et probatae doctrinae virum sequuntur, quo fit, 

ut raro a veritatis tramite declinent, licet cognitionem illam aut scientiam 

perfectissimam non habeant. Hi vero quibus nulla aliorum ratio sufficit, sed omnia 

more sophistarum rabioso livoris dento vellicant, ac pro suis fastidiose 

                                                           
534

 VIVES: De tradendis disciplinis V. 2. 
535

 HORATIUS: Epistolae I. 19. 19-20. MONLLOR is idézi a sorokat (i. m., 95). 
536

 MONLLOR: i. m., 97: Quare qui unum aliquem auctorem per omnia sectantur, non magis ei 

similes sunt, cuius se jactant sectatores, quam lapis homini. Non enim similis est qui singulas 

alicuius principis philosophi sententias et verba tanquam oracula divina consectatur, sed qui eius 

variam, ac multiplicam doctrinam, immensum laborem, studium, et quid maximum est libertatem 

in judicando, judicium in dicernendo imitatur. Hac namque libertate philosophandi nata fuit olim 

philosophia, educata, aucta, et propagata. Neque eo haec a me dicuntur, ut probem eorum 

hominum studium, qui qaecunque a gravissimis philosophis tradita sunt, facile damnant tamquam 

falsa, aut respuunt tamquam inutilia. 



226 
 

contemnunt, cum tamen in meliora non afferantur, cito tamen in crassos ac 

minime tolerabiles errores suo quodam furore labuntur. Liberum itaque debet esse 

philosophi judicium, sed ita tamen liberum ut maturum et solidum simul existat. 

Nec credere oportet quod a magno aliquo viro dicitur, id sine ratione atque causa 

dici, nec tamen id statim ut certum firmumque recipiendum est.
537

 Quapropter ita 

tenendum: nulli neque veterum neque recentiorum philosophorum omnem esse 

abrogandam fidem, nec temere in quibusvis assentiendum, sed causas intuendas, 

quibus in illam sententiam devenerint, quas si veras esse cognoverimus, remque 

aliter se habere non posse, non tam ipsos quam veritatem sequamur, sin falsae 

sint, etiam dogmata ex iis deducta ut falsa rejicienda sunt. Hoc enim est vere 

philosophari, rerum causas scire: haec libertas est philosophica, veritatem sectari, 

qua nihil pulchrius, nihil praestantius, nihil pro majore nos voluptate afficere 

possit. Hac libertate usi veteres, non modo ad intima naturae penetrarunt, sed ad 

ipsum etiam omnium rerum conditorem ascenderunt. Hoc et nos [08v] frui decet, 

si philosophari velimus. Nolite igitur, Auditores, quia et vos sapientia studiosi 

estis, cuivis cito vos devincire, assensum sustendite, ne tam amplis naturae 

beneficiis vosmetipsos spoliate. Cogitate et vos esse homines, quaque via illi eo 

pervenerunt, eandem vobis non esse inclusam. Vidistis quam foedam perpatiantur 

servitutem, qui rationibus auctoritates praeferunt: audivistis quod nullam in 

semetipsos habent gravitatem: cognovistis etiam quoties a veritate eos aberrare 

contingat, cuius tamen alumnos se profitentur. Accepistis denique quantum non 

modo omnibus veritatis studiosis, sed etiam ipsi veritati inferant injuriam, dein 

ipsam in coriphaei sui gratiam obfuscere atque opprimere nituntur, et eius 

consequendae spem omnem caeteris eripiunt. Quamobrem cum in tot scopulos 

inpingamus, tamquam periculosum ipsi veritati naufragium impendeat, si ubera 

declinemus via, quam natura nobis ostendit concessonali lumine et libertate, huic 

insistamus, hanc teneamus, ne de nobis turpissimum illud dici possit: nos alienis 

oculis omnia intueri, aliena fide omnia credere. 

                                                           
537

 MONLLOR: i. m., 97-98.: quod genus hominum multo est priore deterius, immo vero nihil ei in 

disciplinis esse potest pestilentius. Illi enim priores, sequuntur doctum aliquem et probatum 

auctorem,, unde fit út raro a tramite veritatis declinent: hi vero, qui omnia reprehendere more 

Sophistarum in animum induxerunt suum, veluti effrenes et praecipites, in multos et intolerabiles 

labuntur errores, perduntque secum imperitam iuventutem. Debet igitur liberum esse philosophi 

iudicium, sed ita liberum, út maturum et solidam simul existat. Existimare enim oportet, quod ab 

aliquo viro gravi et docto scriptum est, non sine ratione ac iudicio dictum esse, unde si statim initio 

minus intelligatur, non continuo tamquam falsum est reiiciendum, donec firma aliqua ratio aut 

experientia id facere cogat. 



227 
 

Dixi. Audivistis, rem teneatis, judicate. 

  



228 
 

An Organon Aristotelis studioso Theologiae sit necessarium? 

 

[92v] Moris est auditores ornatissimi, ut ille qui in medium aliquid proferre 

conatur, sibi primo auditorum benevolentiam conciliat, quo ipsum eo lubentius 

audiant. Ego vero istum morem vix clinabo. Nam quis vestrum addet calculum? 

Quis me libenter audiat? Siquidem talem materiam suscepi, cui multi non 

assentiuntur. Dicunt enim nullis in rebus opus esse Organo Aristotelis et 

praesertim in Theologia, siquidem satis sit vulgaria praecepta dialectices nosse, 

quam sese intricare illis subtilissimis rebus. Sed conabor aliquid, nam sudantem 

fortuna juvat, quo exercitii gratia probabo Organon Aristotelis Theologiae 

studioso optime utile et necessarium esse. Quare mihi quoque, uti spe fertur, 

easdem aures quas competitoribus praebuistis, meis praebebitis. Ad originem 

quod attinet, luce meridiana clarius est, Organon illud Aristotelis, licet Ethnicus 

acumine suo invenerit, nihilominus tamen illi sapientia haec inveniendi a Deo Ter 

Optimo Maximo cuius cognitionem qualemcumque habuit, concessa fuit. Omnia 

autem a Deo bona hominibus data sunt, hinc maximus illis usus in artibus et 

scientiis, praesertim in Theologia. Corroborat hoc gravissimum mandatum 

Doctoris gentium et organ electi Dei, quod in omnibus Episcopis requirit, ut sint 

διδακτικόι et possint τούς ἀντιλέγοντας ἐλέγχειν καὶ ἐπισταμέζειν.
538

 Sine organo 

autem illo ὀργάνων et τρόπω ἐπιστήμης id facere nequiunt. Nam quomodo 

aliorum errorem refutarent, qui plerumque ὁμονύμια vel alio vitio laborant, si 

nullam illius artis cognitionem habent, quae praecepta talia studendi tractat. Vi 

enim vinculum solvere nemo potest, qui ignorat. Ita neque ex istis captionibus 

sese extricabit, qui illa studendi modos negligat. Logica autem Aristotelica haec 

omnia indicat. Haec una disciplinas primo frenavit. Haec singulam [93r] ad 

veritatem quae inmensis tenebris tanquam sub durissimis lapidibus obvolata latet, 

mundam prae se ducit. Haec denique scientias munivit, easque ordine et methodo 

haud secus atque Orci galea tectas ab imperitorum ac sophistarum iaculis defendit. 

Occurrunt etiam pene innumerae ab istis controversiae et quaestiones de articulis 

fidei, omissis veterum δυρράξετε; vel hoc nostro tempore tres tomi disputationum 

Bellarmini
539

 testantur, qui referti sunt omnibus captionibus sophisticis, adsunt 

                                                           
538

 Tit 1,9. 
539

 Ld. BELLARMIN (Szent) Róbert: Disputationes de controversiis christianae fidei adversus hujus 

temporis haereticos. Ingolstadt, 1581-93. 



229 
 

clarissimaque Theologorum testimonia, de Organo Aristotelis, cuius cognitio in 

Theologia illis maxime profuit. D. D. Lutherum qui orthodoxae et catholicae 

religionis reparator et author cognitionem logices habuisse ex scriptis eius patet. 

Ipse enim super cap. 12. ενέσεως sic inquit: Doctoris et Dialectici est primum 

recte definire et dividere. Caeteri qui non distinguunt inter argumenta et materias 

a quibus disputatione digni sunt, odio. Haec violenta argumenta quaeque uno ictu 

omnia quae obiici possunt jugulant, ego valde amo. Non Rhetorica illa, qualibus 

videmus Papistas uti, mendosae et languidae tales rationes sunt, et languunt circa 

pugnas verborum. Sed illa axiomata quae impetu adversarium opprimunt et multa 

conanti dicere et Sanctum Spiritum praecludunt ea valent et docent eruditos.
540

 

Qualia sunt haec argumenta? Certe non sunt straminea, sed demonstrationes quae 

cogunt adversarium et sunt summe vera. Patet etiam hinc D. D. Lutherum Organi 

Aristotelici cognitionem habuisse cum in commentario super epistolam Pauli ad 

Galatas accuratissime distinguit argumenta firmissima, quibus Paulus probat nos 

fide justificari, ab infirmioribus et Rhetoricis. Et in eadem epistola sic dicit: 

dialectica et analytica (utitur enim dialectica in latissima significatione) non debet 

pati figuras, synecdoches et hyperbolas, ut Rhetorica facit, cum sit magistra 

docendi, definiendi, dividendi, colligendi, quantum fieri potest propriissime.
541

 Et 

memor fuit in hoc praecepti Aristotelis, quod in poster. Anal. 12 tradit, 

metaphoras nimirum nullum locum in definitionibus doctrinae habere. Et in 

commentario super ένεσιν [93v] inquit: sapientiam sapientiarum esse recte 

distinguere posse inter legem et Evangelium, et bonum in hac parte dialecticum 

esse.
542

 Audi quaeso paucis totius Germaniae praeceptoris de Organo Aristotelis 

judicium, is sic inquit: dialecticam habuit Aristotelica veram, incorruptam et 

integram qua laude haud dubie omnibus aliis sectis antecellit.
543

 Et alio in loco: 

Ego, inquit, veram, incorruptam, nativam dialecticam qualem et ab Aristotele et 

non insulsis interpretibus accepimus praedico. Hanc affirmo non modo in foro aut 

judiciis aut etiam in philosophia, sed etiam in Ecclesia valde utilem esse.
544

 Et 

                                                           
540

 Martin LUTHER: In Genesin enarrationum reverendi patris domini doctoris Martini Lutheri ... 

tomus secundus. Nürnberg, 1552, 96r-v (cap. XVIII). 
541

 Martin LUTHER: Commentarium in Epistolam S. Pauli ad Galatas II. Erlangen, 1844, 325 (cap. 

V). Először 1519-ben jelent meg a mű. 
542

 LUTHER: In Genesin 88v (cap. XVII). 
543

 Vö. Rudolphus HOSPINIANUS: Oratio in genere didascalico, in qua, an sit anima in toto, et in 

qualibet eius parte tota, docetur = Quaestio theologica et philosophica… ex veterum & recentium 

scriptis, szerk. Johann Jacob COLER, Zürich, 1586, 30r-33v, ott 30v. 
544

 Philipp MELANCHTHON: Epistola 3992. = Corpus Reformatorum VI. Halle, 1839, 655. 



230 
 

multis infinitis locis aliis, quos omnes commemorare tempus non petitur. Quam 

necessarius etiam sit usus categoriarum in theologia unica illa quaestio declarat, 

de peccato originis, et orthodoxorum consensus adversus veteres et novos 

Manichaeos.
545

 Declarat Augustanae confessionis Apologia, in qua toties acerrime 

reprehenduntur pontificii, quod plane ignorarint quid sit fides, quid essentia, quid 

justitia. Quae res certe non possunt intelligi neque definiri nisi prius ad certam 

classem revocatae fuerint. Hoc certe illis non accedisset si logices cognitionem 

habuissent. 

Necessario etiam requiritur ad studium Theologicum distinctio propositionum. 

Quomodo enim verum a falso aliquis distinguet in Theologiae controversiis, qui 

modorum et modificatarum enunciationum vim non bene cognovit? Excellentes 

etiam Theologi duos modos conjunctionum hypotheticarum excogitarunt ducentes 

ad in commodum. Unus est eorum qui habent ὑπόθεσιν κατασκευαστικήν, qui 

Luthero est communis. Alter est qui habent ὑπόθεσιν ἁνασκευαστικήν, cuius 

exempla epistolae Paulicanae passim nobis suppeditant. Praesertim ille in epistola 

I. Cor.: si resurrectio mortuorum non est, etiam Christus non resurrexit.
546

 Sed 

secundum quosdam Corinthios non est resurrectio mortuorum quare nec Christus 

resurrexit. 

Quod ad syllogisticam doctrinam attinet […]
547

 ea quoque Theologiae studiosis 

plurimum inservit. Nam ut ante dictum Theologus debet esse praeditus facultate 

docendi et coarguere debet eos qui veritati contradicunt. Quando autem hoc faciat 

sine syllogismo? Nihil utilius est ad hanc rem quam syllogismi tam δεικτικῶς 

quam ἐξ ὑποθέσεως probantes. Et praesertim illi qui ducunt εἰς τὸ ἀδύνατον, 

disjunctivi etiam syllogismi maximum habent usum in Theologia quod patet ex 

epistolis Paulinis et praesertim ex illo loco ubi institutum de justificatione 

demonstrat: Aut operibus legis aut per fidem justificamur. Sed non operibus legis, 

ergo per fidem.
548

 

                                                           
545

 Vö. Formula Concordiae, I. (De peccato originale), Negativa, XII.: Est etiam diligenter 

observanda varia significatio vocabuli naturae, cuius aequivocatione Manichaei abutentes errorem 

suum occultant, multosque simplices homines in errorem inducunt. Quandoque enim natura ipsam 

hominis substantiam significat, ut cum dicimus: Deus humanam naturam creavit. Interdum vero 

per vocabulum naturae intelligitur ingenium, conditio, defectus aut vitium alicuius rei, in ipsa 

natura insitum et inhaerens, ut cum dicimus: Serpentis natura est icere; hominis natura est peccare 

et peccatum. Et in hac posteriore significatione vocabulum naturae non ipsam hominis 

substantiam, sed aliquid, quod in natura aut substantia fixum inhaeret, denotat. 
546

 1Kor 15,12-14. 
547

 Kimaradt az oldalszám, a következő lapon folytatódik a számozás. 
548

 Gal 5,4-5; Róm 3, 21-22. 



231 
 

Habent locum in Theologia regulae illae κατὰ παντός, καθόλου, quibus tota fere 

Scriptura est referta. Libet pauca exempla addere: Omnis homo caret gloria Dei, 

omnis homo est incredulus.
549

 Quae valde illustrari possunt, si ex Analytica 

doctrina sub pactum limitatur, ut fiat praedicatio καθόλου. 

In Apodicticis docetur quaenam sint propriae demonstrationes et quo pacto ex 

historia, quae est dumtaxat τὸ ὅτι, scientiae quae sunt τοῦ διότι et constitutae olim 

a magnis viris sint et constitui debentur. Hac arte tota Theologia primum facta et 

expressa est ex Veteris et Novi Testamenti historia. Ad hanc docendi rationem 

praeiverunt nobis ipsi prophetae et apostoli, qui sic ut partes quasdam Sanctae 

Theologiae accuratissimo ordine tractaverunt, ita et reliqua absolvissent 

disposuissentque, non nostro nunc judicio et acumine in ordinando et definiendo, 

dividendo, muniendo, explicando, refutando opus esset. Possent multa exempla 

hic adferri spiritualium demonstrationum τοῦ διότι, et in primis τοῦ ὅτι quibus 

Salvator noster ostendit se esse Messiam et verum DEUM. Qui enim suapte vi 

resuscitat mortuos et restituit visum caecis, auditum surdis qui remittit peccata, 

non est ψιλός ἄνθρώπος sed verus DEUS et Messias, summa tota Scriptura est 

referta nobilissimis demonstrationibus. Prophetae et Apostoli non docent sed 

accurate demonstrant, et Paulus de lege, de justificatione, […] sanctificatione 

aliisque capitibus non historice sed sane ἐπιστημονικῶς egit, tametsi forte non tam 

humana arte quam Spiritus Sancti id fecerit. 

Sed audio quosdam qui his reclamasse conantur: „Graecus ille Aristoteles fuit 

Ethnicus et homo τροκικός cuius acies mentis quamvis perspicacissima in rebus 

divinis plane caecutiit. Erravit enim frequentissime, quod scripta eius testantur. 

Quare doctrinae eius nullus usus est ad dijudicandas controversias pronunciales.” 

Quasi vero omnia illa scripta quae ab Ethnicis tradita non deberent locum habere 

inter Christianos, in modis et methodis res tractandi non est respiciendum ad 

autorem sive Turca sive Schyta sive quicumque fuerunt, sed ad DEUM qui veritas 

est et veritate in omnibus disciplinis delectatur. Ethnicis et sapientibus huius 

seculi tribuit facultatem inveniendi, Analytica praecepta quaeque utendi in 

omnibus aliis etiam praeter Theologiam disciplinis. Analyticus docendi modus 

non discrepat a rebus ipsis, sed ex propria rerum tam philosophicarum quam 

spiritualium natura id quod obscurum est utrobique colligit quod controversum est 

                                                           
549

 Vö. Róm 3,23. 



232 
 

quo modo decidendum sit ostendit, et maximam lucem adfert Scripturae divinitus 

inspiratae in spiritualibus controversiis. „Sed Apostoli piscatores et simplices 

homines optimi fuerunt Theologi, etiam absque omni cognitione organica qui 

nihil sciverunt de Aristotele, latuit ipsos philosophia.” Illi autem a DEO […] 

donati sunt donis illis, non opus habuerunt ista doctrina organica, sed Spiritus 

Sanctus fons omnis sapientiae et eloquentiae et Magister veritatis haec omnia ipsis 

inspiravit divinitus eius loco alia quaedam habuerunt dona quibus ad miraculum 

usque ad doctrinam coelestem propugnarunt et dependerunt. Quae si nobis 

Spiritus Sanctus sine ope nostra infunderet non magnopere existimarem artem 

artem in Theologia desiderandam esse. Nunc quoniam ea dona a Spiritu Sancto 

[94r] nobis data non sunt, utimur illorum loco ista doctrina, licet minime istis 

respondeat, eundem tamen autorem habet, et ingentem utilitatem affert ad studium 

τῆς ὑψιθρόνου ἀληθείας. Unum hic lubet adjicere ex Luca: θέτε οὑν εἰς τάς 

καρδίας ὑμῶν inquit, μὴ προμελετᾶν ἀπολογηθῆναι. ἐγὼ γὰρ δώσω ὑμῖν στόμα 

καὶ σοφίαν ᾗ οὐ δυνήσονται ἀντειπεῖν οὐδὲ ἀντιστῆναι πάντες οἱ ἀντικείμενοι 

ὑμῖν.
 550

 Hic expresse legitur quod Deus dederit Organo illo Aristotelico et τρόπῳ 

τῆς ἐπιστήμης, Christus Salvator totius mundi, D.D. Lutherus et totius Germaniae 

praeceptor in spiritualibus usi sunt, nos quoque qui Theologiae nostra studia 

dicavimus illo carere non possumus, sed illud commendatissimum nobis sit, 

illudque diligenter evolvamus, utpote sine quo nihil facere, ne dicam dicere 

possumus. Dixi. 

  

                                                           
550

 Lk 21,14-15. 



233 
 

 

Ernesti Soneri Oratio panegyrica de Fato, quam habuit Altorfii in festo Petri et 

Pauli, Anno 1608. primum Rector 

 

[32r] Si quantum laetitiae dies hodiernus mihi affert, tantum adimat facundiae 

copiaeque dicendi, generose domine rector, viri amplissimi, nobilissimi, 

praestantissimi, vosque caeteri, omnium ordinum auditores praestantissimi, 

sperarem equidem, me et expectationi vestrae et voluntati meae abunde satisfacere 

posse. Quid in enim dicam me jam nunc frui laetitia, atque gaudio exultare? 

Postulat hoc mea, et istorum, quos videtis, adolescentum causa, qui annuum hoc 

studiorum curriculum decurrentes, ad hunc locum tutum anhelant: in me vero 

oculos verecundos quidem, acres tamen et gratiosos promissorum exactores 

convertunt. Gaudeo mea causa: haec enim est illa dies, tot a me exoptata votis, et 

precibus flagitata, quae post longinquam cogitationum mearum quae per alienos 

campos peregrinationem, me jam domum revehit: haec est illa dies, quae 

molestissimis et creberrimis studiorum meorum interpellationibus finem imponit: 

haec est illa dies, quae gravissimo curarum atque solicitudinum onere humeros 

meos relevat, meque mihi ipsi restituit. 

[32v] Gaudeo vestra causa adolescentes: tandem enim vobis adest illud tempus, ad 

quod spes vestras dixi, quodque ceu metam laborum vestrorum hujus anni 

constitui: ecce vobis adest illud tempus, cujus honoribus et solennitate animos 

vestros saepe excitavi, et ne deficiatis in studiis, tanquam fragrantissima medicina 

releci ac sustentavi: ecce vobis adest illud tempus, quo nostram apud vos fidem in 

hac clarissimorum virorum luce nunc liberabo. Gaudete mecum et exultate, quia 

utrique res nostras in portu prospicimus, et manibus prope tenemus. 

Quum ante 4 annum ad hoc munus vocarer praeter spem et expectationem meam, 

ut studiis vestris praeessem, meque diu reluctantem (non quod vestra colloquia 

nollem, sed pro viribus meis diffiderem) nulla contra eorum auctoritatem tueretur 

exceptio, quibus parendum necessario fuit, videbar sane mihi vastissimum mare 

ingredi, vobis veluti remigibus periculosissima navigatio transeundum, in quo vix 

potui non metuere naufragium. Etenim ut omittam pene infinitos fortunae casus, 

qui nos poterant excipere, cum praeter industriam et vigilantiam meam in 

gubernando magna pars laboris vestri erat futura officii, in quem metus partem 



234 
 

rapere me non potuit aetas vestra imbecilla ad resistendum iis tempestatibus, 

quarum fluctibus navem nostram jactandam ac saepius verberandam esse 

providebam? Hui! Quae tum pro vestra meaque incolumitate vota feci! Quoties 

eadem ingeminavi, postquam terra(m) solvimus ac vela fecimus, ne furentium 

cupiditatum venti animos vestros convellerent, aut turbinosae libidinum procellae 

everterent! Meministis quanta cura [33r] ac solicitudine vos vexerim, ne alieni 

essemus scopulis – quanto studio et ardore languentes defessosque excitaverim; 

quibus vocibus aures vestras muniverim et obtutaverim adversus perniciosos 

syrenum cantus, hoc est adversus ocium et voluptates, ne suavitate ad sensus 

vestros affluerent atque illaberentur, exitius praesens cum ingenti dedecore mox 

allaturi. Ecce autem nunc tandem emersimus et ad litus appulimus, ubi laborum 

vestrorum non tantum approbatores clarissimi et spectatissimi, verum etiam quod 

saepius praedixi, remuneratores nobilissimi et amplissimi vos expectant, vobisque 

cessationem ad respirandum jaciunt, quousque animos et spiritus ad audendum 

majora recolligatis. Neque vero diffiteor plenius cumulatiusque futurum fuisse 

nostrum gaudium, si quotquot nobiscum altum estis ingressi cunctos nunc reduces 

pari incolumitate transistere publicoque honore afficere possem, quod sane ex 

intimo pectore semper optavi. Sed enim, verum dissimulandum non est, quidam 

ingenii imbecilitate ac tarditate impediti, parum laudis promeruerunt; quidam 

periere prorsus ocio ac voluptatum illecebris absorpti, vel propter nequitiam, ne 

probos contagione afficerent, depositi. De primis quidam nihil est quod 

cruciamur; bona enim spes nos tenet, fore ut vestro exemplo incitati, vestraque 

gloria ceu suavissimo nutrimento ad robustiorem valetudinem promoti sequentur 

vos, quia comitari non potuerunt. De caeteris multo minus est cur laetitiam 

nostram, quam ex vestra sedulitate et fontibus vestris capimus, intercipiant. Quid 

nam gaudium nostrum nunc imminuant,quos dolor noster ex ipsorum improbitate 

ac desidia perceptus olim non permovit? Quorsum nobis curae sint, qui 

admonitiones [33v] nostras speraverunt? Cur non negligemus eos, qui gloriam et 

virtutem contemnunt? Valeant illi, dum ad meliorem mentem redeant, quam 

quidem eis optamus. Vos vero abunde estis ad complendum gaudium nostrum; 

satis feliciter navigium nostrum gubernatum est, in quo vos sine naufragio 

enatastis illuc, ubi jam propius abestis a meta studiorum vestrorum; ita tamen, si 

quid reliquum est in hoc stadio, resumtis nunc viribus pari alacritate conficiatis. 

Nolite enim putare, vos totum absolvisse cursum; partem tamen itineris vestri ad 



235 
 

virtutis et sapientiae sacraria estis emensi, labore utili si perrexeritis, in fructuoso 

et frustraneo si subsistatis ante quam extremam teneatis metam. 

Diogenem admonitum a quodam ut jam senex a laboribus quiesceret, respondisse 

ferunt, currentem in stadio et jam metae vicinum oportere cursum intendere, non 

remittere. Turpe enim pro parte est, tum ab honesto instituto refrigescere, cum ad 

finem decurrit opus. Hoc vos quoque apud animos vestros statuite juvenes, 

quoque propiores facti estis metae, eo magis ad cursum vos incitate, intuemini 

Luscinies, quas Plinius scribit coeptum canendi certamen tam pertinaci studio 

persequi, ut certantes emoriantur, spiritu citius deficient, quam cantu. Ita vos 

quoque decet in hoc literario certamine, nihil antiquius habere virtutis et 

eruditionis gloria, nec ullam vobis indulgere quietem sed uno ardore ac spiritu ad 

victoriam contendere. Sic enim futurum est, ut juventutis vestrae vigorem ac 

robur, quod laboribus hisce maximis idoneum est, restitui collocetis et optimum 

obsonium, ut Democritus dicere solebat, senectuti condatis. [34r] Scio vos jam eo 

esse animo, nec tam cohortandos porro ad praeclara studia, quam promptitudinem 

et alacritatem vestram esse laudandam. Quare ad me potius converto, ut hucusque 

exacti laboris juri et jussu et liberalitate Amplissimorum reipublicse nostrae 

procerum vobis persolvam: quod quidem facturus sum statim, quum prius ipsa in 

hoc angustissimo theatro, velut in sacrario vestram tabulam suspenderim, quam 

morulam rogo vos ut patienter feratis. Occasionem autem argumenti mihi mihi 

suggesserit praesens Germaniae status, in quo cum prope omnia sunt perturbata, et 

ad publicam calamitatem spectare videantur, audio quorundam vocibus increpari 

Fatum, quassationesque illas rerum omnium fatali ordini atque necessitati 

imputari. Quamobrem Auditores Nobilissimi, Amplissimi, Clarissimi, 

Praestantissimi, quos jam vultu et expectatione vestra a me flagitari video, ut pro 

more et consuetudine huius loci in praesentia aliquid dicam, paucis apud vos, ex 

Neoptolemi Emmiani proceptos, philosophabor de fato, an et quid sit fatum, 

quidnam eius potestas in sublunari mundo, et tandem, an quae nunc fiunt in 

imperio Fato aliquo modo tribui possint. Id vero ea moderatione et brevitate 

tentabo, alioqui rerum et sermonis pauper, ut fastidium vobis potius detergeam, 

quam famem frangam. Quod dum facio, obsecro vos, ut dimidiae horulae usuram 

mihi non inviti tribuatis. 

Fuerint ex antiquis Anaxagoras Clazomenius, Epicurus et Lucianus ille Dei 

hominumque derisor, qui arbitrati sunt fatum nihil esse praeterquam inane nomen, 

An sit fatum 



236 
 

ab inertibus hominibus excogitatum. Nihilominus placeat nobis illud magni 

Aphrodisaei, non esse sub inquisitionem vocandum, an sit fatum in rerum 

universitate, quum non tantum sapientum, sed in universum omnium hominum 

communis consensus satis comprobat, esse fatum, et esse [34v] causam aliquarum 

rerum. Quare hac omissa perscrutatione illud potius disquirendum, quidnam sit, et 

in quas res suum exerceat imperium; de quo jam non tam vulgus, sed et sapientes 

inter se dissentiunt atque digladiantur. 

Poetae apellaverunt fatum, totius concilii deorum decretum, cui ne ipsi singuli dei 

possunt resistere. Sic enim apud illos Thetis non potuit impedire fata Achillis, nec 

Juno Aeneae, et Jupiter luget Sarpedonis mortem, quia diuturniorem vitam contra 

fata illi non potuerit concedere. Quorum vanitatem ac superstitionem merito 

irrident et exagitant Tertullianus in Apologetico adversus gentes, et divinus 

scriptor Lactantius libro de falsa religione. Theologi coelitus aditorum oraculorum 

mystae hanc sententiam corrigentes, fatum aliud vix agnoscunt, praeter Dei 

Optimi Maximi potentiam eiusdem voluntate immutabili determinatam et 

circumscriptam; immo vix esse hoc sensum Fati nomen tolerandum esse putant, ut 

constat ex Augustini lib. 5. De civitate Dei, ubi ait sententiam quidem hanc 

tenendam esse, linguam vero corrigendam,
551

 cui assentitur Divus Gregorius 

homilia Epiphania,
552

 Eusebius De praeparatione Evangelica lib. 3. c. 2.
553

 et 

Origenes lib. 6. c. 9.
554

 Sed si fas est verum apud vos fateri, pie magis quam recte 

sentire videntur. Aut enim causas secundas omnes tollant necesse est, aut dicant 

cur ex iis fatum sit exterminatum. Et vero dum metuunt ne si fatum ponant extra 

divinam voluntatem, Dei providentiae detrahant, impietateque sese obstringant, 

quod maxime cavere volunt, in id absurdi labuntur imprudenter. Cum enim non 

pauca praeter fatum fieri testantur omnes tam sacri quam profani in scripturis, an 

non si illorum recipiamus sententiam, [35r] a Dei providentia ista recidisse 

dicendum fuerit? 

                                                           
551

 AUGUSTINUS: De civitate Dei V. 1. 
552

 GREGORIUS Magnus: Homiliae in Evangelia I. Homilia X. 4. 
553

 Caesareai EUSEBIUS Praeparatio Evangelica című művének a beszédben említett része nem 

tartalmaz a végzetre és az isteni gondviselésre vonatkozó megállapításokat, de számos másik hely 

igen (ld. pl. III. 10.; VI. 6.; VII. 11; VIII, 13-14.; XIII. 3.; XV. 5, 15.). 
554

 Nem világos, hogy ÓRIGENÉSZ melyik művére utal Soner; a végzet kérdése az ókori egyházatya 

több művében is előkerül, különösen a Contra Celsum-ban és a De principiis-ben (a szöveghely 

megjelölése inkább az előbbire utal, de a megadott hely nem illeszkedik a beszéd témájához). 

Abban viszont igaza van Sonernek, hogy Órigenész az előbb idézett két ókeresztény szerzőhöz 

hasonlóan Isten akaratát és gondviselését nevezte meg a világot végzetszerűen kormányzó erőként, 

aminek elsősorban az emberi akarat szabadságával való összefüggését vizsgálta. 

Quid sit 

fatum 



237 
 

Audivimus ergo philosophos, nec vana superstitione timidos, nec irreligiosa 

temeritate audaces ad indagandum et profitendum verum. Hi quum in propinquis 

causis quiescere nollent, ut ait Plotinus, sed superiores perquirerent,
555

 prout 

unusquisque varia naturae principia usurpavit, ita de fatali necessitate in diversas 

sententias ipsi quoque sunt distracti. Quaecunque enim principia corporea 

posuerunt, veluti Democritus, Leucippus, Empedocles, ii necessitati ex variis 

principiorum motibus, impulsibus, complicationibus inter se fluenti, omnia 

saevire putaverunt. Astrologi corporum coelestium revolutionem omnia 

complectentem, motuque ex variis stellarum tam fixarum quam errantium 

habitibus et configurationibus singula peragentem dixerunt esse fatum. Stoici 

fatalem necessitatem altius extulerunt, ad ipsum universi principium ascendentes, 

quod putarunt spiritum quendam esse corporeum, per omnia diffusum, omnia 

insolubili necessitate continentem. Hunc appellarunt fatum, causam 

potentissimam, a qua non modo ea quae nunc constant, verum etiam cogitationes 

nostrae moveantur. Alii aliud commenti sunt. Et ne singulorum opiniones 

recensendo taediosa prolixitate vos obtundam, omissis caeteris tantum in 

praesentia scrutabimus, quid regiae illa et generosae philosophorum Aquilae, 

Plato et Aristoteles, qui acerrimo ingenio et prope divina mentis sagacitate supra 

humani ingenii sortem sese extulisse creduntur, quid, inquam, illi de hac re nobis 

relinquerunt. Plato talem instituit rerum seriem: in universo primo collocavit 

Deum, non Ens, sed supra Ens, et Entis principium; postea mentem a Deo 

diversam, primum Ens, quam appellat mundum idealem sive intelligibilem, filium 

ipsius Dei, et primam eius progeniem, [35v] ut loquitur in Phillo,
556

 et 7 de 

Republica habentem in se vitam, ideas et intellectum.
557

 Hanc Platonici fabrum 

mundi indigitant, quae intuendo ideas in ipsa repositas mundum produxerit. Tertio 

ponit animam mundi primam mentis prolem sive participationem extra se, adute 

ex cratere hoc est ex idea vitae rationalis, quae est in mente. Haec diffusa per 

universum mundum, veluti magnum animal constituit, omnibus partibus vitalem 

vim adspirat, continenter movet, sinistri ac dextri differentiis disposcit, admirabili 

consensu obstringit, et denique conveniente figura claudit ac terminat. De qua 

scribit poeta Platonicus 

                                                           
555

 PLOTINUS: Enneades III. 1. 2. 
556

 PLATÓN: Philebus 28. 
557

 Vö. PLATÓN: De re publica VI. 17-21; VII. 1-5. 

Ennead 3 lib.1. 

c. 2. 



238 
 

Spiritus intus alit, totamque infusa per artus 

Mens agitat molem, et magno se corpore miscet.
558

 

Huic Animae mundi duplex adscribitur munus, unde duplici facie donata docetur, 

instar Jani bifrontis, quarum altera sursum sublata respicit Mentem et observat, ab 

eaque tota dependet. Providentiae leges immotumque Rectitudinis decretum 

excipit. Altera ad corpus demissa mundum dirigit, leges a Mente acceptas 

inferioribus dispensat et exequitur. Huius jam imperii leges, quas anima mundi 

secundum ideam Rectitudinis a Mente acceptas Naturae imposuit, quasque 

immutabiliter urget, Platoni dicunt fatum. Ita ut quattuor veluti ordines legum 

apud Platonem considerare liceat: primum providentiae in ipsa Mente divina, 

cuius leges sunt ipsa Rectitudo: quibus transfusii in Animam Mundi, ut isthinc 

porro dispensentur, alter energiae ordo, qui dicitur fatum, a quo deinceps tertius 

ordo, nimirum leges Naturae derivantur. Postremus est prudentiae, cuius causae 

[36r] tum demum rectae censentur, si superioribus et primis consentiant. Et quia 

hunc consensum soli philosohi intelligunt, qui agnoscunt etiam primas, ideo Plato 

dixit beatas fore Respublicas, quibus philosophi praeessent, aut ubi reges 

philosophantur. Ex his jam liquet, fatum apud Platonem medium esse inter 

providentiam et naturam: quia anima mundi media est inter mentem et formam 

materialem. Et esse nihil aliud quam immutabilem in anima mundi dispositionem 

rerum mobilium. Hinc in Phaedro Adrastia dicitur, dea necessitatis, cui tres filiae 

ex demogorgone motae adscribuntur, in 10 de Rep.
559

 quas vulgo Parcas vocant, 

vel quia nemini parcant, vel quia parca sortes humanas distribuant. Hanc Platonis 

sententiam multi philosophorum sunt sequuti. Exceperunt eam quoque Stoici, sed 

in eo defecerunt, quod animam mundi corpus esse statuerunt. 

Verum Aristoteles* ad cuius divinum ingenium exornandum omnes gratiae vires 

ac  dotes suas certatim essuderunt cumulatissime, et in quo, prope dixerim, ne 

seipsam superavit, inquam, nullo praeceptoris odio a maligna judicandi libidine 

impulsus, neque etiam adulandi mollitia retractus (ab utroque enim abfuit 

longissime) sublimius et accuratius rem considerans, graviter hanc sententiam 

impugnavit, nullamque mentem aut animam mundi a Deo diversam esse docuit, 

cui naturae gubernacula commissa sint: sed Deum ipsum esse solum et unicum 

                                                           
558

 VERGILIUS: Aeneis VI. 726-7. 
559

 Vö. PLATÓN: De re publica X. 14-15. Valójában Platón a párkák anyját nem Adraszteiának, 

hanem Anankének (ἀνάγκῃ, szükség) nevezi. 

Ennead 3 lib.1. 

c. 2. 

*alias Regia 

philosophorum 

aquila, qui 

acerrimo ingenio 

ac prope divina 

mentis 

sagacitate supra 

humani ingenii 

sortem sese 

extulisse 

creditur 



239 
 

principium rerum omnium agnovit, a quo caelum et natura dependeant,
560

 non 

mediantibus diis minoribus, quemadmodum dicebat Plato, non mediante aliqua 

mente, non mediante anima: verum ipsum sese omnibus communicare sine 

divisione, vitamque et essentiam tribuere, a cunctis participari, sine labe tamen, 

sine contagio.
561

 

[36v] ... Deum namque ire per omnes 

Terrarum tractusque maris, caelumque profundum. 

Hinc pecudes, armenta, viros, genus omne ferarum 

Quemque sibi tenues nascentem arcessere vites. 

Sic Jovis omnia plena
562

 

putavit. Et hanc supremi Entis per cuncta dimanationem et participationem videtur 

dixisse animam mundi, cum in 3. de gen. animalium c. 10. scriptum reliquit, in 

terra quidem inesse humorem, in humorem spiritum, calorem aut animalem in 

universo, unde quodammodo omnia sint plena animae.
563

 Porro ex huius 

participationis modo resultat anima uniuscuiusque propria, ab aliorum natura 

diversa prout scilicet ipsa participantia multiplici varietate inter se discriminantur. 

Nam quidem carnis materia sola naturam carnis habere non dicitur, quoniam 

privata vi animali, neque enim alere se potest, vegetare, et alia carnis opera 

praestare: neque rursum anima sola carnis est natura, utpote quia in osse carnem 

non facit, sed os: operatur autem unumquodque secundum naturae suae 

similitudinem; totum vero simul vocatur vis animalis et talis materiei dispositio 

concurrere dicunt, ut perfecta carnis natura prodeat; ita, nec aliter, in cunctis per 

universum rebus fieri putandum est. Postquam autem unumquodque hoc modo 

naturam naturam propriam adquisivit, tum agit perpetuo uno eodemque modo, 

fixa et stabili naturae suae lege; veluti caro nunquam vertit sanguinem in os, sed 

semper in carnem, neque nervus in venam, sed in nervum. Leo nunquam gignit 

equum, sed leonem, equum vero equus, et sic de caeteris. 

Haec jam radix est et fundamentum fatalis necessitatis apud sapientissimum 

philosophum; hi fatales eventus, qui naturae ordinem sequuntur; hoc fatum, quod 

ex nexu divinae participationis, quam animam diximus, cum [37r] corporum 

                                                           
560

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: Metaphysica II. 1. (993b) 
561

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: De caelo et mundo I. 9 (279a-b). 
562

VERGILIUS: Aeneis IV. 221-226. 
563

 ARISZTOTELÉSZ: De generatione animalium   III. 11 (762a). A beszédben lévő hivatkozás egy 

caputot téved. 

2. Metaph 1. 38. 

1. Cael t. 100. 



240 
 

dispositione resultat, alioque nomine natura appellatur. Vidit hoc Henesius 

Sepulveda lib. 1. de fato, idque clarissimis verbis testatus est, inquiens: fatum 

prorsus nihil aliud est, quam natura ipsa, et quod natura fit, fato fieri dicitur.
564

 

Neque enim homo ex homine, elephantus ex elephanto natura procreatur, fato non 

item: sed cum re Fatum et natura consentiant, solo nomine distrahuntur. Hinc 

factum est, ut Aristoteles fati quidam meminerit, nuspiam tamen, quidam sit 

disseruerit: explicata enim natura, fatum est explicatum, siquidem res est eadem, 

quia ut altero oculo, sive ut cum Platone loquar, altera facie sursum ad 

rectitudinem divinae mentis conversa est, ac leges inde accipit, fatum nuncupatur; 

ut vero altera facie inferiora respicit, legumque istarum executio est, nominatur 

natura. Caeterum ut in natura naturalibusque causis spectatur ordo, pendent 

inferiores a superioribus, adque nutum istarum ciantur; ita quoque fatalis ordo 

illam naturalium causarum seriem atque catenam sequitur, ut priora posterioribus 

cohaereant et obsecum dent, atque haec connexio causarum alioquin, immo hodie 

fere tamen fatum dici solet, quia vel in tota aliqua specie spectatur, vel in singulis. 

Ad speciem cum respicimus, dicimus ligni fatum non esse ut comburatur, sed ut 

solvatur putridine seu corpus mixtum; combustire nam autem esse praeter 

ordinem naturae ligni; neque ferri fatum fuisse fieri hastam, qua Adrastus Croesi 

filium occiderat.
565

 Hunc universalis ordinem considerans poeta, de Didone 

scripsit: 

Nam quia nec fato, merita nec morte peribat;
566

 

Negans Didonem periisse fato, quia communi et maximae hominum parti 

consueto mortis genere non occubuisset. Hoc sensu etiam philosophus in 5. Phys. 

violentas corruptiones negavit esse fatales, non quia a causis naturaliter agentibus 

non fierent, sed quae praeter ordinem naturae speciei.
567

 Quoties vero ad 

singulorum [37v] considerationem convertimur, causarumque particularium 

seriem usque ad supremam cogitatione remetimur, eadem fato adscribimus 

singulari, quae universali negamus. Unde illustris Scaliger in Exercitationibus 

ridet Virgilium asserens, Hoc fuisse omnino fatum Elissae, communi fato non 

                                                           
564

 Juan Ginés de SEPÚLVEDA: De fato et libero arbitrio libri tres. 1526. 38. 
565

 Vö. HÉRODOTOSZ: Historiae I. 41. 
566

VERGILIUS: Aeneis IV. 696. 
567

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: Physica V. 6 (227b-228a). 

Exerc. 250. 4. f. 

773. 



241 
 

perire.
568

 Hoc fatum intellexerunt poetae, cum jam inde a primo exortu unicuique 

vitae spacium a Parcis certis terminis describi fabulati sunt. Nam 

It cuique ratus prece non ulla 

Mobilis ordo. 

Servatque sua decreta colus 

Lachesis – ut ait Seneca in Oedipo.
569

 

Quoniam autem de causis naturalibus ita constitutum est, ut inferiores a 

superioribus perpetuo dependeant, ab iisque momentum accipiant, omnium autem 

secundarum causarum suprema sit caelum corporaque caelestia, merito fati 

originem caelo assignamus, fatalesque eventus caelo deducimus. Docet hoc 

passim Aristoteles in Physicis et Metaphysicis, cum ait primum mobile esse 

causam universalissimam et communissimam omnium mutationum, quae in 

mundo inferiori contingunt. Manifestissime autem in I. Meteor c. 2. testatum 

reliquit, necessarium prousque fuisse, ut sublunaris mundus caelestium orbibus 

cohaererent, ut quo omnis virtus eius inde gubernaretur.
570

 Unde apparet 

astrologorum de fato sententiam non prorsus esse vanam, aut a ratione alienam, si 

modo Chaldeica superstitione necessitatem et alia inferendo, eam non 

contaminassent. 

Quamobrem ut tandem primum hoc caput expediamus, ex iis quae dicta, non 

obscurum est, apud seniores philosophos, fatum nihil esse aliud quam ipsam 

naturam consideratam ordine et nexu causarum inter se, a supera caelestium 

corporum regione, ad infima usque mutabilium domicilia imperium suum 

exercitantem. Nunc videamus, Auditores, ecquae non fato [38r] subsint, et 

numquid isti motus, quibus Germania nunc concutitur, ei aliquo modo tribui recte 

possint. 

Aeterna illa sapientia, quum inferiorem hunc mundum ita constituisset, ut praeter 

fragilem et mortalem conditionem perpetuis vicissitudinibus, mutationumque 

aestu agitari eum necesse esset, caelos ipsos praeesse voluit auctores et 

moderantes universo terrarum orbi, in quibus tandem mens aliqua ingens usque 

immensa, omnia capiens, ab alio nullo capta ipsa insinuerat sese ad ea 

constituenda, quibus omnium vices atque nexus inter se continuerentur; adeo ut 

                                                           
568

 Iulius Caesar SCALIGER: Exotericarum exercitationum liber XV. Frankfurt, 1607. Exercitatio 

250. 4. 
569

 SENECA: Oedipus: 991-992. 
570

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: Meteorologica I. 2 (339a). 



242 
 

rectissimo videatur pronunciasse philosophus, nullam esse mutationem in 

inferioribus, quae caelitus a siderum conversionibus atque impulsibus non sit 

profecta. Hoc quisquis secum diligenter perpenderit, poterit suspicari cuncta quae 

moventur, cieri fato, nihilque esse in quod fatum vim suam potestatemque non 

exerceat, sive a natura fiat, sive a ratione, arbitrioque hominum procedat. At vero 

communis sententia obtinet, multa fieri propter fatum, propterque naturam, multa 

casu atque fortuito evenire; astris non inesse eam vim, ut dominentur omnibus 

mobilibus, aut certe non voluntati hominum liberae. 

Quapropter ut veritas elucescat, paucis dispiciamus quidnam astra ex quibus fati 

ordinem incipere diximus, in haec inferiora possint. 

Primum autem apud omnes in confesso est, certum motu suo et lumine cuncta 

inferiora afficere calefaciendo, refrigendo, humactando, siccando, etc. atque hinc 

varias existere temporum anni temperies, ut recedente sole radiis a terra obtuse 

reflexis, frigida oboriatur, hyems, qua vegetabilia malescunt et quidem 

emoriuntur; eodem vero accedente, radiis acutiore reflexione compactis et 

densatis, omnia reviviscant, vegetantur, floreant. Et haec quidem putant nonnulli 

tum prostati ab astris; caeterum particulares eventus tempestatum, morborum, 

ingeniorum, actionum humanarum, motuum atque perturbationum imperiorum 

nullum prorsus in sideribus [38v] habere momentum. Quorum quidem sobrietatem 

et superstitionis vacuitatem ut laudati semper, ita rursum quod in alteram partem 

peccant, a sensu rationeque definiant, atque in praestantissimas creaturas injusti 

sint, omnino assentiri eis non potui. Dicant enim mihi obsecro si stellae solo motu 

et lumine universi perfectionem tuentur, ad quid natura, quae teste philosopho 2. 

De coel. ut non deficit in materiis, ita in superfluis non abundat,
571

 tot stellarum 

myriades produxit in firmamento? Tam mirabili ordine disposuit? Magnitudinum 

varietate donavit? Splendore et pulchritudine dispari distinxit? Numquid ad 

motum praestandum satis erat primum mobile velocissimum? Nonne ad lumen 

conferendum sufficiebat Sol, qui omnia sidera obscurat, dies noctesque distinguit? 

Sane ita sentit philosophus 1. Metor. 3. ad calorem teporemque efficiendum 

abunde satis esse Solem: superiora vero astra remotiora esse, inferiora tardius 

moveri, quam ut id praestare possint.
572

 Quorsum igitur reliqua sidera? Quorsum 

planetarum discrepantes motus? An haec omnia ociosa et frustra a Deo Optimo 

                                                           
571

 ARISZTOTELÉSZ: De anima(!) III. 8 (432b). 
572

 ARISZTOTELÉSZ: Meteorologica I. 3 (341a). 

t. 60 



243 
 

Maximo aut tantum ornatus causa condita esse putabimus? Non fuit ista mens 

philosophi, credite mihi, solo motu et lumine inferiora gubernari, sed per haec 

communicari atque influere virtutes coelestes voluit. Non enim si lignea sphaera 

superiori loco circumferretur velocissime, ista in mundo sublunari efficeret, 

etiamsi faecem igneam, tantam quidem quanta toti orbi illustrando satis esset, 

circumveheret. Aliud ibi latet, idque praestantius, quam perpetuo delabitur et 

influit, cui nobilissimas operationes adscribit, in 2. Phys. quum ait Solem generare 

hominem,
573

 dum item in 2. De gen. animalium tradit in semine animalium 

naturam magis divinam esse quam quattuor elementa, quae proportione astris 

secundent;
574

 [39r] quae vis certe nec motus nec luminis est, quum haec eadem in 

elementis reperiantur. Mirum etiam sit profecto, providam naturam in terra tot 

herbas, tot plantas, tot lapides, non tantum ad ornatum orbis terrarum efformasse, 

verum etiam singulis, minimis quoque et abjectissimis praeclaras prorsus et 

admirandas indidisse virtutes; in caelo autem eminentissimo et perfectissimo 

corporum, primo omnium motore, tot stellas, tantae pulchritudinis et praestantiae, 

tantae magnitudinis, ut aliae septuagies, aliae centies et amplius terrae universam 

molem excedunt, hinc uni usui destinasse, ut motu et lumine inferiora calefaciant 

et illustrent nullis additis virtutibus insignioribus et excellentioribus. Quid ergo 

est, quod in lunae solisque conjunctione, oppositione et quadris, tanta vis 

tempestatum, tanti ventorum impetus in mari existant, ut testantur non modo 

Galenus,
575

 Nicolaus Sagri peritissimus nauta in libro de fluxu et refluxu maris,
576

 

verum etiam quotidiana experientia, et ipsa Mirandulanus, juratus Astrologorum 

hostis fateri cogitur.
577

 Si autem motu ista fiunt, cur non fiunt semper? Quantum 

quidem motus caeli regulariter est, semperque uniformis, ut ait philosophus 2, 

Coel. f. 35.
578

 Si a lumine, cur etiam in oppositione, itemque in conjunctione 

istorum luminarium eveniunt, quum tunc lumen deficiat? Numquid prima causa 

erit motus positivi? Quid item est, cur conohylia, echini, et alia id genus crescente 

Luna vitali succo caelitus repleantur magis; ea decrescente rursum exsiccentur et 

quidem tabescant? Lumini hanc vim assignare non potes; etenim calefacit docente 

                                                           
573

 ARISZTOTELÉSZ: Physica II. 2 (194b). 
574

 ARISZTOTELÉSZ: De generatione animalium II. 3 (736b). 
575

 GALÉNOSZ: De diebus decretoriis III. 3. 
576

 Vö. Niccoló SAGRI: Ragionamenti sopra le varieta de i flussi et riflussi del mare oceano 

occidentale. Velence, 1574. Ragionamento 7-9. 
577

 Pico della MIRANDOLA: Disputationes adversus astrologiam divinatricem III. 15. 
578

 ARISZTOTELÉSZ: De caelo II. 4 (287a). 

t. 26. 

c.3. 

3 dier. crit. c. 3.; 

Averroes de 

generatione 

animalium 10. 



244 
 

philosopho 4. De part. animalium c. 5. ubi ait, noctes sub plenitudine esse 

calidiores;
579

 calor autem exsiccandi non humactandi vim habet, ut scribit Galenus 

1. aph. 10.
580

 Praeterea cur Sol non idem praestat, qui lumen habet intensius 

efficaciusque? An forte quia calore nimium exsiccat? Atqui etiam sub ipsa [39v] 

canicula, nihil obstante calore Solis, secundas immittit vires.
581

 Quid dicam 

agricolarum nautarumque praedictiones ex certorum siderum observatione, a 

Columella, Varrone, Aelio, Plinio et aliis traditas, quas aut omnino vanas esse 

oportet, cui sensu et experientia acclamat, aut vis alia permittenda est astris 

praeter motum et lumen, Galenus ab omni superstitione alienum, refert ex Arato et 

probat tempestates praedictas a Luna. Observavit Constantinus Caesar lib. 1. 

Agriculturae c. 8. si oriatur Canicula existente Luna in signo Leonis, Geminorum, 

vel Capricorni, eo anno expectandam fore copiam olei, vini, frumenti; omnium 

vero horum penuriam atque sterilitatem futuram, si in Cancro fuerit.
582

 Noti sunt 

versus poetae: 

ante tibi Eoae Atlantides abscondantur 

Gnosiaque ardentis decedat stella Coronae,583
 

Item: 

Multi ante occasum Maiae coepere; sed illos 

exspectata seges vanis elusit avenis...
584

 

Praeterea tam sunt Arcturi sidera nobis 

Haedorumque dies servandi et lucidus Anguis.
585

 

Sed duobus potissime argumentis in hanc sententiam arietant adversarii: primo 

quod istorum influxuum nulla reddi causa possit, sed fallaci et superstitiosa 

Babilonoriorum observatione esse fundatos. Deinde si maxima astris vis 

aliquatalis adscribenda esset, illam tamen non fore nisi beneficam, neque ullum a 

coelo malum defluere posse, quod et Plato sensisse videtur, in Epinomide, eiusque 

                                                           
579

 ARISZTOTELÉSZ: De partibus animalium IV. 5 (680a). 
580

 Ismeretlen eredetű idézet, sem a hivatkozott helyen (a Hippokratész aforizmáihoz fűzött 

kommentárban), sem más galénoszi műben nem található meg. 
581

 Vö. GALÉNOSZ: De diebus decretoriis III. 5. 
582

 Bíborbanszületett KONSTANTIN: Constantini Caesaris selectarum praeceptionum, de 

Agricultura Libri viginti. I. 8. 
583

VERGILIUS: Georgica I. 221-222. 
584

Uo. 225-226. 
585

Uo. 243-244. 

3 dier. crit. 5. 

c. 2. 



245 
 

interpres Chalcidius.
586

 Nam ut Miruedulanus ait lib. 3. Contra astrologos, caelum 

proportione respondet cordi in animalibus, quia vitam largitur, non 

corruptionem.
587

 Ab his ego libenter sciscitarer, an putent omnium rerum dari 

causas posse, aut debere? Si posse dicant, tollunt principia scientiarum in 

demonstrabilia [40r], quae nonnisi sensu et observatione discunt. Dicite mihi viri 

astralium virtutum contemtores, quo modo aut per quem demonstratorem 

didicistis ignem utere? Qua ratiocinatione comprehendistis gravia ferri deorsum, 

levia sursum? Quo discursu causarum invenistis terram esse frigidam, atque 

humidam? An idcirco falsa haec sunt, quia rationem reddere non potestis? Aut 

qua observatione tantum didicistis? Sed audite quaeso, sapientissimum Galenum 

tribus verbis vobis respondentem: Lunae tetragonae, inquit in 3. de dial. crit. et 

diametrae stationes in principiis bonis bonas faciunt alterationes, in malis malas; 

atque hoc praeterque quod astronomis est in confesso, integrum etiam est tibi 

observare; sin autem hujusmodmi observare nec volueris, nec iis, qui observarunt 

fidem adhibere, haud dubie sophistarum ubique nunc strepentium aliquis es, qui 

manifeste apparentia, ratione nos praebere postulant.
588

 Haec ille. Porro quod 

malum a coelo communicari absurdum videtur, de hoc etiam aliter loqui 

philosophum reperio, qui scribit 2 De ort. et int. 1. 56. et 58. Solem accedendo 

generare, recedendo corrumpere, ut fit in hyeme.
589

 Scribit item Galenus Lunam 

non modo aegris, sed etiam sanis, diei quales tandem futuri sint, posse 

praenunciare; etenim si ad planetas temperatos steterit, faustos ac bonos dies 

producere, si ad intemperatos graves, molestosque.
590

 Hippocrates lib. De aqua, 

aëre, et locis, periculosissima asserit ambo solstitia, maximi aestivum; 

periculosum etiam aequinoctium utrumque, magis aetumnale.
591

 Si nullum a coelo 

malum est, cur periculosa solstitia? Periculosa aequinoctia? periculosae eclipses? 

Observatum est a Marsilio Ficino, Guidone, Ingrassia, aliisque summa eruditione 

viris esse malignas quasdam constellationes, quae immittant pestem, qualis est 

Martis, Jovis et Saturni conjunctio in signis humanis. Beda in historia 

ecclesiastica, itemque Paulus diaconus testes sunt, anno redemtionis mundi 138 

                                                           
586

 Vö. PLATÓN: Epinomis 2. CALCIDIUS: Platonis Timaeus interprete Calcidio, cum eiusdem 

commentario. c. 296. 
587

 Vö. Pico della MIRANDOLA: Disputationes adversus astrologiam divinatricem III. 4. 
588

 GALÉNOSZ: De diebus decretoriis III. 6. 
589

 ARISZTOTELÉSZ: De generatione et corruptione II. 10 (336b). 
590

 GALÉNOSZ: De diebus decretoriis III. 6. 
591

 HIPPOKRATÉSZ: De aere aquis et locis 11. 

cap. 6. 

 c. 6. 

lib. 3. c. 4. 

lib. 6. 



246 
 

[40v] et 664. post luminarium eclipses atrocissimas invacuisse pestes.
592

 Anno 

item 703. post insolitam eclipsim, insolentissimam pestem peragrasse in 

universam Italiam, quae etiam pontificem Agatonem sustulit, referunt Platina, 

Tarcagnotta, et Blondus.
593

 Nec omittam quod scriptum reliquit Petrus Messias in 

vita Gallieni imperatoris: anno 260. Solem per plures dies occultasse lumen suum, 

quo tempore tam immanis et rabida pestis Romam invasit, ut uno die ad quinque 

millia extincti jacuerint.
594

 Verumtamen etsi haec ita sint, libens fateor nullum a 

coelo malum, ut malum, descendere, licet inferiora malum sentiant;
595

 nec enim 

pro se intendit natura malum, aut corruptionem cuiusque, sed perfectionem, ad 

quam saepe sine alterius corruptione pervenire nequit. Non enim corrumpit ignis 

lignum ideo, ut destruat aut malum inferet, sed quia sine eius aut alterius 

destructione seipsum non potest propagare, quam propagationem ceu bonum sibi, 

intendit. Nec per se mala est vis ignis comburandi, sed ad perfectionem universi 

pertinet, et ab igne ut bonum aliquid emanat. Licet hoc idem in humanis etiam 

videre actionibus: etsi enim facinorosi dum puniuntur malum in corpore suo 

sentiunt, a magistratu modo faciente officium malum non procedit, quia agit ex 

fonte justitiae, ex quo nihil mali derivatur. Sin vero dicas, nullam prorsus in astris 

esse qualitatem sublunari orbi quocunque modo noxiam, respondeo, adhuc non 

tolli, quominus ex radiorum aspectuumque concursu talis aliqua existere possit. 

Nam et elementa singula seorsum venenosas non habent qualitates, si tantum certo 

quodam modo commisceantur, venenosa vis oritur: quidni etiam ex aspectuum 

figurationibus idem evenire posse fateamur? Praeterea quid corporum patientium 

varietatem non posse putamus? Sol lutum indurat, cera [41r] liquat; cicuta 

sturmum nutrit, hominem nocet,
596

 tametsi igitur omnia bonum intendant, nihilo 

minus per sequelas quasdam naturarias ex varietate objectorum, seu ut Chrysippus 

loquebatur, κατάπαρακολουθοῦσινmalum irrepit.
597

 Quamobrem 

sapientissimum imitemur philosophum, qui cum mentis sagacitate nulli cederet, 

                                                           
592

 BEDA Venerabilis: Historia ecclesiastica gentis Anglorum III. 4.; PAULUS diakónus: Historia 

Langobardorum VI. 5. 
593

 Bartholomaeus PLATINA: Vitae pontificum, Agaton; Giovanni TARCAGNOTA: Delle historie del 

mondo, Parte seconda, VIII; Flavio BIONDO: Historiarum ab inclinatione Romanorum imperii 

decades, I. decas 9. könyv. 
594

 Vö. Historia Augusta, Gallieni duo c. 5. (A szerző neve valójában Trebellius POLLIO). 
595

 Vö.: Antonio PORTO: De peste libri tres I. 21. Az összes fent említett történelmi példát innen 

meríti Soner. 
596

 Vö. GALÉNOSZ: De simplicium medicamentorum facultatibus libri XI. lib. V. 2. (A marginális 

jegyzet tévesen jelöli meg Gelliust szerzőként). 
597

 Vö. Rotterdami ERASMUS: Adagia. 920. I. X. 20. 

Gellius lib. 6. 

c. 1. 



247 
 

ac forte profundius quam ullus hominum in naturae adyta penetrasset, voluit 

tamen in 12 Metaph. Eudoxo et Calippo astrologis se submittere, et in 2. De coel. 

t. 60., itemque 1. Meteor. c. 6. agnoscit multam fidem esse habendam Aegyptiis et 

Babyloniis denuo quoque astro, quippe qui ea dudum observaverunt.
598

 Ne igitur 

dubitemus amplius, ab astris incipere fatalem cursum, indeque nexa causarum 

serie atque catena res inferiores impelli et gubernari. 

Sed fortassis hoc libenter nobis dabunt aliqui, his et aliis rebus persuasi, quas 

brevitatis studio pratermitto, nimirum rationes in animantes, quae nulla libertate se 

ab imperio naturae eximere possunt, ita quidem regi fato et astris; illud vero vix 

unquam daturi sunt, ea quae hominum arbitrio geruntur, in hunc cursum venire 

posse. Etenim Dei providentiam clamitant tollere eum, absolutumque totius mundi 

imperium quisquis animorum voluntatem Fato, aut astrorum moderamini subjicit. 

Quod et hominubus libertatem abimi, leges everti, nefariis et sceleratis hominibus 

nequitiae fenestram aperiri, impunitatem scelerum praestari ex peccandi 

necessitate, magno supercilio vociferantur. Bona verba quaeso: paucis rem aliter 

se habere ostendam, nempe et fato tangi animos nostros, et libertatem illibatam 

manere; nec habere Lucianum quod Jovi et Minoi exprobrat, injustitia puniri 

facinorosos, fatum fuisse puniendum.
599

 Vos, quae hactenus perbenigne fecistis, 

attendite, et judicate. [41v] Nemo est qui ignoret animam nostram, quamdiu 

corpori huic caduco variisque mutationibus obnoxio est alligata, iisdem prope 

agitari motibus, et varias accipere propensiones pro multiplici corporum 

dispositione. Nam hinc est, quod biliosi sunt iracundi, sanguinei hilares, 

increstantes et liberales, melancholici morosi et ingeniosi, phlegmatici pigri et 

stupidi; hinc etiam febribus et magnis doloribus junguntur deliria, perturbatio 

mentis, et alia. Ostendit autem et Galenus elegantissimo libro, quod animi mores 

sequantur corporis temperamentum.
600

 Quodsi ergo stellis conceditur potestas 

affiniendi nostra corpora, nonne consequenter et animorum permutatio eisdem est 

permittenda? 

Mutari species animarum et pectora motus 

Nunc alios, alios dum nubila vertus agebat 

                                                           
598

 ARISZTOTELÉSZ: Metaphysica XII. 13 (1073b), De caelo et mundo II. 12 (212a); Meteorologica 

I. 6 (343b). 
599

 Szamoszatai LUKIANOSZ: Dialogi Mortuorum, dial. 30. 
600

 Valószínűleg GALÉNOSZ De temperamentis című művéről van szó. 



248 
 

Concipere?
601

 

Cicero certe fatetur in libro de fato, animi propensionem in vitia varia esse ex 

causis naturalibus. Et Plotinus ex sententia Platonis dicit, animam esse sub fato, 

hoc est sub gubernatione astrorum, quamdiu scilicet in hoc mortali corpore 

degit.
602

 

Neque tantum corporis ratione fatali astrorum imperio subest animus, verum 

etiam per seipsum. Quum enim et ipsa astra animam habeant, quid mirum est, 

animam cum anima communicare quippiam, non mediante corpore? Non solum 

fieri hoc potest, sed etiam fieri, unicuique licet observare. Quotus enim quisquam 

est, qui non aliquo praesenserit imminens sibi aliquid infortunium, etsi eius 

ingruentis nullum prorsus extra se vestigium, neque oculis, neque auribus, neque 

ullo alio sensu perceperit? Unde saepe tristamur sine causa: horrore conicimur, 

aures tinniunt. Evenit id plerumque in somno, quum animus ab exteriorum 

sensuum interpellatione vacat, sibique relictus est, ut motus istos occultiores 

sentiat; ideo saepe praemonemur somnio, quid mox de nobis aut animis nostris 

futurum sit. Animi haec sunt sensa, non per corpus, sed potentia [42r] corpori 

communicata, ut horreamus, ut tinnitum aurium percipiamus. Unde autem 

putabimus ista oriri, Auditores? Non ex rebus quae futurae sunt, ea enim nondum 

existunt; quod autem non est, agere nihil potest. Et saepe is qui nos laesurus 

pronunciatur, ad tempus nihil tale cogitat. Moveri tamen nos sentimus; nempe 

quia eius initia jam sunt in fato, hoc est caelitus dispensari incipiunt, indeque in 

nos agunt. Nam si nihil prorsus eius rei extaret, quum non Entis nulla detur actio, 

nihil etiam nos perciperemus, patet igitur animos nostros occulta astrorum virtute 

posse affici, ideoque vel ad sobrietatem et pietatem, vel ad libidinem et scelere 

impelli. Neque vero vel Deum providentia spoliare, vel legum auctoritatem tollere 

est necesse. Exerit enim Deus providentiam suam etiam per causas secundas, 

quibus non paret, sed imperat, ipsarum quoque conditor; ideo Dei quoque 

providentia fieri dicuntur, quae per naturam fiunt, quia ab eo natura dependet, 

                                                           
601

VERGILIUS: Georgica I. 420-1. Eredetileg: vertuntur species animorum et pectora motus / nunc 

alios, alios, dum nubila ventus agebat, / concipiunt… 
602

 PLÓTINOSZ: Enneades III. 1. 5, 10. További valószínű forrás Marsilio FICINO, aki Plótinoszhoz 

írt kommentárjában veti fel a gondolatot: Si igitur anima extra corpus sit omnino, similiter est 

extra fatum; si sit in corpore, quatenus indulget corpori naturaliter patienti sub fato, ipsa quoque 

eatenus in fato patitur (Argumentum Marsilii Ficini in lib. I. Ennead III, c. 8). 



249 
 

quod et Aristoteles plenissimis pietatis verbis testatus est in lib. De mundo ad 

Alexandrum.
603

 

Nec tamen quia per causas secundas operatur, idcirco peccati auctor dicendus est, 

etsi illae ad scelera aliquae hominis animum impellant. Etenim cum pro sua 

immensa sapientia hanc astris indidisset facultatem, qua cuncta inferiora ciere 

atque agitare possent, historiam tamen ipse castis perpetuisque legibus ferri, non 

fatalium affectionum varietate ludi aut fluctuare vellet, idcirco animum humanum 

voluntate, libertate donavit, ut fatales motus sentiret quidem (hoc enim jam in 

universum naturae imperium dederat) sed tamen repudiare, iisque non parare, si 

vellet, posset. Itaque in actionibus humanis contingentia causam posuit liberum 

arbitrium, veluti in naturalibus materiam. Duo enim ista in universum fati sunt 

impedimenta, non quominus agat, sed ne efficaciter agat, aut finem obtineat. Hinc 

etsi immota lege fati ignis comburat, nec aliter possit per naturam; lapidis tamen 

materia combustionis inepta fatum hoc impedit, [42v] non ita quidem, ne ignis 

vim suam in lapidem exerat, sed ne vincat. Haud aliter animus humanus, etiamsi 

sequatur corporis sui naturam, ad vitia inclinet, eoque magis impellatur fatali 

influentia, si tamen liberali et honesta institutione ad virtutis et pietatis amorem sit 

excitatus, contraque vitia obfirmatus, quod potest pro sua libertate, sentit quidem 

pravos Fati motus et incultus, veluti lapis calorem ignis: sed ut hic non 

comburitur, ita nec illa cedit aut obsecundat, utpote sublimior et excelsior facto, 

quam ut istis impulsibus flectatur. Exemplum illustre est in Socrate, qui cum 

natura ad libidinem esset incitatissimus, philosophia naturam superavit. Quare 

Plotinus dicebat, animam non tantum esse sub Fato, quia fati imperium naturario 

sensit, sed etiam supra fatum, quia potest non parere;
604

 quod et Plato prodidit in 

10. De Rep. Culpam esse eligentis non fati;
605

 et Ptolemaeus in Quadripartito, non 

tantum a naturis inferioribus, sed etiam arte atque consilio, fatum posse 

impediri;
606

 quod cabalistae per sapientiam cabalisticam sibi pollicebantur, 

Porphyrius per magicam doctrinam, Chaldaei et Aegyptii precibus ad Deum vel 

ad sidera effusis confidebant, nos verum pietate et religione tantum fieri credimus. 

                                                           
603

 PSZEUDO-ARISZTOTELÉSZ: Liber de mundo ad Alexandrum Macedoniae Regem 6. 
604

 PLÓTINOSZ: Enneades III. 1. 5, 10. Vö. Argumentum Marsilii Ficini in lib. I. Ennead III, c. 

8.: Sed interea, quod libero motu et fatum adeant [sc. animae], et deinceps quandoque se solvere 

possint, declarat, quod ait Plato et in Timaeo et in decimo de Repub. Deum docuisse animas tum 

fatales leges, tum rationem juris divini paritere t humani, ut extra culpam Deus existeret, et addit, 

virtutem rationemque liberam esse. 
605

 PLATÓN: De re publica X. 15. 
606

 Klaudiosz PTOLEMAIOSZ: Quadripartitum I. 3. 

c. 6. 



250 
 

Non igitur tollimus leges, non homini arbitrium demimus, sed stabilimus; etsi 

animum humanum ab astris moveri statuamus; inclinationem admittimus, 

necessitatem rejicimus, resistendi potestatem probamus. Nec Dei providentiam 

labefactamus, sed firmiter credimus, reverenter habemus, sive per causas secundas 

eam exerceat, quod ut plurimum facit, sive sine illis, quod aliqua et quum sibi 

libuerit. Quae cum ita sint, nihil est cur vereamur, omnia quae sub luna sunt, fatali 

imperio subjicere, ita tamen ut contingat quaedam fato reluctari. 

Ex his autem jam facile est percipere, non destitui omni probabilitate, quae vulgo 

nunc istos non dicam imperii aut Germaniae, sed totius pene orbis terrarum motus 

fatalibus causis [43r] adscribunt, tametsi omnia humano consilio gerantur; nam 

quid credibilius est, quam ambitionem, audaciamque hominum infeliciter natorum 

et nihil nisi res novas molientium, sanguinemque sitientium infaustis 

constellationibus impelli, ut erumpant ac libidini suae serviant? Quot vero jam 

aliquot retro annis infelices eminales siderum aspectus nobis prodiderunt 

astronomi? Qui si nihil impresserunt in animis bonorum, at multum certe in 

malitiosis posuere, iis praesertim, qui sacratissima societate ementire toti mundo 

illudunt. Notum est ex historiis singula pene secula insignem aliquam advexisse 

mutationem, quae non casu aut fortuito, sed inperscrutabili Dei providentia, qua 

astris hanc legem imposuit, fieri, putandum est. Nihil enim tantopere ad 

conservandam humanae reipublicae integritatem pertinebat, quam ut in orbe hoc 

corruptibili alternae rerum vicissitudines excitarentur, quae modo ex ubertate et 

copia diffluentes animos stringerent atque reprimerent, modo depressos nimium, 

aut calamitatibus obrutos in spem fortunae commodioris erigerent. 

Vivite felices quibus est fortuna peracta 

Jam sua; nos alia ex aliis in fata vocamur.
607

 

Et quid quaeso jam a multis annis tot prodigia, portenta, tam in aethere, quam in 

terra nascentibus aliud praesagiebant, quam adventare infaustos siderum 

concursus, imperiorum tempestates, quassationes et turbas caelitus inchoari? Nam 

ut in microcosmo morbos futuros sua praecedunt indicta, hoc idem in magno 

mundo evenire observarunt cosmocritici. Possem innumera exempla tam vetera 

quam recentia referre si tempus pateretur. Qui scire cupit, quaenam praesagia 

factiones Gallicas ab anno 1552, quae item Belgii calamitates antecesserint, adeat 

                                                           
607

VERGILIUS: Aeneis III. 501-2. 



251 
 

Cornelium Gemmam in cosmocriticis, et istarum historiarum scriptores.
608

 Illud 

reticere non possum anno 1562 tantam Olusstibonae obortam esse caliginem circa 

natalitia Christi, quam putarunt etiam pharaonis [43v] tenebris comparandam. 

Eam mox secuta est multa clades, lues infanda, Sol radios spargens nigros, terrae 

motus cum fulminibus, miasmata horribilia, morbi insoliti, daemonum insultus et 

obsessiones, et alia, quae etiam enarrare exhorresco. Quis vero hoc nostro tempore 

talia et similia non animadvertit? Quid putemus portentare novam et inusitatam 

stellam, quae anno 1604 in signo Sagittarii cum conjunctione magna Saturni Jovis 

et Martis ex aethere se conspiciendam praebuit? Quid cometam nuperrime visam? 

Quid tot partus monstrosos hominum et bestiarum? Quid tot morbos insolitos, a 

multis annis neque visos, neque auditos? Quid toties in vadentia pestilentiae 

πλάσματα, nullum tractum, nullum oppidum non corripientia? Ego quidem 

libenter agnosco caelitus haec fatali ordine extitisse, fuisseque partim istorum, 

quae nunc fieri videmus, partim eorum, quae forsan (abit omen verbis) posthac 

futura sunt, fatalia indicia et praemonitiones. Sed bene res sunt, quod non tam 

obsequi fato quam reniti nobis datur; dummodo tam praeclaro libertatis privilegio 

nosmetipsos non privemus, sed animos excitamus ad pristinum gentis nostrae 

vigorem, ocio atque luxuriae valedicamus, virtutis ac pietatis praesidio nos 

tueamur, precibus Deum imploremus, invidiae atque discordiae jam disgliscentes 

flammas extinguamus, vires et animos conjungamus; nihil sic, nihil o viri 

Germani nobis metuendum est mali! Nolite incusare fatum, si quid mali patiamini, 

per vos stat succumbere fato, per vos stat eludere fatum, in vestro arbitrio positum 

est vincere aut vinci. Verum vigilandum est, vigilandum est, inquam, soporque 

excutiendus, ne prius quam pati sentiamus, opprimamur ab iis, quos furiosa 

explenda libidinis cupiditas exercet, rapitque inexplicabilis bonorum nostrorum et 

sanguinis sitis. Oculos aperite, mentem advertite, non obscure res geritur; 

circumstant vos undique, et tantum in cervicibus vestris non haerent [44r] quos 

procul etiam perhorrescere debeatis. Eia, agite constanter: animos et pectora 

jungite, vires conferte, privata dissidia seponite, publica pericula avertite, 

communem salutem curate, neque susurrones pacisque osores audite. Nolite 

imitari stultos aegrotos, qui dum tempus est, et vires sunt integrae ad medicinae 

                                                           
608

 Cornelius GEMMA (1535-78) Cosmocritica című művére céloz, ahol a szerző felvázolja 

asztrológiai módszerét, aminek a lényege, hogy úgy próbálja kiolvasni az égi jelenségekből a jövőt 

és Isten szándékát, ahogyan az orvos a tünetekből következtet a betegségre. 

Vigilandum 

Emblema  3. 

class. 

Constanter 

Emblema 4. 

Clas. 



252 
 

mentionem nauseant, nec possunt ulla ratione adduci, ut salutaribus in tempore 

potionibus utantur; sed ubi opportunitas praeteriit, morbusque adeo invaluit, ut 

debilitatis viribus medicamenta non sit locus, frustra medici fidem, neglectaque 

remedia requirunt. Inprimis autem ad sacram amforam, ad Immanuelem nostrum 

confugiamus, hunc sequamur ducem, sub huius signis militemus, utque in 

cohortes suas nos scribat, corda nostra vitiorum sordibus expurgemus, puritati 

studeamus. Sic ille nos praestabit tutos; quis ii nos audebit hiscere, si 

Immanuelem habeamus? Ille nostros hostes exanimabit, caecitate percutiet, in 

fugam vertet, concidet; ille damna avertet, fraudes et dolos irridebit; sic mala 

consilia tandem Sol ille justitiae deteget, atque in auctorum capite omnem 

calamitatem refundet. Sed haec latius isti adolescentes vobis exponent; me enim 

diutius vestra abuti patientia fas non est. 

Quare ad vos nunc revertor, ornatissimi juvenes, inque vestro fato meam claudere 

volo orationem. Cerno autem in his etiam honoribus vestris ordinem fatalem 

imitationem fati universalis. Condidit vos Deus Optimus Maximus ad sui laudem 

et gloriam, ratione prae beluis exornavit, virtute et optimis doctrinis imbui voluit. 

Hoc decretum, ceu fatum, Amplissima nostrae reipublicae proceribus insinuavit 

tanquam astris in hoc literario mundo. Ex his astris leges fatali ordine 

praeceptoribus vestris ceu causis inferioribus latae sunt, a quibus ad vos tandem 

dimenarunt; isti jam propius fatales impetus vobis admoverunt, optimarum 

actionum praecepta instillarunt. Perpetuis admonitionibus ad diligentiam cohortati 

sunt, ad virtutis et eruditionis laudem exstimularunt. Hoc fatum fuit vestrum huius 

anni; [44v] cuius motus sensistis omnes, etiam omnes bono fato estis obsequuti, 

sed partim restitistis; omnes estis citati, sed non omnes permoti, nulla culpa fati, 

sed vestra tarditate et ignavia. Quod si jam fatalia praemia omnibus non 

contingunt, nolite haec astra accusare, quorum liberalissimos et benignissimos 

influxus respuistis, nolite me aut praeceptores vestros culpare, qui horum astrorum 

imperium diligentissime et fidelissime sumus executi. Vestra, vestra est haec 

culpa, qui ocium atque inertiam laboribus, qui somnum vigiliis, qui voluptatem 

famae praetulistis. Nihil ergo heic laudes aut praemii a nobis expectate ignavi; 

nam Brachmanes imitamur philosophos, qui pueros imprensos extrudebant foras, 

siquin nihil utilis operae eo die dedissent, et Parthos, apud quos consuetudine 

receptum erat, ne quis die exorto ante liberis victum praeberet quam cursus 

peculandique certamine suscepto, sudore circum capita diffuso fessi 

Immanuel 

Emblema 2. 

Clas. 

Quis contra nos 

Emblema 2. 

Class. 

Sic mala 

consilia tandem 

Emblema 4. 

Clas. 



253 
 

permaduissent. Vos igitur, vos adesto juvenes, qui hoc anno in studiorum 

vestrorum cursu graviter desudastis, qui antelucano somno non indulsistis, ut 

tempus daretis studiis, qui diurna negocia quiete non distinxistis, ut metam 

attingeretis. Vos, inquam, adesto et praemia digna accipite. 

Finis 

Sequuta est praemiorum distributio. 

  



254 
 

 

Declamatiuncula de stella magorum duce. 

 

[86r] Temporis qui dixit rationem esse habendam, sapienter dixit auditores 

omnium ordinum splendidissimi: nam quicquid dices aut facias alieno tempore 

ingratum facies.
609

 Cum igitur dicendi partes mihi a spectabili domino Decano sint 

demandatae qua de re apud vos verba facere debeam, tempus me admonuit. Licet 

enim sapientissimus mundi fabricator Deus, multas illustres in natura speculo 

proposuerit imagines, quae nos de rebus gravissimis maximisque communifacere 

possunt, tamen haud dico an ulla sit efficacior et quae pias mentes magis afficiat 

quam hoc tempus instans, quam ob nimiam lucis brevitatem bruma dici consuevit. 

Quis enim jam Solem aspectens non animadvertit Christum autorem et 

conservatorem verae lucis illo repraesentari, utpote qui diserte a Malachia 

propheta Sol justitiae appellatur.
610

 Quemadmodum enim Sol videtur jam a nobis 

longius abesse si Horizontem spectes, et tamen reipsa terris prae proximus 

videlicet in Perigeo orbis eccentrici; ita Christus in affectionibus et aerumnis 

videtur quidem a sua Ecclesia remotissimus namque lupis rapacibus omni ope 

destitutam dilacerandam obiicere, sed revera tam probe illi adest, ut qui manibus 

contractari possit. Huius rei nullum illustrius habemus exemplum quam ipsius in 

mundum nativitatem. Cum enim jam omnia ruinam iniquitarentur, verae Ecclesiae 

membra ad paucissimos redacta a pomposa Pharisaeorum colluvie qui verum Dei 

cultum idolatricis traditionibus conspurcarent, ferme opprimerentur, sceptrum a 

Juda ablatum Romani Imperii dextra teneretur, ac propria promissiones [86v] de 

futuro Messia sanctis Dei hominibus factae vanae irritaeque viderentur, ecce 

Salvator haud immemor sui promissi, de virgine nascitur homo, ac sic ecclesiam 

suam ab impendenti interitu vindicat. Solenne autem semper fuit Deo, si quid 

insoliti praeterque acturae ordinem fieri voluit signis quibusdam homines de ea re 

communifacere, ne putent casu fortuito facta, quam etiam morem in Nativo 

Christi observavit, plurimis enim inditiis illam prodidit, inter quae non loco 

postremo ponenda est stella quam magi in terra sua cum essent excellentem 

sideribus videntes, non modo Dei esse et regis qui juxta prophetias tam ipsorum 

                                                           
609

 Vö. 1495. Nicolaus LEUTHINGER: Oratio de vita et obitu Annae Augustae = De Marchia 

Brandenburgensi eiusque statu commentariorum liber vicesimus primus, Frankfurt – Lipcse, 1729, 

1494-1528, ott 1495. (A beszéd eredetileg 1586-ban jelent meg). 
610

 Mal 3,20. 



255 
 

quam Ecclesiae ex Israel nasceretur, intellexerunt,
611

 sed eam etiam secuti tandem 

multis itineribus confectis eo devenere ubi rex regum linteis involutus in cunis 

requiebat. Illam igitur stellam ex historia Nativi excerpemus, eamque neque fixam 

neque erraticem fuisse demonstrabimus. Vos auditores splendidissimi, si unquam 

meum vobis gratum fuit obsequium, obsequio conatus juvate, auresque 

accommodate benignas mihi, donec naviculam ad optatum portum ligavero. Divus 

Paulus saepius in suis epistolis de caligine animae humanae conqueritur, namque 

in divinis caecam, lubricam imo stultam esse affirmat, quod quam verum sit etiam 

proposita stella demonstrat, quae quoniam nova varias in hominum animis de se 

peperit opiniones, quidam enim stellam fixam, quidam erraticam esse 

existimarunt, quam sententiam ut falsam et absurdam alii reiicentes, angelum 

ministerio illo stellae halitu functum esse infirmant. Primum quibus arridet 

commentum, Magos istos Astrologiae studiosos fuisse, et hanc stellam Christi 

nativitatem cognovisse somniant, verum seipsos turpiter fallunt, licet enim prius 

quod ajunt non negaverim, hanc enim scientiam etiam [87r] Orientales maxime 

floruisse constat, posterius tamen magos nimirum beneficio illius in cognitionem 

Christi venisse pernego. Astrologiam enim circa stellas naturales eorumque 

motum ordinarium versari scimus, magorum vero ducem eiusmodi non fuisse 

plurimis demonstrari potest argumentis. Nos et loco et tempori inservientes 

praecipua saltem in medium offeremus. 

Aristoteles accuratissimus et solertissimus speculator venatorque naturae in libris 

suis physicis praesertim De coelo illum asserit esse corpus simplex perpetuum ac 

perinde nulli alterationi aut mutationi obnoxium;
612

 quod ille de toto, nos de 

partibus, videlicet stellis recte affirmamus. Stellas enim corpora esse constantia 

non tam Aristotelis auctoritas quam commune sensuum judicium convincit. 

Videmus enim quotidie mirando ordine illas oriri rursusque datis temporibus 

occidere, videmus interire nullam. Quis vero ducem illam magorum eiusmodi 

fuisse dixerit, cum neque ante neque post se conspiciendam praebuerit, sed 

mandato munere perfuncta vicissim in auras abierit? Neque Deus voluisset, stellas 

in coelo sine lege vagare, dum cuilibet suas praescribit metas, quas nulli 

                                                           
611

 Vö. Szám 24,17. Ld még: Alfonso SALMERÓN: Alfonsi Salmeronis Toletani, e Societate Jusu 

Theologi, Commentarii in Evangelicam Historiam et in Acta Apostolorum, in duodecim tomos 

distributi tomus tertius. Köln, 1602, 350 (tractatus 39).: Adhaec Magi non crediderunt primo ex 

stella, verum quod prius fide ceperant ex prophetia Balaam, indicavit stella skk. 
612

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: De caelo et mundo I. 3, (270a). 



256 
 

transgredi licet, sed certo lapsu spatioque omnes feruntur. Jam si hanc quoque 

simplicem stellam esse quis putaverit, a caeteris stellis in hoc ducatu quomodo 

deviavit? Aut si in statione sua mansit dux fieri ambulantibus quomodo potuit? 

Licet enim sagitta velocior ea provolasset, quod propter sequentes tamen fieri non 

potuit, nihilominus assuetum in firmamento locum et casum interim deseruisset, 

quod nulli unquam stellarum accedisse sacrae perhibent paginae. Equidem 

steterunt aliquando in signo, ut cum Josua manum cum Amorrhaeis consereret, 

sed per integrum diem jussu Domini in coelo immobilis sol stetit, [87v] lucem 

nimirum praebens Israelitis, donec poenas de suis hostibus sumsissent, non tamen 

propterea stationem suam sive praescriptos terminos deseruit.
613

 Propterea non 

minusmet eodiu quam nocturno tempore isthaec stella in aëre fulsit, utpote dux 

demonstrator viarum. Nemo enim tam insulsus est, quam noctu solummmodo 

magos iter facere putet. Veris autem stellis eam esse naturam et conditionem 

scimus, ut diurno tempore delitescunt, obtenti nimirum et obscurati radiis 

solaribus, semper enim minus lumen cogitur maiori cedere, ut natura constat. 

Dicas forsan: huic divinitus concessum fuit splendorem Solis vincere, siquidem 

non difficile est Creatori addere aliquid vel detrahere creaturis. Quid vero ad ista? 

Si cum Scaligero ex exercitationibus 61. dicamus nos audire verba quidem quod 

nostrum pectus exsaturet audire avere.
614

 Nam si hoc modo ratiocinari liceat, mihi 

etiam inconvenientissima asstruere liceat. Quippe quid impediret quominus 

dicerem: Deus uno momento quicquid terrarum continet orbis creavit, ratione quia 

non fuit ei difficile, ratio egregia quae ipsas etiam sacras literas infringit. Apage 

igitur cum istis delitiis. Is enim qui omnia condidit Deus, non tantum est 

omnipotens, sed etiam verax, conditor non destructor, non turbator sed 

conservator suarum creaturarum. Verum ne me nimirum morosus verum 

aestimator tibi videar quisquis es, age aufer quod petiisti, gaudeat illa stella 

singulari prae caeteris splendori muneri vel conditioni, sed numnam propterea 

vera erit stella et naturalis? Minime gentium. Nulla enim unquam stellarum quas 

vocant fixarum terrestri globo tam prope adstitit, ut experte et quasi intento digito 

quisquam ostendere potuerit, potuit autem magorum unus, quippe tantum [88r] 

abest ut longo intervallo abfuerit a terra, ut etiam iter imo domum ipsam in qua 

                                                           
613

 Józs 10,12-14. 
614

 Iulius Caesar SCALIGER: Exotericarum exercitationum libri. Frankfurt, 1607, 219 (lib. XV., 

Exercitatio 61). 



257 
 

Messias erat praecise monstraverit, ibique non minus quam Magi velut itineri 

peracto substiterit. Satis jam satis auditores splendidissimi demonstratum esse 

puto magorum stellam non fuisse fixam. Venio nunc ad alterum orationis 

membrum, palam nimirum facturus nullum etiam fuisse planetarum. Ubi mihi 

cum filiis Belial Priscilli conscriptis haereticis certamen video paratum qui 

putarunt hanc stellam Christum planetam geniturae suae habuisse, sicut alii 

Adami filii suas planetas habent.
615

 Hos in fugam vertere non magni erit laboris, si 

ex pharetra Scripturae Sanctae unum atque alterum telum depromptum in illos 

detorserimus. Quaeris forte: quid incommodi secum trahat haec assertio? Respice 

finem et quam sit absurda quaeque inopia videtis. Nam ex hoc fundamento factum 

Stoicum sive Manicheum illos defendere voluisse alibi annotavit Augustinus, 

quam de fatali omnium rerum necessitate opinionem ex Orco profectam esse pia 

mens inficia non putat.
616

 Deus enim est agens liberrimum nec causis secundis se 

patitur regi, qua de re praeeleganter Philippus. 

 

Non Deus est numen parcarum, carcere clusum, 

Quale putabatur stoicus esse Deus. 

Ille potest solis currus inhibere volantes, 

Ille velut scopulos flumina stare facit.
617

 

 

Videant igitur qui ex astris et planetarum conjunctionibus omnium actionum 

causas astruere volunt, quam in Deum Creatorem sint injurii, dum quod suum est 

creaturae asscribere non erubescunt. Heu heu diabolus illos ludificat homines, qui 

Deo sese opponens omnes tentat vias, quibus totum genus humanum ab ipso 

avulsum in suum adducere [188v] regnum possit. Sed ne nimis longe a proposito 

recadam non opus habuit Christus peculiari planeta, nobis enim hominibus similis 

est factus excepto peccato nec si habuisset ullius actionis caussa fuisset, quoniam 

ab aeterno decretum erat hac ratione genus humanum redimere quod fraudibus 

diaboli circumventum sua sponte lapsurum erat. 

                                                           
615

 Vö. SALMERÓN, i. m., 356 (tract. 39.): Stultum porro est, et a ratione alienum, quod fatui 

Astrologi, et Priscilliannistae putant, stellam hanc in ortu Christi dominium habuisse skk. 
616

 Vö. AUGUSTINUS: Contra Faustum Manichaeum I. 5. Ld. még: SALMERÓN, i. m., 357-358 

(tract. 39). 
617

 Philipp MELANCHTHON: Carmen 341. 13-16. 



258 
 

Taedet profecto pigetque ii perditae fidei homines pluribus agere. Quae enim in 

recusanda re manifeste falsa nimium occupatur, aut suae causae diffidit aut 

stupiditatis auditores insimulat, quorum cum neutrum me cadat, vela rationis 

contraho, et nostram stellam non stellam, sed cometam aut simile aëris incendium 

fuisse cum haud vulgaris eruditionis hominibus causo. Haec enim opinio ut rationi 

consentanea est ita nihil incommodi vel absurdi secum importat. 

Dixi 

  



259 
 

An vere pronunciarit Aristoteles lib. 2. de anima cap. 9. Hominem sensu tactus 

superare bruta, ab iis autem superari caeteris sensibus.618 

 

[27r] Recte quidem, Amplissimi mi ac Nobilissimi viri, Rector magnifice, vosque 

caeteri Auditores nobilitate, gratiis, virtute et doctrina praestantes, Recte, inquam, 

homo deus quidam terrenus esse dicitur. Quidem enim Deus Optimus Maximus 

omnium rerum, quae vel unquam fuerunt, vel etiamnum sunt primus autor pariter 

et finis est ultimus; ita homo omnium in hoc sublunari mundo princeps ac praeses 

constitutus a Deo finis etiam est omnium, et propter eum omnia infra orbem 

Lunae, imo coelestia quoque corpora sunt condita. Ipse a solius Dei causa est 

ideoque nobilissima perfectissima, solaque divinitatis, ut cum Aristotele loquar, 

particeps creatura merito censetur.
619

 Hanc igitur perfectionem et praestantiam 

hominis, qua rebus caeteris, maxime et animatibus antecellit, philosophi ut rem 

scitu dignissimam indagantes, plerique omnes in ratione et oratione posuerunt. 

Aristoteles autem philosophorum princeps hominis praestantiam inquirans 

progressus est ulterius, et sensibus etiam praecipue vero sensu tactus hominem 

animantibus caeteris esse superiorem affirmavit. Quam Aristotelis sententiam ut 

veritas elucescat, paulo dilucidius vobis, Auditores optimi, ex mandato 

spectatissimi domini decani ante oculos ponere conabor. 

Vos igitur ut brevissimi temporis silentium et benevoles aures mihi concedatis 

obsecro et obtestor. Duo enim et vobis ut spero haud injucunda dicturus sum. 

Primum quidem de praestantia tactus in homine; deinde quibus sensibus et quo 

modo homo a brutis separetur. 

Quandoquidem omnis sensuum praestantia partim ab ipso, ut loquuntur, sensorio, 

partim a mediis et organis bene constitutis dependet, in tactu primas homini [27v] 

deferimus, quum huic et media et organa, et ipsum denique primum sensorium 

optime convenienterque disposite habeat. Sive enim cum vulgo carnes sensorium 

tactus statuemus, sive cum Galeno nervos,
620

 sive etiam cum Aristotele cor ipsum, 

et carnes medium,
621

 proposito nostro nihil obstare videtur, siquidem omnes 

unanimi consensu, tum sensorii tum mediorum etiam notitiam ac teneritatem ad 

                                                           
618

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: De anima II. 9. 2. (421a): ἐν μὲν γὰρ ταῖς ἄλλαις λείπεται πολλῶν τῶν 

ζῴων, κατὰ δὲ τὴν ἁφὴν πολλῷ τῶν ἄλλων διαφερόντως ἀκριβοῖ. 
619

 Vö. ARISZTOTELÉSZ: De partibus animalium II. 10 (656a). 
620

 Vö. GALÉNOSZ: De temperamentis I. 10; De placitis IX. 2. 
621

 De anima II. 11 (423a–b). 



260 
 

excellentiam tactus requirant. Sic enim Aristoteles lib. 3. de partibus animalium c. 

4. scribit: Ea animalia sensu sunt hebetiori, quae cor habent durum et spissum;
622

 

qui idem de carne asserit 2. de anima, tanquam de instrumento seu potius, per 

quod cor sentiat dicitur.
623

 Cuius rei causa affertur haec, quod sensus fiat patiente 

sensorio ab externo sensibili per sua media; majori autem vi patiendi polleat id 

quod est mollius. Unde Galenus 8. de usu part. cap. 5. sic scribit: “sensoria, inquit, 

omnia nervum postulant mollem. Nervum quidem, quoniam is sensuum est instar: 

mollem vero quia ab externo sensibili sensorium ipsum afficiatur quodam modo 

necesse est ut patiatur. Porro quod molle est ad patiendum, quod vero durum ad 

agendum est aptius.”
624

 Constat autem hominem carnes nervosque habere longe 

tenerrimos aut certe molliores animantibus caeteris. Proinde ut ait Aristoteles, 

homo maxime omnium animalium est facilis sensu, et lingua eius quia mollis est, 

vim tangendi praecipue obtinet.
625

 Et ut idem ait: homo linguam habet absolutam 

et mollissimam et commodam ad sapores percipiendos, gustus autem tactus 

quidam est.
626

 Nec mirum id ullis videri debet, quum ut ubique Galenus apertis 

verbis testatur omnium animalium sit temperatissimum.
627

 Qui autem fieri [28r] 

potest, ut in animali temperatissimo non omnia se recte, aut prope dicam 

rectissime et convenientissime sese habent? Hinc eleganter Galenus 1. de 

temperamentis scribit: hominis cutis temperata est, et inter extrema omnia, 

calidum nimirum, frigus, siccum et humidum vere media, ea potissimum, quae in 

manu est: haec enim omnium sensi[bi]lium veluti norma futura erat prudentissimo 

animantium homini, tactus instrumentum ab ipsa natura praeparata.
628

 Signum 

etiam est hominis ingenium naturalisque solertia, quae haud aliunde nisi ab 

optima ac justa omnium Elementorum commixtione primarumve qualitatum 

contemperatione mutua proficisci potest, quam perpetuo temperata, et ad omnes 

artes exercendas est aptissima omnium partium constitutio sequatur est necesse. 

Ex quo et illud patet, cur Aristoteles homines nos qui molliores carnes habent, et 

quidem natura non arte aut exercitatione acquisitas, caeteris quibus duriores 

carnes natura obtigerunt, ingeniosiores ac perspicaciores esse voluerit, quippe 

                                                           
622

  De partibus animalium III. 4 (667a). 
623

 De anima II. 11 (423a). 
624

 De usu partium corporis humani VIII. 5. 
625

 De partibus animalium II. 17 (659b). 
626

 Uo. 
627

 Pl. De temperamentis I. 9, 17. 
628

 De temperamentis I.  9. 

2. De partibus 

animalium 

cap. 17. 

Caesalpinus 



261 
 

temperamentum si habent inaequale, minus quam humano ingenio respondens, illi 

vero aequale et exactum magis, unde fit ut ingenii vis minus obtundatur, mensque 

faciles motus suscipere possit. 

Quod si igitur homo quia prudentissimus est carnes habet mollissimas ac 

tenerrimas, tactu perfecto longissime eum bruta superare relinquitur. Huc accedit 

Experientia fidelissima rerum physicarum magistra. Qualitates enim quas sensu 

tactus homo percipit, septem contrarietatibus seu differentiis contineri notum est 

ex Aristotele.
629

 Has vero aut non omnes aut imperfecte, aut non intensissimas 

bruta animalia dignoscere, pri indubium esse arbitror. Quis enim unquam tam 

stolidus brutorum patronus extitit, qui ea asperum et leve, [28v] durum et molle, 

aridum et lubricum discernere aut omnia, aut tam accurate ut homo affirmare 

ausus fuerit? Quare quidem in mente et intellectu se res habet, qui perfectus est 

suamque εὐεξίανhabere tum dicitur, quum plurimas rerum quas intellectus 

percipit, differentias cognovit, ita et in sensu. Unde hominis tactum perfectiorem 

exactioremque dicimus, quia plures sui objecti differentias easque remissiores 

quam caeterorum animalium tactus sentire atque dignoscere possit. Nec nisi quis 

obiiciat tritum illud poetae: 

 

Nos ... praecellit aranea tactu.
630

 

 

Haec enim licet levissimus muscarum motus talas contingentium percipiat, id 

tamen tactus praestantiam nequaquam indicat, siquidem ex proprio cuiusque 

sensus objecto de eius praestantia pronunciandum est. Motus autem, quia 

caeterum omnium sensuum est obiectum, neque ad tactus, neque ad alterius 

cuiuspiam sensus excellentiam demonstrandum quicquid facit. Quin imo hoc 

affirmare ausim, quod et sensus docet, araneam tactu non modo non superare 

hominem, sed etiam plerisque caeterorum brutorum concedere, quam illa homini. 

Nam temperamento est frigidissima, humoresque lentos habet ac viscidos, qui 

tactum hebetant et excellentiam eius retundunt, qua de causa ignem admotum 

araneam non statim sentire scribunt.
631

 

                                                           
629

 De ortu et interitu II. 2 (329b). 
630

 Vö. Thomas of CANTIMPRÉ: Opus de natura rerum IV. I. 190-194. 
631

 Vö. Francisco de TOLEDO: D. Francisci Toleti Societatis Iesu, commentaria una cum 

quaestionibus in tres libros Aristotelis de anima. Leiden, 1581, 347 (lib. II., cap. 9.; text. 100., 

Quaest. XXIV). 

2. De ort. et int. 

c. 2 



262 
 

Quae cum ita sint, hominem tactum habere excellentissimum satis est manifestum. 

Nunc porro quo modo caeteris sensibus a brutis superetur, paucis est 

expediendum. Notum est illud poetae celeberrimum: 

 

   Nos aper auditu, lynx visu, simia gustu, 

Vultur odoratu praecellit, aranea tactu.
632

 

 

Notum est praeterea canem esse animal odoratu [29r] sagacissimum. Unde quis 

haud immerito suspicari potest, hominem quod ad hos sensus attinet brutis longe 

esse inferiorem, accedente praesertim Aristotelis testimonio lib. 2. de anima c. 

9.
633

 Verum enimvero, neque simpliciter hoc est verum, neque simpliciter 

Aristoteles intelligi voluit, id quod jamjam cognoscatis, si benigne me audire 

perrexeritis. Nam prudentissima cum animalia omnia excepto homine rationis 

expertia produxisset tamen, ne cito perirent sustendendi sese, conservandique 

curam simul indidit, alimenta monstravit, venena evitare jussit, nec paucis contra 

morbos quibus affligi solent remedia ostendit. Et quo diligentius huic curae 

incumberent, nullam eis voluptatem praeterquam quae ex gustu et tactu percipitur, 

concessit, huic ad gustum fere omnia referunt, nec gaudent ulla re, nisi quae 

alimenti usum praestare potest, et ut quidam philosophus ait,
634

 iis externe tantum 

delectantur, quae interne prosunt, aversantur autem ea, a quibus laedi interimique 

possunt. Quoniam vero divino illo rationis lumine destituuntur, ergo adminicula 

commoda persequi et noxia effugere queant, et sensibus aliquam acriorem et 

excellentiorem unicuique largita est, quo et sibi convenientia sectari atque 

invenire facilius possint, et damnosa procul animadvertere atque evitare. Hinc 

canis odoratu praecessit, ut victum quaesitans venetur feras. Hinc aper auditu 

insidiatores praesentit, eorumque manus evadit. Hinc visu lynx hostis advertum 

eludit. Hominem vero evexit natura altius, dotibusque amplioribus ornavit. Nam 

loco sagacitatis illius et sensuum acuminis rationem et prudentiam tribuit, 

sensibus vero eius vim majorem et multis modis anteferendam brutorum sagacitati 

dedit, hanc nimirum quae singulorum sensibilium varias ac multiplicas 

differentias cognoscit [29v] ex iisque voluptatem capit maximam. Quod eleganter 

                                                           
632

 Ld. előző jegyzet. 
633

 De anima II. 9 (421a). 
634 Philippo MOCENIGO: Universales institutiones ad hominum perfectionem. Velence, 1581, 

Contemplatio 4., Pars 3., cap. 6 (363-364). 

Mocenicus 

Contem 4. 

part. 3. cap. 6. 



263 
 

exprimens Averrhoes in Com. de sensu et sensibili, ait: homo comprehendit 

differentias rerum et intentiones proprias, quae sunt in re sensata, quasi medullam 

de fructu, animalia autem caetera, illa quae externa sunt, veluti cortices fructuum, 

cuius quidem signum, inquit, quia ipsa non moventur a sensibilibus, nisi prout 

alimenta ex iis capessunt.
635

 Solus namque homo a cantu, figuris afficitur et 

picturis variis, quia differentias intelligit. Et in eandem sententiam Aristoteles 3. 

Eth. c. 10. inclinat, ubi ait caetera animantia non nisi per accidens voluptatem 

capere ex visu, auditu et intellectu. Nec enim canis per se delectatur, odore 

leporis, sed esu. Nec leo per se delectatur mugitu bovis, sed propter spem 

praedae.
636

 Homo igitur solus voluptatem ex caeteris sensibilibus haurire potest, 

quia ad gustum non omnia refert, sed objectorum varietate per se jucunda 

afficitur. Solus odorum differentias cognoscit, unde solus aromatum odores 

percipere dicitur. Solus discernit sapores, solus sonorum intervalla et concentum 

intelligit, unde solus delectatur musica, solus denique colorum varietate, picturis, 

et quaecumque oculos suaviter afficere possunt, gaudet. Quapropter ut tandem 

quaestioni a spectatissimo domino decano mihi propositae satisfaciam, duplicem 

in sensibus praestantiam esse considerandam arbitror. Una est qua objectum 

remotius et minus intensum percipitur. Altera, qua objectum quidam, propinquius, 

sed eius plures differentia cognoscuntur, et hac sensuum praestantia, homo non 

modo tactu, sed omnibus in universum sensibus brutis est superior, illa vero 

hominem brutis [30r] cedere extra omnem controversiam est positum. 

His itaque constitutis, cum homo sit animal temperatissimum, et carnes, quae 

tactus sunt instrumentum, caeteris animantibus habeat molliores, tactum et 

accuratissimum et exquisitissimum merito adscribimus. Caeteris vero sensibus, 

quia non nisi propinquum et intensum percipit objectum, a brutis eum superari, 

non minus vere quam sapienter Aristotelem pronunciasse judicamus. 

Dixi 

  

                                                           
635

 Vö. Pietro d’ABANO: Expositio problematum Aristotilis. Velence, 1501, partic. 10,8 (fol. 

104va). A marginális jegyzet az idézet forrásaként tévesen a szerző másik művét, a Conciliatort 

tünteti fel, bár ott is található hasonló gondolat: homo melius distinguit differentias sensibilium 

olfactorum quam cetera animalia (Conciliator differentiarum philosophorum et precipue 

medicorum. 1520, diff. 45, 64r). 
636

ARISZTOTELÉSZ: Ethica Nicomachea III. 10 (118a). 

Conciliator 



264 
 

An ars praestet naturae? 

 

[88v] Qui hic auditores splendidissimi dicere jubeor, primus illius apud Euripidem 

mihi artem opto, qua gloriose cum loquendi tum tacendi tempora nosse,
637

 id 

quam sua natura difficile mihi vero longe difficillimum esse agnosco. Quid enim, 

jussusne verba faciam? Obstat ingenii mei tenuitas, auditorum avocat celsitudo, 

dignitas et doctrina, dicendi abhorret conditio. Tacebone? Vetat locus et autoritas 

spectabilis domini decani reclamitat, a quo cum mihi demandatum sit, hoc in loco 

vobis praesentibus exercitii causa verba facere, meum fuit minime reluctari, sed 

quantum possum imperata exsequi. Animo vero destinavi meo non pro dignitate, 

sed pro naturae et ingenii mei viribus de vulgo jactata tractare: [89r] An non 

natura praestat simplici orationis genere verba facere, etiam atque etiam rogare, ut 

Magnificentia, Authoritas, veneranda dignitas vestra, studiosorum Nobilitas aures 

mihi benevolas praebere non renuat. 

Neminem vestrum esse arbitror, splendidissima auditorum corona, qui nesciat 

omnibus temporibus non defuisse, qui graviter naturam accusaverint, quod cum 

caeteris animantibus indumenta et arma sponte sua contulerit, hominem nudum et 

inermem procreaverit; sed et illa viros habuit praestantissimos, qui calumniam 

illam naturae illatam diluerunt, succurrentes, quod natura illum defectum 

compensarit, dum homini rationem manusque tribuit, illam ad philosophandum, 

hasque commune instrumentum ad conficiendum opus. Ut vero homo propius ad 

Deum (cuius adumbratam gerebat effigiem) accederet, ipsa natura rationem sibi 

tanquam praesidium ascisceret, voluit, cognitionem sibi addidit mentis, et artes, 

sine quibus natura minus ordinata, minus prompta, perfecta, minusque jucunda, 

futura erat, ut inde philosophus bene dixerit 1 Metaph 1.: Gens hominum arte vivit 

et ratione,
638

 quae autem natura prae omnibus animalibus homini indita est.
639

 

Eleganter itaque quaeri potest: An ars suapte natura et vi propria praestet ipsi 

naturae? Quorum cognitio ut illustrior evadat, comparatione inter naturam et 

artem instituamus, et quid proprium cuiusque sit videbimus. Mirifice enim artes 

                                                           
637

 Vö.: Domenico Nani MIRABELLI: Polyanthea: hoc est, opus suauissimis floribus celebriorum 

sententiarum. Velence, 1592, „Loquacitas” címszó (476. old.): Hinc apud Euripidem, imo 

audacius adstruit, tenere se tacendi tempora, atque item loquendi. 
638

 ARISZTOTELÉSZ: Metaphysica I. 1. (980b): τὰ μὲν οὖν ἄλλα ταῖς φαντασίαις ζῇ καὶ ταῖς 

μνήμαις, ἐμπειρίας δὲ μετέχει μικρόν: τὸ δὲ τῶν ἀνθρώπων γένος καὶ τέχνῃ καὶ λογισμοῖς. 
639

 Vö. Commentarii collegii Conimbricensis in universam Dialecticam Aristotelis I. Leiden, 1607. 

quaest. 1. art. 1 (8. old.). 



265 
 

inter se conveniunt pariterque differunt. Opera enim naturae procedunt sicuti 

opera artis, certa scilicet praescriptione ratis legibus composite et ordinate id quod 

in sanctis patribus et qui extra Europam vixerunt, Ethnicis, abundanter eluxit. Ex 

quibus fateri nos oportet, omnes res divinae artis providentia Dei et solertia 

gubernari. Unde naturam artem, et Deum [89v] ἀριστοτέχνην optimum nimirum 

artificem veteres dixere. Et Plato duplicem posuit artem, unam divinam, humanam 

alteram, atque divinae universa quae natura fiunt attribuit, humanae vero omnia, 

quae artificum opera elaborantur.
640

 Avide sicuti ars naturam, ita Natura Deum 

suppetit, nihil enim ars efficit, nisi suppeditato sibi composito physico quo 

artificiosam formam concinnat, ita natura nihil gignit nisi praejacente materia, a 

Deo creata, in qua naturalem formam inducat, ac sic persequentes gradus omnes 

res in lucem prodeunt, Deus profert ex nihilo, natura ex ente potentia, ars ex ente 

perfecto: Deus cogendo, natura generando, ars componando.
641

 

Ex his auditores splendidissimi constat magna artis et naturae inter se cognatio, 

siquidem sibi ipsi mutuas operas locant. Et ob id ars interdum humana, interdum 

altera natura, ipsius simia appellari consuevit, utpote quae ex natura multa 

affinxit, ex umbra picturam, ex antris aedes, ex avium volatu vela, ex piscium 

pinnis ramos et alia multa.
642

 Ad bonos mores informandos, ad efficiendum virum 

bonum natura et ars requiruntur, multo magis tamen naturam requiri nemo inficias 

ibit, illam enim praestantiorem esse liquet. Omnis enim substantia prior et potior 

est suis accidentibus, quodlibet enim accidens naturale producitur a natura ac ab 

ea completur.
643

 Itaque non est simpliciter sed πῶς scilicet ex hominum voluntate 

ad quam natura duce primo impellitur. Quod insuper naturale est prorsus est 

immutabile, artibus abuti possumus pessime, permulti enim sunt viri mali qui 

artes callent et ut[untur. Paucis] dicam: luscinia secundum naturalem potentiam 

non secundum artem tamen optime canit.
644

 Causa praeterea principalis praefertur 

instrumentali. Ars enim [90r] sine natura nec est nec agit, ac natura est et agit sine 

arte. Altiorem itaque obtinet gradum. Ars tanto commendatur amplius, quanto ad 

naturam propius accedit. Natura sponte sua arbores silvestres ac plantas producit, 

                                                           
640

 Commentariorum Collegii Conimbricensis Societatis Iesu, in octo libros Physicorum Aristotelis 

Stagiritae prima pars. Köln, 1625 (első kiadása Coimbra, 1592). Lib. II. cap. 9., Quaest. V. Art. I. 

(270). 
641

 Uo., 271. 
642

 Uo. 
643

 Johannes Bernhardi: Johannis Velcurionis Commentarii In Universam Physicam Aristotelis. 

Tübingen, 1557. 24r. 
644

 Uo., 23r. 



266 
 

huic accedit agri cultura, quae arbores hortenses aliaque huiusmodi inserit et 

colit.
645

 In summa ludit artifex natura in omnium rerum coloribus, et formis 

exprimendis, praecipue vero gemmis vires prorsus indidit incredibiles, nisi 

experientia nobis fidem faceret. Dicas mihi credidissesne chalybem intactum a 

Magnete attrahi, et rursus ab eodem depelli sine contactu? Natura artifex hoc facit, 

ars hoc ipsa facere minime potest, etiamsi adessent 10 Aristoteles et innumeri 

mihi deierassent Theophrasti.
646

 Quam praeclare Romanae eloquentiae parens 

naturam commendat: haec inquit docet, quid pietatis aut cognationis causa 

observetur. Suo jure parentes a liberis et a parentibus liberi coluntur.
647

 Expediam 

brevissime ea est scaturigo ac veluti flumen ex quo caeterae omnes proveniunt 

artes et virtutes. Et est fons praecipuus unde manat eloquentia. Nam quis est qui 

causas dicere res forenses ac legum varietatem pertractare poterit a natura stipes 

cum sit? Quis naturae arcana evolvere? Quis Mathematicarum scientiarum 

subtiles illas et acutas demonstrationes constituere, ac siderum motus coelique 

cursum explicare poterit? Quis medendi scientia absque hac Minerva commodo 

officio uti potest? Illa est inquit Plato, quae sylvestria deprehendere docuit. 

Sed hic scrupulus animum atterit qui evellendus erit. Dicat enim mihi quispiam: 

ingenium sine arte et exercitione quid dabit tibi? Verum est sed ars omnino nihil 

vel parum sine natura efficere potest, juxta vetus illud: Tu nihil [90v] invita dices 

faciesve Minerva.
648

 

Si quis vero hac mea responsione non acquiesceret, suum oppositum ulterius 

urgere vellet, artem etiam posse omnia opera efficere, et ob id fortiorem esse 

natura confirmatione ducta (ut ex pluribus unum dicam) a columba quam 

Archytas ligneam confecerat ponderibus atque aura intus inclusa, ita libratam ut 

medio aëre suspensa volitaret.
649

 Huic quid respondeam laboriosum non est: 

machinae enim istae certe non moventur a formis suis neque ab arte sed a natura 

intus compositis latenti artificio machinulis et argento vivo aliisve eiusmodi quae 

motum efficiunt talem.
650

 Ex his palam est naturam multo nobiliorem esse arte, 

                                                           
645

 Uo., 24v. 
646

 Vö. Rotterdami ERASMUS: Peregrinatio religionis ergo = Desid. Erasmi Roterodami 

Colloquia. Amszterdam, 1644, 388-423, ott 408 (a mű elsőként.a Colloquia familiaria 1526-os 

kiadásában szerepelt). 
647

 Vö. Rhetorica ad Herennium II. 19. A “Romanae eloquentiae parens” megjelölés természetesen 

a sokáig a mű szerzőjének tartott Ciceróra utal. 
648

 HORATIUS: Ars poetica 385. Ld. még BERNHARDI: i. m., 24r. 
649

 Commentariorum ... Physicorum, 274. 
650

 Uo., 276. 



267 
 

cum illa retractat quae a natura et necessario insunt ac non mutantur. Haec vero ex 

contingenti et inconstanti quae cito obliterari et mutari possunt. Nolo auditores 

clarissimi in dicendo esse longior, cum res luce meridiana sit clarior, orationis 

vela traham, et cum Erasmo quos in suis de amicitia conscripsit dialogis 

concludam: sunt qui felicitatem petunt a magicis artibus, sunt qui ab astris. Ego 

nullam certiorem ad felicitatem viam inveni posse arbitror, quam si quisque ab eo 

abstinent vitae genere a quo naturae sensu tacito abhorret, ad id se conferat (turpia 

semper excipio) quo natura propensus est et hisce rebus se copulat, ad quas arcano 

naturae fertur affectu.
651

 

Dixi 

  

                                                           
651

 Rotterdami ERASMUS: Amicitia = Desid. Erasmi Roterodami Colloquia. Amszterdam, 1644, 

655-669, ott 669 (a mű az 1531-es kiadásában jelent meg először). 



Felhasznált irodalom 

 

ABANO, PIETRO: Expositio problematum Aristotilis, Velence, 1501. 

ADAM, MELCHIOR: Vitae Germanorum Medicorum, Heidelberg, 1620. 

ADAMIK TAMÁS – A. JÁSZÓ ANNA – ACZÉL PETRA: Retorika, Budapest, 2004. 

ADELUNG, JOHANN CHRISTOPH – GÜNTHER, OTTO – JÖCHER, CHRISTIAN GOTTLIEB – 

ROTERMUND, WILHELM HEINRICH: Allgemeines Gelehrten-Lexikon (II.), Lipcse, 1787. 

ALMÁSI GÁBOR: Politikai színlelés, vallási színlelés és a császári udvar nikodémusai a 

konfesszionalizáció korában = Színlelés és rejtőzködés. A kora újkori magyar politika 

szerepjátékai, szerk. G. ETÉNYI NÓRA – HORN ILDIKÓ, Budapest, 2010. 33–66. 

UŐ.: Reneszánsz és humanizmus, Budapest, 2017. 

AMANTIUS, BARTHOLOMAEUS: Flores celebriorum sententiarum, h. n., 1556. 

ANTIST, VICENTE JUSTINIANO: Commentaria in universam Logicam, Velence, 1582. 

BÁCSKAI KÁROLY: Az alázat mint bibliai paradigma, Teológia 43(2009) / 1–2, 1–10. 

BALÁZS MIHÁLY: Dávid Ferenc válaszol Fausto Sozzininak, ItK 87(1983), 97–106. 

UŐ.: Altdorf és az erdélyi unitáriusok, Keresztény Magvető 3(2012), 211–228, ott 223–224. 

UŐ.: Hitújítás és egyházalapítás között – Tanulmányok az erdélyi unitarizmus 16–17. századi 

történetéből. Kolozsvár, 2016. 

UŐ. – KESERŰ GIZELLA: Előfutárok vagy korán elhervadt virágok? = A felvilágosodás előzményei 

Erdélyben és Magyarországon, szerk. BALÁZS MIHÁLY – BARTÓK ISTVÁN, Szeged, 2016. 55–73. 

BAIER, JOHANN JAKOB: Biographiae professorum medicinae qui in Academia Altorfina unquam 

vixerunt, Altdorf – Nürnberg, 1728. 

BARTHA LAJOS: Ki készítette az első távcsövet?, Meteor, 1993/3, 38–43. 

BAUTZ, FRIEDRICH WILHELM: Baumgartner, Hieronymus = Biographisch–Bibliographisches 

Kirchenlexikon (BBKL) I, szerk. FRIEDRICH WILHELM BAUTZ, Hamm, 1990, 425. 

BÉRES TAMÁS, Luther és Erasmus vitája Luther szolga akaratról szóló művében, Credo 

3(1997), 3-4, 38-43. 

BERLÁSZ JENŐ: Jankovich Miklós pályaképe és könyvtári gyűjteményei = Jankovich Miklós, a 

gyűjtő és mecénás, szerk. BELITSCHKA-SCHOLTZ HEDVIG, Budapest, 1985, 23-78. 

Uő.: Jankovich Miklós könyvtári gyűjteményeinek kialakulása és sorsa = Az Országos 

Széchényi Könyvtár évkönyve 1970-1971., szerk. NÉMETH MÁRIA, Budapest, 1973, 109-173. 

BERLIN, ISAIAH: Liberty, Oxford, 2002. 



269 
 

BIAGIONI, MARIO: Christian Francken e la crisi intellettuale della riforma (Temi e testi 128), 

Róma, 2014. 

BIDDLE, JOHN: The Life of that Incomparable Man, Faustus Socinus Senensis, London, 1653. 

BLAIR, ANN M.: Printing history of the Polyanthea 1503–1681 = A. M. B., Too Much to 

Know. Managing Scholarly Information before the Modern Age, New Haven, 2010, 180–182. 

BLAIR, WILLIAM P. – LONG, KNOX S. – VANCURA, OLAF: A detailed optical study of Kepler's 

supernova remnant, Astrophysical Journal 366(1991), 484–494. 

BOCK, FRIEDRICH SAMUEL: Historia antitrinitariorum, maxime Socinianismi et Socinianorum, 

Königsberg – Lipcse, 1779. 

BODENMANN, REINHARD: Cosa pensare dei cattolici? Ricerca sugli scritti del protestante 

Rudolf Wirth (1547-1626) = Storia religiosa della Svizzera, szerk. FERNANDO CITTERIO – 

LUCIANO VACCARO, Milánó, 1996, 165-191. 

BOKOR JÓZSEF – GERŐ LAJOS (szerk.): Pallas Nagy Lexikona 1, Budapest, 1893. 

BOLONYAI GÁBOR: Antik szónoki gyakorlatok, Budapest, 2001. 

BOLYARD, CHARLES – KEELE, RONDO: Later Medieval Metaphysics, Ontology, Language and 

Logic, New York, 2013. 

BORDAT, JOSEF: Juan Ginés de Sepúlveda = Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 

(BBKL) 27., szerk. TRAUGOTT BAUTZ, Nordhausen, 2007, 1343–1345. 

BRAUN, KARL: Der Socinianismus in Altdorf 1616, Zeitschrift. für Bayerische Kirchengeschichte 

8(1933), 65—81, 129—150. 

BRENNECKE, HANNS CHRISTOPH – NIEFANGER, DIRK – SCHNABEL, WERHER WILHELM (szerk.): 

Akademie und Universität Altdorf. Studien zur Hochschulgeschichte Nürnbergs. Köln – Weimar – 

Bécs, 2011. 

BRODRICK, JAMES: Life and work of Robert Francis Bellarmine, London, 1928. 

BRÖER, RALF: Antiparacelsismus und Dreieinigkeit. Medizinischer Antitrinitarismus von Thomas 

Erastus (1524–1583) bis Ernst Soner (1572–1605), Berichte Zur Wissenschaftsgeschichte 29/2(2006), 

137-154. 

BURMEISTER, KARL HEINZ: Ein Kommentar zur 'Copia Verborum' des Erasmus von 

Rotterdam von Johannes Bernhardi, Montfort 22(1970), 272-282. 

UŐ.: Hans Walser zum Roten Brunnen ein Pseudonym für Johannes Bernhardi, 

Lutherjahrbuch 43(1976), 92-97. 

CACCAMO, DOMENICO: Sozinianer in Altdorf und Danzig im Zeitalter der Orthodoxie (ford. Christine 

Retzlaff), Zeitschrift für Ostforschung 19(1970), 42-78. 

CAIRNS, DOUGLAS L.: Hybris, Dishonour, and Thinking Big, Journal of Hellenic Studies. 

116(1996) 1–32. 



270 
 

CALVIN, JEAN: De vitandis superstitionibus, quae cum sincera fidei confessione pugnant, Genf, 1549. 

CAMERON, MARGARET – MARENBORN, JOHN: Methods and Methodologies – Aristotelian 

Logic East and West, Leiden – Boston, 2001. 

CANTIMORI, DELIO: Serveto e Lelio Sozzini, Religio 22(1936), 414-438. 

UŐ.: Eretici Italiani del cinquecento. Torino, 2002. 

CARAVALE, GIORGIO: L’orazione proibita. Censura ecclesiastica e letteratura devozionale 

nella prima Età moderna, Firenze, 2003. 

CASALINI, CRISTIANO: Aristotle in Coimbra: The Cursus Conimbricensis and the Education 

at the College of Arts, London – New York, 2017. 

CAVAILLÉ, JEAN-PIERRE: Nicodemism and Deconfessionalisation in early modern Europe. Letöltve 

innen: http://dossiersgrihl.revues.org/4499 (2015. ápr. 9.) 

CESALPINO, ANDREA: Quaestionum peripateticarum libri V = Andreae Caesalpini Aretini 

Quaestionum peripateticarum libri V Daemonum investigatio peripatetica, Quaestionum 

medicarum libri II, De medicamentorum faculatibus libri II, Velence, 1593, 1r–144v. 

CHRÉTIEN, JEAN-LOUIS: L'humilité libératrice = Le regard de l'amour, Párizs, 2000. 

CLAGETT, MARSHALL: Nicole Oresme = Dictionary of Scientific Biography 10, szerk. 

CHARLES GILLISPIE, New York, 1970, 223–240. 

COLOMBERO, CARLO: Pensiero filosofico di Andrea Cesalpino, Rivista critica di storia della filosofia 

32(1977), 269–284. 

Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis Jesu in octo libros Physicorum Aristotelis 

Stagyritae I, Leiden, 1594. 

Commentarii Collegii Conimbricensis S. I. in universam Dialecticam Aristotelis, Coimbra, 

1606. 

COOK, THOMAS: Libertas philosophandi and Freedom of Mind in Spinoza’s Tractatus Theologico-

politicus, Faculty Publications, 62(2012). 

CORRIGAN, KEVIN: Reading Plotinus – A Practical Introduction to Neoplatonism, West 

Lafayette, 2005. 

DAMANTI, ALFREDO: Libertas philosophandi: Teologia e filosofia nella Lettera alla 

granduchessa Cristina di Lorena di Galileo Galilei (Temi e testi 71), Róma, 2010. 

DOYLE, JOHN PATRICK: Collegium Conimbricense = Routledge Encyclopedia of Philosophy 

II, szerk. EDWARD CRAIG, New York, 1998, 406–408. 

Epitome colloquii Racoviae habiti anno 1601. Varsó, 1966. 

FELLER, JOACHIM FRIEDRICH: Otium Hanoveranum, Lipcse, 1718. 

FERRARI, AUGUSTO DE: Cesalpino, Andrea = Dizionario Biografico degli Italiani 24, Róma, 1980, 

122–125. 



271 
 

FICINO, MARSILIO: Plotini divini illius e Platonica familia philosophi de rebus philosophicis 

libri LIIII. in Enneades sex distributi, Bázel, 1559. 

UŐ.: Alcinous: De doctrina Platonis liber, Párizs, 1561. 

FISHER, NICK: Hybris: a study in the values of honour and shame in Ancient Greece, 

Warminster, 1992. 

FOCK, OTTO: Der Socinianismus. Kiel, 1847. 

GINZBURG, CARLO: Il nicodemismo. Simulazione e dissimulazione religiosa nell'Europa del 

Cinquecento, Torino, 1970. 

GOCLENIUS, RUDOLPH: Problematum rhetoricorum centuria, Frankfurt, 1596. 

GORE, RICK: Halley's Comet '86, National Geographic 170(1986) No. 6., 758–785. 

GOYENA, ANTONIO PÉREZ: Toledo, Francisco =  Catholic Encyclopedia XIV, szerk. CHARLES 

GEORGE HERBERMANN, New York, 1912,  760. 

GREWING, MICHAEL – PRADERIE, FRANÇOISE – RIIDEGER, REINHARD (szerk.): Exploration of 

Halley's Comet, Berlin – Heidelberg, 1988. 

GROß, DOMINIK – STEINMETZER, JAN: Strategien ärztlicher Autorisierung in der 

frühneuzeitlichen Medizin: Das Beispiel Volcher Coiters (1534–1576), Medizinhistorisches 

Journal 40 (2005), 275–320. 

HABINEK, THOMAS: Ancient Rhetoric and Oratory, Oxford, 2005. 

HAERING, THEODORE: The Christian Faith – The System of Dogmatics (ford. JOHN DICKIE – 

GEORGE FERRIES), London – New York – Toronto, 1913. 

HALM, KARL FELIX: Valentin Erythräus = Allgemeine Deutsche Biographie (6), szerk. ROCHUS 

FREIHERR VON LILIENCRON, Lipcse, 1877, 335–336. 

HAMM, JOACHIM: Joachim Camerarius d. Ä. = Frühe Neuzeit in Deutschland 1520–1620. 

Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon Bd. I, szerk. WILHELM KÜHLMANN u. a., 2011, 

425–438. 

HILLAR, MARIAN: From the Polish Socinians to the American Constitution, A Journal from 

the Radical Reformation. A Testimony to Biblical Unitarianism, 4/3(1994), 22–57. 

HOCK, RONALD F. – O’NEIL, EDWARD N.: The Progymnasmata (The Chreia in Ancient 

Rhetoric 1), Atlanta 1986. 

HOCK, RONALD F. – O’NEIL, EDWARD N.: Classroom Exercises (The Chreia and Ancient 

Rhetoric 2), Atlanta, 2002. 

HOCK, RONALD F.: Commentaries on Aphthonius’s Progymnasmata (The Chreia and Ancient 

Rhetoric 3), Atlanta, 2012. 

HOHNDORF, ANDREAS: Theatrum historicum, Frankfurt, 1586. 

http://it.cathopedia.org/w/index.php?title=Antonio_P%C3%A9rez_Goyena&action=edit&redlink=1
http://it.cathopedia.org/wiki/Catholic_Encyclopedia
http://it.cathopedia.org/w/index.php?title=Charles_George_Herbermann&action=edit&redlink=1
http://it.cathopedia.org/w/index.php?title=Charles_George_Herbermann&action=edit&redlink=1
http://it.cathopedia.org/w/index.php?title=New_York&action=edit&redlink=1
http://it.cathopedia.org/wiki/1912


272 
 

HOMONNAY IMRE: Beszélgetés a' versíro es a' halál köztt: az emberek' végvallomása 's a'halál 

szavai, Buda, 1845. 

HOSPINIANUS, RUDOLPHUS: Oratio in genere didascalico, in qua, an sit anima in toto, et in 

qualibet eius parte tota, docetur = Quaestio theologica et philosophica… ex veterum & 

recentium scriptis, quam diligentissime collecta a Ioanne Iacobo Colero Tigurino. auctore 

Rodolpho Hospiniano Tigurino, szerk. JOHANN JACOB COLER, Zürich, 1586, 30r-33v. 

ITTZÉS GÁBOR: Reformáció és kultúra. Luther, Melanchthon és Arisztotelész a wittenbergi 

egyetemen a XVI. század elején I-II, A keresztyén igazság 2014/2, 21-30, 2014/3, 9-20. 

IZIDOR, SEVILLAI: Isidori Hispalensis episcopi Originum libri viginti ex antiquitate eruti. 

Bázel, é. n. 

JANKOVICH MIKLÓS: A socinianusok eredetéről, Magyarországban volt ecclesiájokról: különösen 

pécsi prédikátorjok Válaszuti Györgynek Kewi Skaricza Máthéval 1588. eszt. tartott disputatiójáról, 

Pest, 1829. 

JANSON, TORE: Latin Prose Prefaces: Studies in Literary Conventions, Stockholm, 1964. 

JÜRGENSEN, RENATE: Bibliotheca Norica: Patrizier und Gelehrtenbibliotheken in Nürnberg zwischen 

Mittelalter und Aufklärung, Wiesbaden, 2002. 

Katechizm zboru tych ludzi, którzy w Królestwie Polskim i w Wielkim Księstwie Litewskim i w 

innych państwach do Korony należących twierdzä i wyznawają, Raków, 1619. 

KÄRKKÄINEN, PEKKA: Johannes Bernhardi on Method, Lutherjahrbuch 81(2014), 193-223. 

KEPLER, JOHANN: De Stella nova in pede Serpentarii, Prága, 1606. 

KESERŰ BÁLINT – URBAN, WACŁAW: Stan badań nad heterodoksją na Węgrzech = Wokół 

dziejów i tradycji arianizmu, szerk. LECH SZCZUCKI, Varsó, 1971, 29–42. 

KESSLER, ECKHARD: Zabarella, Jacopo (1533–1589) = Routledge Encyclopedia of Philosophy (Vol. 

9), szerk. EDWARD CRAIG, London – New York, 1998, 836–839. 

KNOX, DILWYN: Order, Reason and Oratory: Rhetoric in Protestant Latin Schools = 

Renaissance Rhetorik, szerk. PETER MACK, London – New York, 1994., 63–80. 

KOSSOWSKI, A.: Goslawski, Adam = Polski Słownik Biografyczny VII. 1959-60, 354-355. 

KOT, STANISLAW: Socinianism in Poland: The Social and Political Ideas of Polish 

Antitrinitarians in the Sixteenth and Seventeenth Centuries (ford. Earl Morse Wilbur). Boston, 

1957. 

KRISTELLER, PAUL OSKAR: Renaissance Aristotelism, Greek, Roman and Byzantine Studies 6(1965), 

157–174. 

KUHN, HEINRICH C.: Venetischer Aristotelismus im Ende der aristotelischen Welt. Aspekte der Welt 

und des Denkens des Cesare Cremonini (1550–1631), Frankfurt, 1996. 

LANCASTER-BROWN, PETER: Halley and His Comet, Dorset, 1985. 



273 
 

LANGEMACK, GREGOR: Historia disputationis seu potius colloquii inter Jacobum Colerum et 

Matthiam Flacium Illyricum de peccato originis, habiti in arce Langenau d. XII. Maji 1574, 

Berlin, 1584. 

LANZINNER, MAXIMILIAN: Donauwörth. Der bayerische Griff nach der Reichsstadt 

1607/1608. = Schauplätze der Geschichte in Bayern, szerk. ALOIS SCHMID, WEIGAND, 

KATHARINA: München, 2003, 216–230. 

LEINSLE, ULRICH G.: Methodologie und Metaphysik bei den Deutschen Lutheranern um 1600 

= Aristotelismus und Renaissance (Wolfenbütteler Forschungen, 40), szerk. ECKHARD 

KESSLER – CHARLES H. LOHR – WALTER SPARN,  Wiesbaden, 1988, 157-169. 

UŐ.: A skolasztikus teológia története, Budapest, 2007. 

LEY, HERMANN: Zur Entwicklungsgeschichte der europäischen Aufklärung, Wissenschaftliche 

Zeitschrift der Technischen Hochschule Dresden 4/3(1954/55), 413—421. 

LYCOSTHENES, CONRADUS: Apophthegmata ex probatis Graecae Latinaeque Linguae 

Scriptoribus. h. n., 1594. 

LOSSIUS, LUCAS: Annotationes Scholasticae in Novum Testamentum V., Frakfurt, 1562. 

LUBIENIECKI, STANISLAS: History of the Polish Reformation (ford. GEORGE HUNTSTON 

WILLIAMS), Minneapolis, 1995. 

LUTHER, MARTIN: De servo arbitrio, Wittenberg, 1525, 15. cap. 

UŐ.: Enarrationes in Genesin XVI–XIX = D. Martini Lutheri Exegetica opera Latina 4, szerk. 

CHRISTOPH S. TH. ELSPERGER, Erlangen, 1829. 

UŐ.: Enarrationes in Genesin XX–XXIII = D. Martini Lutheri Exegetica opera Latina 5, 

szerk. CHRISTOPH S. TH. ELSPERGER, Erlangen, 1830. 

UŐ.: Commentarium in Epistolam S. Pauli ad Galatas (II), Erlangen, 1844. 

UŐ.: A német nemzet keresztény nemességéhez (Luther Márton művei 2), szerk. és ford. 

MASZNYIK ENDRE, Pozsony, 1905, 94–95,. 

UŐ.: Levelek (Luther válogatott művei 7.),  szerk. CSEPREGI ZOLTÁN, FABINY TIBOR, ITTZÉS 

GÁBOR, REUSS ANDRÁS, Budapest, 2013, 59 (34. sz.), ford. CSEPREGI ZOLTÁN. 

MACLEAN, IAN: The “Sceptical Crisis” Reconsidered: Galen, Rational Medicine and the 

Libertas Philosophandi, Early Science and Medicine 3(2006), 247–274. 

MARTI, HANSPETER – MARTI-WEISSENBACH, KARIN (szerk.): Nürnbergs Hochschule in Altdorf: 

Beiträge zur frühneuzeitlichen Wissenschafts– und Bildungsgeschichte. Köln – Weimar – 

Bécs, 2014. 

MARTINS, ANTÓNIO MANUEL: The Conimbricenses = Intellect et imagination dans la 

philosophie médiévale / Intellect and Imagination in Medieval Philosophy / Intelecto e 



274 
 

imaginação na filosofia medieval I, szerk. MARIA CÂNDIDA PACHECO – JOSÉ F. MEIRINHOS, 

2006, 101–118. 

MARYKS, ROBERT A.: The Jesuit Order As a Synagogue of Jews: Jesuits of Jewish Ancestry 

and Purity-of-Blood Laws in the Early Society of Jesus, Leiden – Boston, 2010. 

MASIUS, DIDACUS: Commentariorum in Porphyrium et in universam Aristotelis Logicam 

(Tomus II.), Köln, 1617. 

MAYER, HANS–CHRISTIAN: Nikolaus Taurellus, der erste Philosoph im Luthertum. Ein Beitrag zum 

Problem von Vernunft und Offenbarung (Dissertation). Göttingen, 1959. 

MÄHRLE, WOLFGANG: Academia Norica – Wissenschaft und Bildung an der Nürnberger 

Hohen Schue in Altdorf (1575–1623), Stuttgart, 2000. 

MCGRATH, ALISTER A.: Iustitia Dei; A History of the Christian Doctrine of Justification, 

Cambridge, 1998. 

MEERHOFF, KEES: The Significance of Philip Melanchthon's Rhetoric in the Renaissance = 

Renaissance Rhetorik, szerk. PETER MACK, London – New York, 1994, 46–62. 

MELANCHTHON, PHILIPP: Epistola 3992 = Corpus Reformatorum 6, szerk. KARL GOTTLIEB 

BRETSCHNEIDER, Halle, 1839, 653–658. 

UŐ.: Carmen 341, 13–16 = Corpus Reformatorum 10, szerk. KARL GOTTLIEB 

BRETSCHNEIDER, Halle 1842, 652. 

UŐ: Declamatio de dialectica = Corpus Reformatorum 11, szerk. KARL GOTTLIEB 

BRETSCHNEIDER, Halle, 1843, 159–163. 

MIKKELI, HEIKKI: An Aristotelian response to Renaissance humanism: Jacopo Zabarella on the 

nature of arts and sciences, Helsinki, 1992. 

MIKÓ ÁRPÁD (szerk.): Jankovich Miklós gyűjteményei, Budapest, 2002. 

MIRANDOLA, PICO DELLA: Oratio de hominis dignitate, Firenze, 1942. 

MOCENIGO, FILIPPO: Philippi Mocenici Archiepiscopi Nicosiensis Regni Cypri etc. 

Universales institutiones ad hominum perfectionem, Velence, 1581. 

MONLLOR, JUAN BAUTISTA: De utilitate Analyses seu ratiocinationis Aristotelicae; et 

philosopho veritatem potius amplectendam esse quam personarum delectum habendum = De 

Aristotelis doctrina orationes philosophicae tres, szerk. PEDRO JUAN NUÑEZ, Frankfurt, 1591, 

88–97. 

MORSE, RUTH: Truth and Convention in the Middle Ages: Rhetoric, Representation and 

Reality, Cambridge, 1991., 65–66. 

MORTIMER, SARAH: Human Liberty and Human Nature in the Works of Faustus Socinus and 

His Readers, Journal of the History of Ideas 70(2009) No. 2, 191-211. 



275 
 

MULSOW, MARTIN: Eclecticism or scepticism? A Problem of the Early Enlightenment, Journal 

of the History of Ideas 58(1997), 465-477. 

UŐ.: Ambiguities of the Prisca Sapientia in Late Renaissance Humanism, Journal of the History of 

Ideas, 65(2004), 1–13. 

MURATORI, CECILIA: Seelentheorien nördlich und südlich der Alpen: Taurellus’ Auseinandersetzung 

mit Cesalpinos Quaestiones peripateticae = Nürnbergs Hochschule in Altdorf, 41–66. 

MÜLLER–JAHNCKE, WOLF–DIETER: Camerarius d. J., Joachim = Literaturlexikon 2., szerk. 

WALTHER KILLY, München, 1989, 350–359. 

NORDENFALK, CARL: The Five Senses in Late Medieval and Renaissance Art, Journal of the 

Warburg and Courtauld Institutes, 48 (1985) 1–22. 

NOVAES, CATARINA DUDILTH – READ, STEPHEN: The Cambridge Companion to Medieval 

Logic, New York, 2016. 

OGONOWSKI, ZBIGNIEW: Aristotelizm heterodoksalny w religijności zrjacjonalizowaney (Ernst Soner, 

czykli proba integracji doktryny filozoficznoj Cesalpina w religijny system socynian), Studia 

filotoficzne 4(1964), 71-110. 

UŐ.: Socynianizm a Oświecenie. Studia nad mysłą filozoficzno-religijną arian w Polsce XVII wieku. 

Varsó, 1966. 

OLIVIERI, LUIGI: Pietro d'Abano e il pensiero neolatino: filosofia, scienza e ricerca 

dell'Aristotele greco tra i secoli XIII e XIV., Padova, 1988. 

OLSON, OLIVER K.: Matthias Flacius and the Survival of Luther’s Reform, Wiesbaden, 2002. 

PAUL, MARKUS: Reichsstadt und Schauspiel. Theatrale Kunst im Nürnberg des 17. 

Jahrhunderts. Zugleich: Dissertation Universität Erlangen–Nürnberg, 1999/2000. Tübingen, 

2002. 

PAYER, WENCESLAUS: De thermis Carolinis tractatus, Lipcse, 1614. 

PETERSEN, PETER: Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen 

Deutschland, Lipcse, 1921. 

PFEIFFER, GERHARD (szerk.): Nürnberg, Geschichte einer europäischen Stadt, München, 1971. 

PIAIA, GREGORIO (szerk.): La presenza dell’aristotelismo Padovano nella filozofia della prima 

modernitá, Róma – Padova, 2002. 

PICCART, MICHAEL: Isagoge in lectionem Aristotelis, Altdorf, 1660, 28–40. 

PINE, MARTIN L.: Pietro Pomponazzi, Radical Philosopher of the Renaissance, Padova, 1986. 

PIOLI, GIOVANNI: Fausto Socino. Vita, opere, fortuna. Contributo alla storia del liberalismo religioso 

moderno, Modena, 1952. 

PIRNÁT ANTAL: Die Ideologie der Siebenbürger Antitrinitarier in den 1570er Jahren, Budapest, 1961. 



276 
 

UŐ.: A kelet-közép-európai antitrinitarizmus fejlődésének vázlata az 1570–es évek elejéig = Irodalom 

és ideológia a 16–17. században, szerk. VARJAS BÉLA, Budapest, 1987, 19–26. 

PISCATOR, JOHANN: Analysis logica Epistolae Pauli ad Romanos, Herborn, 1601. 

POEL, MARC VAN DER: The Latin Declamatio in Renaissance Humanism, The Sixteenth Century 

Journal 20(1989), 471–478. 

POMEIUS, FRANCISCUS: A retorika tanulmányozója = Retorikák a barokk korból, szerk. 

BITSKEY ISTVÁN, Debrecen, 2004, 219–242. 

POPKIN, RICHARD H.: The History of Scepticism from Erasmus to Descartes, Assen, 1960. 

UŐ: The History of Scepticism from Erasmus to Spinoza, Los Angeles – London, 1979. 

UŐ.: The History of Scepticism from Savonarola to Bayle, New York – Oxford, 2003. 

POPPI, ANTONINO: Introduzione all’aristotelismo padovano. Padova, 1991. 

UŐ.: Zabarella, or Aristotelianism as a Rigorous Science = The Impact of Aristotelianism on 

Modern Science, szerk. Riccardo Pozzo, Washington D.C., 35–63. 

PUCHNER, OTTO: Baumgartner, Hieronymus = Neue Deutsche Biographie (NDB) I, szerk. 

OTTO ZU STOLBERG-WERNIGERODE, Berlin, 1953, 664. 

RABIN, SHEILA R.: Pico on Magic and Astrology = Pico della Mirandola – New Essays, szerk. 

MICHAEL V. DOUGHERTY, Cambridge, 2008, 152–178. 

RENAN, ERNEST: Averroès et l'averroisme–Essai historique, Párizs, 1866. 

RICHTER, GEORG: Oratio funebris in obitum Cl. v. D. Ernesti Soneri, Philos. ac Medic. D. & in Acad. 

Norimberg. Altorfina Profess. laudatiss. Recitata XV. Cal. Jun. Anno 1613. = Memoriae medicorum 

nostri seculi clarissimorum renovatae decas prima, szerk. HENNING WITTE. Königsberg – Frankfurt, 

1674, 18-35. 

RISSE, WILHELM: Logik der Neuzeit 1, Stuttgart, 1964. 

RONCHI, LAURA DE MICHAELIS: Nicodemo e nicodemismo: testimonianza e dissimulazione, Fogli 

campostrini 6/1(2014). 

ROSS, DAVID: Arisztotelész (ford. STEIGER KORNÉL), Budapest, 2001. 

ROTONDÒ, ANTONIO: Biandrata (Biandrate, Biandrà; in latino Blandrata), Giovanni Giorgio = 

Dizionario Biografico degli Italiani 10., Róma, 1968, 257–264. 

ROUSE, RICHARD H. – ROUSE, MARY A.: Preachers, florilegia and sermons: studies on the 

Manipulus florum of Thomas of Ireland, Toronto, 1979. 

RUTKIN, H. D.: Various Uses of Horoscopes = Horoscopes and Public Spheres – Essays on 

the History of Astrology, szerk. G. OESTMANN – H. D. RUTKIN – K. VON STUCKRAD, Berlin-

New York, 2005, 167-182. 

SALATOWSKY, SASCHA: Die Philosophie der Sozinianer: Transformationen zwischen Renaissance-

Aristotelismus und Frühaufklärung, Stuttgart – Bad Cannstatt, 2015. 



277 
 

SALMASO, ALCIDE: Pietro d'Abano: filosofo, medico, scienziato, Padova, 1990. 

SALMERÓN, ALFONSO: Alfonsi Salmeronis Toletani, e Societate Jusu Theologi, Commentarii 

in Evangelicam Historiam et in Acta Apostolorum, in duodecim tomos distributi tomus tertius, 

Köln, 1602. 

SAND, CHRISTOFER (CHRISTOPHORUS SANDIUS): Bibliotheca anti-trinitariorum, Amszterdam, 1684. 

SCALIGER, JULIUS CAESAR: Iulii Caesaris Scaligeri exotericarum exercitationum libri XV., 

Frankfurt, 1607. 

SCHERB, PHILIPP: Phil. Scherbii Discursus politici in Aristotelis de republica libros, Frankfurt, 1610. 

SCHEURL, SIEGFRIED VON: Die theologische Fakultät Altdorf im Rahmen der werdenden Universität, 

1575—1623., Nürnberg, 1949. 

SCHMEISSER, MARTIN: Sozinianische Bekenntnisschriften: Der Rakower Katechismus des Valentin 

Schmalz (1608) und der sogenannte Soner-Katechismus, Berlin, 2012. 

UŐ.: Martin Ruarus – eine Zentralfigur des Altdorfer Antitrinitarismus = Religiöser Nonkonformismus 

und frühneuzeitliche Gelehrtenkultur, szerk. FRIEDRICH VOLLHARDT, 2014, 83–100. 

SCHMITT, CHARLES B.: Cesare Cremonini, un aristotelico al tempo di Galilei, Velence, 1980. 

SCHULTHEISZ EMIL: Filozófia a humanizmuskori orvosi stúdiumban, Orvostörténeti 

Közlemények   43(1997–1998),  139–184. 

UŐ, Taurellus és Zabarella filozófiája a humanizmuskori orvosi fakultásokon = Három orvostörténész 

köszöntése (A Magyar Tudománytörténeti Intézet Tudományos Közleményei 32.), szerk. 

KAPRONCZAY KÁROLY – MAGYAR LÁSZLÓ ANDRÁS – SCHULTHEISZ EMIL – SÓTONYI PÉTER – 

VARGA BENEDEK, Budapest, 2010, 189–200. 

SCOTT, A. B.: Latin Learning and Early Literature in Ireland, 1169-1500 = A New History of 

Ireland, szerk. DÁIBHÍ Ó CRÓINÍN, Oxford, 2005, 934–995. 

SECKLER, MAX: „Philosophia ancilla theologiae“. Über die Ursprünge und den Sinn einer anstößig 

gewordenen Formel, Theologische Quartalschrift 171(1991), 161-187. 

SEPÚLVEDA, JUAN GINÉS DE: De fato et libero arbitrio libri tres, quo in opere dogma 

nefarium Martini Lutheri de cuncta actionum, eventorumque necessitate tum naturralibus tum 

theologicis rationibus doctissime ac elegantissime confutatur, Róma, 1526. 

SETTON, KENNETH MEYER: The Papacy and the Levant (1204-1571), IV, Philadelphia, 1994. 

SGARBI, MARCO: Pietro Pomponazzi. Tra tradizione e dissenso, Firenze, 2010. 

SIMON JÓZSEF: Die Religionsphilosophie Christian Franckens (1552-1610?) – Atheismus und 

radikale Reformation im Frühneuzeitlichen Ostmitteleuropa (Wolfenbütteler Forschungen 

117), Wiesbaden, 2008. 

UŐ.: Enyedi György (1555-1597) és a szillogizmus középfogalma = Reneszánsz filozófia, 

szerk. BOROS GÁBOR, Budapest, 2009. 41–48. 



278 
 

UŐ.: A filozófia státusa az erdélyi antitrinitarizmus tradíciójában 1-3., Keresztény Magvető 116(2010) 

2. 163-171; 3. 258-275; 4. 377-385. 

SONER, ERNST: Demonstratio theologica, et philosophica, quod aeterna impiorum supplicia non 

arguant Dei justitiam, sed injustitiam = Fausti, et Laelii Socini, item Ernesti Soneri tractatus aliquot 

theologici, nunquamantehac in lucem editi. Eleutheropolis, 1594, 36–69. 

Uő.: De vita contemplativa = Philosophia Altdorfina, szerk. JOHANN PAUL FELWINGER, Nürnberg, 

1644, 552–564. 

UŐ.: Ernesti Soneri Professoris Norici, Philosophi et Medici olim celeberrimi, in libros XII. 

Metaphysicos Aristotelis Commentarius, Jéna, 1657. 

SOZZINI, FAUSTO: Praelectiones thelogicae, Raków, 1609. 

STÄHLIN, FRIEDRICH: Camerarius, Joachim = Neue Deutsche Biographie (NDB) Band 3, 

szerk. Otto zu STOLBERG–WERNIGERODE, Berlin 1957, 104. 

SUTTON, ROBERT B.: The Phrase Libertas philosophandi, Journal of the History of Ideas, 

14(1953), 310-316. 

SZABÓ ANDRÁS: Balassi Bálint és öccse Nürnbergben, ItK 101(1997), 64–71. 

UŐ.: A humanista életrajzi beszéd Magyarországon a XVI. század második felében = Classica 

– mediaevalia – neolatina II, szerk. HAVAS LÁSZLÓ – TEGYEY IMRE, Debrecen, 2007, 127–

133. 

SZCZUCKI, LECH: Két XVI. századi eretnek gondolkodó: Jacobus Palaeologus és Christian 

Francken (ford. VARSÁNYI ISTVÁN – SCHULEK TIBOR), Budapest, 1970. 

UŐ.: Fausto Sozzini in Polonia = Faustus Socinus and his heritage, szerk. L. S., Krakkó, 2005, 113–

128. 

TALON, OMER: Academia. Ejusdem in academicum Ciceronis fragmentum explicatio; item in 

Lucullum commentarii, Párizs, 1550. 

TATARKIEWICZ, WŁADISŁAW: Az esztétika alapfogalmai, Budapest, 2000. 

TAURELLUS, NICOLAUS: Alpes caesae, hoc est, Andreae Caesalpini Itali, monstrosa et 

superba dogmata, discussa et excussa, Frankfurt, 1597. 

UŐ.: Philosophiae triumphus, Amhemium, 1617. 

TESTER, JIM: A History of Western Astrology, Woodbridge, 1999. 

THEWREWK AURÉL, Csillagok a Bibliában, Budapest, 1993, 243-244. 

TOLEDO, FRANCISCO DE: D. Francisci Toleti Societatis Iesu, commentaria una cum 

quaestionibus in tres libros Aristotelis de anima, Leiden, 1581. 

TORRE, MARIA ASSUNTA DEL: Studi su Cesare Cremonini. Cosmologia e logica nel tardo 

aristotelismo padovano, Padova, 1968. 



279 
 

TRACY, JAMES D.: Introduction = Erasmus and Luther – Battle over Free Will, szerk. 

CLARENCE H. MILLER, Indianapolis-Cambridge, 2012. 

TRANINGER, ANITA: Libertas philosophandi = Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der 

Frühen Neuzeit: Ein Handbuch, szerk. Herbert Jaumann – Gideon Stiening, Berlin – Boston, 

2016. 

TURAY ALFRÉD: Lételmélet, Budapest, 1984. 

VALLA, LORENZO: Laurentii Vallae Romani disputationum dialecticarum libri tres, Köln, 

1541. 

VELCURIO, JOANNES: Ioannis Velcurionis commentarii in universam Physicem Aristotelis, 

Tübingen, 1557. 

VERMÉS, GÉZA: Scripture and Tradition in Judaism: Haggadic Studies, Leiden, 1983. 

VIVIANI, UGO: Vita e opere di Andrea Cesalpino, Arezzo, 1922. 

VIVES, JUAN LUIS: Ioannis Ludovici Vivis De disciplinis libri XII. septem de corruptis artibus; 

quinque de tradendis disciplinis, Leiden, 1636. 

UŐ.: De causis corruptarum artium (Opera omnia VI), London, 1785. 

WALLACE, ROBERT: Antitrinitarian Biography II., London, 1850. 

WALTHER, M.: Politische und Ethische Freiheit oder Spinozas Dialektik der Freiheit = Ethik, Recht 

und Politik bei Spinoza. Vorträge gehalten anlässlich des 6. Internationalen Kongresses der Spinoza 

Gesellschaft vom 5. bis 7. Oktober 2000 an der Universität Zürich, szerk. MARCEL SENN – MANFRED 

WALTHER, Zürich, 2001. 89-103. 

WENZEL, MANFRED: Coiter, Volcher = Enzyklopädie Medizingeschichte, szerk. WERNER E. GERABEK 

– BERNHARD D. HAAGE – GUNDOLF KEIL – WOLFGANG WEGNER, Berlin – New York, 2005, 267. 

WILBUR, EARL MORSE: A History of Unitarianism. Socinianism and its Antecedents, Cambridge, 

1945. 

WILCZEK, PIOTR: Reformacja w Polsce i Europie Środkowo–Wszchodniej. Postulaty badawcze, 

Varsó, 2010. 

WILLIAMS, GEORGE H.: The Christological Issues between Ferenc Dávid and Faustus Socinus during 

the Disputation on the Invocation of Christ, 1578-1579 = Antitrinitarism in the second half of the 16th 

Century, szerk. DÁN RÓBERT – PIRNÁT ANTAL, Budapest – Leiden, 1982, 289-308. 

WOLLGAST, SIEGFRIED: Philosophie in Deutschland zwischen Reformation und Aufklärung 1550-

1650., Berlin, 1988. 

WONDE, JÜRGEN: Subjekt und Unsterblichkeit bei Pietro Pomponazzi, Stuttgart – Lipcse, 1994. 

WUNDERLICH, REINHARD: Melanchthon und die Entwicklung der Schule am Beispiel der 

„oberen Schule” in Nürnberg = Philipp Melanchthon: 1497–1997, szerk. WILHELM 

SCHWENDEMANN, Freiburg – Münster, 1997, 115–127. 



280 
 

ZABARELLA, JACOPO: De natura logicae, I. cap. 2. = Iacobi Zabarellae Patavini opera logica, 

Velence, 1578, 1–67. 

ZELTNER, GUSTAV GEORG: Historia Crypto-Socinismi Altorfinae quondam Academiae infesti arcana, 

Lipcse, 1744. 

  



281 
 

Tartalom 

Bevezetés ................................................................................................................................................ 2 

I. Soner életének és munkásságának háttere.......................................................................................... 6 

I. 1. Az altdorfi akadémia története .................................................................................................... 6 

I. 2. Az altdorfi arisztotelizmus .......................................................................................................... 16 

I. 3. A socinianizmus és a sociniánus térítés ...................................................................................... 26 

I. 3. 1. A lengyelországi antitrinitarizmus kezdetei ........................................................................ 26 

I. 3. 2. Fausto Sozzini fellépése ...................................................................................................... 31 

I. 3. 3. A sociniánus jelenlét Közép- és Nyugat-Európában ........................................................... 34 

I. 3. 4. A socinianizmus lengyelországi bukása és utóélete ........................................................... 37 

II. Ernst Soner: orvos, filozófus, professzor és eretnek ......................................................................... 40 

II. 1. Ernst Soner élete ....................................................................................................................... 43 

II. 2. Az altdorfi kriptosociniánus kör ................................................................................................. 50 

II. 3. Soner munkássága, művei ......................................................................................................... 59 

II. 4. Soner filozófiája ......................................................................................................................... 64 

III. Pillanatkép Soner kriptosociniánus életéből: a lengyel testvérek levele ......................................... 75 

IV. A kolligátum ..................................................................................................................................... 84 

IV. 1. A kötet létrejötte, története, tartalma..................................................................................... 84 

IV. 2. A kolligátumban szereplő nagyobb beszédek .......................................................................... 95 

IV. 2. 1. Gondolatok a gondolkodás szabadságáról (De libertate philosophandi oratio) .............. 95 

IV. 2. 2. A logikus teológia (An Organon Aristotelis studioso thelogiae sit necessarium?) ......... 115 

IV. 2. 3. Az ég és a végzet (De fato) ............................................................................................. 135 

IV. 2. 4. A betlehemi csillag mibenléte (Declamatiuncula de stella magorum duce) .................. 155 

IV. 2. 5. Arisztotelész és az érzékelés (An vere pronunciarit Aristoteles lib. 2. de anima cap. 9. 

Hominem sensu tactus superare bruta, ab iis autem superari caeteris sensibus) ..................... 168 

IV. 2. 6. Természet és művészet (An ars praestet naturae)......................................................... 181 

IV. 3. A kolligátum kisebb darabjai .................................................................................................. 193 

Összegzés............................................................................................................................................. 203 



282 
 

Mellékletek .......................................................................................................................................... 208 

A lengyel testvérek levele Ernst Sonerhez ...................................................................................... 208 

Ernesti Soneri professoris Altorfini orationes et lucubrationes eruditae ....................................... 214 

De libertate philosophandi oratio ............................................................................................... 214 

An Organon Aristotelis studioso Theologiae sit necessarium? ................................................... 228 

Ernesti Soneri Oratio panegyrica de Fato, quam habuit Altorfii in festo Petri et Pauli, Anno 1608. 

primum Rector ............................................................................................................................ 233 

Declamatiuncula de stella magorum duce. ................................................................................. 254 

An vere pronunciarit Aristoteles lib. 2. de anima cap. 9. Hominem sensu tactus superare bruta, 

ab iis autem superari caeteris sensibus....................................................................................... 259 

An ars praestet naturae? ............................................................................................................. 264 

Felhasznált irodalom ........................................................................................................................... 268 

Tartalom .............................................................................................................................................. 281 

 


