Einleitung

a) Zur Beurteilung philosophischer Interpretationsperspektiven in der Rilke-
Forschung

Wer sich heute dem Rilkeschen Oeuvre aus einer deklariert philosophisch-
asthetischen Perspektive zuzuwenden trachtet, sieht sich vor eine Art Legitimationsproblem
gestellt, dessen Griinde Roland Perlwitz> Ansicht nach! in der Ungel6stheit vier
paradigmatischer Probleme zu suchen sind. (1) An der ersten Stelle handelt es sich dabei um
ein wissenschaftstheoretisches Problem, das vor allem die in der Arbeits- und Denkweise der
Philosophie und der Dichtung anzutreffenden generischen Differenzen betrifft, welche in
den philosophischen Interpretationsansatzen nicht klar genug auseinandergehalten werden.
(2) Der zweite Kiritikpunkt seiner Argumentation thematisiert jene Mangel der
philosophischen Untersuchungen zu Rilke, die vor allem mit der nicht hinreichenden
Klarung des Problems zusammenhdngen, ob sich die Fragestellungen dieser Art auf die
,Einflussbeziechungen mit Philosophen* oder eben auf die ,,Parallelismen zwischen dem
Dichter und dem jeweiligen Philosophen beziehen. (3) Von Perlwitz wird dann auch die oft
anzutreffende Hochstilisierung Rilkes als Seins-Dichters hervorgehoben, die von ihm etwas
pauschalisierend als die Last der Heideggerschen Philosophie tberhaupt umschrieben wird,
ohne auf die wichtige Tatsache hinzuweisen, dass die Autoren der von ihm gemeinten
alteren, Uberwiegend ontologisierenden Studien (Kaufmann, Bollnow, Brecht) zur Zeit der
Abfassung ihrer Arbeiten von Heideggers wichtigsten, kunstphilosophischen Texten, schon
aus chronologischen Griinden nicht einmal Kenntnis haben konnten. (4) Perlwitz’ letzte
Anmerkung in Bezug auf das Desiderat der philosophischen Untersuchungen zu Rilke
thematisiert jenes durch und durch pragmatische Problem, nach welchem die
Untersuchungen zu Rilkes philosophischen Lektiren in der Forschung noch immer nicht
zureichend koordiniert werden. Das von ihm angesprochene Problem der mangelnden
Koordination sollte jedoch nicht einengend nur auf Rilkes eigene Philosophen-Lektiiren
bezogen werden, sondern auch auf die oftmals sehr divergierenden philosophischen
Anndherungen an sein Werk.

Fiihrt man sich die oben angefiihrten Einwénde Perlwitz’ vor Augen, kann eine sich

philosophisch  orientierende  Untersuchung unmoglich der Reflektierung seiner

1 Vgl. das von Ronald Perlwitz verfasste Philosophie-Kapitel des Rilke-Handbuches, in: Manfred Engel
(Hrsg.): Rilke-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler, Sonderausgabe, 2013, S. 163.
(Im Folgenden als RHb 2013 abgekdirzt)



Behauptungen ausweichen; besonders dann nicht, wenn sich diese Untersuchung keiner der
bekannten paradigmenbildenden philosophischen Interpretationen zuordnen ldsst, sondern,
von diesen durch eine neue Perspektive distanziert, einer von ihnen abweichenden
Argumentationslinie folgt. Um die &sthetisch-philosophische Perspektive meiner
Untersuchung im Kontext der Forschung positionieren zu konnen, wird kurz unter
Bezugnahme auf die Perlwitzschen Einwédnde zur diffusen Beschaffenheit der
philosophischen Interpretationsansétze Stellung genommen. Es muss Roland Perlwitz darin
in vollem Umfang zugestimmt werden, dass die eigentliche Erbsiinde der philosophischen
Interpretationsansétze auf die Thesen Fritz Kaufmanns zuriickzufiihren sind?, der Rilke den
Wunsch zuzusprechen schien, durch die potenzierte Reflexivitat seiner Sprache eine sich der
faktischen Welt abschottende absolute Dichtung kreieren zu wollen, wobei seinerseits das
Wesen dieser Dichtung aber grundsatzlich undefiniert bleibt. Dass Kaufmann dem reflexiven
Charakter der Rilkeschen Dichtung eine teils ontologische, teils metaphysische Erklarung
zugrunde gelegt hat, ohne aber dessen fundamentaler poetisch-asthetischer Funktion
nachzugehen, oder diese mindestens zu bedenken, hat den Weg fir zahlreiche
seinsphilosophisch maotivierte Interpretationen frei gemacht, die durch Martin Heideggers
Sein und Zeit inspiriert in Rilke die poetische Entsprechung des Philosophen erblickt, und
vor allem die Duineser Elegien als explizite Illustrationen zum Heideggerschen
Gedankengut gelesen haben. Wie verfehlt aber diese Methode war, zeigte sich, als der
Aufsatz Wozu Dichter? 1950 ver6ffentlicht wurde, denn durch diese Studie wurde klar, dass
die friheren Interpretationsansatze, die sich auf Heidegger berufen haben, dem Rilke-Bild
des Philosophen grundsétzlich zuwidergelaufen sind. Es sei deshalb festgehalten, dass die
anstehende philosophisch-asthetische Anndherung weder nach Parallelen zwischen Rilke
und anderen Philosophen sucht, noch den Wunsch hegt, Einflussbeziehungen aufzudecken,
sondern es geht ihr darum, Rilkes duRerst heterogene quasi-theoretische Gedanken Uber das
Verhaltnis von Kunst und Leben mit Hilfe der Begrifflichkeit der philosophischen Asthetik
zu fassen, und diese bei einem kunstphilosophisch inspirierten Interpretationsansatz der

Duineser Elegien anzuwenden®. Im Anliegen der Arbeit, Rainer Maria Rilkes spates

2Perlwitz 2013, in: RHb 2013, S. 155-156.

% Hinsichtlich der kritischen Beurteilungen der philosophischen Annaherungsansatze ans Werk von Rilke sei
auf Christoph Konigs Buch ,,0 komm und geh”. Skeptische Lektiiren der ’Sonette an Orpheus’ von Rilke
hingewiesen, in dem der Autor den Dichter als einen Skeptiker auslegt, und dabei wichtige philsophische
Lektiiren aus der Rezeption kritisch-hermeneutisch untersucht. Er betrachtet die Gedichte als Subjekte, die es
verdienen gemdl ihrer Eigenart ausgelegt zu werden. Er analysiert zu diesem Problem klassische Rilke-



Hauptwerk aus der Perspektive seines &sthetischen Nachdenkens zu hinterfragen und
aufgrund der so gewonnenen Ergebnisse eine Lektlre der Duineser Elegien darzubieten,
verbinden sich Fragestellungen, die, philologisch-literaturhistorisch und kunstphilosophisch
gleichermaBen motiviert, den Zyklus als den Abdruck der Asthetik um 1922 deuten, indem
darin nach implizit gegebenen kunsttheoretischen und quasi-kunsttheoretischen Motiven
suchend Rilkes Ideen zur Kunst zu rekonstruieren versuchen. Es wird von diesem
Unterfangen erhofft, durch die Eruierung Rilkes unentfalteter &sthetischer ldeen nach 1910
auch die zentralen Probleme des Elegien-Zyklus in neues Licht stellen zu kdénnen.

Indem die doppelte Motiviertheit meiner Untersuchung zur Sprache kommt, wird
zugleich der erste, von mir als wissenschaftstheoretisch umschriebene Kritikpunkt Perlwitz’
mitreflektiert, nach welchem zwischen der Denkweise der Philosophie und der Dichtung
nicht scharf genug differenziert wird. Dieser Einwand wird von ihm zwar nicht weiter
prazisiert, man kann aber davon ausgehen, dass er dabei auf den deduktiven Charakter vieler
Interpretationen hinweisen will, in denen dem poetischen Text eine ihm oft fremde
philosophische Konstruktion aufzublrden versucht wird. Im Bewusstsein dieses berechtigten
Einwands wird jetzt angestrebt, sowohl Rilkes &sthetische Schriften als auch die Duineser
Elegien induktiv anzugehen, indem die ihrem Stil und Genre nach aulRerordentlich
heterogenen asthetischen und kunstphilosophischen Vorstellungen Rilkes begrifflich gefasst,
und dadurch relevante Thesen beziiglich seiner spéten asthetischen Ideen aufgestellt werden
sollen. Die philosophischen Theoreme der pragmatischen Asthetik und deren Vorlaufer
werden im Sinne des Aristotelischen Organon als Werkzeuge des Nachdenkens angewendet,
ohne sie in Rilkes Werk hineinzuprojizieren oder gar als Rilkes eigene Ideen verkaufen zu
wollen. Die Rechtfertigung dieses Verfahrens findet man eigentlich bei Rilke selbst, der sich
seiner Unaffinitdt gegenlber den Formen systematischen Denkens vollkommen bewusst
war*, und trotzdem immer wieder auf genuin kunstphilosophische und &sthetische Fragen zu
sprechen kann. Um (ber die Rilkesche Asthetik Relevantes aussagen zu kénnen, und damit
nicht im Sinne der Mahnung Wittgensteins Uber etwas Unsystematisches und allzu

Lektiiren (von Heidegger Uber Beda Allemann bis Wittgenstein), die dieser Eigenart oft nicht Rechnung tragen
kdénnen.

4 Ich bin ohne jegliche philosophische Vorbildung und Erfahrung, habe jede Philosophie, wo sie mir
begegnete, wie eine Dichtung behandelt, mit zu viel dsthetischem Bedirfnis und zu wenig Fanatismus und
Gewissenhaftigkeit.“ R. M. Rilke: Brief an Alexander N. Benois, in: ders.: Briefe in zwei Banden, hrsg. v. Horst
Nalewski, Frankfurt/M. u. Leipzig: Insel, 1991, S. 89.

Rilkes Briefe werden auf Grundlage der von Horst Nalewski edierten zweibandigen Insel-Ausgabe zitiert (im
Weiteren abgekirzt als= B I,I1). Bei den Einzelausgaben werden die bibliographischen Daten einzeln
angegeben.



Poetisches und Intuitives schweigen zu mussen, ist man auf ein Organon angewiesen, mit
dessen Hilfe die begriffliche Fassbarkeit der unsystematischen, sehr heterogenen
Uberlegungen zum Wesen der Kunst bewerkstelligt werden wird. Aus diesem Grunde wird
in den Kapiteln 1 und 2 versucht, aus paradigmatisch wichtigen Schriften (ber die Kunst
solche Prinzipien und Grundelemente einer sich formenden Theorie herauszudestillieren, die
den sich in den einzelnen Schaffensphasen® stark modifizierenden &sthetischen
Vorstellungen zugrunde gelegt werden koénnen. Durch die Untersuchung ausgewéhlter
Aufsatze werden in Anlehnung an die Begrifflichkeit der philosophischen Asthetik die
Praxisorientiertheit und die epistemische Folie der Subjekt-Objekt-Struktur als gemeinsame
Nenner der Rilkeschen Asthetik aufgezeigt. (1) Die Praxisorientiertheit wird in unserem
Kontext vor allem als die Frage nach der Funktion und Aufgabe der Kunst (,,Auftrag®)
innerhalb des menschlichen Weltverhéltnisses thematisch gemacht, wahrend (2) die
epistemische Folie der Rilkeschen Kunsttheorie als die sich immer &ndernde Subjekt-Objekt-
Struktur dargestellt wird, welche als die eigentliche Grundstruktur des menschlichen
Weltverhaltnisses, als das Verhéltnis des erkennenden Subjekts zum Objekt des Erkennens
umschrieben wird. Die Relevanz dieser Untersuchungsperspektive zeigt sich besonders
transparent, wenn man nach Rilkes AuBerungen zur Kunst in der spaten und spatesten
Schaffensphase fragt, in denen Schriften im Asthetik-Genre kaum entstanden sind. Zunéchst
wird deshalb in den Schriften der frihen und mittleren Werkphasen nach explizit
asthetischen ldeen gesucht, um durch die Untersuchung nach deren Beschaffenheit und
allméhlicher Modifikationen im Rilkes Werk zu den unentfalteten asthetischen Prinzipien

des spaten Hauptwerks vordringen zu kdnnen.

5 Beziglich der Periodisierung der Werkphasen Rilkes stutze ich mich auf Manfred Engels Vorschlag,
die folgenden vier Phasen des Rilkeschen Oeuvres zu unterscheiden: 1) das Frithwerk: bis zur Erscheinung der
ersten Fassung von Das Buch der Bilder im Jahr 1902; 2) das mittlere Werk: bis zu den Aufzeichnungen
(1910); 3) das spate Werk: bis zur Erscheinung der Duineser Elegien (1922); Spateste Gedichte: von den
Sonetten an Orpheus. Vgl. Engel: Vier Werkphasen, in RHb 2013, S. 175-182.



b) Das Desiderat der Koharenz in Rilkes Uberlegungen zur Kunst

Wie in der Forschung schon so oft festgestellt worden ist®, war Rilke ein durch und
durch untheoretischer Geist, bei dem es weitgehend unbegrindet erscheinen mag, nach
solchen genuin asthetischen und kunsttheoretischen Schriften zu suchen’, in welchen
theoretische Probleme argumentierend, mit transparent-wissenschaftlichem Begriffsapparat
ausgearbeitet waren, mit deren Hilfe dann seinem poetischen und &sthetischen Nachdenken
zu festen Konturen verholfen werden koénnte. Noch schwieriger erweist sich dabei eine
Asthetik seines spaten Oeuvres zu rekonstruieren, da die Texte dieses Genres in der
Mehrzahl zwischen 1893 und 1904 entstanden sind. Das vorhandene Textkorpus zur
Asthetik beinhaltet ohnehin keine langeren Monografien oder umfassenden Studien, sondern
nur kurze, oft als Briefe verfasste Fallstudien, die einerseits pragmatische Ann&herungen an
den Verlauf der Schaffensprozesse bei anderen Kiinstlern, Bildhauern und Malern darstellen,
andererseits den Prozess der eigenen Schreibtétigkeit reflektieren. Mit Recht verwendet
Manfred Koch fiir Rilkes Kunsttheorie die treffenden Oberbegriffe ,,Werkanalyse und
Werkstattbericht™ und betont dabei, dass in diesen Aufsitzen ,,beildufige Bemerkungen {iber
bestimmte Kunstwerke in der Korrespondenz oder in Rezensionen oft gehaltvoller” seien
»als die offiziellen Verlautbarungen iiber Wesen und Bedeutung der Kunst in
programmatischen Aufsitzen.“® Beim Versuch, den den Duineser Elegien zugrunde

liegenden é&sthetischen Prinzipien ndher zu kommen, stofit man also vor allem auf das

6 Rilke hat sich wegen der Méngel seiner wissenschaftlichen Bildung sein Leben lang als Autodidakt
gefiihlt. Er hat mehrmals ernsthaft Gberlegt, sein Studium wieder aufzunehmen, wobei sein Interesse immer
wieder der Kunstgeschichte und der Philosophie galt. In der Perspektive der vorliegenden Arbeit ist seine
Beachtung des Werkes Georg Simmels bedeutsam, dessen Name in seinen Briefen zwischen 1899 und 1925
immer wieder auftaucht. Charakteristisch erscheint mir, dass er von Georg Simmels Werken denen mit
kunstphilosophischen und kunstsoziologischen Themen eine besondere Aufmerksamkeit geschenkt hat. Er
mochte Simmels Goethe, er las 1915 seine Michelangelo-Studie, tber welche er zehn Jahre davor schon mit
dem Philosophen persénlich ein Gesprach fiihrte. Vgl. Hans Egon Holthusen: Rainer Maria Rilke. Mit
Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Hamburg: Rowohlt, 32005, S. 20ff. und Ingeborg Schnack: Ingeborg
Schnack: Rainer Maria Rilke. Chronik seines Lebens und seines Werkes, Frankfurt a.M..: Insel, 1990, S. 207-
209; 214; 491.
7 Zum Problemkreis der
Begriindbarkeit der fehlenden Theorizitat des Rilkeschen Denkens vgl. u. a. die beiden Nachworte Horst
Nalewskis in: Rainer Maria Rilke: Von Kunst-Dingen. Kritische Schriften. Dichterische Bekenntnisse, hrsg. v.
Horst Nalewski auf der Grundlage der v. Ernst Zinn besorgten sechsbhandigen Gesamtausgabe 1955-1966,
Leipzig / Weimar: Gustav Kiepenheuer Verlag, 1983, S. 224-226, und Rainer Maria Rilke (hrsg. v. Horst
Nalewski): Von Kunst und Leben, Frankfurt a.M.: Insel, 2001, S. 215-223; das Asthetik-Kapitel 3.6 des Rilke-
Handbuches: Manfred Koch: Schriften zu Kunst und Literatur, in: RHb 2013, S.480-497; Helen Bridge: Rilke
and the visual arts, in: Karen Leeder/Robert Vilain, (Hrsg.): The Cambridge Companion to Rilke, Cambridge:
University Press, 2010, S. 145-158.

8 Vgl. RHb 2013, 480ff.



objektive Hindernis, dass Rilkes kiinstlerisches Interesse nach 1910 fast ausschliel3lich der
Praxis der Lyrik galt und er nach 1904 kaum theoretische Texte verfasst hat. In dieser
ohnehin problematischen Grundsituation sieht sich der Rezipient besonders auf sich gestellt,
wenn er die implizit gegebene poetisch-asthetische Folie der Duineser Elegien explizit zu
machen versucht, indem er deren Kkunsttheoretisch interpretierbare Komponenten
geradewegs aus den zehn Elegien-Stiicken herauszufiltern erhofft. Die eigentliche
Herausforderung, der sich die vorliegende Untersuchung stellen muss, besteht deshalb
einerseits im Aufzeigen einer mehr oder weniger koharenten, wenn auch nicht umfassenden
Konzeption Rilkes zu Fragen der Kunst, andererseits im Versuch trotz der stil- und
genremaRigen Heterogenitdt der Uberlegungen mindestens die Anwesenheit solcher
fundamentalen Prinzipien zu entdecken, die dann im Ganzen des Oeuvres zu Geltung
kommen werden.

Durch die Heranziehung des Vortrags tiber Maurice Maeterlinck® aus dem Jahre 1902
lasst sich im Textkorpus der dsthetischen Schriften ein Aufsatz aufweisen, in welchem in
Bezug auf den flamischen Autor die Problematik des Verhaltnisses zwischen Kunst und
Leben in seltener Koharenz und Transparenz reflektiert wird. Hier gelingt es Rilke sich Gber
seine &sthetisch-philosophischen Ideen verhaltnismé&Rig exakt zu &ul3ern, indem er beziiglich
der Funktion der Kunst und der Aufgabe und Madoglichkeiten des Kunstlers jene Ideen
formuliert, die nicht nur zum Verstandnis der &sthetischen Vorstellungen seiner fritheren und
mittleren Schaffensphasen beitragen, sondern in Keimform auch das kinstlerische Credo
seines spaten und spatesten Oeuvres transparent antizipieren. In der Zielsetzung der
anstehenden Darlegung der von Rilke profilierten Ideen Maeterlincks verbindet sich die
Sichtbarmachung der Eckpunkte des &sthetischen Denkens Rilkes mit dem Hinweisen auf
deren Weiterleben und Modifikationen im impliziten dsthetischen Konzept der Duineser
Elegien. In Rilkes Maeterlinck-Lektlre lassen sich zwei solche Problemkreise ausmachen,
welche jetzt als die Eckpunkte einer sich abzeichnenden Kunst-Vorstellung untersucht

werden.

9 Rainer Maria Rilke: Maurice Maeterlinck in: ders.: Sdmtliche Werke in sechs Banden, hrsg. vom
Rilke-Archiv in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Ernst Zinn, Band 5, Frankfurt/M: Insel, 1987,
S. 527-549. Rilkes dichterische Werke werden auf Grundlage der vom Rilke-Archiv herausgegebenen
sechsbandigen Ausgabe zitiert (Im Weiteren abgekirzt als= SW)

Rilke hat sich mit dem Werk des belgischen Dichters auBer des untersuchten Vortragsttextes noch in zwei
weiteren kurzen Schriften befasst. Die beiden kurzen frilheren Texte, in denen er sich mit Maeterlincks
Dramenkunst befasst, sind im November 1900 entstanden. Die friihere Tagebuchaufzeichnung heil3t Der Tod
des Tintagiles, wéhrend der zweite Text den Titel tragt: Das Theater des Maeterlinck.



Eckpunkt 1

Die Aufgabe der Kunst sei ,,nach dem Anschluss an die Wahrheit unseres Lebens zu
suchen, die hinter allen Dingen wie eine grofie gemeinsame Mutter wohnt. “*°

Zu allererst sei jene thesenartige Aussage des Aufsatzes hervorgehoben, nach welcher
der Kunst eine Aufgabe zugesprochen werden kann, die — die zentralen Komponenten des
asthetisch-poetischen Konzepts der Duineser Elegien vorwegnehmend — darin bestehen soll,
sich zur Welt durch die Kunst in Bezug zu setzen, indem die durch die tradierten
Weltdeutungen verdeckten Bezlige des menschlichen Weltverhaltnisses sichtbar gemacht
werden, und ein neues — &dsthetisches — Verhaltnis zur Welt initiiert wird. Es stellt sich dabei
naturlich die Frage, wie den flamischen Dichter deutende Rilke diesen Anschluss an die
Wahrheit des Lebens zu realisieren glaubt. An einer friiheren Stelle des Maeterlincks-Essays
schreibt er, jeder groRe Dichter arbeite an einem grolen Werk, das ,,[...] das einzige
wirkliche Werk der Menschheit ist und das, um es kurz zu sagen, ,Suchen nach Wahrheit’
ist“!1, Wenn man den Sinn dieser Thesen zu erfassen sucht, muss der Akzent zunachst auf
den Wahrheitsbegriff gelegt werden, indem man, auf Rilkes Formulierung achtend, die
Wabhrheit als die ,,Wahrheit unseres Lebens* ins Auge fasst, und nicht mit der Wahrheit der
,,Weltweisheit“!? (der Philosophie) verwechselt. Er behauptet, dass ,,ihnlich wie in den
Tagen der griechischen Welt der Schonheitsbegriff mit dem Moralbegriff® zusammenfiel,
heute zwischen Schon und Wahr Annédherungen geschehen sind, die noch keine friihere Zeit
zu verzeichnen hat.“!* Rilkes Beispiel zeugt von der Einsicht, dass die Kunst seiner Zeit,
ahnlich dem griechischen Altertum, nicht als eine der Lebenspraxis fremde Entitat behandelt
werden soll, sondern eben als etwas, das eine Verbindung (Anschluss) zur Wahrheit des
Lebens stiftet. Das moralisch Schone als die Wahrheit des Lebens héngt in der Aristoteles-
Argumentation mit der Wissensform der Phronesis zusammen, die nur dann erreicht wird,
wenn der Mensch sein Leben lang gemall der Vernunft handelt und ein redliches Leben

fuhrt. Der Kunst wird dabei die Rolle zuteil, dem Sich-Zurechtfinden des Menschen in seiner

10 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 531.
1 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 530.
12 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 530.
13 Ob hinter Rilkes Behauptung konkrete Kenntnisse Uber die aristotelischen Wissensformen stecken

oder eben sein enorm groRes intuitives Potenzial, muss hier dahingestellt bleiben, aber er erféhrt natirlich
aufgrund seiner Maeterlinck-Lektiire, dass fiir Aristoteles die Kunst in einem lebenspraktischen Kontext
thematisch wurde.

14 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 531.



eigenen Welt beizutragen’>. Wenn Rilke den Moralbegriff des Altertums zum
Wahrheitsbegriff des 20. Jahrhunderts in Parallele stellt und tiber die Anndherung der beiden
an die Kunst redet, macht er damit deren lebenspraktische Motiviertheit thematisch und
verortet sie zugleich in einem pragmatischen Kontext, indem Uber die Kunst aus der
Perspektive ihrer Funktion und Aufgabe gesprochen wird.

An Maeterlincks Kunstauffassung mochte demnach fir Rilke besonders dessen
Uberzeugung faszinierend erscheinen, der Kunst die Funktion des Bezugsstiftens zwischen
Subjekt und Welt zusprechen zu kénnen, indem das Subjekt statt seiner friiheren transitiven
Deuter-Position gegenuber der Welt ein neues, offenes Verhaltnis zur ihr realisiert. Wird die
Bezugsstiftung durch die Kunst zunéchst als die Suche nach dem Anschluss an die Wahrheit
des Lebens umschrieben, muss dieses Prinzip naher bestimmt werden. Worum geht es dem
Dichter, wenn er tber die Wahrheit des Lebens spricht? Was flr implizite Distinktionen
kommen dabei zum Ausdruck? Im Gegensatz zur das Leben transitiv beschreibenden
statisch-formallogischen Richtigkeit, handelt es sich bei der ,,Wahrheit des Lebens® um ein
Geschehen, wobei von der Wabhrheit nicht im Sinne einer mathematischen Formel, sondern
im Sinne eines dynamischen Prozesses gesprochen wird, in dem das Subjekt herausgefordert
ist, sich an diesen Prozess anzuschliel3en, um ihn mitzugestalten kénnen. Die Art und Weise
des Anschlussprozesses ist es, worauf es Rilke bei seinen &sthetischen Fragstellungen
ankommt. Die Kunst sollte sich nicht ,,an die kleinen und unwichtigen Wirklichkeiten des
Tages* wenden, sondern ,,Anschluss an die Wahrheit unseres Lebens* suchen. Die poetisch-
asthetische Idee der Duineser Elegien, sich dichterisch zur Welt in Bezug zu setzen und
dadurch die transitive Aulenposition des Deuters zu (berwinden, ist also schon im
Maeterlinck-Aufsatz in Keimform vorhanden. Der poetisch-asthetische Anschluss an das
sich dynamisch andernde Subjekt-Welt-Bezugssystem wirft jedoch die pragmatische Frage

auf, wie diese verbindungsstiftende Aufgabe bewaltigt werden kann.

15 Aristoteles: Nikomachische Ethik, tbers.v. Olof Gigon, Minchen: Deutscher Taschenbuchverlag,
2000, 1097b-1098a.



Eckpunkt 2

Der Kunstler bewéltigt seine Aufgabe, wenn er , das Dasein bis an die Grenzen
dieser grofien und unbeweglichen Wahrheit verfolgt “'®

Die Wahrheit des Lebens stellt etwas GroRes, Unbekanntes!’ dar, das sich den
transitiven Deutungsversuchen immer wieder entzieht, und das vom Menschen eine
grundsatzlich veranderte Einstellung, und letztendlich ein veréndertes Weltverhéltnis
erfordert. Die Aufgabe der Kunst besteht demnach eben darin, den Menschen dadurch die
Madglichkeit zum Anschluss an die Wahrheit des Lebens zu geben, dass ihn zu einem neuen
Welt- und Selbstverhéltnis herausfordert, indem sie ihn an die &ufersten Grenzen der
tradierten Deutungsschemen bewegt, wo diese d&sthetisch-poetisch suspendiert werden.
Maeterlinck sei, wie Rilke schreibt, der Dichter dieses Unbekannten, der ,,versucht, tastend
und horchend, die Richtung einzuhalten, in welcher wir sie [die Wahrheit] vermuten*!8, Die
eigentliche Frage bezieht sich nun auf das Wie dieses Anschlussprozesses, darauf, wie durch
das Kunstwerk bewerkstelligt werden kann, das friihere Subjekt-Welt-Verhaltnis &sthetisch-
poetisch zu erschittern.

Die Bedeutung des Maeterlinck-Essays in Bezug auf Rilkes asthetisches Denken wird
dann besonders ersichtlich, wenn es nach den poetisch-asthetischen Prinzipien der
Realisierung des Anschlusses an die Wahrheit des Lebens untersucht wird. Die hier
vorfindbaren Formulierungen nehmen schon jene Vorstellungen vorweg, die spater auch die
implizite Asthetik der Duineser Elegien pragen werden. An der ersten Stelle soll aber auf
Maeterlincks Vorbildcharakter beziiglich der Verwandlungs-ldee'® aufmerksam gemacht
werden. Rilke resiimiert Maeterlinck: ,,Dort, wo er* (der Mensch als objektiv gegebenes,
physikalisches Wesen) ,,aufzuhdren scheint, fangt der Mensch wahrscheinlich an, wo sein
sichtbares Leben zu Ende ist, dort beginnt das Leben seiner Seele, welches das einzig
wirkliche Leben ist.“?® Es ist unschwer zu erkennen, dass es sich hier um die

ontologisierenden Wurzeln der Idee der transzendentalpoetischen Einheitsstiftung zwischen

16 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 532.

o Ebd.

18 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 531.

19 Zur Genealogie des Verwandlungs-Begriffs in der Elegien-Forschung sei unter anderem auf folgende

Studien hingewiesen: Klaus Miihl: ,,Verwandlung im Werk Rilkes. Studien zur inneren Genese der Duineser
Elegien®, Niirnberg, 1981; Balasundaram Subramanian: Engel und Mensch. Studien zu Rainer Maria Rilkes
Duineser Elegien, Katleen L. Komar: Transcending Angels. Rainer Maria Rilkes Duino Elegies London:
Lincoln, 1987, Martyn Crucefix: Commentary to Rainer Maria Rilkes Duino Elegies, in: Rainer Maria Rilke:
Duino Elegies, London: Enitharmon, 2006, S. 83-103.

2 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 532.



Subjekt und Welt handelt, deren Grundstruktur spater auf ontologischer, metaphysischer und
poetischer Ebene gleichermalRen zur Geltung kommt, und als solche den epistemischen Kern
der Verwandlungs-Idee bildet. Der Maeterlinck-Aufsatz liefert auch Formulierungen, die als
Anhaltspunkte fur die Probleme der Reziprozitat des Subjekt-Welt-Verhaltnisses dienen und
dadurch das Theorem des Ganzsein-Konnens zu erhellen helfen. Dieser Tatsache muss
deshalb besondere Aufmerksamkeit geschenkt werden, weil in der ldee des Ganzsein-
Kodnnens der Sinn des — als die Aufgabe der Kunst aufgezeigten — Anschlusses an die
Wahrheit des Lebens mitreflektiert wird. Der Dichter ist derjenige Mensch, der die
,»ochonheiten und seine Schrecken [des Lebens] in gleichem Male liebt, und von seinen
Waundern erzahlt wie von Wirklichkeiten?. Die zu erreichende transzendentalpoetische
Einheit vom Schénen und Schrecklichen, von der der Dichter erz&hlen muss, wird in den
Elegien sogar zum Grundgesetz der Wahrheit des Lebens erhoben, fiir deren Realisierung
die Dichtung und die Kunst Giberhaupt zu berufen sind. Besondere Aufmerksamkeit verdient
auch Rilkes Behauptung Uber das Grundgesetz der Maeterlinckschen Lebensauffassung,
welches als ,,die Verinnerlichung, die Zusammenfassung aller Kréfte in unserer Seele,
Erweiterung dieser Seele zu einer Welt, die mdchtiger ist als jene unheilvolle Welt des
Schicksals, die dem Menschen so lange drohend und feindlich gegeniiberstand?
umschrieben wird. Wenn die Dichtung den Anschluss an die Wahrheit des Lebens durch die
Verinnerlichung realisiert, muss der Prozess der Durchfiihrung dieser Verinnerlichung
konkreter gefasst werden. Rilke erblickt Maeterlincks Bedeutung in dessen Verhaltnis zum
Medium der Schriftkunst, denn der flamische Dichter maR der Materie der Sprache ahnliche
plastische Funktion zu wie den Werken der bildenden Kunst, und demzufolge forderte er
eine dhnliche Anndherungsweise an sie. Nach Rilkes Interpretation liege der Inhalt eines
Bildes nicht in seinem Thema, ,,sondern in etwas anderm, das an allen Stellen diesen Inhalt
durchdringt, und durchleuchtet, iiber sich selbst hinaus erhebt und verklirt?®, Der Akzent
muss zum einen auf die Materie des Kunstwerks gelegt werden, zum anderen auf den
Begegnungsprozess zwischen Rezipient und Kunstwerk. Das poetisch-asthetische
Zustandekommen des Anschlusses an die Wahrheit des Lebens wird als echtes Ereignis
beschrieben, das dem Menschen Gliick beschert: ,,Es ist gleichsam die Warme, die bei der

Arbeit entsteht, welche wir leisten, wenn wir ein Ereignis, das uns von auflen anrihrt,

2 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 533. (Hervorhebungen von LM)
2 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 539.
B Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 534.

10



aufnehmen und zu unserem eigenen umgestalten.“?* Das Gesagte resiimierend kann noch
festgestellt werden, dass die im ersten Eckpunkt dargelegte eigentliche Aufgabe der Kunst in
der transzendentalpoetischen Einheitsstiftung zwischen dem Subjekt und seiner Welt besteht,
und als Kern des sog. é&sthetischen Weltverhdltnisses das poetisch-asthetische
Verwandlungs-Konzept der Duineser Elegien vorwegnimmt.

Durch die Heranziehung des Maeterlinck-Vortrags wurde versucht, trotz Rilkes
bekannter Unaffinitdt gegenliber theoretischen Argumentationsstrukturen, in dem
untersuchten Text solche &sthetischen Prinzipien zu ermitteln, die zwar nicht als Basis fur
eine koharent-systematische Asthetik fungieren kénnten, aber beim Erfassen der intuitiv
erbrachten ldeen Rilkes zum Verhéltnis der Kunst und des Lebens doch als Stutzpunkte
dienen kdnnen. Von den nachfolgenden Ausfihrungen wird erhofft, zur Erforschung des
Nachdenkens Rilkes uber die epistemischen Maoglichkeiten von Dichtung dadurch beitragen
zu konnen, dass dem tberwiegend ontologisierenden Verstandnis der Duineser Elegien ein
Interpretationsansatz beigesteuert wird, der dem Zyklus aus einer philosophisch-&sthetischen

Perspektive Transparenz verschaffen kann.

2 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 540.

11



1. Der Entwurf einer theoretischen Basis fiir die Systematisierung der Asthetik
Rilkes

1.1 Die Grundpramissen des Entwurfs ,,Kunst als menschliche Praxis®?°

Das erste, theoretische Kapitel der vorliegenden Arbeit geht von jenem Charakterzug der
asthetischen Schriften Rilkes aus, nach welchem diese vor allem als ,,Werkanalyse[n] und
Werkstattbericht[e]*“?® zu lesen sind, und als solche eine offensichtlich pragmatistischche
Einstellung ihres Verfassers zutage fordern, Um die Einstellung Rilkes zur Kunst néher
begreifen zu konnen, soll zunéchst ein begrifflicher Rahmen entworfen werden, innerhalb
dessen seine theoretisch nur schwer einzuordnenden Uberlegungen erfassbar werden. In
dieser Hinsicht orientiert sich diese Arbeit vor allem an einem Theorem des an Georg W.
Bertrams Forschung anknupfbaren zeitgendssischen deutschen kunstphilosophischen
Diskurses?’, der unter Anlehnung an die Kklassische deutsche kunstphilosophische
Denktradition und Asthetik eine pragmatistisch orientierte Denkrichtung darstellt. Im
Zentrum dieses asthetischen Diskurses steht der Gedanke, dass sich zwischen der Kunst und
den anderen menschlichen Praktiken eine grundsétzliche Kontinuitat behaupten l&sst, wobeli
das eigentliche Potenzial der Kunst eben in der Bezugnahme auf diese Praktiken besteht.

Um die pragmatische Anndherung an die Kunst als an eine spezifisch reflexive
Praxisform begreifen zu konnen, empfiehlt es sich zundchst den Bertramschen Terminus
,reflexive Praxis’ nadher zu betrachten, wobei zuallererst zwischen dem allgemeinen
epistemologischen Begriff der Reflexionspraxis und dessen epistemischen Gebrauch eine
klare Distinktion getroffen werden muss. Uber die letztere — epistemische — Form des
Gebrauchs lasst sich Transparenz verschaffen, wenn man sich auf den Sinn des Episteme-
Begriffs von Michel Foucault besinnt, der unter diesem Begriff ein sog. historisches

Apriori?® verstand, das als die Basis der Wissensdiskurse und Lebenspraktiken im

% Die Basis der folgenden theoretischen Ausfilhrungen bilden Georg W. Bertrams Forschungen zu den
aktualen Fragen der pragmatischen Asthetik, deren Ergebnisse er nach der Vorstufe Kunst. Eine Einfilhrung
(2008), 2014 in seinem Buch Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik publiziert hat. Georg W. Bertram:
Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2014.

% Vgl. RHb 2013, 480ff.

2z Neben Georg W. Bertram seien an dieser Stelle noch Christoph Menke, Gernoth Béhme und Christian
Kohlross als weitere bedeutende Vertreter der zeitgendssischen Diskussionen Uber die Fragen der pragmatisch
bzw. anthropologisch argumentierenden Asthetik angegeben.

% olch will damit ein Apriori bezeichnen, das nicht Giiltigkeitsbedingung fiir Urteile, sondern
Realitatsbedingung fiir Aussagen ist. Es handelt sich [...] darum, [...] die Bedingungen des Auftauchens von
Aussagen, das Gesetz ihrer Koexistenz mit anderen, die spezifische Form ihrer Seinsweise und die Prinzipien
freizulegen, nach denen sie fortbestehen, sich transformieren und verschwinden. Ein Apriori nicht von

12



pragmatischen Sinn einen fundamentalen kulturellen Code darstellt und als solcher die
verschiedenen Lebenspraktiken wie auch Kunst, Religion und Wissenschaft strukturiert®®,
Die epistemische Funktion der Dichtung als kulturellen Codes besteht demnach nicht darin,
in Bezug auf menschliche Praktiken tGber Wahrheit oder Falschheit Entscheidungen treffen
zu wollen oder gar zu konnen, sondern die Praxis der Entscheidungen, die an sich die
menschliche Daseinspraxis ausmacht, herauszufordern. Bei dieser Frage ist deshalb zunéchst
eine dezidierte Bescheidenheit angesagt, um nicht einmal den Schein eines
erkenntnistheoretischen Anspruchs zu erwecken, dem eine kunstphilosophische Verwendung
des Terminus ,,Reflexion® sowieso nur nachhinken konnte. Die reflexive Praxis wird hier
nicht als Gegenstand und Problem der Erkenntnistheorie behandelt, sondern epistemisch, als
eine Objektivationsform der Episteme, die die Strukturierung des menschlichen
Weltverhaltnisses beeinflusst. Dementsprechend soll festgesetzt werden, dass die attributive
Verbindung reflexive Praxis zwar einen Prozess des Nachdenkens abbildet, wobei jedoch
dieses Nachdenken weder propositionalistisch als eine Begriffshildungspraxis, noch
kognitivistisch als eine theoretische Praxis verstanden werden will.*® Demgegeniiber wird in
dem jetzt thematisierten d&sthetischen Diskurs die reflexive Praxis pragmatisch-
anthropologisch unter der Gesamtheit historisch-kultureller Praktiken verortet, welche nicht
autonom, voneinander abgekapselt®! existieren, sondern aufeinander bezogen, unter direkter
und indirekter Bezugnahme aufeinander.

Die Fragestellungen des Bertramschen &sthetischen Diskurses beziehen sich auf den
Prozess des Kunstgeschehens, das heif3t: auf den Begegnungsprozess zwischen Subjekt und
Kunstwerk, indem immer wieder dessen praktische Durchfiihrung in den Mittelpunkt des
Interesses gerlickt wird. In Kapitel 2 wird zu zeigen sein, dass Rilkes dasthetische
Uberlegungen immer wieder um diesen prozessualen Charakter des Kunstgeschehens

kreisen, wenn auch der Akzent in den einzelnen Phasen immer auf einen anderen Aspekt

Wahrheiten, die niemals gesagt werden oder wirklich der Erfahrung gegeben werden kénnten; sondern einer
Geschichte, die gegeben ist, denn es ist die der wirklich gesagten Dinge.* Michel Foucault: Arch&ologie des
Wissens, ubers. v. Ulrich Kdppen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1973, S. 184f.

2 »Ich konnte] die Episteme [...] als strategisches Dispositiv definieren, das es erlaubt, unter allen
maglichen Aussagen diejenigen herauszufiltern, die innerhalb, ich sage nicht: einer wissenschaftlichen Theorie,
aber eines Feldes von Wissenschaftlichkeit akzeptabel sein kénnen und von denen man wird sagen kdnnen:
diese hier ist wahr oder falsch. Die Episteme ist das Dispositiv, das es erlaubt, nicht schon das Wahre vom
Falschen, sondern das wissenschaftlich Qualifizierbare vom Nicht-Qualifizierbaren zu scheiden. Vgl. Michel
Foucault: Dispositive der Macht. Michel Foucault Uber Sexualitat, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve
Verlag, 2008, S. 124.

% Vgl. Bertram 2014, S. 14-15.

31 Vgl. Bertram 2014, S. 18-20.

13



dieses Prozesses gelegt wird, mal auf das rezipierende Subjekt, mal auf das zu rezipierende
Objekt, mal eben auf die Beschaffenheit ihres Verhéltnisses als das In-Bezug-Setzten der
beiden zueinander. In dieser Hinsicht erscheinen Bertrams Thesen in Bezug auf die
gesuchten asthetischen Prinzipien Rilkes besonders in den Punkten einleuchtend, in denen
der Dichter als den durch die Dichtung zu bewaltigenden Auftrag die Verbindungsstiftung
zwischen Subjekt und der Welt der Dinge aufzeigt. Im untersuchten Maeterlinck-Aufsatz
wurde als die Aufgabe der Kunst die Suche nach den Anschlussmdglichkeiten an die
Wahrheit des Lebens definiert, worin wiederum die Uberwindung der Zerrissenheit der
Subjekt-Welt-Struktur mit Hilfe die Kunst angesprochen wurde. Bertram ist dabei der
Ansicht, dass die Kunst, indem sie das Subjekt in den Prozess der Weltverstehens einbezieht,
auch zur Selbstdefinition und Selbstwerdung desselben beitragt. Deswegen dirfte sie nicht
als isoliertes, vom Leben entferntes Phdnomen angesehen werden, sondern sie misse als
Kern der menschlichen Lebenspraxis behandelt werden.®? Durch die Auseinandersetzung mit
Kunstwerken entwickelt der Rezipierende ein neues Verhaltnis zu sich selbst und dadurch
auch zur Welt, was dann zur Bestimmung des Phdanomens ,,Mensch* beitragen kann. Wie in
Teil 2 dargestellt werden wird, hat Rilke die epistemische Bedeutung der d&sthetischen
Auseinandersetzung mit den (Kunst)Dingen schon in seiner mittleren Schaffensphase intuitiv
erahnt, indem er es am eindeutigsten im zweiten Apollo-Sonett zum Ausdruck bringt, als er
die Begegnung mit der archaischen Statue als eine Grenzerfahrung schildert, durch die eine
Verénderung im Leben des Subjekts in Gang gesetzt wird, was zu einem neuem Selbst- und
Weltverhaltnis ( zu seiner Selbstwerdung) fllhren muss: der Betrachter der Statue muss sein
Leben &ndern. Die Konfrontation mit dem Kunstwerk bildet die paradigmatische Form des
sog. asthetischen Weltverhaltnisses ab, welches, dem auf die Affirmation hin angelegten
diskursiven Weltverhaltnis entgegenlaufend, die alten Strukturen in Frage stellt: man muss
seine bisherigen Einstellungen gegentiber der Welt infolge der Begegnung mit dem Werk
dndern, was letzten Endes auch die Anderung seines eigenen Lebens implizieren muss. Die
epistemische Rolle der Kunst besteht demnach nicht in den erkenntnistheoretischen
Praktiken des Modells der Differenzierung zwischen Wahrheit und Falschheit, sondern vor
allem in der Reflektierung bisher unkritisch akzeptierter, die Welt affirmierender Denk- und
Weltverhaltnisschemata. Um diese Eigenart der untersuchten kunstphilosophischen

Perspektive nuancieren zu kdnnen, wird jetzt vorgeschlagen, auch einen neuen Terminus in

32 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 532.

14



die Diskussion einzufiinren®®, der helfen kann, das an sich etwas diffuse Bertramsche
Theorem ,,Kunst als Reflexionspraxis“ weiter zu differenzieren und die Aufmerksamkeit auf
die transzendentalpragmatische Differentia specifica des asthetischen Weltverhéltnisses zu
lenken. Der Begriff der Diffirmation®* ist meine eigene heuristische Wortschépfung im Sinne
Hans Blumenbergs, die die Aufgabe erflllt, die Andersartigkeit des &sthetischen
Weltverstandnisprozesses zu reflektieren, der im Gegensatz zum auf die Weltaffirmation hin
angelegten diskursiven Verstehen unsere Vorverstandnisse und Verstehensstrukturen

zerrittelt, die Gultigkeit der Uberlieferten Weltdeutungsschemata in Frage stellt oder sie

sogar fur ungltig erklért.

1.2  Rilkes spate Asthetik im Kontext der pragmatisch-kunstphilosophischen
Argumentation

Es wurde zundchst versucht, durch die Eruierung Georg W. Bertrams Thesen uber
die Kunst als Lebenspraxis, Anhaltspunkte fir eine Systematisierung der heterogenen Ideen
Rilkes zu finden, wobei der Grund fur die Heranziehung dieses zeitgendssischen Paradigmas
in dessen pragmatistischen Orientierung liegt, die dem Kunstwerk eine ahnliche Funktion
zuweist, wie es Rilke in dem analysierten Maeterlinck-Aufsatz getan hat. Die bereits um
1902 prasente Idee Rilkes, nach welcher der Dichtung die Rolle (der Auftrag) zugesprochen

3 Ich berufe mich bei diesem Problem auf Hans Blumenbergs ironische Analyse der cartesischen
Methode; er erwéagt dabei die Mdglichkeit der Vollendung einer wissenschaftlichen Terminologie, was eine Art
Endzustand des philosophischen Denkens wére, wo alles definiert werden und die philosophische Sprache
,,begrifflich” im strengen Sinn sein kdnnte. In diesem Endzustand des Denkens ware alles endglltig definiert,
es gabe nichts logisch Vorlaufiges mehr. Die Terminologie ware vollstdndig, ohne dass man auf eine morale
provisoire angewiesen wadre. Mein Vorschlag versteht sich in dieser Hinsicht natirlich weitgehend
provisorisch. Ich versuche durch die Aufnahme einer Pradmisse einen neuen Terminus fir jene Differenz zu
schaffen, die zwischen dem &sthetischen und dem diskursiven Verstehensprozess ausgemacht werden kann.
Vgl. zum Problem des Entstehens und der Vorlaufigkeit der wissenschaftlichen Termini: Hans Blumenberg,
Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1998, S. 7-13.

34 Die Bildung des Begriffs Diffirmation koénnte in morphologischer Hinsicht am besten als
Amalgamierung zweier Bestandteile aufgefasst werden, als deren VVorbild der Begriff Affirmation fungiert. Die
Wourzel dieses Urbegriffs geht auf das lateinische Adjektiv firmus: fest, stark zuriick, das seinerseits die Basis
fur die substantivische Form affirmatio lieferte. Das Wort an sich ist ein durch das Préfix ’af’ abgeleitetes
Derivat, bei dem die Vorsilbe die Bedeutungen ’heran’, ’hinzu’, ’dabei’ trigt, und infolgedessen eine
verstarkende Wirkung hat. Aus morphologischer Perspektive ist der Ausdruck durch den Austausch der
Vorsilbe ’af-’ gegen die Vorsilbe ’di(f)’ erstellt worden, um durch die Bedeutung des neuen Prifix:
’auseinander’, *un-’, *ganz’, ’zer-’ das Wort Affirmation in sein Gegenteil: Infragestellung, Ungewissmach zu
wenden. Vgl. Raphael Kuhner: Ausfuhrliche Grammatik der lateinischen Sprache, Band 2: Elementar-,
Formen- und Wortlehre, neubearbeitet v. Friedrich Holzweissig, Hannover: Hahnsche Buchhandlung, 21912.
Zu den Fragen der Morphologie des Ausdrucks vgl. besonders den Kapitel 6: Von den inflexiblen Sprachteilen:
Adverb, Praposition und Konjunktion S. 921-941. Zur Angleichung von dis- zu dif: S. 936.

15



werden kénne, den Menschen an die Wahrheit des Lebens anzuschlieRen® und dadurch der
menschlichen Selbst- und Welterkenntnis beizutragen, erlebt in seiner spaten Schaffensphase
ihre weitere Prazisierung, als die Dichtung in einer, das bisherige Weltverhaltnis nicht mehr
unkritisch hinnehmenden, sondern in einer, dieses Verhéltnis verwandeln wollenden Rolle
auftritt, und den Rezipienten zu neuer Stellungnahme zur Welt und dadurch zu sich selbst
herausfordert. Nimmt der Rezipient die Herausforderung an, und wagt sich im Sinne des
zweiten Eckpunktes aus dem Maeterlinck-Aufsatz an die Grenze der Wahrheit des Lebens®,
vollzient er den Prozess der dsthetischen Verwandlung, wobei eine neue
transzendentalpoetische Einheit zustande kommt. Um die Struktur und das Funktionieren
dieses Prozesses zu erhellen, wird jetzt die Begrifflichkeit der pragmatischen Asthetik zu

Hilfe genommen.
1.2.1 Die begriffliche Erfassung des asthetischen Weltverhaltnisses

Wie es festgestellt wurde, kann die Kunst ihre spezifische Rolle als das diskursive
Weltverhiltnis diffirmierende Kraft®” dadurch erfiillen, dass sie eine spezifisch reflexive
Praxisform darstellt, indem sie den Menschen im Laufe der Begegnung mit dem Werk zur
impliziten Stellungnahme zu sich und zur Welt herausfordert. Dass sich der Mensch zu sich
Stellung nimmt, liegt in seiner existenzialen Konstitution begriindet, darin, dass er sich und
seine Welt in den verschieden Lebenspraktiken durchgangig reflektiert. Heidegger legt es als
den unhintergehbaren Prozess des Welt- und Selbst-Verstehens®® aus: ,,Das Verstehen ist das
existenziale Sein des eigenen Seinkdnnens des Daseins selbst (des Menschen, ML), so zwar,
daB dieses Sein an ihm selbst das Woran des mit ihm selbst Seins erschlieBt.“3® Hinter der
Artikulierung dieser lebenspraktischen Eingebettetheit der Kunst steckt jedoch sowohl bei
Bertram wie auch bei Christoph Menke ein Theorem Deweys, der als Vertreter der

pragmatischen Asthetik eine spezifische Kontinuitat zwischen den Kunstwerken und den

3 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 531.
3 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 531.
3 Ich halte diesbezuglich Christoph Menkes Idee, das von mir diffirmierend und herausfordernd

Genannte an der Kunst, das mit dem Bekannten, Tradierten und Gewohnten bricht und dadurch den
Rezipierenden zum In-Bezug-Setzen zum Kunstwerk bewegt, mit dem anthropologisierenden Begriff Kraft zu
umschreiben, fiir besonders aufschlussreich. Die Kraft der Kunst bestehe eben darin, das Eingelbte &sthetisch
zu liberholen. Er schreibt: ,, Kein Werk kann gelingen, das nichts als Austbung des Vermdgens des Ichs ist, Wir
zu sein“. ,,Ein Ich, das bloBes Wir sei, das bloB ein Allgemeines tue, vergegenstdndliche, was eingeiibte
Handlungen bezweckten, das schaffe eben keine Kunstwerke.“ Vgl. Christoph Menke: Die Kraft der Kunst,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 32014, S. 40.

38 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tubingen: Niemeyer, °2006,§ 31-33.

3 Vgl. Heidegger 2006, S. 144.

16



Alltagserfahrungen postuliert hat. Mit Bezugnahme auf die von ihm ausgearbeiteten
philosophischen Pramissen des Postulats tber Funktion und Aufgabe der Kunst kann das
Wesen des asthetischen Weltverhéltnisses begreifbar gemacht werden Die Relevanz seiner
Thesen bezlglich unseres Kontextes wird nachvollziehbar, wenn seine Annahmen zur
Gefahrdetheit des Menschen der Neuzeit mit denen von Rilke verglichen werden. Die
Thematisierung der unhinterfragten Gewohnheiten und leerer Weltdeutungsschemata,
welche ihre Welt- und Selbstverstiandigungsfunktionen immer mehr einbiiRen*®, und den
Menschen das Gefuhl des Nicht-zu-Hause-Seins in der Welt vermitteln, bilden die
Ansatzpunkte seiner kunstphilosophischen Uberlegungen, und filhren zu seiner These, nach
welcher die abgestumpften und unproduktiv gewordenen diskursiven
Weltverhaltnisstrukturen durch die asthetische Intensivierung derselben iberwunden werden
konnten. Um Rilkes &sthetische ldeen seiner Spatzeit, in der der Kunst die Aufgabe der
Realisierung eines neuen, &sthetischen Weltverhaltnisses zuteil wird, verbegrifflichen zu
konnen, soll jetzt das &sthetische Weltverhéltnis zunéchst aufgrund seiner epistemischen
Beschaffenheit eruiert werden.

Deweys Ausfiihrungen zum Wesen des asthetischen Weltverhaltnisses basieren auf
zwei Grundideen, von denen uns die erste als spezifisches Problem der pragmatischen
Philosophie nur am Rande interessieren soll. Sie besagt, dass das Kunstwerk ein Objekt
darstellt, das in Bezug auf die erkennenden Subjekte die Gemeinsamkeit der Erfahrungen
ermdglicht*t, was bei den nicht-asthetischen Erfahrungen nur begrenzt moglich ist. Das
Kunstwerk — ein Paul Klee-Gemalde, ein Gedicht von Rilke — bietet ein gemeinsames
Erfahrungsobjekt, das uns die Untersuchung des Erfahrungserwerbs ermdglicht, denn die
Beschaffenheit des Erfahrungsprozesses wird dank dessen gemeinsamen Objekts leichter
kommunizierbar. Im Kontext unserer Untersuchung spielt aber die andere Grundidee
Deweys eine wesentlich groRere Rolle, denn sie thematisiert das Subjekt-Objekt-Verhaltnis
des asthetischen Erfahrungsprozesses, und hilft dadurch die epistemische Folie der Asthetik
Rilkes zu beleuchten.

40 Vgl. zur Frage der Abstumpfung alltdglicher Verstdndnisstrukturen: Georg W. Bertram: Kunst. Eine

philosophische Einfiihrung, Stuttgart: Reclam, 2011, S. 194; Gunar Musik: Pragmatische Asthetik, in: Das
Programm des Schonen. Ausgewéhlte Beitrage der Stuttgarter Schule zur Semiotik der Kiinste und der Medien,
hrsg. v. Michael Eckardt und Lorenz Engeil in Verbindung mit Elisabeth Walther, Stuttgart: Verlag und
Datenbank fiir Geisteswissenschaften, 2001, S.135.

4 Vgl. Musik 2001, S. 137.

17



1.2.2. Zur Strukturierung der Subjekt-Objekt-Beziehung im  &sthetischen
Weltverhaltnis

Das Wesen jeglicher Erfahrung besteht in einem Interaktionsprozess zwischen einem
Subjekt und einem Erfahrungsobjekt, wobei jedoch im Falle der &sthetischen Erfahrung die
ubliche Trennung zwischen dem Erkennsubjekt und Erkennobjekt nicht notwendig ist, denn
diese erscheint hier in einem Relationsverhaltnis aufgehoben*?. Wenn die Kunstwerke
gemeinsame Objekte der Erfahrung darstellen, vermdgen sich die einzelnen Subjekte zu
ihnen in Bezug zu setzen, wodurch die Kunstwerke sozusagen zu universalen
Kommunikationsmitteln werden. ,,Kiinstlerische Kommunikation setzt sich tiber Schranken
hinweg, die den Menschen vom Mitmenschen trennen. Da Kunst die universalste Form der
Sprache ist,[...] ist sie die universalste und freieste Form der Kommunikation.“*® Die
Kunstwerke als gemeinsame Bezugspunkte des menschlichen Lebens bilden die spezifische
Grundlage der menschlichen Interaktionen, welche sich als das Zusammenspiel von
Erkennsubjekt und Erkennobjekt zwischen Spannung und Ordnung bewegen und zeitweilig
ins Gleichgewicht kommen. Die Bewegung des Erfahrungsprozesses verlauft im diskursiven
Weltverhaltnis zwischen der Spannung und Ordnung unsichtbar, wéhrend das
Spannungsverhéltnis in dessen asthetischen Modus, infolge der diffirmierenden Kraft des
Kunstwerks, in ein kraftvolleres und bedeutungsreicheres Weltverhaltnis umgewandelt:
sichtbar wird.*

Der Kiinstler verfolgt im Laufe seiner Arbeit das Ziel, ,eine einheitliche und
umfassende Erfahrung zum Bewusstsein“®® zu bringen, wodurch er eine d&sthetische
Perzeption bewirken kann, was allerdings bei den nicht-dsthetischen, diskursiven
Erfahrungen tendenzids unterschlagen bleibt. Der Prozess des Zum-Bewusstsein-Bringens
verlauft durch das Explizitmachen der materiellen Beschaffenheit des Mediums des
Kunstwerks: ,,Wo ein Material als Medium eingesetzt wird, entstehen Ausdruck und
Kunst.“4® Im Akt des kiinstlerischen Ausdrucks kommt es zum Prozess der Verwandlung,

«47

wo die ,,Bedeutungen aus dem Hintergrund vergangener Erfahrungen“*’ verwandelt werden:

42 Vgl. Dewey 1980, S. 291.
4 Dewey 1980, S. 347.

4 Musik 2001, S. 137-138.
4 Musik 2001, S. 139.

46 Ebd.

4 Dewey 1980, S. 74.

18



,eine Umwandlung von Energie in gedankenvolles Handeln“‘®, Das Subjekt und die
konkreten Gegebenheiten durchdringen einander, wodurch ,.ein dritter Seinsbereich® im
Medium des Kunstwerks entsteht, innerhalb deren die diskursive Trennung von Subjekt und
Objekt aufgehoben wird.*® Auch was anhand des &sthetischen Verwandlungs-Konzepts der
Elegien als die eigentliche Funktion der Dichtung angegeben werden konnte, kann durch
eine einleuchtende Formulierung Deweys wiedergegeben werden: ,,Das Kunstwerk ist so
offensichtlich sinnlich und enthélt dennoch einen solchen Reichtum an Bedeutungen, dass es
als Aufhebung besagter Trennung [zwischen Subjekt und Welt; ML] definiert wird und als
eine Verkorperung der logischen Struktur der Welt mittels der Empfindung.“*® Die
Verbindungsstiftung zwischen Subjekt und Welt mit Hilfe der asthetischen Verwandlung
muss aber jetzt auch nach seinen erkenntnistheoretischen VVoraussetzungen befragt werden.
Die Eigenheit der pragmatischen Argumentation zur asthetischen Erkenntnis besteht
im Artikulieren deren spezifisch temporalen Dimension, indem sie im Prozess des Erkennens
kein hic et nunc-Phdnomen erblickt, sondern es auf alle drei Zeitdimensionen ausbreitet,
indem das zu erkennende Objekt innerhalb eines Verweisungszusammenhangs mit
temporalem Charakter lokalisiert und das aktual gegebene, prasentische Objekt als ein
permanenter Verweis auf seine Vergangenheit und zugleich auf seine Zukunft aufgefasst
werden kann.®* In einem Objekt sind alle mit ihm verbundenen Erfahrungen der
Vergangenheit gebiindelt zu finden, die zu gleicher Zeit auf die Zukunft hin get6ffnet sind.
Die Offenheit gegenlber das Zukinftige, hdngt von der Qualitat der Verdichtung des
Vergangenen ab. Die mit dem Objekt gemachte Erfahrung hangt mit anderen Bezligen
zusammen, deshalb lassen sich die Erfahrungen nicht partikular begreifen, sonder nur als
eine Bezugsganzheit. Dieser Prozess des gegenseitigen In-Bezug-Setzens wird in der
pragmatischen Asthetik Imagination genannt, der infolge seiner temporalen Beschaffenheit
an Kants transzendentales Schema erinnert, welches nach Kants Intention auch als
transzendentale Zeitbestimmung zu vergegenwartigen sei. Die durch das Kunstwerk
vermittelte Imagination lasst sich als temporal fundiertes transzendentales In-Bezug-Setzen
zur Welt auslegen und sie vermag in diesem Sinne zur &sthetischen Erkenntnis der Welt

beizutragen. Um den als Imagination umschriebenen transzendentalen Prozess des In-Bezug-

48 Dewey 1980, S. 74.

49 Musik 2001, S. 139.

%0 Dewey 1980, S. 303.

51 Nach Gunar Musik lasst sich Deweys Temporalitatsauffassung auf die Modalitatslogik von Sanders

Peirce zuruckfihren. Vgl. Musik 2001, S. 141

19



Setzens in seinem vollen Umfang nachvollziehen zu konnen, schauen wir uns die
pragmatische Auslegung auch fir den Subjekt-Pol der Weltverh&ltnisstruktur an.

Als der Kern des &sthetischen Weltverhdltnisses kann der Interaktionprozess
zwischen den Polen der Subjekt-Objekt-Struktur angefiihrt werden, wobei der Objekt-Pol als
eine Art Fluchtpunkt temporal determinierter transzendentaler Erfahrungen auftritt und
dadurch zur Konstitution des Subjekt-Pols beitragt. Nach Bertrams Interpretation sind die im
Objekt angesammelten Erfahrungen, alten Denkschemata, als Widerstande zu verstehen, die
das Subjekt zum transzendentalen In-Bezug-Setzen zu den Erfahrungen bewegt und dadurch
zum Wechselverhaltnis der Pole fiihrt.>? Wir werden sehen, dass Rilke den Widerstand der
tradierten Erfahrungen in der Metapher des Gegenuber-Seins fasst und als den Auftrag der
Dichtung dessen Verwandlung ins In-Sein aufzeigt, indem zwischen den beiden Polen
poetisch-asthetisch vermittelt wird. Die Dichtung als die Vermittlung zwischen Subjekt und
Welt lasst sich theoretisch nachvollziehbarer machen, wenn man sie in die pragmatische
Argumentation der Asthetik Deweys ubersetzt und als einen dritten Seinsbereich zwischen
Geist (Subjekt) und Welt (Objekt) erscheinen lasst.®® Ich pladiere dabei dafiir, dass dieser
dritte Seinsbereich, der eigentlich aus dem Prozess der asthetischen Erfahrung hervorgeht, zu
der schon thematisierten Imagination in Parallele gestellt werden kann, denn ihm kommt die
Funktion zu, die alten, vertrauten Weltdeutungen in die aktualen Perzeptionen zu integrieren
und dadurch eine neue &sthetische Ganzheitlichkeit zu etablieren. Pragmatisch formuliert: in
einem Kunstwerk werden ,,sinnliche Qualititen, Emotionen und Bedeutungen zu einem

Ganzen vereinigt.“>* Wenn die Imagination Gestalt annimmt, entsteht das Kunstwerk.>®

52 Vgl. Musik 2001, S. 142.
53 Ebd.

54 Ebd.

5 Vgl. ebd.

20



2. Rilkes Uberlegungen zur Kunst als dsthetischem Weltbezug

Den kulturhistorischen Hintergrund hinter Rilkes Idee, der Dichtung die Aufgabe
zuweisen zu konnen, den Menschen durch die Etablierung eines neuen — &sthetischen —
Verhaltnisses zur Wahrheit des Lebens in Bezug zu setzen, bildet jene kulturhistorische
Grundsituation, die man die Krise der abendlandischen Zivilisation °® zu nennen pflegt. Die
krisenhafte Situation des menschlichen Subjekts zu seiner Welt wurzelt im Verlust der
Selbstverstandlichkeiten, die friher durch das metaphysische Weltbild gesichert waren,
durch welches dem Subjekt ein fester Platz in dem nach gottlichem Plan geordneten
Universum zugesprochen war. Das Weltverhaltnis war metaphysisch gesichert. Nach dem
Schwund dieser Sicherheit am Ende des 19. Jahrhunderts erblickt sich der Mensch auf
einmal allein in einem unendlich grofRen Universum, wo er keine Bezugspunkte mehr
vorfinden kann, wo in die Position des Absoluten — (bermé&chtigen Gottes — die
ricksichtslose und unwahrscheinlich chaotische Wirklichkeit getreten ist, die irgendwie
bewaltigt werden musste. Die objektive Welt, als das neue Absolute, belastet den Menschen
stérker als es Gott tat, denn durch Gott konnte noch ein Sinn in die Welt hineininterpretiert
werden, der dem endlichen Menschenleben Inhalt und Bedeutung, und nicht zuletzt Wiirde
verlieh®. Andererseits ist parallel dazu fast schon mit Notwendigkeit der Wunsch nach
einem neuen Sinn aufgetaucht. Die Suche nach dem Sinn des In-der-Welt-seins bedeutet
zugleich den Prozess der Entlastungsversuche von dem sinnlosen Absoluten®®, in welchem
ein Verhéltnis zur Welt etabliert werden soll, in welchem das verlorengegangene
Gleichgewicht der Subjekt-Welt-Struktur wiederhergestellt wird. Das Verhéltnis der beiden
Strukturpole zueinander, die in den einzelnen Schaffensphasen Rilkes mit unterschiedlicher

Gewichtung zu Worte kommen und demgemal als Basis einer philosophisch-asthetischen

5 Bei der Darstellung der allgemeinen Weltkrise stiitze ich mich auf Hans Blumenbergs Thesen, die
ihrerseits im Blumenbergschen Werk einige Metamorphosen und Akzentverschiebungen erlebt haben, dennoch
verfugen sie Uber ein beachtliches explikatives Potenzial in Bezug auf das Problem der Rilkeschen
Daseinssorge, das meiner These nach die Herausarbeitung der Asthetik der Verwandlung motiviert und
mitbestimmt hat. Von Blumenbergs Werken spielt in dieser Hinsicht vor allem der dritte Teil der Legitimitat
der Neuzeit eine entscheidende Rolle. Vgl. Hans Blumenberg: Der Prozel der theoretischen Neugierde,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974. S. 7-64.

57 Odo Marquard: Entlastung vom Absoluten, in: Franz Josef Wetz, Hermann Timm (Hrsg.): Die Kunst
des Uberlebens. Nachdenken iiber Hans Blumenberg, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1999, S. 17-27. Zur Frage der
als feindlich erlebten Wirklichkeit in der spéten Dichtung Rilkes bietet einen guten Uberblick die Studie von
Justus Schwarz: Die Wirklichkeit des Menschen in Rilkes letzten Dichtungen, in: Rilkes 'Duineser Elegien’.
Zweiter Band: Forschungsgeschichte, hrsg. von Ulrich Fulleborn und Manfred Engel, Frankfurt a.M:
Suhrkamp, 1982, S. 21-44.

%8 Marquard 1999, S. 17-27.

21



Anndherung an Rilkes Schriften zur Kunst angesehen werden kdnnen, wird im Folgenden an

paradigmatischen Texten aus den ersten beiden Schaffensphasen untersucht.

2.1  Zur Asthetik der friihen Schaffensphase: die Asthetik des Subjekts

Bereits in Rilkes friihesten Uberlegungen zu &sthetischen Fragen aus den Jahren 1898
und 1902 lasst sich sein Bemiihen konstatieren, das schmale Wirklichkeitsverhaltnis der
asthetischen Malstdben seiner Poetik in der Zeitspanne zwischen 1894-1900 zu uberholen,
die vor allem durch den hochgespielten Subjektivismus und den iibertriebenen Asthetizismus
der europaischen Fin-de-siécle-Décadence gekennzeichnet war®®. Die Décadencelyrik bildet
in Rilkes Schaffen nur eine verhaltnismaRig kurze Phase®, als deren bescheidene Ergebnisse
jene Gedichtbande hervorgebracht wurden, die Rilke spater entweder vollkommen verwarf
(Leben und Lieder, Larenopfer), oder denen er nur wenig Existenzberechtigung zugestanden
hat (Traumgekront; Advent). Die fir die Dékadencelyrik charakteristische Weltsicht, die,
anstatt der Wirklichkeit in die Augen schauen zu wollen, stark stilisierte &sthetische
Gegenwelten mit Dichterkonigen ertraumt, erscheint fur Rilke immer weniger vertretbar zu
sein.®’ Als eine der wichtigsten asthetischen Erkenntnisse nach seinem Russland- und
Worpswede-Erlebnis®? gilt eben die Auseinandersetzung mit dem Problem des diirftigen
Weltbezugs seiner damaligen Lyrik, was er dann thematisch und poetologisch mit
unterschiedlicher Gewichtung zu lésen versuchen wird. In seiner ersten dsthetischen Studie
Moderne Lyrik®, in der er unter dem Vorwand einer auBerst kritischen Auseinandersetzung
mit zeitgenossischen Lyrikern® eigentlich seine eigenen asthetischen Vorstellungen vortrigt,

versucht er den dirftigen Wirklichkeitsbezug und das damit eng verbundene manierierte

59 Vgl. RHb 2013, S. 103-106.

60 Vgl. Ariane Wild: Poetologie und Décadence in der Lyrik Baudelaires, Verlaines, Trakls und Rilkes,
(Epistemata - Wurzburger wissenschaftliche Schriften. Reihe Literaturwissenschaft) Wirzburg: Konigshausen
& Neumann, 2002, S. 225-230.

b1 Vgl. RHb 2013, S. 103-104.

62 Am 27. August reist Rilke nach Worpswede zu Heinrich Vogeler, wo er in den Kreis der Kiinstler
eingefiihrt wird und zuerst die Malerin Paula Becker und am 9. September seine kiinftige Frau, die Bildhauerin
Clara Westhoff, kennenlernt. Sein Aufenthalt dauert bis zum 5. Oktober, als er wieder nach Berlin fahrt, um
seine russlandbezogenen Arbeiten fortsetzen zu kénnen. Vgl. Schnack 1990, S. 109-110 und Holthusen 2005,
S. 46-55.

63 Rainer Maria Rilke: Moderne Lyrik, Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 360-394.

64 Rudiger Gorner spricht sogar von einer Abrdumung der Biihne, ,,um den Aufiritt seiner eigenen
Gedichte vorzubereiten”. Abgesehen von Loris (Hugo von Hofmannstahl), den er eigentlich zweideutig als
,,Lebensaesthet”-en abstempelt, und von Peter Altenberg, tbt er an Richard Dehmel, Franz Evers, Otto Julius
Birnbaum, Max Dauthendey, Arno Holz und Johannes Schlaf ironische Kritik aus. Vgl. Rudiger Gorner:
Rainer Maria Rilke. Im Herz-Werk der Sprache, Wien: Paul Zsolnay Verlag, 2004, S. 36-37.

22



Weltverhaltnis seiner Lyrik vor 1898 durch die eigenartige Rezeption der franzosischen
Symbolismusésthetik zu Gberwinden. Rilke eignet sich zwar die methodischen Postulate der
symbolistischen Poetik an, zugleich verbindet er diese mit einer Art lebensphilosophischer
Kunstmetaphysik®, womit er zu dieser Zeit bereits durch Lou Andreas-Salomés
Nietzschebuch bestens vertraut war®. Die Bedeutung seiner Nietzsche-Lektiiren besteht
einerseits darin, dass dadurch sein Interesse fiir die Antike geweckt wurde®’, andererseits
aber in jener kunstphilosophischen Inspiration, die zur Ausformung seiner Kunstmetaphysik
beigetragen hat. Die sich dabei abzeichnende Kiinstlerauffassung wird zur Basis flr Rilkes
Kdnstlerbild und Kiinstlerprogramm, das mit Veranderungen bis in seine spate Lyrik von
ihrer Gultigkeit kaum etwas einbufRen wird. Die ausgepragte Nietzsche-Wirkung ist in den
Notizen des Florenzer Tagebuches unverkennbar prasent. Das ber die Dichter dort Gesagte
gilt auch fur das um das Selbst- und Weltverstandnis ringende lyrische Ich der Duineser
Elegien. Unter den friihen Tagebuchaufzeichnungen finden sich Gedanken wie: ,,Deshalb
mul} des Kinstlers Weg dieser sein: Hindernis um Hindernis uberbriicken und Stufe um

“68  Der Kiinstler ist die

Stufe bauen, bis er endlich hineinblicken kann in sich selbst.
Ewigkeit, welche hineinragt in die Tage.“® ,,Wenn es fiir den Kiinstler eine VerheiRung gibt,
der er vertrauen kann, ist es: der Wille zur Einsamkeit.«’® Der pathetische Nietzsche-Ton ist
hier unschwer zu erkennen; der Dichter wird wie ein Kinstler-Gott oder mindestens wie ein
von Zarathustra besungener Ubermensch hypertrophiert.”t Diese Tonlage verwandelt sich
zwar in den Elegien, sie wird verhaltener, bescheidener und eindeutig pessimistischer, aber
die an den Dichter gestellten Erwartungen werden beibehalten. Diese Kinstlerauffassung
zieht eine Kunstmetaphysik nach sich, in der auch Rilkes eigenartige Rezeption der

symbolistischen Asthetik begrindet ist. Fiir Rilkes von der Lebensphilosophie Nietzsches

& Rainer Maria Rilke: Florenzer Tagebuch, in: ders.: Tagebiicher aus der Friihzeit, hrsg. v. Ruth Sieber-
Rilke und Carl Sieber, Frankfurt a.M.: Insel, 1973.
66 Rilke hat die Geburt der Tragtdie von Nietzsche im Marz 1900 neu gelesen, wozu er auch

Aufzeichnungen gemacht hat, die im Nachlass von Lou Andreas-Salomé erhalten geblieben sind und die man
heute als die Marginalien zu Nietzsche kennt. Vgl.: Schnack 1990, S. 97; Aus einem Brief an seine Mutter
wissen wir aber, dass er auch Lous Buch Friedrich Nietzsche in seinen Werken aus dem Jahr 1894 (neu
herausgegeben mit Anmerkungen von Thomas Pfeiffer, Frankfurt a.M./Leipzig: Insel, 2000) gekannt hat. Vgl.
Rainer Maria Rilke/Lou Andreas-Salomé: Briefwechsel, hrsg. v. Ernst Pfeiffer, Frankfurt a.M.: Insel, 1989, S.
489.

67 Vgl. RHb 2013, S. 33.

68 Rilke 1973, S. 34.

69 Rilke 1973, S. 35.

70 Rilke 1973, S. 35.

n Vgl. zum Problem der Nietzsche-Rezeption Rilkes im Rahmen der poetologischen Auffassungen des

Florenzer Tagebuches Engels Analyse: Manfred Engel: Rilkes ,, Duineser* Elegien und die moderne deutsche
Lyrik. Zwischen Jahrhundertwende und Avantgarde, Stuttgart: J. B. Metzler, 1986, S. 106-108.

23



beeinflusste &sthetische Ideen war die Auffassung kennzeichnend, dass er dem
kinstlerischen Schaffen zwar ein apollinisch gestaltendes und ordnendes Prinzip zumag,
aber als die Quelle jeglicher Schaffensprozesse die dionysische, spontane Lebenskraft
aufzeigte. Diese vitalistische Spontaneitdat widerspricht den poetologischen Ideen des
franzosischen Symbolismus insoweit, als deren Vertreter Hegels und Platons Philosophie
folgend das poetische Kalkiil und das Bewusstsein ins Zentrum ihrer Uberlegungen stellten,
und eine Asthetik vertraten, deren dualistische Voraussetzungen von den deutschen
Lebensphilosophen von Nietzsche Uber Dilthey bis Georg Simmel bekdmpft worden
waren.’? Die Verabsolutierung der Rolle des Geistes auf Kosten der spontanen Vitalitat des
Lebens in der Poetologie der symbolistischen Asthetik stiitzt sich auf Edgar Allan Poes The

Principle of Composition, Uiber die bei Paul VValéry Folgendes zu lesen ist:

Edgar Allan Poe der Mathematiker, Philosoph und grofRer Schriftsteller legt in seinem
merkwiirdigen Bindchen ,Die Entstehung eines Gedichtes’ — Philosophy of Composition’ —
mit klarer Bestimmtheit den Mechanismus der dichterischen Hervorbringung dar, so wie er
praktiziert und wie er ihn versteht. [...] Seine Technik ist ganz und gar a posteriori
entstanden, und zwar auf Psychologie des Zuhorers aufgebaut, auf der Kenntnis der
verschiedenen Noten, die in der Seele des anderen zum Erklingen gebracht werden sollen.
Die bohrende Induktion Poes dringt in die innersten Reflexe des aufnehmenden Subjekts ein,
kommt ihnen zuvor, nutzt sie aus.”
Poe und in seiner Gefolgschaft die franzésischen Symbolisten vertreten eine Art
rezeptionsasthetische Poetikkonzeption, welche auf den frihen Rilke nur bedingt zutrifft.
Poe interpretiert die dichterische Arbeit nicht als einen a priori dionysischen
Schopfungsprozess, sondern als eine kalkulierende, betont a posteriorische Hervorbringung,
die auf eine Wirkung hin konzipiert ist, welche nicht in einem sozialen oder
weltanschaulichen, sondern in einem psychologischen Sinn zu verstehen ist. Es geht um die
nuancierte und differenzierte Darstellung innerer Empfindungen. Valéry verwendet bei der
Beschreibung der dichterischen Tatigkeit sogar den Terminus Induktion, welcher den
Zusammenhang der empirischen Beobachtung der Struktur eines lyrischen Werkes und

deren Wirkung auf den Rezipienten reflektiert.” Solch eine Betonung der Bewusstheit und

7 Engel 1986, S. 120.

& Valéry gibt den Titel des Poeschen Werkes in dieser Form an, der jedoch richtig The Principle of
Composition heift.

" Paul Valéry: Uber die literarische Technik, in: ders.: Zur Theorie der Dichtkunst, tibersetzt v. Kurt
Leonhard, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1975, S. 229.

® Valéry fiihrt uns am Beispiel des Gedichtes Raven vor, dass Poes ,,auf der Psychologie des Zuhorers”

aufgebaute Poetologie die Wirkung eines lyrischen Werkes auf seinen Rezipienten mit einer groen — wenn

24



des poetischen Kalkils ist der mit der Lebensphilosophie verwobenen Rilkeschen
Denkweise fremd. Es zeigt sich schon im Aufsatz Moderne Lyrik, dass Rilkes
Neuorientierung beziglich der Thematisierung der Untrennbarkeit des Selbstverstandnisses
vom Weltverstandnis zu dieser Zeit begonnen hat. Wenn die Symbolisten durch die
Zerlegung der Wirklichkeit in Symbole, eine autonome, von der Wirklichkeit unabhéngige
Welt der Schonheit postulieren und in dieser entdinglichten und abstrahierten Welt die Ideen
hinter den Dingen in einem quasi-platonischen Sinn finden wollen, verabsolutieren sie die
Rolle und die Mdglichkeiten des Ich. Rilke benutzt den von Jean Moréas’® gepréagten Begriff
des Symbolismus kaum; er fiihrt im genannten Aufsatz den Terminus Vorwand’’ ein,
welcher nach seiner Intention fiir die Lyrik und die Kunst iiberhaupt steht’®, denn durch die
dinglichen und sprachlichen Vorwande konnen die inneren Erfahrungen besser suggeriert
und differenzierter als durch die Alltagssprache ausgedriickt werden. Hinter diesem von
Anthony Stephens Vorwandéasthetik’® genannten Theorem steht ein tiefes Misstrauen
gegeniiber der in Schablonen erstarrten Sprache des Alltags, deren Unzuldnglichkeit mit
Hilfe eines eigenen lyrischen Vokabulars zu beheben versucht wird. Man kann also
behaupten, dass um 1898 fur Rilke die ,,[...Jméchtigste Bedeutung der Lyrik [darin] besteht,
dal3 [sie] dem Schaffenden ermdglicht, unbegrenzte Gestdndnisse Uber sich und sein
Verhiltnis zur Welt abzulegen [...]“.2° Durch die Vorwinde werden Gestandnisse,
Seelenzusténde, chaotische innere Empfindungen des Schaffenden — des lyrischen Subjekts
— gestaltet und die so gewonnenen singuldaren und individuellen Symbole/Vorwande durch
die Abstraktion zu einer allgemeinen Bedeutung erhoben.®’ Diese Konzeption des

franzésischen Symbolismus, die Suche nach allgemeingultigen VVorwénden fir individuelle

auch nicht mathematischen — Exaktheit voraussagen kann, wobei die grofite Rolle der ,,Wiederholung gleicher
Worte” in Form von Kehrreimen und Alliterationen zukommt. Er vermerkt aber, dass dieses Mittel von der
franzosischen Poesie niemals ,,zielbewusst, im Hinblick auf eine Wirkung” oder ,auf eine iiberlegte und
wirklich kunstgerechte Art” angewendet worden sei. Vgl. Valéry 1975, S. 230.

6 Vgl. Gottfried Willems: Geschichte der deutschen Literatur. Bd. 5: Moderne, Wien/Kéln/Weimar:
Bohlau Verlag, 2015, S. 83-87.
" Ob der Ausdruck Vorwand eine Pragung von Rilke wére, ist eine ungeklarte Frage. Manfred Engel

weist darauf hin, dass Mallarmé das Wort prétext bereits 1865 in einem Brief an Villiers de L’Isle-Adam
gebraucht hat. Das Wort ist eigentlich eine Lehniibersetzung vom lateinischen praetextus. Vgl. Engel 1986, S.
90-91.

& Vgl. Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 366ff.

& Vgl. Anthony Stephens: ,, Alles ist nicht es selbst” — Zu den 'Duineser Elegien’, in Filleborn/Engel
(Hrsg.): Rilkes ’Duineser Elegien’. Zweiter Band: Forschungsgeschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1982, S.
307-348.

80 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 368.

81 Vgl. zur Rilkes Symbolismus-Auffassung: Dieter Rampling: Das lyrische Gedicht, (vor allem das 2.
Kapitel: Die strukturell moderne deutsche Lyrik der ersten Phase: Von George bis zu den Dadaisten),
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2000, S. 155-161.

25



Erfahrungen zieht aber ein verhdngnisvolles Ungleichgewicht des Subjekts und der Welt
nach sich, wo die Wirklichkeit ohne wahren Eigenwert, nur als Vorwand zu einer idealen
poetischen Welt fungieren kann.®? Zwar hatte Rilke diese Monumentalisierung des Ich mit
dem franzosischen Symbolismus gemeinsam, aber sein lebensphilosophisches Interesse hatte
fir 1thn dieses einseitige, die Wirklichkeit ausklammernde Weltverhaltnis unakzeptabel
gemacht. Manfred Engel betont, dass die Widersprichlichkeit des Rilkeschen Denkens darin
bestehen soll, dass er immer wieder die autonome Innerlichkeit des Ich betont, aber zu
gleicher Zeit mit Nietzschescher Manier am All-Leben teilhaben mochte.®® Die Wortwahl —
Vorwand — ist bezeichnend fur diese Zwiespéltigkeit seines Denkens, denn trotz seiner mehr
oder weniger wertneutralen Verwendung um die Jahrhundertwende bleibt der negative
semantische Gehalt in ihm beibehalten und wird in der Zeit der Elegien zum volligen
Durchbruch kommen. Wahrend in Moderne Lyrik der negative Gehalt des Begriffs durch
dessen poetologische Instrumentalisierung in eine neutrale Richtung verschoben wird, wird
er in den Elegien mit der Falschheit der gedeuteten, vom Menschen instrumentalisierten
Welt gleichgesetzt. In dieser Welt, in der die prinzipielle Uneigentlichkeit der
vordergriindigen Aussagen (der Vorwande) herrscht®, scheint alles ,,voll Vorwand*
(4.DE/62) zu sein und ,,Alles / Ist nicht es selbst.* (4.DE/64-65)

2.2 Der Ubergang zur Asthetik der mittleren Schaffensphase

Zwar ist das dirftige Wirklichkeitsverhéltnis des Menschen als das eigentliche
Problem in der friihen Schaffensphase Rilkes infolge der ambigen Vorwand-Asthetik nur
unterschwellig zu vernehmen, trotzdem konstatiert man die allmahliche Entfernung vom das
Ich verabsolutierenden Subjektivismus und Asthetizismus in seiner Studie Von der
Landschaft® aus dem Jahre 1902. Rilke hat den Text urspriinglich als Vorstudie eines
Vorwortes zu seiner Worpswede-Monografie verfasst, die aber erst 1932 im Druck
erschienen ist. Unter dem Vorwand der Darstellung der Geschichte der Landschaftsmalerei

sind seine Uberlegungen zum veranderten Weltverhaltnis des Menschen von der Antike bis

82 Vgl. Viktor Zmegac (Hrsg.): Deutsche Literatur der Jahrhundertwende, Hanstein, 1981, (=Neue
Wissenschaftliche Bibliothek 113).

83 Engel 1986, S. 109.

84 Im von Anthony Stephens verfassten Duineser Elegien-Kapitel des Rilke-Handbuches wird der

Vorwandcharakter des menschlichen Daseins mit Bezugnahme auf das Vorleben dieses Begriffs im Rilke-
Oeuvre betont. VVgl. Stephens: Duineser Elegien, in: RHb 2013, S. 367.
8 Rainer Maria Rilke: Von der Landschaft, in: Rilke 1987 SW, Bd. V, S. 516-526.

26



zur Neuzeit ausgearbeitet worden. Dass der reale Weltbezug in seiner friihen Schaffensphase
unterschlagen blieb, hangt einerseits mit der frihen Jugendstilmanier seiner Anféange
zusammen, andererseits mit dem durch Lou vermittelten Nietzsche-Erlebnis, das fur ihn das
Bild eines monumentalen Ich suggeriert hat, fur welches die Welt der Dinge nur als
Vorwandsvorrat dient, um die gottahnliche Schopferkraft dieses Ich zufriedenstellen zu
konnen. Die Einrdumung des Eigenwertes der Dinge, ohne die kein wahres Weltverstéandnis
zustande kommen kann, ist das Ergebnis jenes Lernprozesses, der 1898 mit der ersten
Russlandreise® begann, sich 1900 mit dem Aufenthalt in der Worpsweder Kiinstlergemeinde
fortsetzte und ab August 1902 in den Pariser Erlebnissen kulminierte. Die Studie Von der
Landschaft markiert eine wichtige Station in seiner &sthetischen Neuorientierung, die durch
die Wendung von den subjektzentrierten Gestandnissen eines tiberdimensionierten Schopfer-
Ich zur objektiven Welt der Dinge fuhrt. Die Dinge der Welt kommen nicht mehr nur als
Vorwande fir innere Erfahrungen in Betracht: ,,[...] man durfte sie (dic Landschaft = die
Dinge; ML) nicht mehr stofflich empfinden auf die Bedeutung hin, die sie fiir uns besaR,
sondern gegenstindlich als eine groBe vorhandene Wirklichkeit.“®” Die veranderte
Perspektive zeigt dem Betrachter die Welt als die groRe vorhandene Wirklichkeit, die immer
wieder als ,,das Andere [...], das Teilnahmslose“® erscheint, dem gegeniiber das Subjekt
ausgeliefert und ratlos dasteht. Der bloRe Vorwandcharakter der Dinge scheint dadurch
uberwunden zu sein, aber 1902 kommt es noch nicht zur Aufhebung der Ichbezogenheit der
Rilkeschen Poetik und Asthetik. Die Dinge werden nur durch ihr Verhéltnis zum
schopferischen Ich als dessen Korrelat definiert; aber (iber poetischen und philosophischen
Eigenwert verfligen sie immer noch nicht. Trotz der programmatischen Aussagen, die ein
Gleichgewicht zwischen dem Ich und der Welt postulieren, kann es zu keinem echten Selbst-
und Weltverstandnis kommen. Rilke akzentuiert das Neue seiner Weltbetrachtung, indem er

behauptet,

,»daR der Mensch nichtmehr der Gesellige ist, der unter seinesgleichen im Gleichgewicht
geht, und auch derjenige nichtmehr um dessentwillen Abend und Morgen wird und Nahe und
Ferne. Dall er unter Dinge gestellt ist wie ein Ding, unendlich allein und daf? alle

8 Die erste Reise, die er mit dem Ehepaar Andreas unternommen hat, dauerte vom 25. April bis 18. Juni
1899. Am 7. Mai des Folgejahres fuhr er mit Lou wieder nach Russland. Die zweite Reise dauerte bis 27.
August. Vgl. Lou Andreas-Salomé: Mit Rainer in: Lebensrickblick, hrsg. v. Ernst Pfeiffer, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1994, S. 116-120 und Schnack 1990, S. 83. u. 99.

87 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 521.

88 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 521.

27



Gemeinsamkeit aus Dingen und Menschen sich zuriickgezogen hat in die gemeinsame Tiefe,
aus der Wurzeln alles Wachsenden trinken‘8°,

Es wird versucht, durch das etwas pathetisch klingende ,Nichtmehr* jene Wendung
wahrnehmbar zu machen, durch welche das selbstgefallige Schopfer-lch aus seiner
Mittelstellung in der Welt herausgerissen wird, was dann hoffentlich zur Erkenntnis einer
vermeintlichen ,,gemeinsame(n) Tiefe“ alles Seienden fiihrt. Nicht weniger pathetisch
erscheint, als Rilke das Ich im Kontrast zum friiheren Nietzscheschen Ton als einen
einfachen Hirten auftreten lasst, der, indem er die Welt der Dinge hitet, am All-Leben

exemplarisch teilnehmen kann:

Und als der Mensch spdter in diese Umgebung (in die Landschaft; ML) trat, als Hirte, als
Bauer oder einfach als eine Gestalt aus der Tiefe des Bildes: da ist alle Uberhebung von ihm
abgefallen und man sieht ihm an, daB er Ding sein will.%

Die potenzierte poetische und philosophische Bedeutung der Dinge, welche mit kleineren
Einschrankungen mit der phanomenalen Welt gleichgesetzt werden konnen, und nicht mehr
nur als Vorwande der subjektiven Empfindungen ins Spiel kommen, resultiert aus den
Veranderungen in Rilkes Wirklichkeitserfahrung, die mit Rilkes Pariser Aufenthalten® inren
Anfang genommen haben. Die Dinge sind keine Vorwande mehr, sie bilden die Basis des
poetischen Schaffens und als solche werden sie nicht mehr beliebig als duRReres Korrelat fur
einen inneren Gehalt instrumentalisiert, sondern dienen als Ausgangspunkte des asthetischen
Prozesses. Die fruher unterschlagene Frage nach dem Bezug zu den Dingen erweist sich jetzt
als unabdingbare Voraussetzung des Schaffensprozesses, was zum neuen poetologischen
Programm Rilkes fuhrt, dessen Schlisselworte sich um den Prozess der Perzeption
gruppieren lassen, und die Problematik des poetischen Weltverstandnisses zum ersten Mal in
den Vordergrund der poetologischen Uberlegungen Rilkes riickt.

Den Bezug zu den Dingen mit Hilfe einer anderen Sichtweise herzustellen und

dadurch zu einem neuen Weltverstandnis zu gelangen, muss aber mit harter Arbeit erkdmpft

89 Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 522. (Hervorhebung von ML)
% Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 522.
o Der erste Pariser Aufenthalt dauert vom 28. August 1902 bis Ende Juni 1903, Sein urspringliches Ziel

war, eine Monographie tber Rodin zu schreiben, die dann 1903 tatséchlich erschienen ist und nach Rilkes
Worten von Rodin positiv aufgenommen wurde. Der zweite Aufenthalt in Paris dauert vom 12. September 1905
bis zum 29. Juli 1906. Sieben Monate lang arbeitet er als Rodins Sekretér, bis er im Mai 1906 ohne
Vorankiindigung entlassen wird. VVgl. Schnack 1990, S. 148ff. und S. 219ff. Ingeborg Schnack zitiert auch die
konkrete Textstelle aus dem Brief an Auguste Rodin, wo Rilke die unangenehme Situation aus seiner Sicht zu
erklaren bemuht ist. Vgl. dazu auch Holthusen 2005, S. 67-88.

28



werden. Die in der Monographie Auguste Rodin geduf3erten Bemerkungen iiber die ,,Periode
des Reifwerdens*® in der kiinstlerischen Arbeit beziehen sich zwar auf den Meister, aber sie
koénnen unschwer auch als autoreflexive Aussagen ausgelegt werden, indem er seine
bisherige Arbeit als ,,[...] das leichte billige und geméchliche Metier [beschreibt], das mit
der mehr oder weniger geschickten Wiederholung von einigen sanktionierten Gebarden
auskam“®, Die Ablehnung des Denkens und Schaffens in Schablonen wird durch die neuen
Erfahrungen herbeigefuhrt, die ihm wahrend seiner Reisen in Form von konkreten
existenziellen Erlebnissen und vor allem durch die Begegnung mit der zeitgendssischen
bildenden Kunst vermittelt worden sind. Es wird jetzt ein l&ngeres Zitat aus einem am 8.
August 1903 an Lou Andreas-Salomé geschriebenen Brief angefiihrt, in welchem Rilkes
asthetisches Programm in Form der Hinwendung zur phanomenalen Wirklichkeit besonders

transparent erscheint:

Nur die Dinge reden zu mir. Rodins Dinge, die Dinge an den gothischen Kathedralen, die
antikischen Dinge, - alle Dinge, die vollkommenen Dinge; sie wiesen mich auf die Vorbilder
hin; auf die bewegte lebendige Welt. Einfach und ohne Deutung gesehen als AnlaR zu
Dingen. Ich fange an, Neues zu sehen: schon sind mir Blumen so unendlich viel und aus
Thieren kamen mir Anregungen seltsamer Art. Und auch Menschen erfahre ich schon
manchmal so, Hande leben irgendwo, Munde reden, und ich schaue alles ruhiger und mit
groRerer Gerechtigkeit.%

Die Dinge sollen kunstlerisch in ihrer urspriinglichen Konkretheit, ohne die tradierten, in sie
hineininterpretierten Bedeutungen erfasst werden, um die falschen, die Wirklichkeit
verzerrenden und infolgedessen das Weltverstandnis beeintrachtigenden
Voreingenommenheiten eliminieren zu koénnen. Die dsthetische Disposition, die diesem
poetologischen Entwurf zugrunde liegt, entfaltet sich Schritt flr Schritt im Rilkeschen
Oeuvre. Das durch das Rodin-Erlebnis vermittelte modifizierte Ding-Verhaltnis entwickelt
sich zum Theorem der Bejahung der notwendigen Begrenztheit der menschlichen
Erkenntnis, das eine der zentralen Thesen der Elegien darstellt. Indem Rilke das Wesen des
neuen Ding-Verhéltnisses Rodins in Worte zu fassen versucht, bereitet er simultan seine den
poetologischen Prinzipien der Neuen Gedichte zugrunde liegenden kunstphilosophischen
Uberlegungen®.

92 Rainer Maria Rilke: Rodin. Ein Vortrag, in: Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 154.

% Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 155.

% Rilke/Andreas-Salomé 1989, S. 98. (Hervorhebung von ML)

% Vgl. zur Rolle des Rodin-Erlebnisses beim Zustandekommen eines verdnderten Weltverhaltnisses

Gorner 2004, S. 197-211.

29



Dieses Etwas (ein Ding; ML), so wertlos es war, hat Ihre Beziehungen zur Welt vorbereitet,
es hat Sie ins Geschehen und unter die Menschen gefiihrt, und mehr noch: Sie haben an ihm,
an seinem Dasein, an seinem Irgendwie-Aussehn, an seinem endlichen Zerbrechen oder
seinem ratselhaften Entgleiten alles Menschliche erlebt bis tief in den Tod hinein.%

Wenn in der Ersten Elegie vom lyrischen Ich die verzweifelte Frage gestellt wird ,,Ach, wen
vermogen / wir denn zu brauchen?* (DE1/9-10), geht es um jenes Problem des Mensch-
Welt-Verhaltnisses, das sich in der Rodin-Studie durch die Qualitit der Beziehung zu den
wertlosen, zerbrechlichen, ratselhaften Dingen — die jedoch die Welt ausmachen — artikuliert.
Die Erkenntnis, dass das Weltverstandnis von der Qualitat des Weltbezugs abhangt, fihrt in
der mittleren Schaffensphase noch nicht zur Erkenntnis der Notwendigkeit, den Dualismus
des menschlichen Weltverhéltnisses auf irgendeiner Weise beheben zu wollen. An diesem
Punkt realisiert Rilke vermutlich noch nicht einmal die ontologische Bedeutung des
kognitiven Dualismus fir die alles vergegenstandlichenden Denkschemata. Ihm geht es
uberwiegend um die Art und Weise des Bezugs zu den Dingen, was er auf dem Wege einer
demitigen Anndherung an sie ausfiihren zu konnen glaubt. Diese Beachtung des Zugangs zu
den Dingen bildet einen klaren Kontrast zur friiheren Sichtweise, in welcher die Dinge als
Vorwande fur die subjektiven Empfindungen instrumentalisiert wurden. Wenn auch mit der
Wendung zu den Dingen® das eigentliche Problem des dualistischen Weltverstindnisses
unberthrt bleibt, gelingt es ihm, die Ich-Zentriertheit seiner vorwandasthetischen
Grundstellung zu Gberwinden, als dessen Mittel das konzentrierte Schauen, das Erlernen
eines neuartigen Sehens dient, dessen kunstphilosophische Prinzipien sich in den durch die
erschiitternde Begegnung mit Cézannes Werken entstandenen sog. Briefen tber Cézanne
niederschlagen und drei Jahre spéter in den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge noch
transparenter dargestellt und klar nachvollziehbar gemacht werden.

% Rilke: Auguste Rodin. Ein Vortrag, in: Rilke 1987, SW, Bd. V, S. 209. (Hervorhebungen von ML)

o7 Die poetologische und &sthetische Grundstellung Rilkes um 1907, nach der durch das konzentrierte
Schauen das Ich samt seiner Empfindungen und Reflexionen gleichsam ausgeklammert wird, um das
Geschaute so sachlich wie méglich wiederzugeben, mutet zwar als die Wesensschau der spaten Husserlschen
Phanomenologie an, aber es besteht in einem wichtigen Punkt ein groBer Unterschied zwischen den Schauens-
Ideen Rilkes und Husserls. Fir den spaten Husserl erscheint die Welt als Korrelat des Ich, weshalb er die Welt
nicht als ein vom Ich unabhé&ngiges Objekt auslegt, sondern eben als die Welt dieses Ich. Die Welt ist deshalb
immer nur als Lebenswelt des Subjekts gegeben. Die Bedeutsamkeit der Dinge wird deshalb aus jener
Bedeutungsganzheit deduziert, die aber vom Ich bestimmt wird, wodurch sich wieder jene Gefahr der
Ichzentriertheit einstellt, von der sich Rilke eben befreien wollte. Kéate Hamburger interpretiert Rilkes
»Weltinneraum* als Husserls Lebenswelt (Vgl. Kéite Hamburger: Die phanomenologische Struktur der
Dichtung Rilkes, in: dies.: Philosophie der Dichter, Stuttgart, 1966. S. 179-275), was aber der Rilkeschen
Intention des Gleichgewichts von Innen und Auflen widerspricht. Wie Ronald Perlwitz es formuliert: ,,Wahrend
die transzendentale Phdnomenologie die Einheit von Welt und Innen im Subjekt postuliert, bleiben Rilkes
hinter dem Weltinnenraum-Konzept stehenden ontologischen Konstruktionen vielgestaltig. Vgl. das
Philosophie-Kapitel von Roland Perlwitz in: RHb 2013, S. 157-158.

30



Die sog. Briefe iber Cézanne®, zeugen davon, dass der allmahliche Wandel in Rilkes
asthetischem Denken und vor allem die Emanzipation von der Vorwandéasthetik um 1907 zu
ihren Hohepunkten gekommen sind. Clara Rilke, die Empfangerin und spétere
Herausgeberin der Briefe spricht bezuglich des Erlebens der Cézanneschen Kunst sogar von
einem Meilenstein auf Rilkes Laufbahn®. Cézannes Gemalde stellen fiir ihn keine
Evokationen mehr dar, sondern sie stehen als Kunst-Dinge so da, wie es Uber die Artisten
der Finften Elegie in Bezug auf Picassos Les Saltimbanques heiflen wird: ,,des Dastehns /
grofer Anfangsbuchstab (5.DE/13-14). Nach Petzet!® erscheint ihm mit Cézannes
Gemalden der Weg in der Kunst vorgezeichnet zu sein, auf dem das Gleichgewicht des
menschlichen Wirklichkeitsverhéltnisses, als die Bedingung des Weltverstandnisses zu
realisieren ware. Worin besteht also dieses Gleichgewicht zwischen dem Subjekt und dem
AuBen und wie kann es erreicht werden? Ein Losungsversuch dieser Frage wird zwar erst in
den Duineser Elegien angeboten, sie wird jedoch kunstphilosophisch durch die Cézanne-
Briefe, poetisch durch die Neuen Gedichte vorweggenommen.

9 Rainer Maria Rilke: Briefe (lber Cézanne, hrsg. v. Clara Rilke, Frankfurt a.M.: Insel, 1983. Rilke hat
die repréasentative Ausstellung des verstorbenen Cézanne im Herbst 1907 in Paris gesehen und zwischen
Oktober und November des genannten Jahres hat er fast taglich in Briefen seiner Frau Uber seine Eindriicke
berichtet. Wie Wiegand Heinrich Petzet in seiner editorischen Notiz zu den Briefen mitgeteilt hat, sei es Rilkes
erklarter Wunsch gewesen, die Briefe als Buch herauszugeben, was aber erst nach einer franzdsischen und
einer hollandischen Ausgabe 1952 Wirklichkeit geworden ist.

9 Rilke 1983, S. 111.

100 Vgl. Petzets Nachwort zum den Briefen tiber Cézanne in: Rilke 1983, S. 105-120.

31



2.3 Zur Asthetik der mittleren Schaffensphase: die Asthetik des sachlichen
Sagens!®t

Wie gezeigt wurde, besteht das neue asthetische Programm Rilkes nach 1903 immer
mehr in der poetischen Verwirklichung eines neuen Ding-Verhéltnisses, wobei das Ding —
welches im Elegien-Jargon durch den Begriff des Gegeniiberseins umschrieben wird — nicht
als bloRes Korrelat des Subjekts angesehen werden soll, sondern als eine gleichrangige
Komponente einer Zusammenfligung, deren Teile, um Heideggers Formulierung Uber
Cézannes Asthetik anzuwenden, wie Héande ineinander gefaltet sein miissen®?: Das
Nachdenken (iber Cézannes Kunst stellt in Rilkes &sthetischen Uberlegungen einen
Meilenstein dar, denn in der Begegnung mit den Werken des franzésischen Meisters wird
ihm klar, dass die gesuchte Funktion der Kunst in einem neuartigen Bezug zu den Dingen,
vor allem in der Neugestaltung der Formen des kiinstlerischen Mitteilens bestehen soll.*%
Im kunstlerischen Schaffensprozess muss sich das reflektierende Deuten zurtickziehen,
damit das Ding zur Geltung kommen kann. Die Bedeutung dieser Verlagerung der
Aufmerksamkeit von dem Ich auf das Ding und auf das AufRen kommt in den an Clara Rilke

adressierten emphatischen Séatzen zum Ausdruck:

Kunstdinge sind ja immer Ergebnisse des in Gefahrgewesenseins, des in einer Erfahrung bis
ans Ende-Gegangenseins, bis wo kein Mensch mehr weiterkann. Je weiter man geht, desto
eigener, desto personlicher, desto einziger wird ja ein Erlebnis und das Kunstding endlich ist
die notwendige, ununterdriickbare, moglichst endgiltige Aussprache dieser Einzigkeit.'*

lol Bei der Eruierung des Problemkomplexes sachliches Sehen und Sagen stutze ich mich vorwiegend auf
Hartmut Engelhardts Forschungen. Vgl. Hartmut Engelhardt: Der Versuch wirklich zu sein. Zu Rilkes
sachlichem Sagen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1973; besonders die Kapitel Das Sein des Kunstdings (S. 47-56)
und Sachliches Sagen als Verwandlung des Dings in ein Bild, (S. 91-106).

102 Martin Heideggers Vergleich fir die Beschreibung der Cézanneschen Kunstauffassung vermag auch
die Rilkesche Poetik aus dieser Zeit einleuchtend zu umschreiben, indem durch ihn die Idee der angestrebten
Subjekt-Welt-Identitdt akzentuiert wird. ,Im Spéitwerk des Malers ist die Zwiefalt / vom Anwesenden und
Anwesenheit einfiltig / geworden, ’realisiert” und verwunden zugleich, / verwandelt in eine geheimnisvolle
Identitét.” Martin Heidegger: Cézanne, in: ders.: Aus der Erfahrung des Denkens (1910-1976), Frankfurt a.M.:
Klostermann, 1983. S. 223. Eine interessante, wenn auch bislang nur wenig beachtete Ergénzung zu
Heideggers Cézanne-Erlebnis bietet eine Anmerkung aus den Le Thor-Seminaren, wo von Heidegger, ahnlich
Rilke, eine bestimmte Parallelitdt zwischen dem Denkweg des Philosophen und dem von Cézanne postuliert
wird. VVgl. Martin Heidegger: Vier Seminare. Le Thor 1966 1968 1969, Z&hringen 1973 S. Frankfurt a.M.:
Vittorio Klostermann, 1977, S. 148.

103 Jamme, Christoph: Der Verlust der Dinge. Cézanne — Rilke — Heidegger, in: Deutsche Zeitschrift fur
Philosophie, Berlin, 1992, S. 385-397, hier: S. 387-89.

1oa Rilke 1983, S. 11.

32



Das Kunstwerk soll demnach das Ergebnis einer personlichen Erfahrung von Dingen und
Erlebnissen sein. Die Frage ist eben, wie diese Erfahrung des ,,ans Ende-Gegangenseins*
und deren endgultige kinstlerische Verarbeitung aussehen soll. Die Antwort l&sst sich in
seiner Anti-Vorwandasthetik-Konzeption antreffen, indem er in einem Brief an Baron
Uexkiill aus dem Jahr 1909 die terminusartige Wortverbindung ,,harte Sachlichkeit*'% als
die Differentia specifica des neuen Sehens und des sich daraus resultierenden neuen Sagens
einfihrt. Wenn es in dem Brief iiber Cézanne vom 10. Oktober in Bezug auf die neuen
Erlebnisse heifit: ,,[...] und plotzlich hat man die richtigen Augen“%, bedeutet es einerseits
eine scheinbar umschlagartige Veranderung in den bisherigen Perzeptionen, wodurch das
schauende Subjekt sozusagen sehender wurde; andererseits handelt es sich dabei um die
Veranderung des sehenden Menschen selbst.” Die asthetischen Uberlegungen der Cézanne-
Briefe problematisieren die Schwierigkeit des Sehens und des damit verbundenen Sagens
zwar ausschlieBlich in Bezug auf die Dinge, aber schon an diesem Punkt l&sst sich erahnen,
dass es fur Rilke im Wesentlichen um die Qualitat des Verhaltnisses zwischen (Kunst)Ding
und dem menschlichen Subjekt geht. Die Veranderung des Sehens wird in seiner spateren
Asthetik in die Richtung einer Reziprozitat weiterentwickelt, die in der Gegenseitigkeit der
Verwandlung des Sehprozesses und der des Menschen besteht. Der Verwandlungsprozess
wird aber erst in den Duineser Elegien als ein nicht-deutendes und dadurch sachliches
Weltverhéltnis im Verwandlungstheorem thematisch. Wenn er dartber schreibt, wie
schwierig es einem erschiene, ,,wenn man ganz nahe an die Tatsachen heran will“% und
dass die ,,Worte, die sich beim Angeben malerischer Tatsachen so ungliicklich fiihlen
[...]°19, weil sie das Gesehene nicht wiedergeben kénnten, trauert er jenem Gleichgewicht
des Subjekt-Welt-Verhaltnisses nach, das er an Cézannes Gemalden entdeckt, aber

105 Rilke versucht seine neue &sthetische Grundstellung gegeniiber Baron Uexkills Erwartungen
folgendermaBen zu verteidigen: ,,Wesentlicher scheint es mir, daf ich Ihnen, was jene neueren Biicher angeht,
mein gutes, klares Gewissen zusichern kann: jedes Wort, jeder Wortzwischenraum in jenen Gedichten ist mit
&uRerster Notwendigkeit entstanden, unter dem Bewultsein jener endgliltigen Verantwortlichkeit, unter deren
innerem Gericht meine Arbeit sich vollzieht. Vielleicht sind Mangel meiner Natur oder nachzutragende
Versdumnisse meiner Entwicklung die Ursache jener harten Sachlichkeit und UngefiihlsméaRigkeit des
Dargestellten: vielleicht sind gefalligere Wege denkbar: ich mul? auf meinem, schweren, weiter.“ Rainer Maria
Rilkes Brief an Baron Jacob von Uexkill am 19. August 1909, in: BI, S. 329-330. (Hervorhebungen von ML)

106 Rilke 1983, S. 36.
lo7 Vgl. dazu Petzets Nachwort in Rilke 1983, S. 105-120.
108 Rilke 1983, S. 60.
109 Rilke 1983, S. 61.

33



dichterisch noch nicht zu vollbringen imstande ist. Was das perfekte Gleichgewicht eines
Kunstwerks fur ihn bedeuten mag, lasst sich durch die folgende Anmerkung erahnen:

Es ist, als wiRte jede Stelle von allen. So sehr nimmt sie teil; so sehr geht auf ihr Anpassung
und Ablehnung vor sich; so sehr sorgt jede in ihrer Weise fiir das Gleichgewicht und stellt
her: wie das ganze Bild schlieBlich die Wirklichkeit im Gleichgewicht halt.1°

Wie beim Maler, der die Welt der Dinge nur durch die Struktur der Farbflecken und durch
deren Abténungen erfasst, indem er die Farbe mit dem dargstellten Ding in Entsprechung
bringen will, wollte Rilke durch die harte Sachlichkeit des konzentrierten Schauens die
Dinge poetisch fassen. Das sachliche Sehen hétte sich notwendigerweise durch das sachliche
Sagen ergénzen sollen, dessen Verwirklichung aber zum Teil im Stadium der Idee geblieben

ist. Als er Uber die Farben der Gemalde berichtet, schreibt er:

,»In meinem Gefiihl ist das BewuBtsein ihres (das der Farben; ML) Vorhandenseins zu einer
Erh6hung geworden, die ich noch im Schlafe fiihle; mein Blut beschreibt sie in mir, aber das
Sagen geht irgendwo drauBen vorbei, und wird nicht hereingerufen.«!

Das sachliche Sagen soll nicht ber Dinge sprechen, sondern es soll sie ohne jegliche
Reflektiertheit aussprechen, sprachlich wiedergeben.!'? Rilke versucht in langen Passagen,
fiir die Cézanneschen Farben und die Maltechnik verbale Aquivalente zu finden, dessen
Ergebnis in solchen Worterfindungen und Attributionen zum Ausdruck kommt, wie
»altdgyptisches Schattenblau® (17. Okt.) ,Lampengelb”, ,Buschgrin®“, (22. Okt.)
shorchendes Blau“ (24. Okt.).!*® Dieses Ringen um eine der Cézanneschen Malerei
ebenbdiirtigen Sprache markiert nur den Anfang jener langen Auseinandersetzung mit den
Mdglichkeiten und Grenzen des Sagens, die auch die Asthetik der Duineser Elegien prigen
wird.

Dieses in den Cézanne-Briefen beobachtete verzweifelte Ringen um das sachliche
Sagen, was eigentlich das Streben nach der potenzierten Konkretheit des nuancierten
dichterischen Sprechens darstellt, setzt sich in den quasi-asthetischen Ausfiihrungen der
Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge fort. Die Erkundung der Moglichkeiten des

sachlichen Sehens und Sagens, bei dem das Ich sich immer mehr zurtickzieht, damit die

110 Rilke 1983, S. 59. (Hervorhebung von Rilke)

1l Rilke 1983, S. 58. (Hervorhebung von ML)

12 Vgl. Engel 1986, S. 109-113.

13 Mit der Angabe des Datums des betreffenden Briefes wird bei den einzelnen Beispielen auf die
Angabe der Seitenzahlen verzichtet.

34



Dinge ihren Eigenwert bewahren kdnnen, erscheint immer mehr als ein Problem des Sich-In-
Bezug-Setzens zur Welt. Weil sich die scheinbare Unmittelbarkeit der frihen Asthetik mit
dem alles einverleibenden dionysischen Kiinstler-Subjekt als Irrweg erwies, kam es zur
logischen Akzentverschiebung zugunsten des Gegenubers. Der durch die Cézanne-Erfahrung
motivierte kiinstlerische Antrieb, die Dinge sachlich wiedergeben und das friiher abwesende
echte Verhaltnis zu ihnen und dadurch zur ,, Wahrheit des Lebens* herstellen zu kénnen, hat
jedoch eine Pramisse, ohne deren Erflillung die Herstellung des Welt-Bezugs unmdglich
bleiben muss. Engel weist dabei darauf hin, dass Rilkes Gedanke, nach welchem das
dauernde Ding die Aufgabe erfulle dem amorphen Ich Dauer und Identitat zu schenken,
auferst spekulativ erscheint, weil diese vermeintliche Dauerhaftigkeit des zu erkennenden
Objekts in der Moderne immer fragwirdiger wird. Gemal den asthetischen Vorstellungen
der mittleren Schaffensphase sei die Konsistenz des Ich strikt an die Konsistenz des
Gegeniiberseins gebunden, wodurch der Mensch an die Welt ausgeliefert erscheinen musse.
In diesem Fall kann von keinem echten Subjekt-Objekt-VVerhéltnis gesprochen werden, weil
es ihm an jener Reziprozitdt mangelt, die in den Duineser Elegien zuerst beklagt, dann
poetisch zu verwirklichen versucht wird. Das Problem der fehlenden Pramisse des
erfolgversprechenden Weltbezugs wird dann im Malte schon unverhohlen zum Vorschein
kommen. Die Veranderung in Rilkes &sthetischem Denken, welches mit dem Rodin-Erlebnis
ansetzte und in der Cézanne-Erfahrung kulminierte, dokumentiert das Bewusstwerden der
Notwendigkeit einer Wendung im Bezug zur Welt, die dann die Mdglichkeit eines Welt- und
Selbstverstandnisses zeitigt. Nach den bislang besprochenen genuin &sthetischen
Uberlegungen komme ich auf jenes erschiitternde Dokument &sthetischer und existentieller
Orientierungsversuche Rilkes zu sprechen, das er erst nach fast sechsjahriger ringender
Arbeit abschlieBen konnte!*. Durch die Kunst Cézannes &sthetisch inspiriert, durch die
Pariser Erfahrungen existentiell tief betroffen, reift in ihm der Gedanke der Wendung heran,
als deren Konsequenz die frihere Position des sachlichen Sehenden der Ding-Gedicht-Phase
Uberprift wird, indem das Programm eines neuen Sehens, zum kiinstlerischen Ziel erhoben,
immer plastischere Konturen gewinnt. Bevor das neue Sehen naher untersucht wirde, soll
zugleich auf die organische Verwobenheit seiner Asthetik mit existenziellen Komponenten

hingewiesen werden, die ihn einerseits zur Selbstkritik, andererseits zum verzweifelten

114 Er beginnt mit der Arbeit an den Aufzeichnungen am 8. Februar 1904 und schlief3t sie am 27. Januar
1910, in Leipzig, beim Ehepaar Kippenberg ab. VVgl. Schnack 1990, S. 178.

35



Aufschrei der ersten Duineser Elegie ,,Wer, wenn ich schriee, hérte mich denn aus der Engel
/" Ordnungen?“ (1.DE/1-2) bewegt hat. Wichtige Hinweise (ber die Einsicht in die
Hinfalligkeit der distanzierten Beobachterposition sind den Erinnerungen®® der Fiirstin
Marie von Thurn und Taxis zu verdanken. Rilkes AuBerung nach erlaubt das 20. Jahrhundert
dem Menschen nicht mehr unbeteiligter Betrachter oder eben bloRer KunstgenieRer zu sein,
wie es noch im vorherigen Jahrhundert so oft moglich erschien. Seine Frage, ob ein echtes

116 zeugt davon, dass die Asthetik des sachlichen

,Hingerissensein® iiberhaupt moglich sei,
Sehens und Sagens zwar nach wie vor prasent ist, aber parallel zu der Harte dieses
asthetischen Programms, auf welches im angefihrten Brief an Baron Uexkill Bezug
genommen  wurde, die  kunstlerische und  existenzielle  Unsicherheit und

Orientierungslosigkeit immer greifbarer die Oberhand zu gewinnen drohen.

2.4 Der Ubergang zur Asthetik der Duineser Elegien: das Sehen-Lernen

Um die allmahliche Modifikation der dsthetischen Pramissen, die zu den
Fragestellungen und den Antwortversuchen der Duineser Elegien fiihren, beleuchten zu
kénnen, wird jetzt versucht, Maltes Ansichten zu Kunst und Dichtung, und vor allem zum
dichterischen Schaffensprozess zu beobachten, und die Verbundenheit der Asthetik des
sachlichen Sehens mit der Asthetik der Verwandlung transparent zu machen. Jene Momente
des Uberganges werden aufgezeigt, die die spatere Wendung vom Werk des Auges zum
Werk des Herzens!'” vorbereiten.

Wie schon erldutert wurde, hangt Rilkes &sthetisches Denken mit seiner Existenz-
Erfahrung aufs Engste zusammen. Nach August Stahls Beschreibung des Charakters des an
dem Wendepunkt seiner dichterischen Entwicklung stehenden jungen Kinstlers ist Malte

Laurids Brigge

nicht nur ein dem eigenen Ich verfallener Zweifler, der Schwierigkeiten hat mit seiner
Umwelt, nicht nur ein Leidender und ein von Kindheit an in seiner Selbstfindung Gestorter.
[Sondern] [...] als Leidender vor allem um seine kreative ldentitat besorgter Dichter. [...]

115 Farstin Marie von Thurn und Taxis: Erinnerungen an Rainer Maria Rilke, Frankfurt a.M.: Insel, 1966,
S. 95 ff.

116 Vgl. dazu Petzets Nachwort in: Rilke 1984, S. 117.

ur »Werk des Gesichts ist getan, / tue nun Herz-Werk / an den Bildern in dir, jenen gefangenen; denn du /
iberwiltigtest sie: aber nun kennst du sie nicht.” Rainer Maria Rilke: Wendung, in: Rilke 1987, SW, Bd. Il, S.
82-84.

36



Mit seinen Fragen, seinen Zweifeln schafft er sich den Freiraum fiir seine kreativen
Entwiirfe. '8

Die Grundbefindlichkeit Maltes ist in Paris durch existenzielle und kunstlerische Sorgen
geprégt, die ihn dazu bewegen, seine kreative ldentitét, sein Verhéltnis zur Welt als Dichter,
das heil3t: sein dichterisches Selbstverstandnis definieren zu wollen. Diese Sorge wird zum
Ausldser und Vorbereiter jener Wendung, die vom sachlichen Sehen zu einem anderen
Sehen fuhren wird, was in den Aufzeichnungen zunéchst noch im Prozess des Lernens
befangen, als eine noch zu leistende Aufgabe erscheint. Die Frage in der ersten Strophe der
Ersten Elegie, ,,Das alles war Auftrag. / Aber bewiltigtest du’s? (1.DE/30-31), lasst sich
auf diesen Kontext des Malteschen Lernprogramms zurlickbeziehen, indem der Auftrag als
der Entwurf eines echten Weltverhdltnisses verstanden werden kann. Das kiinstlerisch
gultige — wenn auch im Malte nur partiell ausgefuhrt im Entwurfstadium gebliebene —
Weltverhaltnis bestiinde demnach in der poetischen Erfassung der Reziprozitat des
Verhéltnisses zwischen dem Beobachter und dem Beobachteten, indem durch den Prozess
des In-Bezug-Setzens die Struktur der Dinge erfasst wird. Die poetisch-asthetische
Erkenntnis der Duineser Elegien besteht in der tief praktisch-dichterischen ldee, dass es
Dinge an sich nicht gibt. Es geht Malte dabei um einen kinstlerischen Lernprozess, der sich
um drei miteinander zusammenhangende Aufgaben gruppiert. Der junge Dichter muss allem
voran (1) sehen lernen, dann muss er (2) anfangen zu arbeiten und (3) endlich zu denken.
Das Sehen-Lernen Maltes l&sst sich am ehesten aus der Perspektive des sachlichen
Sehens beleuchten, wo es primdr um ein Gelten-Lassen des Gegeniibers, als einer vom
Subjekt unabhangigen Wesenheit geht, ohne dass das Subjekt mit diesem Gegenlber in
Austausch kame. Die Asthetik des sachlichen Sehens postuliert die Mdoglichkeit eines
Begreifensprozesses, der als genuin intentionaler Akt den Bezug zwischen dem Subjekt und
dem intentionalen Objekt auszuklammern sucht. Der in den Aufzeichnungen entworfene
Sehen-Lernen-Prozess verzichtet seiner Intention nach nicht mehr auf den Bezug zwischen
erkennendem Subjekt und dem Gegenuber, sondern er will den VVorgang der Herstellung des
Bezugs selbst dichterisch mitvollziehen, wodurch die Distanz des unbeteiligten Betrachtens
nicht mehr zugelassen wird. Es geht Rilke bei der sich formenden neuen Asthetik um den

118 August Stahl: Nachwort zu der Insel-Sonderausgabe von Rainer Maria Rilkes Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge, Frankfurt a.M.: Insel, 2000, S. 278. (Hervorhebungen von ML)

37



Prozess des Sichtbarmachens.!'® Ich zitiere die Textstelle, in der Malte sein Programm des
Sehen-Lernens vortréagt:

»Ich lerne sehen. Ich weill nicht, woran es liegt, es geht alles in mich tiefer ein und bleibt
nicht an der Stelle stehen, wo es sonst immer zu Ende war. Ich habe ein Inneres von dem ich
nicht wuBte. Alles geht dorthin. Ich weiR nicht was dort geschieht.*!?°

Was in unserem Inneren geschieht, ist genau die Frage, zu deren Beantwortung Rilke um
1910 noch nicht imstande ist. Das ungeldste Problem des Grundes (,,woran es liegt*) und der
Wirkung (,,was dort geschieht™) dieses neuen speziellen Sehens kehrt nun in den Duineser
Elegien mit umso beédngstigender Dringlichkeit zuriick. Die Formulierungen: ,,[...] es geht
alles in mich tiefer ein [...]“, ,,Ich habe ein Inneres von dem ich nicht wullte.“ nehmen jene
tiefgrindige Veranderung seines dasthetischen Denkens vorweg, die im Theorem der
Wendung nach innen und in der damit verbundenen Verwandlungs-Asthetik in den Duineser
Elegien zum Durchbruch kommen wird. Die letztere Behauptung mag zwar etwas
teleologisch wirken, aber in Wirklichkeit handelt es sich dabei um das Organische in der
Entwicklung der Uberlegungen Rilkes zu Fragen der Kunst. Das Bewusstwerden der
Unzulénglichkeit des phanomenologisch sachlichen Sehens wird in den Aufzeichnungen vor
allem durch eine lange Reihe rhetorischer Fragen'?! offensichtlich gemacht. Jede Frage wird
mit dem Hauptsatz ,,Ist es moglich, daB3 [...]?* eingefiihrt; durch sie werden existenzielle und
asthetische Probleme in einem ex-negativo-Schema vorgetragen, zu deren Ldsung —
mindestens der Logik der Sache nach — Malte Laurids Brigge berufen sein sollte. Wir
wissen aber, dass sich die von Malte aufgeworfenen Probleme in den Elegien immer noch in
Form eines unbewadltigten Auftrags vor dem Menschen tirmen. Im Hinblick darauf, dass
diese Fragen in den Elegien mit Modifizierungen weiterleben und spater dessen
thematischen Diskurs strukturieren werden, sollen sie jetzt in zwei thematischen Gruppen

rekapituliert und kurz interpretiert werden.

19 Es scheint besonders bezeichnend zu sein, dass Martin Heidegger in Grundprobleme der
Phanomenologie als Beispiel des dichterischen Sehens eine dulerst lange Passage aus dem Malte zitiert. Er
fuhrt den Rilke-Text folgendermafen ein: ,,Die Dichtung ist nichts anderes als das elementare Zum-Wort-
kommen, d. h. Entdecktwerden der Existenz, als des In-der-Welt-seins. Mit dem Ausgesprochenen wird fir die
Anderen, die vordem blind sind, die Welt erst sichtbar. Martin Heidegger: Grundprobleme der
Phanomenologie, Frankfurt a.M.: Klostermann, 2010, S. 244.

120 Rainer Maria Rilke: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge, in: Rilke 1987, SW, Bd. VI, S.
710.

121 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 22-24.

38



Maltes kritische Anmerkungen lassen sich in zwei Aussagesdtze umformen:
einerseits bewegt sich der Weltbezug des Menschen trotz kultureller, sozialer und
wissenschaftlicher Fortschritte immer noch nur an der Oberflache der Dinge und er scheint
sich mit der Rolle des distanzierten Beobachters der Oberflachenstruktur des Seinsganzen
zufriedenstellen zu wollen; andererseits kann es infolge seines nivellierenden
Weltverhaltnisses zu keinem Weltverstandnis kommen, was aber zu gleicher Zeit die
unabdingbare Bedingung des Selbstverstdndnisses des Menschen bedeuten kdnnte. Diese
menschliche Hybris wére durch ein verandertes Weltverhéltnis zu Gberwinden, wozu sich
das Sehen-Lernen als Voraussetzung anbietet. Diese These l&sst sich durch Jacob Steiners
Aufsatz zum Problem der Anschauung®?? bei Rilke bekraftigen, in dem der Verfasser im
Malte eine Vorstation jenes poetologischen Programms erblickt, nach der das dsthetische
Schaffen in dem ,,Bezugsetzen der durch die phdnomenalen Perzeptionen gegebenen
Objekte zum Raum des Subjekts bestiinde. Der Kerngedanke Steiners diesbeziiglich: ,,Der
schopferische Akt besteht im Bezugsetzen des einzelnen Seienden zum Umfassenden des
Seins.“1?%, Und gerade dieses poetologische Programm erweist sich fiir Malte als nur noch
unvollkommen ausfiihrbar, denn es fehlt ihm noch an der asthetischen Einstellung, die die
Welt weder nur als Vorwand fiir das Innenleben des Menschen aufzufassen vermag, noch in
einer sachlichen und quasi-objektiven Distanz zur Welt den Schliissel zur poetischen
Erkenntnis erblickt. Eins steht fur Malte fest: die Welt muss anders gesehen werden kénnen,
was er aber augenmerklich noch nicht beherrscht.

Was fir ein Sehen ist das, das in Paris zu erlernen sich Malte genétigt sieht? Man
kommt der Antwort néher, wenn man von den durch die rhetorischen Fragen suggerierten
Antworten ausgeht und das Sehen synekdochisch fiir das ganze Spektrum des Welt- und
Selbstverstehens und damit auch des Wissens anwendet. Wenn das Sehen nicht an der
Oberflache der Dinge stehen bleiben darf, sondern ins Wesen der Dinge vorzudringen
versuchen muss, muss es tiefgriindig sein und sich nicht in einer falsch verstandenen und

vergeblich gesuchten Sachlichkeit eriibrigen. Um die Gefahr des ungefahren Wissens?* zu

122 Jacob Steiner: Anschauungsformen, in: ders.: Rilke. Vortrage und Aufsatze, Karlsruhe: Loeper Verlag,
1986. S. 5-18.

123 Steiner 1986, S. 7.

124 Vgl.: Im dritten Teil der Aufzeichnungen sind als eine Art Demonstration des dichterischen Kénnens

Maltes kurze vermischte Geschichten platziert, unter denen die parabelartige ironische Geschichte (ber den
Tod des Felix Avers des Jean de Dieu der Genauigkeit des Erkennens gewidmet ist: ,,Er war ein Dichter, und
haRte das Ungefahre; oder vielleicht war es ihm nur um die Wahrheit zu tun; [...].“ Rilke 1987, SW, Bd. VI, S.
141.

39



vermeiden und zu einem tieferen Sehen und Wissen gelangen zu kdnnen, mussen die Dinge
in einen Sinnzusammenhang gestellt werden, wobei durch die Genauigkeit des Sehens und
dichterischen Sagens der Akzent von bloRer Dingbeschau auf jene Zusammenhénge und
Verbindungen verlagert wird, in denen diese Dinge auftreten und aus denen sie ihren
Sinngehalt schopfen. Dieses neue Sehen lasst sich aufgrund Max Imdahls These weiter
prazisieren, wenn seine Differenzierung zwischen wiedererkennendem und erkennendem
Sehen'? zu Hilfe genommen wird. Das wiedererkennende Sehen impliziert eine Form des
Erkennenwollens, welches in der Suche nach den Madglichkeiten der Integration des
Erkenntnisobjekts in prédefinierte Schemata begrindet ist, und auf die Weltaffirmation hin
angelegt ist. Das sehende Sehen bildet demgegentiber eine Verstehensform ab, die sich nicht
an den tradierten, erstarrten Verstdndigungsschemata orientiert, sondern sich fur die
Wahrnehmung der konkreten Dinge offen zu den Dingen in ein reziprokes Verhéltnis setzt.
Die letztere Form des Sehens, die sich Malte aneignen sollte, wird an der
phéanomenologisch-sachlichen Beschreibung einer Wand exemplarisch gezeigt, indem Rilke
den Rezipienten flashbackartige Szenen aus dem alltaglichen Leben eines einstigen
armlichen Hauses imaginieren lasst. Rilkes um die Genauigkeit ringende Beschreibung zielt
nach Heideggers Lektire danach, zeigen zu konnen, wie das ,,In-der-Welt-sein [...] aus den
Dingen uns entgegenspringt* 1%, Trotz der Metaphorizitat der Heideggerschen Formulierung
kann durch sie auf einen bedeutungsvollen Zug der in Veranderung begriffenen Rilkeschen
Asthetik um 1910 hingewiesen werden. Das Verb akzentuiert einen wichtigen Aspekt der
Verwandlungs-Asthetik, die die Bedingung des Weltverstandnisses in einem
Reziprokverhaltnis zwischen Subjekt und Objekt erblickt'?” und die distanzierte,
vergegenstandlichende Beobachterposition der mittleren Schaffensphase in  den

Aufzeichnungen zunéchst in den Hintergrund drangt, spater in den Duineser Elegien ganzlich

125 Die Anwendung von Imdahls Begrifflichkeit im Kontext der Rilkeschen Asthetik scheint mir aus zwei
Griinden legitim. 1) Rilkes genuin &sthetische Uberlegungen und Erkenntnisse sind unstreitbar durch
Erlebnisse und Erfahrungen inspiriert, die mit vielen Faden an konkrete bildende Kiinstler (die Worpsweder
Kiinstler, Auguste Rodin, Cézanne) gebunden sind. 2) Die Quasi-Asthetik der spiten Schaffensphase und
insbesondere die Verwandlungs-Asthetik der Elegien lassen sich als eine Art Losung der &sthetischen und
epistemischen Aporien seines bisherigen Denkens beziglich des Subjekt-Objekt-Verhéltnisses erfassen. Vgl.
Max Imdahl: Cézanne —Braque — Picasso. Zum Verhaltnis zwischen Bildautonomie und Gegenstandssehen, in:
ders.: Reflexion, Theorie, Methode, SW, Bd. 3, hrsg. von Gottfried Boehm, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 303-
380.

126 Heidegger 2010, S. 246.

127 Steiner weist auf diese Grundvoraussetzung des spaten asthetischen Denkens Rilkes hin, indem er
schreibt: ,,Das Erlebende und das Erlebte sind aufeinander angewiesen. Das lyrische Ich bedarf der vorgéngig
erlebten Welt zum Sagen, und die Welt kommt erst, [...] durch dieses Sagen zu sich selbst.” Steiner 1986, S.
17.

40



verwirft. Die auf der narrativen Ebene geschilderte Wendung nach innen lasst sich zu
gleicher Zeit als &asthetische Wende Rilkes interpretieren, denn es geht nicht mehr um die
sachliche Beschreibung der Dinge, sondern um die Beschaffenheit der Verbindung die
zwischen ihnen und dem Subjekt besteht. Die Bedeutung der Dinge ergibt sich im Prozess
der Wendung nach innen, das heif3t: im Prozess der Verwandlung, bei dem im imaginéren
Raum des Inneren die Bedeutungen transzendentalpoetisch entstehen. Die Verwandlungs-
Asthetik legt den Akzent auf das Zustandekommen von Sinnzusammenhingen, was
Heidegger mit dem Verb ,.entgegenspringen® umschreibt. Indem die an sich sinnleeren
Phanomene durch die dichterische Sprache verwandelt werden, fiillen sie sich mit Sinn.12
Im Gegensatz zu der Cézanne-Phase geht Rilke nicht mehr von fertigen Gegenstanden aus,
sondern von den Regeln und Prinzipien der Beziige, innerhalb deren die Gegenstande stehen
und sich mit Sinn fullen. Das &sthetische Weltverstandnis stellt demnach eine Form des
Verstehens dar, die die Dinge nicht bloR wiedererkennt, sondern sie in ihren Daseinsbeziigen

immer aktual, prozessual wahrnimmt.

128 Vgl. Beda Allemann: Zeit und Figur bei spatem Rilke, Pfullingen: Neske, 1961, S. 249-251.

41



3. Zur impliziten Asthetik der Duineser Elegien

Die Bedeutsamkeit der Uberwindung der Schaffenskrise, die auch in den
enthusiastischen Satzen des Briefes an die Furstin Marie von Thurn und Taxis vom 11.
Februar 19221 vernehmbar ist, besteht vor allem darin, dass das in den Aufzeichnungen
angekiindigte, aber unausgefihrt gebliebene Programm des Sehen-Lernens in den Zyklen der
Duineser Elegien und der Sonette an Orpheus®® seine Realisierung gefunden zu haben
scheint. Der besondere Status dieser Werke liegt vor allem in deren zusammenfassendem
Charakter begriindet, welcher mit Rilkes Wortfiigung lyrische Summen?3! begrifflich erfasst
werden kann. Die zehn Elegien stellen dabei Ergebnisse der dichterischen Bemuhungen
Rilkes dar, seine friheren ontologischen und &sthetischen Fragestellungen jetzt poetisch
reflektiert zu Dbeantworten, und dadurch zu einem verwandelten, &sthetischen
Weltverstandnis zu gelangen. Die Erkenntnis, dass die Weltverstdndnisproblematik weder
mit Hilfe der asthetischen Schemata der friihen subjektzentrierten Erlebnislyrik noch durch
das objektbezogene quasi-phdnomenologische sachliche Sehen befriedigend erfasst werden
kann, bildet den Ausgangspunkt der Elegien, die diesen Fehler im menschlichen
Weltverhaltnis beheben wollen. In der Ersten Elegie heiflit es: ,,Aber Lebendige machen / alle
den Fehler, da3 sie zu stark unterscheiden.” (1.DE/80-81) Die Elegien versuchen zum
asthetischen Weltverstandnis nicht mehr durch das zwischen Objekt und Subjekt der
Erkenntnis differenzierende diskursive Weltverhaltnis gelangen zu kénnen, sondern eben

durch die Aufdeckung der urspriinglichen und unausweichlichen Vermitteltheit der beiden.

129 »~Endlich Fiirstin, endlich, der gesegnete, wie gesegnete Tag, da ich lhnen den Abschluf? — soweit ich
sehe — der Elegien anzeigen kann: Zehn! VVon der letzten, groRen: (zu dem, in Duino einst, begonnen Anfang:
,Das ich dereinst, am Ausgang der grimmigen Einsicht / Jubel und Ruhm aufsinge zustimmenden Engeln...*)
von dieser letzten, die ja auch damals schon, gemeint war, die letzte zu sein, — von dieser — zittert noch mir die
Hand! Eben, Samstag, den elften, um sechs Uhr abend, ist sie fertig™ zitiert nach Schnack 199, S. 783-784.

130 Trotz der Tatsache, dass die Vollendung der Duineser Elegien mit der Entsehungszeit der zu dem
spatesten Werk zugerechneten Sonette an Orpheus zusammenfallt, befasst sich die vorliegende Arbeit aus
methodologischen Griinden ausschlieBlich mit dem Hauptwerk der spéaten Schaffensphase. Eine Untersuchung
zu den &sthetischen Fragen der spéatesten Werkphase konnte allerdings ermdglichen, den erheblichen
Unterschieden im mythopoetischen Personal und in der Form der beiden Werke aus der Perspektive der
philosophischen Asthetik Rechnung tragen zu kénnen.

131 ,,Aber es liegt im Wesen dieser Gedichte [Duineser Elegien und die Sonette an Orpheus; ML], in ihrer
Kondensierung und Verkiirzung (darin, wie sie haufig lyrische Summen nennen, statt die Posten anzureihen,
die zum Ergebnis notig waren), daB sie mehr angelegt erscheinen, mittels der Eingebung des Gleichgerichteten,
als mit dem, was man ,,Verstehen* nennt, allgemein erfasst zu werden.“ Vgl. Rilkes Brief an Nanny von Escher
am 22. Dezember 1923, in: ders.: Briefe aus Muzot 1921-1926, hrsg. von Ruth Sieber-Rilke u. Carl Sieber,
Leipzig: Insel, 1940, S. 230. Rilke kam die Wortverbindung besonders treffend vor, um die kondensierende
Beschaffenheit der Elegien begrifflich erfassen zu kdnnen. Ich verwende sie im Zusammenhang meiner
Ausfiihrungen als einen Ausdruck, mit dessen Hilfe auf die die bisherigen ésthetischen Uberlegungen Rilkes
kanalisierende Funktion der Elegien Bezug genommen werden kann.

42



Die schon in den Aufzeichnungen erkannte Aufgabe des Sehen-Lernens soll zwar in einer
Wesensschau bestehen, aber nicht in dem vergegenstandlichenden, statischen Sinn der
Phédnomenologie, sondern in einer &sthetischen Wesensschau, wobei die urspringliche

132 2um Vorschein kommt. Wenn Rilke das Wesen des Ich-

Bedeutung des Wortes Wesen
Welt-Verhaltnisses erfassen will, geht es ihm inshesondere darum die Strukturierung des In-
Beziehung-Setzens der Subjekt- und Objekt-Seiten zueinander aufzudecken. Es bedeutet,
nach dem Wesen des menschlichen Weltverhaltnisses zu fragen, dieses im prozessualen
Charakter seiner Realisierung begreifen zu wollen, ohne sich dabei auf die vorgegaukelten
Deutungsschemata stiitzen zu mussen. In der sich durch die Duineser Elegien abzeichnenden
neuen Asthetik wird die bis dato mit Selbstverstandlichkeit akzeptierte Auffassung des
Subjekt-Objekt-Beziehungsgeflechts angezweifelt und nach seinem Funktionieren befragt.
Um die in das alte Weltverhéltnis integrierten und deshalb unsichtbar gewordenen
Weltdeutungsschemata, deren Dysfunktionalitdt in der nachmetaphysischen Welt immer
wieder durchscheint, sichtbar machen zu kénnen, mussen diese desintegriert werden, indem
auf den Verlust der Selbstverstandlichkeiten und den damit zusammenhangenden Zustand

der Orientierungslosigkeit des Menschen poetisch-asthetisch hingewiesen wird.

3.1  Die asthetische Desintegration in der Elegien-Asthetik

Der herausfordernde Charakter der Dichtung, der eines der wichtigsten
Unterscheidungsmerkmale der asthetischen Erkenntnis darstellt, wird bei Adorno Ather der
Dichtung — und der Kunst (berhaupt — genannt'®3. Nach Adornos Metapher besteht das
Wesen der Dichtung in jenem provokativen Fakt, dass es zum Begreifen eines asthetischen
Objekts durch dessen Kontrapunkt'®*, durch die Konstatierung dessen Unbegreiflichkeit
kommt. Wenn der asthetische Begreifprozess parallel zur Wahrnehmbarmachung dessen
Unbegreiflichkeit verlauft, muss das Wesen von dieser Erkenntnisform in der Divergenz der
asthetischen und der alltaglichen Erfahrungswelt verankert sein, wobei die Divergenz nur
graduell sein kann, da sonst die Unbegreiflichkeit der dsthetischen Welt nicht als eine

132 Zu den Verstandnismoglichkeiten des Wesens in Bezug auf die Prozessualitit des Dichterischen vgl.
Lajos Mitnyan: Zum Problem von Hermann Hesses dichterischem Selbstverstandnis anhand seines Aufsatzes
,Sprache’, in. Detlef Haberland, Géza Horvéath (Hrsg.) Hermann Hesse und die Moderne, Wien: Praesens,
2013. S. 262-263.

133 Vgl. Theodor Wiesengrund Adorno: Asthetische Theorie, hrsg. v. Gretel Adorno u. Rolf Tiedemann,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 31977, S. 179-204.

134 Adorno 1977, S. 179-204.

43



Herausforderung an die bisherigen Weltverstandnisschemata interpretiert werden kénnte*®.
Unserer Erkenntnis werden durch die Dichtung eben Schranken gesetzt, die unmdoglich aus
dem Weg zu schaffen sind, weshalb eine idealistische Sinnintegration a la Hegel**® eine vage
Ubertreibung bleiben muss, denn im Ather der Kunst kommt eben das in alltagliche
Erfahrungen ohnehin nicht integrierbare Besondere und Verborgene zum Ausdruck.
Gadamer schildert die Konfrontation mit der Kunst als eine Art sokratisches Wundern
dariiber, dass es so etwas wie das Kunstwerk gibt. Unsere Sinnerwartungen sind gegenuber
dieser Faktizitat des unbekannten und unbestimmten Mehr der Dichtung machtlos.**” In den
Elegien misst die Rilkesche Asthetik der graduellen Divergenz zwischen der asthetischen
und der realen Welterkenntnis eine Schlusselfunktion zu, indem sie, um das Weltverhéaltnis
innerhalb der Dichtung wahrnehmbar machen zu konnen, diese von Adorno
Doppelcharakter der Kunst'*® genannte Eigenschaft nutzbar macht. Der Terminus
akzentuiert die Vorstellung, nach welcher es eine Illusion bleiben musse, die Kunst als ein
von der realen Welt getrenntes, absolut autonomes Phdnomen auslegen zu wollen, denn das
Kunstwerk ist immer unausweichlich auf die Wirklichkeit seiner Zeit bezogen und wo es am
hysterischsten bestritten wird, ist diese Verbindung am deutlichsten**°. Damit wird natirlich
die Autonomie des Kunstwerk keineswegs angezweifelt, es wird allerdings behauptet, dass
die sonst unwiderlegbare Autonomie der Welt eines Kunstwerks keine essentialistische
Eigenschaft sei, die dem Kunstwerk neben anderen Eigenschaften noch zukomme, sondern
sie aulere sich prozessual, im Laufe des Wahrnehmens der Divergenz der durch das
Kunstwerk er6ffneten Welt. Indem sich die Duineser Elegien gleichzeitig auf die
Wirklichkeit beziehen und sich infolge ihrer &sthetischen Beschaffenheit von dieser
Wirklichkeit differenzieren, kommt es zu jener desintegrierenden Herausforderung'® an den

Rezipienten, die Rilkes asthetische Vorstellungen in seinem spaten Oeuvre motiviert.

135 Vgl. zum Problem des Verhaltnisses der asthetischen Erfahrung zur Welt der alltdglichen Erfahrungen:
Hans-Georg Gadamer: Die Aktualitat des Schonen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest, Stuttgart: Reclam, 2012,
S. 51-64.

136 Vgl. Gadamer 2012, S. 56, Bertram 2014, S. 99-101.

187 ,»Wer ein Kunstwerk geschaffen hat, steht in Wahrheit vor dem Gebilde seiner Hinde nicht anders als
jeder andere. [...] Es ist ein Sprung, durch den sich das Kunstwerk in seiner Einzigkeit und Unersetzbarkeit
auszeichnet. Es ist das was Walter Benjamin die Aura des Kunstwerks genannt hat [...]* Gadamer 2012, S. 55.
138 Adornos Intention nach soll mit der Einfiihrung des Terminus technikus Doppelcharakter der Kunst
das Verhaltnis der asthetischen Welt zur realen Welt begrifflich gemacht werden. Vgl. Adorno 1977, S. 374-
376.

139 Adorno 1977, S. 332-333; 375-376.

140 Die vorliegende Interpretation der &sthetischen Erkenntnis als herausfordernde Kraft stiitzt ich mich
auf Christoph Menkes Thesen zu der &sthetischen Erfahrung, die sich nach ihm auf dem Nichtfunktionieren

44



Um die dichterische Umsetzung der dsthetischen Prinzipien der Herausforderung zu
gewdhrleisten, wird in den Elegien ein poetisches Verfahren praktiziert, das auf dem
Doppelcharakter des Kunstwerkes basierend fiir den Rezipienten poetische und thematische
Anhaltspunkte bietet, einerseits seine tradierten diskursiven Weltverstandnisse intuitiv in die
asthetische Welt des Kunstwerks integrieren zu konnen, andererseits durch dessen
desintegrierende Kraft seine eigenen alltdglichen Weltverstandnisschemata infrage zu
stellen. Es sind demnach zwei poetische Sprechstrategien zu unterscheiden, deren Funktion
in der Konfrontation der realen und der dsthetischen Welt besteht. Die eine dient zur
Integration in das alltagliche Weltverstandnis, wahrend die andere dieses Weltverstandnis

desintegrierend verwandelt und modifiziert.1!

3.1.1. Stilmittel des intuitiv verlaufenden In-Bezug-Setzens zum Kunstwerk

Die von Rilke verwendeten dichterischen Stilmittel, die dem Rezipienten die
Maglichkeit der intuitiven Nachvollziehbarkeit versprechen, sind uns aus der Tradition der
Rhetorik gut vertraut. Sie sollen die Aufgabe erfullen, der graduellen Divergenz der
diskursiven und dsthetischen Welt Rechnung tragen zu konnen. Es folgt aus dem
Doppelcharakter des Kunstwerks, dass sich der Rezipient bei der Begegnung mit dem Werk
an den Methoden der Affirmation orientieren muss, weil sonst im desintegrierenden
asthetischen Weltverhaltnis keine nachvollziehbare Erkenntnis zustande kommen konnte.
Wenn die Elegien dem Rezipienten keine Mittel der Weltaffirmation zur Verfligung stellen

wirden, konnte ihm das Gefuhl des Einbezogenseins in die &sthetische Welt der Elegie nicht

von Zeichengebrauchroutinen beruht. Menke erblickt in der &sthetischen Erfahrung des Nichtfunktionierens die
Bedingungen des alltaglichen Zeichengebrauchs. Es ist aber &uBert spekulativ zu sagen, dass die &sthetische
Praxis der alltaglichen Zeichengebrauchspraxis gegeniber eine lebendigere Kraft ware, die die alltdglichen
Zweckorientierungen suspendieren wirden. Das Durchbrechen der Automatismen des Alltags wird so durch
die Kunst herbeigefiihrt. Die Deautomatisierung nennt Menke ,,Nichtkonnen“. Die Kiinstler kdnnen das
Nichtkénnen, indem sie eine irritierende Sicht auf die Welt vorschlagen. Die Kunst initiiert eine neue Praxis
innerhalb der gewohnten Praxisformen. Dadurch wird die Scheinhaftigkeit der Selbst- und Weltbestimmung
deutlich. Menke nennt diese &sthetische Praxis Asthetisierung oder den Modus der Kraft. Die Bestimmtheit des
Alltags wird mit der Unbestimmtheit des Spiels der Kunst konfrontiert. VVgl. Vgl. Christoph Menke-Eggers:
Die Souveranitét des Kunstwerks. Asthetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, Bodenheim: Athenium,
1988. S. 90-97.; zu Menkes Thesen vgl. noch Bertram 2008, S. 203-206.

141 Bei der Ausarbeitung von diesem Themenkomplex werden Manfred Engels diesbezigliche
Forschungen, von denen zuerst Ausziige in den Blattern der Internationalen Rilke-Gesellschaft erschienen sind,
in Betracht gezogen. VVgl. dazu Manfred Engel: Die ,, Duineser Elegien‘ verstehen — \Verstehen in den Duineser
Elegien, in: ders. (Hrsg.): Blatter der Internationalen Rilke-Gesellschaft, Bern, 1983, S. 6-22.; und RHb 2013,
S. 30-42.

45



vermittelt werden.*? Es geht dabei um rhetorische Mittel im engen, produktionsasthetischen
Sinne, indem neben der Darstellung der rhetorischen Verwendung von A) Interjektionen, B)
Fragen und C) Imperativformen eine genuin rhetorische Figur der Elegien, D) die

143 ntersucht wird.

Amplifikation

A) An der ersten Stelle ist das Stilmittel der Interjektionen zu erwadhnen, welches das
intuitive Verstehen, und dadurch das Einbeziehen des Rezipienten in die &sthetische Elegien-
Welt am ehesten ermdglichen kann. Die von Rilke verwendeten Interjektionen ,,ach*
(elfmal), ,,weh(e)“ (sechsmal), oh (sechsmal), ja (flinfmal), vermogen die Grundstimmung
der Elegien ohne jegliche Reflexion, unvermittelt nachvollziehbar machen zu lassen. Auf3er
dem ,,Ja* dienen alle andere Interjektionsformen zum Ausdruck der Klage und Bedrohtheit
oder eben einer bedriickten Stimmung, die den eigentlichen Grundton des Zyklus ausmacht

und durch dieses Stilmittel problemlos nachzuvollziehen ist.

B) Die Fragesatze. Wahrend sich in den friihen kunsttheoretischen Uberlegungen
noch eine mehr oder weniger reife Antworten auf die epistemische Problematik des Subjekt-
Welt-Verhaltnisses abzuzeichnen schienen, wird der Rezipient durch die desintegrierende
Asthetik der Elegien immer mehr mit beunruhigenden Fragen ohne Antworten konfrontiert.
Im Interpretationsteil wird der desintegrierende und herausfordernde Charakter der Elegien
zum Gestus des Fragens parallel gesetzt untersucht, im jetzigen Kontext muss zunéchst ihre
das intuitive Nachvollziehen stiarkende Funktion hervorgehoben werden. Die tberwiegende
Mehrheit der Fragen ist direkt an den Rezipienten gerichtet mit dem Ziel, diesen in den
Verlauf des dichterischen Prozesses zu integrieren und die sich auf der thematischen Ebene
entfaltenden asthetischen Desintegrierung zu umso starkerer Durchschlagskraft zu verhelfen.
Die Erflllbarkeit der sich aus den rhetorischen Fragen entfaltenden Sinnerwartungen wird
auf der thematischen Ebene zuerst nur kontrapunktisch in Zweifel gezogen, spater werden
diese deutenden Sinnerwartungen eo ipso als Anzeichen der menschlichen Hybris erkannt.
Die Fragesatze erweisen sich als tragende Stilmittel, von denen die zehn Elegien insgesamt

54 enthalten und, &hnlich den Interjektionen, intuitiv verstandliche Bedeutungen involvieren,

142 Vgl. RHb 2013, S. 151-182.

143 Vgl. Gert Ueding (Hrsg.): Rhetorik. Begriff — Geschichte — Internationalitat, Tibingen: Niemeyer,
2005, S. 53f. und Karl-Heinz Géttert: Einflhrung in die Rhetorik. Grundbegriffe — Geschichte — Rezeption,
Paderborn: W. Fink, 2009, S. 153ff.

46



und wegen ihrer betont rhetorischen Art problemlos in die vertrauten Erkenntnisstrukturen
integrierbar sind. Die Fragen stellen eigentlich ohne Ausnahme poetische Fragen dar, die die
Antworten entweder immer vorwegnehmen oder vom lyrischen Subjekt sogar prompt
beantwortet werden. Fragen, die eine verneinende oder eben bejahende Antwort implizieren,
uberwiegen im Zyklus und suggerieren eine mogliche Involviertheit des Rezipienten in den
dichterischen Prozess, und als solche haben ein groRes emphatisches Potenzial inne. Einige

Beispiele fur die Antworten vorwegnehmenden Fragen:

,,Sollen nicht endlich uns diese dltesten Schmerzen / fruchtbarer werden? Ist es nicht
Zeit, daB3 wir liebend / uns vom Geliebten befrein [...]”[?] (1.DE/49-51); ,,Erstaunte
euch nicht auf attischen Stelen die Vorsicht / menschlicher Geste?” (2.DE/66-67);
,»Aber ein Turm war grof3, nicht wahr? O Engel, er war es, - / grol3, auch noch neben
dir?* (7.DE/81-82).

Beispiele fir die zweite Gruppe der dichterischen Fragen, die vom lyrischen Subjekt kurz

nach ihrer Stellung eine Antwort finden, ohne den Rezipienten zum Nachdenken anzuregen:

,»Ach, wen vermogen / wir denn zu brauchen?” Die Antwort steht im néchsten Vers:

,»Engel nicht, Menschen nicht [...]” (1.DE/9-10); ahnlich in den folgenden Beispielen

aus der Zweiten Elegie: Frage: ,,Ist sie den Liebenden leichter?, Antwort darauf:

,»Ach, sie verdecken sich nur mit einander ihr Los.” (1.DE/21-22); Frage: ,,Und jene,

die schon sind / o wer hélt sie zuriick?, Antwort: ,,Unaufhérlich steht Anschein / auf

in threm Gesicht und geht fort.“ (2.DE/23-25); Frage: ,,Schmeckt denn der Weltraum,

/ in den wir uns l6sen, nach uns? [...]* (2.DE/29-30), Antwort: ,,Sie merken es nicht

in dem Wirbel / ihrer Riickkehr zu sich. (Wie sollten sie's merken.)* (2.DE/35-36)

C) Die Imperativsatze in den Appellstrukturen'#* stellen neben den Interjektionen
und den rhetorischen Fragen jene Stilmittel dar, durch welche das intuitive Anknupfen an die
asthetische Welt der Elegien in die Wege geleitet wird. Diese Aufforderungen sind in den
Elegien auf eine Weise konstruiert, bei der nicht immer problemlos zu entscheiden ist, wer
eigentlich der Adressat der betroffenen Aufforderung ist. Anthony Stephens, der diese
dichterische Methode zusammen mit den schon genannten Interjektionen und Fragen mit
dem Terminus Appellstrukturen umschrieben hat, vertritt die These, dass damit der ganze
Zyklus an die Einflhlung des Lesers appelliere, womit der Text auf den ersten Blick eine

intuitive Anndherung erlauben wirde und zu einem affirmativen Weltverstdndnis fihren

144 Vgl. Stephens 1982, S. 311-313.

47



konntel®®. Einige Bespiele fiir diese nach der Appellstruktur konstruierten Imperative, die
unter den moglichen Adressaten von ’du’, wir’, 'man’ pendeln: ,,Stimmen, Stimmen. Hore,
mein Herz, wie sonst nur / Heilige horten: dal sie der riesige Ruf / aufhob vom Boden;
(1.DE/54-56); ,,Aber das Wehende hore, /die ununterbrochene Nachricht, die aus Stille sich
bildet.* (1.DE/59-60); ,,Hier ist des Saglichen Zeit, hier seine Heimat.!*® / Sprich und
bekenn.* (9.DE/42-43); , Preise dem Engel die Welt, nicht die unségliche, ihm**” / kannst du
nicht grosstun mit herrlich Erfiihltem;* (9.DE/52-53)

D) Die Amplifikation stellt jene vor allem die syntaktische Struktur der Elegien
betreffende rhetorische Figur dar, die eine Frage unter vielen Gesichtspunkten beleuchtet
und diese oft auf eine unwahrscheinlich ausufernde Weise ausweitet. Der Akzent soll bei
dieser rhetorischen Figur auf die Ausweitung einer Sachbeschreibung gelegt werden, die
nach ihrer urspriinglichen Funktion, wie Gottert!*® darauf aufmerksam macht, der
Begriindung und Erklarung des betroffenen Problemkomplexes dienen soll. Rilke verwendet
dieses Stilmittel in einer manieristisch ausschweifenden Form, die in der Haufung von
Anaphern und unzéhligen Parallelkonstruktionen zum Ausdruck kommt. Wahrend in einem
direkt rhetorischen Kontext das Phanomen, dass es in einem Text (iber ein Problem uber das
zum Verstandnis Notige hinaus gesprochen wird, oft unter die Kategorie des Selbstzwecks
fallt, erfillt die amplifikative Sprechweise in den Elegien die Rolle der Intensivierung,
wodurch der Rezipient das Problem entweder als sein eigenes oder als ihn beriihrendes
erfahren und nachvollziehen kann. Die bereits dargelegte These lber das menschliche
Weltverhéltnisproblem als die epistemische Folie der Elegien findet durch die Ermittlung der
amplifikativen Redeweise ein wichtiges Argument, indem sowohl auf der Ebene der
einzelnen Elegien als auch auf der des ganzen Zyklus das Problem des Mensch-Welt-
Verhaltnisses immer wieder aus einem anderen Aspekt thematisiert wird. Im
Interpretationsteil wird diese Frage auf der thematischen Ebene detailliert behandelt, jetzt
soll nur in Bezug auf den ampflikativen Charakter der Sprechweise Rilkes ein Uberblick
darliber gegeben werden, wie weitverzweigt der Problemkern in den einzelnen Elegien

ausgefihrt und erweitert wird. Im jetzigen Kontext wird immer nur das die konkrete Elegie

145 Vgl. Stephens 1982, S. 311-313.
146 Hervorhebung im Original.
147 Hervorhebung im Original.
148 Vgl. Gottert 2009, S. 153f.

48



regierende Thema angegeben, obzwar neben diesem naturlich noch weitere Fragen in den
Diskurs des jeweiligen Textes eingeflochten werden.

Die Erste Elegie fungiert als eine Art lyrischer Prolog des Zyklus, der die Themen
vorbereitet, die in den néchsten neun Elegien ausgeweitet und variiert dargestellt werden; in
diesem Sinne lasst sie sich als thematische Einleitung in die nachfolgenden Ausflihrungen
betrachten, in denen, den Sokratischen Dialogen ahnlich, Fragen aufgeworfen werden, wobei
aber die wichtige Tatsache verschwiegen bleibt, dass diese Fragen in ihrem Wesen Aporien
darstellen, zu deren Lésung man unmaglich mit Erfolg vordringen kann.2*® Als rhetorisches
Mittel hat aber sie den Verdienst, dass im Rezipienten das Gefihl erweckt wird, durch die
aufmerksame Verfolgung der weitschweifenden Ausfiihrungen am Ende doch zur Erkenntnis
gelangen zu kénnen. Die Zweite, Dritte, Vierte und Funfte Elegie werden die in der Ersten
angesprochenen ontologischen und ethischen Fragen weiter artikulieren, wobei dem Dichter
bei deren Thematisierung nicht um beantwortbare Fragen oder noch weniger um zu lésende
Probleme geht, sondern viel mehr um die Problematisierung der Ddarftigkeit des
menschlichen Verhaltnisses zu diesen Fragen, die jeden einzelnen Menschen persénlich
treffen. Der aporetische Charakter der Duineser Elegien, auf welche auch Manfred Engel aus
rezeptionsasthetischer Perspektive aufmerksam macht, stellt als wesentliche Komponente
der Rilkeschen Sprech- und Denkweise jenes tragende rhetorische Mittel dar, durch welche
die graduelle Divergenz der &sthetischen Erkenntnis hervorragend exemplifiziert werden
kann. Wie bei der Definition des altgriechischen Begriffs der Aporetik®>® immer wieder zu
lesen ist, geht es bei diesem Begriff um eine Art Kunst — und nicht um eine Methode — der
Auseinandersetzung mit Problemen, die oft an sich unldsbar sind. Aus Platons Dialogen sind
uns die Aporien des Sokrates wohlvertraut, von denen Fragen und Problemstellungen
aufgeworfen und diskutiert werden, aber auf deren Lésung auf3erst wenig Hoffnung besteht;
es geht dabei aber auch nicht um eine Lésung. Der Akzent liegt eben auf dem Prozess der
Konfrontation mit diesen Problemstellungen, durch die die Horer in die Diskussion
einbezogen und zum Nachdenken herausgefordert werden. Der herausfordernde Charakter

149 Es soll angemerkt werden, wéhrend die meisten Elegien-Intepretationen die Erste Elegie als die
Einfuhrung des Zyklus auslegen, untersucht Szondi den Textcharakter, und er fasst die Erste als eine Thesis des
Dichters auf, die die Diirftigkeit des Menschen als eine Tatsache behauptet, ohne diese Thesen hinterfragen zu
wollen. Vgl. Peter Szondi: Rilkes , Duineser Elegien*, in: ders.. Das lyrische Drama des Fin de siecle,
Studienausgabe der Vorlesungen 4 Bde., Bd. 4, hrsg. v. Jean Bollack, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1975. S. 388-
392.

150 Vgl. den Wortartikel Aporie, in: Anton Hugli, Poul Lubcke (Hrsg.): Philosophielexikon. Personen und
Begriffe der abendléndischen Philosophie von der Antike bis zur Gegenwart (= Rowohlts Enzyklopdadie.
55453), Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 52003.

49



des aporetischen Dialogs besteht einerseits in der Konfrontation des Menschen mit seiner
eigenen Unwissenheit, andererseits im Eingestandnis der aus der menschlichen Hybris
resultierenden Ausweglosigkeit und der Begrenztheit seines Wissens. Die in den einzelnen
Elegien behandelten Themenkomplexe stellen keine philosophischen Probleme an sich dar,
welche horribile dictu dichterisch geldst werden konnten. Sie stellen dem menschlichen
Erkenntnisvermdgen Grenzen setzende Fragen dar, die organisch aus dem menschlichen
Weltbezug erwachsen und als Probleme erkannt werden sollen. Es sei hier der Interpretation
der Themen ein kurzer Uberblick Gber die thematischen Kernfragen vorausgeschickt. Zweite
Elegie: der Tod und das Bewusstsein der menschlichen Vergéanglichkeit; Dritte Elegie: die
unuberwindbare Macht der Instinkte; Vierte Elegie: Das Bewusstsein als die Quelle der
Gespaltenheit des Subjekt-Objekt-Verhaltnisses; Finfte Elegie: die Alltaglichkeit als die
Grundform des menschlichen In-der-Welt-seins. Die amplifikative Redeweise bleibt in der
zweiten Halfte des Zyklus nicht nur als eine bestimmende Sprechweise beibehalten, sondern
es wird ihr im Vergleich zur ersten Hélfte eine noch groRere Bedeutung zugesprochen, denn
die ersten funf Elegien stellten zwar ein kritisches Bild Giber des Weltverhéltnis auf, trotzdem
erlaubten sie dem Rezipienten die vorgetragene und ausgiebig geschilderte Negativitat
thematisch nachzuvollziehen. Der Diskurs der zweiten Zyklus-Halfte, die dem Rezipienten
die Verwandlungs-Asthetik als das dichterische Programm der Elegien vorfiihrt, operiert
demgegenuber mit unwahrscheinlich komplizierten, nicht selten mit auferst spekulativen,
schwer nachvollziehbaren Ideen. Von diesen werden die in den ersten fiinf Elegien
aufgeworfenen Kritikpunkte nicht geldst, sondern poetisch-asthetisch aufgezeigt. Die in der
zweiten Zyklus-Halfte angebotene dichterische Alternative besteht in der Verwandlung der
bisher herrschenden Sicht auf die Welt: die Sechste Elegie fihrt in der Figur des Helden eine
Variante des Weltverhéltnisses vor, die dem urspriinglichen Sinn des Lebens als verharren
und bleiben absichtlich zuwiderlduft, indem sie als dessen Telos das unaufhaltsame
Vergehen aufweist und die Bestimmung der Helden-Existenz in einem — wie es bei
Heidegger zu lesen ist™! — Vorlaufen zum Tode erblickt. Die Siebente und Neunte Elegie
bilden jene Stiicke des Zyklus, welche die Verwandlung als die transzendentalpoetische

Einheitsstiftung Alternative eines neuen, nicht vergegenstandlichenden Weltverhéltnisses

151 Im Analyse-Teil komme ich noch auf die Parallelitiat zwischen der Held-Metapher und Heideggers
Theorem des Vorlaufens zum Tode detailliert zu sprechen. An dieser Stelle sei nur die Textstelle bei Heidegger
angegeben, in der der Zusammenhang von Entschlossenheit und Vorlaufen zum Tod diskutiert wird. Martin
Heidegger 2006, S. 305-310.

50



aufweisen, das in einer Wendung nach innen besteht und in der Metapher der Herzensbiihne
der Vierten Elegie schon vorweggenommen wurde. Dass die funf letzen Elegien den
intuitiven Bezug zur &sthetischen Welt des Zyklus im Vergleich zur ersten Hélfte etwas
leichter zulassen, ist den die intuitiv verlaufende Rezipienteneinstellung ermdglichenden
rhetorischen Mitteln zu verdanken, vor allem der Tatsache, dass von den 54 Fragesatzen die
erste Halfte 36 Fragen, die zweite nur 18 enthdlt. Um die verwandelte Weltsicht
nachvollziehbar zu machen, entwirft Rilke keine neue Welt, sondern neue Verhéaltnismuster
zur alten Welt. Bei der Darstellung dieser Weltverhédltnismuster entfaltet er vier
Weltverhéltnismoglichkeiten, deren verbliiffend spekulative Beschaffenheit durch die
Anwendung der konventionellen rhetorischen Mittel gelockert und dem Rezipienten
néhergebracht wird. Eine absolut andere Art des Weltbezugs stellt der Engel dar, wahrend
von dem Kind, dem Sterbenden, den ungliicklichen Liebenden und dem Helden eine
modifizierte Art des Weltbezugs vertreten wird. Die Anwendung der amplifikativen
Redeweise wird am Bespiel des Engels aus der ersten Halfte und des Helden aus der zweiten
Hélfte des Zyklus exemplifiziert. Es muss jedoch angemerkt werden, dass das rhetorische
Mittel der Amplifikation nirgends in absolut reiner Form vorkommt, sondern vor allem mit
der Haufung von Anaphern und Parallelkonstruktionen verschrankt. Ich beschranke mich
jetzt bei der Beschreibung der Figur auf die rhetorische Form ihrer Anwendung.
Die Engel-Figur in der Amplifikationsstruktur

Die poetische Verwirklichung der desintegrierenden Asthetik transparent zu machen,
wobei sich der Doppelcharakter des Kunstwerks, der sich in dessen gleichzeitiger
Vertrautheit und Fremdheit duBert, wird zun&chst am Engel der Elegien demonstrieren. Der
Engel, als ein in das menschliche Weltverhaltnis integriertes, kulturell tradiertes Phdnomen,
zu dem der Mensch eigentlich einen problemlosen Bezug herstellen kdnnte, ist im Diskurs
der Elegien aufgrund der tradierten Verstdndnisschemata nur schwer und nur teilweise
nachzuvollziehen. Von der Dritten und Achten Elegie abgesehen, erscheint der Engel in
jeder Elegie aus der Perspektive der Begrenztheit des menschlichen Weltverhéltnisses und
des daraus resultierenden Weltverstandnisses. Der Rezipient wird dadurch herausgefordert,
dass die Darstellung des Engels seinen kulturell kodierten Erfahrungen dadurch
zuwiderlduft, dass durch sie jegliche Anknlpfungsmoglichkeiten an die alten
Verstandnisschemata suspendiert werden. Die zweite Strophe der Zweiten Elegie bildet jene

Textstelle, an deren Beispiel die Figur des der judisch-christlichen lkonographie

51



widerstrebende Elegien-Engels am besten erfasst werden kann. Welche Stilmittel werden
hier verwendet? Die Engel-Strophe wird mit einem die erste Strophe abschlielenden kurzen
Fragesatz eingeleitet, der eine folgerichtige Rezipientenerwartung nach sich zieht, die aber
von der acht Verse langen parataktisch strukturierten Periode nicht erfullt wird. Auf die
Frage, wer die Engel sind®?, bekommt der Rezipient eine auRerst ausgiebige, aber
thematisch gesehen trotzdem verwirrende, die herkdmmlichen Engel-Vorstellungen
desintegrierende Antwort, die in den Prinzipien der Verwandlungs-Asthetik begriindet ist. In
den Antworten auf die Frage artikuliert sich die prinzipielle Frag-Wirdigkeit des
Verhéltnisses zu ihm, wobei das Wort Fragwirdigkeit, in seinem wortlichen Sinn
genommen, jene Ethik des Fragens betont, die dann mit der Ethik der Begrenztheit des
menschlichen Erkennvermdgens einhergeht und die Endgultigkeit jeglicher Antwortversuche
ausschlieRt!®, Nach ihrem rhetorischen Charakter befinden sich diese Antwortvariationen —
dreizehn an der Zahl — im Sprechmodus eines unsicheren Herumratens, wobei der Fragende
genau weil3, dass er nur zuféllig auf die richtige Antwort kommen kénnte. Die Sprechhaltung
des Herumrétselns in der zweiten Strophe der Zweiten Elegie reflektiert eigentlich einen
wichtigen Aspekt der Verwandlungs-Asthetik, der schon im allerersten Satz des Zyklus — der
ein Fragesatz ist — wahrnehmbar wird. Der Sprechmodus des ratselnden Fragens beherrscht
den Duktus der Elegien, indem in immer neuen Anldufen versucht wird, tber Probleme des
Daseins nachzudenken, wodurch sich der Rezipient in den Diskurs einbezogen und am
Prozess des Fragens beteiligt fuhlen kann. In der Engel-Strophe der Zweiten Elegie wird
durch die Haufung der Fragen die poetische Aussage in der Weise intensiviert, dass, trotz
thematischer Desintegriertheit, der Rezipient glauben kann, Anhaltspunkte gefunden zu
haben, das Unfassbare doch noch erfassen zu kdnnen. Fir die Frage-Antwort-Struktur mit
einer nachfolgenden Amplifikations-Figur lassen sich mehrere Beispiele finden. In diesen
Textpassagen wird, dhnlich der Zweiten Elegie, durch den Schein des Beteiligt-Seins am

poetischen Erkennprozess eine Losung in der Abwendung von den Weltdeutungsschemata

152 »Wer seid ihr?” (2.DE/9)

153 Im Interpretationsteil wird die Problematik des Fragens als eine zentrale Komponente der Duineser
Elegien aufgezeigt. An dieser Stelle muss festgehalten werden, dass die echten Fragen immer das Verhéltnis
des Menschen zu dem Erfragten betreffen und ihr Wesen darin besteht, dass, statt die vorgegaukelten
Antworten hinzunehmen, eigene gefunden werden missen, indem die alten Fragen neu gestellt werden. Wenn
es aber keine zeitlos glltigen Antworten geben kann, muss man sich selbst zu den Fragen — das heif3t: zur Welt
— in Beziehung setzen. Es wird sich herausstellen, dass die wichtigsten Phdnomene des menschlichen Lebens
nur in ihrer Frag-Wurdigkeit zu interpretieren sind. Die Elegien konfrontieren den Rezipienten mit der
fundamentalen Frag-Wirdigkeit der schematischen Antworten.

52



suggeriert, wenn auch eine konkrete Antwort gemaR der epistemischen Prinzipien der
Verwandlungs-Asthetik systematisch ausbleiben muss.
Die Instinkte des Mannes

In der Dritten Elegie wird die aus der Zweiten bekannte amplifikative Frage-Antwort
Struktur fortgesetzt, indem auf die in den letzten Versen der ersten Strophe gestellten Fragen
jetzt anaphorische Formen antworten. Diesmal ist die Aufmerksamkeit auf das Wesen des
Menschen — auf das des Mannes — gerichtet; die Frage des lyrischen Subjekts erkundet die
inneren, instinktiven Beweggriinde des Handelns des Mannes, die aber durch die viermalige
Wiederholung des Negativs nicht die bisherigen schablonenhaften Erklarungen affirmiert,
sondern das auf das zu Rilkes Zeit neue, heftig diskutierte Thema des Unterbewussten
insistierend™* eine strophenlange amplifikative Ausfiihrung prasentiert. Bei der
Interpretation wird noch Freuds These Uber die Arbeit des Es im Unterbewusstsein zu
meiner Interpretation herangezogen, jetzt soll nur der rhetorische Stil der Beschreibung
festgehalten werden.
Der Held in der Amplifikationsstruktur

Als letztes Beispiel fur die eine intuitive Rezipientenhaltung férdernde Rhetorik,
durch die der Leser an ihm vertraute Vorstellungen anschlieen kann, nehme ich die
Eingangselegie der zweiten Hélfte des Zyklus, die auch die Helden-Elegie genannt wird. Im
Helden-Vergleich  kommt es zur  Einfihrung der neuen, verwandelten
Weltverhaltnisalternative, die spéater in der Siebenten und Neunten Elegie thematisch vertieft
wird. Die erfolgreiche Ausfiihrung eines neuen Weltbezugs kommt sozusagen einer
Heldentat gleich, denn sie setzt auf der Seite des Menschen eine komplexe seelisch-

kognitive Haltung voraus, die sich in einer kaum denkbaren Einheit von tibermenschlicher

154 Zur lllustration des ambivalenten Verhéltnisses Rilkes zu der ihm durch Lou Andreas-Salomés
Vermittelung bekannt gewordenen Freudschen Psychoanalyse zitiere ich eine besonders charakteristische
Stelle: ,,.Du begreifst, dafl eine Analyse durchzumachen, mir ab und zu aufsteigt; zwar ist mir, was ich von
Freud’s Schriften kenne, unsympathisch und stellenweise haarstrdubend; aber die Sache selbst, die mit ihm
durchgeht, hat ihre echten und starken Seiten [...] Vgl. Rilke/Andreas-Salomé [Anm. 135], S. 250. In einem
vier Tage spéter entstandenen Brief sind die bekannten Sétze zu lesen, in denen Rilke mit Bezugnahme auf sein
kiinstlerisches Schaffen ablehnt, sich einer Analyse unterzuziehen: ,,Ich weil} jetzt, dal die Analyse fiir mich
nur Sinn hétte, wenn der merkwirdige Hintergedanke, nicht mehr zu schreiben, den ich wahrend der
Beendigung des Malte ofters als eine Erleichterung vor die Nase hangte, mir wirklich ernst wére. Dann diirfte
man sich die Teufel austreiben lassen, da sie ja im Burgerlichen wirklich nur stérend und peinlich sind, und
gehen die Engel mdglicherweise mit aus, so musste man auch das als Vereinfachung auffassen, und sich sagen,
daB sie ja in jenem neuen nichsten Beruf (welchem?) sicher nicht in Verwendung kdmen.* Vgl. Rilke/Andreas-
Salomé 1989, S. 252-253. (Hervorhebungen im Original) Zu seinem ambivalenten Verhéltnis zur
Psychoanalyse vgl. u. a.: Daniel Joseph Polikoff: In the Image of Orpheus. Rilke. A Soul History,
Wilmette/lllinois: Chiron Publication, 2011, S. 409-415.; RHb 2013, S. 165-174.

53



Willensstarke und stoisch-quietistischer Gelassenheit duBern sollte. Diese Textpartie stellt
eine der wenigen Textstellen dar, in denen das Pathos der thematischen Oberflache durch
getarnte ironische Reflexion gebrochen wird. Die in der Reflektiertheit dieses verwandelten,
einen wahrhaftigen Helden voraussetzenden Weltbezugs waltende unterschwellige Ironie
wird durch das dominierende Pathos der Elegien nicht einfach Uberspielt, sondern der
spekulative Charakter der Helden-Existenz kann dank der rhetorischen Mittel als eine reale
Alternative des menschlichen Daseins erscheinen. Am Beispiel der Sechsten Elegie soll
neben den bereits vorgefuhrten rhetorischen Mitteln auf ein weiteres charakteristisches
rhetorisches Merkmal hingewiesen werden, das, mit der Amplifikation verbunden, den
diffirmierenden Charakter der Elegien stark mitbestimmt. Durch dieses Mittel werden die
rhetorischen Komponenten zu einer Einheit synthetisiert und mit Hilfe der so entworfenen
quasi-rationalen, rhetorischen Argumentationsstruktur dem Rezipienten auf einer Basis des
intuitiven  Verstehens einige  Anknlpfungsmoglichkeiten an das sonst schwer
nachvollziehbare Vorgefiihrte angeboten. Der fir die zweite Hélfte der Elegien besonders
typische apodiktische Stil, der, im Gegensatz zum unsicheren Herumraten der ersten fiinf
Elegien keinen Widerspruch duldend, in verhaltnismaRig kurzen AuRerungen vor sich geht,
zeigt sich im Appell an die allgemeinmenschliche Existenzerfahrung, aus der der Mensch
bislang immer wieder falsche Folgerungen gezogen hat und deren Uberwindung einer echten
Heldentat gleichzukommen scheint. Die markante Apodiktik in der Rhetorik dient nicht
zuletzt zur Ausgleichung der diffirmirenden Thematik, welche von der Sechsten Elegie an
die bereits vorbereitete befremdende Verwandlungs-Asthetik Schritt fiir Schritt einfiihrt und
diese durch ihren argumentierenden Charakter nicht einfach akzeptabel, sondern
unwiderlegbar zu machen versucht. Die beim Rezipienten durch den apodiktischen
Sprachduktus zu erzielende affirmierende Einstellung in Bezug auf die diffirmierende
Thematik wird vor allem durch die syntaktischen Strategien herbeigefiihrt. Die groRe Zahl
der Kausal- und Konsekutivsétze dient dazu, die Nachvollziehbarkeit des Gesagten durch
Begriindungssatze in die Wege zu leiten. Der aus vier Strophen bestehenden Sechsten Elegie
fallt nicht nur die Aufgabe zu, dem Rezipienten das Wesen des Programms der Verwandlung
n&herzubringen und wahrnehmbar zu machen, sondern dieses zu gleicher Zeit intellektuell
und intuitiv akzeptabel zu gestalten. In syntaktischer Hinsicht Iasst sich die Elegie als eine
Argumentation fur den verdnderten Weltbezug lesen, der in der ersten Strophe im Bild des

Feigenbaums thematisch wird.

54



Feigenbaum, seit wie lange schon ists mir bedeutend,

wie du die Bliite beinah ganz tiberschlégst

und hinein in die zeitig entschlossene Frucht,

ungerihmt, dréngst dein reines Geheimnis.

Wie der Fonténe Robhr treibt dein gebognes Gezweig
abwarts den Saft und hinan: und er springt aus dem Schlaf,
fast nicht erwachend, ins Glick seiner siiflesten Leistung.
Sieh: wie der Gott in den Schwan. (VI1.DE/1-8)

Wie es im ersten Vers heif3t, erscheine dem lyrischen Subjekt der Feigenbaum infolge
seiner nicht-verweilenden Beschaffenheit bedeutend, die sich im Biologikum® dieser
Pflanze begriindet, in der raschen, nicht zégernden Verwandlung des Baumes aus dem
Blutenstadium in das der reifen Frucht duRert, und als solche den verweilen-wollenden
Charakter des Menschen kontrapunktisch nachvollziehbar zu machen berufen ist. Dieser im
Bild des Feigenbaums aufgezeigten Entschlossenheit zur Verwandlung werden die Fonténe
und der sich in den Schwan verwandelnde Gott parallel gesetzt, um den fundamental
entgegengesetzten, das Vergehen nur z6gernd akzeptierenden Weltbezug des Menschen fiir
die argumentativ-adversative Rhetorik der Elegie intuitiv wahrnehmbar zu machen. Das
Adverb bedeutend l&sst allerdings zwei Lesearten zu: einerseits weist es die Bedeutsamkeit
jenes Weltbezugs, der im stdndigen Wandlungsprozess begriffen keine einseitig deutende
Perspektive zulasst und spater als die eigentliche Ldsung des Weltverstandnisproblems durch
die Kunst aufgezeigt wird, andererseits auf den poetischen Prozess des Bedeutens, auf jene
direkt asthetische Seite, wo Sinnsuche und Sinngebung, das Entstehen von Bedeutungen,
aktual vonstatten geht. Diese autoreferentielle, wertende Geste im ersten Vers der Sechsten
Elegie, die den nachfolgenden Aussagen mehr Gewicht — Bedeutung — geben soll, bindet den
Rezipienten in den poetischen Prozess der Verwandlung ein, der die Statik von fertigen
Sinngestalten des menschlichen Daseins nicht einfach fragwirdig erscheinen lasst, sondern
diesen Sinn in den immerwahrenden, nie zu Ende kommenden Wandlungen erblickt und
demgemal das Problem des Subjekt-Objekt-Verhéltnisses im Gegensatz zu seinen frihen
kunsttheoretischen Uberlegungen in der Prozessualitat der asthetischen Vermittlung fassen
maochte.

155 Jacob Steiner hat in seinem enzyklopédisch reichhaltigen Kommentar zu dieser Textstelle die
botanische Eingebettetheit der Feigenbaum-Metapher bereits detailliert dargestellt. Sie wird spater im Laufe der
thematischen Analyse ndher beobachtet, im jetzigen Kontext wird sie jedoch nur in Bezug auf ihre Rolle
innerhalb der Argumentationsstruktur in Betracht gezogen. Vgl. Jacob Steiner: Rilkes Duinser Elegien, Bern u.
Miinchen: Francke Verlag, 1962, S. 128-129.

55



Um der sich in den Duineser Elegien entfaltenden Kunstauffassung nachzugehen, wurde im
ersten Schritt der Versuch unternommen, von Adornos Uberlegungen ausgehend, die
Rilkesche Realisierung der der asthetischen Erkenntnis zugrunde liegenden graduellen
Divergenz unter Heranziehung konkreter Beispiele aus dem Zyklus zu eruieren. Adornos
Thesen folgend wurden die Elegien zundchst nach jenen poetisch-asthetischen Praktiken
untersucht, mittels deren sich der Rezipient an die Methoden der nicht-asthetischen
Welterkenntnis anschlieBen lasst, wobei es grundsétzlich um die Frage ging, wie
nachvollziehbare Erkenntnisse im diffirmierenden &sthetischen Erkennprozess der
Verwandlungs-Asthetik iberhaupt zustande kommen konnen. Die Fragestellung richtete sich
demnach nach den Mdglichkeiten, dem Rezipienten das Gefiihl des Einbezogenseins in die
asthetische Welt der Elegien zu vermitteln und dadurch relevante Erkenntnisse zu erzielen.
Zu diesem Ziel wurden rhetorische Mittel ermittelt, welche die diffirmierende Asthetik
auflockern  und  durch ihre affirmierende rhetorische  Funktion  wichtige
Ankniipfungsmoglichkeiten an das Verwandlungs-Konzept der spaten Asthetik prasentieren
kénnen. Es wurden dabei jene rhetorischen Komponenten aufgefiihrt und an Bespielen aus
den Elegien exemplarisch analysiert, durch welche die der asthetischen Erkenntnis zugrunde
liegende graduale Differenz ausgetragen wird. Es wurde untersucht, inwieweit die auf die
Weltaffirmation hin angelegten rhetorischen Praktiken als poetische Anhaltspunkte den
Rezipienten zum Einfiihlen und zum intuitiven Verstehen anregen kénnen, indem sie den
alltaglich-diskursiven Weltverstandnisschemata entgegenkommend die desintegrierende
Kraft'® des asthetischen Weltverstandnisses in das alltagliche Weltverstandnis zu

integrieren versuchen.

156 Vgl. Menke 2014, S. 9-14.

56



4, Zu einem Leitparadigma der Elegien-Forschung (Ein Exkurs)

Es gehort zur konsensuellen Uberzeugung der Elegien-Literatur, in einem Ton (iber
den Zyklus sprechen zu mussen, der den Rezipienten bei der Lektlire zu einer besonderen
Bedachtsamkeit und Geduld mahnt und immer wieder auf die Schwierigkeiten und die in
Ratlosigkeit mindende Kryptik des Textes aufmerksam macht, und zu gleicher Zeit ist es
ebenfalls charakteristisch und auffallig, dass die einzelnen Interpretationen — trotz deren oft
sehr divergierenden methodischen und theoretischen Grundstellungen — in eine durchwegs
gemeinsame, der Kryptik trotzende, zum Teil vereinfachende Richtung weisen. Das
Auffalligste an dieser Tatsache ist aber, dass die Widersprichlichkeit, die sich zwischen der
die Rezeption erschwerenden Poetik und den scheinbar doch harmonisierenden Lektiren
spannt, tendenziell nicht hinterfragt wird. Man fragt nicht, wieso eine dermafen kryptische,
herausfordernde Poetik den Rezipienten doch in den Verlauf des poetischen Prozesses
einzubeziehen vermag? Besteht vielleicht zwischen dieser diffirmierenden Beschaffenheit
des Gedichts und dem darin Ausgesagten ein &sthetisch und epistemisch relevanteres
Verhéltnis? Dass dieser Widerspruch nicht erdrtert worden ist, hat meines Erachtens einen
literaturgeschichtlichen  Ursprung®’, der in jenen als maRgebend behandelten
Autoreninformationen zu suchen ist, welche in den an Witold Hulewicz adressierten Briefen
an uns geblieben sind'®. Diese Rilke-Hulewicz-Achse bildete schon immer eine
Richtungsangabe, die die Interpretationen &uferst stark geprégt und in eine deklariert oder
unterschwellig existenzialphilosophische Richtung geleitet hat, die in den an sich sehr
unterschiedlichen Auslegungen eindeutige Spuren hinterlieR.*>® Man kann behaupten, dass

157 Wenn ich vom Ursprung des Konsenses spreche, féallt meine Wortwahl bewusst nicht auf den Grund,
denn es handelt sich dabei nicht um argumentativ nachvollziehbare Griinde, sondern vielmehr um eine
literaturhistorische Situation, die mit Rilkes auRerordentlich autoreflexivem und bewusstem Dichtercharakter
zusammenhéngt, denn er hat das Nachleben seines Werkes nicht nur zu verfolgen, sondern aktiv
mitzubestimmen versucht. Die Auslegungstradition der Duineser Elegien nahm bereits in den
selbstinterpretierenden Briefen und vor allem in den sog. Hulewicz-Briefen seinen Anfang. Der
Interpretationskonsens entspringt demnach einer literaturgeschichtlichen Konstellation, deren Anfange sich in
den berihmten Hulewicz-Briefen lokalisieren lassen.

158 107. und 108. Brief an Witold Hulewicz, in: ders.: Briefe aus Muzot 1921-1926, hrsg. von Ruth Sieber-
Rilke u. Carl Sieber, Leipzig: Insel, 1940, S. 357-377. Rilke hat am 10. November 1925 seinem polnischen
Ubersetzer eine ausfiihrliche Antwortsammlung tber den Malte (107. Brief) zusammengestellt, in dem er den
Fragebogen von Hulewicz zu beantworten versucht. Diesem Brief ist dann drei Tage spéter ein nachster, viel
kirzerer Antwortbogen gefolgt (108. Brief), in dem die Duineser Elegien im Mittelpunkt stehen. Statt der
tabellarischen Darstellung des 107. Briefes formuliert hier der Dichter als Flietext seine Thesen zu den
Elegien.

159 Um nur die bekanntesten, sehr divergierenden Interpretationen zu erwéhnen, deren Uberlappungen
nicht zuletzt den Thesen des Hulewicz-Briefes zu verdanken sind: M. Heidegger: Wozu Dichter? (1946), J.
Steiner: Rilkes Duineser Elegien (1962), U. Filleborn und M. Engel: Materialien zu Rainer Maria Rilkes

57



dieser neunseitige Brief zu einem unumgehbaren Bezugspunkt der Elegien-Forschung
geworden ist, den man nicht auBer Acht lassen darf. Deshalb habe ich einleitend in die
anstehende Interpretation diese widerspriichliche Komponente der Forschung als roten
Faden genommen, anhand deren die Richtung meiner thematischen Elegien-Interpretation
angezeigt werden kann. Es soll zunachst von den thesenartigen AuRerungen des Dichters
ausgehend auf jene Behauptungen aufmerksam gemacht werden, die die Forschung —
unabhéngig davon, ob es sich um eine rein poetologische oder eben genuin philosophische
Untersuchung handelt — bis heute formen und stillschweigend hingenommen als Schlissel
zum Text verstanden werden. Im genannten Brief vom 13. November 1925 hat Rilke
einen Fragebogen an Hulewicz gesendet, in dem sich der 4. Punkt auf die Duineser Elegien
bezieht. Er beginnt seine Antwort auf dem Fragebogen, aber nach drei Satzen setzt er die
Schrift auf einem hinzugeflgten Briefbogen als Laufschrift fort. Dann folgen die Thesen, in

denen der Dichter die Elegien folgendermafien restimiert:

Hier, lieber Freund, wag ich selbst kaum etwas sagen. An der Hand der Gedichte selbst, lieRe
sich manches Aufklarende versuchen, aber so? Wo anfangen? Und bin ich es, der den
Elegien die richtige Erklarung geben darf? Sie reichen unendlich tGber mich hinaus. Ich halte
sie flr eine weitere Ausgestaltung jener wesentlichen Voraussetzungen, die schon im
,Stundenbuch’ gegeben waren, die sich in den beiden Teilen der ,Neuen Gedichte’, des Welt-
Bilds spielend und versuchend bedienen und die dann im Malte, konflikthaft
zusammengezogen, ins Leben zurtickschlagen und dort beinah zum Beweis fiihren, dass
dieses so ins Bodenlose gehdngte Leben unmdoglich sei. In den ,Elegien’ wird, aus den
gleichen Gegebenheiten heraus, das Leben wieder moglich, ja es erfahrt hier diejenige
endgliltige Bejahung, zu der es der junge Malte, obwohl auf dem richtigen schweren Wege
,»des longues études*, noch nicht fithren konnte. Lebens- und Todesbejahung erweist sich als
Eines in den ,,Elegien. Das eine zuzugeben ohne das andere, sei, so wird hier erfahren und
gefeiert, eine schliefilich alles Unendliche ausschlieRende
Einschrankung.®'(Hervorhebungen vom L.M.)

Im Zusammenhang mit diesen AuRerungen des Dichters ist in der Elegien-Literatur eine
Mischung der demitigen Akzeptanz und die Erleichterung des Interpreten zu verzeichnen,
denn Rilke stellte damit dem Rezipienten Anhaltspunkte zur Verfigung, mit deren Hilfe
Pfade in den Urwald des Elegien-Textes gebahnt werden konnen. Dabei wurde es aber
Rilkes selbstkommentierenden Thesen eine zu stark ontologische oder mindestens

,,Duineser Elegien”’(1980), M. Engel: Rilkes ,, Duineser“ Elegien und die moderne deutsche Lyrik. Zwischen
Jahrhundertwende und Avantgarde (1986), P. Krumme: Eines Augenblickes Zeichnung (1988), W. Eckel:
Wendung (1994), P. Rdsch: Die Hermeneutik des Boten (2009).

160 Das ist Rilkes letzter Brief an Witold Hulewicz. Er ist nicht datiert worden, man kann nur vom
Briefstempel her auf das obige Datum schlieRRen.

161 Rilke 1940, S. 371.

58



ontologisierende Motiviertheit zugeschrieben, woran — und ich stimme dabei Paul de Mans
diesbezuglich &uRerst ambivalenter Einsschatzung zu — nicht zuletzt der Heideggersche
Rilke-Aufsatz'®? die Schuld trage. Zu gleicher Zeit ist aber De Mans Behauptung Uber
Heidegger auch als Kritik an der Rilke-Forschung zu verstehen, die sich bis zur Zeit von De
Man als unféhig erwiesen haben soll, Heideggers Rilke-Auslegung richtig aufzuarbeiten und
das Wesentliche seiner kritischen Einstellung gegenuiber Rilke wahrzunehmen, 63

Von den oben angefiihrten knappen Sétzen, in denen Rilke fur Hulewicz seine eigene
Lektlre Uber die Elegien resiimiert, finden immer wieder jene Thesen Beachtung, die sich
traditionell als eine Botschaft lesen lassen, welche, die Existenz-Problematik betreffend, die
beunruhigenden Fragen nach einer neuen, verwandelten Einstellung zu Leben und Tod
thematisch machen. Es steht naturlich auBer Frage, dass im Zentrum der Rilkeschen
Selbstinterpretation das Thema der Verwandlung dieser Einstellung steht, denn das
thematische und poetologische Programm seiner spaten Schaffensphase wurde dadurch
malRgebend  beeinflusst. Es wird dagegen dem  produktionsédthetisch  und
literaturgeschichtlich gleichermaBen wichtigen Satz Uber die Kontinuitdt zwischen seinen
friheren Schaffensphasen und der Elegien-Phase nur wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Da
von den Behauptungen Rilkes konsequenterweise die Aussage Uber die Notwendigkeit der
endgultigen Bejahung des Lebens und des Todes in den Vordergrund gertickt wird, bleibt
jene Komponente des Hulewicz-Briefes unterschlagen, die die Stationen des zur
Verwandlung fihrenden dichterischen Weges konkretisiert und die den Elegien-Zyklus als
Ergebnis einer poetisch-asthetischen Entwicklung schildert. Durch die Vordergrundstellung
der Lebens- und Todesbejahung wird die auch ohnehin pragnante ontologische Komponente
auf Kosten des produktionsésthetischen Programms verabsolutiert, durch dessen
Wandlungen sich die Stufen der &sthetischen Uberlegungen Rilkes innerhalb eines Prozesses
verbinden lassen, indem das Subjekt-Welt-Verhéltnis als die ihnen zugrunde liegende
epistemische Folie aufgezeigt wird. Die von Rilke als das eigentliche Thema der Elegien

angegebene Bejahung des Daseins darf zwar keinesfalls ignoriert werden, das Problem

162 Martin Heidegger: Wozu Dichter? in: ders.: Holzwege, Frankfurt a.M.: Klostermann, 71994, S. 274.

163 Vgl. Paul de Man: Tropen (Rilke), in: Die Allegorien des Lesens, tibers. v. Werner Hamacher u. Peter
Hamacher Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2008, S. 12 ff.; zu diesem Problem vgl. auch Joachim W. Storcks
tiefgriindige Analyse: Rilke und Heidegger. Uber eine ,, Zwiesprache* von Dichten und Denken, in: Blatter der
Internationalen Rilke-Gesellschaft, Bern, 1976, S. 35-71.

59



dieser Bejahung soll jedoch vor dem Hintergrund der soeben analysierten &sthetischen
Uberlegungen Rilkes unter die Lupe genommen werden.

Eruiert man die Elegien als ein Ganzes und versucht ihrem auf Einheit zielenden
zyklischen Aufbau bei der Auslegung Rechnung zu tragen, muss man gestehen, dass der den
Autorinformationen folgende Fillebornsche Vorschlag, die Bejahung als eine Art
optimistische Lebenseinstellung in der Funktion einer hermeneutischen Folie auszulegen,
hdchstens fur zwei der Elegien — fur die 7. und 9. — zustimmen drfte, aber nicht einmal flr
sie ohne Vorbehalt. Die anderen acht Elegien stehen meilenweit von jeglicher Art der
Lebensbejahung in dem oben geschilderten Sinn. Die 10. abschlieBende Elegie spielt sogar
im Tal der Leiden, wo eine dhnliche Gesinnung im herkémmlichen Sinn absurd und duferst
schwer erklarbar ware. Trotzdem geht es hier doch eindeutig um eine Art Bejahung, deren
Verstandnismaoglichkeiten Ulrich Falleborn in seiner Einleitung zu der dreibandigen
Materialausgabe zu den Elegien in dem Ausdruck Ontodizee festgesetzt hat, der inzwischen
mit seiner existenziellen Grundbedeutung zu einer offensichtlichen und scheinbar
unumganglichen Folie der Auslegungen geworden ist.®* Es wird versucht, den von
Fulleborn eingefuhrten heuristischen Ausdruck Ontodizee in unserem kunsttheoretischen
Kontext weiterzudenken, wodurch eine neue Richtung in den Elegien-Lektlren erdffnet
werden kann.

Ulrich Fualleborn hat fur die Lebensbejahung den einleuchtenden Ausdruck

,universelle Ontodizee* geprigt.

Der Zyklus sollte als Antwort auf den Verlust der positiven Glaubensinhalte [...] und die
allgemeine metaphysische Krise der spaten Neuzeit zu einer uneingeschrankten Bejahung des
Daseins und einer umfassenden Rechtfertigung und Rihmung des Seins unter Einbeziehung
des Schmerzes und des Todes gelangen. Man kann das Ziel eine universale Ontodizee
nennen, aber nicht als blofRe Deklamation, sondern als existenzielle Bezeugung einer neuen
Lebensmdglichkeit, auch unter den widrigsten Umstanden und nicht nur fiir den Dichter.2

Zwar kontextualisiert Filleborn seine Formulierung nach wie vor ontologisierend, der
Ontodizee-Begriff verflgt dank seines heuristischen Charakters dennoch (iber breiteres
Erklarungspotenzial, was vor allem in der Uberwindung der aus Rilkes suggestiver
Selbstinterpretation folgenden Grundbedeutung der Lebensbejahung, als bloR passiver

Zustimmung, in die Richtung des aktiven Erkennens und Verstehens zum Ausdruck kommt.

164 Fulleborn/Engel 1982, B -19.
-9.

S 7
165 Fulleborn/Engel 1982, Bd. I, S. 8

d. 1
d. 1

60



Denn Fillerborn geht es bei seiner geistreichen Wortschopfung nur um eine methodisch
Erfolg versprechende Anspielung auf die Leibnizsche Theodizee'®®, sinnt er Gber den
Theodizee-Begriff gar nicht nach, weist auf keine tieferen Beziehungspunkte zwischen
seiner und der Leibnizschen Wortschépfung hin. Durch seinen Neologismus wird der Sinn
des von Leibniz gepragten Wortes Rechtfertigung Gottes wegen des Ubels in der Welt in der
Weise umgewandelt, dass durch den Austausch der Vorsilbe des Kompositums ’Theo’ auf
’Onto’ mutatis mutandis die Bedeutung einer Rechtfertigung des irdischen Daseins, wegen
des Todes und der Endlichkeit des Lebens entsteht. Er legt dabei den Akzent eindeutig auf
die semantische Differenz der beiden ausgetauschten Komponenten, wahrend der
beibehaltenen gemeinsamen Nachsilbe, welche die beiden semantisch und methodisch
miteinander verbindet, weniger Aufmerksamkeit schenkt. Mit der Priorisierung der den
Begriffen innewohnenden Differenz (Onto- vs. Theo-Dizee) auf Kosten des gemeinsamen
Aspekts droht jedoch die Gefahr, dass das gemeinsame, in poetologicher Sicht jedoch
entscheidende Moment der beiden Begriffe, eine *Dizee zu sein, verlorengeht. N&hert man
sich an Fulleborns Theorem aus der Perspektive der Nachsilbe des Kompositums, wird damit
die Tatsache akzentuiert, dass es sich im Falle der Duineser Elegien in eminentem Sinn um
eine *Dizee, das heillt um eine rhetorische Form der rechtfertigenden Begriindung und
Erklarung handelt, deren in der Geistesgeschichte heute bekannte Form durch Leibniz
gepréagt wurde. Aufgrund einer etymologischen Analyse des *Dizee-Begriffs wird auf jene
Aspekte der Duineser Elegien hingewiesen, die den Zyklus nicht als ,,Antwort auf den
Verlust der positiven Glaubensinhalte“!®” zu interpretieren vorschlagen, sondern ihn als
relevanten Tréager des Weltverstehens aufzeigen. Um die Bedeutung dieses Problems fir die
Duineser Elegien in ihrem vollen Mal} ermessen zu koénnen, wird das Wort *Dizee auf
seinen Ursprung hin geprift, und seine Bedeutungsstruktur analysiert.

Der von Ulrich Fulleborn vorgeschlagene Begriff Ontodizee ist ein Kompositum, das
sich aus zwei altgriechischen Wortern, &v —1%8 in Pluralform évto — und 8ikm zusammensetzt.
Filleborn weist mit dem Austausch der Vorsilbe *Theo’ auf ’Onto’ auf jene Differenz der

Perspektiven hin, die sich zwischen der grundlegenden Thematik einer Theodizee und einer

166 Gottfried Wilhelm Leibniz: Die Theodizee, zwei Bde., franzosisch und deutsch hrsg. u. Gbers. v.
Herbert Herring, Frankfurt a.M: Suhrkamp, 1996.

167 Fulleborn/Engel 1982, Bd. I, S. 8-9.

168 Das Wort 8v ist eine prisentische Partizipialform des Verbs eivor, dessen Bedeutung durch das
deutsche Verb sein/etwas ist wiedergegeben werden kann. Das dv bedeutet demnach das Seiende, was in der
Welt wahrnehmbar existiert, das Wort &vta als dessen Pluralform: die Seienden. Vgl. zur sprachlichen
Interpretation des Wortes ’Seiendes’ Heidegger 2006, S. 2-14.

61



Ontodizee unumgénglich spannen muss. Leibniz versucht ja Gottes Werk wegen des Ubels
in der Welt zu rechtfertigen. Die Welt sei vollkommen, aber die Einzelheiten seien in ihr
unvollkommen. Das physische Ubel in der Welt ergibt sich aus dem sog. metaphysischen
Ubel, was in der Tatsache besteht, dass die endlichen Wesen beschrankt und leidensfahig
sind. Leibniz erklart nun das moralische Ubel ganz nach der Formallogik: Gott hat das
moralische Ubel zugelassen, weil ohne Boses keine Tugend mdglich ware!®. Die
Konsequenzen dieses Akzentsetzens fligen sich vollkommen in jene Tradition der Elegien-
Auslegungen ein, die sich dem Text gewollt oder ungewollt mit ontologischen oder
ontologisierenden Fragestellungen naher zu kommen trachten. Die Uberbetonung des ersten
Teils des Kompositums auf Kosten des zweiten!’® hatte zur Folge, dass jenes Moment des
Erklarungspotenzials des Fullebornschen Terminus unbeachtet blieb, welches ein durchaus
pragendes Motiv der Elegien darstellt: das emphatische Verlangen, Uberblick tiber die
immer konfuser werdende Welt zu verschaffen. Der zweite, verbale Teil des Kompositums
beschreibt also einen Prozess, in dem ein unklarer Zustand durch richtiges Urteilen behoben
und die urspriingliche Ordnung hergestellt wird.

Es wird in der anstehenden Interpretation der Duineser Elegien zu zeigen sein, dass die
eigentliche Erklarungskraft des Fullebornschen Ontodizee-Paradigmas dann zum
Durchbruch kommen kann, wenn der Akzent auf das den Prozess des Welt- und
Seinsverstandnisses umschreibende Verb swalw (= verstandigendes Erklaren) gelegt wird,
wodurch man auch dem Sinn der Rilkeschen Eigeninterpretation flr die Elegien als Lebens-

und Todesbejahung ndher kommen kann.

169 Vgl. Hans Posers Einfuhrung in die Philosophie von Leibniz in: Hans Poser: Gottfried Wilhelm
Leibniz zur Einflhrung, Hamburg: Junius, 2005, S. 173ff.

170 Das Grundwort fiir die Leibnizsche Formulierung *Dizee leitet sich urspringlich vom Namen der Géttin der
Gerechtigkeit Aikn her, aber traditionell wird die verbalisierte Form dwélm ,Recht sprechen’, ,richten’ oder
,entscheiden’ als Basis der Worterkldrungen genommen. Der Name der Géttin wird zwar in der Wurzel des
Wortes verwahrt, aber es wird darin jene spezifisch pragmatische Funktion reflektiert, von deren Komponenten
die Argumentation, die induktive Beweisfiihrung und dadurch der Prozess des Erkenennens eines fragwirdigen
Gegenstandes in den Mittelpunkt gestellt werden.

62



5. Eine Interpretation der Duineser Elegien

Der nachfolgende Interpretationsansatz setzt sich zum Ziel, aufgrund einer
philosophisch-asthetisch motivierten Lektlre der Duineser Elegien auf wesentliche Zlige der
unentfalteten &sthetischen Ideen des spaten Rilke folgern zu kdnnen, indem der Zyklus auf
zwei miteinander substanziell verbundenen Ebenen untersucht wird. A) Die Elegien werden
aus der Perspektive der gemeinsamen epistemischen Folie hinter Rilkes dsthetischen Ideen
beobachtet, indem gefragt wird, wie sich das Subjekt zu seiner Welt in Bezug setzt? Welche
Prinzipien kann man in den Elegien bezuglich des &sthetischen Weltverhaltnisses ermitteln?
B) Nach der Darlegung des Subjekt-Welt-Verhaltnisses und derenyai Prinzipien kommt es
zur Untersuchung der dichterischen Realisierung des asthetischen Weltverhéltnisses in den

Elegien.

5.1  Zuden Prinzipien des asthetischen Weltverhaltnisses in den Duineser Elegien

Die potenzierte Autoreflexivitat der Elegien duRert sich thematisch in erster Linie in
jener retrospektiven Einstellung, mit der das lyrische Elegien-Subjekt'’?, auf die fritheren
Stationen seines Denkweges kritisch Bezug nehmend, eine Art Korrektion!’ desselben
vorbereitet. Durch diese riickschauende Haltung wird ein Kontext generiert, in welchem die
sonst thematisch duBerst divergierenden Elegien verbinden lassen. Der thematische Kontext
lasst sich am ehesten mit dem Begriff der Desorientiertheitserfanrung umschreiben, die in
der Schaffensphase der Elegien den Platz sowohl der Subjektorientiertheit wie der pseudo-
objektiven Dingzentriertheit Gbernimmt. Nach 1910 erweisen sich die Vorstellungen der
Subjekt- und Objektzentriertheit immer mehr als falsche VVoreingenommenheiten und als

solche werden sie in den Elegien zum eigentlichen Objekt des neuen kritischen

e Man sollte an den Uberaus selbstbewussten Fragenkatalog aus dem ersten Teil des Malte denken, wo
sich der junge Dichter imstande zu sein fiihlt, die unbeantworteten Fragen der Menschheit beantworten zu
kénnen. Dass seine Selbstsicherheit Ubertrieben war, bezeugt der Roman selbst, aber vor allem die Duineser
Elegien, in denen die von Malte ungelsten Probleme als der unbewaltigte Auftrag in die Diskussion Eingang
finden.

172 Meine These zur Kontextualisierung der Duineser Elegien als eine retrospektive Korrektion der
bisherigen epistemischen und poetisch-asthetischen Vorstellungen findet ihre philologische Bestéatigung in
einem Brief Rilkes an die Gréfin Sizzo aus dem Jahre 1923, in dem, dem Hulewicz-Brief hnlich, die Elegien
ausgelegt werden. Der Dichter spricht von der Korrigierung alter Verdrdngungen, wobei die letztere,
psychologisch anmutende Formulierung jene epistemische Tatsache umschreibt, die in der die eine Seite des
Weltverstdndnisschemas verabsolutierenden Weltdeutung besteht und den Menschen daran hindert, in einen
anderen Bezug zur Welt zu treten. Vgl. Rainer Maria Rilke: Briefe an Gréafin Sizzo. 1921-1926, hrsg. v.
Ingeborg Schnack, Frankfurt a.M.: Insel, 1985, S. 56-64. (Brief vom 12. April 1923)

63



Weltverstandnisses. Das in der Fachliteratur noch nicht thematisierte Problem des Desiderats
einer expliziten Spéatésthetik Rilkes hangt wahrscheinlich auch mit den geschilderten
Wandlungen seiner kunsttheoretischen Ansichten zusammen, denn in seinen friiheren, der
alltaglich-diskursiven Erkenntnis mehr oder weniger folgenden Aufsatzen hat mindestens
einer der beiden Pole des Subjekt-Welt-Verhaltnisses zum diskursiven Ansatzpunkt der
Untersuchungen gemacht werden miussen, damit sich die Argumentation nicht in schwer
nachvollziehbare metaphysische Gedankengéange verstrickt. Wahrend der Krise der Malte-
Periode wurden jedoch beide Pole der Weltverstandnisstruktur brichig und das daraus
folgende kiinstlerische Ringen um die festen Ansatzpunkte fuhrte dann zum Programm des
Sehen-Lernens, das aber wegen der ihm innewohnenden Hybrishaftigkeit doch unausgefuhrt
bleiben musste. Wenn Maltes Einschitzung, nach welchem man ,.trotz Kultur, Religion und
Weltweisheit an der Oberfliche des Lebens geblieben ist“!3, zutrifft, missen die die
bisherige Weltweisheit rechtfertigenden begrifflichen Kategorien und Denkschemata als
ungeniigend und sinnleer eingestuft werden. Die im Malte als das Erlernen eines neuen
Sehens vorausgeschickte Aufgabe kehrt in den Elegien in der unvergleichbar abstrakteren
Form des Auftrags zuriick, dessen Wesen in einem neuen, noch zu verwirklichenden
Weltverhaltnis des Menschen bestinde, welches durch die Aufhebung der das menschliche
Dasein dominierenden Differenzierungen herbeizufiihnren wére. Es werden nun jene neuen
Kategorien eingefuhrt, welche die Bezugspunkte des neuen Weltmodells der Duineser
Elegien ausmachen und im dichterischen Prozess zu einem - verwandelten -
Weltverstandnis hinleiten sollen.

Die Einfuhrung dieser Kategorien dient zu jener dichterischen Methode der spéten
Schaffensphase, fur deren Umschreibung von Hans-Georg Gadamer der Ausdruck
Mythopoesie vorgeschlagen wurde!’®. Wie schon bei der Darstellung der als die epistemische
Folie der Rilkeschen Asthetik dienenden Problematik des Verhiltnisses zwischen dem
Subjekt und der Welt betont worden war, geht es dem Dichter um die kritische Registrierung
der Durftigkeiten bisheriger Denkschemata, die das Nachdenken uber das menschliche
Weltverhaltnis immer in eine schematisierte Richtung leiten und diese zur Fessel des eigenen
Tuns machen. Um das Nachdenken zu entfesseln, sollte es zu einer Wende kommen, durch

welche die akzeptierten Schablonen durch ihre mythopoetische Umkehrung verwandelt

173 Vgl. Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 727.
174 Vgl. Hans-Georg Gadamer: Mythopoetische Umkehrung in Rilkes , Duineser Elegien®, in: ders.:
Kleine Schriften, Bd. 1l, Tubingen: 1967, S. 194-209.

64



werden. Die jetzt zu analysierenden bezugspunktartigen Figuren des mythopoetischen
Inventars'®bilden jene Konstanten, auf denen die Elegie die Verwandlung der bisherigen
Weltbeziige thematisch und poetologisch aufbaut. Wie der Begriff der Mythopoesie erahnen
lasst, besteht Rilkes Methode vor allem in der Realisierung eines neuartigen Bezuggeflechts,
was eigentlich dem Schaffen eines sich um die oben angesprochenen Bezugsgrofien
ordnenden Mythos nahe steht. Die Neuartigkeit der sich in den Elegien entfaltenden
Mythopoesie stellt ein Ergebnis der veranderten poetisch-asthetischen Annédherungsweise
dar, wobei die tradierten Darstellungen archetypischer Kategorien des menschlichen Daseins
durch die vollkommen neue, allen Erwartungen entgegenlaufende diffirmierende Poetik
abgeldst werden. Bevor die Bezugsgrofen untersucht werden, muss jene Metapher néher in
Betracht gezogen werden, durch die die sonst thematisch &duBerst divergierenden
Bezugspunkte des Elegien-Koordinatensystem unter dem Aspekt des In-Bezug-Setztens

verbunden werden.

5.2 Das VVokabular des Brauchens

Das Verb brauchen stellt jenes Zeitwort dar'’®, das zuerst in der Ersten Elegie, spater
in der Neunten in jener metaphorisierten Bedeutung vorkommt, die zwar von
unterschiedlichen Perspektiven, aber in beiden Elegien die poetologische Funktion innehat,
das Programm des In-Bezug-Setzens zu reflektieren. Das Verb brauchen bedeutet 1) etwas
notig zu haben, auf etwas angewiesen zu sein; 2) etwas zu benutzen, anwenden zu kénnen;
3) etwas zu miissen.'’” Wenn auch in der Sinngestalt der Frage ,wen vermdgen wir zu
brauchen?* alle diese Komponenten mitspielen, geht es Rilke wahrscheinlich primar um das
Problem, was in der Bedeutungsvariation 2 zum Ausdruck kommt: was vermag der Mensch
von den Dingen der Welt zu benutzen, wobei der Akzent nicht auf das ,,Nutzen-ziehen-von-
etwas* gelegt werden soll, sondern auf den diesem vorausgehenden Prozess des In-Relation-

Setzens zu ihm. Die Verse 11-22 der Ersten Elegie z&hlen Dinge auf, beziiglich deren die

175 Von den BezugsgroBRen der Elegien wird meistens der Engel als die zentrale Figur des Rilkeschen
mythopoetischen Denkens in den Vordergrund gestellt, wahrend die weiteren, das Weltmodell
mitstrukturierenden Figuren in dieser Hinsicht zu kurz zu kommen scheinen. Ein schénes Gegeneispiel findet
man aber in Winfried Eckels Rilke-Buch. Vgl. Winfried Eckel: Wendung. Zum Prozell der poetischen
Reflexion im Werk Rilkes, Wurzburg: Kénigshausen & Neumann, 1994, S. 149-160.

176 Vgl. zum Problemkreis ,,brauchen” Jacob Steiners Lektire in: Steiner 1962, S. 18-19.

1 Vgl. Friedrich Kluge: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, hrsg. v. Elmar Seebold,
Frankfurt a.M.: De Gruyter 21995.

65



obigen Bedeutungsvarianten des Brauchens nur bedingt uber Erklarungskraft verfiigen, denn
bei ihnen ist nicht auf Anhieb ersichtlich, in welchem Sinne das Brauchen auf den Engel,
den Menschen, den Baum an dem Abhang, die Stral’e von gestern, das verzogene Treusein
einer Gewohnheit und die Nacht bezogen werden kénnte. Wenn man von Rilkes asthetischen
Uberlegungen ausgeht und das Brauchen vor der epistemischen Folie der Rilkeschen Poetik
und Asthetik betrachtet, findet man im Nicht-brauchen-konnen der Dinge jenes Phanomen
der menschlichen Existenz reflektiert, nach welchem die Weltverhaltnisstruktur weder vom
Subjekt noch vom Objekt her, sondern in einem wechselseitigen, prozessualen
Aufeinanderbezogensein erfasst werden kann. Um den thematischen und poetisch-
asthetischen Sinn des Brauchens in vollem Umfang durchmessen zu kdnnen, ziehe ich einen
spaten Text von Martin Heidegger heran, in dem der Philosoph bei der Thematisierung des
problematischen Charakters des epistemischen Subjekt-Objekt-Verhaltnisses, eine Erklarung
fir die Frage liefert, die auch Rilkes Idee verstandlicher machen kann’®. Heideggers
Argumentation basiert auf der Kritik an zwei — nach ihm — falschen epistemischen
Einstellungen, von denen die erste das menschliche Subjekt und dessen
Bewusstseinsleistung verabsolutiert, wéahrend die zweite fir mdglich hélt, der Welt der

Objekte, von der menschlichen Existenz abgesondert, ndher kommen zu kdnnen.

Wir sagen[...] vom Menschen zuwenig, wenn wir das ,,Sein“ (nicht das Menschsein) sagend,
den Menschen fur sich setzen und das so Gesetzte dann erst noch in eine Beziehung zum
Sein bringen. Wir sagen aber auch zuviel, wenn wir das Sein als das Allumfassende meinen
und dabei den Menschen nur als ein besonderes Seiendes unter anderen (Pflanze, Tier)
vorstellen und beides in die Beziehung setzen; denn schon im Menschenwesen liegt die
Beziehung zu dem, was durch den Bezug, das Beziehen im Sinne des Brauchens, als ,,Sein“
bestimmt und so seinem vermeintlichen ,,an und fiir sich® entnommen ist.*”®
Mit der hier zitierten Aussage Heideggers kann fir die programmatische Frage der Ersten
Elegie ,,wen vermdgen wir zu brauchen® ein theoretischer Hintergrund geschaffen werden,
der infolge des ihm innewohnenden Erklarungspotentials auch zum Transparentmachen der
epistemischen Bedingtheit der Asthetik der Elegien beitragen kann. Heideggers Aussage
lasst sich demnach in der These summieren: Das menschliche Sein besteht seinem Wesen
nach in dem Bezug, in dem Beziehen im Sinne des Brauchens, weshalb sich weder die

Dinge der Welt, noch der Mensch in der Welt an und fur sich erfassen lassen; von einer

178 Martin Heidegger: Zur Seinsfrage, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 41977.
179 Heidegger 1977, S. 27. Hervorhebungen im Original

66



Moglichkeit ihrer Definierung ganz zu schweigen. Die Frage also ,,wen vermdgen wir zu
brauchen?* kann so umformuliert werden, dass es dabei um eine Frage des In-Beziehug-
Setzens zur Welt geht, die danach fragt, wie die Dinge der Welt aus dem vom Subjekt
bestimmten erstarrten Gegenstandsstatus herausgehoben und der verwobenen Bezugskette
des Offenen freigegeben werden konnen. Dadurch wird sich der Trager- und
Mitgestalterstatus der Dinge in Bezug auf unser Selbst- und Weltverstandnis erschlieRen
konnen. Der Mensch kann die Dinge der Welt nur dann brauchen, wenn er diese nicht mehr
als belanglose und immer austauschbare Gegensténde erlebt, sondern sie im wdrtlichen Sinn
wahrnimmt, das heif3t auf sie aufmerksam wird, indem er sie nicht mehr tbersieht, sondern
sich zu ihnen in Bezug setzt. Dieses In-Bezug-Setzten verléauft in der alltaglichen Erkenntnis
unbemerkt, nach vorgegebenen Schemen, vollkommen selbstverstdndlich und routiniert,
ohne dass die Dinge im oben dargelegten Sinn wahrgenommen wiirden. Rilkes Frage betrifft
eben diese Beschaffenheit des menschlichen Weltverhaltnisses und thematisiert damit die
Abwesenheit eines echten, sinnvollen Verhaltnisses zur Welt. Thematisch beklagen die
Duineser Elegien diese Grundsituation, wahrend sie poetisch-asthetisch das im alltaglichen
Weltverhaltnis Ubersehene sichtbar zu machen versuchen. Wenn der Mensch die
angefuhrten Dinge brauchen konnte, konnte er diese innerhalb einer Bezugskette existenziell
und epistemisch verorten, das heif3t: wahrnehmen. Das Wahrnehmen kann jedoch nicht nur
als kognitiver Prozess, sondern in einem urspriinglich Kantschen Sinn als ein dsthetisches
Funktionieren verstanden werden. Die Elegien vermitteln eine Art &sthetischen
Wahrnehmungsprozess, der nicht mehr in einer subjektzentrierten Weltdeutung aufgehen
soll, in der einer der Pole der Erkenntnisrelation absolut gesetzt wird und deshalb das
Verhaltnis zwischen ihnen unbeachtet unterzugehen droht, sondern es ist die Beschaffenheit
dieser Relation — das Brauchen eben — , was das Wesen des Prozesses ausmacht. Das von
den Elegien durchgefiihrte In-Bezug-Setzen dient zum dichterischen Sichtbarmachen der in
unterschiedlichem Grade Ubersehenen und aus den alltdglichen Erkenntnisrelationen des
intentionalen Beobachtens ausgeschlossenen Erkennobjekte. In dieser Hinsicht verkorpert
der Engel jenes Erkenntnisobjekt, bei dem alle Uberlieferten Formen der alltaglichen
Erkenntnis ungenligend erscheinen und als solches exemplumhaft fir das dringende
Bedurfnis nach der Wandlung im menschlichen Weltverhéltnis steht. Die nach der Frage
,wen vermdgen wir zu brauchen?“ angefiihrten Dinge stellen in poetisch-asthetischer

Hinsicht Koordinatenpunkte der Elegien-Landschaft dar, die wahrend in ihren Uberlieferten

67



schematischen Bedeutungen fur dysfunktional erklart werden, hier als Bezugsgréolien eines
neuen, asthetischen Weltverhaltnissystems ausgelegt werden kénnen. Die Darstellung der
BezugsgrolRen des dsthetischen Weltverhéltnissystems soll mit der Analyse des absoluten

Bezugspunktes der Elegien beginnen. Mit dem Engel.

5.3  Der Engel, der absolute Bezugspunkt

Manfred Engel hat in einem seiner Interpretationsansitze!®® zu den Elegien in Bezug
auf die Figur des Engels den Terminus Gegenfigur verwendet, von deren Verdiensten im
Kontext dieser Untersuchung nicht so sehr deren hermeneutische Komponenten von Belang
sind, sondern vor allem das schon erwahnte heuristische Potenzial, einen neuen, diskursiv
unbegriffenen Sachverhalt begrifflich fassen zu kénnen. Da die Rilkesche Asthetik im
Hintergrund vom Anfang an durch die Frage nach der Problemtrachtigkeit des Verhaltnisses
des Menschen zu seiner Welt motiviert ist und den Ort des Menschen im Weltganzen ex
negativo argumentierend aufzuzeigen trachtet, kann mit dem Begriff Gegenfigur dieser
Argumentationsweise dichterisch Rechnung getragen werden. Denn der Engel fungiert als
eine Gegenfigur zum Menschen, seine Bedeutung und dichterische Funktion bestehen im
Austragen dieses Gegen-Verhaltnisses. Die exemplarische Funktion des Engels der Elegien
in Bezug auf die Notwendigkeit eines verwandelten Weltverhéltnisses ist also darin zu
suchen, dass an ihm die Durftigkeit der bisherigen Einstellungen thematisch und poetisch
dargelegt werden kann. Dem Engel der Elegien ist auf dem kultur- und religionshistorisch
tradierten Erkenntnisweg wohl kaum naherzukommen®8, denn er erfiillt eine grundsatzlich
andere — poetisch-&sthetische — Funktion, die, in seiner Bezugspunktfunktion begriindet, eine

eminent poetische, prozessuale Funktion darstellt und als solche keine essentialistische

180 Fir die Insel-Sonderausgabe aus dem Jahre 2000 hat Engel seine bis dato letzte umfassende
Interpretation zu den Duineser Elegien vorgelegt, in der er den Engel — ohne seine These zu entfalten — als eine
Gegenfigur zum Menschen auslegt. Sein Vorgehen ist dabei dezidiert hermeneutisch, indem er den Rilkeschen
Engel vom Engel des Christentums unterscheiden will. Auf dieses Problem komme ich auch noch zu sprechen,
es sei an dieser Stelle angemerkt, dass Engels Ausdruck 'Gegenfigur' eine religiose Auslegung der Elegien
schon durch seine Poetizitat unterminiert. VVgl. Manfred Engel: Die Duineser Elegien in: Rainer Maria Rilke:
Duineser Elegien; Die Sonette an Orpheus, Frankfurt a.M.: Insel (Nachwort zur einmaligen Sonderausgabe),
2000, S. 91-160.

181 Es wird versucht, in der nachstehen Analyse des Engels auf jene kulturell und religionsgeschichtlich
kodierten Komponente hinzuweisen, die an manchen Stellen auf unterschwellige religitse Inhalte schlielen
lassen konnte sodass die Beruicksichtigung derselben bei der Auslegung des Motivs unumgénglich ist. Es soll
gezeigt werden, dass die Anwendung historisch kodierter thematischer Elemente der graduellen Divergenz bei
der &sthetischen Erkenntnis notwendig sein muss, damit der durch die diffirmierenden Gegenfiguren
herausforderte Rezipient in den poetischen Prozess einbezogen werden kann.

68



Definition zul&sst. Eine essentialistische Beschreibung des Engels wiirde wieder das tradierte
Gegenstandswissen aktivieren, welches jedoch in der Spéatésthetik eben als das zu
uberwindende vor uns steht. Der Engel erfullt im weiteren die Rolle eines Exemplums, an
welchem die neue asthetisch-dichterische Attitide exemplifiziert werden soll, die sich nicht
in der affirmativen Registrierung fertig vorgegebener Kenntnisse erschopft, sondern sich als
Prozess des In-Bezug-Setzens darstellt. In diesem Sinne ist der Engel der Elegien nicht
einfach als abgeschlossene Grofle Ubermittelter kulturell-religioser Verstandnisse zu
begreifen, sondern nur als eine BezugsgrofRe oder Bezugspunkt des Zyklus, um den herum
sich dessen Verstandnismdglichkeiten und Bedeutungen organisieren. Die Tatsache, dass der
Elegien-Zyklus mit der Reflektierung jener kognitiv und psychisch motivierten
Verzweiflung beginnt, die in thematischer Hinsicht mit der aus der opaken Unzuganglichkeit
des Engels folgenden Unerkennbarkeit und Unverstandlichkeit zusammenhangt, lenkt die
Aufmerksamkeit bereits in den ersten Versen auf das Problem des Erkennens. Was in den
ersten sieben Versen ausgesagt wird, wird auch die allgemeine Atmosphére der Elegien
bestimmen, abgesehen von der Siebenten, Neunten, und Zehnten.

Der Engel ist uns vollkommen fremd, unverstandlich und unnahbar. Er ist
schrecklich. Es stellt sich aber die Frage, in welchem Sinn der Engel schrecklich sein kann,
wenn der Mensch keinen Bezug zu ihm hat, wenn er nicht einmal versucht hat, zu ihm in
Bezug zu treten. Das lyrische Subjekt duRert sich in lauter Irrealis-Formen: ,,ich schriee®,
»lder Engel] horte®, ,,[der Engel] ndhme ans Herz®, ,,ich verginge®. Es sind alte, erstarrte
Denkschemata und Weltbeziige, die uns daran hindern, die Welt anders zu sehen
anzufangen. Im Hintergrund verbirgt sich das alte Subjekt-Welt-Verhéltnis, innerhalb dessen
immer wieder einer der beiden Pole des Verhéltnisses verabsolutiert wird, statt das
Verhaltnis der beiden zueinander wirklich ernst zu nehmen. Die angsteinfléende
Beschaffenheit des Engels besteht darin, dass er diese auf die Vergegenstandlichung der
Erkennobjekte hin angelegte Welterkenntnis zu suspendieren scheint, indem durch ihn eine
veranderte Einstellung vom Menschen abverlangt wird, welche im Schaffen neuer und in der
Revidierung alter Weltbezlige aufgeht. In der Figur des Engels wird die Notwendigkeit einer
anderen, nicht-vergegenstéandlichenden Erkenntniseinstellung wahrnehmbar gemacht,
welche vom Rezipienten den Verzicht auf alte Weltaffirmationsattitiide erwartet und zu einer

andersartigen Form des Wissens fiihren soll. Das durch die Elegien-Dichtung vermittelte

69



Wissen stellt demnach eine immer préasentische und aktuale®® Erkenntnisform dar, deren
Realisierbarkeit davon abhangt, ob sich der Rezipient zu ihm in Bezug setzt oder eben nicht.
Der thematisch-poetische Doppelcharakter des Programms des In-Bezug-Setzens kommt
hier mit besonderer Scharfe zum Ausdruck, denn die &sthetisch-dichterische Erkenntnis kann
unmoglich absolut und abgeschlossen sein, ihr Wesen besteht in ihrer wortwortlichen
Prozessualitdt. Der Engel der Duineser Elegien kann demnach als Hypostasierung des
unabschlie3baren In-Bezug-Setzens verstanden werden und seine Existenz ist grundsatzlich
die Folge seines zum erkennenden Subjekt etablierten Bezugs.

Die tradierten Engel-Vorstellungen erweisen sich also als nutzlos und irrefiihrend.
Was man uber den Engel erféhrt, dient zur Begrindung der Unmoglichkeit einer
Kontaktaufnahme mit ihm: a) er ist Teil von nicht néher bestimmten Ordnungen (V.1-2), b)
er hat ein starkeres Dasein als der Mensch (V.4), c) ein jeder Engel ist schrecklich (V.7), d)
der Engel unterscheidet nicht zwischen Lebendigen und Toten (V.82-83). Aus diesen
Eigenschaften l&sst sich kaum etwas ex positivo herauslesen, sie mussen, in eine EXx-
Negativo-Perspektive gestellt, als Bezugspunkte des menschlichen Daseins angesehen
werden, die in der Art eines Vexierbildes erst im Verhaltnis zu einem anderen Gegenstand

mit Bedeutung gefullt werden konnen.

5.3.1 Der Engel als poetisch-asthetische Reflexionsfigur

A) Ordnungen der Engel

Dass der Engel in Ordnungen steht, koénnte einen zu traditionellen,
religionswissenschaftlich determinierten Interpretationsansétzen verfuhren und dadurch dem
Rezipienten Anknupfungspunkte bieten, die auf der Affirmation kulturell kodierten Wissens
basieren. Es muss aber schon an diesem Punkt festgestellt werden, dass sich die These, nach
der es sich hier um den Engel der christlichen Ikonographie handelte, am Text wohl kaum
bestatigen lasst’®®, es kann aber auch nicht firr die vollkommene Absenz tradierter religios-

kulturhistorischer Inhalte argumentiert werden. Die einzige, im Text unmittelbar

182 Aktual ist ein Wissen nach Husserl im Sinne eines Gerichtetseins, einer Zuwendung auf den
Gegenstand, wenn auf das Erkennobjekt Bezug genommen wird. Dieses Bezugnehmen verlauft immer
préasentisch. Vgl. Ferdinand Fellmann: Phdnomenologie, Hamburg: Junius, 2006, S. 47-62.

183 Romano Guardinis Monografie zu den Duineser Elegien unterwirft den Text mit voller Bewusstheit
einer Ideologie der christlichen Dogmatik und liefert eine Analyse, die einerseits die Autonomie des
Kunstwerks beeintrachtigt, andererseits den Schein erweckt, die Elegien als eine Art modernistisches
Glaubensbekenntnis interpretieren zu kdénnen. Vgl. Romano Guardini: Rainer Maria Rilkes Deutung des
Daseins. Eine Interpretation der ,Duineser Elegien’, Mainz: Ferdinand Schoningh Verlag, 41996.

70



nachweisbare, im strengen Sinne mit der religiosen Ikonographie verbindbare Komponente
ist die im Plural stehende Genitivkonstruktion der ersten beiden Verse: ,,aus der Engel /
Ordnungen®, welche den Rezipienten notwendigerweise an die im Mittelalter seit dem 6.
Jahrhundert verbreitete und auch von Thomas von Aquin in der Summa theologica
aufgegriffene Engellehre des Pseudo-Dionysius Areopagita erinnert.®* Dass fiir Rilke das
Werk des Pseudo-Dionysios’ Uber die himmlische Hierarchie in einem bestimmten, wenn
auch oberflachlichen Grade bekannt gewesen sein musste, l&sst sich an der zweiten Strophe
der Zweiten Elegie eindeutig beweisen'®. Jacob Steiners Kritik an den Versuchen,
Verbindung zu der Engel-Hierarchie nach Pseudo-Dionysios suchen zu wollen, mag in ihrer
hermeneutisch motivierten Perspektive zwar richtig sein, in der Perspektive der
pragmatischen Asthetik erscheint sie mir aber (ibereilt. Die Heranziehung bekannter, an die
christliche Tradition gebundener Komponenten dient namlich der der d&sthetischen
Erkenntnis zugrunde liegenden graduellen Divergenz, indem durch die Heranziehung von
dem Rezipienten vertrauten Inhalten eine spétere, umso stdrkere diffirmative Wirkung
gezeitigt werden kann. An dieser Stelle soll nur die Tatsache festgestellt werden, dass die ex-
positivo-Beschreibung der Engel in der Zweiten Elegie mit einigen — wenn auch nicht vielen
— tradierten Elementen operiert, die als Anknupfungspunkte im oben dargestellten Sinn
fungieren konnen. Dies alles darf uns aber nicht darlber hinwegtduschen, dass es hier in
thematischer Hinsicht am wenigsten um dogmatische Reminiszenzen geht, sondern um die
Herstellung des Exemplums der Geordnetheit, die die generische Unordnung des Menschen
indirekt wahrnehmbar zu machen hilft. Das Erinnern an die dogmatisch verstandenen, ewig
zeitlosen Ordnungen der Engel ist demnach ex negativo zu verstehen, wodurch dem
Menschen das Zeitliche und Endliche mit erschreckender Klarheit vor Augen gefiihrt werden
kann. Die letzte Anmerkung zur Frage der Ordnung bezieht sich auf das Problem des
permanenten Wechsels zwischen den grammatischen Plural- und Singularformen beziiglich

der Figur des Engels. Der Auftritt des Engels mal als eine Gruppe von nicht naher

184 Pseudo-Dionysius hat zum ontologischen Status der Engel-Wesen eine ausfiihrliche Systematik
entwickelt, die aber in begrenztem Male durch biblische Aussagen gedeckt ist. Nach diesem (beraus
platonisierenden Theorem lassen sich die Engel aufgrund ihrer Ndhe zu Gott in drei unterschiedliche
Ordnungen (diakosmeseis) untergliedern, die dann wieder aus je drei Gruppierungen bestehen, woraus sich
dann die insgesamt neun Ordnungen der Engel ergeben. Vgl. dazu u. a. Rochus Leonhardt: Grundinformation
Dogmatik. Ein Lehr- und Arbeitsbuch fiir das Studium der Theologie, Stuttgart: UTB, #2009, S. 258-259.

185 Nach Steiner filhre der Versuch, eine Verbindung zwischen den Ordnungen der Engel nach Dionysios
und der Beschreibung der Engel in der zweiten Strophe der Zweiten Elegie in die Irre, ,,sofern man ihn nicht als
,»Grund von Gegenteil“ benutzt von dem eben die Rilkeschen Engel abheben muB, wie da Brecht
andeutungsweise tut.“ Vgl. Steiner: Rilkes Duineser Elegien 1962, S. 301.

71



bestimmbaren metaphysischen Wesen (Erste, Zweite und Zehnte Elegie), mal als autonomes,
dem lyrischen Subjekt tbergeordnetes, handelndes Wesen (Vierte, Funfte, Siebente, Neunte
Elegie.) mag auf den ersten Blick unmotiviert erscheinen. Befragt man aber diesen scheinbar
inkonsequenten Gebrauch der Engel-Figur nach seiner méglichen poetologischen Funktion,
stellt sich heraus, dass er zur Verstarkung der durch die ersten zwei und die letzte Elegien
gebildete Rahmen-Struktur beitrégt. Die den Rahmen des Zyklus bildenden Elegien bringen
den Engel ausnahmslos im Plural in den Diskurs hinein, das heif3t: in einer den Uberlieferten
Engelvorstellungen entgegenkommenden Form. Zum schematischen Bild des Engels gehort
eben die in der christlichen Ikonographie kodierte Vorstellung, dass es mehrere Engel geben
muss und diese nach einer Rangordnung expressis verbis geordnet sind. Aufer der
Information Uber die Ordnungen der Engel wird jedoch von den Prinzipien der Angelologie
nichts Konkretes auf die Elegien adaptiert. Nicht einmal die Rahmen-Elegien Ubersteigen
den Grad der Allgemeinheiten. Der Hinweis auf die Ordnungen der Engel lasst auf jenes
Charakteristikum des Menschen schlie3en, das mit seiner faktischen Unordnung, mit dem in
ihm wohnenden Chaos umschrieben werden kann. Diese innere Unordnung des Menschen
kommt in verschiedenen Formen und Bildern zum Ausdruck, von denen sie am
unmittelbarsten in der zweiten Strophe der Dritten Elegie und in der letzten Strophe der
Achten Elegie thematisiert wird. Diese zwei Stellen n&hern sich dem Fehlen des
Geordnetseins des Menschen aus zwei unterschiedlichen Perspektiven, wobei letzten Endes
in beiden Fallen die Abwesenheit eines richtigen, tiefen Bezugs zur Welt als der Grund fur
die erlebte und erlittene Unordnung angegeben wird. Die Dritte Elegie problematisiert das

Innere, die Psyche und das Instinktive des Menschen:

Wo, ach, hin sind die Jahre, da du ihm einfach

mit der schlanken Gestalt wallendes Chaos vertratst?

Vieles verbargst du ihm so; das néchtlich-verdachtige Zimmer

machtest du harmlos, aus deinem Herzen voll Zuflucht

mischtest du menschlichern Raum seinem Nacht-Raum hinzu. (111.DE/29-33)

In der Achten wird die Ratio und das Bewusstsein ins Zentrum gestellt.

Und wir: Zuschauer, immer, tberall,

dem allen zugewandt und nie hinaus!

Uns uberfullts. Wir ordnens. Es zerféllt.

Wir ordnens wieder und zerfallen selbst. (\V111.DE/66-69) (Hervorhebungen v. ML)

72



Die Psyche und die Ratio sind im Kontext des oben angesprochenen fehlenden richtigen
Bezug zur Welt als Indikatoren fir das in uns wallende Chaos angegeben, die durch die
fehlende Bereitschaft des Menschen gekennzeichnet ist, der von ihm unregierbaren
Wirklichkeit ins Auge zu schauen und die Machtlosigkeit tber sie eingestehen zu wollen.
Die Abwesenheit der Ordnung im Menschen ist sozusagen selbstverschuldet'®, denn sie
muss als Folge von jener Einstellung — jenem Bezug zur Welt — angesehen werden, die die
Position des Menschen nicht als inhdrenten Teilnehmer des Daseinsprozesses, sondern als
dessen &ulleren Beobachter bestimmt und den Wunsch hegt, die Welt in eine von ihm
vorgestellte angelische Ordnung bringen zu mdussen, statt sie sein lassen und sich mit
Gelassenheit!®” den Beziigen der Welt hingeben zu kénnen. Die in der Ersten Elegie noch
begehrte Ordnung der Engel ist nicht fir den Menschen bestimmt, sie ist als ab ovo
unerreichbares Phanomen und demzufolge ex negativo zu verstehen. Zusammenfassend
kann man in Bezug auf die Genitivkonstruktion ,,der Engel Ordnungen* feststellen, dass sie
unstreitbar auf der ikonographischen Tradition aufgebaut ist, ohne aber deren weitere
Komponente in den Text einbauen zu wollen. Es empfiehlt sich, die Problematik der
Ordnung ex negativo auszulegen, indem sie in Relation zur Unordnung der Menschen
gestellt wird und als solche die poetische Bezugs-Funktion erfillt, den Menschen definieren

zu koénnen.

B) Das starkere Dasein des Engels

Die zweite ex-positivo-Behauptung tber den Engel stellt eine Relation par excellence
dar, die nicht nur ihrem linguistisch-formalen Charakter nach eine Relation — einen
Vergleich im strengen Sinne des Wortes — darstellt, sondern auch ihrem Inhalt nach den
Engel zum Menschen ins Verhaltnis stellt, wobei im Bild des stérkeren Daseins ein schwer
nachvollziehbares, weil sehr allgemeines Phdnomen angesprochen wird. Das stérkere Dasein
des Engels schaltet zwar einen breiten Raum fiir die Interpretationen frei, aber wegen der

Abwesenheit jeglicher Konkreta ist der Rezipient an seine kulturelle VVorkenntnisse tber die

186 Vgl. Immanuel Kant: Was ist Aufklarung? Ausgewahlte kleine Schriften, (hrsg. von Horst G. Brandt)
Philosophische Bibliothek, Bd. 512, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1999, S. 20.
187 Zur Gelassenheit, zum Versuch der lebensphilosophischen Bestimmung des neuen, dem

vergegenstandlichenden Weltverhaltnis entgegenwirkenden Weltbezugs vgl. Martin Heidegger: Gelassenheit.
Heideggers MeRkircher Rede von 1955, Freiburg/Munchen: Karl Alber Verlag, 2014, und hier: Anmerkung
258.

73



ontologischen und ontologisierenden Engel-Vorstellungen angewiesen, welche aber dhnlich
der besprochenen Ordnungen der Engel im Elegien-System nicht brauchbar zu sein scheinen.
Entweder schweigen die Elegien von den theologisch fundierten Engel-Auslegungen als
Gotterbote oder reflektieren diese ironisch als das unwiederbringlich verlorene Erbe des
menschlichen Daseins. Die erste Strophe der Zweiten Elegie kann uns in dieser Frage

weiterhelfen:

Wohin sind die Tage Tobiae,

da der Strahlendsten einer stand an der einfachen Haustur,

zur Reise ein wenig verkleidet und schon nicht mehr furchtbar;

(Jungling dem Jiingling, wie er neugierig hinaussah).

Tréte der Erzengel jetzt, der geféhrliche, hinter den Sternen

eines Schrittes nur nieder und herwarts: hochaufschlagend

erschliig uns das eigene Herz. Wer seid ihr? (11.DE/3-9)
Hier ist im Zyklus die einzige Stelle anzutreffen, wo zwei konkrete Figuren der christlichen
Dogmatik, Tobias und der Erzengel Raphael’®® aus dem Buch Tobit'®® thematisch
erscheinen. Wenn man die alttestamentliche Lehrgeschichte néher beobachtet, erflllt die
urspringliche Erzahlung, dessen thematischen Kern die Lehre tber die Schicksalsschlagen
trotzende, bestdndige Barmherzigkeit ausmacht, eine sekundare Rolle. Durch die
namentliche Nennung der biblischen Figur Tobias und vor allem des Erzengels wird ein
direkter Bezug zur Ersten Elegie etabliert, denn der Erzengel Raphael lasst sich an die
himmlischen Ordnungen binden, innerhalb deren er sich nach Pseudo-Dionysios zur dritten
Hierarchie der himmlischen Ordnung gehort und als solcher neben den Erzengeln Michael

und Gabriel den gewodhnlichen Engeln Ubergeordnet ist. Von der eigentlichen

188 Hans Dieter Betz (Hrsg.)/Don. S. Browning (Hrsg.)/Bernd Janowski (Hrsg.)/Eberhard Jiingel: Religion
in Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft, Tubingen: Mohr
Siebeck/UTB 41998, Artikel Engel 1.

189 Das wahrscheinlich um 200 vor Christus auf Aramaisch in Paldstina oder der agyptischen Diaspora
verfasste alttestamentarische Buch Tobit ist eine Art Lehrgeschichte, die von der katholischen und der
orthodoxen Kirche als unentbehrlicher Bestandteil der Bibel behandelt wird, wéhrend sie im Judentum und in
den protestantischen Kirchen als apokrypher Text keine Aufnahme in die kanonischen Texte gefunden hat. Der
vollstandige Text des Buches Tobit ist nur in einer altgriechischen Ubersetzung erhalten geblieben. Die von
Rilke aufgegriffene Geschichte des jingeren Tobias bildet eigentlich den zweiten Teil des Buches, in dessen
Zentrum die Begegnung mit dem Erzengel Raphael steht, der Tobias auf seinem Weg nach Rages in Medien als
Jungling verkleidet begleitet und ihm hilft, Aschmodai zu besiegen, das Geld seines Vaters
zuriickzubekommen und mit einem Heilmittel dessen Blindheit zu heilen. Raphael offenbart seine Identitét erst,
als sich der junge Tobias ihm die Halfte des mitgebrachten Geldes als Lohn auszuzahlen bereit zeigt. VVgl. Max
Lackmann: Tobit und Tobias. Ein Buch von Ehe und Liebe, Engeln und Déamonen, Krankheit und Medizin,
Stein am Rhein: Christiana-Verlag, 2004; Franz Kogler (Hrsg.): Herders neues Bibellexikon, Freiburg-Basel-
Wien: Herder Verlag, 2008.

74



moraltheologischen Lehre des Buches Tobit verlagern die Elegien den Akzent primér auf
eine poetische Anndherung an die Geschichte, in der der Plot zugunsten der
Sichtbarmachung der zentralen Idee des fehlenden Weltbezugs fast vollkommen
ausgeklammert wird. Die herangezogenen religionshistorisch kodierten Elemente dienen als
Exempla, an denen die Durftigkeit des menschlichen Daseins ex negativo wahrnehmbar
wird, wobei sowohl das starkere Dasein der Engel wie auch die Ordnungen derselben tber
den fehlenden Bezug des Menschen zu ihnen sprechen. Die ausschlieflich negativen
Attributionen der Engel auf der Ebene der Thematik: schrecklich (11-DE/1), tddlich
(11.DE/2), furchtbar (11.DE/S), geféhrlich (11.DE/6) dienen in poetisch-asthetischer Hinsicht
der Reflektierung der dirftigen Beschaffenheit des menschlichen Weltbezugs, der im
Gegensatz zu einem nicht naher definierten friiheren Zeitalter unfahig geworden ist, sich zur
Welt — deren absoluten Bezugspunkt der Engel darstellt — in Bezug zu setzen. Es geht Rilke
bei den Engeln nicht um die Frage, wer oder was ein Engel sein mag, sondern um die
Unmoglichkeit eines menschlichen Verhaltnisses zu ihm, wodurch das Problem der
unhintergehbaren Begrenztheit der menschlichen Erkenntnisfahigkeit und die Hybris des
seine Grenzen immer wieder Uberschreiten wollenden Bewusstseins in den Vordergrund der
Aufmerksamkeit geruckt wird. Alle den Engeln angehdngte Negativitdt wurzelt in der
Erkenntnis der Begrenztheit des Bewusstseins und als solche fungiert sie als die Definition
des Menschen ex negativo. Die Daseinsangst ist demnach die rationale Konsequenz des
Aufeinandertreffens des hybrishaften Subjektbewusstseins und der Welt, deren
Unbegriindetheit Rilke schon viele Jahre friiher in Todes-Erfahrung®® aufgegriffen hat. Dort

sagt das lyrische Subjekt in Bezug auf den Tod aus:

Wir wissen nichts von diesem Hingehen, das
Nicht mit uns teilt. Wir haben keinen Grund,
Bewunderung und Liebe oder Hal}

dem Tod zu zeigen, den ein Maskenmund

tragischer Klage wunderlich entstellt.

[...]

Liest man diese Sétze im Kontext der Frage aus der Ersten Elegie ,,Ach wen vermdgen / wir
denn zu brauchen?, helfen sie, die transzendentale Komponente des Brauchens

transparenter zu machen und seine poetische Funktion zu prazisieren. Am Gedicht Todes-

100 Rilke 1987, SW, Bd. I, S. 518.

75



Erfahrung, das wohl der mittleren Schaffensphase angehort und unter den Dinggedichten der
Neuen Gedichte platziert ist, 1&sst sich die Tatsache ausgezeichnet exemplifizieren, dass die
Problematisierung der dirftigen Beschaffenheit des Subjekt-Objekt-Verhéltnisses, als die
epistemische Folie der Dichtung und der Asthetik Rilkes, nicht als eine Spatentwicklung des
Oeuvres identifiziert werden kann, sondern schon in seinen friheren Gedichten présent ist.
Der thesenartige erste Vers berichtet tiber die Durftigkeit des Weltverstandnisses mit voller
Klarheit: Wir wissen nichts vom Tode. Der néchste Satz zieht daraus die Konsequenz: Wenn
wir nichts davon wissen, haben wir auch keinen Grund, den Tod zu d&monisieren, der im
Laufe der Menschheitsgeschichte zivilisatorisch, religids und kulturell ,,wunderlich entstellt*
worden ist. Der Mensch besitzt ein verzerrtes Todesbild, weil er in der westlichen Kultur
auch das Wesen des Todes missversteht, indem er ihn als ein vom Subjekt unabhéngiges
Objekt  vergegenstandlicht. Die Erkenntnis der Falschheit des menschlichen
Weltverhaltnisses ist zwar bereits in der mittleren Schaffensphase erkennbar da, wenn auch
ihm deren poetisch-asthetisch Uberwindung durch das sachliche Sehen und Sagen in der
spaten Schaffensphase schon ungeniigend erscheinen musste. Trotzdem ist die dichterische
Diagnose hier richtig. Statt die Grenzen des menschlichen Daseins zugeben zu wollen und in
dieser Weise den Dingen der Welt in die Augen zu schauen, und sich so an die Wahrheit des
Lebens anzuschliel3en, versucht der Mensch die Welt — um es mit einem der wichtigsten
Termini der Ersten Elegie zu formulieren — zu deuten und sie dadurch zu
vergegenstandlichen. In Todes-Erfahrung steht der Maskenmund metaphorisch fir den
Versuch, das Nichtwissen vom Tode durch fragwirdige Erklarungen zu uberspielen, mit
einer Maske zu verdecken, statt das Verhéltnis zu ihm herzustellen und durch den neuen
Bezug zu einem neuen Verstadndnis zu gelangen. Der Tod ist in gleichem Sinn starker als der
Mensch, wie es auch ber den Engel hie. Denn man kann weder vom Tode noch vom Engel
ex positivo AuRerungen machen, diese missen stirker erscheinen, ein stirkeres Dasein
haben. Da sich der Mensch infolge der affirmativen Anndherung an sie notwendigerweise
schwicher und ausgeliefert erleben muss, lesen wir in Vers 7: ,ein jeder Engel ist

schrecklich®.

76



C) Jeder Engel ist schrecklich

Der kurze apodiktische Satz in Vers 7 restimiert die Konsequenzen der beiden vorher
angeflihrten Behauptungen uber die Engel, nach welchen diese a) Teile von himmlischen
Ordnungen sind und b) Uber ein starkeres, das des Menschen Ubertreffendes, Dasein
verfligen. Diese Schrecklichkeit sagt weniger etwas tber die Ontologie der Engel aus, als
uber das menschliche Erkenntnisvermdgen und Uber dessen Begrenztheit. Der
Funktionscharakter des Engels besteht genau darin, dass er als Korrelat des menschlichen
Selbst- und Weltverstandnisses eine Art Negativbild des Menschen darstellt. Darauf, dass
die Engel-Figur als transzendentales Konstrukt die Aufgabe erfillt, den Menschen ex-
negativo zu bestimmen, lasst sich durch einen der abstraktesten Séatze der Elegien schliel3en,

der den Vorgang des Fragens nach dem Engel autoreflexiv thematisiert.

Denn das Schone ist nichts

als des Schrecklichen Anfang, den wir noch grade ertragen,
und wir bewundern es so, weil es gelassen verschmaht,

uns zu zerstoren. (1.DE/4-7)

Die an sich etwas banal anmutende, kontradiktorisch strukturierte Aussage in den Versen 4-5
verdient besondere Aufmerksamkeit, denn durch sie wird das der Rilkeschen Asthetik
zugrunde liegende Problem der Subjekt-Welt-Spaltung, das im Drang zum Denken in
Differenzen (VIII.DE) auf Kosten der Einheit zum Ausdruck kommt, und als zu
uberwindendes Problem in der deutschen Dichtung zuerst in Friedrich Holderlin poetisch-
asthetischem Denkprogramm anzutreffen ist, auf die unmittelbarste Weise in den Diskurs der
Elegien gebracht'®l. Die Behauptung, nach welchem das Schéne fiir den Menschen nur als

der Anfang des Schrecklichen existiere und fiir ihn nur als dieser Gegensatz ertraglich sei,

101 Es gehorte zu Hoélderlins dichterischem Denkprogramm, die Lésung der Differenzierungen durch die
Aufhebung der Gegenilberstellung des Subjekts und des Objekts zu finden. Nach seinem Programm soll nach
einem Prinzip gesucht werden, das die Trennungen erkldren und zugleich aufheben kann. Dieses Prinzip soll
jedoch kein rein philosophischer Grundsatz sein, sondern eine &sthetische ’Methode’, die im neuen
Vernunftgebrauch besteht und durch die Poesie verwirklicht werden soll. Es war nattrlich nicht Holderlin
allein, in dem, im Gegensatz zu Fichte, der Zweifel aufkam, ob die Spaltung zwischen Subjekt und Objekt auf
einer rein theoretischen Basis behoben werden kodnne. Friedrich Schiller hat in seinen Briefen Uber die
asthetische Erziehung des Menschen, eine asthetische Uberwindung der Kant-Antinomien vorgeschlagen, statt
in eine monistische Ontologie zu fliichten. Vgl. Lajos Mitnyan: Die andere Vernunft. Uberlegungen zu
Berlhrungspunkten zwischen dem philosophischen Denken Friedrich Hélderlins und Hans Blumenbergs, in:
Eva Kocziszky (Hrsg.): Wozu Dichter? Hundert Jahre Poetologien nach Holderlin, Berlin: Frank & Timme,
2016, S. 234-235.

77



besagt nicht weniger, dass das menschliche Weltverhaltnis in einem eminent Fichteschen
Sinn auf dem transzendentalen Gegensatz des Subjekts und des Objekts aufgebaut sei und
ihm das Denken der Einheit der beiden fur immer verwehrt bleiben misse. Die besagte
Schrecklichkeit gilt nun nur mittelbar dem Engel, denn sie ist vielmehr als die
transzendentalpoetische Konsequenz der durch die Ratio verursachten Subjekt-Objekt-
Spaltung und des begrenzten menschlichen Erkenntnisvermdgens anzusehen. Der Engel als
das par excellence Ganze dient als jener Bezugspunkt der Elegien, durch welchen tber die
obige Begrenztheit Transparenz verschafft wird, indem der Mensch im Laufe des Zyklus mit
verschiedenen Aspekten seiner eigenen Gespaltenheit konfrontiert wird. Der Satz ,,Ein jeder
Engel ist schrecklich“ ist deshalb ironisch zu lesen: der Mensch weil3 praktisch nichts von
den Engeln, deshalb sollte nicht der Engel schrecklich sein, sondern das menschliche

Nichtwissen tber ihn. Und diese Unwissenheit ist in der Tat schrecklich.

D) Der Engel unterscheidet nicht unter Lebendigen und Toten

Zuerst in den Versen 82-83 der Ersten Elegie wird jene Eigenschaft der Engel
angesprochen, die auf thematischer Ebene als ein ontologisches Problem den ganzen Zyklus
regieren wird. Die Frage nach dem Tod, der Endlichkeit des menschlichen Daseins, erfullt in
den Elegien jedoch eine viel differenziertere Aufgabe als eine pathetische, fast
gemeinplatzartige Problematisierung des Vergehens. Um diese These beleuchten zu kénnen,
greife ich auf die soeben analysierte epistemische Frage der differenzierenden menschlichen
Ratio zurlck. Die Figur des Engels mit ihrer korrelatartigen poetischen Exemplumfunktion
lasst sich weder ph&nomenologisch oder kognitiv erfassen, noch durch die Fichtesche
Formel der Tathandlung definieren®®2, Entsprechend ihrer Bezugsfunktion hilft sie, die
Falschheit des auf den Differenzierungen aufgebauten Weltverhéltnisses exemplarisch

wahrnehmbar zu machen. Dieses in den Versen 82-83 eingefiihrte und der direkten

102 Wenn man sich die scharfe Bewusstseinskritik der Elegien vor Augen filhrt, erscheint die
Heranziehung der das Bewusstsein hypertrophisierenden Lehre Fichtes (Wissenschaftslehre, 1794) als
besonders aufschlussreich. Wie Charles Taylor schreibt, habe Fichte den totalen ldealismus ins deutsche
Denken dadurch eingefiihrt, dass er das Kantsche Ding-an-sich verwerfend die Rolle und Aufgabe der
Subjektseite des Subjekt-Welt-Verhéltnisses verabsolutiert hat, indem er die Subjektivitat an die Basis aller
Dinge setzte, wodurch die Welt der Dinge zum Ergebnis des Bewusstseins wurde. Diese vermeintlich
intellektuelle Anschauung konnte aber die Dichotomie nicht Uiberwinden, sondern nur spekulativ modifizieren.
Die Annéherung an den Engel in einer &hnlichen intellektuellen Anschauung ist in Rilkes Auffassung noch
verfehlter als das religiése Engel-Verstandnis. VVgl. Charles Taylor: Hegel, tbers. v. Gerhard Fehn, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1983, S. 51-61.

78



Reflektierung der epistemischen Folie der Elegien untergeordnete Problem des Leben-Tod-
Verhaltnisses erlebt in den Elegien eine dichterische Realisierung, die mit der in der
Rhetorik Ublichen Methode der Argumentation-ad-absurdum gekennzeichnet werden kann.
Zwar verwendet Rilke mehrere Themenbereiche bei der Kritik am auf den Differenzierungen
basierenden Subjekt-Welt-Weltverhéltnis, betrifft aber die in der Ersten Elegie aufgeworfene
Frage nach dem Wesen der Unterscheidung ,,unter Lebendigen und Toten* eine Rolle, die
den ganzen Zyklus bestimmen wird. Letztendlich laufen alle Strange des Elegien-,,Plots“ in
dieser Frage zusammen, wobei angemerkt werden soll, dass die pauschale Gleichsetzung der
Klage uber die Verganglichkeit mit einer Elegien-,,Aussage* unberechtigt ist. Die Leben-
Tod-Frage nimmt hier zwar eine zentrale Position ein, aber sie erfullt dabei vor allem die
Funktion, die Verfehltheit des differenzierenden Subjekt-Welt-Verhéltnisses ad absurdum zu
exemplifizieren und auf diesem Weg dessen Absurditat wahrnehmbar zu machen. Die
Behauptung, flr die Engel existiere nicht einmal eine Unterscheidung zwischen Leben und
Tod, ist deshalb nur tangential ontologisch zu verstehen; sie fungiert als das quasi-
ontologische Exemplum des Ganzseinkdnnens, vor dessen Hintergrund die Gespaltenheit des

Menschen transparent zutage treten kann.

5.3.2 Annaherungen an die Engel-Figur ex positivo

Die Figur des Engels, zu dem nach der Ersten Elegie prinzipiell kein Bezug ex
positivo hergestellt werden kann, dient als Exemplum der Dysfunktionalitat des
menschlichen Weltverhdltnisses, die sich vor allem an der Konfrontation mit
Grenzerlebnissen des Daseins!®®, wie mit dem Tod, mit der Liebe, mit der Moralitit,

103 Bei der Anwendung des Terminus Grenzerlebnis stiitze ich mich auf die von Karl Jaspers in seinem
Werk Einfiihrung in die Philosophie etablierte Begrifflichkeit der Grenzsituation. Die Grenzsituation ist einer
der Schlisselbegriffe der Jaspersschen Philosophie neben der metaphysischen Schuld, der Chiffrenlehre, sowie
der neuartigen Auffassung der Transzendenz. Die Frage, ob sich Karl Jaspers durch Rilkes Dichtung inspirieren
lieR, scheint mit einem eindeutigen Ja zu beantworten zu sein. Die Kunst ist auch nach ihm par excellence
berufen, das diskursiv Unerfassbare &sthetisch erfassbar zu machen, wobei Jaspers' Theorem notwendigerweise
auf der Ebene des Spekulativen bleibt. Aber auch die Transzendenz des Alltaglichen entspricht der Rilkeschen
Auffassung Uber tiefere Bedeutung der Alltaglichkeit, nach welcher die alltaglichen Phdnomene wie Chiffren
funktionieren, die verstanden werden wollen, ohne aber in vergegenstandlichende Regeln gefasst zu werden.
Die Versdumnis, die Transzendenz der Alltaglichkeit zu dechiffrieren, — was in den Elegien als das In-Bezug-
Setzten zu den alltdglichen Dingen erscheint — nennt Jaspers metaphysische Schuld des Menschen. Diese
Schuld besteht im Nicht-Brauchen-Kénnen der Dinge im Sinne Rilkes, indem der Mensch dem Sinn der Dinge
deshalb unmdglich ndher kommen kann, weil er sie aus einer vermeintlich iberlegenen Beobachterperspektive
verstehen mochte, statt das Wesen seines selbst aus dem Verhéltnis zu diesen Dingen zu kldren. Vgl. Karl
Jaspers: EinfGihrung in die Philosophie. Zwolf Radiovortrage, Miinchen: Piper, 211996, 133ff.

79



abmessen l&sst. Wahrend im ersten Schritt die poetische Handhabung dieser Ex-Negativo-
Beschaffenheit des Engels analysiert wurde, soll im nachsten Schritt der Frage
nachgegangen werden, was die Elegien ex positivo Uber den in der Ersten Elegie als
unerkennbar eingestuften Engel aussagen und wie sich diese Aussagen zu den friiheren
verhalten, und was fir eine Logik es ist, die die beiden Anndherungsweisen miteinander
verbindet.

In der Ersten Elegie kulminiert die Ex-Negativo-Bestimmung des Engels im
lakonischen  Satz: ,Ein jeder Engel ist schrecklich.“ (L.DE/7), der als
transzendentalpoetisches Urteil (Gber den Menschen das negative Zeugnis des
Unverstandnisses indirekt ausstellt, ohne jedoch Uber den Engel etwas Substantielles
aussagen zu konnen. Im Auftakt der Zweiten Elegie wird dieses Urteil unverandert

wiederholt.

Jeder Engel ist schrecklich. Und dennoch, weh mir,
ansing ich euch, fast tédliche VVogel der Seele,
wissend um euch. (11.DE/1-3)

Indem die Fortissimo-Klange des Anschreiens aus der Ersten Elegie hier im Ansingen
gemaéRigt erscheinen, veréndert sich zwar das Verhéltnis des lyrischen Subjekts zum Engel
in seiner Intensitat, aber die durch die erkenntnistheoretische Uberlegenheitsposition des
Erkennsubjekts  gekennzeichnete epistemische  Grundsituation bleibt  unverdndert
beibehalten. In der einrdumenden Semantik des Konjunktionaladverbs dennoch klingt bereits
der spatere Aufruf zum Bekennen der Durftigkeiten des menschlichen Daseins in der
Neunten Elegie an. Das lyrische Subjekt weil, dass die Engel, die ,,fast todliche(n) Vogel der
Seele®, sich der menschlichen Deutungsposition fiir immer entziehen, trotzdem will er sie
nach seinen eigenen Regeln, von auflen her ansingen: deuten. Der letzte Halbsatz ,,wissend
um euch® gibt den allgemeinen Grund fiir die immer neueren Anldufe an, das begrifflich
Unbegreifliche doch nach den rationalen Deutungsregeln erfassen zu wollen. Das Wissen als
die unumgéngliche Differentia specifica des Menschenwesens ist folglich der Grund dafur,
dass sich der Mensch in seiner eigenen Welt nicht zu Hause fihlt, weil er immer an die
Grenzen seines Wissens stot. Es soll aber schon an diesem Punkt festgestellt werden, dass
sich der Rilkeschen Kognitionskritik hier keine retrograde, anti-aufklarerische Komponente

beimischt und sie keinem metaphysischen Weltschmerz oder Transzendenzweh gleichgesetzt

80



werden darf. In der Zweiten Elegie liest man in Bezug auf den verganglichen Menschen die

ambivalente Formulierung:

Und alles ist einig, uns zu verschweigen, halb als
Schande vielleicht und halb als unségliche Hoffnung. (11.DE/42-43)

Der Mensch ist Schande und zugleich eine unségliche Hoffnung. Was das ist, wofiir man
sich schdmen muss, lasst sich schon anhand der Ersten Elegie genau sagen, wo der

eigentliche Fehler des Menschen mit aller Klarheit angegeben wird:

Aber Lebendige machen
alle den Fehler, daf sie zu stark unterscheiden. (1.DE/80-81)

Obwohl sich das Unterscheiden an dieser Stelle spezifisch auf die differenzierende
Einstellung des Menschen gegeniber dem Leben und dem Tod bezieht, die sich im
Ubersehen der logischen und ontologischen Untrennbarkeit der beiden &ufert, lasst sich die
Differenzierung mutatis mutandis als die Differentia specifica der menschlichen Existenz auf
das Dasein im Allgemeinen ausdehnen, die in der Achten Elegie als das Gegenubersein von
Subjekt und Objekt spezifiziert wird. Zu gleicher Zeit lasst sich der Mensch nicht als bloRe
Schande betrachten, denn er kann auch der Trager einer ,,unsigliche(n) Hoffnung* sein, trotz
alledem zu den Engeln und zur Welt doch in Bezug zu treten. Die Neunte Elegie wird die Art
und Weise der Einlosung dieser Hoffnung beschreiben, wéhrend in der letzten, Zehnten
Elegie das Programm der Uberwindung der Differenzen in dem monumentalen Kunst-
Mythos des Leid-Landes dichterisch-asthetisch ausgefiihrt wird.

Resumierend l&sst sich Uber das Problem des Wissens die These formulieren, dass
das auf den Differenzierungen basierende diskursive Wissen in der Elegie als Hindernis des
Bezugs zu den Engeln gesetzt wird. Wie im Falle der Ersten Elegie bereits dargelegt, erfullt
der Engel eine Funktionsrolle, indem an seiner Unbegreiflichkeit die Verkehrtheit des
menschlichen Weltverhéltnisses exemplarisch wahrnehmbar gemacht wird. Die Zweite
Elegie exemplifiziert dies, indem der Engel in der zweiten Strophe trotz der bereits
eingerdumten Unbrauchbarkeit des vergegenstandlichenden Weltverhéltnisses in einer

langen, acht Verse umfassenden Periode doch zu deuten versucht wird.

Frihe Gegluckte, ihr Verwdhnten der Schépfung,
Hoéhenziige, morgenrotliche Grate

81



aller Erschaffung, - Pollen der blihenden Gottheit,
Gelenke des Lichtes, Gange, Treppen, Throne,

Raume aus Wesen, Schilde aus Wonne, Tumulte

stirmisch entziickten Gefuhls und plétzlich, einzeln,
Spiegel: die die entstromte eigene Schonheit.
wiederschopfen zurtick in das eigene Antlitz. (11.DE/10-17)

Bereits beim ersten Lesen der Engel-Strophe fallt einem auf, dass hier eine Sprechweise
anzutreffen ist, die wie eine Art Kuckucksei dem Elegien-Zyklus sowohl poetisch-asthetisch
als auch thematisch fremd ist und ihrer Form nach an die friihe, bereits kiinstlerisch langst
iiberwundene Schaffensphase Rilkes erinnert, fiir die noch die ,,Tumulte / stiirmisch
entziickten Gefiihls* so charakteristisch gewesen waren. Wie in der Stundenbuch-Phase Gott
und Natur als bloRe Vorwande fiir das Alterego des verabsolutierten Subjekts ohne jeglichen
substanziellen Gehalt fungierten, scheint die zweite Strophe der Zweiten Elegie die Klischees
der frilhen Asthetik zu wiederholen. Und diese Strophe lasst sich auf den ersten Blick
tatsachlich nur bedingt der Asthetik der Elegien anpassen. Aber das Ziel dieses zunachst
rickschauenden Sprachduktus bestent eben darin, die Unbrauchbarkeit friiherer
Anndherungsweisen poetisch-asthetisch blof3zustellen. Die Anné&herung an den Engel in der
ubersteigerten und unwahrscheinlich verfeinerten Metaphorizitit des Ansingens erweist sich
hier ebenso fruchtlos wie das Anschreien in der Ersten Elegie. Jacob Steiner hat diese
Textstelle nach ihrer Bildlichkeit bereits eingehend analysiert'®*, ohne aber auf ihren
widerspruchlichen asthetischen Charakter in Bezug zum ganzen Zyklus hinzuweisen. Zwar
mag diese Strophe durch eine auflergewohnliche Metaphorizitdt ausgezeichnet sein, sie
durfte den Rezipienten aber Uber ihre eigentliche poetisch-asthetische Funktion nicht
hinwegtduschen. Die zweite Strophe wird durch eine am Ende der ersten Strophe gestellte
Frage eingeleitet, die sich an die allererste Frage des Zyklus anschlieB3t: ,,Wer seid ihr?* Die
anstehenden Metaphern, die sich auf dem semantischen Feld des Lichtes, der Helligkeit und
der Hohe erstrecken, steuern den tradierten Engel-Vorstellungen, von den letzten beiden
Versen abgesehen, kaum Neues bei. Und das ist eben die Funktion dieser Strophe. Die
vergegenstandlichenden Anndherungen, mogen diese auch metaphorisch sein, erweisen sich
gegeniiber den Engeln machtlos, sie fihren nur jene Einstellung weiter, die das gegenseitige
In-Bezug-Setzen durch das einseitige In-Besitz-Nehmen ersetzen zu konnen glaubt. Die

beiden letzten Verse der langen Vergleichsperiode fiihren im Bild des Spiegels jene

194 Steiner 1962, S. 42-45.

82



Erkenntnis in den Diskurs der Elegien ein, die verstandlich machen kann, warum das
lyrische Subjekt mit dem transitiven Anschreien und Ansingen des Engels aufhtéren wird
und sich bereit zeigt, ein neues, verandertes Verhaltnis zu ihm und damit zu den Dingen

einzunehmen.

[...]
Spiegel: die die entstrémte eigene Schoénheit
wiederschopfen zurtick in das eigene Antlitz. (I11.DE/16-17)

5.3.3 Die transzendentalpoetische Uberwindung der Subjekt-Welt-Gespaltenheit

Durch die Einfiihrung des Spiegel-Vergleichs leitet der Text zum dritten Schritt der
Engel-Darstellung tber, indem er auf die vergegenstandlichende Deutung verzichtet und das
Wesen des Engels dem Rezipienten als eine Funktion der dichterischen Erkenntnis néher
gebracht wird. Worin eigentlich dieser Funktionscharakter besteht, lasst sich am Spiegel-
Vergleich exemplarisch machen. Dass die Engel mit einem Gegenstand verglichen werden,
ist alles, nur keine Selbstverstandlichkeit, und die Ermittlung des Tertium comparationis
dieses Vergleichs ist ebenso problematisch. Den Rilkeschen Spiegel-Darstellungen hat
Christian Kohlross in seinem Buch Die poetische Erkundung der wirklichen Welt ein ganzes
Kapitel gewidmet, von dessen Thesen einige in meine Untersuchung dieser Frage Eingang
gefunden haben.'® Fragt man nach der gemeinsamen Komponente der beiden zu
vergleichenden Sachverhalte, stellt sich schnell heraus, dass ihre Gemeinsamkeit nicht im
phanomenalen Bereich zu suchen sei, sondern in ihrer transzendentalpoetischen
Beschaffenheit, die sie als Funktionen erfassen l&sst.

Der Spiegel wird als der letzte Definitionsversuch des Engels am Ende der zweiten
Strophe eingefiihrt, wo er sich durch eine orthografische Besonderheit von den
vorhergegangenen ubermetaphorisierten Beschreibungen anschaulich abhebt. Rilke setzt
unmittelbar nach dem Substantiv Spiegel ein Kolon, damit im Rezipienten die Erwartung
geweckt werden konnte, eine endglltige Definition fur den Engel bekommen zu kdnnen.
Diese Erwartung bewahrheitet sich jedoch auf eine spezifisch diffirmierende Weise, indem

dem Kolon neben seiner linguistisch determinierten Aufgabe eine eigenartige poetisch-

195 Zwar wahlt Kohlross das Gedicht Der Leser als Untersuchungsgegenstand aus, um die Funktion der
Spiegel-Metaphorik ndher bestimmen zu kdnnen, seine Behauptungen lassen sich aber auch in unserem
Kontext nutzbar machen. Christian Kohlross: Die poetische Erkundung der wirklichen Welt. Literarische
Epistemologie (1800-2000), Bielefeld: transcript Verlag, 2010, S. 147-160.

83



asthetische Rolle zukommt. Die linguistisch kodierte Funktion des Kolons als Einfiihrung
erganzt sich nadmlich mit der d&sthetischen Aufgabe des Wahrnehmbarmachens des
Widerspiegelungsprozesses: das Kolon fungiert hier als die diinne Flache der Spiegels, die
die auftreffenden Strahlen zurlckwirft und auf diese Weise das Abbild der davor stehenden
Gegenstande gibt. Der Spiegel ist aber ein seltsamer Gegenstand, denn wenn man auf einen
Spiegel schaut, sieht man nicht auf Anhieb den Spiegel. Man sieht zuerst das
zurlickgeworfene Bild, wéhrend sich der Spiegel tendenziell unsichtbar zu machen pflegt.
Und das ist eben der springende Punkt, denn es bedeutet, dass das Wesen des Spiegels darin
besteht, die Aufmerksamkeit des Betrachters von sich auf sein Funktionieren zu lenken,
weshalb er als Verbindungsstifter par excellence zwischen der Realitdt und deren Bild
angesehen werden kann und in der Perspektive des Subjekt-Objekt-Verhaltnisses das
wiinschenswerte, ontologisch gesicherte, reale Reziprokverhaltnis beider Seiten darstellt®.
Der Engel ist, wie der Spiegel, der Bezug selbst, die exemplarische Vermittlung, die nur als
eine Funktion interpretierbar ist, die als Vermittlung das Spiegelbild vom Gespiegelten
unmdglich differenzieren lasst, sondern diese als untrennbare Einheit prasentiert.

Der letzte Definitionsversuch des Engels konfrontiert den Rezipienten thematisch mit
der Tatsache, dass dem Wesen des Engels auf dem Wege der eingelibten transitiven
Anndherung innerhalb des Subjekt-Objekt-Schemas ebenso wenig ndher zu kommen ist wie
dem des Spiegels, denn den beiden ist jener Funktionscharakter eigen, der weder an die
Subjekt- noch an die Objektseite des Erkennverhaltnisses gebunden werden kann, sondern in
einem Zwischen-Sein der beiden besteht. Die Bedeutung des Spiegel-Vergleichs erschopft
sich nicht in der Engel-Definierung, sie l&sst sich auf das ganze &sthetische Programm der
Elegien ausdehnen, indem die im Zwischen-Sein des Spiegels kodierte Prozessualitat jener
spaten asthetischen Auffassung entspricht, nach welcher das zu erkennende Objekt von dem
erkennendem Subjekt unmoglich differenziert betrachtet werden kann, weshalb keine
endgultig abschlieBbaren dasthetischen Erkenntnisse zustande kommen kénnen. Die
asthetisch entstandene Erkenntnis ist jenes punktuelle Dazwischen, das im Prozess der
Begegnung aktual zustande kommt, aber mit dem Beenden dieses Prozesses zugleich
verschwindet. In der Bildlichkeit der Spiegel-Metapher ausgedriickt: wenn das Subjekt beim
Betrachten des Spiegels nur ein flaches Objekt mit einer diinnen Silberschicht sieht, muss es
zugleich auf das Wichtigste verzichten, auf den Spiegelungsprozess, indem es sich selbst

196 Vgl. Kohlross 2010, S. 149.

84



erblicken konnte. Der Spiegel-Vergleich leitet zum vierten Schritt der Engel-Betrachtung ex-
positivo uber, durch die der Engel nicht mehr als ein transitiv erkennbares Objekt thematisch
wird, sondern als eine Art Spiegel, der die Hinfalligkeit und Schwachheit des Menschen
wahrnehmbar macht. Als Spiegel ist er der absolute Bezugspunkt der Elegien, der das
,Menschliche, allzu Menschliche® mit voller Transparenz widerspiegeln wird. Die
Bezugsfunktion des Engels wird im semantischen Kreis des Spiegel-Vergleichs noch
eindeutiger gemacht, indem die Verse 30-36 als ein allerletzter Versuch die Frage aufwerfen,
ob die unantastbare Ganzheit des Engels doch durch den Menschen, vielleicht ,,aus
Versehen® (V.32.) beeintrachtigt werden kann: ,,Sind wir in ihre / Ziige soviel nur gemischt
wie das Vage in die Gesichter / schwangerer Frauen?* (V.33-35) Die Einsicht l&sst aber
nicht lange auf sich warten. ,,Sie merken es nicht in dem Wirbel / ihrer Riickkehr zu sich.
(Wie sollten sie's merken.)” (V.35-36) Das Bild der zu sich zuriickkehrenden Engel
wiederholt jene Ganzheitlichkeits-Vorstellung, die im Spiegel-Vergleich, als das
,»Wiederschopfen zuriick in das eigene Antlitz* erlautert wurde. Mit der Wiederholung der
Spiegelfunktion wird die poetisch-asthetische Bezugsfunktion des Engels auf Kosten
altbewahrter, kulturhistorischer Deutungsschemata verstarkt und zugleich werden die

weiteren Definitionsversuche diskreditiert.

5.4  Das Zusammenspiel von Engel und Puppe

Von dieser Textstelle an verandert sich die Grundstruktur des epistemischen Subjekt-
Objekt-Verhaltnisses, indem der in der Zweiten Elegie als Spiegel transparent gemachte
Engel nicht mehr als ein zu beschreibendes Objekt auftritt, sondern als eine poetisch-
asthetische Funktion des In-Bezug-Setzens. Die néchste Textstelle, in der der Engel
thematisch vorkommt, ist die Herzens-Blihne-Metapher der Vierten Elegie. Die Forschung
ist sich trotz der unterschiedlichen Deutungsansatze darin einig, dass als thematisches
Zentrum der sonst duBert mehrschichtigen Vierten Elegie die dichterische Kritik am
menschlichen Bewusstsein angegeben werden konne.!®” Ich schlieBe mich mit meinem
Lekturevorschlag diesen Ansatzen an, indem ich diese zum Teil modifiziert in die

Perspektive meiner Untersuchung stelle und dabei die These vertrete, dass die

Lo7 Vgl. dazu u. a. Steiner 1962, S. 73-100. Anthony Stephens: Rilkes Essay ,, Puppen ““ und das Problem
des geteilten Ich, In: K&te Hamburger (Hrsg.): Rilke in neuer Sicht, Stuttgart: Kohlhammer, 1971, S. 169-172;
Kathleen L. Komar: The Duino Elegies, in: Karen Leeder/Robert Vilain, (Hrsg.): The Cambridge Companion
to Rilke, Cambridge: University Press, 2010, S. 83-89.; Eckel 1994, S. 160-169.

85



Bewusstseinskritik Rilkes nicht ausschlieBlich auf die Rechnung der gemeinplatzartigen
Kulturkritik gesetzt werden darf, sondern dem poetischen Programm untergeordnet werden
kann, nach welchem die poetische Realisierung einer mdglichen Ganzheit von Subjekt und
Objekt dadurch erzielt werden kann, dass die differenzierende Macht des Bewusstseins fiir
eine Weile in einer &sthetisch-dichterischen Einstellung zum menschlichen Dasein in einer
transzendentalpoetischen Einheit ausgeschaltet wird. Bevor ich diese poetisch-asthetische
Weltsicht naher beobachte, soll der Kontext der Vierten Elegie bezlglich der oben
erwéhnten Ratio-Kritik dargelegt werden, damit die neue Einfihrung des Engels sowohl
thematisch als auch poetisch-asthetisch nachvollziehbar gemacht wird.

Die Vierte Elegie ist in thematischer Hinsicht der Darstellung jener Spharen des
menschlichen Daseins gewidmet, die immer wieder durch die differenzierende Tatigkeit des
Bewusstseins determiniert werden und dadurch die Freiheit des Handelns unterminieren.
Wie allen einzelnen Elegien wird das in der jeweiligen Elegie zu vertiefende Thema durch
den Auftaktsatz gleichsam vorausgeschickt!®®, was der poetologischen Zielsetzung
entgegenkommt, durch die rhetorische Figur der Amplifikation eine vertraute Grundsituation
schaffen zu kdnnen, in die sich der Rezipient im ersten Schritt eingebunden und vom
Vorgetragenen angesprochen fiihlen kann, Uber die sich aber im ndchsten Schritt
herausstellen wird, dass diese Erwartungen bloR die Folgen des von vornherein
unberechtigten und falschen menschlichen Weltverhaltnisses sind und als solche zu
verwandeln sind.

Die poetische Funktion des Auftrittes des Engels in der Vierten Elegie lasst sich von
seinem im Spiegel-Vergleich ermittelten Bezugscharakter nicht trennen. Dass der Engel der
Elegien nicht als religionsgeschichtlich kodiertes Phanomen interpretiert werden soll,

108 In den ersten beiden Elegien wird in den Anfangssatzen die Frage nach der Erkennbarkeit des Engels
als das anstehende Hauptthema angegeben, dessen detaillierte Ausfiihrung, und eine mogliche Antwort auf die
sich dabei ergebenden Fragen vom Rezipienten erwarten wird. Es soll festgestellt werden, dass bereits die
allererste Elegie das Verhaltnis zum Engel thematisch macht. Die Dritte Elegie fuhrt in ihren Anfangssatzen
das Thema klar ein: Die Liebe und die Instinkte. Die Vierte Elegie wird anhand ihres Auftaktes tber die
Gespaltenheit des Menschen sprechen, wahrend die Funfte die frihere Frage nach dem Engel vollkommen
umdreht und unvermittelt auf den Menschen Ubertragt. Die Sechste Elegie bereitet den Rezipienten schon in
ihrem Anfangsvergleich auf das Problem der Zeitlichkeit vor. Der einfilhrende Satz der Siebenten teilt wie in
einer Nussschale dem Rezipienten mit, dass jetzt das verwandelte Weltverhaltnis zum Thema erhoben wird.
Die Achte Elegie thematisiert schon in ihrem Auftakt die zentrale Metapher des Offenen, das als Gegenbild des
auf Differenzierungen aufgebauten Weltverhéltnisses sowohl fir das &sthetische Programm als fir die
Thematik des Zyklus steht. Die Neunte Elegie setzt mit einer poetischen Frage ein, die die reale Mdglichkeit
eines verwandelten Weltverhaltnisses behauptet. Der stark autoreflexive Charakter der Zehnten Elegie kommt
bereits im Anfangssatz zum Ausdruck, indem das lyrische Subjekt auf seine Einstellung in der Ersten Elegie
zuriickgreift und diese jetzt umwandeln wird.

86



sondern als der absolute Bezugspunkt des menschlichen Welt- und Selbstverstandnisses
fungiert, wird in der Metapher der Herzensbihne wahrnehmbar. Um diese Metapher
verstandlich machen zu kénnen, soll der Kontext geschildert werden, in dessen Zentrum das
Problem die Gespaltenheit des menschlichen Bewusstseins steht, die der Ganzheitlichkeit
der Tier- und Pflanzenwelt kontrapunktisch gegentbergestellt ist. Die eigentliche Differentia
specifica der Tiere ist in ihrem unbewussten Sein zu suchen, dessen epistemische
Konsequenz darin besteht, dass die Welt von ihnen nicht in Objekte und Subjekte zerlegt
erlebt wird. Ontologisch formuliert: sie differenzieren nicht zwischen Leben vom Tode.
Nach der Logik der Elegien steht das Tier dem Engel ndher. Vom Engel hief3 es in der Ersten
Elegie: ,,Engel (sagt man) wiiliten oft nicht, ob sie unter / Lebenden gehen oder Toten.*

(1.DE/82-83). In der Vierten steht die Gegenuberstellung:

Blihn und verdorrn ist uns zugleich bewuft.
Und irgendwo gehn Léwen noch und wissen,
solang sie herrlich sind, von keiner Ohnmacht (I\VV.DE/6-8)

Um die durch das Bewusstsein bedingte Gespaltenheit des Menschen transparent machen zu
konnen, wird die abstrakte Kontradiktionsstruktur ,Schon-Schrecklich’ der Ersten Elegie
wieder aufgenommen und auf die noch abstraktere Ebene des Gegensatzes ,Eines-Anderes’

erhoben.

Uns aber, wo wir Eines meinen, ganz,
ist schon des andern Aufwand fiihlbar. Feindschaft
ist uns das Néchste. [...] (IV.DE/9-11)

Das Denken in Kontradiktionen wird sogar als VVoraussetzung des Sehens angegeben:

Da wird fiir eines Augenblickes Zeichnung
ein Grund von Gegenteil bereitet, miihsam,
dal} wir sie séhen; (IV.DE/14-16)

Das ist also der thematische Kontext, in welchem der Engel wieder vor den Rezipienten tritt.
Wahrend fur die unbewussten Tiere die Tod-Leben- und die Ich-Welt-Dichtomie praktisch
nicht existieren, werden diese vom Engel, von dem absoluten Bezugspunkt der Elegien in
vollkommner Einheit, gleichsam spiegelartig empfangen. Der Auftritt des Engels auf der
Biihne des Herzens verstarkt wieder seinen Exemplum-Charakter, indem das lyrische

Subjekt ihn aus dem Publikum beobachtet und sein Spiel verstehen will. Der Engel tritt aber

87



nicht allein auf der Biihne auf. Er spielt das Sttick mit einer Puppe. Die Funktion der Puppe
ist der des Tieres ahnlich, da sie ebenso unbewusst und in diesem Sinne ganz ist. Ich zitiere

die ganze Stelle:

Wer sal3 nicht bang vor seines Herzens Vorhang?
Der schlug sich auf: die Szenerie war Abschied.
Leicht zu verstehen. Der bekannte Garten,

und schwankte leise: dann erst kam der Tanzer.
Nicht der. Genug! Und wenn er auch so leicht tut,
er ist verkleidet und er wird ein Birger

und geht durch seine Kiiche in die Wohnung.

Ich will nicht diese halbgefiillten Masken,

lieber die Puppe. Die ist voll. Ich will

den Balg aushalten und den Draht und ihr
Gesicht aus Aussehn. Hier. Ich bin davor.

Wenn auch die Lampen ausgehn, wenn mir auch
gesagt wird: Nichts mehr -, wenn auch von der Bilihne
das Leere herkommt mit dem grauen Luftzug,
wenn auch von meinen stillen VVorfahrn keiner
mehr mit mir dasitzt, keine Frau, sogar

der Knabe nicht mehr mit dem braunen Schielaug:
Ich bleibe dennoch. Es giebt immer Zuschaun. (IV.DE/19-36)
[...]

[...]wenn mir zumut ist,

zu warten vor der Puppenbthne, nein,

so vollig hinzuschaun, da, um mein Schauen

am Ende aufzuwiegen, dort als Spieler

ein Engel hinmuB, der die Bélge hochreil3t.

Engel und Puppe: dann ist endlich Schauspiel.
Dann kommt zusammen, was wir immerfort
entzwein, indem wir da sind. Dann entsteht

aus unsern Jahreszeiten erst der Umkreis

des ganzen Wandelns. Uber uns hiniiber

spielt dann der Engel. Sieh, die Sterbenden,
sollten sie nicht vermuten, wie voll Vorwand

das alles ist, was wir hier leisten. Alles

ist nicht es selbst. (IV.DE/52-65)

Die Buhne, auf der der Engel mit der Puppe auftritt, befindet sich im Herzen des lyrischen
Subjekts, weshalb sie als eine Art innere Blhne der menschlichen Seele aufgefasst werden
kann, auf welcher ein Stlick aufgefiihrt wird, dessen Verstandnis dem Selbstverstandnis des
Subjekts gleichkommt: Wenn der Zuschauer das Stiick auf der Herzensbiihne nachvollziehen
kann, wird er fahig sich selbst zu verstehen, und dadurch den an ihn gestellten Auftrag zu
bewéltigen. Die Verse 19-36 vermitteln den Prozess dieses moglichen Selbstverstandnisses,

indem zuerst a) dessen Voraussetzungen, dann b) die notwendigen Folgen und

88



Konsequenzen dargelegt werden. Der Titel des in unserem Herzen aufgefiihrten imaginéren
Stiicks heif3t: Abschiednehmen. Um nachvollziehbar zu machen, was das Abschiednehmen
evozieren mag, sei auf die Analyse des Spiegel-Vergleichs'®® hingewiesen, durch die gezeigt
wurde, dass der Engel der Elegien die Funktion innehat, die undifferenzierte
Ganzheitlichkeit gegenutiber der unuberwindbar erscheinenden Gespaltenheit poetisch-
asthetisch nachvollziehbar zu machen. Auf der Biihne des Herzens fiihrt der Engel mit der
Puppe ein ,,Vorstellung® auf, deren Thema das Abschiednehmen ist. Sowohl die Verse 1-18
als auch die vorangegangenen drei Elegien stellen dem Rezipienten gentigend Stilitzpunkte
bereit, um entscheiden zu kénnen, wovon das lyrische Subjekt in seinem Herzen konkret
Abschied nehmen sollte. Erinnern wir uns an den lakonischen Satz aus der Ersten Elegie:
,Aber Lebendige machen / alle den Fehler, daB3 sie zu stark unterscheiden.” (I.DE/80-81)
Das epistemisch determinierte Differenzieren ist der Fehler, von dem sich der Mensch
befreien sollte. Wenn man sich aber diesen Sachverhalt gut uberlegt, kann dem Menschen
dieses Abschiednehmen dufert schwer fallen, denn, wie die ersten 18 Verse der Vierten
Elegie gezeigt haben, das ganze menschliche Dasein ist auf diesen Differenzierungen
aufgebaut. Deshalb fragt das lyrische Subjekt in Vers 19: ,,Wer sal3 nicht bang vor seines
Herzens Vorhang?* Der Mensch ist mit Recht angsterfiillt, bevor er in sich — in sein eigenes
Herz — hineinschaut, weil er nicht wissen kann, was dort auf ihn wartet. Das
Abschiednehmen zielt ndmlich auf die eingelbten, routinierten Weltdeutungsschemata, die
das menschliche Dasein regieren und die Welt gegenuber dem Offenen abschlieBen. Das
Buhnenbild zeigt zunachst zeichenhaft, was der Mensch absagen sollte. Es sind dort der
bekannte Garten, der als Tanzer verkleidete Birger und die burgerliche Wohnung zu sehen,
die, ahnlich den Dingen aus der Ersten Elegie, nicht mehr gebraucht werden konnen, weil
sie ihren eigentlichen Sinn dadurch eingebiRt haben, dass sie sich in die zur reinen Routine
gewordene Weltverhaltnisstruktur eingebettet haben. Mit dem kurzen, emotionsgeladenen
Ausruf ,,Nicht der. Genug!* (V.23) kommt es zur Wende, indem der als Burger verkleidete
Tanzer vollkommen abgelehnt wird und an seine Stelle exemplumhaft die absolut
bewusstlose Puppe als Alternative auf die Buhne gestellt wird. Der Gestus der Ablehnung
des eingefleischten Birgers geht mit der Ablehnung alter, erstarrter Weltdeutungsschemata
einher, was epistemisch der Ablehnung der in den ersten 18 Versen beschriebenen
Uneinigkeit — Gespaltenheit — des Menschen gleichkommt. Es stellt sich natirlich die Frage,

199 Vgl. hier S. 82-84.

89



was passiert, wenn man die alten Weltdeutungsschemata absagt; wie kann man die so
entstandene Leere innerlich, auf der Herzensbihne aushalten? Um Rilkes Idee, den als
falschen Tanzer verkleideten Burger durch eine Puppe abzuldsen, auf ihren Sinn hin zu
befragen, ziehe ich zwei Briefstellen aus Rilkes Briefwechsel mit Lou Andreas-Salomé und
die zentralen Thesen des kurzen Aufsatzes Puppen®® heran. Die durch den Ausruf

entstandene emotionale Stimmung wird von Vers 26 weiter gesteigert:

Ich will nicht diese halbgefullten Masken,
lieber die Puppe. Die ist voll. Ich will
den Balg aushalten und den Draht und ihr
Gesicht aus Aussehn. (1VV.DE/26-29)

Der vom lyrischen Subjekt angegebene Grund fur die Wahl der Puppe als
Daseinsalternative®®® basiert auf der thematischen Gegeniiberstellung Vollsein versus
Halbgefulltsein, als deren epistemisches Modell die Entgegensetzung von Ganzsein und
Gespaltensein angesehen werden kann, die im Kontext der Vierten Elegie zuerst in den
Versen 2-3 eingefiihrt wird. ,,Wir sind nicht einig. Sind nicht wie die Zug- / vogel
verstidndigt.” Der Mensch ist wegen seines Bewusstseins gespalten, die Welt existiert fiir ihn
als ein von ihm abgegrenztes Phanomen. Vor diesem Hintergrund soll die Puppe auf die
Buhne treten und das von ihr gezeigte Schauspiel soll vom zuschauenden Menschen
ausgehalten werden. An diesem Punkt l&sst sich die Verbindung des in der Ersten Elegie
eingefuhrten Auftrags des Brauchen-Konnens zur Herausforderung des Aushaltens

transparenter machen. Das lyrische Subjekt zeigt sich bereit, diesen Auftrag auf sich zu

200 Rainer Maria Rilke: Puppen. Zu den Wachs-Puppen von Lotte Pritzel in: Rilke 1987 SW, Bd. VI, S
1063-1074.

201 In diesem Zusammenhang sei auf einen intertextuellen Bezug dieser Textstelle hingewiesen, der den
gemeinsamen Auftritt der Puppe mit dem Engel zu erklaren hilft. Es handelt sich dabei um Kleists Essay Uber
das Marionettentheater, wo der Autor den Marionetten Eigenschaften zuspricht, die der Mensch entbehren
muss: sie sind frei von Ziererei, sie haben einen physischen und metaphysischen Schwerpunkt, und sind
antigrav. Wenn Kleist vom Sich-Zieren (,,.Ziererei) des Menschen spricht, reflektiert er damit dessen
Unaufrichtigkeit und Gekiinsteltheit. Kleist erldutert die Ziererei des Menschen folgendermafen: ,,.Denn
Ziererei erscheint, [...] wenn sich die Seele (vis motrix) in irgendeinem anderen Punkte befindet als in dem
Schwerpunkt der Bewegung (S. 476)“ Dann wirkt etwas als falsches Getue, wenn es keinen Schwerpunkt hat,
wenn es die Selbstidentitat entbehrt. Die Marionette — die Puppe — tut nicht so, als ob sie lebendig ware, sie hat
ihren Schwerpunkt, und deshalb ist sie eben selbstidentisch: ontologisch und metaphysisch gleichermalRen
einheitlich. Was aber flr Rilke am bedeutendsten erscheinen mochte, ist die Parallele, die Kleist zwischen der
Unbewusstheit und der Leichtigkeit (antigrav) des Daseins gezogen hat: ,,Wir sehen, da3 in dem MaBe, als, in
der organischen Welt die Reflexion [die Bewusstheit; ML) dunkler und schwéacher wird, die Grazie darin
immer strahlender und herrschender hervortritt.“(S. 480) Vgl. Heinrich von Kleist: Uber das
Marionettentheater, in: ders.: Sdmtliche Werke in vier Banden, (Hrsg. v. Siegfried Streller) Bd. 3. Frankfurt
a.M.: Insel, 1983, S. 473-480.

90



nehmen und das In-Bezug-Setzen — mindestens kognitiv, im Sinne des Nachvollziehens —
auszufiihren. Es duBert sich mit fast pathetischer Entschlossenheit: ,,Ich will / den Balg
aushalten und den Draht und ihr / Gesicht aus Aussehn.” (V.27-29) Man muss zwei Fragen
nachgehen, durch die die poetisch-asthetische Verbindung zwischen dem Engel und der
Puppe verstandlich wird. 1. Was fiir eine poetische Funktion erfullt die Puppe? 2. Was ist der
Sinn der angenommenen Aufgabe des Aushaltens?

Wie beim Engel, beim zentralen Bezugspunkt der Elegien, dessen Bezugscharakter
als Ausgangspunkt der Interpretation genommen wurde, scheint mir diese Methode bei der
Puppen-Figur noch berechtigter zu sein. Vergegenwartigt man die zentralen Thesen des
Aufsatzes (iber die in Miinchen ausgestellten Puppen®®?, lassen sich interessante Parallelen
zum Engel der Elegien herstellen. Indem sie ,,alle Unwirklichkeiten ihres eigenen Lebens
angetreten*?®® sind, sind sie fiir den erwachsenen Menschen fremd, unerkennbar und in
transzendentalem Sinne unwirklich geworden. Dabei erscheinen sie dem betrachtenden
Subjekt in ihrer Unerkennbarkeit ebenso schrecklich wie die Engel, zu denen der Mensch
keinen Bezug mehr hat. Der Aufsatz erblickt aber in dieser Fremdheit die Funktion, die den
Menschen sozusagen ex negativo zum In-Bezug-Setzen motiviert, denn ihr ,,gegeniiber
waren wir gezwungen, uns zu behaupten, denn wenn wir uns an sie aufgaben, so war
iiberhaupt niemad mehr da.“?®* Die Puppe dient als Bezugspunkt fiir den Menschen, vor
dessen paradoxer Ganzheitlichkeit die menschliche Gespaltenheit noch trauriger
wahrnehmbar wird. Um sich als Subjekt behaupten zu konnen, braucht der Mensch ein
auBeres Korrelat, was in dem Puppen-Aufsatz mit einem knappen Satz resiimiert wird: ,,Wir
orientierten uns an der Puppe“?®. Die Puppe an sich ist, ahnlich dem Engel, nicht in einem
phanomenalen Sinn préasent, sondern nur als ein transzendentaler Orientierungspunkt, an
dem man sich wiedererkennt, wie in einem Spiegel. Die Beschreibung der in sich gekehrten
Puppe evoziert das Bild des Spiegels: ,,Sie lag tiefer von Natur, so konnten wir unmerklich

gegen sie abflieBen, uns in ihr sammeln, und wenn auch ein wenig triibe, die neuen

202 Rilke sah eine Ausstellung von Werken Lotte Pritzels im September 1913 in Miinchen, die groRe
Wirkung auf ihn ausgelbt hat. Nach Ingeborg Schnacks Forschungen entstanden die &sthetischen
Uberlegungen zur Ausstellung um Februar 1914 und sie sind zu Rilkes Lebzeiten zweimal im Druck
erschienen. Zuerst im Marzheft der Zeitschrift Weile Blatter von Kurt Wolff und sieben Jahre spéter, im Jahre
1921, in einer Lithographie-Sammlung von Lotte Pritzel. Die Bedeutung des Aufsatzes fur Rilke lasst sich auch
an seiner Einwilligung in den zweiten Abdruck des Textes und an seinem Verzicht auf das von Wolff
angebotene hohe Honorar abmessen. Vgl. Schnack 1990, S. 458; 460; 763.

203 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 1063.

204 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 1067.

205 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 1070.

91



Umgebungen in ihr erkennen*?%®. Wie es in Bezug auf den Spiegel-Vergleich bereits gezeigt
wurde, liegt der Akzent auch bei der Puppe auf ihrer bezugstiftenden Beschaffenheit, was
thematisch als Funktion des Vermittelns zwischen Subjekt (dem Inneren) und Objekt (der
Aulenwelt) aufzufassen ist. Im Puppen-Aufsatz wird diese Bezugstiftung folgendermafen
beschrieben: ,,Aber wir begriffen bald, da3 wir sie weder zu einem Ding noch zu einem
Menschen machen konnten, und in solchen Momenten wurde sie uns zu einem Unbekannten
[...]1“?°" Die Puppe ist weder als Objekt noch als Subjekt zu erfassen, weshalb sie als dem
Menschen Unbekanntes in der Vierten Elegie mit dem den Mensch spiegelnden Engel
gemeinsam auf der Bihne des Herzens auftreten darf. Die Puppen-Metapher objektiviert
zugleich eine weitere Facette des epistemischen Problems des Subjekt-Objekt-Verhéltnisses,
indem es dieses auch als eine Variation des Materie-Geist-Verhaltnisses nachvollziehbar
macht. Der Briefwechsel mit Lou bietet eine reiche Quelle an Uberlegungen und
Diskussionen zu dieser Frage, von denen jetzt auf jene Briefstelle?®® hingewiesen werden
soll, in der Rilke das gespaltene Verhéltnis von Materie und Geist durch die Setzung einer
Mittelzone der beiden zu (berwinden trachtet. Das UbermaR an Materialitat und
Kdorperlichkeit im Theorem des sachlichen Sehens in seiner mittleren Schaffenphase lasst
sich als Grund fiir jene ,,Hinaussiichtigkeit™ und ,,Preisgegebenheit” nach auBlen erkennen,
die das innere ,,.Dasein der Geistes“ fiir das Subjekt unerreichbar machen. Der Gedanke,
nach welchem die Verabsolutierung einer der beiden Seiten des Weltverhaltnisschemas
durch eine asthetische Vermittlung doch Uberwunden werden konnte, taucht also bereits
1914, ein Jahr vor der Entstehung der Vierten Elegie?®®, noch als ein unvollbringbarer

Auftrag auf:

,,und dazwischen zwischen dieser ununterbrochenen Hinaussuchtigkeit und jenem mir selbst
kaum mehr erreichbaren inneren Dasein, sind die eigentlichen Wohnungen des gesunden
Gefuhls, leer, verlassen ausgerdumt, eine unwirtliche Mittelzone, deren Neutralitdt auch
erklarlich macht, warum alles Wohltun von Menschen und Natur an mich vergeudet
bleibt. 210

206 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 1070

207 Ebd.
208 Rilke/ Lou Andreas-Salomé 1989, S. 337.
209 Die Vierte Elegie entstand am 22-23. November 1915

in Minchen. Vgl.: August Stahl: Rilke-Kommentar zum lyrischen Werk, unter Mitwirkung von Werner Jost und
Reiner Marx, Minchen: Winkler, 1975, S. 262.

210 Rilkes Brief an Lou Andreas-Salomé am 26. Juni 1914. Vgl. Rilke/Anreas-Salomé 1989, S. 337
Hervorhebungen von ML.

92



In der Mittelzone des Kopers und der Seele, der Materie und des Geistes mlsste jener
imagindre Platz aufgefunden werden, wo die Einheit des Daseins geleistet werden kann. Die
Elegien verwenden die Metaphorik des Dazwischens als Tropus der Vermitteltheit der Pole

des Weltverhaltnisschemas in der Zweiten und in der Flnften Elegie.

Féanden auch wir ein reines, verhaltenes, schmales

Menschliches, einen unseren Streifen Fruchtlands

zwischen Strom und Gestein. Denn das eigene Herz lbersteigt uns
noch immer wie jene. Und wir kdnnen ihm nicht mehr
nachschaun in Bilder, die es besénftigen, noch in

gottliche Korper, in denen es gréRer sich magigt. (11.DE/74-79)

Die konjunktivischen Sé&tze der letzten Strophe der Zweiten Elegie vermitteln den
bescheidenen Wunsch, laut dessen sich der Mensch ahnlich den friiheren Zeiten in seiner
Welt Zuhause fihlen mége, damit die findigen Tiere nicht mehr merken missten, ,,dal wir
nicht sehr verldBlich zu Haus sind, / in der gedeuteten Welt” (I.LDE/11-12). In diesem
erwiinschten Zuhause-Sein kommt die Hoffnung zum Ausdruck, dass wir ,,einen unseren
Streifen Fruchtlands / zwischen Strom und Gestein® finden, dessen Fruchtbarkeit eben darin
besteht, dass die Suche nach der Einheit der durch die differenzierenden rationalen
Denkschemata gespaltenen Phdnomene den Menschen zu jener Mitte zu flihren vermag, die
in unserem Herzen immer schon da war und ist, von der wir uns aber entfremdet haben und
zu der wir den Weg zuruck nicht finden kdnnen. Das Bild des zu findenden schmalen
Fruchtlands fungiert am Ende der Zweiten Elegie als Prafiguration der Herzensbiihnen-
Metapher, was in Vers 76-77 klar wahrnehmbar wird: ,,Denn das eigene Herz {libersteigt uns
/ noch immer wie jene.“ Die Verse sprechen mit seltener Klarheit iiber die Macht des
Herzens Uber die bewusste Ratio, als deren Folge das Herz starker als das Bewusstsein
erscheint und der Mensch lernen muss, sich auf diese Zwischenzone des Koérpers und der
Seele so verlassen zu kdnnen, wie es die alten Griechen noch gekonnt haben und wie in den
Versen 66-73, im Vergleich mit den attischen Stelen, dem Rezipienten naher gebracht wird.
Da aber diese Tradition dem Menschen nicht mehr relevant zu sein scheint, muss dieses
Konnen der Griechen vom heutigen Menschen anders realisiert werden. Sein Auftrag ist es,
die Mittelzone zu finden und es dabei trotz der Schwierigkeiten doch zum Koénnen zu
bringen. In dieser Hinsicht soll nun auch die zentrale Artisten-Metapher der Funften —
Saltimbanques — Elegie noch in die Diskussion gebracht werden, an welcher der Prozess der

qualvollen Versuche der Artisten, die ,,hohen Figuren des Herzschwungs* (V.DE/96) trotz

93



friherer fehlgeschlagener Versuche am Ende doch zu vollbringen, exemplarisch gemacht
wird. Die hohe Figur des Herzschwungs ist jene hohere Harmonie, die der Artisten-
Metaphorik der Saltimbanques-Elegie entsprechend auf dem imaginaren Platz zwischen der
Schwere des Kopers und der der Schwerkraft trotzenden artistischen Bewegung ,,auf
unsédglichem Teppich® (V.DE/94) verwirklicht werden kann. Die Bedeutung dieses
imagindren Platzes lasst sich daran abmessen, dass Uber dessen Existenz dem Engel, nach

einer direkten Anrede, berichtet wird:

Engel!: Es wére ein Platz, den wir nicht wissen, dorten,
auf unsaglichem Teppich, zeigten die Liebenden, die's hier
bis zum Konnen nie bringen, [...] (V.DE/94-96)

Dieser unsdgliche Teppich, der sich als Variierung des schmales Streifens Fruchtlands
(11.DE/74-79) und der Buhne des Herzens (IV.DE/19-65) auslegen lasst, soll jenen
imaginaren Ort evozieren, der nicht nur erreicht, sondern ausgehalten — ertragen — werden
muss.

In der Herzensbiihnen-Metapher wird jener imaginére Platz versinnbildlicht, wo das
Zusammenkommen der durch die Puppe vertretenen absoluten Materialitat mit der absoluten
Geistigkeit des Engels zur Aufhebung der inneren Gespaltenheit des Menschen fiihren
konnte. Die Behauptung der Bereitschaft zum Aushalten dieser Wendung nach innen, in die
Richtung der Zwischenzone, ist aber noch nicht genug, der Auftrag ist dadurch noch bei
weitem nicht bewaltigt worden. Nachdem das lyrische Subjekt seine Entschlossenheit zum
In-Bezug-Setzen zur Puppe bekraftigt hatte, soll auch der néchste Schritt getan werden. Die
Verwandlung des bisherigen, gespaltenen Weltverhaltnisses setzt die Wendung nach innen
voraus, indem sich der Mensch zur Welt so in Bezug setzt, dass die friiheren
Weltdeutungsschemata aufzugeben bereit ist. Was die Absage an diese langsam erlernten?'!

Schemata bedeuten mag, wird dem Rezipienten in den Versen 30-36 mitgeteilt:

Wenn auch die Lampen ausgehn, wenn mir auch

gesagt wird: Nichts mehr -, wenn auch von der Bilihne

das Leere herkommt mit dem grauen Luftzug,

wenn auch von meinen stillen VVorfahrn keiner

mehr mit mir dasitzt, keine Frau, sogar

der Knabe nicht mehr mit dem braunen Schielaug:

Ich bleibe dennoch. Es giebt immer Zuschaun. (IV.DE/30-36)

21 Die Attribution wird dem Vers 24 der Neunten Elegie entnommen.

94



Wenn der Mensch auf das langsam Erlernte verzichtet, bleibt die Buhne dunkel und leer.
Indem das lyrische Subjekt sich nach innen wendet und nach innen schaut, kénnen weder die
friheren familidren Verbindungen, noch die geliebten Menschen vor dieser Wendung

verschont bleiben, denn ,,[e]s giebt immer Zuschaun®.

[...]wenn mir zumut ist,

zu warten vor der Puppenbtlhne, nein,

so vollig hinzuschaun, da, um mein Schauen

am Ende aufzuwiegen, dort als Spieler

ein Engel hinmuB, der die Bélge hochreift.

Engel und Puppe: dann ist endlich Schauspiel.

Dann kommt zusammen, was wir immerfort

entzwein, indem wir da sind. Dann entsteht

aus unsern Jahreszeiten erst der Umkreis

des ganzen Wandelns. Uber uns hiniiber

spielt dann der Engel. (1V.DE/52-62)
Den ersten Schritt in die Richtung der Ausfiihrung des Auftrags bildete das Aushalten der
auf der Herzensbiihne aufgetretenen Puppe, die als bewusstloser Gegenstand in diametralem
Gegensatz zum Engel steht, der ber ein absolutes, nicht differenzierendes Bewusstsein
verfugt. Der zweite Schritt besteht im Verstandnis des am Puppe-Engel-Duo
exemplifizierten Verhaltnisses der Materie zum Geist, was, der Biihnen-Metaphorik folgend,
durch das die Visualitit evozierende Verb hinschauen vergegenwartigt wird. Die Bedeutung
des in einer metonymieartigen Funktion verwendeten Schauens ist in Rilkes Oeuvre von
enorm groRer Bedeutung. Bei der Darlegung der Asthetik der mittleren Schaffensphase kam
dem sachlichen Sehen eine tragende Bedeutung zu, indem die neue, quasi-
phanomenologische Art und Weise der Dingbetrachtung als Schlissel des &sthetischen
Weltverstandnisses angesehen wurde. Das ,v6llige Hinschauen’ (V.54) ist in der Phase der
Elegien keinesfalls mehr an die Objektseite der Weltverhéltnisstruktur zu binden, sondern
sein Sinn ist in der Intensitat seiner Durchfiihrung zu suchen, dank deren auf eine nicht n&her
definierte Weise der sonst unerreichbare Engel auf die Buhne des Herzens neben die Puppe
gezwungen werden kann. Das vollige Hinschauen lasst sich demnach als visuelle
Entsprechung jener Form des Horens auslegen, die in der Ersten Elegie auch in Bezug auf

das Herz als Verstehensorgan eingefuhrt wird und als jene par excellence unbewusste Form

95



des Verstandnisprozesses fungiert, die man traditionell mit dem mystischen Wissen der
Heiligen verbindet. 12

Stimmen, Stimmen. Hore, mein Herz, wie sonst nur
Heilige horten: daR sie der riesige Ruf

aufhob vom Boden; sie aber knieten,

Unmdgliche, weiter und achtetens nicht:

So waren sie horend. Nicht, daB du Gottes ertriigest
die Stimme, bei weitem. (1.DE/54-59)

Ahnlich dem mystischen Haéren ist beim vélligen Hinschauen das Auge nicht als das
Sinnesorgan der Visualisierung am Werk, sondern als Verstandnisorgan, das eine Weisheit
vermittelt, die das Ergebnis des Zusammenspiels von Herz und Gedanken ist?*3. Der Prozess
der Absage an fruher Erlerntes und die damit zusammenhéngende Entleerung der Seele
konnen zur Entleerung der Bihne des Herzens parallel gesetzt werden, wobei die
Seeelenentleerungs-Praxis nach den mystischen Lehren eine Grundvoraussetzung jeglicher
mystischer Erkenntnis darstellt.?!4 Die emphatische Aussage des lyrischen Ich in Anbetracht
der leer gewordenen Biihne ,,Ich bleibe dennoch. Es giebt immer Zuschaun.” (V.36) beteuert
seine Entschlossenheit zur Wendung nach innen, wodurch der Engel und die Puppe auf der
Buhne des Herzens zusammen spielen kénnen und es zu wirklichem Schauspiel kommen
kann. Das Moment des echten Verstandnisses, in dem die rationale Gespaltenheit der Pole
des menschlichen Daseins in Einheit aufgehoben werden kdénnen, wird der ,,Umkreis des
ganzen Wandelns“(V.60-61) genannt, in welchem die Differenzierungen mindestens fur die
Zeit des Schauspiels auf der Buhne des Herzens aufgehoben werden. Dass der Augenblick
der plétzlichen Zusammenkunft des Engels mit der Puppe im Vers ,,Uber uns hiniiber / spielt
dann der Engel“ (V.61-62) eindeutige mystische oder epiphanieartige Momente aufweist, ist

nicht zu bestreiten?®® Die eigentliche Frage besteht jedoch darin, wie diese, durch das

212 Eine umfassende Analyse der Elegien beziglich eindeutiger Reminiszenzen mystischen

Gedankengutes steht zwar noch aus, aber an diesen beiden Stellen Iasst sich ihre Présenz unbestreitbar
nachweisen. Rilke hat der Grafin Schwerin ein Buch der Reden des Meister Eckhart geschenkt, den er gut
gekannt haben soll. Rilke soll besonders die Predigt ,,Gottes Reich ist nahe* (iiber Lucas) und ,,Der Geistes
Ausgang und Heimkehr* gemocht haben. Vgl. Schnack 1990, S. 211.

213 Vgl. Meister Eckhart: Die Seele auf der Suche nach Gott, in: ders.: Mystische Schriften, aus dem
Mittelhochdeutschen Ubertragen und mit einem Nachwort versehen von Gustav Landauer, Frankfurt a.M.:
Insel, 1991, S. 157.

214 Vgl. Gerhard Wehr: Europaische Mystik zur Einfihrung, Hamburg: Junius Verlag, 1995, S. 15-26.
Das Kapitel Das geistige Vorfeld in der Antike bietet eine gute Zusammenfassung der Grundstrukturierung
mystischer Erfahrungen.

215 Vgl. Engel 1986, S. 136-138.

96



gemeinsame Spiel versinnbildlichte, plotzlich einsetzende Erkenntnis nicht als
transzendentes Geschehnis erfassbar gemacht werden kann. Die Antwort werden die
Siebente und Neunte Elegie liefern.

Nach der Vierten Elegie kehrt zwar der Engel, auBBer in den Sechsten und Neunten
Elegien, in allen Elegien wieder, ihre poetisch-asthetische Funktion wird augenfallig enger
gesetzt; sie scheint thematisch vor allem auf die Selbstvergewisserung des lyrischen Subjekts
beschrankt zu bleiben. Poetisch wird der Akzent nunmehr ersichtlich auf den Bezug des Ich
zum Engel gelegt, wodurch der allmahliche, transzendentalpoetisch zu interpretierende
Wandel des Verhaltnisses zwischen dem lyrischen Subjekt und dem Engel auf das
menschliche Weltverhéltnis im Allgemeinen ausgedehnt werden kann. Dieser Wandel flhrt
innerhalb einer breiten Skala von volligem Unverstdndnis (1.DE) (ber vergebliche
Definitionsversuche (I1.DE) bis hin zu einem mdglichen poetisch-asthetischen Verstandnis
(IV.DE) des Engels. Im Laufe des poetischen Verstandnisprozesses werden die tradierten,
religionsgeschichtlich kodierten, schemenhaften Bedeutungen und Vorstellungen schon
wegen der graduellen Divergenz der asthetischen Erkenntnis nicht vollkommen aufgehoben,
sondern in den Hintergrund gedrangt. Worauf zielt aber die poetisch-asthetische Methode,
von welcher, den vorherrschenden oder zu erwartenden Denk- und Deutungsschemata
entgegenlaufend, altbewdahrte Ideen tiber archetypische Phdnomene wie Liebe, Kindheit, Tod
und Verganglichkeit nicht mehr affirmiert, sondern tendenziell diffirmiert werden? Bei
dieser auf thematischer und asthetischer Ebene ablaufenden Desintegrierung geht es um das
Hervorrufen eines inhdrenten Unverstdndnisses, wobei die Aufmerksamkeit auf die
Unvernunft des, eine dulRerliche Beobachterposition einnehmenden, Subjekts gelenkt und
zugleich erschuttert wird. Das so entstandene Unverstandnis soll dann zur Verwandlung
dieser Position hinfiihren, indem sich das lyrische Subjekt bereit zeigt, sich nach innen zu
wenden, sich zur Welt wieder in Bezug zu setzen und die vorherrschenden Schemata zu
hinterfragen, wodurch das Schauspiel auf der Blihne des Herzens mindestens punktuell
erlebbar wird. In der Flnften, Siebenten, Achten und Zehnten Elegie wird der Engel bereits
im Besitz der erworbenen Erkenntnis thematisch, indem er in kurzen, emphatischen
Ausrufesétzen heraufbeschworen wird, ohne dass sich das lyrische Subjekt weitere

Deutungsversuche beziiglich des Engels anmal3en wirde.

97



5.5  Der imaginare Ort des poetischen Weltverstandnisses

Die Analyse des Funktionscharakters des Engels wird mit der Untersuchung jener
Textpassagen erganzt, in denen der Engel nach seiner Erscheinung auf der Herzensbihne
nicht mehr als zu definierendes Phédnomen auftritt, sondern sozusagen als gekonnter und
erkannter Bezugspunkt des menschlichen Daseins. Nach der Aussage des lyrischen Ich in
der Vierten Elegie nimmt es den Auftrag an, die Biihne des Herzens fir die Verwandlung
frei — leer — zu machen, damit es sich zu der Welt in Bezug setzen und das dysfunktionale
Weltverhéltnis verwandeln kann. Der Engel erscheint im Text von nun an in kurzen
Interjektionen, durch die er im buchstablichen Sinn dazwischengeworfen wird, ohne das
Ausgesagte im Wesentlichen zu modifizieren. Der Bezugcharakter des Engels bleibt zwar
unverandert beibehalten, aber im Besitz des in der Vierten Elegie erlangten Kdnnens setzt
sich das lyrische Ich zu Momenten des menschlichen Daseins in Bezug, indem diese nicht
mehr aus einer dufleren Beobachterperspektive als zu tberwindende Mangelhaftigkeiten
gedeutet, sondern als das eigentliche, nicht zu Uberwindende Menschliche aufgezeigt
werden. Die Geste des Aufzeigens wird von dieser Textstelle an sowohl den Bezug zum
Engel bestimmen, als auch das Programm der dichterischen Verwandlung in seinem
Entfalten begleiten. Damit die nachfolgende Argumentation leichter zu verfolgen ist, sei der
Kontext der Stelle kurz restimiert. Die Saltimbanques-Elegie®!® ist neben der Zehnten die
einzige der Elegien, die Uber einen durchgehenden, aber trotzdem nur losen narrativen
Strang verfugt und den Engel innerhalb eines Geschehens auftreten lasst. Es geht hier
thematisch um das monotone, seelenlose Leben einer Artistenfamilie, wobei alles auf die
fehlerlose, einwandfreie Ausfihrung der eingelibten Bewegungen: auf die reine
AuBerlichkeit ankommt, wihrend das Herz — das Innere — notwendigerweise in den
Hintergrund gedréngt werden muss. Der Erfolg des dargebotenen artistischen Spiels, scheint
mit der volligen Negation des Herzens einherzugehen. Das Leben der Artisten exemplifiziert
jene Gespaltenheit, deren Uberwindung nach der Vierten Elegie auf der Herzensbiihne durch

216 Ich schliefe mich mit der Verwendung der Bezeichnung Saltimbanques-Elegie der in der Forschung
ublichen Praxis an, fir die Funfte Elegie den Titel des Picasso-Gemaldes zu gebrauchen, welches Rilke in
Hertha Konigs Haus gesehen hat. Die folgenden Zeilen aus seinem Brief an Marianne Mitford vom 15. Januar
1915 lassen die riesige Wirkung des Picasso-Gemiéldes auf den Dichter gut wahrnehmbar machen: ,,Hier war
ich bei Frau Koenig vor dem groBen Picasso, Sie mussen ihn einmal sehen, fur lhre R&ume wére er nicht
gewesen, denn er ist unwirtlich und ganz eine Welt, die keine Umgebung duldet [...]. Hertha Koenig besitzt
Picassos ,,Saltimbanques®. Ach, hitte man eine Stunde reiner Fassung, — vor diesem Bilde dacht ichs wieder
sehnstichtig — wie wiirde man mit dem hervorbringenden Herzen alles Grauen allen Wahnsinn uberwiegen, der
draul3en geschieht.“ Vgl. Schnack 1990, S. 491-492.

98



das Zusammenspiel der beiden Pole doch geleistet werden kdnne. Dieses Zusammenspiel
kann in der Wirklichkeit jedoch nur punktuell zustande kommen, wenn der Mensch fur einen
Moment seine Bewusstheit Uberwinden kann und ,.cine Weile hingerissen / das Leben
spiel[t], nicht an Beifall denkend?'’, wie es in dem, mit der Fiinften Elegie thematisch aufs
Engste zusammenhangenden Gedicht Todes-Erfahrung steht. Im Moment des volligen
Hingerissenseins, als der junge Springer nicht an den Beifall des Publikums denkt, erscheint
fiir einen Augenblick ein Lacheln an seinem Gesicht. Das ist der Moment, in dem der Engel
Uber uns Menschen spielt und, vom lyrischen Subjekt angesprochen, das Lacheln des
Tanzers — Subrisio Saltat.?!® — als weiteres Symbol fiir die Einheit der auBeren und der

inneren Welt verwahren und riihmen soll.

Engel! o nimms, pfliicks, das kleinblitige Heilkraut.

Schaff eine Vase, verwahrs! Stells unter jene, uns noch nicht

offenen Freuden; in lieblicher Urne

rihms mit blumiger schwungiger Aufschrift: >Subrisio Saltat.<. (V.DE/58-61)

Die Bedeutsamkeit des L&chelns, das das Innere des Subjekts mit der &uBeren Welt zu
vereinigen vermag, kommt in der fast rituellen Szene des Verwahrens durchschlagskréftig
zum Ausdruck. Das Kleinblitiges Heilkraut genannte Lacheln hat neben seiner expressis
verbis thematischen Funktion, die in der Heilung, das heift in der Wiederherstellung eines
gesunden Zustandes besteht, die poetische Funktion inne, den Umschlag der Klage in die
Rihmung durch das dichterische Sagen der Dinge in der Neunten Elegie (V.33-35; 42-43)
und durch das Beim-Namen-Nennen der Dinge in der Zehnten (V.89-95) vorzubereiten. Das
Lacheln des Artisten ist es zwar wert, aufbewahrt und gerihmt zu werden, aber &hnlich den
vielen in der dritten Strophe der Neunten Elegie aufgezahlten unsdglichen menschlichen
Dingen (IX.DE/26), wie ,,die Schmerzen®, ,,das Schwersein®, (IX.DE/24) und die ,,der
Lieben lange Erfahrung® (IX.DE/25), ist es besser unsdglich. Die Bitte des lyrischen
Subjekts an den Engel, den Namen ,,Subrisio Saltat.“ an die Vasenwand zu schreiben,
reflektiert diese spater erkannte Unsdglichkeit, die nur mit der Hilfe des Engels aufgehoben
werden kann. Dass das unsagliche Lacheln durch eine abgekirzte, nicht problemlos
nachvollziehbare lateinische Aufschrift verwahrt wird, steht symbolhaft fiir jene Ferne, die

das menschlich-irdisch Sagbare vom Nicht-Sagbaren entfernt. Resimierend kann man

2 Rilke 1987, SW, Bd. I, S. 518.
218 Anhand Jacob Steiners detailreicher, alle Vorstufen der Wortverbindung in Betracht ziehender
Erkldrung sei Subrisio Saltat. als ,,Lacheln des Springers“ zu iibersetzen. Vgl. Steiner 1962, S. 115-116.

99



feststellen, dass der symbolische Akt in den Versen 58-60, in denen die Aufgabe des
Verwahrens und Ruhmens vom lyrischen Subjekt zum ersten Mal im Zyklus konkret
ausgesprochen wird, stellt eine VVorstufe des Verwandlungsprozesses dar, indem das lyrische
Subjekt die Aufgabe der Verwandlung zwar erkennt, aber sie noch nicht durchzufiihren weif3
und sich auf die Hilfe des Engels angewiesen sieht. Das lyrische Subjekt bringt damit zum
Ausdruck, dass die Bedeutung der Dinge in jenem Bezug zu ihnen begrindet sei, welcher
metaphorisch in der Vierten Elegie als das Dazwischen auf der Biihne des Herzens, zwischen
dem Engel und der Puppe, als ein Ou-Topos: ein Nicht-Ort?*® aufgezeigt wurde. Das als
Ergebnis des In-Bezug-Setzens zwischen dem Inneren des Subjekts und der &uReren
Objektwelt zustande gekommene L&cheln stellt auch eine Art Ou-Topos dar, der in der
letzten Strophe der Finften Elegie als der unsagliche Teppich imaginiert wird. Wurde diese
Stelle schon im Rahmen der Analyse der Gespaltenheitsproblematik niher betrachtet??, soll
jetzt die Aufmerksamkeit auf die poetisch-asthetische Funktion der Metapher gelegt werden,
deren Zusammenhang mit der Herzensbihnen-Metapher bereits angesprochen wurde. Der
unsagliche Teppich ist jener Ou-Topos oder imaginédrer Ort, an dem es die Artisten zum
Kodnnen bringen kdnnen, wo das Zusammenspiel des Engels mit der Puppe verwirklicht

werden kann, wo das Konnen der Verwandelns zustande kommt:

Und pl6tzlich in diesem muhsamen Nirgends, plotzlich
die unségliche Stelle, wo sich das reine Zuwenig
unbegreiflich verwandelt -, umspringt

in jenes leere Zuviel.

Wo die vielstellige Rechnung

zahlenlos aufgeht. (VV.DE/81-86)

Indem die Verse 81-86 den Ou-Topos des In-Bezug-Setzens als die unsagliche Stelle

identifizieren, summieren sie zugleich das &sthetische Programm der Duineser Elegien in der

219 Um den spatial-imagindren Charakter des dichterisch-&sthetischen Verwandlungsprozesses begrifflich
fassen zu kdnnen, schlage ich vor, den Ort des dichterischen In-Bezug-Setzens mit dem Ausdruck Ou-Topos
[O¥-tomog]:Nicht-Ort umzuschreiben, wobei es sich um einen Bereich des Dazwischen handelt, wo die
Wendung immer présentisch passiert und nur als punktuelles Geschehen begreifbar ist. In der Analyse der
Zehnten Elegie wird noch zu zeigen sein, dass die Elegien selbst als solche Ou-Topoi aufgefasst werden
koénnen. Vgl. Lajos Mitnyan: ,, Niemals Nirgends ohne Nicht*. Eine metaphorologische Untersuchung zu Rilkes
Raumverstindnis in den ,Duineser Elegien’: in: Agnes Fekete/Milos Fenyves/Andras Komaromy (Hrsg.):
Studien ungarischer Nachwuchsgermanisten. Beitrége der ersten gemeinsamen Jahrestagung 2010, Budapest:
Budapester Beitrdge zur Germanistik Bd. 59, 2012, S. 59-68, hier S. 66; Perdita Rosch: Die Hermeneutik des
Boten. Der Engel als Denkfigur bei Paul Klee und Rainer Maria Rilke, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 2009,
S. 24-25.

220 Vgl. hier S. 92

100



definitionsartigen Beschreibung des Ortes ,,wo sich das reine Zuwenig / unbegreiflich
verwandelt -, umspringt / in jenes leere Zuviel. (V.82-84)?%L, Was an der unséaglichen Stelle
passiert, ist ein plotzliches, punktuelles, dem mystischen Wissenserwerb &hnliches
Geschehen, das durch die Einschiebung des Verbs ,,umspringt®, einen besonderen Akzent
erhdlt und jener Szene aus der Vierten Elegie parallel gesetzt werden kann, in der fiir einen
Moment der Engel Gber uns spielt. Es ist der Augenblick, in welchem die Wendung nach
innen passiert, wie es in dem schon zitierten programmatischen Gedicht Wendung zu lesen
ist: ,,Werk des Gesichts ist getan, / tue nun Herz-Werk®. Im Wahrheitsgeschehen der Kunst
geht es um den immer prasentischen Augenblick des Umschlags, in dem sich eine Art
Einsicht in die bis dahin (bersehenen Zusammenhénge einstellt, wodurch es zu einem
unerwarteten Verstehen kommen kann, was in dem einleitend analysierten Maeterlinck-
Aufsatz als der Anschluss an die Wahrheit des Lebens umschrieben war. Im Umsprung vom
Zustand des reinen Zuwenigs auf den des leeren Zuviels wird das punktuelle und
unvorhersagbare Zustandekommen des artistischen Konnens problematisiert, was auf der
Ebene des epistemischen Programms dem Vermitteln zwischen der Subjekt- und Objektseite
entspricht. In der attributiven Verbindung das reine Zuwenig ist das Adjektiv rein im Sinne
von ,nichts anderes als“ zu verstehen, und schildert das durftige Weltverstandnis und
Weltverhaltnis des Subjekts. Dem reinen Zuwenig ist dann das leere Zuviel??
gegeniibergestellt, was als der unerreichbare Grenzwert des Weltverstandnisses, als etwas
rational Unbegreifliches (V.78), den Menschen ubersteigt. Die auf den Differenzierungen
aufgebaute Welt ist also zu wenig, weil sie den Menschen eben die wichtigsten
Zusammenhange verdeckt, aber als unsaglich erweist sie sich zugleich auch zu viel. Die rein
uberschaubaren Kenntnisse stiitzen sich auf die differenzierenden Deutungsschemata und
Formeln, mit denen man notwendigerweise die Zahlen assoziiert, die in den Versen 85-86 in
einer negierten Form erscheinen. Die abschlieBende Metapher der im Augenblick der

Verwandlung aufgehenden Rechnung schickt jene positive Wendung voraus, die von der

221 Else Buddeberg interpretiert diesen Ort, als den Ort des Ungeniigens, wo das ,leere Zuviel” dem

rutinierten Konnen gleichgesetzt werden kann, das jedoch in seinem zu Ende gefilhrten Virtuosentum schon
belanglos ist. Ich schliefe mich dem Interpretationsansatz Buddebergs darin an, dass sie dem Nicht-Kdnnen
einen hohen epistemischen Wert zumisst, indem dieses zur Sorge, zum Sinn vom menschlichen Sein in
Parallele setzt, und in dieser Hinsicht als logische und ontologische VVoraussetzung des Existierens auslegt. Vgl.
Else Buddeberg: Denken und Dichten des Seins: Heidegger Rilke, Stuttgart: 1956, S. 69-74.

222 Nach Steiner kann das leere Zuviel in die These: ,Die Technik hat den Menschen besiegt.
transformiert werden. Die Textstelle lasst seiner Auffassung nach eine Lektlre zu, die das Zuviel als die
Metapher der Inhaltslosigkeit der sich auf das leere technische Wissen stiitzenden Artistentatigkeit versteht.
Vgl. Steiner 1962, S. 120.

101



Siebenten und der Neunten Elegie als die sich durch das dichterische Sagen vollziehende
Verwandlung présentiert wird. Das die zehnte Strophe abschlieRende Bild der zahlenlos
aufgehenden vielstelligen Rechnung bezieht sich hinsichtlich der Artisten-Thematik auf das
Gelingen der Gauklerproduktion. Die erfolgreiche Losung der ,,vielstellige[n] Rechnung*
(V.85) reflektiert in poetologischem Zusammenhang die Bewaltigung des schon o6fters
analysierten Auftrags, durch das In-Bezug-Setzen zu den Dingen zu einem neuen, &sthetisch-
poetischen Weltverstandnis zu gelangen. Der potenzierte autoreflexive Charakter der Elegien
kommt dabei auch darin zum Ausdruck, dass diese Losung unbegreiflich genannt wird,
womit sich der desintegrierende Charakter der &sthetischen Erkenntnis assoziieren lasst. Die
Adverbialbestimmung zahlenlos verstarkt noch das Geflhl der Unbegreiflichkeit, da man
mit dem Ausdruck die Rechnung geht auf direkt mathematische, das heift, betont rationale
Vorstellungen zu assoziieren pflegt, wahrend eine mathematische Erkenntnis ohne Zahlen
keine Erkenntnis im traditionellen Sinn darstellen kann. Im Bild der zahlenlos aufgehenden
Rechnung wird deshalb bereits das Ergebnis des verwandelten und deshalb noch
unbegreiflichen Weltverhéltnisses vorausgeschickt. Die weiteren Elegien werden zunachst
den Wirkungsbereich der Verwandlung (Siebente Elegie), dann den Weg von deren
Realisierung (Neunte Elegie) beschreiben, bis sie im Pseudo-Mythos der Zehnten Elegie
exemplarisch durchgefiihrt wird.

5.6 Zum anti-transzendenten Charakter des asthetischen Weltverstandnisses

Parallel zu der in der Vierten und Finften Elegie erlangten Einsicht in das Wesen des
sich im In-Bezug-Setzen zur Welt dufRernden richtigen menschlichen Weltverhaltnisses,
modifiziert sich die Funktion des Engels immer mehr, bis er in dem quasi-retrospektiven
Blick auf den zurtickgelegten Weg nur noch als ein virtueller Diskussionspartner innerhalb
eines inneren Monologs erscheint. Die Siebente Elegie, in deren letzten beiden Strophen der
Engel wieder in interjektionsartigen Konstruktionen angesprochen wird, summiert einerseits
das Ergebnis der ersten sechs Elegien, andererseits zieht sie daraus auch die Konsequenzen,
indem sie die Grenzen des menschlichen Weltverstehens diesseits des Sagbaren absteckt und
vor jeglicher Grenzuberschreitung warnt, weil das Hiersein (VII.DE/39) als das einzige
Terrain angegeben wird, auf dem der Mensch noch befugt ist, zu handeln. Im Besitz dieser
Erkenntnis ist die Rolle des Engels, der als Verbindungsstifter zwischen den Polen der

Weltverhaltnis-Struktur vermittelt, logischerweise geringer. Dass es nicht Ubertrieben ist,

102



bezuglich der Elegien uber Erkenntnis zu sprechen, lasst sich aufgrund der vierten Strophe
demonstrieren. An dieser Stelle meldet sich der bereits analysierte rhetorische Sprachduktus
mit jener herausfordernden Bildlichkeit und Thematik verschrénkt zurtick, die zu den
tragenden Momenten der dsthetischen Erkenntnis zu rechnen sind. Das jetzt schon
selbstsichere lyrische Subjekt teilt in kurzen apodiktischen Satzen sein Wissen mit, das dem
Rezipienten nicht nur ein brutal illusionsloses Bild tber die menschliche Existenz vermittelt,
sondern parallel dazu auch das Verstandnis des in der Ersten Elegie angesprochenen
Auftrags des In-Bezug-Setzens an den Menschen und die Entschlossenheit ihn bewaltigen zu

wollen.

Nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen. Unser

Leben geht hin mit Verwandlung. Und immer geringer
schwindet das AuRen. Wo einmal ein dauerndes Haus war,
schlagt sich erdachtes Gebild vor, quer, zu Erdenklichem

vollig gehorig, als stdnd es noch ganz im Gehirne.

Weite Speicher der Kraft schafft sich der Zeitgeist, gestaltlos

wie der spannende Drang, den er aus allem gewinnt.

Tempel kennt er nicht mehr. Diese, des Herzens, Verschwendung
sparen wir heimlicher ein. Ja, wo noch eins Ubersteht,

ein einst gebetetes Ding, ein gedientes, geknietes -,

halt es sich, so wie es ist, schon ins Unsichtbare hin.

Viele gewahrens nicht mehr, doch ohne den Vorteil,

daf3 sie's nun innerlich baun, mit Pfeilern und Statuen, groer! (DE.V11/50-62)

Die Art und Weise der Realisierung der Verwandlung, des asthetischen Programms der
Elegien, wird zwar bis zur Neunten Elegie in der Schwebe gehalten, es wird jedoch der
Wirkungsbereich der Verwandlung bereits in der Siebenten Elegie anschaulich vorgefiihrt.
Betrachtet man diesen Bereich, lassen sich dabei den Geist der progressiven Universalpoesie
beschworende Vorstellungen??® entdecken, nach welchen, ahnlich der friihromantischen
Intention, die Dichtung auf eine mit Novalis?** und zum Teil mit Holderlin??® verwandte
Weise mit der Philosophie, der Rhetorik und mit der Wissenschaft tiberhaupt verbunden
werden kann, indem ihr die umfassende universale Funktion zugesprochen wird,

Erkenntnisse poetisch-asthetisch hervorzubringen.

223 Ronald Perlwitz hebt mit Anlehnung an Beda Allemanns Forschungen hervor, dass das Problem der
Aufhebung der Subjekt-Objekt-Gespaltenheit und vor allem die Weltinnenraum-ldee an Novalis
zuriickzufuhren seien. Vgl. dazu das Philosophie-Kapitel im Rilke-Handbuch. RHb 2013, S. 159ff.

224 Vgl. Engel 1986, S. 160.

25 Vgl. zu den moglichen Uberschneidungen zwischen dem Holderlinschen Theorem der ,,intellektualen
Anschauung® und dem Verwandlungs-Theorem Rilkes hier die Anmerkung 188.

103



Die erste Behauptung der Strophe teilt thesenartig die Konsequenz des bisher
Gesagten mit, wonach die Welt nirgendwo anders als innen zu suchen sei (V.50). Infolge der
Verlegung der Welt nach innen und des Anfangsverses der vorangegangenen Strophe
,,Hiersein ist herrlich“ kdnnte es naheliegend erscheinen, eine Immanenz in der Elegien-Welt
zu postulieren, was sich jedoch mit den nachfolgenden Sétzen nicht begrinden lasst. Die
Frage ist deshalb, welcher Sinn der inneren Welt zukommt, wenn nicht die ontologisch
aufzufassende Immanenz? Die Antwort finden wir auch in dieser Strophe. Zunéchst soll aber
die Aufmerksamkeit wieder auf das Gedicht Wendung gelenkt werden, in dessen Zentrum
auch die Verlegung der Aufmerksamkeit nach innen steht und das Innere als das Herz-Werk
beschrieben ist, ohne einem falsch verstandenen Immanenzgedanken anheimzufallen. Die
Situation ist auch in diesem Fall &hnlich. ,\Nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen.*
Der Akzent liegt neben dem Lokaladverb innen, gleichermaBen auf Welt, auf dem
grammatischen Subjekt des Satzes, und auf ihrer generisch transzendentalen Beschaffenheit,
die die eigentliche Basis fir die &sthetische Erkenntnis darstellt und eine einseitig
ontologische Auslegung der Welt als Gesamtheit der Seienden unterminiert.
Zusammenfassend kann man feststellen, dass ,die Welt innen’ transzendentalpoetisch
interpretiert fr das Bezugsganze des Subjekt-Welt-Verhaltnissystems steht, indem sein Sinn
im prasentisch verlaufenden In-Bezug-Setzen des Subjekts zu den Dingen der Welt besteht.
Dieses In-Bezug-Setzen darf aber kein einseitiger Prozess sein, es kann sich nur innen: auf
der Bihne des Herzens, auf dem unsaglichen Teppich im Weltall prozessual realisieren.
Bevor aber die Neunte Elegie genau sagen wird, wie und wo die Verwandlung vor sich
gehen sollte, zieht die Siebente in Betracht, was berhaupt vom Prozess der Verwandlung
betroffen ist.

Die vierte Strophe ist dem Aufen gewidmet, welches innen, im Herz-Werk
verwandelt wird. Die Tatsache, dass an dieser Stelle die &sthetisch-poetische Art der
Verwandlung noch weiterhin unausgesagt bleibt, muss als Teil jenes Psychagogos-Konzepts
angesehen werden, welches in dem selbstreflexiven Leidland-Mythos der Zehnten Elegie
thematisch zum vollen Durchbruch kommt, indem es den Zyklus der Duineser Elegien als
den imagindren Platz der Seelenfuhrung in den Weltinnenraum erscheinen l&sst. Die
Verwandlung betrifft also das Ganze des menschlichen Daseins, das Leben selbst, das Aulien
par excellence. Aber wie ist dieses Aufen, das im Herz-Werk verwandelt werden soll? Die

Strophe wird traditionell als Beispiel fur Rilkes zivilisationskritische Gesinnung interpretiert,

104



denn es werden in ihr jene wissenschaftlich-technischen Errungenschaften ins Zentrum der
Beschreibung gestellt, durch die das einseitige, immanente und im wortwortlichen Sinne
geschlossene Weltverhaltnis begriindet ist. Das lyrische Subjekt wird mit den verschiedenen
Formen der Vergegenstandlichung konfrontiert, durch welche das menschliche
Weltverhaltnis determiniert zu sein scheint. Das Haus und der Tempel werden als zwei
menschliche Phdnomene genannt, die ihren inneren Sinn eingebdft haben mussen und, zu
bloRen, sinnleeren Objekten verkommen, darauf warten, durch die Verwandlung auf der
Herzensbuhne wieder mit Sinn erflllt zu werden. Die Strophe ist auf der Gegenuberstellung
des dauernden — echten — Hauses (V.52) und des erdachten Gebildes (V.53) aufgebaut,
wobei die Betonung der Unbestimmtheit des Wortes Gebilde die Komponente der Sinnleere
ins Vorfeld ruckt. Wahrend das Haus den Ort der Verbindung zwischen AuBen und Innen
versinnbildlicht, durch die eine Dynamik des gegenseitigen In-Bezug-Setztens: der
gegenseitigen geistigen Durchdringung entstehen kann, ist eine solche dynamische
Wechselbeziehung bei dem erdachten Gebilde ausgeschlossen, weil der Mensch zu ,,quer, zu
Erdenklichem /vollig gehorig, als stédnd es noch ganz im Gehirne® (V.53-54) keinen richtigen
Bezug herstellen kann.??® In den Versen 55-58 werden der ,,Speicher der Kraft“ — das
Elektrizitatswerk — und der Tempel gegeniibergestellt. Der Letztere, der dem Haus ahnlich
die Funktion innehétte, als der Ort des In-Bezug-Setzens von Innen und Auf3en fungieren zu
kdnnen, kann seiner Funktion nicht nachkommen, weil sie vom Zeitgeist vergessen worden
ist. Die letzten Verse der Strophe rdumen zwar ein, dass es zwar noch Dinge gibt, die den
mit der Vergegenstandlichung einhergehenden Sinnverlust dadurch tberstanden haben, dass
sie sozusagen individuell ins Innere verwandelt wurden und als solches, wenn auch nicht
intersubjektiv, aber doch im Unsichtbaren innerlich gebaut werden: ,,[...] mit Pfeilern und
Statuen, groBer!* (V.62).

In der letzten Strophe der Siebenten Elegie verabschiedet sich das lyrische Subjekt
vom Engel, indem es ihm, noch zu einem letzten Mal, in einem feierlichen Akt groRartige
Beweise fiir die menschliche Selbstbehauptung im postmetaphysischen Zeitalter anzubringen

versucht, welche von jenem Koénnen und Willen des Menschen zeugen, die er nun als die

226 Harrison flhrt eine Pramisse ein, nach der der Mensch als homo sapiens — als Kind seiner biologischen
Eltern — von dem Menschen als Erbe der Toten und deren Sprachen, die sie bewohnten, deren Welten die sie
ins Leben rufen, deren kulturellen, psychologischen Vermachtnissen, die sie, durch uns, mit den noch
Ungeborenen verbinden, unterschieden werden missen. Er untersucht Rilkes Menschenbild aus dieser
Perspektive und weist dabei aufgrund der Haus-Metapher auf die zentrale epistemisch-asthetische Funktion der
Verwandlung hin. Vgl. Robert Pague Harrison: Die Herrschaft des Todes, tbers. v. Martin Pfeiffer,
Michen/Wien: Hanser, 2006, S. 66-89.

105



kiinstlerische Bewaéltigung des an den Menschen gestellten Auftrags ansieht. Die vom
lyrischen Subjekt angefiuhrten Dinge sind Werke der Baukunst, deren gemeinsame
Komponente die GroRe, die den Himmel stirmende HO6he und eine Art Sehnsucht nach

Unendlichkeit und Transzendenz ausmachen.

Sdulen, Pylone, der Sphinx, das strebende Stemmen,
grau aus vergehender Stadt oder aus fremder, des Dorns. (VII.DE/73-74)

Nach sieben Versen wird die Kathedrale von Chartres auch beim Namen genannt und wenn
es dem Engel noch immer nicht genugt, das menschliche Kdnnen bewiesen zu finden, wird
die Musik als der exemplarische Trager der Transzendenz in der immanenten Sphére ins

Gesprach gebracht.

Aber ein Turm war grof3, nicht wahr? O Engel, er war es, -
grof3, auch noch neben dir? Chartres war grof$ -, und Musik
reichte noch weiter hinan und tberstieg uns. (V11.DE/81-83)

Die mit einer poetischen Frage abgeschlossenen Verse 84-86 rechnen mit allen bisher
gehegten Illusionen ab und leiten zum Moment der plétzlichen Einsicht im letzten Teil der
Strophe Uber.

Doch selbst nur
eine Liebende -, oh, allein am néchtlichen Fenster....
reichte sie dir nicht ans Knie -? (V11.DE/83-85)

Die letzten sieben Verse vermitteln den prasentischen Augenblick des Umschlags aus dem
Nichtwissen in die Erkenntnis, die bereits in der letzten Strophe der Zweiten Elegie
vorbereitet war, wo unmittelbar ausgesagt wurde, dass der Sinn des Auftrags eben nicht im
Wetteifern mit dem Engel bestehen soll, sondern im Versuch, ,.ein reines, verhaltenes,
schmales / Menschliches, einen unseren Streifen Fruchtlands / zwischen Strom und Gestein”
(11.DE/74-76) zu finden, was aber erst in der Neunten Elegie konkrete Umrisse gewinnt und
in der Zehnten ausgefihrt wird. Indem dem eigentlichen Wirkungsbereich des
Verwandlungsprozesses die Transzendenz als etwas dem Menschen ab ovo Unerreichbares
abgesprochen wird, kann auch das bedrangte Verhéltnis zum Engel endlich zur Ruhe

gelangen. Die letzten Verse lassen sich als Reflexion auf das erlangte Wissen interpretieren:

106



Glaub nicht, daR ich werbe.
Engel, und wiirb ich dich auch! Du kommst nicht. Denn mein
Anruf ist immer voll Hinweg; wider so starke
Strdmung kannst du nicht schreiten. Wie ein gestreckter
Arm ist mein Rufen. Und seine zum Greifen
oben offene Hand bleibt vor dir
offen, wie Abwehr und Warnung,
UnfaBlicher, weitauf. (V11.DE/85-92)

Bevor die Zeilen der Abschiednahme von dem Engel der Elegien unter die Lupe genommen
werden, sei auf eine orthografische Besonderheit aufmerksam gemacht. Der rhetorischen
Frage in den Versen 83-85, die die negative Antwort hervorruft: niemand, nicht einmal eine
Liebende, vermdge den Engel auf vergegenstandlichende Weise zu begreifen, folgt ein
auffalliger Zeilenumbruch, durch welchen das lange, nachdenkliche Innehalten des
dichterischen Sprechens markiert wird, wodurch einerseits der sich dort einsetzende Wandel
des Weltverhaltnisses vorbereitet, andererseits dessen thematische und poetologische
Signifikanz grafisch reflektiert wird. Das lyrische Subjekt wirbt nicht mehr (V.85-86), denn
es weil3, dass die Werbung als einseitig transitives Geschehen unmaoglich der Weg sein kann,
den Engel zu erkennen. Er ist ndmlich, dem Spiegel ahnlich, kein phdnomenales Objekt,
sondern er ist als eine Funktion aufzufassen, weshalb sein Verstdndnis von dem immer
aktualen menschlichen Bezug zu ihm abhangt und in diesem Sinne als der Bezugspunkt des
asthetischen Weltverstandnisses begriffen werden kann. Aber weil er ein Bezugspunkt ist, ist
er auch in seiner Unfasslichkeit wichtig fir das Subjekt. Das Verhaltnis darf deshalb nicht
das Ergreifen werden, sondern nur das In-Bezug-Setzen zu ihm, wie zu einem Exemplum
oder eben zu einem Spiegel, dessen Wesen darin besteht, dass der Mensch sich samt seiner

Fehler in ihm erblicken kann.

5.7  Die Bewaltigung des Auftrags durch das reine Wort

Die durch eine rhetorische Frage strukturierte erste Strophe der Neunten Elegie greift
noch einmal die zentrale Topik der ersten finf Elegien auf, indem sie, der fur die Elegien so
charakteristischen ~ Amplifikationsstruktur ~ Rechnung tragend, das Problem des
differenzierenden menschlichen Weltverhéltnisses aus einem anderen Blickwinkel wieder

thematisch macht. An dieser Stelle ist, neben dem Motiv der Feigenbaumbliite??’ aus der

221 Vgl. zur Analyse des Feigenbaum-Motivs hier: S. 55-56.

107



ersten Strophe der Sechsten Elegie, der zweite bedeutsame Pflanzenvergleich des Zyklus zu
lesen, in dem das Lorbeerblatt zum Objekt eines Vergleichs genommen wird.

Warum, wenn es angeht, also die Frist des Daseins
hinzubringen, als Lorbeer, ein wenig dunkler als alles
andere Griin, mit kleinen Wellen an jedem

Blattrand (wie eines Windes Léacheln) -: warum dann
Menschliches missen - und, Schicksal vermeidend,
sich sehnen nach Schicksal?... (IX.DE/1-6)

Der vollige Einklang des bewusstlosen Lorbeerblattes mit der es umgebenden Welt kommt
in einer Metapher zum Ausdruck, die in der Wellenform des Blattrandes die Bewegung des
Windes evoziert, wodurch die ineinander aufgehende, nicht auf den Differenzierungen
basierende Seinsweise exemplifiziert wird (V.1-4). Das ist aber eine Existenzmoglichkeit,
die dem Menschen vorenthalten bleiben muss, weil er als bewusstes Wesen sich der Welt
gegenuberstellt, statt in ihr aufzugehen. Und es ist schicksalhaft. Der Mensch, obwohl er sich
nach Einklang mit der ihn umgebenden Welt sehnen wiirde, muss sich auch nach dem
Schicksal — nach dem Sich-Differenzieren — sehnen. Mit dem Modalverb missen wird
einerseits die Unausweichlichkeit jenes Gezwungen-Seins akzentuiert, das den Menschen
daran hindert, anders als differenzierend denken und handeln zu kdnnen, andererseits lenkt
dieses Verb die Aufmerksamkeit auf jene Schicksalhaftigkeit, durch die der
differenzierenden Existenzweise eine Funktion zugewiesen wird, die in der nur durch den
Menschen ausfuhrbaren Bewaéltigung des Auftrags besteht. Der Gedanke, nach welchem
diese Doppeltheit des Menschen nicht nur als negativer Befund zu interpretieren sei, sondern
auch als Hoffnung, ist unterschwellig im ganzen Zyklus prasent. Rufen wir uns die Verse aus

der Zweiten Elegie ins Gedéachtnis:

Und alles ist einig, uns zu verschweigen, halb als
Schande vielleicht und halb als unségliche Hoffnung. (11.DE/42-43)

Die zweite Strophe der Neunten Elegie ist es, die das Wesen der auf den Menschen gesetzten

grolRen Hoffnung aufdeckt, indem sie behauptet:

Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar
alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das
seltsam uns angeht. (IX.DE/10-12)

108



Das Brauchen der Dinge, das als der vom Menschen zu bewaltigende Auftrag zuerst in der
Ersten Elegie in den Diskurs gebracht wurde, erdffnet seine eigentliche Bedeutung im
Kontext der Neunten Elegie, in der das Austragen der notwendigen Reziprozitat des neuen
Weltverhiltnisses in einer umgekehrten Richtung beleuchtet wird??, Wahrend das Brauchen
der Dinge bislang aus der Perspektive des Erkennsubjekts thematisch wurde, kommt es nach
der erworbenen Erkenntnis in der Siebenten Elegie zu einem auf den Ausgleich der beiden
Pole zielenden Perspektivenwechsel. Die beiden Perspektiven schliefen einander
selbstverstandlich nicht aus, sondern, als die Pole derselben Verhéltnisstruktur, helfen dabei,
das Programm des &sthetischen Weltverstandnisses zu erhellen. Bevor die Frage der Ersten
Elegie ,,Ach, wen vermdgen / wir denn zu brauchen? (I.DE/9-10) von der vierten Strophe
an beantwortet wird, kommt es zunachst im Halbsatz ,,weil uns scheinbar / alles das Hiesige
braucht*“ (IX.DE/11) zu ihrer Prazisierung. Der Mensch muss sich demnach zu den Dingen
in Bezug setzen, damit diese ihre Funktion und Aufgabe innerhalb der Subjekt-Welt-Struktur
auch zu entfalten vermdgen. Das Verhéltnis zwischen dem Menschen und den Dingen der
Welt ist also von reziproker Natur, was durch den bisherigen, das Erkennsubjekt
verabsolutierenden Weltbezug iibersehen wurde. Durch den Halbsatz ,,weil uns scheinbar /
alles das Hiesige braucht” scheint die Verantwortung des Menschen noch gewachsen zu
sein, seinen bisherigen Weltbezug endlich doch zu verandern zu versuchen. Trotz der
prazisierenden Ergénzung, nach welcher sich die Komponenten der Subjekt-Welt-Struktur
einander gegenseitig bedingen, ist die Frage noch immer nicht geklart, welche die Dinge
sind, deren Wesen und Bedeutung an das Gebraucht-Werden vom Menschen gebunden ist.
Wie in Bezug auf den Wirkungsbereich der Verwandlung schon vorgetragen wurde, gehtren
die unsagbaren Dinge: ,,Also die Schmerzen. Also vor allem das Schwersein, / also der Liebe
lange Erfahrung, - also lauter Unségliches* (1X.24-26) nicht zu ihm, diese kdnnen nicht in
den anderen Bezug hiniibergenommen werden, denn ,,die sind besser unsiglich“??° (1X.27).
Die Auslegung der Wortverbindung anderer Bezug gehoért zu den umstrittensten Punkten der
Elegie. Sie ist oft den ontologisierenden Lektiren als bloRer Hinweis auf das Verhéltnis von
Tod und Leben und auf eine verschwommene Transzendenzerfahrung anheimgefallen®3,

wobei ihre poetisch-asthetische Funktion: die dichterische Reflektierung des In-Bezug-

228 Vgl. das Kapitel Das Vokabular des Brauchens, hier: Kapitel 5.2

229 Hervorhebungen im Original.

230 Peter Krumme: Eines Augenblickes Zeichnung. Zur Temporalitit des BewuRtseins in Rilkes Duineser
Elegien, Wirzburg: Kénigshausen & Neumann, 1988, S. 184-185.

109



Setzens unbeachtet blieb. In der Perspektive der vorliegenden Untersuchung muss jedoch
eine Interpretation dieser Textstelle als ein Hinweis auf die Mdglichkeit einer vom
Menschen erreichbaren Transzendenz eindeutig abgelehnt werden, denn, wie schon bei der
Siebenten Elegie gezeigt wurde, die Transzendenz misse dem Menschen ab ovo verwehrt
bleiben. Der andere Bezug ist jener neue Bezug, der durch die Wendung zum Innenraum im
Prozess der transzendentalpoetischen Verwandlung geleistet werden soll. Die eigentliche
Frage besteht darin, wie der Mensch der Herausforderung des Verwandelns der AuRenwelt
in den Innenraum gerecht werden kann. Stellt man die Frage in den Kontext der Neunten
Elegie, zerféllt sie dort in zwei weitere Probleme: 1. Wenn nicht unsagbare Ph&nomene von
transzendenter Natur in den Innenraum des Herzens hiniibergenommen werden konnen,
welche sind dann diese? 2. Wie miisste man sich diese Verwandlung vorstellen ?

Der Beantwortung der Frage wird ein Exemplum?! (V.28-31) vorangestellt, welches
am Bild des aus dem Tal in die Berge steigenden Wanderers das Wesen des menschlichen
Weltverhaltnisses poetisch erfasst, und zugleich das poetisch-asthetische Konzept der

Elegien reflektiert.

Bringt doch der Wanderer auch vom Hange des Bergrands
nicht eine Hand voll Erde ins Tal, die Allen unséagliche, sondern
ein erworbenes Wort, reines, den gelben und blaun

Enzian. (IX. 28-31)

Den Kern des Wanderer-Exemplums bildet die einfache Frage, was der Wanderer aus dem
Berg fir die Bewohner des Tales mitbringen sollte, um den Menschen im Tal die Bedeutung
des Berges vermitteln zu konnen. Die Antwort heiflt: Keine Erde, weil sie Allen unséglich
ist. Die Erde sagt den Menschen im Tal nichts ber die Besonderheit des Lebens in den
Bergen aus, denn durch die Erde kdnnen nur ihre alten Kenntnisse Uber die Welt affirmiert
werden. Um der Wahrheit des Lebens der Berge ndher zu kommen, brauchen die
Talbewohner etwas, das ihre schematischen Weltvorstellungen erschittern kann, das sie zum
In-Bezug-Setzen zur Wahrheit des Lebens oben in den Bergen bewegen kann. Die Erde ist
unsaglich, weil sie nichts Wesentliches lber die Berge auszusagen vermag, und deshalb fiir
die Menschen im Tal in doppeltem Sinn bedeutungslos. Das, was Uber das Bergleben etwas
aussagen kann, muss solche Seinsbezuige er6ffnen kénnen, die bislang vor den Bewohnern

des Tales verdeckt waren. Was aus den Bergen mitgebracht wird, ist ein Wort: der gelbe und

21 Zu traditionellen Interpretationen des Wanderer-Exemplums vgl. u. a. Steiner 1962, S. 216-218,
Krumme 1988, S. 185-186.

110



blaue Enzian. Seiner indogermanischen Wurzel nach kann die urspriingliche Bedeutung von
,Wort“ mit den Verben , feierlich sprechen oder sagen“ umschrieben werden??. Das Wort
Enzian spricht und sagt etwas Neues und Anderes aus, wodurch die Menschen des Tales
herausgefordert werden ihre bisherigen Weltvorstellungen in epistemischer und in
existenzieller Hinsicht gleichermafen zu revidieren. Der Mehrschichtigkeit der Funktion des
Wortes in den Elegien kann damit am besten Rechnung getragen werden, wenn das reine
Wort — der gelbe und blaue Enzian — in seiner poetisch-asthetischen Funktion ereignishaft??
oder prozessual gedacht wird. Das in den Bergen erworbene Wort ist rein und hat die
Funktion inne, neue Weltbeziige zu stiften und dadurch den Auftrag des Menschen zu
bewéltigen. Martin Heidegger hat fur diesen bezugstiftenden Charakter des dichterischen
Wortes das Adjektiv ereignishaft gepragt, wodurch nach seiner Intention auf eine wichtige
Differentia specifica des Bezeichnungsprozesses in der Dichtung gegenlber dem in der
Alltagsprache hingewiesen werden kann. Die Heideggersche Argumentation bezuglich des
Ereignischarakters des dichterischen Wortes basiert auf seiner Sprachauffassung?*, wobei es
ihm nicht auf die Ontologie der sprachlichen Zeichen als solche ankommt, sondern vielmehr
auf die Art und Weise von deren Verwendung bei der Be-zeichnung der Seienden. Was
seiend ist, muss irgendwie bezeichnet — sprachlich artikuliert — werden. Diese sprachliche
Artikulation wird an sich jedoch noch nicht als ereignishaft wahrgenommen, weil das Wort,
um die Kommunikation nicht verhangnisvoll zu beeintrachtigen, sich im alltaglichen
Sprachgebrauch immer als etwas Vorgefertigtes, die alten Denkschemata Widerspiegelndes
vorgestellt werden muss. Das Ereignishafte eines Bezeichnungsprozesses in der Sprache der
Dichtung besteht darin, dass dieser Prozess dort nicht unbemerkbar verlduft, sondern sich
sichtbar macht, verdeckte Verhaltnisse erschliet, neue Bezlige stiftet. Die so verstandene
Ereignishaftigkeit des Wort wird durch das Adjektiv rein noch weiter verstéarkt, dessen Sinn

man am ehesten wieder durch die Analyse seiner transzendentalpoetischen Funktion

232 Vgl. Friedrich Kluge 1995, S.

233 ei der Problematisierung des Problemkreises das Sagen der Dinge/das Wort in der Dichtung stltze ich
mich auf Martin Heideggers Untersuchungen zur Sprache der Dichtung. Bei der Ereignishaftigkeit des
dichterischen Wortes im Gegensatz zur Vergegenstandlichung des diskursiven/nicht-asthetischen Wortes geht
es immer um das quasi-pragmatische Problem der Sprachverwendung. Vgl. dazu Martin Heidegger: Das Wort,
in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Stuttgart: Klett-Cotta, 42007, S. 217-238.

234 Zu Heideggers Sprachauffassung in Bezug auf Fragen der Reflektiertheit des sprachlichen
Bezeichnungsprozess in der dichterischen Sprache vgl. u. a.: Martin Heidegger: Das Wort — Das Zeichen — Das
Gesprach — Die Sprache: Das Wort und Sprache S. 67-75; Das Zeichen. Sein ereignishaftes Wesen S. 79-96.in:
ders.: Das Wesen der Sprache und Zur Frage nach der Kunst, Martin Heidegger GA Ill. Abt. Bd. 74:
Unverdffentlichte Abhandlungen. Vortrdge — Gedachtes, hrsg. v. Thomas Regehly, Frankfurt a.M.:
Klostermann Verlag, 2010.

111



transparent machen kann. Der Enzian ist ein reines Wort, weil es die Funktion innehat, von
den Weltdeutungsschemata des Tales unabh&ngig, eine neue, anders strukturierte
asthetische-poetische Weltvorstellung der Berge zu vermitteln und parallel dazu einen
verédnderten Bezug zum Leben im Tal zu etablieren. Zum Abschlielen der Analyse des
Wanderer-Exemplums soll noch darauf hingewiesen werden, dass durch die Distinktion,
nach welcher der vom Wanderer ins Tal gebrachte Enzian ein neues Weltverhéltnis
stiftendes Wort sei, wird eigentlich auch die Art und Weise des zu bewaltigenden Auftrags
reflektiert: das Elegien-Unternehmen kann als ein von Rilke selbst erworbenes reines Wort

aufgezeigt, und autoreflexiv als die Realisierung des Auftrags ausgelegt werden.

5.8  Die Dinge in dem anderen Bezug

Das Wanderer-Exemplum markiert die Stelle des endgiltigen Umschwungs der
Klage uber die condition humaine in eine, durch die Einsicht in das Wesen des Menschseins
erzielte, feierliche Stimmung. Dem Exemplum folgt unmittelbar die katalogartige
Aufzéhlung von Dingen, deren Hintibernahme in den anderen Bezug den Auftrag fir den
Menschen ausmacht, damit diese, ihrem bedeutungs-losen einseitigen Gegenstandcharakter
enthoben, mit Sinn erfllt, im urspringlichen Sinne des Wortes zu Komponenten des
menschlichen Daseins werden kdnnen. In diesem Zusammenhang empfiehlt es sich, die
bekannte Passage aus dem Brief Rilkes an Jan Hulewicz in voller Lange zu zitieren, in der

der Dichter Gber die Dinge spricht, die von der dichterischen Verwandlung betroffen sind.

Noch fiir unsere GroBeltern war ein ,,Haus®, ein ,,Brunnen® ein ihnen vertrauter Turm, ja ihr
eigenes Kleid, ihr Mantel: unendlich mehr, unendlich vertraulicher; fast jedes Ding ein
GefaR, in dem sie Menschliches vorfanden und Menschliches hinzusparten. Nun drangen von
Amerika her, leere gleichgiiltige Dinge hertiber, Schein-Dinge, Lebens-Attrappen ...Ein
Haus im amerikanischen Verstande, ein amerikanischer Apfel oder eine dortige Rebe, hat
nichts gemeinsam mit dem Haus, der Frucht, der Traube, in die Hoffnung und
Nachdenklichkeit unserer Vorviter eingegangen war ... Die belebten, die erlebten, die uns
mitwissenden Dinge gehen zur Neige und kdnnen nicht mehr ersetzt werden. Wir sind
vielleicht die Letzten, die noch solche Dinge gekannt haben. Auf uns ruht die
Verantwortung, nicht allein, ihr Andenken zu erhalten (das wére und unzuverl&ssig), sondern
ihren humanen und larischen Wert. %%

25 Rilke 1940, S. 374-375. (Hervorhebungen im Original)

112



Die Verse 31-35 dekodieren und prazisieren das im Wanderer-Vergleich Ausgesagte:

[...] Sind wir vielleicht hier, um zu sagen: Haus,
Briicke, Brunnen, Tor, Krug, Obstbaum, Fenster, -
hdchstens: Saule, Turm.... aber zu sagen, verstehs,
oh zu sagen so, wie selber die Dinge niemals
innig meinten zu sein. [...] (IX.DE/31-35) (Hervorhebungen im Original)

Es wird der in der Ersten Elegie eingefiihrte Auftrag an den Menschen jetzt beim Namen
genannt und nicht an eine Person, sondern an die Menschen als Gemeinschaft adressiert,
wodurch der Rezipient sich angesprochen und in den dichterischen Prozess einbezogen
fuhlen darf. Der Auftrag ist das Sagen der Dinge. Dieses Sagen ist aber kein nach den
vergegenstandlichenden Deutungsschemata verlaufender Prozess; das Sagen muss in dem
Sinn des in den Bergen erworbenen Enzians reines Wort sein, denn es vermag nur so den
Dingen wieder Sinn zu geben, sie zu unaustauschbaren Komponenten des menschlichen
Daseins zu verwandeln. Die Aufgabe ist, die Dinge ,,zu sagen so, wie selber die Dinge
niemals / innig meinten zu sein.*“ (V.34-35). Die Differentia specifica dieses Sagens soll nun
in jenem Bezug zu den Dingen bestehen, der im Gegensatz zu den vergegenstandlichenden
Gegeniberstellungen ein gegenseitiges — reziprokes — Verhéltnis ins Leben ruft. Diese
winschenswerte dichterische Reziprozitdt des menschlichen Daseins kommt im zitierten
Brief an Hulewicz in der attributiven Verbindung ,uns mitwissende Dinge’ zum Ausdruck:
in dem nicht-vergegenstandlichenden Weltverhaltnis weil3 nicht nur der Mensch von den
Dingen, sondern auch umgekehrt, die Dingen wissen von ihm.

Versucht man, die angefuhrten Dinge in der auf dem Reziprozitatskonzept
aufgebauten poetischen Verwandlungsidee zu verorten und dabei Rilkes Ausdruck uns
mitwissend(e Dinge) geltend zu machen, empfiehlt es sich, nach jener gemeinsamen
Komponente der Verbindung unter den Dingen zu suchen, die das gegenseitige In-Bezug-
Setzen zwischen den Weltverhéltnisstrukturpolen im Falle der einzelnen Dinge
nachvollziehbar macht. Es werden insgesamt zehn Dinge aufgefihrt, die als reine Worte
verwandelt werden und die Funktion haben, im Prozess des Verwandelns einen neuen

Weltbezug zu stiften.

Sind wir vielleicht hier, um zu sagen: Haus,
Bricke, Brunnen, Tor, Krug, Obstbaum, Fenster, -
hochstens: Saule, Turm.... aber zu sagen, verstehs,
oh zu sagen so, wie selber die Dinge niemals
innig meinten zu sein. Ist nicht die heimliche List

113



dieser verschwiegenen Erde, wenn sie die Liebenden dréngt,
daf3 sich in ihrem Gefiihl jedes und jedes entziickst?
Schwelle: was ists fur zwei

Liebende, dali sie die eigne altere Schwelle der Tiir

ein wenig verbrauchen, auch sie, nach den vielen vorher
und vor den Kinftigen ...., leicht. (IX.DE/31-41)

Unter Berlcksichtigung des transzendentalpoetischen Charakters des Auftrags wird die
Ortsangabe Hier autoreflexiv auf jenen imaginativen Ort der Verwandlung bezogen, welcher
sich punktuell im Text der Duienser Elegien lokalisieren lasst. Es soll dabei freilich
eingerdaumt werden, dass der auf das Irdische referierende ontologische Sinn von Hier bei
der Interpretation, schon wegen der thematischen Ebene, unmdglich ausgeklammert bleiben
darf. Dieses imaginative Hier lasst uns an jene Ou-topoi erinnern, die a) im Bild der
Herzens-Blhne (Vierte Elegie), b) im Bild des unséglichen Teppichs (Finfte Elegie) und
letztlich c) im reinen Wort Enzian Exemplumhaft vorgefiihrt wurden. Vergegenwartigt man
sich die Struktur dieser Nicht-Orte, lasst sich der transzendentalpoetische Sinn der zu
sagenden Dinge transparent machen. Im Bild des Zusammenspiels vom Engel und der Puppe
auf der Buhne des Herzens (a) ging es um die Exemplifizierung des mdoglichen
Aufeinandertreffens des Transzendenten und des Immanenten im Inneren des Menschen,
wobei die Beschaffenheit dieses Inneren noch in der Schwebe gehalten geblieben ist. Zwei
Informationen waren von ihm trotzdem zu vernehmen: 1. Die Biuhne muss von den alten
Weltdeutungsschemata befreiet werden, 2. die durch die Befreiung entstandene Leere auf der
Buhne des Herzens muss ertragen werden, um das neue Weltverhaltnis herbeifiihren zu
kénnen. Wenn es gelingt, wird in einem epiphaniehaften Moment der Engel tiber uns spielen
(IvV.DE/61-62).

Im Zentrum des Artisten-Vergleichs (b) steht wieder der sich plétzlich einsetzende,
fast mystische Augenblick des Kénnens — des Verstehens —, durch den in der Metapher der
zahlenlos aufgehenden Rechnung (V.DE/85) zwischen dem leeren Zuviel (V.DE/84) des
Geistes/Subjekts und dem reinen Zuwenig (V.DE/82) der Materie/des Objekts eine Art
Vermittlung innen entsteht, deren Ort thematisch auf dem Artistenteppich lokalisiert wird,
wo dem reinen Zuwenig mutatis mutandis die Ungeschicklichkeit der angehenden Artisten,
dem leeren Zuviel die inhalts- und seelenlose Geschicklichkeit der schon routinierten
Gaukler entspricht. Die transzendentalpoetische Funktion des Bildes lasst sich in der
Reflektierung jener Form des Konnens ertappen, das sich im Werden zwischen dem Noch-

Nicht-Wissen und dem schon abgeschlossenen, zum Gegenstand erstarrten quasi-

114



endgultigen Wissen artikuliert und in diesem Sinne jene Vermittlerfunktion reflektiert, die
bei der Analyse des Engels anhand des Spiegel-Vergleichs als bezugstiftender oder medialer
Charakter detailliert dargestellt wurde.

Es kommt endlich zur Erkenntnis der Realisierungsmoglichkeit der in der Schwebe
gehaltenen Verwandlung im soeben analysierten Wanderer-Vergleich (c), wo das Ou-Topos
der Verwandlung beim Namen genannt wird. Dieser Nicht-Ort ist das Wort selbst, das Sagen
der Dinge, ,,50 wie selber die Dinge niemals / innig meinten zu sein.“(IX.DE/ 34-35)?%. Die
Bewiltigung des an den Menschen gestellten Auftrags ist das Sagen der Dinge, was sie,
deren Wesen entgegenkommend, nicht mehr als gegenuberstehende Gegenstande in
Deutungsschemata presst, sondern als gegenseitige Partner eines grofRen Spiels behandelt,
dessen erfolgreicher Ablauf auf der Einsicht in die notwendige Reziprozitat der Pole dieses
Spiels begrundet ist. Der Wanderer, der das reine Wort ins Tal bringt, stiftet neue Beziige,
die den Menschen durch ihren diffirmierenden Charakter zur Rekonfigurierung alter

Weltverstandniskonstellationen bewegen kénnen.

Nach der Rekapitulierung der imaginativen Orte, an denen die Verwandlung der Dinge ins
Innere vor sich geht, werden die neue Beziige stiftenden Dinge untersucht. Die zehn
angeflihrten Dinge werden im Folgenden nach ihrer transzendentalpoetischen Funktion
hinterfragt, um ermitteln zu konnen, wie sie die Verwandlung poetisch-asthetisch

durchfihren.

Sind wir vielleicht hier, um zu sagen: Haus,
Briicke, Brunnen, Tor, Krug, Obstbaum, Fenster, -
hochstens: Saule, Turm.... (IX.DE/31-33)

[...]

Schwelle: was ists fiir zwei

Liebende, daf} sie die eigne altere Schwelle der Tiir

ein wenig verbrauchen, auch sie, nach den vielen vorher
und vor den Kunftigen ..., leicht. (IX.DE/38-41)

Die zehn zu sagenden Dinge werden bis auf eins — bis auf die Schwelle — im
Schnelldurchlauf aufgezahlt, was als charakteristische Note der amplifikativen Rhetorik
darstellt. Das Auseinanderhalten der Schwelle von den anderen neun Dingen dient als eine

erklarende Weiterfuhrung des Enzian-Motivs, indem der Schwelle eine thematisch kaum

236 Hervorhebung im Original.

115



nachvollziehbare, unmittelbar transzendentalpoetische Funktion zugesprochen wird. Um
diese Funktion transparent zu machen, soll die Untersuchung der zu verwandelnden Dinge

deren Reihenfolgee Uber Bord werfend, mit dem Schwellen-Motiv begonnen werden.

Schwelle: was ists flr zwei

Liebende, dali sie die eigne altere Schwelle der Tiir

ein wenig verbrauchen, auch sie, nach den vielen vorher
und vor den Kunftigen ..., leicht. (IX.DE/38-41)

Mit dem nach Schwelle gesetzten Doppelpunkt meldet sich jene Eigenheit der
amplifikativen Rhetorik zuruck, die, der graduellen Divergenz der &sthetischen Erkenntnis
Rechnung tragend, den Rezipienten herausfordert, sich zum Ding innerlich in Bezug zu
setzen, um den Sinn des Dinges innerhalb einer kulturell kodierten Bedeutungsgeflechts
erschlieBen zu kénnen. Die asthetisch-poetische Funktion der Schwelle besteht darin: ein Ou-
Topos zu sein, wo die Verwandlung passieren kann, wo das AuRere ins Innere transformiert
wird, wo der Sinn der Dinge, als das In-Bezug-Setzen zwischen zwei Polen zum Vorschein
kommt. Die transzendentalpoetische Funktion der Schwelle lasst sich zu der der Herzens-
Buhne, der des unséaglichen Teppichs und der des reinen Wortes in Parallele stellen. Das
reine Wort Enzian war jener Nicht-Ort, der seine sinnstiftende Funktion nur im Prozess des
Sagens, das heif3t prasentisch erfullen konnte; wie auch der Teppich — die unségliche Stelle —
nur punktuell der Ort des unbegreiflichen Moments des Konnens sein konnte; und wie auch
der Engel nur fur einen kurzen, epiphanieartigen Moment mit der Puppe zusammen auf der
Buhne des Herzens spielte. Diese potenzierte Gegenwartigkeit des Sagens soll die
Aufmerksamkeit auf eine &ullerst wichtige Eigenart der dsthetischen Erkenntnis lenken, die
fir die aus den Elegien herauslesbare Asthetik Rilkes bestimmend ist. Es gibt keine
abgeschlossene Form der asthetischen Erkenntnis, denn sie kann nur durch das immer
aktuale In-Bezug-Setzen zum Ding erkampft werden. Wahrend die anderen zu sagenden
Dinge in einer einfachen Aufzéhlung eingefiihrt werden, erscheint die Schwelle mit den
Liebenden zusammen kontextualisiert. Die transzendentalpoetische Bezugspunktfunktion
der Schwelle wird in Vers 38 unmittelbar reflektiert, indem nach ihrem Wesen aus der
Perspektive der Liebenden gefragt wird: ,,was ists fiir zwei / Liebende, dal} sie die eigene
Schwelle der Tir / ein wenig verbrauchen, auch sie nach den vielen vorher / und vor den
Kiinftigen... leicht.“ (V.38-41) Die Schwelle als ein zu sagendes Ding erscheint in Bezug auf

die Liebenden, indem es von ihnen heil3t: sie verbrauchen ein wenig die Schwelle. Das Verb

116



verbrauchen lasst uns an die rhetorische Frage der Ersten Elegie denken: ,,Ach wen
vermogen / wir denn zu brauchen?* (I.DE/9-10) wobei das Brauchen-Kénnen fiir ein
funktionierendes Weltverhéltnis steht, das auf einem reziproken Subjekt-Objekt-Verhaltnis
basiert. Neben den in den Elegien aufgezeigten moglichen Subjekten — der Held, die jungen
Toten —, die zur Realisierung eines verwandelten Weltverhaltnisses berufen sein kénnten,
sind die sich in ihrem Gefihl entzlickten Liebenden jene, denen die Fahigkeit zugesprochen
wird, die Dinge so zu brauchen zu vermdgen, dass dabei das reziproke Verhéltnis des
gegenseitigen Aufeinanderbezogenseins entstehen kann. Dass die Liebenden Uber die
Fahigkeit des gegenseitigen Entzuickens verfugen, wird die heimliche List der Erde genannt,
wodurch die Reziprozitdt jetzt unmissverstdndlich von der Objektseite der
Weltverhaltnisstruktur her ausgesagt wird: die Erde ist auf den Menschen angewiesen und
deshalb dréngt sie die in ihrer Liebe entziickten Liebenden zum In-Bezug-Setzen zu allem

Irdischen.

Ist nicht die heimliche List
dieser verschwiegenen Erde, wenn sie die Liebenden dréngt,
daf3 sich in ihrem Gefuhl jedes und jedes entziickt (DE.I1X/35-37)

Diese Fahigkeit des In-Verbindung-Setzens der Liebenden zu den Objekten der Welt erreicht
ihre Peripetie im Verbrauchen der Schwelle, die, als vollkommen bedeutungsloser
Gegenstand in der Entzlcktheit der Liebenden mit Sinn erflllt, zum Symbol des neuen
Bezugs verklirt wird. In der Attribution ,,die eigene dltere Schwelle“®" artikuliert sich schon
jener Zustand des In-Bezug-Setzens, welcher als eine Form der erfolgreichen Bewaltigung
des Auftrags angesehen werden kann. Die Schwelle wird &lter und eigen genannt, was eine
tiefe innerlich erlebte Zugehdrigkeit evoziert, die nur als Ergebnis des reziproken
Verhaltnisses zustande kommen kann. Um die Untersuchung zur transzendentalpoetischen
Funktion der Schwelle abzuschlielen, soll das Bild auch aus der Perspektive des
Verwandlungs-Konzepts beleuchtet werden. Die Schwelle als Ort stellt nach ihrer
transzendentalpoetischen Funktion eine Variation der anderen Ou-Topoi der Elegien dar,
denn sie weist, wie es in den Versen 40-41 aufgezeigt wird, eindeutige temporale Beziige

auf. Ihrem lokalen Sinn nach markiert sie einen Punkt des Uberschreitens, der das Innen mit

237 Jacob Steiners Erklarung setzt die Textstelle in einen implizit existenzialphilosophischen
Zusammenhang, in dem er die adjektivische Verbindung ,die eigne é&ltere Schwelle” als Symbol des
menschliches Daseins, als das intime Zuhausesein in der Welt interpretiert. VVgl. Steiner 1962, S. 225-227.

117



dem AuBen verbindet; in temporaler Hinsicht ist sie als der immer aktuale — prasentische —
Augenblick des Uberganges zwischen Vergangenheit und Zukunft: ,,nach den vielen vorher /
und vor den Kinftigen“ (V.40-41) erfassbar. Sie ist deshalb in eminentem Sinn zeitlos und
der Verganglichkeit enthoben. Lokal und temporal gleichermalRen erfillt sie jene Funktion
des In-Bezug-Setzens, fiir die auch die in den Versen 31-33 aufgezéhlten Dinge stehen. Es

soll auch auf deren transzendentale Struktur hingewiesen werden.

Sind wir vielleicht hier, um zu sagen: Haus,
Briicke, Brunnen, Tor, Krug, Obstbaum, Fenster, -
hochstens: Séule, Turm.... (IX.DE/31-33) (Hervorhebung im Original)

Der transzendentale gemeinsame Nenner der hier angefuhrten Dinge, die als reine Worte den
ou-topos-artigen Platz fur den Prozess der Verwandlung darstellen, ist also in ihrer spatialen
Beschaffenheit zu suchen.

Schaut man die Dinge an, die in den anderen Bezug ibernommen werden sollten,
lassen sich auch diese als imaginéare Orte des poetischen In-Bezug-Setzens begreifen, und

aufgrund ihrer spatialen Beschaffenheit in zwei Gruppen einteilen.

[...] Sind wir vielleicht hier, um zu sagen: Haus,
Briicke, Brunnen, Tor, Krug, Obstbaum, Fenster, -
hdchstens: Saule, Turm.... aber zu sagen, verstehs,
oh zu sagen so, wie selber die Dinge niemals
innig meinten zu sein. [...] (IX.DE/31-35) (Hervorhebungen im Original)

Das Haus, der Brunnen, das Tor, das Fenster und in einem abstrakteren Sinn auch die
Bricke, représentieren das Raum-Verhaltnis zwischen dem Innen in dem Aufen, wahrend

238 arfiillen hier

die Saule und der Turm fur das Oben-Unten-Verhéltnis stehen. Diese Dinge
die Funktion, jene in Vergessenheit geratenen Bezlige wahrnehmbar zu machen, die die
Grundlagen des Weltverhéltnisses des Menschen ausmachen. Der Auftrag ist also, die Dinge
als die Trager des menschlichen Verhaltnisses zur Welt zu sagen, wodurch die Bezlige des
Daseins erkennbar werden koénnen. Die letzten drei Strophen fassen den Auftrag noch zum
letzten Mal zusammen, indem die Funktion des Sagens, als des In-Bezug-Setzens der Pole

der Subjekt-Objekt-Struktur, an dem imaginativen Ort des reinen Wortes in feierlicher

238 Jacob Steiners Untersuchung bietet eine &uferst ausgiebige Analyse dieser Dinge aus einer genuin
hermeneutischen Perspektive, indem er die einzelnen Dinge unter Heranziehung des ganzen Oeuvres
interpretiert, worauf in unserem Kontext verzichtet wird. Vgl. Steiner 1962, S. 218-225.

118



Stimmung aufgezeigt wird. Der spatiale Charakter des reinen Wortes kommt in Vers 42 zum
Ausdruck:

Hier ist des Saglichen Zeit, hier seine Heimat. (IX.DE/42)

Im Anfangsvers der vierten Strophe sind zwei Worte kursiviert gedruckt, um die spezifische
Beziehung zwischen den beiden auch visuell zum Ausdruck zu bringen. Dieses auch durch
die sichtbare Form betonte Verhéltnis zwischen dem Hier und dem S&glichen l&sst sich als
Explizitmachung des Auftrages an den Menschen, als eines prasentisch verlaufenden
sprachlichen Prozesses auffassen. Die Ortsangabe Hier bereitet schon die autoreflexive
Wendung in der Zehnten Elegie vor, indem sich das Hier nicht nur auf den ou-topischen Ort
im reinen Wort — in der Sprache Uberhaupt — beziehen lasst, sondern den Zyklus selbst als
den imaginativen Ort des In-Bezug-Setzens erscheinen lasst. Die Aufforderungen ,,Sprich
und bekenn.” (IX.DE/43) zeugen schon vom Weg der Bewéltigung des Auftrags, die dann in
den Versen 43-47 zur zusammenfassenden Wiederaufnahme des in der Siebenten Elegie
thematisierten Wirkungskreises des Sagens iiberleiten, wobei den ,erlebbaren” (V.44)
Dingen jene gegeniibergestellt werden, die als Folge des menschlichen ,,Tun[s] ohne Bild*
(V.45) angesehen werden mussen. Aus dem Kontext ergibt sich eine Lektiremoglichkeit fur
diese Stelle, nach welcher die Differentia specifica der beiden Ding-Gruppen aus der
Perspektive des menschlichen Verhaltnisses her zu ihnen erfassbar ist. Die erlebbaren Dinge
sind die, zu denen sich der Mensch in Bezug setzt, sie dadurch mit Sinn erflllt und ihnen
entspricht. Die in der dritten Strophe aufgezdhlten Dinge dienen als Beispiele fur diese
Erlebbarkeit. In der Perspektive des In-Bezug-Setzens zu den Dingen kann die Metapher
,»un ohne Bild* als die Negierung der erlebbaren Dinge verstanden werden, die als solche
nicht als Teile eines reziproken Bezugssystems betrachtet werden kénnen, weshalb sie den
Menschen fremd und nicht erlebbar bleiben. Das Tun ohne Bild, das die sagbaren und zu
sagenden Dinge immer mehr verdréngt, ist aufgrund der Verse 46-47 ein ,,Tun unter
Krusten, die willig zerspringen, sobald / innen das Handeln entwdchst und sich anders
begrenzt.”“ Die Dringlichkeit der Bewiltigung des Auftrags wird also mit einem Prozess
begrindet, dessen Wesen sich in den immer undurchschaubarer werdenden
Weltverhéltnissen zu duBern scheint, denen sich der Mensch nicht entziehen kann, weil er

diese selbst verursacht hat. Zur Transparentmachung der Metapher ,,Tun ohne Bild* sei auf

119



das Wort ,,Machenschaften“?®® anwenden, das Tatigkeiten erfasst, von denen sich der
Mensch kein Bild machen kann, die fur ihn vollkommen fremd sind, zu denen er sich nicht
(mehr) in Relation setzen kann. Sie sind gesichtslose Krafte, Gber die es in der Siebenten
Elegie hieB: ,,Weiche Speicher der Kraft schafft sich der Zeitgeist, gestaltlos / wie der
spannende Drang, den er aus allem gewinnt.”“ (VII.DE/55-56). Berlcksichtigt man, dass
beide Stellen auf eindeutig kongruenten Komponenten griinden, ldsst sich das ,,Tun ohne
Bild* als gestaltlose und deshalb unnachvollziehbare Machenschaft auslegen, wodurch dann
auch der zweite Teil der Metapher Sinn gewinnen kann, indem sich das Tun unter der
zerbrechlichen Kruste als Antithese des stabilen Bildes eines echten Dinges darstellt.

Die wiederholte Thematisierung der Geféhrdetheit des Menschlichen durch die
gesichts- und gestaltlosen Kréfte dient einer impliziten Bekréftigung des Auftrags an den
Menschen, die echten Dinge, die ihre Gesichter noch nicht eingebi3t haben, zu retten, indem
sie innen verwandelt werden. Auch der Vergleich in den letzen Versen der vierten Strophe
fungiert als eine wiederholte, aber zugleich letzte und summierende Bekraftigung des sich
aus dem transzendentalen Wesen des Menschen ergebenden Zwischen-Seins und der daraus

folgenden Aufgabe des In-Bezug-Setzens der Weltverhéltnisspole.

Zwischen den Hammern besteht

unser Herz, wie die Zunge

zwischen den Zdhnen, die doch,

dennoch, die preisende bleibt (IX.DE/48-50)

Um den Sinn dieses unwahrscheinlich dichten Vergleichs zwischen dem Herz und der Zunge
zu erschlieBen, sei auf den Zusammenhang hingewiesen, der diese Textstelle mit jener aus
der Ersten Elegie verbindet, in der das Herz als das Organ des Verstehens thematisch wird,
und in dieser Funktion indirekt auf das Wesen der Asthetik-Konzeption der Elegien
schlieBen lasst. Rufen wir zundchst aber in Erinnerung, dass das poetisch-dsthetische
Verwandlungs-Konzept der Elegien im Gedicht Wendung durch die Verse ,,Das Werk des
Gesichts ist getan, / tue nun Herz-Werk® gewissermafien schon vorweggenommen wurde.

Das Herz-Werk zu tun, konnte als Beschreibung jener vom Menschen irgendwie zu

239 Um die Metaphern ,,Tun ohne Bild*“ und ,,Weiche Speicher der Kraft schafft sich der Zeitgeist,
gestaltlos greifbarer zu machen, lasst sich auf Heideggers Beschreibung zuriickgreifen, der mit dem Begriff
,Machenschaften* die Erfolglosigkeit der menschlichen Versuche umschreibt, die Welt durch die Technik
(,,weiche Speicher der Kraft*) beherrschen zu wollen, statt sich ,,dem Zuspruch des Feldwegs [den Beziigen des
Lebens; ML] einzuordnen. Wenn sich der Mensch weigert zu den tieferen Beziigen des Lebens in Bezug zu
setzen, ist und bleibt er ,,Knecht der Machenschaften. Vgl. Martin Heidegger: Der Feldweg, Bebilderte
Sonderausgabe, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann Verlag, 32002, S. 21.

120



bewaéltigenden Aufgabe aufgefasst werden, die sich in den Duineser Elegien als der Prozess
des In-Bezug-Setzens zwischen dem Subjekt und der Welt der Objekte artikuliert. Dem
Herz-Werk wurde bereits 1914 eine signifikante Erkenntnisfunktion zugesprochen, wenn sie
damals auch noch unentfaltet blieb. In dieser Hinsicht ist zuerst zu fragen, welcher Art die
Erkenntnis ist, die durch das Herz vermittelt — innen verwandelt (V11.DE/49) — werden kann.
Schauen wir uns diese Stelle an! In der Ersten Elegie ist der die christliche Mystik
heraufbeschwdrende Satz ,,Stimmen, Stimmen. Hore, mein Herz, wie sonst nur / Heilige
horten[...] (.DE/54-55) zu lesen, wo jener aisthetische Aspekt des Wahrnehmens
hervorgehoben wird, den auch das substantivierte Verb ,,Himmern* in der Neunten Elegie
evozieren soll. Das Akustische, als das Immaterielle par excellence, bereitet jene Form des
Verstehens vor, als deren Trager im Wanderer-Vergleich das reine Wort als das Medium des
In-Bezug-Setzens zwischen Subjekt und Welt (Geist und Materie) aufgezeigt wurde. Es
muss jedoch noch ein weiterer wichtiger Aspekt des horenden Verstehens durch das Herz
berticksichtigt werden, der auch in Bezug auf das ganze Verwandlungs-Konzept von grofRer
Bedeutung ist. Bei der Untersuchung dieses Aspekts empfiehlt sich jene Parallele zu
berucksichtigen, die zwischen dieser Stelle und einem Satz aus dem Romerbrief: ,,Fides ex
auditu*?*® — der Glaube kommt aus dem Héren — ermittelt werden kann. An dieser Stelle ist
es nattrlich unméglich den transzendentalphilosophischen Beriihrungspunkten zwischen der
Erkenntnis durch den Glauben und derjenigen durch die Kunst nachzugehen, trotzdem soll
auf die Problematik horendes Herz aus der Perspektive meiner Untersuchung kurz
eingegangen werden. Hans Waldenfels betont in seinem Aufsatz?*!, dass der Glaube
gegentiber der auf dem diskursiven Weg der transitiven Weltdeutung durch die Ratio und
Rechnung erzielten Erkenntnis, gewoéhnlich als die ,,unvollkommene Erkenntnisform
[erscheint], die sich nach und nach durch die persdnlich gewonnene Einsicht
vervollkommnen soll*?*2, Bei Waldenfels’ Beschreibung soll der Akzent auf die
vermeintliche Unvollkommenheit dieser Erkenntnisform gelegt werden, die aus jener
unabschlielbaren Offenheit resultiert, die den Menschen, indem ihm keine duBere
Beobachterposition gewdéhrt wird, dazu herausfordert, sich zum zu erkennenden Ding in

Bezug zu setzen, das Gegenlber-Sein durch das In-Sein zu Uberwinden. Da der Mensch sich

240 ROm 10,17; vgl. 1 Thess 2,13; Gal 3,2; Hebr 4,2; Joh 5,24; 12,38.

241 Vgl. Hans Waldenfels: Der Glaube kommt vom Héren, in: Ansgar Kreutzer (Hrsg.): Theologisch-
praktische Quartalschrift Nr.159, Linz, 2011, S. 363-369.

242 Waldenfels 2011, S. 366.

121



immer der Welt gegenuber definiert, befindet er sich fast schicksalhaft in der Relation des
Differenzierens, als dessen Konsequenz er die Welt nicht erfahren kann, weil er sie
unentwegt instrumentalisiert und dadurch notwendigerweise vergegenstandlicht.?*® Die

Achte Elegie formuliert es folgendermal3en:

Dieses heif3t Schicksal: gegeniiber sein

und nichts als das und immer gegentber. (V111.DE/33-34)
Die Voraussetzung der Welt doch erfahren zu kénnen, bedeutet das Weltverhaltnis so zu
verwandeln, dass die Position des Deuters zu Gunsten des Horers aufgegeben wird, was in
einem transzendentalen Sinn mit der Uberwindung jener Denkschemata zusammenfallt,
welche den Dingen immer wieder Theorien aufbirden, statt das Wesen der Dinge von sich
selbst zeigen zu lassen und dadurch diese sichtbar und erlebbar zu machen. Die Rilkesche
Idee des horenden In-Bezug-Setzens zu den Dingen kann mit Hilfe der Prosaskizze Erlebnis
| und 117 transparenter gemacht werden. Um den verwandelten Bezug zur Welt in seiner
auf der Reziprozitat der beiden Pole basierenden Beschaffenheit zu erfassen und die hérende
Einstellung des Menschen nachvollziehbar zu machen, zitiere ich die charakteristischsten
Satze aus dem kurzen Text, in dem das Subjekt im Garten eines Schlosses spaziert und sich
wahrend seines Spazierganges in die Gabelung eines Baumes lehnt, wobei er durch ein, fir
ihn bisher unbekanntes, Gefiihl des Eingelassenseins in die Natur tberwaltigt wird. Er wird

in diesem Augenblick plétzlich im Sinne der Verse 54-55 der Ersten Elegie ein Horender.

[...]Jes war, als ob aus dem Innern des Baumes fast unmerkliche Schwingungen in ihn
tibergingen;[...] Dazu kam, daf er in den ersten Augenblicken den Sinn nicht recht
feststellen konnte, durch den er eine derartig feine und ausgebreitete Mitteilung empfing;
auch war der Zustand, den sie in ihm herausbildete, so vollkommen und anhaltend,
anders als alles andere[...]. [...]Jer sei auf die andere Seite der Natur geraten.
[...]JUberhaupt konnte er merken, wie sich alle Gegenstinde ihm entfernter und zugleich
irgendwie wahrer gaben, es mochte dies an seinem Blick liegen, der nicht mehr vorwarts
gerichtet war und sich dort, im Offenen, verdinnte; er sah, wie Uber die Schulter, zu den
Dingen zuriick, und ihrem, fir ihn abgeschlossenen Dasein kam ein kihner siiler
Beigeschmack hinzu, als ware alles mit einer Spur von der Blite des Abschieds wiirzig
gemacht.?** (Hervorhebungen von ML)

243 Vgl. Lajos Mitnyan: Uber den ontologischen Status des dichterischen Wortes. Ubergange zwischen
Philosophie und Dichtung bei Rainer Maria Rilke und Martin Heidegger: (hrsg. v. Pro Philosophia Flzetek,
Veszprém, 2006, S. 69-108.

244 Rilke hat die Prosaskizzen im Januar/Februar 1913 in Spanien in sein Taschenbuch eingetragen, von
denen die erste im Insel-Almanach 1918 veroffentlicht wurde. VVgl. Schnack 1990, S. 422. Rainer Maria Rilke:
Erlebnis (1)-(11), in: Rilke 1987, SW, Bd. 6. 1036-1042.

25 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 1037-1039.

122



Diese fast ein mystisches Erlebnis heraufbeschworende Beschreiung beleuchtet nicht nur das
Problem des Ho6rens durch das Herz, sondern erganzt auch das Problem des
Verwandlungskonzepts mit gewichtigen Aspekten. Erstens soll dem quasi-transzendenten
Charakter des Erlebnisses Aufmerksamkeit geschenkt werden, denn dhnlich dem soeben
analysierten Horen-Kénnen verlauft das Erlebnis im Schlosspark in Form von unmerklichen
Schwingungen, die wieder jenes Akustische und deshalb Nicht-Materielle des Vorgangs
evozieren, dessen Registrierung — und Verstehen — vom Erkennsubjekt eine besondere
Offenheit und Empféanglichkeit erfordert. Zweitens soll betont werden, dass die vom Baum
ausgegangen Schwingungen ,,Mitteilung““-en genannt werden, die sozusagen auf einen Horer
angewiesen sind, um empfangen zu werden, was an sich als eine metonymische
Vorwegnahme des Auftrags an das Subjekt interpretiert werden kann. Indem das Subjekt die
vom Baum ausgegangenen ,,fast unmerkliche[n] Schwingungen* empfingt, gerdt es in
Bezug zur Natur, wodurch die bisher abwesende Disposition des Weltverstandnisses
zustande kommen kann. Aus den Elegien wissen wir, dass das Empfangen der
Schwingungen nur den ersten Schritt der Auftragsbewéltigung bildet, in einem néchsten
Schritt milssen sie auch zur Sprache gebracht werden. Drittens ist es von entscheidender
Bedeutung im Kontext der vorliegenden Arbeit, dass das vom Subjekt erlebte neue
Weltverhéltnis in dieser Skizze als die andere Seite der Natur beschrieben wird, was einen
an das Uber das ou-topische Herz Gesagte erinnern sollte, demzufolge die Bihne des
Herzens den Ort darstellt, wo der Bezug zu der anderen Seite gewahrleistet werden kann,
wobei diese ,,andere Seite” nicht ontologisch, sondern betont transzendental zu verstehen
war. Das Wesen des Herzens besteht demnach in der Funktion, die Verbindung zwischen
Geist und Materie, zwischen Bewusstsein und Aulenwelt immer wieder von neuem
herzustellen. Viertens sei darauf hingewiesen, dass in Erlebnis neben dem Akustischen auch
das Visuelle eine tragende Rolle spielt, indem es vom Sehen des Subjekts heilit: ,,es mochte
dies an seinem Blick liegen, der nicht mehr vorwarts gerichtet war und sich dort im Offenen
verdiinnte“?*®, Der nicht mehr vorwarts gerichtete Blick entfernt sich von allen
Gegenstanden und nahert sich zu gleicher Zeit den Dingen, worin jene Distinktion zum
Ausdruck kommt, die in den Differenzen der beiden gegensétzlichen Weltverhéltnistypen
begrundet ist. Im Prozess des Erlebens wird ein solcher Bezug zur Welt vermittelt, der
infolge seines intransitiven — hdrenden — Wesens das Subjekt dazu bewegt, den Dingen nicht

246 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 1039.

123



mehr die erlernten Denkschemata aufburden zu wollen, sondern sich vom Baum und von den

ihn umgebenden Dingen ansprechen und leiten zu lassen. Das Motiv des Ansprechen-

Lassens zeigt ahnliche Ziige wie das des neuen Sehens, die schon im Programm des

sachlichen Sehens®*’ und Sagens aus der Zeit der Neuen Gedichte zum Teil am Werk waren

und in die Elegien als die Verwandlung der Gegenstande in Dinge Eingang gefunden haben.
Jetzt kehre ich zur Analyse der vierten Strophe der Neunten Elegie zur(ck.

Zwischen den Hammern besteht

unser Herz, wie die Zunge

zwischen den Zahnen, die doch,

dennoch, die preisende bleibt (IX.DE/48-51)

Wie dargelegt wurde, l&sst sich der Auftrag des Menschen als Prozess des In-Bezug-Setzens
zu den Dingen auslegen, durch dessen Bewaltigung die nicht in die Weltdeutungsschemata
passenden und deshalb unbemerkten Dimensionen des Daseins zur Geltung gebracht werden
konnen. Das Herz wurde als ou-topisches Terrain der Realisierung des Prozesses eingefuhrt,
wo die transzendentalpoetische Einheit von Engel und Puppe (Seele und Koérper) geleistet
werden kann. Die in der Vierten Elegie eingefiihrte Herzensbihne demonstriert die
eigentliche Natur des vom Menschen zu erfullenden Auftrags, indem im Bild des mit der
Puppe gemeinsam auf der Bihne erscheinenden Engels die Mdglichkeit der
Verbindungsstiftung zwischen den als extreme Gegensatze erlebten Seiten der Subjekt-Welt-
Struktur wahrnehmbar gemacht wird. Im Vergleich der Verse 48-49 wird das innere Organ
zur menschlichen Zunge in Parallele gestellt, wobei als das Tertium comparationis der
beiden verglichenen Entitdten das Zwischensein aufgezeigt wird. ,,Zwischen den Hammern
besteht / unser Herz, wie die Zunge / zwischen den Zahnen, die doch, / dennoch, die
preisende bleibt. (IX.DE/48-51). Das Bild lasst das Wesen des Herzens zundchst
phanomenologisch in seiner prozessualen Beschaffenheit begreifen, indem mit dem
substantivierten Verb hadmmern der Rhythmus des durch das Herz angetriebenen
Blutkreislaufes wahrnehmbar wird. Andererseits wird die transzendentalpoetische Funktion
des Bildes dann ersichtlich, wenn man sich neben der phdnomenalen Bedeutung auch den
imaginativ.  ou-topischen Charakter des Ausdruckes ,Zwischen den Hammern®
vergegenwartigt. Wie schon in Bezug auf die Auftaktverse der vierten Strophe — ,,Hier ist

der Saglichen Zeit* — thematisiert wurde, der Augenblick der Verwandlung vereinigt in sich

247 Vgl. zum Problem des neuen — sachlichen — Sehens hier das Kapitel 2.4.

124



gleichermallen temporale und spatiale Aspekte. Er verleint dem Prozess des In-Bezug-
Setzens jenen hic et’ nunc-Charakter, der in der prasentischen Beschaffenheit der durch den
Verwandlungsprozess bewirkten dsthetischen Erkenntnis zum Ausdruck kommt. Wie das
Wesen des biologischen Organs an den Prozess des Hdmmerns, so ist auch die Verwandlung
der Dinge auf das prozessual verlaufende In-Bezug-Setzen des Subjekts zu den Dingen
gebunden. Bevor aber dieser Prozess in den beiden letzten Strophen endlich beim Namen
genannt und gefeiert wirde, kommt es in der zweiten Halfte des Vergleichs im Bild der
Zunge zwischen den Zahnen zur Explizitmachung des bislang nur implizit thematisierten
Zwischen-Charakters der menschlichen Sprache. In der Zungen-Metapher artikuliert sich die
Fahigkeit des Menschen, das gespaltene Verhaltnis zwischen Subjektbewusstsein und den
Objekten der Welt zu Uberwinden und in einer neuen Einheit aufzuheben, und es zu
verwandeln. Wie dem Wanderer-Vergleich entnommen werden konnte, basiert die
Verwandlung auf dem reinen Wort, das metonymisch fiir das Sprechen und Sagen steht,
wobei durch die Reinheit eine epistemische Vorurteilslosigkeit evoziert wird, die die
Plattform firr die Uberwindung des gespaltenen Weltverhaltnisses bildet. Geht man von der
phanomenalen Seite des Bildes aus, muss sich die Zunge zwischen den Zahnen behaupten,
weil sie nur als Teil eines anatomischen Ganzen seine Funktion erfullen kann. Die Zunge als
die Metapher des reinen Wortes — der Sprache — besteht in der Funktion, zwischen dem
Bewusstsein des Subjekts und den Objekten der Welt zu vermitteln.

Bereits im letzten Vers der vierten Strophe beginnt die Uberleitung zur Konklusion
des Zyklus, indem die zwischen Geist und Materie vermittelnde Zunge, mit einer
prasentischen Partizipialform, preisend genannt wird (V.51). Wie zu Beginn des Zyklus der
Engel als der Bezugpunkt der Geschehnisse auftaucht, erscheint er auch beim Preisen
wieder. Seine poetische Bezugsfunktion wird zwar beibehalten, aber die Aufmerksamkeit
wird von ihm endgiiltig auf den Menschen, auf dessen Funktion als sprachbegabtes Wesen?4

gelenkt.

248 Vgl. dazu Martin Heidegger: Ontologie. Hermeneutik der Faktizitat, GA, Il. Abteilung: Vorlesungen,
Friihe Freiburger Vorlesungen, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann Verlag, 1988. S. 21 und Heidegger
2007, S. 11.

125



Preise dem Engel die Welt, nicht die unségliche, ihm

kannst du nicht gro8tun mit herrlich Erfuhltem; im Weltall,

wo er flhlender flhlt, bist du ein Neuling. Drum zeig

ihm das Einfache, das, von Geschlecht zu Geschlechtern gestaltet,

als ein Unsriges lebt, neben der Hand und im Blick.

Sag ihm die Dinge. (IX.DE/52-57)
Der Engel, der wie ein Spiegel mit sich selbst identisch ist, vertritt die dem Menschen
epistemisch, ontologisch gleichermalBen verwehrte Ganzheit und spiegelt in dieser
poetischen Funktion jene durch das Bewusstsein verursachte epistemische Gespaltenheit
wider, die den Menschen in seine Beobachterposition drangt, die von den Elegien bekdmpft
wird. Die in den Elegien entfaltete Erkenntnis besteht in der Mdoglichkeit, eine verwandelte
asthetisch-poetische Sicht auf die Welt zu richten und die Dinge der Welt in einem
Bezugsganzen zu verorten, wobei dieses Ganze, im Unterschied zur Ganzheit des Engels, ein
dynamisches und transzendentales Ganzes darstellt, dessen Bedeutung sich im Prozess des
In-Bezug-Setztens auBert. Wie die Siebente Elegie schon gezeigt hat, fallen die Grenzen des
Wirkungsbereichs bei diesem Prozess im Sinn des Wittgenstein-Satzes?*® mit den Grenzen
der Sprache zusammen. ,,Preise dem Engel die Welt, nicht die unségliche®, heilit es in Vers
52, wobei sich die Welt als das Geflecht von Beziigen des Lebenswirklichkeit verstehen
lasst, die sich von Generation zu Generation andernd die unseren (V.57) sind. Das reine
Wort stellt neue Bezlige her, indem es die Dinge auf eine diffirmierende Weise miteinander
in Verbindung bringt, wodurch dann neue Sinn-Konstellationen?° entstehen kénnen, deren
Existenz an den Prozess des Sagens gebunden ist. In den durch das Sagen entworfenen
Konstellationen treffen Dinge und Umstande zusammen, die nur so mit Sinn gefillt und
sichtbar gemacht werden konnen. Die Verse 59-61 thematisieren diese genuin poetische —

gestaltende — Kraft des reinen Wortes:

Zeig ihm, wie gliicklich ein Ding sein kann, wie schuldlos und unser,
wie selbst das klagende Leid rein zur Gestalt sich entschlief3t,

dient als ein Ding, oder stirbt in ein Ding -, und jenseits

selig der Geige entgeht. - Und diese, von Hingang

lebenden Dinge verstehn, dal? du sie riihmst; vergéanglich,

traun sie ein Rettendes uns, den Verganglichsten, zu.

249 ,,Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt.” Ludwig Wittgenstein: Tractatus

logico-philosophicus, in: ders.: Tractatus logico-philosophicus, WA, Bd. I, Frankfurt am Main: Suhrkamp,
2006, S. 67.

20 In der Analyse des Pseudo-Mythos der Zehnten Elegie wird der urspringlichen Bedeutung des Wortes
Konstellation — Stellung der Gestirne zueinander — Recnung getragen, indem die Sternbilder als autoreflexive
Metaphern des dichterischen Sagens, im Sinne des Entwerfens von Konstellationen, ausgelegt werden.

126



Wollen, wir sollen sie ganz im unsichtbarn Herzen verwandeln
in - o unendlich - in uns! Wer wir am Ende auch seien. (IX.DE/59-66)

Besondere Aufmerksamkeit soll dem in Vers 60 eingefuhrten Bild des personifizierten
Leides geschenkt werden, denn es wird als die zentrale handelnde Figur im Mythos der
Zehnten Elegie auftreten. In der Neuenten Elegie wird es sozusagen als Ding behandelt,
dessen Sinn, durch das In-Bezug-Setzen zu ihm, in seiner sprachlichen Erfassung
nachvollziehbar wird. Das Leid wird aus seiner friiheren, als seelische Schmerzen gedeuteten
Position poetisch herausgenommen und in ein reziprokes Verhaltnis zum Seinsganzen
gestellt. Ahnlich dem Wanderer-Vergleich, in dem der Enzian als das reine Wort aufgezeigt
wird, erscheint auch in Bezug auf das Leid das gleiche Adjektiv. Hier wird selbst der Prozess
der Verwandlung des Leides rein genannt, wobei die Reinheit des Sagens im Prozess der
Verwandlung ein von den tradierten Weltdeutungsschemata befreites Weltverhaltnis
heraufbeschwdrt, durch welches sich die — ontologisch — sinnlosen Schmerzen als
Bestandteile des Seinsganzen mit Sinn erfillen.

In den Versen 62-64 wird die epistemische Reziprozitat des Bezugsverhaltnisses?!
mit dem Engel in aller Deutlichkeit gezeigt: ,,Und diese, von Hingang / lebenden Dinge
verstehn, dal} du sie ruihmst; verganglich / traun sie ein Rettendes uns, den Verganglichsten,
zu“. Dieses Zutrauen, das die Dinge zu uns Menschen haben, basiert auf dem Verstandnis
dessen, dass die Rihmung und das Sagen der Dinge eine Rettung darstellt, denn die
ontologische Verganglichkeit kann durch die in der Zwischenposition der Sprache zwischen
Geistigem und Materiellem begrindete verwandelnde Gestaltungskraft aufgehoben werden.
Als der Ort der Verwandlung ist das unsichtbare Herz (V.65) angegeben, das vor dem
Hintergrund des Wanderer-Vergleichs eindeutig als die Metapher der Sprache angesehen
werden soll, die infolge ihres doppelten ontologischen Status den Menschen zum
gleichrangigen Partner des Engels machen konnte. Der letzte kurze Satz, ,,Wer wir am Ende
auch seien.” ldsst sich als Reflektierung jener notwendigen Unsicherheit deuten, die aus der
doppelten Zugehdorigkeit des Menschen zur Sphére des Geistes und zu gleicher Zeit zur
Materie ergibt und keine eindeutige Zuordnung zulasst, die letzten Endes auch fiir unwichtig
gehalten wird.

21 In diesem Zusammenhang sei nochmals auf Rilkes Brief ber das Verschwinden der echten Dinge
hingewiesen, wo die Reziprozitat des Subjekt-Objekt-Verhidltnisses im Bild der ,,uns mitwissenden Dinge*
reflektiert wird: Vgl. hier: S. 110-111.

127



Stellt man die schon oftmals zitierten und zunédchst negativ beantworteten Fragen aus
der Ersten Elegie ,,Ach, wen vermdgen / wir denn zu brauchen?* (I.DE/9-10) und ihr
Pendant ,,Das alles war Auftrag. / Aber bewiltigtest du's? (I.DE/30-31) in Parallele zu den
abschlieenden Strophen der Neuten Elegie, zeichnet sich dabei jener Erkenntnisweg ab, der
in der Neuenten Elegie nicht einfach zum Verstandnis des menschlichen Auftrags fihrt,
sondern zu einer an die heiligen Botschaften erinnernde Wendung, in welcher sich das
lyrische Subjekt in frohlicher Stimmung zum Auftrag und dadurch zum Menschsein

bekennt.

Was, wenn Verwandlung nicht, ist dein drangender Auftrag
Erde, du liebe, ich will. (IX.DE/70-71)

Indem das lyrische Subjekt den Auftrag der Verwandlung mit voller Hingabe annimmt und
seinen Entschluss in feierlicher Stimme verkindet, verabschiedet es sich vollkommen vom
Engel, sowohl in poetischer, wie auch in thematischer Hinsicht. Der Engel als der absolute
Bezugspunkt der Elegien erfullte seine poetisch-asthetische Exemplumfunktion, die
Gespaltenheit des Menschen wahrnehmbar zu machen. Nachdem die epistemische
Gespaltenheit durch den apophantischen Logos der Sprache?? aufgehoben wird, braucht das
lyrische Subjekt keine Gegenfigur mehr, das Wesen der Ganzheitlichkeit ex negativo
verstehen zu kénnen. In thematischer Hinsicht ist in der vorletzten Strophe eine implizite
dichterische Dekonstruktion der schematischen Engel-Vorstellungen zu vermerken, indem
die tradierte Verkunderrolle des Engels vom lyrischen Subjekt gleichsam Gbernommen wird,
wenn es, in die Rolle eines quasi-irdischen Engels schlipfend, die frohe Botschaft der Erde
an die Menschen (berbringt. Diese Wende am Ende der Neuenten Elegie lasst sich auch als
eine ironische Reflexion auf das anfangliche Weltverhaltnis des Subjekts auslegen, das von
den differenzierenden Gegenuberstellungen beherrscht, das Subjekt zur Verzweiflung tber
die condition humaine bringt und es in dieser hoffnungslosen Situation sich an den Engel
wenden lieB. Als der &uRerste Fall des auf den Differenzierungen aufgebauten

Weltverhaltnisses erweist sich die Gegenuberstellung von Leben und Tod, die in den Versen

22 Der apophantische Charakter der Sprache, der in den Elegien durch das ,reine Wort* exemplarisch
vertreten wird, bestehe nach Ralph Capurro darin, verdeckte Seinsbezilige aufzudecken, und diese sichtbar
werden zu lassen. Vgl. Rafael Capurro: Beitrége zu einer digitalen Ontologie (Kap.: Digitale Information und
Daseinsanalytik) http://www.capurro.de/digont.htm, Zeit des Herunterladens: 31. 08. 2016; Vgl. dazu noch
Martin Heideggers Ausfiihrungen zum Problem des Sehenlassens in Sein und Zeit: Heidegger 2006, S. 32-33

128


http://www.capurro.de/digont.htm

74-76 auch Uberwunden wird, indem der Tod als ein Einfall der Erde genannt wird und
dadurch eine unmittelbar transzendentale Funktion erhélt.

Immer warst du im Recht, und dein heiliger Einfall
ist der vertrauliche Tod. (IX.DE/75-76)

Der Einfall ist ein blitzartiger Gedanke, der bei der Losung einer Aufgabe den plétzlichen
Moment der Erkenntnis ankindigt und als solcher eine Grenze im Erkenntnisprozess
markiert.?>® Die Funktion des Einfalls ist hier jedoch von jenen ontologischen Momenten
wohl kaum zu trennen, die das thematische Gehalt des Einfalls ausmachen: vom Verhaltnis
zwischen Tod und Leben. Die Thematisierung des Todes als des Einfalls der Erde entspricht
der transzendentalpoetischen Aufhebung des Differenzierungsproblems, als deren
epistemische Basis jene kontrarere logische Struktur?®* ermittelt werden kann, welche auch
dem reziproken Bezugssystem des Subjekt-Welt-Verhéltnisses zugrunde gelegt werden soll.
Die Besonderheit der poetischen Logik der Elegien besteht eben darin, dass das
Gegensatzpaar Tod — Leben betont nicht kontradiktorisch ausgelegt wird, sodass die Pole
des Gegensatzverhéltnisses einander gegenseitig ausschliefen wirden, sondern kontrdr,
damit sich die gegensatzlichen Pole in einer besonderen poetischen coincidentia oppositorum
vereinigen konnen®®, denn sie sind nur innerhalb des gleichen Bezugssystems zu
interpretieren. Dieses Wissen ist das, was die Erde dem lyrischen Subjekt beigebracht hat
und was jetzt das Subjekt verkiinden soll. Der Halbsatz ,,Jmmer warst du im Recht* spricht
zwar die Erde an, es hat aber die Funktion eines Quasi-Selbstgesprachs, in dem das lyrische
Subjekt mit seinem bisherigen Weltverhéltnis endguiltig abrechnet. Die Neunte Elegie endet
mit einem weiteren kontraren Gegensatz, in welchem die Kindheit (Vergangenheit) und die
Zukunft nebeneinandergestellt werden, wobei ihre Koinzidenz auf dem imaginaren Ort der

Bihne des Herzens lokalisiert wird.

253 Auf die existentialen Momente der Erkenntnis als Grenze und Grenzerlebnis sei auch an dieser Stelle
nochmals mit Hilfe Karl Jaspers Einflhrung in die Philosophie hingewiesen, wobei jetzt die existentiale
Bedeutung der Erkenntnis in Bezug auf die personifizierte Erde erscheint. Das Wesen des Einfalls besteht in
der Setzung des Todes als transzendentaler Bezugspunkt zum Leben. Die durch diesen Einfall vermittelte
Erkenntnis bildet eine Grenze, weil durch sie die diskursiv unerfassbare Einheitlichkeit des Seins erfassbar
wird, indem ein neues Seinsverhaltnis in die Wege geleitet werden kann. Vgl. hier: Anm. 190.

254 Kuno Lorenz: Wortartikel Gegensatz, in: MittelstraB (Hrsg.): Enzyklopadie Philosophie und
Wissenschaftstheorie, Stuttgart: Verlag J. B. Metzler, Bd. 3, 22008.

255 Kurt Flasch: Nicolaus Cusanus, Minchen: Verlag C. H. Beck, %2007, S. 96-107. ,[Ein
Koinzidenztheorie im starken Sinne des Wortes, wie Cusanus sie seit De docta ignorantia entwickelt hat, ging
uber diese Lehre hinaus, indem sie im Widerspruch zur gesamten philosophischen Tradition die Koinzidenz
widersprechender Sdtze desselben Gegenstandes zulieB3.

129



Siehe, ich lebe. Woraus? Weder Kindheit noch Zukunft
werden weniger ....... Uberzahliges Dasein
entspringt mir im Herzen. (IX.DE/77-79)

Wie schon an mehreren Stellen thematisch war, steht das Herz fur jenen Ou-Topos, wo die
Verwandlung vor sich gehen, und die fur das transitive Denken unvorstellbare Einheit der
Bezlige geleistet werden kann. Wie durch den Wanderer-Vergleich geklart wurde, ist diese
koinzidentale Einheit der Bezlige fur den Menschen nur im reinen Wort: im Prozess des
Sagens realisierbar, nur im Herzen der Sprache entspringt die Einheit.

Die Zehnte Duineser Elegie fungiert als die Ausfiihrung des in der Neunten Elegie
endgultig verstandenen und angenommenen Auftrags; sie bildet selbst eine Art Herzens-

Buhne, auf der die Bezlige sprachlich-dichterisch hergestellt und aufgezeigt werden.

130



6. Die zehnte Duineser Elegie: das Exemplum der Ausfiihrung des Verwandlungs-
Konzepts

Die Zehnte Duineser Elegie ist sowohl in thematischer, wie in poetisch-asthetischer
Hinsicht als der Abschluss eines weiten Denkweges anzusehen, den das lyrische Subjekt und
mit ihm auch der Rezipient zuriicklegen mussten, um zu jenem Ou-Topos gelangen zu
kénnen, wo die in der Ersten Elegie gestellte Frage nach der Bewéltigung eines Auftrags im
Programm des dichterischen Sagens, ihre Beantwortung findet.

Nachdem der imaginative Ort der Bewaltigung des Auftrags in der Sprachlichkeit
lokalisiert und deren Ausfihrung im nicht-differenzierenden Sagen: im Preisen der Dinge
aufgezeigt worden ist, fasste die Neunte Elegie die gewonnene Erkenntnis programmatisch
zusammen: ,,Was, wenn Verwandlung nicht, ist dein dringender Auftrag?* (IX.DE/70). Von
der Zehnten Elegie wird dann die praktische Umsetzung des von den neun vorangegangenen
Elegien vorbereiteten Auftrags exemplarisch vorgefiihrt. Der potenzierte autoreflexive
Charakter der Zehnten Elegie ist von der in der Neunten Elegie erkannten und
angenommenen Aufgabe des Zeigens und Sagens nicht zu trennen, denn die Elegien missen
als ausgezeichnete Vertreter des zeigenden Sagens selbst aufgezeigt werden. Entsprechend
ihrer Mythos-Struktur bildet die Zehnte Elegie jenes Stick des Zyklus, welches als das
einzige Uber eine zusammenhéangende Narrativik verfiigend eine imaginare Welt entwirft, als
deren Prafiguration die Berglandschaft der Neunten Elegie angesehen werden kann, in der
der Wanderer den Bewohnern im Tal das reine Wort Enzian mitbringt. Das im Wanderer-
Vergleich entworfene Exemplum der Herstellung der neuen Weltbeziige findet seine
Realisierung im Klage-Mythos der Zehnten Elegie, in dessen thematischem Zentrum eine
Art rekonfigurierte Wiederaufnahme des Mythologems der Wanderung in das Jenseits an der
Seite des Gotterboten Hermes Psychopompos?®® steht. als dessen Pendants der altagyptische
Gott Anubis oder die Walkiren in der germanischen Mythologie anzusehen sind. Die
Bindung an den Mythos-Kreis ist lose und bedient sich tatséchlich ausschlief3lich des
Psychopompos-Mythologems ohne konkrete Anspielungen auf dessen weitere Momente.
August Stahl behauptete jedoch schon in Bezug auf das Gedicht Orpheus. Eurydike.

256 Vgl. das Kapitel Das Mysterium der Herma in: Karl Kerényi: Hermes, der Seelenfuhrer. Das
Mythologem vom ménnlichen Lebensursprung. [Vortrage, gehalten auf der Eranos-Tagung in Ascona am 4. u.
5. Aug. 1942], Zirich: Rhein-Verlag, 1944. Vor allem der zu den Epitheta des Gottes zdhlt. Die Namen
Psychagogos (yuyaywyodc) Psychopompos (yuyomoundc) und Nekropompos (vekpomoundc) ,,Seelen- oder
,Totenfiihrer* beziehen sich auf seine Funktion als Todesboten.

131



Hermes., dass trotz der auffallig freien Behandlung des Themas®’ die Kenntnis des Mythos
bei Rilke auch dann vorausgesetzt werden muss, wenn fir den Dichter die VVorlagen aus dem
Bereich der bildenden Kunst hdchstwahrscheinlich viel pragender gewesen sein mussten, als
seine denkbare Bekanntschaft mit dem konkreten literarischen Stoff. Wenn auch eine
Begegnung mit dem Orpheus-Relief im Museo Nazionale durch einen Brief an Clara
Rilke?® tatsachlich belegt werden kann??®, sollte seine Inspiriertheit durch dieses Kunstwerk
nicht Gberbewertet werden. Die in der Zehnten Elegie verwendeten Motive aus den Mythen
um die Figur des Hermes beschrénken sich auf die Darstellung des Prozesses der Wanderung
in der Unterwelt, ohne jegliche Bezugnahme an weitere Epitheta des Mythos-Kreises, wobei
der Akzent durchgangig auf der Geste des Zeigens und des Bezeichnens liegt. Im Zentrum
des Klage-Mythos steht ein junger Toter, der von zwei als Quasi-Hermes agierenden
personifizierten Klagen aus der iberténenden Leid-Stadt zunachst in die Berge des Ur-Leids
und letztlich ins stille Tal der Leiden geleitet wird, wo er, der inneren Logik der Elegien
entsprechend, auf die Quelle der Freude findet.

Der narrative Kern der Zehnten Elegie lasst sich vom kontemplativen Gedankengang
der ersten und dem der letzten beiden Strophen trennen, indem sich diese einerseits des vom
lyrischen Subjekt bislang zuriickgelegten Weges besinnen (erste Strophe), andererseits die
Folgen und Konsequenzen des Weges in zwei kurzen allegorischen Strophen restimieren.
Der Eruierung des Klage-Mythos soll eine Untersuchung der ersten Strophe vorangehen, um
Rilkes Entscheidung fur die Wahl der zentralen Figuren des Mythos plausibilisieren zu
kénnen. Als guasi-handelnde Personen lasst der Dichter den jungen Toten und zwei Klagen
auftreten, von denen man, auBer ihrem Alter, nichts Né&heres erfahren kann. Die erste
Strophe besinnt sich des vom lyrischen Subjekt bislang zurlickgelegten Weges, der zur

Erkenntnis geflhrt hat, dass die gesuchte Ordnung nicht als etwas durch die menschliche

257 Das Gedicht klammert die wichtigsten Komponenten des Mythos vollkommen aus. Weder erféahrt man
vom Schicksal Eurydikes etwas, noch bleibt eines der kulturgeschichtlich am meisten kodierten Motive: das
Versprechen des Orpheus, sich nicht umzuwenden, unerwdhnt. Das Gedicht thematisiert nur den Weg der
Figuren aus der Aunterwelt. Vgl. Stahl 1975, S. 196.

258 Vgl. Rainer Maria Rilke: Briefe aus den Jahren 1906-1907, hrsg. v. Ruth Sieber-Rilke und Carl
Sieber, Leipzig : Insel-Verlag, 1930.

259 Der russisch-amerikanische Dichter und Essayist Joseph Brodsky bringt in seiner Rilke-Studie
Neunzig Jahre Spater die in der Forschung nach wie vor strittige Frage nach der Vorlage fir das Gedicht auf
den Punkt, indem er das Basisrelief im Museo Nazionale in Neapel zwar als Inspirationsquelle fir das Gedicht
ansieht, aber dessen AusschlieBlickeit beim dichterischen Prozess auch bestreitet. ,,Aber wenn wir auch jede
Menge Nachweise hétten, waren sie unbrauchbar. Denn eine bestimmte Verbindung oder ihre Auflésung ist nur
von Interesse, soweit sie die Metapher vermeidet. Ist einmal die Metapher eingefiihrt, stiehlt sie die Schau. Vgl.
Joseph Brodsky: Neunzig Jahre Spéter, in: ders.: Von Schmerz und Vernunft. Uber Hardy, Rilke, Frost und
andere, Ubersetzt von Sylvia List, Frankfurt a.M.: Fischer, 1999, S. 119-120.

132



Ratio postum in die Welt Gesetztes erfasst werden, sondern als eine immerwahrende Présenz
wahrgenommen werden sollte, die aber wegen der akuten Abwesenheit des notwendigen
Bezugs zur Welt tendenziell Gbersehen wird. Diese Abwesenheit wurde in der Ersten Elegie
als die Unfahigkeit zum Brauchen-Kénnen der Dinge (1.DE/9-10) umschrieben. Das in der
Neunten Elegie von den Versen 75-76 vermittelte Eingestdndnis ,,Immer warst du [die Erde]
im Recht, und dein heiliger Einfall, / ist der vertrauliche Tod.” ldsst sich als die Bestitigung
jener Einsicht lesen, die in der Ersten Elegie bereits ex negativo vorbereitet war; darin hief3
es vom Menschen: ,,[..]leise soll ich des Unrechts / Anschein abtun, der ihrer Geister / reine
Bewegung manchmal ein wenig behindert.” (I.DE/66-68). Das Eingestandnis des lyrischen
Subjekts besteht demnach in der Zugabe der Falschheit seines einseitigen Verhaltnisses zur
Welt, infolge dessen die Reziprozitat der Weltbezlige zu kurz kommen musste und der
Mensch, statt sich als inhdrente Komponente der Welt zu akzeptieren, eine &ullere
Deuterposition einnahm, und die Welt dabei ,,ein wenig behindert* hat, ihre inneren, durch
den deutenden Menschen unkontrollierbaren Gesetzte zur Geltung bringen zu konnen. Die
Zehnte Elegie spricht schon aus der Erfahrung dieses Irrtums, indem in der
invokationsartigen ersten Strophe die Momente der erlangten Einsicht nacheinander in
Betracht gezogen werden.

Die Bezugsfunktion des Engels bleibt auch hier zwar beibehalten, aber im Besitz des
erlangten Wissens erfullt seine generische Unerkennbarkeit kein zu Uberwindendes
Hindernis mehr, sondern versinnbildlicht das Faktum der Begrenztheit des Menschlichen, fir
dessen bejahende poetische Akzeptanz die ganze Zehnte Elegie stehen soll. In der Frage aus
der Anfangselegie ,,Sollen nicht endlich uns diese dltesten Schmerzen / fruchtbarer werden?*
(1.DE/49-50) wird durch die Wortverbindung ,,die dltesten Schmerzen™ das Faktum der
Endlichkeit angesprochen, die auf ontologischer und epistemischer Ebene gleichermal3en zu
interpretieren sind und zu deren Fruchtbarmachung es erst in der Abschlusselegie kommen
wird. Die dltesten Schmerzen stehen fir jene rational immer nur ungentigend erklarbaren
Ph&nomene des Seins, deren Wesen geradewegs in ihrer Unerklarbarkeit liegt: mag zwar fur
den Tod eine biologisch und biochemisch exakte Erklarung vorliegen, vermag sie jedoch den
erwachsenen Menschen Uber seine unausweichliche Endlichkeit nie hinwegzutduschen. Der
aus diesem Wissen resultierende Schmerz miisste ,,endlich [...] fruchtbarer werden®. Die

Zehnte Elegie ist in diesem Sinne die Frucht eines Reifeprozesses, an dessen Ende die

133



Erkenntnis steht, das begrenzte Menschliche als eine Mdglichkeit aufzufassen und durch das
reine Wort erfassbar zu machen.

Die erste Strophe der Zehnten Elegie muss demnach als eine emphatische
Reflexion auf das Erreichte gelesen werden, indem in den flnf, je mit dass eingeleiteten
hypotaktischen Nebensédtzen das lyrische Subjekt sein Erstaunen dariber zum Ausdruck
bringt, dass es ihm allen Erwartungen zum Trotz gelungen ist, zu einem Weltverstandnis zu
gelangen, das sogar seitens des Engels Zustimmung hervorzurufen vermag. Ich stimme
Steiners Lektiire darin zu?®, dass die strophenlange Hypotaxe nicht als eine konditionale
Verbindung verstanden werden sollte, sondern als die Fortsetzung eines fehlenden
Hauptsatzes, der die Emphase der Hypotaxe syntaktisch begriinden kann. Dieser Hauptsatz
konnte etwa lauten: Wer hétte gedacht, dass... Was man nicht hétte denken kénnen, ist a)
dass sich die klagende Grundsituation der Anfangselegien in Jubel verwandeln wird (V.1-2),
b) dass das Subjekt die Kraft aufbringen kénnen wird, seine bisherige Einstellung zur Welt
zu verandern (V.3-5), c) dass infolge dieser Veranderung das bisher abgeschlossene
Gegenilbersein des Subjekts sich in ein unabschliebar strémendes In-Sein verwandeln wird
(V.6-7). Das Antlitz lasst sich dabei kontrapunktisch zum Gesicht auffassen, welches in den
Elegien immer wieder fir die transitive Einseitigkeit der menschlichen Wahrnehmung steht,
und durch die Vergénglichkeit (I11.DE/23-25; 46-48) determiniert am pragnantesten in dem
schon analysierten Herzensbihnen-Vergleich als das Gegenteil des Puppen-Gesichts
erscheint. ,,Ich will / den Balg aushalten und den Draht und ihr / Gesicht aus
Aussehn.”(IV.DE/27-29) Das Gesicht ohne Aussehen der Puppen kennt keine Gerichtetheit
— es sieht nichts und niemanden an —, es ist wie ein Spiegel, der das von ihm entstromte Bild
in sich zurticknimmt, wodurch es sich von der Welt nicht absetzt, sondern sich mit ihr in
transzendentaler Einheit befindet. Dem lyrischen Subjekt wird nun im Bild des strémenden
Antlitzes ein solches Gesicht ohne Aussehen zugesprochen, das metaphorisch jene Einsicht in
den Sinn der Weltbezuge versinnbildlicht, die infolge des auf den Differenzierungen
aufgebauten Weltverhaltnisses bisher unnachvollziehbar bleiben musste. Das strémende
Antlitz ist als die Vorstellung des alles in sich aufnehmenden und in sich bergenden
reziproken Weltbezugs eine emphatische Negierung der differenzierenden Weltdeutung.
Dieser neue, stromende Bezug zur Welt macht das lyrische Subjekt glanzend, wobei das an
die Lichtmetaphorik des zweiten Apollo-Sonetts erinnernde prasentische Partizip sowohl das

260 Steiner 1962, S. 242-244.

134



Licht und das damit konnotierte Wissen, als auch die Reflexion auf die GroRartigkeit des
erlangten neuen Weltverstandnisses evozieren kann. Das glanzende Antlitz steht am Ende
jenes Entwicklungswegs, an dessen Anfang der Auftrag des Brauchen-Kdnnens stand, der
die Aufgabe des Sehen-Lernens aus der Malte-Periode Ubernahm, die ihrerseits der Aufgabe
des sachlichen Sehens folgte. Wie es am Anfang der Zyklus &uRerst unwahrscheinlich war,
einmal zu diesem neuen Sehen- und Brauchen-Kénnen gelangen zu koénnen, war anfangs
auch die Maoglichkeit ebenso wenig vorstellbar, die menschlichen Leiden und Schmerzen
akzeptieren und sogar bejahen zu konnen. Wer hétte es gedacht, dass einmal d) ,.das
unscheinbare Weinen / blithe”. (V.6-7). Das Blihen des Weinens ist ein Beispiel fir das
neue Weltverstandnis, das, statt die bekannte Welt-Vorstellung affirmieren zu wollen, neue,
bislang ungesehene Seiten der Dinge herausfordernd aufzeigt, um diese sichtbar zu machen.
Nur in diesem neuen Bezug zur Welt wird es mdglich, dass das Weinen bliihen kann. Die
Prédikation durch das Verb blihen, im Sinne einer vollstandigen Entfaltung von Dingen,
weist auf ein Verhéltnis zur Welt hin, fur dessen Beschreibung sich der Begriff der
Gelassenheit anbietet. Das Leben besteht aus Ereignissen, die sich nicht auf Anhieb
transparent erklaren klassen, sondern, wie es Heidegger formuliert, ihr Wesen in einem
gleichzeitigen Sich-Zeigen und Sich-Entziehen®®! &uRern, und in diesem Sinne wie
Geheimnisse?®? erscheinen, die keinen Raum fiir diskursiv-rationale Erklarungen zulassen.
Die durch die Duineser Elegien vermittelte Erkenntnis besteht diesbezuglich darin, dass man

den Geheimnis der menschlichen Existenz nur durch ein verandertes Weltverhaltnis naher

261 Heidegger meint, der Mensch solle eine Haltung annehmen, sich dem verborgenen Sinn offen zu
halten. ,,Die Gelassenheit zu den Dingen und die Offenheit fiir das Geheimnis geben uns den Ausblick auf eine
Bodenstandigkeit®. Diese Bodenstandigkeit gewahrt dem Menschen das Gefiihl und die Sicherheit, in seiner
eigenen Welt zu Hause zu sein und die Dinge der Welt brauchen zu kdnnen. Die Frage ist aber, wie die
Gelassenheit zu den Dingen und die Offenheit fir das Geheimnis erreicht werden sollen, wenn das Verhaltnis
zu den Dingen einseitig und transitiv determiniert ist. Heideggers Antwort verbleibt — wie so oft — auch in
diesem Zusammenhang nur bedingt nachvollziehbar. Trotzdem ist sie nicht zu verwerfen: die Gelassenheit zu
den Dingen und die Offenheit fiir das Geheimnis ,,gedeihen nur aus einem unabléssigen herzhaften Denken®.
Die oxymoronartig strukturierte Formulierung herzhaftes Denken vermag trotz ihrer diffirmierenden
Verschwommenheit Uber die Gelassenheit zu den Dingen eine Auskunft zu geben. Indem die dem Wortsinn
nach einander widersprechenden Begriffe das Herz (Emotionen, Irrationalitdt) und das Denken (Kopf,
Rationalitat) als Contradictio in adjecto verbunden werden, wird eine Form des Bezugs zu den Dingen der Welt
angesprochen, die sich nicht in den Gegeniiberstellungen des Subjekt-Objekt-Verhaltnisses erschépft, sondern
auf eine mogliche Vermitteltheit zwischen den Polen der obigen Struktur hinweist, wodurch der von Heidegger
Geheimnis genannte Zug des menschlichen Verhéltnisses zu allen — auch zu negativen und tragischen —
Phanomenen beleuchtet werden kann. Dass man dieser Vermitteltheit zwischen Herz und Denken nur durch
einen der Weltaffirmation widerlaufenden poetisch-asthetischen Sprachgebrauch entgegenkommen kann, ist
eine der wichtigsten Erkenntnisse Heideggers, was durch die herausfordernde — und oft missverstandene —
Metaphorizitét seiner spaten Werke immer wieder zur Geltung gebracht wurde. VVgl. Heidegger 2014, S 22.

262 \/gl. Heidegger 2014, S. 25.

135



kommen kann, wenn die von der Ratio entweder Ubersehenen oder fir sie
undurchschaubaren Bezilige durch das Sagen des reinen Wortes poetisch-asthetisch sichtbar
gemacht werden. In den dem analysierten dass-Satz folgenden drei Versen prézisiert sich
dieser Punkt, indem die dem Subjekt in der Dritten Elegie noch Angst einjagende Nacht, im
Besitz der veranderten — gelassenen — Einstellung nicht mehr beéngstigend erscheint. Die
mit der Nacht assoziierte Dunkelheit stellte im Zyklus jenen paradigmatischen Ort dar, an
dem die Differenzierung zwischen den Gegenstédnden notwendigerweise aufgehoben werden
musste, denn die Dinge waren schon rein optisch in einem undurchschaubaren Kontinuum
verbunden, weswegen auch kein echter Bezug zu ihnen etabliert werden konnte. Nach der
gewonnenen Erkenntnis, durch die sich das Subjekt selbst — wie ein stromendes Antlitz — als

Teil des Weltkontinuums ansieht, verliert auch die Nacht ihren angstigenden Charakter:

,,O wie werdet ihr dann, Nédchte, mir lieb sein,

gehdrmte. Dal ich euch knieender nicht, untréstliche Schwestern,
hinnahm, nicht in euer gelostes

Haar mich gel6ster ergab.” (X.DE/7-9)

Die einst bedrickenden und dem Subjekt Kummer bereitenden — gehdarmten — Nachte sind
im neuen Weltbezug lieb geworden und sie werden jetzt mit voller Hingabe akzeptiert. Das
durch die endlosen Néchte reprasentierte, in jede Richtung offene reziproke Weltverhéltnis
erhélt durch das zweimal wiederholte Adjektiv gel6st seine weitere Bekréftigung, als sich
das lyrische Subjekt, von seinen friilheren Sorgen befreit, dem Offenen — der Nacht, den
untrostlichen Schwestern — hingibt. Nur im Weltverhéltnis des Offenen wird es moglich, die
andere ,,unbeschienene Seite des Lebens?®® zu akzeptieren und zu lieben zu vermdgen.
Diese aus dem Hulewicz-Brief bekannte Formulierung entfaltet ihren eigentlichen Sinn,
wenn diese ,,unbeschienene Seite* nicht mehr ontologisch oder gar metaphysisch ausgelegt
wird. Das Subjekt hat infolge der von ihm kreierten Regeln seinen eigenen Schatten auf das
Leben geworfen und dadurch sein Bild triib gemacht, wodurch dann die Dinge der Welt
unbrauchbar geworden sind. Im Moment des Vollzugs des in der Ersten Elegie genannten
Auftrags, verschwinden die Schatten der verabsolutierten Rationalitatsglaubens. Das
Adjektiv gelost reflektiert einerseits die Loslosung vom das Lebensganze berschattenden
einseitigen Weltverhdltnis, anderseits die Offenheit fur die bislang teils gewollt, teils

ungewollt verdeckte Seite des menschlichen Daseins. Die abschliellenden sechs Verse lassen

263 Rilke 1940, S. 371.

136



sich als eine Art Proémium fur den anstehenden Mythos lesen, indem sie die Schmerzen als
die zentrale Kategorie des Mythos einflihren:

Wir, Vergeuder der Schmerzen.
Wie wir sie absehn voraus, in die traurige Dauer,
ob sie nicht enden vielleicht. Sie aber sind ja
unser winterwéhriges Laub, unser dunkeles Sinngrin,
eine der Zeiten des heimlichen Jahres -, nicht nur
Zeit -, sind Stelle, Siedelung, Lager, Boden, Wohnort. (X.DE/10-15)

Wahrend der bisherige Bezug zur Welt durch den Versuch gekennzeichnet war, die als
bedngstigend erfahrene Seite des Lebens zugunsten der Illusion einer durch die Ratio
Uberwachbaren Welt zu verdrangen, eroffnet der neue Weltbezug eine verwandelte Sicht auf
die unbeschienene Seite des Lebens, welche jetzt sichtbar gemacht werden soll, um endlich
das Verdeckte und Ubersehene: das Ganze des Seins zu erfassen. Die Schmerzen und die zu
deren semantischem Feld gehérenden Phanomene — Wehmut, Trénen, Leid, Kummer, Tod —
werden zu Trégern des neuen Weltbezugs, indem an ihnen die Ubersehene Seite des
Weltbezugs und deren Verhaltnis zu tradierten Weltvorstellungen exemplarisch aufgezeigt
werden. Die poetisch-asthetische Funktion der Schmerzen wird in Vers 15 transparenter,
indem, &hnlich dem reinen Wort Enzian, ihre poetische Funktion als ou-topos: ,,Stelle;
Siedelung, Lager, Boden, Wohnort“ und ou-chronos: ,Zeit“ des In-Bezug-Setzens
angegeben wird. Die Schmerzen fungieren demnach als Quasi-Ort und -Zeit der Etablierung
des neuen Weltverhaltnisses. Dieses Wo und Wann ist im prasentischen Sagen und
Bezeichnen der Dinge lokalisiert, wo die verborgenen Beziige sichtbar gemacht werden,
welche im tradierten Weltverhaltnis verschwiegen, zu jenem Ungleichgewicht flhren, das
epistemisch in der Dysfunktionalitdit des Subjekt-Objekt-Verhaltnisses zum Ausdruck
kommt und &sthetisch von den Elegien zun&chst beklagt, dann bek&mpft wird. Die
Formulierung ,,Wir, Vergeuder der Schmerzen* in Vers 10 lésst sich als Besinnung auf die
Condition humaine auslegen, indem sie die Unfahigkeit des Menschen reflektiert, die Dinge
der Welt in ihrer Ganzheitlichkeit zu erfassen und sie in diesem Sinne brauchen zu kénnen.
Solang die Schmerzen, aus einer einseitig vergegenstandlichenden Perspektive betrachtet,
immer wieder negiert und bekdmpft werden, kann kein richtiger Bezug zu ihnen etabliert

werden: sie werden vergeudet, obwohl sie zum Wesen des Menschseins gehdren: ,,Sie aber

137



sind ja / unser winterwahriges Laub, unser dunkeles Sinngrin, / eine?®* der Zeiten des
heimlichen Jahres [...]* (V.12-13). Die Anderung des Bezugs zu den Schmerzen eroffnet
eine der geschlossenen epistemischen Subjekt-Welt-Struktur entgegenlaufende offene
Weltbetrachtung, in der der rational unversdhnliche Gegensatz von Schmerz und Glick in

einem hoheren Bezug der beiden aufgeht.

6.1  Der Klage-Mythos. Die Bezugsstiftung durch das reine Wort

Wie in Vers 15 zu lesen war, stellen die Schmerzen ,,Stelle; Siedelung, Lager, Boden,
Wohnort“, das heilit: imagindre Pldtze dar, an denen das In-Bezug-Setzen der Pole der
Subjekt-Welt-Struktur vor sich gehen kann, an denen die schwer oder kaum
nachvollziehbaren Verhéltnisse zwischen Subjekt und Welt doch Sinn gewinnen konnen.
Die Geste des Zeigens und Bezeichnens ist es, was im diskursiven Weltverhaltnis der
Subjekt-Objekt-Struktur unterminiert wird, weil sie auch unterminiert werden muss, weil der
Akzent dort eben nicht auf den Prozess des Bezeichnens, sondern auf das Bezeichnete selbst
gelegt wird?®, Die éasthetische Zielsetzung ist den bislang unbemerkt gebliebenen Prozess
des Bezeichnens so transparent zu machen, dass dadurch die das menschliche Dasein
regierenden Sinngehalte und ihre scheinbare Selbstverstandlichkeit, die falschlicherweise fur
die endgultigen Ergebnisse der den Dingen ubergeordneten Ratio gehalten werden,
hinterfragt werden koénnen. Der relative Charakter tradierter Sinngehalte menschlichen
Daseins wird wahrnehmbar, indem thematisch und &sthetisch gezeigt wird, dass sie
kontingente GroRen sind, und ihren Sinn erst in Bezug auf andere Daseinsgréfien entfalten
konnen. Im asthetischen Weltverhaltnis soll deshalb die im diskursiven Bezeichnungsprozess
unhinterfragt  gebliebene  Kontingenz der Daseinsphdnomene  dsthetisch-poetisch
wahrnehmbar gemacht werden.

Nachdem in der ersten Strophe der Zehnten Elegie die Befreiung von dem
tradierten, aber letztendlich unproduktiven Weltverhéltnis im Ton der erleichterten

Verwunderung konstatiert wird, kommt es in den Strophen 2 bis 8 letztlich zum Prozess des

264 Hervorgehoben im Original.

265 Beim asthetischen Weltverstandnis féllt das Zusammenspiel der sinnlichen und der geistigen Seite der
Zeichen besonders ins Gewicht, weshalb deren Materialitat nicht nur beriicksichtigt werden soll, sondern als
die Voraussetzung ihres Verstdndnisses berhaupt angegeben werden muss. Der Akzent muss dabei auf die
Materialitdt der &sthetischen Zeichen gelegt werden, indem der Verlauf ihres Zusammenspiels mit deren
geistigen Seite — mit dem Inhalt — in den Vordergrund gestellt und sichtbar gemacht wird. Vgl. Oliver Simons:
Literaturtheorien, Hamburg: Junius, 2009, S. 9-16.

138



poetischen In-Bezug-Setzens, auf den die neun vorangegangenen Elegien hingesteuert
haben, und in dessen Zentrum der Prozess des Bezeichnens steht, dem im Klage-Mythos

thematisch und &sthetisch Rechnung getragen werden soll.

6.1.1 Thematische Reflexion auf den Prozess des poetischen Bezeichnens

Wie die Analyse der ersten Strophe schon gezeigt hat, sind es die Schmerzen, die
in der Funktion des reinen Wortes auftreten, indem sie, vom Uberlieferten Sinngehalt befreit,
neue Beziige zur Welt etablieren und in diesem Sinne als imaginare Orte der poetischen
Verwandlung fungieren sollen. Der im Mythos problematisierte Topos der Wanderung
verlangt auch thematisch nach spatialer Metaphorik, um den Prozess des Ortswechsels mit
Hilfe geografischer und topografischer Begrifflichkeit wahrnehmbar zu machen. Die
Wanderung fuhrt in den sechs Strophen des Klage-Mythos durch vier Schauplatze, wo die
geschilderten Geschehnisse immer aus einer anderen Perspektive mit der Geste des Zeigens
und Bezeichnens kontextualisiert erscheinen. Die vorgetragene Geschichte beginnt in der
Leid-Stadt (V.15-33) und wird 2) auf der Wiese hinter der Leid-Stadt (V.34-53) fortgesetzt.
Der Weg fihrt dann 3) ins Tal der Klagen (V.54-95), bis er 4) am Ful3 der Berge des Ur-
Leids (V.96-105) endet. Wenn die Schmerzen die imaginédren Platze des In-Bezug-Setzens
zur Welt darstellen und die Moglichkeit des Ganzsein-Kénnens versprechen, bietet es sich
an, zu den vier Schauplatzen des Klage-Mythos aus der Perspektive dieses poetischen In-

Bezug-Setzens eine Annaherung zu finden.

6.2.1 Schauplatz 1: Die Leid-Stadt

Die Beschreibung der Leid-Stadt représentiert das in den ersten finf und in der
Achten Elegie mit unterschiedlicher Intensitat beklagte Weltverhaltnis, welches durch die
aus der Subjektzentriertheit des Menschen resultierende falsche Einseitigkeit gekennzeichnet
ist. In der Leid-Stadt dient alles zur Verschleierung und zur Maskierung des Wirklichen, wo
von den Dingen im Sinne der Vierten Elegie behauptet werden darf: ,,alles / ist nicht es
selbst* (IV.DE/65-65). Um das selbsttrugerische Wesen eines die Wirklichkeit unentwegt
nach seinem eigenen Bild gestaltenden und damit verzerrenden Weltverhaltnisses plastisch

nachvollziehbar zu machen, wird in der zweiten Strophe eine Jahrmarktszene

139



heraufbeschworen, wo alles der Zerstreuung, sowie der Selbst- und Weltvergessenheit des
Subjekts dient, ohne die so vorgetauschte Welt nach ihrem wahren Wesen hinterfragen zu
konnen oder wollen. Falsch ist die Stille und falsch ist die Kirche. Sie steht ,,wie ein Postamt
am Sonntag® geschlossen und scheint ihrer eigentlichen Aufgabe, dem Menschen Trost zu
spenden, nicht mehr nachkommen zu kdnnen. Stattdessen wird die Ausfiihrung dieses
Auftrags den Gauklern des Jahrmarktes hinter dem Trost-Markt berlassen, die, statt dem
Menschen den Sinn der Leiden aufzudecken und nachvollziehbar zu machen, diese zum
Schein-Glick und zur Schein-Lust maskieren, und dadurch deren Sinn immer mehr
verdecken. Die gauklerhaften Produktionen des Jahrmarktes reprasentieren deshalb jene
Aspekte des menschlichen Weltverhaltnisses, die bereits in der ersten Halfte der Elegien als
Indikatoren des fehlenden echten Weltbezugs in den Vordergrund traten. Die Wahl der
Gaukler-Metaphorik an sich erfillt die Funktion, die kritisierte Falschheit des dominierenden
einseitigen Weltverhaltnisses noch einmal poetisch greifbar zu machen, indem dessen
Charakterziige im Bild der Jahrmarkt-Attraktionen als die bewusst durchgefihrten
Verzerrungen der Wirklichkeit wahrnehmbar werden. Welche Aspekte des verzerrten
Weltverhaltnisses und welche Gauklerattraktionen des Jahrmarktes lassen sich zueinander in
Parallele stellen? Die Bildlichkeit der Jahrmarktszene speist sich aus den archetypischen
Bestandteilen eines Volksfestes, wo Schaukeln, SchieRbuden und Zelte aufgestellt sind, die
dem Publikum Unterhaltung und letzten Endes Zerstreuung versprechen: ,,Schaukeln der
Freiheit! Taucher und Gaukler der Eifer!” (V.24). Die den freien Flug der Vogel
vortauschende Schaukelbewegung ist falsch, weshalb auch der Eifer der Gaukler ergebnislos
bleiben muss und der unausweichliche Leerlauf des ganzen Blendwerks friher oder spéater
offensichtlich wird. Obwohl die Frage nach der echten Freiheit ein den ganzen Zyklus
bestimmendes Problem darstellt, kommt es nur in der Achten Elegie, im Rahmen der
Einflhrung des vielleicht enigmatischsten Begriffs des Zyklus zu deren direkten
Thematisierung. Die durch das Offene reprasentierte Freiheit stellt keine ontologisch
fassbare GroRe dar, sondern eine spezielle, aufer Zeit und Raum liegende
Ganzheitserfahrung, deren epistemischen Hintergrund das verwandelte Subjekt-Objekt-
Verhéltnis bildet. In der von den Jahrmarktskiinstlern gebotenen scheinbaren Freiheit 16st
sich diese Ganzheitserfahrung langsam auf, was dann zu jener Verlusterfahrung fihren

muss, die grundsatzlich metaphysisch ist und als solche durch die alten,

140



vergegenstandlichenden Weltbeziige prinzipiell unaufhebbar bleibt?*®, Die Freiheit des
Offenen ist in jenem Sinn als absolutes Verhéltnis zwischen Subjekt und Objekt anzusehen
ist, dass sie keine relative Verbindung zwischen den beiden darstellt, in der die Freiheit des
Subjekts in der Unabhéngigkeit von einem Objekt bestlinde, sondern diese sich in einem
untrennbaren und nie abschlieBbaren Aufeinanderbezogensein erblicken lasst. Das Offene
verkorpert dabei eine absolut freie Zeit- und Raumordnung, eine Art ou-topischen, reinen
Ort, wo die Pole der Subjekt-Objekt-Struktur nicht mehr getrennt werden kénnen, sondern
ihren Sinn nur aufeinander bezogen ergeben, wie es in der Sternbilder-Strophe greifbar
gemacht wird. Fir das transitive Weltverhaltnis gibt es keinen reinen Ort mehr, an dem die
Reziprozitat der Daseinspole und damit die Freiheit des Offenen realisiert werden konnte,
weshalb sich der Mensch auf die ,,Schaukeln der Freiheit* angewiesen sieht, um sich durch
deren Hin- und Herschwingen die Illusion der Freiheit vorzutdauschen.

Auf dem Jahrmarkt entpuppt sich aber nicht nur die Freiheit als Ergebnis einer
Selbsttduschung, sondern auch die Mdoglichkeit des Gliicks wird der Unsicherheit eines
Treffers in einer Schielbude gleichgesetzt, wo man auf ein bewegliches Ziel schiellend einen
Preis erhalten kann. Wenn aber das Gluck fir den Preis der blofRen Geschicklichkeit gehalten
wird, so muss es nur ein behibschtes Gluck (V.25) bleiben, das in diesem Sinne ebenso
inhaltslos und leer ist, wie es tber die geschlossene Kirche oder die Schaukeln der Freiheit
ausgesagt wurde.

Es wartet noch eine weitere Attraktion auf den Besucher der Leid-Stadt unter den
,Buden jeglicher Neugier* (V.28), die sein Interesse nochmals erregen sollte. Wéhrend die
Blendwerke bisher eine Quasi-Freiheit vortauschten und den Sinn des menschlichen Glucks
auf das Niveau des blinden Zufalls und der leeren Geschicklichkeit herabsenken liel3en,
kommt es in den Versen 29-33 zuletzt zu einer fast obszénen Vergegenwartigung der das
menschliche Leben unterschwellig, aber umso wirksamer regierenden Macht des Geldes. Die
letzte Attraktion zeigt ndmlich die tduschende Gleichsetzung des Phidnomens ‘Geld‘ mit der
menschlichen Freiheit und dem Glick, wie es dem Beobachter durch das Bild der das
Fliegen imitierenden Schaukeln und der die blofle Geschicklichkeit auf den Rang des
Glickes erhebenden billigen Schielbude dargeboten wurde. Die Metapher des sich

vermehrenden Geldes lasst sich als die &ulerste Form des beklagten transitiven

266 Zum Problem des Verlustes der Ganzheitserfahrung als kulturelles und existentielles Phdnomen aus
philosophischer Perspektive vgl. Durs Griinbein: Im Gesprach mit Heinz-Norbert Jocks, Kdéln: DuMont
Buchverlag, 2001, S. 7-9.

141



Weltverhaltnisses auslegen, welches den Wert und die Bedeutung der Dinge durch ein
kinstlich hervorgebrachtes Mittel anzugeben zu konnen glaubt, wobei diese zu etwas
Ké&uflichem herabwirdigt und ihrem eigentlichen Sinn beraubt werden. Das Geld wird zum
Symbol des sich selbst zum Mall nehmenden selbstsiichtigen Bewusstseins, das sich
gegenuiber dem Weltganzen definiert und, statt als dessen Teil zu agieren, es beherrschen
will. Deshalb erhélt die Einschrankung, die Geldvermehrung gelte nur fur die Erwachsenen,
einen doppelten Sinn. Neben der offensichtlichen Obszonitit des ,,Geschlechtsteil[s] des
Geldes®, erklart sich die Einschrinkung durch den fundamentalen Unterschied der
epistemischen Weltverhaltnisstruktur der Kinder und der Erwachsenen. Der an sich sinnleere
Prozess der Vermehrung des weltbeherrschenden Geldes kann nur fiir die Erwachsenen ,,zur
Belustigung® dienen und lehrreich sein, wahrend fir die Kinder, die an der Freiheit des
Offenen teilhaben und denen der Prozess der Differenzierungen ab ovo fremd ist,
uninteressant und unverstandlich bleiben muss.

Bevor man aber den Jahrmarkt der Verblendungen verlieRe, wird man noch zu
einem letzten Mal, expressis verbis plakativ, mit dem Geist der Welt der Erwachsenen
konfrontiert, indem man auf der letzten Planke die Werbeplakate fiir das Bier ‘Todlos® zu
sehen bekommt. Die schon mehrmals zitierte Charakterisierung der vergegenstandlichten
Welt, wo ,,Alles [...] nicht es selbst [ist]*, findet in Vers 36 ihr metaphorisiertes Pendant, wo
fur ‘Todlos‘, ein bitteres Bier, ,,das den Trinkenden sUf} scheint, / wenn sie immer dazu
frische Zerstreuungen kauen...”, geworben wird. Der Mensch braucht die Zerstreuungen, um
sich nicht mit der anderen, mit der durch die Ratio nicht (berwachten Seite des Lebens
konfrontieren lassen zu missen. Die von den Gauklern als Trost-Ersatz gebotenen
unterschiedlichen Formen der Zerstreuung®’ zielen ihrem Wesen nach auf die bewusste
Ablenkung des Menschen, worin jener Charakter des zu Uberwindenden Weltverhéltnisses

zum Ausdruck kommt, bei welchem statt des In-Bezug-Setzens zur Welt deren

267 Auf die ,bei Rilke sonst seltene satirische Schirfe und soziologische Prignanz“ bei der

Thematisierung der existenzialen uns lebensphilosophischen Bedeutung der Zerstreuung in der Leid-Stadt
macht zwar Manfred Engel aufmerksam, ohne aber dessen wahrscheinlichen Ursprung in Erwégung zu ziehen.
Einer moglichen Antwort auf Rilkes von Peter Por schon besprochenen Gleichgiltigkeit — man kénnte sogar
von Ignoranz sprechen — sozialen und politischen Fragen gegeniber, l&sst sich mit der Heranziehung der
epistemischen Grundstruktur seines Denkens naher kommen. Die frithere Uberbetonung des Subjekts gerat
nach den Aufzeichnungen immer mehr in den Hintergrund und die Betonung der transzendentalen Verfassung
der Subjektivitat wird durch die transzendentale Verfassung des Seins abgeldst. Dabei treten aber &hnlich
Simmel und Dilthey die Verganglichkeit und die Hinfélligkeit des Subjekts in den Vordergrund. Die Elegien
stellen in dieser Hinsicht ein Musterbeispiel dieser Entwicklung in Rilkes Denken dar. Vgl. Engel: Duineser
Elegien [Anm.146], 151.; Peter Por: ,,Zu den Engeln lernend iibergehen”. Der Wandel in Rilkes Poetik
zwischen den Neuen Gedichten und den Spatzyklen, Bielefeld: Aisthesis Verlag, 2005, S. 7-36.

142



Inbesitznahme im Vordergrund steht. Die andere, ,,unbeschienene Seite*?%® des Lebens bleibt
dadurch wesentlich ausgespart und wie etwas Fremdes und Feindliches verheimlicht. Wie es
in der Dritten Elegie in Bezug auf die Mutter hief3: ,,du beugtest iiber die neuen / Augen die
freundliche Welt und wehrtest der fremden.” (II.DE/28) Mit dem Verlassen der Leid-Stadt
kommt es zur unausweichbaren Konfrontation mit dieser fremden Seite des Lebens, wo man

sich gegen diese Fremdheit nicht mehr wehren kann.

6.2.2 Schauplatz 2: Hinter der Leid-Stadt: die unbeschienene Seite des Lebens

Der narrativen Struktur nach fiangt diese andere Seite des Lebens ,.gleich im
Riicken der Planke” (V.38) an, dort ,ists wirklich* (V.38), dort sind schon die
Verblendungseffekte des Jahrmarktes aufgehoben, denn sie kénnen fiir die dort spielenden
Kinder, fur die Liebenden und fir die Tiere keine Rolle mehr spielen. An diesem Punkt
beginnt der eigentliche Wanderweg der Hauptfigur, die zunéchst als Jingling, spater als der
junge Tote bezeichnet?®, zur unbeschienenen Seite des Lebens begleitet wird. Die
Hauptfigur als der Protagonist der Leid-Stadt (Er) ist ebenso gesichtslos und eindimensional
wie der auf den Blendungseffekten aufgebaute Jahrmarkt. Er taumelt unter den Buden des
Marktes als Gefangener des Weltverhéltnissystems, worin keine echten, sondern nur
vorgegaukelte Beziige zur Welt zustande kommen konnen. Um ein verwandeltes
Weltverhaltnis zu erzielen, muss Er seine eigenen Grenzen Uberschreiten, was poetisch
durch den Tausch des Pronomens Er gegen das Nomen Jingling markiert wird. Die durch
den Jingling angezeigte Figur l&sst sich zu den Kindern, den Liebenden sowie dem Helden
in Parallele stellen, die zwar noch zur Welt der Deutungen gehdéren, aber gleichzeitig tber
ein Verhaltnis zur Welt verfligen, das den Ubergang zwischen der geschlossenen Welt der
Ratio und der Freiheit des Offenen vorbereitet. Um sich am Offenen beteiligen zu kénnen,
darf der Jiingling in der Ubergangsphase — auf der Wiese hinter der Leid-Stadt — nicht stehen
bleiben; er muss fort, er muss nach drauf3en, ins Reich der Leiden, was nur fir den jungen

Toten erreichbar ist.

268 Vgl. Rilke 1940, S. 371.

269 Die Identifizierung der handelnden Figur scheint nur auf den ersten Blick einfach zu sein. Engel
spricht dabei von ,drei ganz unterschiedlichen Protagonisten”. In Vers 27 wird sie zuerst mit dem
Personalpronomen er umschrieben, dann in den Versen 41-46 Jungling genannt, wéahrend sie in den Versen 47-
105 als der junge Tote auftritt. Gegenliber Engel wirde ich jedoch vorschlagen, von einer handelnden Person
auszugehen, die sich jedoch ihrer poetischen Funktion entsprechend immer wieder verwandelt. VVgl. Engel
2000, S. 149-152

143



Die personifizierende Verbildlichung der bislang réasonierend besprochenen
Klage  reflektiert  poetisch  durch  die  sprachliche  Sichtbarmachung  des
Bezeichnungsprozesses das Konzept der Verwandlung. Die potenzierte Autoreflexivitat der
Zehnten Elegie erweist sich als die tragende Komponente der asthetischen Erkenntnis, indem
die Klage als handelnde Figur eingefiihrt wird, die dem Protagonisten im Laufe ihrer
Wanderung im Reich des Todes die bisher Ubersehenen oder bewusst verdrangten
Seinsbeziige zeigt und auf diese Weise sichtbar macht. Die Elegien, als Klage(gesange)
erlauben dem Rezipienten den Zyklus selbst als eine geschriebene Klage in der Rolle des
Begleiters im Prozess der Verwandlung zu interpretieren, wie es bei der personifizierten
Klage der Fall ist. Diese Eigenheit der Zehnten Elegie scheint mir die konsequente Zu-Ende-
Fuhrung der diffirmierenden mythopoetischen Sprechweise zu sein, indem tradierte
Darstellungen archetypischer Kategorien und Sinngestalten des menschlichen Daseins durch
eine vollkommen neue, allen Erwartungen entgegenlaufende Poetik abgeldst werden. In
diesem Sinne l&sst sich die Zehnte Elegie als die Ausflihrung des dsthetischen Konzepts
lesen, durch das die Verwandlung sowohl thematisch wie sprachlich-poetisch

vonstattengehen kann.

6.2.3 Schauplatz 3. Der Wanderweg im Leid-Land

Wenn sich die Verwandlung in thematischer Hinsicht als die Grenzlberschreitung
dreier Sphéaren realisiert, von denen die erste in den Versen 16-38 als die Leid-Stadt
verbildlicht wird, wo das vergegenstandlichende Weltverhaltnis der Verblendungen herrscht;
die zweite als die Wiese hinter der Leid-Stadt (V.39-42), wo alles wirklich ist, wo das
weltdeutende Weltverhaltnis des Gegenuber-Seins durch das In-Sein der Kinder, der
Liebenden und der bewusstlosen Lebewesen abgeldst wird, dann kommt es erst in den
Versen 43-105 zur eigentlichen und radikalsten VVerwandlung, in denen die Bewegung nach
,draulen* (V.43), zur unbeschienenen Seite des Lebens fiihrt, wo die Grenze zum Tod
letztlich doch uberschritten wird. Auf der Ebene der Thematik kommt es in den Versen 43-
105 zur Darstellung der Wanderung im ,drauflen”, im reinen Ort des offenen
Aufeinanderbezogenseins der Phdnomene, wo die Pole der Subjekt-Objekt-Struktur nicht
mehr getrennt, sondern quasi ineinander verwandelt werden, wie es zun&chst in der a) Grab-

Mal-Szene, dann in der b) Sternbilder-Szene greifbar gemacht wird. Der konkrete

144



Wanderweg lasst sich nach dem Uberschreiten der Grenze zur anderen Seite des Lebens bei
den Objekten des Leid-Landes ihren Anfang nimmt und bis zu den Sternen am
Abendhimmel flhrt. Vor dem jungen Toten tun sich dabei Dinge auf, die auf
unterschiedliche Weisen den Prozess der Verbindungsstiftung zwischen den Seiten der

Subjekt-Welt-Struktur reflektieren, indem sie diese im eminenten Sinn sichtbar machen.

6.2.3.1 Der Weg zum Grab-Mal im Leid-Land

Die altere Klage fuhrt den jungen Toten durch eine Landschaft, deren Objekte als
Reminiszenzen von einer friheren Kultur zeugen, die noch tber ein fundamental anderes
Weltverhaltnis verfligte. Im Zentrum dieser in Vergessenheit geratenen Kultur stand ein
Verhaltnis zu den Schmerzen, das fir den heutigen Menschen befremdend und kaum mehr
nachvollziehbar erscheint. Die Verse 54-60 deuten die Leiden als Grundelemente des
menschlichen Daseins, deren Verleumdung und Uberspielung durch die kaschierenden
Versuche des Bewusstseins dem Wesen des menschlichen Daseins entgegenlauft. Die
Leiden durften namlich nicht als Konterparte des menschlichen Daseins behandelt werden,
denn sie bilden eine Seite des Lebens, welche aus dem Seinsganzen unmdglich
wegzudenken ist. Die Leiden berauben den Menschen seiner Wirde und des Sinnes seines
Lebens nicht, sie sind als Mitgestalter seines Glicks zu verstehen, wie in Form eines
Gleichnisses in den letzten Strophen des Zyklus exemplarisch dargelegt wird. An dieser
Stelle werden nun Bedeutung und Funktion der Leiden, ex negativo, als ein heute nur noch

erloschenes Gut des Menschen angesprochen.

Wir waren,
sagt sie, ein GroRes Geschlecht, einmal, wir Klagen. Die Véter
trieben den Bergbau dort in dem groRen Gebirg; bei Menschen
findest du manchmal ein Stiick geschliffenes Ur-Leid
oder, aus altem Vulkan, schlackig versteinerten Zorn.
Ja, das stammte von dort. Einst waren wir reich. (X.DE/54-60)

Der junge Tote wird durch die Landschaft der Leiden geleitet, wo er mit an das ehemals
selbstverstandliche Ganz-Sein des Lebens erinnernden Reminiszenzen konfrontiert wird.
Diese sind die 1) ,,Sdulen der Tempel®“ (V.62), 2) die ,, Triimmer jener Burgen, von wo
Klage-Fiirsten das Land / einstens weise beherrscht® (V.62-63), 3) ,,die hohen Tranenbdaume
und Felder blihender Wehmut“ (V.63-64), 4) ,,Graber der Alten” (V.70-87). Als

145



gemeinsamer Nenner der Bestandteile der Leid-Landschaft lasst sich ihre Emporgerichtetheit
ausmachen, die mit der Geb&rde des Verbindungstiftens einhergeht. Die hochragenden
Séaule, Burgen und Trénenb&ume lassen sich zum einen zur topografischen Emporbewegung
der Wanderung in Parallele stellen, zum anderen dienen sie als Symbole der Bezugsstiftung
zwischen Himmel und Erde, Leben und Tod. Die poetische Funktion der dem jungen Toten
gezeigten Dinge besteht im Sichtbarmachen und Nachzeichnen jenes Ganz-Seins, das nicht
als ein vom Erkennsubjekt einseitig determiniertes und abgeschlossenes Phanomen
vorzustellen sei, sondern als ein dynamischer Bezug, dessen Wesen in der reziproken
Zusammengehorigkeit der Pole der Weltverhéltnisstruktur besteht.

Die zuerst gezeigten Dinge sind die Saulen von friiheren Tempeln, die, nach oben
zeigend, die Zusammengehorigkeit von Erde und Himmel, von Menschlichem und
Gottlichem und vor allem die Untrennbarkeit von Leben und Tod versinnbildlichen und auf
diese Weise einen an die heute verlorengegangene Ganzheit erinnern sollen. Es geht dabei
um den impliziten Prozess des Aufmerksammachens auf jene Bezilige, die vom
vergegenstandlichenden Weltverhaltnis unbemerkt unterzugehen drohen. Die zerstreuten
Komponenten einer ehemals gegebenen Ganzheit erscheinen in den Gebauderuinen jetzt
sozusagen gesammelt, wéhrend sie durch die auf die Zerstreuung hin angelegten
Sichtbarkeiten des Jahrmarktes noch konsequent verschleiert und unbemerkt bleiben
mussten. Um diese Sammel- oder Verbindungsfunktion der Kunstdinge in ihrem Wesen
nachvollziehbar zu machen, soll auf die Spiel-Metapher Rilkes hingewiesen werden, nach
welcher sich das in der Reziprozitidt des Spielers (Erkennsubjekts) und des Mitspielers
(Erkennobjekts) begriindete Spiel (poetisch-asthetisches Wissen) im Prozess des In-Bezug-
Setzens entfaltet.2’° Die alte Klage zeigt dem jungen Toten solche Werke, die ihren Sinn in
diesem reziproken Spiel entfalten, indem sie dadurch verstanden werden, dass sich das
Erkennsubjekt zu den von diesen Werken erdffneten Beziigen in Bezug setzt. Weder der
Subjekt- noch der Objekt-Pol lasst sich dabei verabsolutieren, sondern die Erkenntnis liegt
im Zusammenspiel der beiden verankert. Die Sdulen der Tempel stehen fur dieses
Zusammenspiel, indem sie, eine eigene Welt erdffnend, die Einheit jener Bahnen und

Beztige um sich sammeln, ,,in denen Geburt und Tod, Unheil und Segen, Sieg und Schmach,

270 Die Metapher des Ballspiels und des Spiels tiberhaupt, gehdren zu den wichtigsten Topoi bei Rilke, die das
ganze Oeuvre durchziehen. In diesem Zusammenhang soll jedoch unter den vielen unterschiedlichen Aspekten
dieser Metapher auf jene hingewiesen werden, durch welche das poetisch-&sthetische Weltverhaltnis und
Weltverstdndnis mit der Reziprozitat der Beteiligten des Spiels in Verbindung gebracht werden kann. Vgl.
Eckel 1994, S. 115-130

146



Ausharren und Verfall — dem Menschenwesen die Gestalt seines Geschickes gewinnen‘?'t,
Indem sie Erde und Himmel in einer einheitstiftenden Gebdrde zu vereinen vermogen,
verhelfen sie dem Betrachter durch ihr sinnlich wahrnehmbares Material zu einem
Verstehen, welches der Eigenlogik der Materialitat der Kunst folgt?’?. Beim &sthetischen
Verstehen geht es um das Hervortreten dieser Materialitat, was das Wesen des dsthetischen
Verstehprozesses ausmacht, indem das Kunstwerk von sich selbst ein Zeichen gibt, was als
der generische Selbstbezug jedes Kunstwerks zu begreifen ist.2”® Die alte Klage zeigt dem
jungen Toten die Ruinen einst gewesener Kunstwerke, wodurch ihre Zeichenhaftigkeit noch
klarer hervortreten kann: sie sind zwar nur noch Zeichen von ehemals riesigen
Tempelwerken, aber auch in dieser zeichenhaften Form verfugen sie Uber eine eigene
Sprache, mittels derer sie auf ihre materielle Verfasstheit verweisen. Dieser autoreflexive
Verweis auf die eigene Zeichenhaftigkeit bildet zugleich jene Differentia specifica des
asthetischen Verstehens, die in der Sternbildszene im wdrtlichen Sinn Transparenz gewinnen
wird.

Nachdem der junge Tote die Tempelsaulen hinter sich lasst, geht er zunéchst an den
Trimmern der Burgen vorbei, ,,von wo Klage-Firsten das Land / einstens weise beherrscht
[haben]“. Dass das Land einmal von den Klage-Fursten beherrscht war, akzentuiert die einst
noch gegebene Verbindung des menschlichen Daseins mit den Klagen und Schmerzen. Die
Burgen sammeln um sich, den Tempelsdulen &hnlich, die Bahnen und Beziige, in denen
Klage und Freude, Tranen und Lachen generisch zusammengehdren. Ahnliches gilt auch fir
die ,,hohen Trianenbdume und die Felder blithender Wehmut®, durch die die im Kétzchen-
Gleichnis der vorletzten Strophe bildhaft aufgezeigte Ganzheitlichkeit des Daseins bildhaft
und mythisierend vorweggenommen wird. Ohne detailliert auf das Bild einzugehen, soll
seine Verbindungsfunktion betont werden, indem die Baume als aufsteigende Wesen das
Zuhausesein im Irdischen und Himmlischen symbolisch nachzuvollziehen helfen.?’* Bei dem
ebenfalls mythischen Bild der Wehmut-Felder liegt der Akzent auf dem présentischen

Partizip bliihend, denn damit wird jenes positive Verhdltnis zu den Schmerzen angedeutet,

2 Heidegger hat die hier zitierte Beschreibung fur die verbindungsstiftende Funktion des Kunstwerks in
Bezug auf einen griechischen Tempel ausgearbeitet und deshalb lasst sie sich bei der Auslegung der Verse
nutzlich und passend anwenden. Vgl. Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks, in: ders.: Holzwege,
Frankfurt am Main: Klostermann, hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann 71994, S. 28.

212 Vgl. dazu Bertrams Ausfiihrungen zum Problem der Materialitat in der Kunst: Bertram 2010, S. 147-
169.
3 Vgl. ebd.

274

262.

Nach Steiners Interpretation stehen die Tranenb&ume fur die Natur als Ganzes. Vgl. Steiner 1962, S.

147



was im deutenden und transitiven Weltverhaltnis immer wieder bek&mpft und dadurch
vergeudet wurde. Der Ubergang zwischen den beiden Formen des Weltverhaltnisses,
zwischen dem Inneren und dem AuReren, wird in den Versen 68-69 nochmals mit dem Bild
des aufschreckenden Vogels nachvollziehbar gemacht, in denen ein Vogel, der zugleich in
der himmlischen und der irdischen Sphére zu Hause ist, durch das Aufschauen der beiden
Wandernden fliegend das Innere mit dem AuReren vereinigt, indem er den unsichtbaren,

akustischen Schrei in ein visuelles, schriftliches Bild verwandelt sichtbar macht.

- und manchmal
schreckt ein Vogel und zieht, flach ihnen fliegend durchs Aufschaun,
weithin das schriftliche Bild seines vereinsamten Schreis. (X.DE/67-69)

Der Prozess des verwandelnden Uberganges verlief bislang raumlich; ab Vers 70 verwandelt
sich aber die Szene auch in zeitlicher Hinsicht: ,,Abends fiithrt sie ihn hin zu den Gribern der
Alten / aus dem Klage-Geschlecht, den Sibyllen und Warn-Herrn.” (V.70-71). Wahrend bei
Tageslicht noch die Verbindung der Spharen im Zentrum der Aufmerksamkeit stand,
verschwinden die Differenzen in der Dunkelheit des Abends und vor allem in der Nacht
vollkommen, es kommt bei ,,den Grabern der Alten” zu jener Ganzheit, die in der Grab-Mal-
Szene ihren Hohepunkt erreichen wird. Da in den Elegien das wichtigste Merkmal des zu
verwandelnden Weltverhaltnisses thematisch-ontologisch in der Leben-Tod-Unterscheidung
besteht, muss sie im Reich des Todes, wo das Leben als etwas logisch Kontrares nicht mehr
anzutreffen ist, in einem eminenten Sinne aufgehoben sein. Die Grab-Szene lasst sich
demnach als poetischer Durchbruch zur Identitat ausgelegt werden, indem das In-Bezug-
Setzen zwischen den Subjekt-Welt-Polen auf der thematischen Ebene durchgefiihrt wird.
Unter Identitat ist innerhalo der Weltverhéltnisstruktur weder eine epistemische
Ubereinstimmung zwischen Subjekt- und Objektseite, noch weniger deren ontologische
Wesenseinheit zu verstehen, sondern ein dynamisch verlaufender Prozess des Entsprechens,
wobei das Subjekt der Objektwelt nicht Gibergeordnet ist, sondern ihr im Sinne von Genligen

entgegenkommt?”® und dadurch jenen Auftrag erfiillt, auf den sich die Frage in der Ersten

275 Eine einleuchtende Erklarung des dynamischen Charakters des auf die Reziprozitat der Beteiligten
aufgebauten Weltverhaltnisses bietet Heidegger: ,,Aber das Auszeichnende des Menschen beruht darin, daf} er
als das denkende Wesen, offen dem Sein, vor dieses gestellt ist, auf das Sein bezogen bleibt und ihm so
entspricht. Der Mensch i s t eigentlich dieser Bezug der Entsprechung, und ist nur dies. ,,Nur® meint keine
Beschrankung, sondern ein UbermaR. Im Menschen waltet ein Gehoren zum Sein, welches Gehoren auf das
Sein hort, weil es diesem ubereignet ist. (Hervorhebungen von ML) Vgl. Martin Heidegger: Martin Heidegger:
Identitat und Differenz, Stuttgart: Klett-Cotta, 22002.

148



Elegie bezog: ,,.Das alles war Auftrag. / Aber bewiltigtest du’s?” (I.DE/30-31) Der Mensch
bewadltigt seinen Auftrag, indem er der Welt entspricht, indem er sich auf die Welt bezieht
und sich keine ihr gegentibergesetzte Aufl3enposition zuweist. Indem sich das Subjekt auf die
Objekte der Welt bezieht, und sich selbst und die Objekte von diesem Bezug her versteht,
wird es selbst zum Trager dieses Bezugs, von dessen Qualitdt und Beschaffenheit sein
Weltverstandnis abhangt. Der epistemische Kern der spaten Kunstauffassung Rilkes besteht
in der Erkenntnis, dass das Kunstwerk diesen im diskursiven Weltverhaltnis
abhandengekommenen und deshalb unsichtbar gewordenen Prozess des Sich-In-Bezug-
Setzens zur Welt sichtbar machen kann und soll. Die als Entsprechen verstandene ldentitét
wird in der Grab-Mal-Szene zuné&chst in ontologischer Perspektive sichtbar gemacht, dann
werden in der Sternbild-Szene ihre epistemischen Beziige beleuchtet. Der ontologische
Aspekt der Ganzheitlichkeit und des volligen Entsprechens &ulert sich in jener temporalen
Offenheit, die in der mythischen Figur der Sibyllen und Warn-Herren zur Geltung gebracht
wird. Dem jungen Toten zeigt sein Begleiter die Graber von Sibyllen, die im Leid-Land, wo
die Gesetze des differenzierenden Weltverhaltnisses nicht mehr gelten, die Aufhebung der
Grundunterscheidungen der drei Zeitekstasen versinnbildlichen und als solche fir die
temporale ldentitat der Subjekt-Welt-Struktur stehen. Die Zukunft weissagenden Seherinnen
unterschieden ndmlich unter den drei Richtungen der Zeitfolge nicht; fir sie gilt jenes offene
Zeitverhaltnis, das man mit Hilfe einer eindrucksvollen Passage aus den Aufzeichnungen
erlautern kann, in denen der das rationale Zeitverstandnis suspendierende Bezug zur

Zeitlichkeit am Beispiel des GrolRvaters von Malte exemplifiziert wird:

Die Zeitfolgen spielten durchaus keine Rolle fiir ihn, der Tod war ein kleiner Zwischenfall,
den er vollkommen ignorierte, Personen die er einmal in seine Erinnerung aufgenommen
hatte, existierten, und daran konnte ihr Absterben nicht das geringste d&ndern. Mehrere Jahre
spater, nach dem Tode des alten Herrn, erzahlte man sich, wie er auch das Zukinftige mit
demselben Eigensinn als gegenwartig empfand.2®
Der Groldvater ist ebenso im Leid-Land zu Hause wie die Sibyllen, die zwischen
Vergangenem, Gegenwartigem und Zukinftigem nicht mehr unterscheiden, sondern, wie in
der Achten Elegie in Bezug auf die Blumen ausgesagt wird, wie die Blumen in einem reinen
Raum ,,unendlich aufgehen.” (VIII.DE/15-16). Das Leid-Land ist auch ein solcher reiner

Raum, der, dem schon detailliert analysierten reinen Wort &hnlich, einen Ou-Topos — einen

216 Rilke 1987, SW, Bd. VI, S. 735.

149



Nicht-Ort — darstellt, an dem die Verwandlung poetisch-&sthetisch vonstatten gehen kann.
Die grundlegendste ontologische Differenz, die sich nattrlich auf die Gegeniberstellung von
Leben und Tod bezieht, wird an der Grabstéatte mythisch-symbolisch aufgehoben: das Leid-
Land ist der Bereich des Todes, wo ein Leben-Tod-Gegensatz als condtradictio in adjecto
erscheinen wirde. Die Sibyllen als die Herrinnen des mythischen Leid-Landes pragten die
Zeitverhdltnisse jedoch nicht allein, sondern mit den ,,Warn-Herrn“ zusammen, die nach
ihrer Benennung die Funktion innehaben dirften, auf etwas warnend hinzuweisen, um vor
drohendem Unheil zu warnen. Obwohl in der Forschungsliteratur die Figur der ,,Warn-
Herrn* tendenziell uninterpretiert bleibt, 1&sst sich in dieser mythischen Figur eine Instanz
erkennen, welche neben den Seherinnen, als die das Leid-Land regierenden Urgestalten, das
Wesen und den Charakter des reinen Raumes mitbestimmen. Da es sich dabei um die
mythische Figur einer mythischen Welt handelt, bietet es sich an, zur Erklarung der ,,Warn-
Herrn*-Figur eine in Platons Dialogen heimische, mythische Figur heranzuziehen. Es mag
sich dabei um das sog. Daimonion?’’ handeln, das, von Sokrates die innere, quasi-rationale
Stimme des Menschen genannt, als Antipode zum Logos verstanden wird, weil es dem
Menschen das zu erkennen hilft, was der rationalen, differenzierenden Vernunft sonst
verborgen bleibt und dadurch das Erkennsubjekt vom falschen, differenzierenden
Weltverhéltnis abhalten kann. Der Warn-Herr inmitten des Subjekts fungiert als ein Quasi-
Daimonion, das die Aufmerksamkeit des Subjekts von den standigen Differenzierungen der
vergegenstandlichenden Weltbetrachtung auf die Ganzheitlichkeit des Weltinnenraums
lenkt. Diese warnende Stimme hat schon in der Siebenten Elegie unmissverstandlich
ausgesagt: ,,Nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen. Unser / Leben geht hin mit
Verwandlung. Und immer geringer / schwindet das Auf3en.” (VII.DE/50-52) Im Leid-Land
ist das Subjekt im Inneren angekommen, wo das Aufien vollig verschwunden ist, wo kein
Streit mehr zwischen dem Bewusstsein (der Seele) und dem Leib (der Welt) herrscht, wo die
beiden Pole der Weltverhaltnisstruktur letztlich vermittelt erscheinen und in dem schon
analysierten Sinne der Identitdt miteinander Ubereinstimmen. Der zentrale Teil der Grab-

Mal-Szene (V.72-79) versinnbildlicht diesen Frieden zwischen dem Bewusstsein und der

2n ,,Vielleicht kénnte auch dies jemanden ungereimt diinken, dass ich, um Einzelnen zu raten, umhergehe

und mir viel zu schaffen mache, 6ffentlich aber mich nicht erdreiste, in eurer Versammlung auftretend dem
Staate zu raten. Hiervon ist nun die Ursache, was ihr mich oft und vielféltig sagen gehort habt, dass mir etwas
Gottliches und Daimonisches widerfahrt, was auch Meletos in seiner Anklage auf Spott gezogen hat. [31d] Mir
aber ist dieses von meiner Kindheit an geschehen: eine Stimme némlich, welche jedesmal, wenn sie sich horen
1aBt, mir von etwas abredet, was ich tun will, zugeredet aber hat sie mir nie.” Platon: Apologie des Sokrates,
Ubersetzt von Friedrich Schleiermacher, Hamburg: Rohwolt Enzyklopadie, 2°2004, S. 30, 31d.

150



Welt in der Bildlichkeit des agyptischen Todeskults. Es ist in der Forschung belegt
worden?’8, dass Rilke das Gesprach eines Lebensmiiden mit seiner Seele gut gekannt hat?’®,
in dem die Seele, die wohl mit dem Bewusstsein gleichzusetzen ist, mit dem Leib streitet,
welcher sich zu verbrennen plant und sich so dem Tod hingeben will. In den vom Leib
gestellten Fragen wird die Beschaffenheit des Todes und vor allem sein Verhaltnis zum
Seinsganzen thematisch: ,,Bedeutet er wirklich Ungliick? Er ist ein Wendepunkt des Lebens,
wie wenn die Bédume gefillt werden?* fragt der Leib. Fiir Rilke musste in dem
altagyptischen Gesprach vor allem die Rollenverteilung zwischen der Seele und dem Leib
am charakteristischsten erscheinen, da dort die Seele dem Tod, der das Leben von auRen her
zu Uberfallen droht, wie einer gegnerischen Macht widerstrebt. Die durch das Gesprach
vermittelte Erkenntnis besteht in der Akzeptanz der unhintergehbaren Verbundenheit von

Leben und Tod, von Seele (Bewusstsein) und Leib:

Der Tod steht mir heute vor Augen, wie Myrrhenduft, wie wenn man unter einem
Sonnensegel sitzt am windigen Tage. Der Tod steht mir heute vor Augen wie Lotosduft, wie
wenn man am Ufer der Trunkenheit sitzt. Der Tod steht mir heute vor Augen wie das
Aufhoren des Regens, wie wenn ein Mann aus dem Feldzug nach Hause zuriickkehrt. Der
Tod steht mir heute vor Augen wie eine Himmelsentwolkung... Der Tod steht mir heute vor
Augen, wie wenn ein Mann sich sehnt, sein Haus wieder zu sehen, nachdem er viele Jahre in
Gefangenschaft verbracht hat.?%

Der reine Raum des Leid-Landes ist jener Ou-Topos, an dem die Verwandlung des Aullens
ins Innere vor sich gehen kann, wo die Ganzheitlichkeit des Seins nach dem altédgyptischen
Gesprach als die mythische Verséhnung zwischen Leben und Tod wie die Trunkenheit, wie
das Aufhdren des Regens oder eben wie das Heimkommen aus dem Feldzug nachspurbar

gemacht wird.

28 Gepréach eines Lebensmiden mit seiner Seele, In: Horst Nalewski (hrsg.): Rainer Maria Rilke. Reise
nach Agypten. Briefe. Gedichte. Notizen, Frankfurt a.M.: Insel, 2000, S. 63-70.
28 Aus dem Brief vom 22. September 1911 an seinen Verleger Anton Kippenberg: ,,Ihrer verehrten Frau

danke ich tausend Mal fiir die Niederschrift des ,,Gespriachs”, ich finde es im Wiederlesen schoner noch, als ich
es erinnerte; es bleibt in ihrer Schrift und kommt zu meinen aegyptischen Anmerkungen [...].“ Vgl. Nalewski
2000, S. 61. Der ursprungliche altdgyptische Text mag in der I. Zwischenzeit: 2154-1991 v. Chr. entstanden
sein. Die von Frau Kippengerg abgeschriebene deutsche Ubersetzung stammt von dem Agyptologen Friedrich
Wilhelm von Bissing. Vgl. Nalewski 2000, S. 70.

280 Nalewski 2000, S. 68.

151



6.2.3.2 Am Grab-Mal

Der Abend wandelt sich, es wird Nacht, als der junge Tote am zentralen Grab-Mal
der Grabstatte ankommt. Die Bildlichkeit der Verse 72-87 speist sich aus Reminiszenzen des
altdgyptischen Totenkultes, wobei die Pyramide als die Begrabnisstatte der Konige im
Zentrum steht, welche als der mythische Ort der Vermittlung zwischen Diesseits und
Jenseits die Funktion innehatte, den Weg des Verstorbenen auf die andere Seite des Seins zu
ebnen. Der Uber der in der Pyramide verborgenen Grabkammer wachende Sphinx ist ein
Lowe mit Menschenkopf und in diesem Sinn die symbolhafte Darstellung der Verbindung
des menschlich-rationalen Bewussteins mit dem tierisch-a-rationalen Unbewussten, wodurch
implizit dem vergéanglichen Menschlichen eine Bedeutung zugesprochen wird, die sich
letztlich auch mit dem ewigen Sternenmal’ als messbar erweist. Flihrt man sich vor Augen,
dass es sich im Mythos um den Prozess des zeigenden Sichtbarmachens jener
urspringlichen, dem  vergegenstdndlichenden  Weltverhéltnis  anheimgefallenen
Ganzheitlichkeit handelt, gewinnt auch der Sinn hinter der eigenartigen Schriftweise von
Grab-Mal an Transparenz. Mit der getrennten Schreibweise wird der Mal-Charakter des
Grabes ins Zentrum geruckt, indem seine Funktion, der Verbundenheit von Leben und Tod
Zeichen zu setzen und diese plastisch sichtbar werden zu lassen, thematisch und poetisch
reflektiert wird. Das Grab-Mal fungiert als poetischer Hinweis auf die Zusammengehdrigkeit
der beschienenen und der unbeschienenen Seite des Seins, was durch das prasentische
Partizip ,,das iiber Alles wachende* (V.73) auch thematisch reflektiert wird. Das mit groBem
Anfangsbuchstaben geschriebene Alles steht fir alle Beziige des Seins; und zwar nicht nur
fur diejenigen des von der Ratio Uberwachten Seinsbereichs, sondern auch fur die Bezlige,
die vom Bewusstsein bislang entweder im Sinne des Trost-Marktes ausdricklich kaschiert
oder gar verleugnet wurden.

Fur den jungen Toten, fur den die Ganzheitlichkeit des Leid-Landes noch neu und
befremdend erscheinen mag, ist das durch das Grab-Mal versinnbildlichte Verhéltnis von
Leben und Tod noch kaum zu erfassen: ,,Nicht erfafit es sein Blick, im Frihtod /
schwindelnd.” (V.80-81) Er vermag dieses neuartige Verhéltnis der offenen Bezlige noch
nicht zu begreifen und bewusst zu machen, denn dieses ist im eminenten Sinne un-
begreiflich und dementsprechend un-begrifflich und un-beschreiblich. Die Verse 81-87

entwerfen das mythische Bild eines Verstehprozesses, der auf einem reziproken Verhaltnis

152



des Erkennsubjekts zum Erkennobjekt basiert und als poetische Reflexion auf das
asthetische Verstdndnis zu interpretieren ist. Wilhelm Diltheys Idee, nach welcher das
menschliche Weltverstandnis als Prozess des Wiederfindens des Ich im Du zu erkléren
sei?®!, reflektiert jenen einseitigen Bezug zur Welt, worum es auch der elegischen Klage ging
und in der Achten Elegie fur die Fremdheitserlebnisse des Menschen verantwortlich gemacht

wurde:

Mit allen Augen sieht die Kreatur das Offene. Nur unsre Augen sind
wie umgekehrt und ganz um sie gestellt

als Fallen, rings um ihren freien Ausgang.

Was draufien ist, wir wissens aus des Tiers

Antlitz allein; denn schon das frithe Kind

wenden wir um und zwingens, dal® es rickwarts

Gestaltung sehe, nicht das Offne, das

im Tiergesicht so tief ist. (VI11.DE/1-9)

Die menschlichen Augen werden hier Fallen genannt; sie stehen metonymisch fir das
deutende Bewusstsein, durch welches immer nur fertig erhaltene Weltverstandnisschemata
in die Welt hineinprojiziert werden, die dann als erstarrte (gestaltete) Deutungsklischees das
menschliche Weltverhaltnis determinieren. Zum Offenen vorzudrdngen wirde deshalb
bedeuten, die Welt ohne vergegenstandlichende Gestaltung erleben zu kénnen, was jedoch
dem Erkennsubjekt vorenthalten bleiben musste, wenn es am Antlitz der unbewussten Tiere
nicht abzulesen ware. In der Zehnten Elegie wird die traditionelle Position des
Erkennsubjekts schon unterminiert, indem hier eine spezielle, mythisch-poetische Interaktion

der beiden Weltverhaltnisstrukturpole heraufbeschwort wird.

Aber ihr Schaun,
hinter dem Pschent-Rand hervor, scheucht es die Eule. Und sie,
streifend im langsamen Abstrich die Wange entlang,
jene der reifesten Rundung,
zeichnet weich in das neue
Totengehor, Gber ein doppelt
aufgeschlagenes Blatt, den unbeschreiblichen Umrif3. (X.DE/81-87)

Der Prozess des Zeigens erreicht seinen ersten Hohepunkt, als der junge Tote und die alte
Klage nur durch ihr Schauen zu bewirken vermdgen, dass eine Eule hinter der Krone des

Sphinx in die Luft steigt und dort ,iiber ein doppelt / aufgeschlagenes Blatt den

281 Vgl. Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Einleitung
von Manfred Riedel, Frankfurt: Suhrkamp, 1981, S. 281-383.

153



unbeschreiblichen Umrif}* in die Luft zeichnet. Die poetische Funktion des Schauens
wiedererholt den Sinn jener schon detailliert analysierten Stelle aus der Vierten Elegie, wo
durch das vollige Hinschauen auf der Bihne des Herzens jene Form des Erkennens
vergegenwartigt wird, die sich, dem mystischen Héren (1.DE/54-59) ahnlich, als eine
unbewusste Form des Verstandnisprozesses auslegen lasst. In dem Moment, in dem die Eule
durch das vollige Hinschauen verjagt wird, entsteht jenes Zusammenspiel zwischen
Erkennsubjekt und Erkennobjekt, das zu jenem nicht mehr rational deutbaren Verstandnis
fiinrt, das auch hier mit dem mystisch anmutenden Hoéren?? (V.85-86) assoziiert wird. Die
Metapher des Horens entspricht einem Verstehen, das nicht als einseitiger, subjektzentrierter
Prozess verlauft, sondern sich als eine Art Interaktion mit dem zu verstehenden Anderen
vorstellen lasst. Das Horen ist in diesem Sinne ein Zuhoren, durch welches eine echte
Beziehung gestiftet werden soll, indem zur anderen Seite eine Briicke ,,aus Gottes grofem
Briickenbau“?% errichtet wird, und das Spiel des Verstehens zu Ende gespielt werden kann.
Der Ou-Topos des neuen Verstehens wird demnach in dem ,,neuen Toten-Gehor* lokalisiert,
wo der Prozess des Verstehens als der Prozess des In-Bezug-Setzens vor sich geht, dhnlich
wie es an den anderen Nicht-Orten des Zyklus schon passiert ist: auf der Bihne des Herzens
(IV.DE), auf dem unsaglichen Teppich (V.DE), im reinen Wort ,,Enzian“ (VILDE). Die
generische Verbindung der sonst getrennten Seiten der Weltverhaltnisstruktur wird durch die
Metapher des doppelt aufgeschlagenen Blattes (\V.86-87) weiter vertieft, indem durch die
Betonung der Doppelseitigkeit des Blattes die Untrennbarkeit der Seiten sowohl ontologisch:
Leben — Tod, als auch epistemisch: Erkennsubjekt — Erkennobjekt versinnbildlicht wird.
Dieses symbolisch durch die Eule vermittelte Wissen?®* entspricht jener Ganzheitlichkeit,
die dem traditionellen, diskursiv — differenzierend — verlaufenden Verstehen verschlossen

bleibt. Deshalb wird das vom jungen Toten erzielte Wissen reifste Rundung genannt, wobei

262 Das Horen als das Organ des Verstehens erscheint an dieser Stelle zum zweiten Mal und zeigt wie an
der Stelle in der Ersten Elegie eindeutige Verkniipfungen unter anderem zu dem Satz “fides ex auditu” aus dem
Brief des Paulus an die Romer: ,,Folglich [kommt] der Glaube vom Horen, das Horen aber mittels [des] Wortes
Christi [R6m 10,17].

283 R. M. Rilke: Solang du Selbstgeworfenes fingst... in: Rilke SW, Bd. I, S. 132.

284 Fur Rilke mag die Eule als Symbol des echten, wahren Verstehens und Wissens die ausschlaggebende
Rolle gespielt haben, aber die bekannte Hegelsche Neuinterpretation des mythologischen Bildes verfugt in
Bezug auf diese Stelle auch Uber groRe Erklarungskraft. Das Wesentliche an Hegels Auslegung ist ndmlich die
Idee, nach welcher echte Erkenntnis nur mit einem zeitlichen Abstand mdglich ist, wenn man eine Sache aus
mehreren Perspektiven betrachtet, wodurch dann die Einseitigkeit des Erkennens beseitigt werden kann. In
Hegels suggestiver Beschreibung kann man erst in der Ddmmerung, am Ende des Tages, die Dinge von allen
Seiten her betrachten und ihren Sinn wirklich nachvollziehen. Die Eule steht demnach fur den Einbruch der
Zeit verwandelten Verstandnisses. Vgl. G. W. Fr. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, SW, B. 7,
hrsg. v. Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 82004, S. 16.

154



sowohl das Attribut reif, als auch das nominalisierte Attribut Rundung die vollkommene
Ganzheitlichkeit des erreichten Wissens veranschaulichen.?® Jakob Steiners Beschreibung
sollte man dabei vollkommen zustimmen, nach welcher reif als die Spitze der organischen
Entwicklung auszulegen sei, wahrend sich die Rundung als die vollkommene geometrische
Form auffassen lasst. Im Sinne unserer Fragestellung formuliert, geht es hier um eine
Vollkommenheit in ontologischer und epistemischer Hinsicht gleichermalien, die jedoch den
Menschen Uberfordern wirde, was im letzten Vers der Strophe auch unmissverstandlich zum
Ausdruck gebracht wird. Nach der dortigen oxymoronhaften Behauptung habe das auf das
Blatt Geschriebene einen ,,unbeschreiblichen Umrif3*, wodurch jene Unmoglichkeit eines
vollstandigen Verstandnisses aus der Perspektive des differenzierenden Erkennsubjekts
reflektiert wird, die in der metaphorischen Sprache des Hoheliedes der Liebe
folgendermalen vorgezeichnet erscheint: ,,Prophetisches Reden hat ein Ende, / Zungenrede
verstummt, / Erkenntnis vergeht. Denn Stiickwerk ist unser Erkennen, / Stuckwerk unser
prophetisches Reden; wenn aber das Vollendete kommt, / vergeht alles Stiickwerk.?%® Die von
der Eule in die Luft gezeichnete Schrift ist fur das stiickhafte Wissen des Menschen noch
unbeschreiblich: unverstandlich. Der junge Tote befindet sich aber schon in der Phase, in der
das stiickhafte ,,prophetische Wissen der differenzierenden Weltdeutung verstummen muss,
um dem vollendeten, nicht mehr differenzierenden Wissen Platz machen zu kénnen. Deshalb
wird in den letzten beiden kurzen Strophen schon in Kenntnis dieser Unbeschreiblichkeit des
vollendeten Wissens versucht, die Ganzheitlichkeit in der Form von zwei dichterischen

Gleichnissen dem stiickhaft denkenden Rezipienten néher zu bringen.

6.2.3.3 Unter den Sternbildern

Die aufsteigende Bewegung der Wandernden erreicht ihren Hohepunkt unter den neuen
Sternen des Leidlands, wo die einzelnen Sternbilder von der Klage ihren Namen nach
aufgezéhlt werden. Die ganze Strophe strukturiert sich um diese Aufzdhlung, wobei die
denkbaren Griinde oder Erkl&rungen fur die einzelnen Bezeichnungen der Sterne konsequent
verschwiegen bleiben. Dieses Schweigen ldasst sich als der inh&rente Bestandteil des

Konzepts des zuhorenden Verstehens einordnen, indem das (Zu)Horen in einem

285 Vgl. Steiner 1962, S. 272.
286 Der 1. Brief des Paulus an die Korinther 13, V. 9-10.

155



Kierkegaardschen, quasi-christlichen?®’ Sinne mit dem Schweigen als mit einer tieferen
Form des Verstehens gleichgesetzt erscheint?®, Diese Art des Verstehens (Horens) mag
zwar den Eindruck erwecken, es gehe hier um ein irrationales, a-logisches Erlebnis des
Glaubens oder gar der Mystik, es ist aber nicht der Fall und es wirde dem Programm des
verwandelten Weltverhéltnisses auch zuwiderlaufen.

In Strophe 7 tun sich tber dem jungen Toten die Sternbilder auf, die ad absurdum nur
fir die Toten vollstdndig dekodierbar und nicht mehr unbeschreiblich sind. Es soll jetzt
versucht werden, nach der den Sterbildern innewohnenden Idee zu fragen, danach namlich,
inwieweit sich durch sie die Ganzheitlichkeit des Seins thematisch und poetisch erfassen
lasst. In der siebten Strophe werden neun Bilder aufgezahlt, die durch die Kursivierung im
Text auch optisch betont werden, wodurch der thematisch besprochene Prozess des
sichtbarmachenden Zeigens einerseits seine poetisch-asthetische Reflektierung findet,
andererseits der Rezipient sich in den Prozess des dichterischen Sichtbarmachens wéhrend
der Lekture einbezogen fiihlen kann.

Und hoher, die Sterne. Neue. Die Sterne des Leidlands.
Langsam nennt sie die Klage; - Hier,

siehe: den Reiter, den Stab, und das vollere Sternbild
nennen sie: Fruchtkranz. Dann, weiter, dem Pol zu:
Wiege; Weg; Das Brennende Buch; Puppe; Fenster.
Aber im stdlichen Himmel, rein wie im Innern

einer gesegneten Hand, das klar erglanzende >M<,

das die Miitter bedeutet ...... — (X.DE/88-95)

287 Rilke war mit dem Werk des danischen Philosophen am besten vertraut gewesen, was sich durch seine
Korrespondenz detailliert belegen l&sst. Dabei sei auch angemerkt, dass sein Religionsbild und seine
Auffassung Uber die Rolle des individuellen religidsen Erlebisses durch Rudolf Kassners christliche
Anthropologie in nicht zu unterschatzendem Male beeinflusst war. Auch sein Kierkegaard-Bild hat sich an
Kassners Kierkegaard-Lektiire emanzipiert. Ilse Erdmann berichtet er (ber den Philosophen in
leidenschaftlichem Ton: ,,Hier [bei Kierkegaard] ist Christenthum, wenn es irgendwo noch ist, dieser wahrhaft
innere Mensch strahlt es in die Zukunft hiniiber. Ich habe ihn nie viel gelesen, man kann ihn nicht nebenbei
aufschlagen, ihn lesen heift in ihm wohnen, er ist ein Pathmos, Stimme und einsame Landschatft... “ Schnack
1990, S. 508-509.

288 ,,Als mein Beten immer anddchtiger und innerlicher wurde, da hatte ich immer weniger und weniger
zu sagen. Zuletzt wurde ich ganz still. Ich wurde, was womdglich ein noch gréRerer Gegensatz zum Reden ist,
ich wurde ein Horer. Ich meinte erst, Beten sei Reden, ich lernte aber, dass Beten nicht bloR Schweigen ist,
sondern Horen. So ist es: Beten heil’t nicht, sich selbst reden horen; beten heif’t, still werden und warten, bis
der Betende Gott hort.” Soren Kierkegaard: Die Lilien auf dem Felde und die Vdgel unter dem Himmel. Drei
Beichtreden, bers. v. Daniel Hoffmann, Berlin: Evangelische Verlagsanstalt, 1965, S. 3. (Hervorhebung von
ML)

156



Geht man von der urspriunglichen Bedeutung von Stern aus, derzufolge das Wort im
Indogermanischen noch ,[am Himmel] Ausgestreutes“?® bedeutete, bietet sich ein
Interpretationsrahmen an, innerhalb dessen die Sternbilder schon als Ergebnisse eines
Sammel-Prozesses anzusehen sind, in welchem die ausgestreuten Sterne zu Bildern
gesammelt werden und als solche mit Sinn erfillt in eine Textstruktur verwandelt und lesbar
werden konnen. Auf die auch sprachhistorisch belegte Verbindung®® zwischen Sammeln
und Lesen soll mit Hilfe des kurzen fragmentartigen Textes Was heif3t Lesen? von Heidegger
hingewiesen werden, dessen Thesensatz zufolge das Lesen nur dann zum Verstdndnis
hinleite, wenn sich der Rezipient bereit zeigt, sich von den Dingen der Welt leiten zu lassen,
wodurch dann ein spontanes Wiedererkennen des Eigenen im Fremden zustande kommt.?%
Ich zitiere den genannten Satz: ,,Das eigentliche Lesen ist die Sammlung auf das, was einst
schon unser Wesen in Anspruch genommen hat, mégen wir dabei ihm entsprechen oder
versagen.“?°2 Die Voraussetzung des Lesens, was hier als die Metapher des verstehenden
Weltverhaltnisses zu verstehen ist, liegt nach Heidegger in der Bereitschaft begrindet, der
Welt entsprechen zu wollen, indem die tobenden Krafte des sich der Welt
gegeniibersetzenden Bewusstseins zu Gunsten der Entschlossenheit geziigelt werden, sich
zur Welt in Bezug zu setzen. Ein wirkliches Weltverstdndnis kann demnach bei einer
Entsprechung der Welt zustande kommen, dann ndmlich, wenn sich das Erkennsubjekt zu
den Dingen der Welt in Bezug setzt und ihnen dadurch entspricht, dass es sich dabei nicht
als einen, den anderen Komponenten der Weltbezugsstruktur tibergeordneten Pol betrachtet,
sondern sich als der eine Trager dieses Bezugs, dynamisch versteht. Der vom Dichter auf
sich genommene Auftrag besteht darin, diese die Welt strukturierenden Entsprechungen im
Sinne der vom Dichter hochgeschatzten?®® Correspondances von Baudelaire sichtbar werden

289 <mhd. stern <ahd. sterno <got. stairno ,Stern” <idg. *ster ,ausbreiten”; also ,am Himmel

Ausgestreutes” vgl. Kluge 1995.

290 <ahd lesan, ,,auswihlend sammeln®, dann erzéhlen, berichten* <germ. lesan ,sammelnd auflesen®,
vgl. Kluge 1995.

201 Vgl. Griinbein 2001, S. 11ff.

292 Martin Heidegger: Was hei8t Lesen? in: ders.: Aus der Erfahrung des Denkens, GA |. Abt.:
Veroffentlichte Schriften 1910-1976, Bd. 13, hrsg. v. Hermann Heidegger, Frankfurt a.M.: Klostermann, 1983,
S. 111,

298 In seinem Brief an Lou Andreas-Salomé vom 18. Juli 1903 nennt er Baudelaires Petit poémes en prose
seinen ,,Lieblingsband®, (Vgl. Rilke/Andreas-Salomé 1999, S. 65ff.) und vier Jahre spéter in einem an Clara
adressierten Brief beschaftigt er sich in Bezug auf das Gedicht Une Charogne mit dem Band Fleurs du mal. Es
ist Rilkes eigenes Exemplar vom letzteren Gedichtsband mit seinen Anstreichungen und Notizen erhalten
geblieben Vgl. Rilke 1983, S. 50-53. ,lch musste daran denken, dafl ohne dieses Gedicht die ganze
Entwicklung zum sachlichen Sagen, die wir jetzt in Cézanne zu erkennen glauben, nicht hatte anheben kénnen;
erst muBBte es da sein in seiner Unerbittlichkeit. Erst muflte das kinstlerische Anschauen sich so weit

157



zu lassen. Die Sternbilder des Leid-Landes zu lesen setzt die F&higkeit voraus, ihre

«294 und wie

Entsprechungen oder Einkldnge wahrzunehmen, die sonst wie ,,wirre Worte
»Wilder von Symbolen“ den Menschen ,,mit vertraulichen Blicken” ,betrachten”. Der
Auftrag besteht darin, inmitten der wirren Worte und Zeichen nach den Ubereinstimmungen
zu suchen, sich im Meer der Bedeutungen zu orientieren. Die letzte Station der Wanderung
versinnbildlicht jenen Zustand, in dem die volligen Entsprechungen bereits gewéhrleistet
sind, in dem statt der Differenzierung die korrespondierende Ubereinstimmung herrscht, in
dem die einzelnen, fiir die Einheit und Ganzheitlichkeit stehenden Sternbilder ,,die
Verziickungen des Geistes und der Sinne singen*?®. Sie sind Zeichen oder Symbole in
einem wortlichen Sinn, deren Verstandlichkeit auf jenen gemeinsamen Phdnomenen eines
allgemeinmenschlichen Erfahrungs- und Erlebnisraumes basiert, in welchem sich jeder

2% stehen

Mensch auf seine Weise spontan wiedererkennen kann. Als neutrale Gesamtrdume
die Sternbilder symbolhaft fiir die ou-topischen — reinen — Raume der Kunst, innerhalb deren
das Wiedererkennen des Eigenen im Fremden sich verwirklichen kann und wodurch der
Reziprokcharakter der asthetischen Erkenntnis zum Vorschein kommt. Walter Benjamin legt
in seiner Analyse zum Correspondances-Begriff die reziproke Entsprechung beim
Weltverstandnis als praktische Erfahrung aus, die sich jedoch aulRer dem Bereich des
Kultischen ausschlieRich in der Kunst, im Bereich des Schonen etablieren kann.?®” Das
poetisch-asthetische Weltverstandnis ist demnach kein einseitiger Prozess, bei welchem das
Erkennsubjekt als &uere Betrachterinstanz vom Erkennprozess verschont und unbehelligt
bleiben kdnnte, sondern es wird in den Verstandnisprozess einbezogen und durch dieses
Einbezogensein veréndert. Wie der schon zitierte letzte Vers im zweiten Apollo-Sonett
besagt, muisse das Subjekt sein Leben unvermeidlich &ndern, wenn es dem Objekt
entsprechen will. Dass der Rezipient, als in den Verstdandnisprozess einbezogenes
Erkennsubjekt mit seiner Lektlre den Elegien gerecht werden kann, bleibt nur zu hoffen.

Woas aber zweifellos in unserer Macht steht, ist, die Sternbilder als Reflexionen auf diese

Uberwunden haben, auch im Schrecklichen und scheinbar Widerwartigen das Seiende zu sehen, das, mit allem
anderen Seienden, gilt.“ (S. 51) (Hervorhebung im Original)

204 Die Ausziige aus Baudelaires Gedicht werden anhand Friedhelm Kemps Ubertragung zitiert. Vgl.
Charles Baudelaire: Entsprechungen, in: Charles Baudelaire: Die Blumen des Bésen, Miinchen: dtv, 2004.

2% Ebd.

2% Vgl. Griinbein: Im Gespridch... [Anm. 372], S. 11ff.

297 Vgl. Walter Benjamin: Uber einige Motive bei Baudelaire, in: ders.: Ausgewdahlte Schriften in zwei
Banden, Bd. 1: llluminationen, hrsg. v. Siegfried Unseld, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1977, S. 214ff.

158



correspondances-artige Beschaffenheit des poetisch-asthetischen Bezeichnungsprozess hin
zu befragen.

6.2.3.4 Die Sternbilder als transzendentalpoetische Entsprechungen

Im Folgenden wird versucht, nach jenen Momenten zu fragen, die die einzelnen
Sternbilder als Symbole des kon-stellativen In-Bezug-Seins der Ganzheitlichkeit erscheinen
lassen und zugleich diese als ou-topische reine Orte und reine Worte des poetisch-
asthetischen Verwandelns nachvollziehbar machen. Es geht bei dem dichterischen
Verwandeln um die Suche nach dichterischen Zeichen als nach sprachlichen Entsprechungen
— nach den Correspondances — im Meer der Bedeutungen. Dass es in der Kunst moglich sein
kann, fur kognitiv kaum einholbare Inhalte — wie Tot-Sein, Unendlichkeit, das Offene, das
Nirgends usw. — doch auch kognitiv nachvollziehbare Entsprechungen zu finden, setzt ein
gemeinsames Weltall der Phanomene voraus, in dem die Motive zusammenlaufen und durch
die einzelnen Subjekte wieder getrennt werden. Um Griinbeins Vergleich zu verwenden, sei
sich das rezipierende Erkennsubjekt wie ein Prisma vorzustellen, in welchem die
zusammenlaufenden Motive einzeln wieder getrennt werden.?® Die Sternbilder am
Firmament des Leid-Landes kdnnen nur als Phdnomene eines gemeinsamen menschlichen
Weltalls verstandlich sein, denn nur zu den Bestandteilen eines gemeinsamen Universums
lassen sich Bezlige herstellen, nur fur sie kdnnen Entsprechungen etabliert werden, welche
von den Sternbildern als Kon-Stellationen abgebildet werden. Das gemeinsame Moment von

29 a5 soll trotzdem versucht

diesen Phanomenen lasst sich zwar nicht erschépfend ermitteln
werden, zu erforschen, in welchem Sinne sie als Vertreter eines allgemeinmenschlichen
Gesamtweltalls angesehen werden konnen und wie durch sie die diskursiv-epistemisch
unfassbare Ganzheitlichkeit und Einheitlichkeit der Weltverhaltnisstruktur poetisch-
asthetisch doch eingeholt werden kann.

In Vers 90 nennt die Klage zuerst die Sternbilder ,,Reiter” und ,,Stab®, die im
Vergleich zum ,,vollere[n] Sternbild“ des ,,Fruchtkranz[es]* weniger voll, man kénnte sagen:
einfacher sind. Um dem Sinn der erstgenannten Bilder ndher zu kommen, empfiehlt es sich,

diejenige Stelle der Sechsten Elegie zu vergegenwartigen, in der durch den im Reliefbild von

298 Vgl. Griinbein 2011, S. 11.

299 Kennzeichnend ist, dass die akribische hermeneutische Analyse Steiners trotz der Intention ihres
Verfassers doch nicht vermag, den Zusammenhang unter den Motiven glaubwiirdig aufzudecken. Vgl. Steiner
1962, S. 274-285.

159



Karnak abgebildeten siegenden Konig in seinem Pferdewagen mit einem Stab in seiner
linken Hand das nichtzégernde Helden-Dasein, als Vorlaufen zum Tod heraufbeschworen
wurde. Das Reliefbild lasst sich jedoch nicht nur als Symbol fir die ungebéndigte
Fortbewegung des Helden auslegen. Ebenso signifikant erscheint mir dabei die Darstellung
des kooperativen Verbundenseins zwischen dem Konig und seinen Pferden. lhre
Einheitlichkeit ist die Voraussetzung des Sieges. Das Bild des Reiters l&sst sich demnach im
Elegien-Kontext als Variation dieses einheitlichen Zusammengehorens zwischen dem Pferd
und seinem Reiter auslegen, wobei das Pferd dem unbewussten Kdérperlichen, wahrend der
Reiter dem bewussten Geistigen gleichgesetzt werden kann, deren erfolgreiche
Zusammenarbeit die Voraussetzung des verdnderten, nicht mehr differenzierenden
menschlichen Daseins ausmacht. Verortet man die in der Forschung sonst ungeklérte

Bedeutung®®

vom ,,Stab® im obigen altigyptischen Bezugsrahmen, ldsst sich auch er zum
vorgetragenen Einheits-Phdnomen in Bezug setzen. Auf dem Reliefbild ist der den Wagen
lenkende Konig mit einem Bogen in seiner rechten Hand zu sehen, wahrend er in seiner
linken Hand eine Peitsche oder, in ihrer abstrahierten Form, einen Stab hélt, der dazu dient,
die Pferde straff am Zigel zu halten, damit sie in eine gemeinsame Richtung laufen und der
Wagen sich nach vorne bewegen kann. Zieht man den schon angefiihrten platonischen
Seelenwagen-Kontext, in dem die einzelnen Pferde als Metaphern des Geistes bzw. des
Kdorpers fungieren, auch hier zur Deutung heran, dient der Stab/die Peitsche wieder einmal
zur Ordnungs- und Einheitsstiftung und dadurch in engem Zusammenhang mit dem Reiter-
Sternbild zum Wahrnehmbarmachen des Einheitlichkeitsgedankens.

Dieser Gedanke l&sst sich bei den ndchsten Sternbildern weiterfihren, durch die die
fehlende Erfahrung des Ganz- und Eins-Seins als Grundph&nomene der menschlichen
Existenz aus unterschiedlichen Perspektiven heraufbeschworen wird. Das erste vollere
Sternbild ist der ,,Fruchtkranz®, deren Friichte, dhnlich den Blumen, Biumen und Tieren, in
volligem Einklang mit der Natur stehen. Sie sind im Offenen, frei von Tod. Der Kranz ist
andererseits in einem direkt phanomenalen Sinn rund. Fir das phdnomenale Bild des
vollkommenen Ganzseins wurde bereits in Vers 84 die symbolhafte Verbindung die reifste

Rundung als die Form des vom auffliegenden Vogel in die Luft geschriebenen Zeichens

300 Steiner zahlt zwar ein lange Reihe von duBerst mutigen und sogar vagen Vorstellungen auf, die das
Symbol ,,Stab” zu erklédren helfen kdnnten, aber selbst er gibt dabei zu: ,,Kein Interpret hat etwas Fundiertes zu
Stab zu sagen vermocht; ja, die meisten finden es bei der Aufzdhlung der Sternbilder dieser Strophe nicht
einmal ndtig, den Stab auch nur zu erwéhnen. Wir tappen im Dunkeln.* Vgl. Steiner: Rilkes 1962, S. 276.

160



eingefuhrt, die erst vom jungen Toten verstanden werden konnte. Der in sich rundende
Kranz versinnbildlicht in diesem Sinne auch diese vollkommene Ganzheitlichkeit, die
ontologisch fiir eine temporale und spatiale Unendlichkeit, epistemisch fur die generische
Verbundenheit der Subjekt-Objekt-Pole steht.

Die nédchsten finf nacheinander aufgezéhlten Sternbilder erfassen im Gegensatz zu
den drei vorherigen, abstrakteren Sternbildern, konkretere existenzielle Aspekte der
defizitaren Ganz-Seins-Erfahrung, indem in ihnen die Phasen des Lebensweges jedes
einzelnen Menschen, von seiner Geburt bis zum Tode, nachgezeichnet erscheinen. Das
Sternbild der ,,Wiege* ist demnach jener reine Ort und zugleich jenes reine Wort, dessen
richtiges Verstandnis einen neuen Bezug zur Welt ermdglichen kénnte. Die Wiege steht
primér flr die Kindheit und das Kind-Sein, sodass der Anfang des Menschenlebens mit ihr
assoziiert werden kann. Das besondere Verhéltnis des Kindes zur Zeitlichkeit ist durch seine
grundsatzliche Ambivalenz gegeniiber den einzelnen Zeitekstasen gekennzeichnet, was ad
absurdum seine Teilhabe am Ganzsein des Offenen mdglich machen kann und es dadurch in
die Néhe der Tiere und der Pflanzen rlickt. Betrachtet man die Wiege phanomenologisch,
geht es bei ihr um die Einheit der Bewegung und der Ruhe3®?, noch abstrakter formuliert um
die Einheit der beiden Seiten in einem Prozess der Hin- und Herbewegung, bei welcher
keine der Seiten selbststandig bestehen kann, sondern ausschlieflich in einem Bezug
zueinander.

Der ,,Weg* stellt als das nédchste Sternbild jenen nichsten reinen Ort dar, zu dem der
Mensch in Bezug setzend ein verwandeltes Verhaltnis zur Welt und dadurch zu sich selbst
etablieren kann, falls durch eine neue Sicht auf den Prozess des Auf-dem-Wege-Seins die
tradierte Leben-Tod-Dichotomie aufhebend, den Weg nicht mehr von seinem notwendigen
Endpunkt her denkt, sondern als ein immer aktuales, den Anfang und das Ende
ausklammerndes Geschehen, dessen Sinn in seiner grundsétzlichen prozessualen Offenheit
liegt.

Das mythische Bild des ,,brennende[n] Buch[es]“ mag einerseits den Prozess der
Verwandlung auf eine extremen Weise versinnbildlichen, wobei diese Art der Verwandlung
schon der Vernichtung nah zu sein erscheint, die in Bezug auf ein Buch — auf etwas
Geistiges — nie endgtiltig sein kann. Was durch das Verbrennen eines Buches vernichtet
wird, ist das Papier, das physisch Sichtbare, wobei sich der Gedanke selbst nicht vernichten

301 Vgl. Steiner 1962, S. 278f.

161



lasst, sonder nur sein materieller Ort, der durch einen reinen, ou-topischen Ort abgel6st wird.
Der Gedanke wird auf diese Weise in einen neuen Bezug gestellt. Die Metapher des
brennenden Buches kann andererseits, nach Steiners Interpretationsvorschlag, auch als der
hochste Grad jener Warme aufzufassen sein, die durch die Emotionen in einem Buch
aufgefangen wird.3?

Als das ndchste Sternbild zeichnet vor den Augen des jungen Toten die Figur einer
,,Puppe® ab, die in Bezug auf die Biihne des Herzens in der Vierten Elegie schon detailliert
untersucht wurde. An dieser Stelle sei nur ihre Funktion im Kontext der Ganzheits-
Erfanrung noch einmal betont. Durch die Puppe wurde die absolute Materialitat
versinnbildlicht, die, vereinigt mit der absoluten Geistigkeit des Engels, auf der inneren
Buhne des Herzens die Gespaltenheit des menschlichen Bewusstseins innerlich aufzuheben
hilft. Neben dem die ungeteilte Geistigkeit vertretenden Engel fungiert die Puppe als
Reprasentant der reinen Materialitdt und, als solcher, als Représentant des gesuchten
Ganzsein-Konnens.

Das vorletzte Sternbild ist das ,,Fenster”, dessen Verdienst es ist, als eines der
Phédnomene des gemeinsamen menschlichen Weltalls das mit diskursiver Argumentation
schwer nachvollziehbare Ganz-Sein poetisch-asthetisch doch erfahrbar zu machen. Das
Fenster stellt seinem Wesen nach ein Phdnomen dar, das entweder von innen oder von aufRen
erlebt wird und deshalb als die Vermittlung — als Durchgang — zwischen Orten fungiert,
indem es die Seiten zueinander in Verhéltnis bringt. In diesem Sinne muss sich das Ganz-
Sein durch das Sternbild ,Fenster nicht mehr als etwas rational uneinholbares,
transzendentes Phdnomen vorgestellt werden, sondern als ein prozessual verlaufendes
Geschehen des In-Bezug-Setzens der Seiten der Weltverhaltnisstruktur.

Das letzte Sternbild wird thematisch und poetisch gleichermafen von den vorherigen
Sternbildern getrennt behandelt. In Vers 93 erfahrt man, es befinde sich nicht nahe dem Pol,

wie Uber die anderen Sternbilder bisher ausgesagt wurde:

Aber im sudlichen Himmel, rein wie im Innern
einer gesegneten Hand, das klar ergldnzende >M<,
das die Mtter bedeutet ...... — (X.DE/93-95)

302 Vgl. Steiner 1962, S. 280.

162



Es unterscheidet sich aber nicht nur nach ihrer Platzierung am Himmel von den vorherigen,
sondern auch grafisch. Wahrend die ersten acht Sternbilder im wortlichen Sinn Figuren
abbildeten, stellt das letzte Sternbild ein Zeichen dar, den Buchstaben ,,M*, der fiir das Wort
Mitter steht. Da das letzte Sternbild nicht nur ein Zeichen ist, sondern auch ein Zeichen
darstellt, reflektiert es auf diese Weise das eigentliche Projekt der Zehnten Elegie, indem es
poetisch-asthetisch den Prozess des Bezeichnens und des Be-deutens sichtbar werden lasst.
Das Sternbild ,,Miitter* bildet gleichzeitig jenes gemeinsame Phdnomen der menschlichen
Existenz, zu dem sich jeder Mensch zu Bezug zu setzen und dadurch ihm zu entsprechen
vermag. In thematischer Hinsicht erscheint das Miutter-Sternbild als Ursprung der flnf
anderen ontischen Sternbilder, da sich all die bisher thematisierten Aspekte des Menschseins
in ihm in Keimform ermitteln lassen. Die ,,Miitter” sind als Ursprung alles Lebendigen der
Zeitlichkeit enthoben, wihrend die ,,Wiege*, der ,,Weg™ und das ,,Fenster” als Ou-topoi des
raumlichen und zeitlichen Uberganges fungieren. Mag zwar die poetische Funktion ,,Des
Brennenden Buches und der ,,Puppe” in der transzendentalpoetischen Aufhebung der
Zeitlichkeit des Uberganges liegen, ist die durch sie vertretene Ganzheitlichkeit jedoch im
Vergleich zur absoluten Selbstidentitdt des Zeichens ,,M*“ immer noch unvollstindig, denn
das Ganzsein der ,,Puppe kann nur fiir die Ganzheitlichkeit der Materie stehen, wéhrend
,Das Brennende Buch® nur die Ganzheitlichkeit des Geistes reprisentiert. Das absolute
Ganzsein des selbstidentischen Sternbildes ,,M*, das als Symbol der Miitter fiir die Quelle

alles Lebendigen steht, fuhrt zur letzten Station der Wanderung, zur Quelle der Freude.

6.2.3.5 Die Endstation: die Quelle der Freude — das Gleichnis

Die Wanderung im Leid-Land kommt an einer Talschlucht zu ihrem Ende,

wo es schimmert im Mondschein:

die Quelle der Freude. In Ehrfurcht

nennt sie sie, sagt; - Bei den Menschen

ist sie ein tragender Strom. — (X.DE/99-101)

In Ehrfurcht nennt die Klage dem jungen Toten jenen reinen, ou-topischen Ort, an dem der
Wanderungsprozess sein Ende nimmt. Er heiflt ,,die Quelle der Freude®, welche bei den
Menschen ein tragender Strom ist. Wie in Bezug auf das Sternbild ,,Miitter schon gezeigt

wurde, besteht die Quelle der Freude in einem der Zeitlichkeit und der vergegenstandlichen

163



Differenzierung enthobenen Weltverhaltnis, in einer Selbstidentitat, die dem Menschen
jedoch kaum nachvollziehbar sein kann, denn sein rationales, auf der Logik der
Differenzierungen aufgebautes Wesen wirkt dem Nachvollziehen des Ganzsein-Kdénnens
von vornherein entgegen. Das Erleben des Ganzseins ist deshalb dem Toten vorbehalten,
wovon die Lebendigen, die den Fehler machen, ,,da} sie zu stark unterschieden* (I.DE/81),
nicht einmal sprechen kdnnen. Ihnen bleibt nicht anderes (brig, als den Dingen der Welt zu
entsprechen zu versuchen. Da die alltdgliche Sprache das Ganzsein unméglich ins Wort zu
fassen vermag, herrscht am FuR des Gebirges des Ur-Leids vollige Stille: ,,Und nicht einmal
sein Schritt klingt aus dem tonlosen Los.*

Die durch den Klage-Mythos markierte narrative Einheit der Zehnten Elegie schlief3t
also mit dem voélligen Verstummen der Sprache, was als die logische Konsequenz jener
wéhrend der Wanderung im Leid-Land erreichten Erkenntnis erscheint, nach welcher das
einseitige, durch das hypertrophierte Bewusstsein determinierte, die Welt beherrschen
wollende Weltverhéltnis des transitiven Gegenlberseins weder zur echten Welt- noch zur
Selbsterkenntnis fuhrt. Die zerredete Sprache scheint unfahig zu sein, das verwandelte, auf
die Ganzheitlichkeit des Lebens abzielende, neue Weltverhéltnis zu erfassen. Was jedoch
den Lebendigen an Mdglichkeiten doch noch Ubrig bleiben mag, um das Ganzsein
wahrzunehmen und ein anderes Verhaltnis zur Welt zu etablieren, ist, den Weg der Dichtung
zu wahlen, was in den letzten Zeilen auch expressis verbis ausgesagt wird. Dem Menschen
kann die aus der Wanderung im Leid-Land gezogene Lehre, die ihrerseits die imaginare
Wanderung des rezipierenden Erkennsubjekts im Land der Duineser Elegien reflektiert, nur

in Form eines Vergleichs nahe gebracht werden:

Aber erweckten sie uns, die unendlich Toten, ein Gleichnis,
siehe, sie zeigten vielleicht auf die Katzchen der leeren

Hasel, die hangenden, oder

meinten den Regen, der fallt auf dunkles Erdreich im Frihjahr. -

Und wir, die an steigendes Gliick

denken, empfanden die Rihrung,

die uns beinah bestiirzt,

wenn ein Gluckliches fallt. (X.DE/106-113)

Die vorletzte Strophe flihrt das abschlieBende Gleichnis als symbolische Lehre vor, die die

Lebendigen von den ,unendlich Toten* zum Abschied geschenkt bekommen. Da die

164



Sprache der Lebendigen schon an der Bergschlucht verstummen musste, wird ihre Rolle
durch diese Geste des lautlosen Zeigens tbernommen, indem die Toten uns ihre Weisheit
Uber das Ganzsein-Konnen am Bild der Katzchen des Haselbaumes und des Frihlingsregens
anvertrauen. Die Geste des Zeigens steht aber im Irrealis als Hinweis darauf, dass es nur eine
Maoglichkeit darstellt, bei dessen Realisierung es allerdings auf unsere schon thematisierte
Entsprechungsbereitschaft ankommt. Die entindividualisierende Sprechweise des Mythos
wandelt sich in den letzten beiden Strophen, indem durch das Personalpronomen wir auf die
Unpersonlichkeit verzichtet und der Rezipient — das Erkennsubjekt — ins Zentrum der
Aufmerksamkeit gertickt wird. Von nun an sind wir diejenigen, die die Chiffren ,,Kétzchen*
und ,,Regen* dechiffrieren sollten, falls wir uns zu ihnen in Bezug setzten.

Die lange, herabhdngende mannliche Bliite des Haselnussstrauches erscheint an den
Zweigen sehr friih, oft schon Ende Februar, wenn der Strauch sonst noch kahl ist und
deshalb optisch ein vollkommen lebloses, totes Erscheinungsbild bietet. In diesem Sinne
fungiert das Kétzchen, das die Pollen enthalt, demnach fur die Befruchtung und dadurch fir
das Leben selbst verantwortlich ist, als dichterische Reflexion auf die beklagte
differenzierende Perzeption, die uns daran hindert, ,,aus unsern Jahreszeiten erst de[n]
Umkreis / des ganzen Wandelns“ (IVV.DE/59-61) entstehen zu lassen und das Leben mit
seiner ,,unbeschienenen Seite*®%® als Ganzheit sehen zu kénnen. Der stumme Vergleich
vermag also dartber zu sprechen, worliber mit der zerredeten Sprache nicht mehr
gesprochen werden kann. Neben Wittgensteins Satz Uber das notwenige Verstummen der
Sprache gegeniber Fragen, die das rationelle Bewusstsein dem verschwommenen Bereich
der Transzendenz zuzuweisen pflegt, lieBe sich an dieser Stelle seine einschlagige
Anmerkung aus den Vermischten Bemerkungen anfiihren, wo er seine friilhe These (iber das
Schweigen als gultige Reaktion auf die Begrenztheit des unproduktiv gewordenen
diskursiven Sprachgebrauchs dadurch vervollstandigen will, dass er als dessen Uberwindung
und Losung die Sprache der Dichtung angibt. Wie er thesenartig formuliert: ,,Philosophie
diirfte man eigentlich nur dichten****. Demnach soll die Dichtung — das Gleichnis — ein
Wissen in uns erwecken, das am ehesten als Offenheit gegeniiber den Dingen der Welt oder
zumindest als gelassene Entsprechung denselben umzuschreiben ware, was uns jedoch

wegen unseres diskursiv strukturierten Bewusstseins verschlossen zu bleiben scheint.

303 Rilke 1940, S. 371.
304 Ludwig Wittgenstein: Vermischte Bemerkungen, in: ders.: Uber GewiRheit, WA, Bd. 8, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1984, S. 483.

165



Der zweite Vergleich sollte uns das Wissen um das Ganzsein-Kénnen dhnlich dem
Katzchen-Vergleich im Kontext der Fruhlingsnatur nahebringen, wenn im Bild des auf die
noch leblose Erde fallenden Regens im Friihling das Irdische (Materielle: die Erde) zum
Himmlischen (Geistigen: dem Regen) in Bezug gesetzt wird. Nicht nur der aus der Vierten
Elegie in Bezug auf die Ké&tzchen-Metapher schon zitierte Gedanke der unendlichen
Wiederkehr der Jahreszeiten wirkt hier als Symbol der Einheitlichkeit weiter, sondern auch
der Gedanke der Befruchtung, denn ohne den Regen musste die Erde dirr und unfruchtbar
bleiben und auch die gesdten Samen kénnten ja im dunklen Erdreich nicht keimen.

Um dem Sinn der Verse der letzten Strophe ndher kommen zu kénnen, soll auf das
Gedicht Solang du Selbstgeworfenes fangst hingewiesen werden, wo das Wesen des
asthetischen Verstehens in jenem Offensein gegenliber dem zu Erkennenden besteht, das
dort als das freie Zusammenspiel mit einem Partner umschrieben wird, wobei das Subjekt
nur dann zum Mitspieler werden kann, wenn es, sich dem Spiel hingebend, auf seine bisher
Ubergeordnete AuRenposition zu verzichten bereit ist. Das dasthetische Verstehen setzt
demnach das Einbezogensein des Erkennsubjekts in den Prozess des Verstehens voraus, was
dessen personliches Betroffensein durch das Werk bedeutet und das bei dem Prozess des
Erkennens erwartete neutrale Unbeteiligtsein der Betrachters ausschlieRt. Dieses Wesen des
asthetischen Weltverstandnisses versucht Susan Sontag in ihrer programmatischen Studie
Gegen die Interpretation folgendermallen auf seinen Begriff zu bringen: Das Ziel des
asthetischen Erkennprozesses liege darin, ,,die Kunst — und analog dazu unsere eigene
Erfahrung — fiur uns wirklicher zu machen statt weniger wirklich.“*®® Wenn wir,
Erkennsubjekte, die beiden Vergleiche ihrem Wesen nach verstehen sollten, ,,empfianden wir
die Rithrung / die uns beinah bestiirzt / wenn ein Gliickliches fallt* (V.111-113). Indem wir,
durch die beiden Vergleiche herausgefordert, durch das Exemplum der Frihlingsnatur das
Ganzsein-Konnen letztlich doch haben erfahren kénnen, verstehen wir auch jenen Bezug,
der zwischen dem ,,steigende[n] Gliick* und dem Fallen des Gliicklichen besteht. Die ganze
Zehnte Elegie vermittelte die untrennbare Einheit von Leben und Tod, Steigen und Fallen,
Freude und Schmerzen, fir deren letzte Exemplifizierung das abstrakte, aber umso
schlichtere Bild der wiederkehrenden Kreisbewegung angefiihrt wird. Der Gluckliche kann

nur deshalb fallen, weil er sein Wesen verwirklichen konnte, indem er zum Hohepunkt

305 Vgl. Susan Sontag: Gegen die Interpretation, in: ders.: Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen,
Frankfurt a.M: Fischer, 2006. S (Hervorhebung von ML)

166



seines Daseins aufstieg, von wo kein anderer Weg als der nach unten fuhren kann. Steigen
und Fallen setzen sich gegenseitig voraus, wie das Leben den Tod und umgekehrt.

167



Du mufit das Leben nicht verstehen,
dann wird es werden wie ein Fest.
Und lass dir jeden Tag geschehen

so wie ein Kind im Weitergehen von
jedem Wehen

sich viele Bliuten schenken lasst.

Sie aufzusammeln und zu sparen,

das kommt dem Kind nicht in den Sinn.

Es 16st sie leise aus den Haaren,

drin sie so gern gefangen waren,

und hélt den lieben jungen Jahren

nach neuen seine Hande hin.2%
Zusamenfassung

Bevor ich mit der Zusammenfassung der vorliegenden Uberlegungen zur impliziten
Asthetik der Duineser Elegien beginne, soll zunachst an ein frihes Gedicht aus dem Band
Mir zur Feier®® erinnert werden, das mit den Versen ,,Du muBt das Leben nicht verstehen /
dann wird es werden wie ein Fest.” ansetzt. Dieses Gedicht geht zwar noch auf das Jahr 1898
zuriick, aber strukturiert sich schon um jene Probleme des Welt- und Selbstverstandnisses,
die im Hintergrund des Rilkeschen Nachdenkens tber &sthetische Fragen stecken und in die
Textur der Duineser Elegien thematisch und poetisch-asthetisch gleichermaRen tief
eingewoben sind. Rilkes Herangehensweise an das Verstehens-Problem zeugt schon 1898
von der Prasenz jenes Ideenkomplexes, der als Kritik an dem einseitigen, die Welt dem
Erkennsubjekt gegenuberstellenden, sich in einem sie transitiv deutenden Verhéltnis zur
Welt duRert, welche in meiner Lektire mit dem Attribut diskursiv auf seinen Begriff zu
bringen versucht wurde. Die Idee eines neuen oder mindestens andersartigen Verhaltnisses
zur Welt finden wir in diesem zweistrophigen Gedicht prafiguriert, indem im Begriff des
Verstehens ex negativo dieses diskursive Weltverhaltnis beschrieben wird, tber welches die
Duineser Elegien klagen, und als dessen Uberwindung ein verwandelter Bezug zu Welt: das
asthetische Weltverhaltnis eben, aufgezeigt wird. Die Ablehnung des diskursiven Verstehen-

Wollens stellt schon in diesem friihen Gedicht keine regressive, metaphysische oder gar

306 Rainer Maria Rilke: Du muBt das Leben nicht verstehen in: Rilke 1987, SW, Bd. I, S.153.

807 Rilke war gegenuber der kuinstlerischen Téatigkeit seiner friiher Jahre besonders kritisch und der Band
Mir zur Feier markierte in seinen Augen den eigentlichen Anfang seiner gultigen Dichtung, wéhrend er zu
seiner fruheren Produktion immer groRere Distanz aufbaute. Die Bedeutung, die Rilke diesem Band
zugemessen hat, lasst sich auch an der beachtenswerten Tatsache ablesen, dass er im Jahre 1909 die zweite
Ausgabe des Bandes in Friihe Gedichte umbenannte, um die Gedichte hier als seine echten dichterischen
Anfénge prasentieren zu kénnen. Vgl. Stahl 1975, S. 113-115.

168



mystische Attitlide dar, sondern einen betont diesseitigen Prozess des In-Bezug-Setzens zur
Welt, was hier mit klaren, im Vergleich zu den Elegien mit problemlos nachvollziehbarer
Bildlichkeit dargestellt wird. Die Welt braucht nicht verstanden zu werden, sondern, den
Auftrag der Elegien vorausschickend, gebraucht zu werden. Wenn wir die Dinge der Welt
brauchen wiurden, statt sie nach unseren Regeln deuten zu wollen, kénnte das Leben zu
einem Fest werden, wo nicht mehr die Regeln des diskursiven Weltverhaltnisses gelten,
sondern die Regeln des Festes, die die alten Beziige zur Welt suspendieren, indem sie neue
Bezlige zur ihr initiieren. Das Ergebnis des neuen, festlichen Weltbezugs wird hier einerseits
mit den Verben geschehen lassen, schenken, l6sen, hinhalten beschrieben, die alle aus
unterschiedlichen Perspektiven die Geste des Gebens und Offenseins gegeniiber etwas hin
suggerieren und dementsprechend dem vergegenstandlichenden und besitzergreifenden
Verhaltnis entgegenwirken. Andererseits ist das Fest des Lebens durch das spezielle
Zeitverhaltnis gekennzeichnet, das als eine erfullte Zeit umschrieben werden kann, in der
nicht gerechnet wird, in der das Leben nicht in Kindheit, Jugend, Alter, Tod eingeteilt wird,
sondern, im Sinne der Ausfiihrungen Gadamers®®, die Eigenzeit des Festes herrscht.

Nun, es lasst sich behaupten, dass Rilke das alltdglich-diskursive Weltverhaltnis
schon in seiner friinen Schaffensphase als das zu Uberwindende begriffen und auf der Ebene
der Thematik auch zur Geltung gebracht hat. Seine Uberzeugung, nach welcher die
Aufhebung der transitiven  Differenzierungen und der damit verwobenen
Zeitlichkeitsauffassung das Fest der menschlichen Existenz bedeuten wiirde, hat sich zwar in
den folgenden 27 Jahren seines Schaffens nicht wesentlich veréndert, verfeinerte sich jedoch
parallel zu den Modifikationen seines poetisch-asthetischen Interesses immer mehr. In erster
Linie bestand das Anliegen meiner Untersuchung darin, durch das Eruieren der inneren
Logik der Umwandlungen in Rilkes &sthetischen und quasi-asthetischen Uberlegungen, eine
Entwicklungslinie aufzeigen zu kénnen, mit deren Hilfe auf die Haupttendenzen der spéten —
impliziten — Asthetik in den Duineser Elegien geschlossen werden kann. Den
Ausgangspunkt der vorlkiegenden Untersuchungen bildete das Bewusstmachen der
praxisorientierten Denkweise Rilkes in seiner Asthetik, weshalb sich als theoretische Basis
meiner Arbeit einerseits ein zeitgendssisches deutsches kunstphilosophisches Paradigma
anbot, das die Kunst prozessual, als menschliche Praxisform, auslegt, andererseits die sich

mit den Duineser Elegien zeitgleich entfaltende pragmatische Asthetik Deweys, als die

308 Gadamer 2012, S. 74.

169



wichtigste Grundlage und das wichtigste Modell fur die Bertramschen Thesen angesehen
werden kann.

Auf dieser theoretischen Basis wurde der Versuch unternommen, Rilkes &sthetische
Ideen zundchst anhand seiner Schriften zu Fragen der Kunst, dann durch eine Auslegung der
Duineser Elegien nachzuzeichnen. Den roten Faden bildete dabei die Hypothese der
vorliegenden Untersuchung, die thematisch &ullerst heterogenen &sthetischen Schriften in
Hinblick auf ihre epistemische Folie zu hinterfragen, mit deren Hilfe eine Verbindung der
verschiedenen Denkansédtze untereinander etabliert werden konnte. Die Strategie der
Untersuchung bestand zunéchst in der Ermittlung einer allgemeinen epistemischen Folie, die
zuerst den primdr asthetischen Schriften der friiheren und mittleren Schaffensphasen Rilkes,
dann den spéten, aus dem Text der Elegien herauslesbaren &sthetisch Vorstellungen
zugrunde gelegt wurde. Der zweite Zielsetzung des Unternehmens war eine Interpretation zu
den Duineser Elegien vorzulegen, die, im Gegensatz zu den bekannten Elegien-
Darstellungen, das Werk weder ontologisch noch semiotisch liest, sondern es aus der
Perspektive seiner #sthetischen Uberlegungen als die Verwirklichung der nicht explizit
gemachten spaten Rilkeschen Asthetik auslegt. In den Elegien wurde dementsprechend
zuerst das Problem des neuen Weltverhéaltnisses transparent gemacht, dann das daraus
resultierende Weltverstandnis einerseits auf der sinnlich-asthetischen, andererseits auf der
thematischen Ebene untersucht.

Mit der Heranziehung relevanter Texte aus den ersten beiden Schaffensphasen wurde
gezeigt, dass sich hinter Rilkes dsthetischen Fragestellungen immer wieder das Dilemma des
Verhéltnisses zwischen Mensch und Welt zu erkennen gibt, was als das sich in den einzelnen
Werkphasen andauernd modifizierende Subjekt-Welt-Schema begrifflich zu fassen versucht

wurde. Nach dem Postulat der Arbeit lasst sich die sich andernde Gewichtung der beiden

Strukturpole als Differentia specifica der Modifizierungen des Subjekt-Welt(Objekt)-
Schemas aufzeigen, wobei fir Rilkes erste Schaffensphase die Verabsolutierung des
Erkennsubjekts in einer Nietzscheschen Manier charakteristisch war. Seine friihe Asthetik
zeugt von einer Betrachtungsweise, in welcher die Welt oft nur um das Subjekt willen
thematisch ist und parallel dazu dem (Dichter)Subjekt eine Art Ubermensch-Position
zugesprochen wird. Um diese radikale Vernachldssigung der Objekt-Seite zugunsten des
Subjekts begrifflich fassen zu kdnnen, wurde Anthony Stephens Terminus Vorwandasthetik

tbernommen, durch welchen sich trotz seines metaphorisch Uberladenen Charakters die

170



asthetisch untergeordnete Rolle der objektiven Welt als leerer Vorwand fur das Subjekt
hervorragend erfassen lief3.

Diese Vernachlassigung der Welt der Dinge schlagt in der mittleren Schaffensphase
in ihr Gegenteil um, indem im Zentrum des asthetischen Denkens Rilkes die Materialitat, die
sinnliche Beschaffenheit der Welt und die Dinge selbst die Position des friher
verabsolutierten Subjekts iibernehmen, und zu einer sog. Ding-Asthetik fiinren. Neben den
relevanten dsthetischen Schriften der mittleren Werkphase wurden bei der Eruierung der
Ding-Asthetik die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge unter die Lupe genommen,
wobei festgestellt wurde, dass die vom jungen Malte erkannte Aufgabe sehen zu lernen zum
Teil als Kritik am bisherigen Weltverhaltnis ausgelegt werden kann, zum Teil als die
eigentliche dichterische Aufgabe aufzuzeigen ist, die darin besteht, die Dinge moglichst
objektiv sichtbar werden zu lassen, wobei es auf die Ausklammerung der subjektiven
Komponente des Weltverhéltnisses ankommt, was seinerseits mit der phdnomenologischen
Reduktion in Verbindung gebracht werden kann. Die Aufgabe des Sehen-Lernens weist aber
auch auf das spate Konzept der Verwandlung hin, denn das richtige Sehen vermag durch das
neue Weltverhéltnis nicht nur eine verédnderte Welterkenntnis zu bewirken, sondern es tragt
auch zu Verénderung und Verwandlung des erkennenden Subjekts bei. Wie anhand der
Analyse der Cézanne-Briefe nachvollziehbar gemacht wurde, wird in der Idee des durch das
Sehen-Lernen vermittelten sachlichen Sehens nicht nur die objektzentrierte Ding-Asthetik
uberwunden, sondern es wird auch das Problem des substanziellen In-Bezug-Setzens
zwischen Subjekt und Welt vorausgeschickt.

Um die Elegien-Asthetik begrifflich fassbar zu machen, wurde versucht, das Subjekt-
Welt(Objekt)-Schema der Rilkeschen Uberlegungen vor dem theoretischen Hintergrund der
pragmatischen Asthetik auch in Bezug auf die Elegien zu plausibilieren. Die pragmatische
Erklarung fir das asthetische Weltverhéltnis basiert auf dem Postulat, dass im Gegensatz zu
einem diskursiven Weltbezug, in dem zwischen dem (Erkenn-)Subjekt [Rezipient] und dem
(Erkenn)Objekt differenziert werden muss, beim d&sthetischen Bezug zur Welt diese
Differenzierung in einem Relationsverhéltnis aufgehoben wird. Das Wesen des Verhéltnisses
zwischen Subjekt und Objekt besteht demnach in einer transzendentalen — nicht
ontologischen — Ganzheitlichtkeit. Mein Ziel war zu zeigen, dass sich beim &sthetischen
Weltverhéltnis infolge der diffirmierenden Kraft des Kunstwerks aus der Interaktion

zwischen Rezipient und Kunstwerk ein bedeutungsreiches transzendentales Weltverhaltnis

171



hervorgeht. Die Hauptteile der vorliegenden Arbeit wurden der Darstellung dieses
Interaktionprozesses gewidmet, bei der dieser auch In-Bezug-Setzen genannte Prozess zuerst
in Bezug auf seine poetisch-asthetische Durchfiihrung, danach auf seine thematische
Erscheinung hinterfragt wurde.

Im ersten Schritt wurde die sinnlich-materielle Ebene des Textes untersucht, um
deren epistemische Funktion beim &sthetischen Weltverhaltnis transparent zu machen, indem
auf die aus dem Doppelcharakter des Kunstwerks resultierende graduelle Divergenz
zwischen dem diskursiven und dem é&sthetischen Weltbezug aufmerksam gemacht wurde.
Aus dem Wesen der graduellen Divergenz folgt, dass der Rezipient nur dann in das
asthetische Geschehen einbezogen werden kann, wenn er sich zu der diffirmierenden
asthetischen Welt in Bezug setzen kann. Dazu braucht er poetische Mittel, die ihm
ermdoglichen, Anschlusspunkte an die Welt des Kunstwerks zu etablieren. Als solche Mittel
wurden vier rhetorische Mittel — a) Interjektionen, b) Fragen, ¢) Imperativformen, d) die
Amplifikation — aufgezeigt und in den Elegien anhand konkreter Textbeispiele auf ihre
dichterische Anwendung hin detalliert analysiert. Das Anliegen der Arbeit war, Rilkes
diffirmierende Poetik transparent zu machen, indem die in den theoretischen Ausfiihrungen
dargestellten Eigenheiten des dsthetischen Weltverstandnisses durch eine textinterne
Untersuchung nachvollziehbar gemacht wurden. Unter Heranziehung charakteristischer
Textbeispiele wurde Rilkes poetisch-&sthetische Strategie demonstriert, die auf der
poetischen Realisierung des Zusammenspiels der diskursiven und der &sthetischen
Weltverhaltnisformen grundet. Das freie Spiel der Erkenntnisformen (Kant) in der Kunst
realisiert sich, indem das Subjekt mit Hilfe der auf die Weltaffirmation abzielenden
rhetorischen Stilmittel in den Verstehensprozess integriert zu sein scheint, aber zu gleicher
Zeit die problemlose Anschlussmdglichkeit an die poetisch-asthetische Welt infolge der
diffirmierenden Bildlichkeit und Thematik unterminiert wird.

Die den Hauptteil der Untersuchung bildende Interpretation des Elegien-Zyklus
wurde durch das theoretische Postulat motiviert, der positiv unentfalteten Asthetik des spaten
Rilke unter Heranziehung seines Hauptwerkes nachgehen zu kdnnen, indem vor dem
Hintergrund seiner explizit vorhandenen kunstphilosophisch-asthetischen Schriften die
Haupttendenzen dieser Asthetik aus den Duineser Elegien herausgefiltert werden. Den
Ausgangspunkt der Analyse bildeten meine Thesen zur epistemischen Folie der
theoretischen Uberlegungen Rilkes, die als die sich modifizierende Subjekt-Welt(Objekt)-

172



Struktur aufgezeigt wurde. Aufgrund der so gewonnenen Erkenntnisse wurde dafiir pladiert,
dass Rilke in den Elegien seine frilheren &sthetischen Uberzeugungen hinter sich gelassen
hat, indem er die steifen Differenzierungen zwischen Subjekt und Welt in einer prozessual
verstandenen Interaktion der beiden Strukturpole tberwand und den Akzent auf deren
Vermitteltheit gelegt hat. Als Schliissel zur Asthetik der Duineser Elegien wurde das
Problem der unterschiedlichen Beschaffenheit des Subjekt-Welt-Verhaltnisses in der nicht-
asthetischen (diskursiven) und im &sthetischen Weltverhdltnis dargelegt. Fur die
Beschreibung des asthetischen Konzepts Rilkes wurde der metaphorische Terminus
Verwandlung verwendet, der einerseits das Verhaltnis innerhalb der Subjekt-Welt-Struktur
wiedergibt, andererseits die Reziprozitatstruktur des &sthetischen Weltverhaltnisses
reflektiert. Eine sich aus dem d&sthetischen In-Bezug-Setzten des Erkennsubjekts zum
Erkennobjekt resultierende Erkenntnis wirkt diffirmierend und das Subjekt herausfordernd,
weshalb es nach der Konfrontation mit dem dasthetischen Ding nicht dasselbe bleiben kann:
es verwandelt sich. Die Verwandlung kommt aber auch als die Differentia specifica des
asthetischen Erkennprozesses zum Tragen, denn bei ihm kommt es nicht auf das
Endergebnis an, sondern auf seinen aktualen Verlauf im In-Bezug-Setzen, wobei das
rezipierende Subjekt vom rezipierten Objekt im Sinne der pragmatischen Asthetik
untrennbar ist und mit ihm als eine inter-aktive Ganzheit ausgelegt werden muss.

Bei der thematischen Analyse wurde eine chronologische Ordnung verfolgt, um den
Sinn der Verwandlung auch am Zyklus als Ganzes zeigen zu kénnen. Die Umwandlung der
kultur- und existenzkritischen Atmosphére der ersten fiunf Elegien in die Stimmung des
Festes in der zweiten Halfte des Zyklus kann als die poetische Reflektierung des
Verwandlungs-Konzepts selbst bewertet werden, wobei die zentralen Metaphern als Tréger
des asthetischen Weltverhéltnisses analysiert wurden. Durch die Rekapitulierung der
tragenden Bilder des Zyklus soll auf die zentralen Ergebnisse der vorliegenden Interpretation

hingewiesen werden.
1) der Auftrag: die Dinge der Welt brauchen zu kdnnen
Den Ausgangspunkt der Elegien bildet die emphatische Konstatierung der

Dysfunktionalitat der diskursiven Weltverhéltnisschemata, in denen sich der Menschen eine

Ubergeordnete Position in der Welt zuzuweisen pflegt. Trotz dieser vermeintlichen

173



Erstrangigkeit des Subjekts der Weltverhaltnisstruktur kommt es zu keinem Weltverstéandnis,
sondern zum Geflhl des Fremdseins und des Nicht-zu-Hause-Seins. Das Verb brauchen
fungiert als Metapher eines funktionierenden Weltverhéltnisses, das nur durch die
Reziprozitat der Beteiligten herzustellen wéare. Ohne diese bleibt aber das Weltverhaltnis in
der Phase der einseitigen Weltdeutungen stecken, wo die Welt nicht erkannt, sondern regiert
wird und folglich das Subjekt keinen echten Bezug zur seiner eigenen Welt aufbauen kann:
es vermag die Welt nicht zu brauchen, es ist fremd in seinem Zuhause. Es gibt aber
existenzielle Situationen, in denen sich das transitiv-diskursive Weltverstédndnis als machtlos
erweist, in denen die Fehlerhaftigkeit des deutenden, das Subjekt von der Welt der Objekte
trennenden Weltverhaltnisses offensichtlich wird. Die ersten funf Elegien machen die
Mangelhaftigkeit des einseitig-diskursiven Weltverhaltnisses an den Beispielen solcher
Grenzsituationen — Verganglichkeit, Tod, Liebe, Schmerzen — nachvollziehbar, deren
diskursive Erklarungen im metaphysischen Netz der Transzendenz immer wieder

hangenzubleiben pflegen.

2) die Gegenfiguren: Engel, Puppe, die Liebenden, die Kinder, die jungen Toten

Um das dysfunktionale diskursive Weltverhaltnis poetisch-asthetisch unterminieren zu
kdnnen, werden metaphorische Figuren eingefiihrt, die gegentiber ihren, durch die Tradition
affirmierten Bedeutungen jetzt diffirmierend verwendet werden. Indem sie, in vollkommen
neue, ungewohnliche und befremdende  Perspektiven  gestellt, ihre alten
Verstandnisstrukturen einbdi3en, fordern sie parallel dazu das Subjekt heraus, sich zu ihnen
im &sthetischen Kontext der Elegien in Bezug zu setzen. Meine These, nach der Rilkes Ziel
bei diesen Figuren die Exemplifizierung eines veranderten: dsthetischen Weltverhaltnisses
sein konnte, lasst sich dadurch zu plausibilisieren, dass sich diese Figuren ohne Ausnahme
als Metapher der Uberwindung der diskursiven Trennung zwischen Subjekt und Objekt in
die Richtung des Ganzsein-Kdnnens auslegen lassen: sie lassen sich aus unterschiedlichen

Perspektiven nicht als Gegenpole der sie umgebenden Welt definieren.

3) Die Ou-Topoi der Verwandlung ins Innere: das Offene, die Herzensbihne, das
reine Wort, das Leidland = die Duineser Elegien

Der Auftrag des Menschen besteht in der Realisierung des nicht-diskursiven:

asthetischen In-Bezug-Setzens zur Welt, was der Verwandlung des bisher vorherrschenden

174



Weltverhaltnisses durch die Kunst gleichgesetzt werden kann. Die Beantwortung der Frage
steht jedoch noch aus, wie sich der poetisch-asthetische Prozess der Verwandlung tatsachlich
vorzustellen sei. Rilke schildert diesen Prozess in einer Giberwiegend raumlichen Metaphorik
und lokalisiert dabei das In-Bezug-Setzen zunéchst auf der Buhne des Herzens, dann im
Offenen, und letztlich im reinen Wort, das metonymisch fir die Sprache der Dichtung und in
diesem Sinne fir die Kunst steht. Einen Schlissel zur Dekodierung dieser Nicht-Orte bietet
wieder das Problem der Vermittlung zweier sonst getrennter Seiten in der Kunst, was durch
die aufgezéhlten Bilder aus unterschiedlichen Perspektiven beleuchtet wird. Im Bild der
Buhne des Herzens wird die harmonische Verbindung zwischen Korper und Geist
nachvollziehbar gemacht. Das Offene versinnbildlicht das Ganzsein-Konnen in seiner
abstraktesten Form, indem es, als ,,das Nirgends ohne Nicht“ jede Form von Negation
eliminierend, die Mdglichkeit der epistemischen und ontologischen Differenzierungen ab
ovo unterminiert. Gegenuber anderen Interpretationen des Zyklus wurde dafur argumentiert,
dass der thematische Hohepunkt der Elegien nicht in der Zehnten Elegie erreicht wird,
sondern in der Enzian-Szene der Neunten, in der der eigentliche Sinn des &sthetischen
Weltverhaltnisses am transparentesten zur Wirkung kommt. Der Enzian ist noch kein
verbrauchtes und deshalb inhaltsleer gewordenes Wort, zu dem der Mensch keinen Bezug
mehr aufbauen kann, sondern rein, das noch Platz fir Imagination bietet und den Menschen
zum Zur-Welt-in-Bezug-Setzen bewegt. Der Mensch braucht solch reine Worte, um sich fir
seine imaginative Tatigkeit freien Raum schaffen zu kénnen. Die Zehnte Elegie ist auch eine
Art Enzian und als solcher stellt sie im Pseudo-Mythos des Leid-Landes einen imaginativen
Ort zur Verfligung, an dem das Leben im Sinne des als Motto der Zusammenfassung
zitierten Gedichtes, nicht verstanden, sondern als ein Fest gefeiert werden soll.

175



Siglen

SW = Samtliche Werke in sechs Banden, hrsg. vom Rilke-Archiv in Verbindung mit
Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Ernst Zinn, Frankfurt a.M: Insel, 1987.

DE = Duineser Elegien, in: SW Bd. I, S. 683-726.

BLII = Briefe in zwei Banden, hrsg. von Horst Nalewski, Frankfurt am Main und
Leipzig: Insel Verlag, 1991.

RHb = Engel, Manfred/Lauterbach, Dorothea (Hrsg.): Rilke-Handbuch. Leben-Werk-
Wirkung, Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler, Sonderausgabe, 2013.

Literaturverzeichnis

Primarliteratur
Werkausgaben

Rilke, Rainer Maria: Samtliche Werke in sechs Banden, hrsg. vom Rilke-Archiv in
Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Ernst Zinn, Frankfurt a.M: Insel, 1987.

Rilke, Rainer Maria: Briefe in zwei Banden, hrsg. von Horst Nalewski, Frankfurt am Main
und Leipzig: Insel Verlag, 1991.
Einzelausgaben

Rilke, Rainer Maria: Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. Mit einem Nachwort von
August Stahl, Einmalige Sonderausgabe, Frankfurt am Main: Insel Verlag, 2000.

Rilke, Rainer Maria: Briefe an Gréafin Sizzo. 1921-1926, hrsg. von Ingeborg Schnack,
Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1985.

Rilke, Rainer Maria: Briefe aus den Jahren 1906-1907, hrsg. von Ruth Sieber-Rilke und
Carl Sieber, Leipzig: Insel Verlag, 1930.

Rilke, Rainer Maria: Briefe aus Muzot 1921-1926, hrsg. von Ruth Sieber-Rilke/ Carl Sieber,
Leipzig: Insel Verlag, 1940.

Rilke, Rainer Maria: Briefe (iber Cézanne, hrsg. von Clara Rilke, Frankfurt am Main: Insel
Verlag, 1983.

Rilke, Rainer Maria/Andreas-Salomé, Lou: Briefwechsel, hrsg. von Ernst Pfeifer, Frankfurt
am Main: Insel Verlag, 1989.

176



Rilke, Rainer Maria: Florenzer Tagebuch, in: ders.: Tagebuicher aus der Frihzeit, hrsg. von
Ruth Sieber-Rilke und Carl Sieber, Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1973, S. 13-120.

Rilke, Rainer Maria: Worpswede. Fritz Mackensen, Otto Modersohn, Fritz Overbeck, Hans

am Ende, Heinrich Vogeler. Mit zahlreichen Abbildungen und Farbtafeln, Frankfurt am
Main: Insel Verlag, 1987.

Sekundarliteratur

Adorno, Theodor Wiesengrund: Asthetische Theorie, hrsg. von Gretel Adorno u. Rolf
Tiedemann, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 31977.

Allemann, Beda: Zeit und Figur bei spatem Rilke, Pfullingen: Neske, 1961.

Andreas-Salomé, Lou: Mit Rainer, in: ders.: Lebensrickblick, hrsg. von Ernst Pfeiffer,
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1994, S. 113-138.

Benjamin, Walter: Uber einige Motive bei Baudelaire, in: ders.: Ausgewéahlte Schriften in
zwei Béanden, Bd. 1: Illuminationen, hrsg. von Siegfried Unseld, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1977, S. 185-229.

Bertram, Georg W.: Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2014.

Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einfiihrung, Stuttgart: Reclam, 2011.
Betz, Hans Dieter (Hrsg.)/Browning, Don. S. (Hrsg.)/Janowski, Bernd (Hrsg.)/Jungel,
Eberhard: Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwdrterbuch fir Theologie und

Religionswissenschaft, Tiibingen: Mohr Siebeck/UTB #1998.

Bishop, Paul: Rilke: thought and mysticism, in: Karen Leeder/Robert Vilain, (Hrsg.): The
Cambridge Companion to Rilke, Cambridge: University Press, 2010, S. 159-173.

Blumenberg, Hans: Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit, in: ders.: Schifforuch
mit Zuschauer, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988, S. 75-93.

Blumenberg, Hans: Begriffe in Geschichten, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2012.

177



Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1998.

Blumenberg, Hans: Der Proze der theoretischen Neugierde, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1974.

Bridge, Helen: Rilke on the visual arts, in: Karen Leeder,/Robert Vilain, (Hrsg.): The
Cambridge Companion to Rilke, Cambridge: University Press, 2010, S. 145-158.

Brodsky, Joseph: Neunzig Jahre Spater, in: ders.: Von Schmerz und Vernunft. Uber Hardy,
Rilke, Frost und andere, tbers. von Sylvia List, Frankfurt am Main.: Fischer Verlag, 1999,
S.1

Buddeberg, Else: Denken und Dichten des Seins: Heidegger Rilke, Stuttgart: Verlag J. B.
Metzler, 1956.

Burkamp, Wilhelm: Begriff und Beziehung: Studien zur Grundlegung der Logik, Leipzig:
Felix Meiner, 1927.

Capurro, Rafael: Beitrdge zu einer digitalen Ontologie (Kap.: Digitale Information und
Daseinsanalytik) = http://www.capurro.de/digont.htm, Zeit des Herunterladens: 31. 08.
2016.

Capurro, Rafael: Leben im Informationszeitalter, Berlin: Akademie Verlag, 1995. =
http://www.capurro.de/leben.html, Zeit des Herunterladens: 06. 06. 2014.

de Man, Paul: Tropen (Rilke), in: Die Allegorien des Lesens, Ubers. von Werner Hamacher
u. Peter Hamacher Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2008, S. 52-90.

Dewey, John: Kunst als Erfahrung, tbers. von Christa Velten und Dieter Sulzer, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1980.

Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften,
Einleitung von Manfred Riedel, Frankfurt: Suhrkamp, 1981.

Eckel, Winfried: Wendung. Zum Proze der poetischen Reflexion im Werk Rilkes,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 1994.

Engel, Manfred: Die ,Sonette an Orpheus’ als Beginn des spdtesten Werkes, in. Karen
Leeder/Robert Vilain (Hrsg.): Nach Duino. Studien zu Rainer Maria Rilkes spaten
Gedichten, Gottingen: Walstein Verlag, 2010, S. 15-27.

Engel, Manfred: Rilkes , Duineser” Elegien und die moderne deutsche Lyrik. Zwischen
Jahrhundertwende und Avantgarde, Stuttgart: Verlag J. B. Metzler, 1986.

Engel, Manfred: Die ,, Duineser Elegien* verstehen — \Verstehen in den Duineser Elegien, in:
ders. (Hrsg.): Blatter der Internationalen Rilke-Gesellschaft, Bern, 1983, S. 6-22.

178


http://www.capurro.de/digont.htm
http://www.capurro.de/leben.html

Engel, Manfred: Rilke, Rainer Maria: Duineser Elegien (Nachwort) in: ders.: Duineser
Elegien. Die Sonette an Orpheus, mit Nachworten von Manfred Engel und Ulrich Flleborn,
Einmalige Sonderausgabe, Frankfurt am Main: Insel Verlag, 2000. S. 7-46.

Engel, Manfred/Lauterbach, Dorothea (Hrsg.): Rilke-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung,
Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler, Sonderausgabe, 2013.

Engelhardt, Hartmut: Der Versuch wirklich zu sein. Zu Rilkes sachlichem Sagen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1973

Fellmann, Ferdinand: Phanomenologie, Hamburg: Junius Verlag, 2006.
Flasch, Kurt: Nicolaus Cusanus, Miinchen: Verlag C. H. Beck, 32007.

Foucault, Michel: Archéologie des Wissens, Ubers. von Ulrich Képpen, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1973.

Foucault, Michel: Dispositive der Macht. Michel Foucault tUber Sexualitat, Wissen und
Wahrheit, Berlin: Merve Verlag, 1978.

Fues, Wolfram Malte: Die achte Elegie, in: Wolfram Groddeck (Hrsg.): Gedichte von
Rainer Maria Rilke, Stuttgart: Reclam (=Literaturstudium, Interpretationen), 1999, S. 155-
180.

Falleborn, Ulrich/Engel, Manfred (Hrsg.): Materialien zu Rainer Maria Rilkes 'Duineser
Elegien’, 3 Bde. (Bd. 1. Selbstzeugnisse, Bd. 2: Forschungsgeschichte, Bd. 3:
Rezeptionsgeschichte), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982.

Gadamer, Hans-Georg: Die Aktualitat des Schonen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest,
(=,,Was bedeutet das alles?*), Stuttgart: Reclam, 2012.

Gadamer, Hans-Georg: Mythopoetische Umkehrung in Rilkes ,, Duineser Elegien“, in: ders.:
Kleine Schriften, Bd. 2, Tibingen: 1967, S. 194-2009.

Gorner, Ridiger: Rainer Maria Rilke. Im Herz-Werk der Sprache, Wien: Paul Zsolnay
Verlag, 2004.

Gottert, Karl-Heinz: Einflhrung in die Rhetorik. Grundbegriffe — Geschichte — Rezeption,
Paderborn: W. Fink, 20009.

Griinbein, Durs: Im Gesprach mit Heinz-Norbert Jocks, KéIn: DuMont Buchverlag, 2001.

Guardini, Romano: Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins. Eine Interpretation der
,Duineser Elegien’, Mainz: Ferdinand Schéningh Verlag, 41996.

Hamburger, Kate: Die phanomenologische Struktur der Dichtung Rilkes, in: der.:
Philosophie der Dichter, Stuttgart: Kohlhammer Verlag, 1966.

179



Harrison, Robert Pague: Die Herrschaft des Todes, Ubers. von Martin Pfeiffer,
Mdichen/Wien: Hanser, 2006.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts, SW, B. 7, hrsg.
von Eva Moldenhauer/Karl Markus Michel, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 82004.

Heidegger, Martin: Beitrage zur Philosophie (Vom Ereignis), GA, Ill. Abteilung:
Unverdffentlichte Abhandlungen, Bd. 65, hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann,
Frankfurt am Main.: Vittorio Klostermann Verlag, 32003.

Heidegger, Martin: Cézanne, in: ders.: Aus der Erfahrung des Denkens (1910-1976),
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann Verlag, 1983. S. 223.

Heidegger, Martin: Der Feldweg, Bebilderte Sonderausgabe, Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann Verlag, 32002.

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks, in: ders.: Holzwege, Frankfurt am Main:
Klostermann, hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann 71994, S. 1-74.

Heidegger, Martin: Das Ding, in: ders.. Vortrdge und Aufsatze, Stuttgart: Klett-Cotta,
102004, S. 157-179.

Heidegger, Martin: Das Wesen der Sprache, in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Stuttgart:
Klett-Cotta, 142007, S. 157-216.

Heidegger, Martin: Das Wort, in: ders.. Unterwegs zur Sprache, Stuttgart: Klett-Cotta,
142007, S. 217-238.

Heidegger, Martin: Das Wort — Das Zeichen — Das Gesprach — Die Sprache: Das Wort und
Sprache, in: ders.. Das Wesen der Sprache und Zur Frage nach der Kunst, Martin
Heidegger GA I11l. Abt. Bd. 74: Unverdffentlichte Abhandlungen. Vortrage — Gedachtes,
hrsg. von Thomas Regehly, Frankfurt a.M.: Klostermann Verlag, 2010, S. 67-75.

Heidegger, Martin: Das Zeichen. Sein ereignishaftes Wesen, Das Wesen der Sprache und
Zur Frage nach der Kunst, Martin Heidegger GA Ill. Abt. Bd. 74: Unveroffentlichte
Abhandlungen. Vortrdge — Gedachtes, hrsg. von Thomas Regehly, Frankfurt a.M.:
Klostermann Verlag, 2010, S. 79-96

Heidegger, Martin:  Gelassenheit. Heideggers MelRkircher Rede von 1955,
Freiburg/Munchen: Karl Alber Verlag, 2014.

Heidegger: Identitat und Differenz, Stuttgart: Klett-Cotta, 22002.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen: Max Niemeyer Verlag, °2006.

180



Heidegger, Martin: Ontologie. Hermeneutik der Faktizitat, GA, Il. Abteilung: Vorlesungen,
Frihe Freiburger Vorlesungen, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann Verlag, 1988.

Heidegger, Martin: Vier Seminare. Le Thor 1966 1968 1969, Zahringen 1973, Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann Verlag, 1977.

Heidegger, Martin: Wozu Dichter? in: ders.: Holzwege, Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann Verlag, '1994.

Heidegger, Martin: Zur Seinsfrage, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann Verlag, #1977.

Heller, Erich: Rilke und Nietzsche. Mit einem Diskurs Uber Denken, Glauben und Dichten,
in: ders.: Nirgends wird Welt sein als innen. Versuche Uber Rilke, Frankfurt am Main.:
Suhrkamp, 1975.

Holthusen, Hans Egon: Rainer Maria Rilke. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten,
(=rororo Bildmonographien), Hamburg: Rowonhlt, 62005.

Hugli, Anton/ Libcke, Paul (Hrsg.): Philosophielexikon. Personen und Begriffe der
abendlandischen Philosophie von der Antike bis zur Gegenwart (= Rowohlts Enzyklopédie),
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt °2003.

Imdahl, Max: Cézanne —Braque — Picasso. Zum Verhaltnis zwischen Bildautonomie und
Gegenstandssehen, in: ders.: Reflexion, Theorie, Methode, SW, Bd. 3, hrsg. von Gottfried
Boehm, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 303-380.

Indlekofer, Barbara: Die zehnte Elegie, in: Wolfram Groddeck (Hrsg.): Gedichte von Rainer
Maria Rilke, Stuttgart: Reclam (=Literaturstudium, Interpretationen), 1999, S. 181-202.

Jamme, Christoph: Der Verlust der Dinge. Cézanne — Rilke — Heidegger, in: Deutsche
Zeitschrift fur Philosophie, Berlin, 1992, S. 385-397.

Jaspers, Karl: Einfihrung in die Philosophie. Zw6lf Radiovortrage, Miinchen: Piper Verlag,
211996.

Jens, Inge/Jens Walter: Vergangenheit-gegenwartig, Stuttgart: Radius Verlag, 1994.
Kerényi, Karl: Hermes, der Seelenfihrer. Das Mythologem vom mannlichen
Lebensursprung. [Vortrage, gehalten auf der Eranos-Tagung in Ascona am 4. u. 5. Aug.

1942], Zurich: Rhein-Verlag, 1944.

Kierkegaard, Soren: Die Lilien auf dem Felde und die Vogel unter dem Himmel. Drei
Beichtreden, ubers. von Daniel Hoffmann, Berlin: Evangelische Verlagsanstalt, 1965.

Kleist, Heinrich von: Uber das Marionettentheater, in: ders.: Samtliche Werke in vier
Banden, (Hrsg. v. Siegfried Streller) Bd. 3, Frankfurt a.M.: Insel, 1983.

181



Kluge, Friedrich: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, hrsg. von Elmar
Seebold, Frankfurt am : De Gruyter 23, 1995.

Kogler, Franz (Hrsg.): Herders neues Bibellexikon, Freiburg/Basel/Wien: Herder Verlag,
2008.

Kohlross, Christian: Die poetische Erkundung der wirklichen Welt. Literarische
Epistemologie (1800-2000), Bielefeld: transcript Verlag, 2010.

Komar, Kathleen L.: The Duino Elegies, in: Karen Leeder/Robert Vilain, (Hrsg.): The
Cambridge Companion to Rilke, Cambridge: University Press, 2010, S. 80-94.

Konig, Christoph: O komm und geh”. Skeptische Lektiiren der ’Sonette an Orpheus’ von
Rilke, Gottingen: Wallstein, 2014.

Krumme, Peter: Eines Augenblickes Zeichnung. Zur Temporalitat des BewuRtseins in Rilkes
Duineser Elegien, (=Epistemata, Woirzburger Wissenschaftliche Schriften, Reihe
Literaturwissenschaft, Band XXX), Wirzburg: Kénigshausen & Neumann, 1988.

Kihner, Raphael: Ausfiihrliche Grammatik der lateinischen Sprache, Band 2: Elementar-,
Formen- und Wortlehre, neubearbeitet von Friedrich Holzweissig, Hannover: Hahnsche
Buchhandlung, 21912.

Kytzler, Bernhard (Hrsg.): Platon. Das Hohlengleichnis. Sdmtliche Mythen und Gleichnisse,
Frankfurt am Main: Insel Verlag, 32014.

Lackmann, Max: Tobit und Tobias. Ein Buch von Ehe und Liebe, Engeln und Damonen,
Krankheit und Medizin, Stein am Rhein: Christiana-Verlag, 2004.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Die Theodizee, zwei Bde., franzdsisch und deutsch hrsg. u.
ubers. von Herbert Herring, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1996.

Leonhardt, Rochus: Grundinformation Dogmatik. Ein Lehr- und Arbeitsbuch fur das
Studium der Theologie, Stuttgart: UTB, #2009.

Majetschak, Stefan: Asthetik zur Einflihrung, Hamburg: Junius Verlag, 2007.

Marquard, Odo: Entlastung vom Absoluten, in: Franz Josef Wetz/Hermann Timm (Hrsg.):
Die Kunst des Uberlebens. Nachdenken (iber Hans Blumenberg, Frankfurt am Main.:
Suhrkamp, 1999, S. 17-27.

Meister Eckhart: Die Seele auf der Suche nach Gott, in: ders.: Mystische Schriften, aus dem
Mittelhochdeutschen Gbertragen und mit einem Nachwort versehen von Gustav Landauer,
Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1991, S. 153-157.

Menke, Christoph: Die Kraft der Kunst, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 32014.

182



Menke-Eggers, Christoph: Die Souveranitat des Kunstwerks. Asthetische Erfahrung nach
Adorno und Derrida, Bodenheim: Athendum, 1988.

Merker, Barbara: Phanomenologische Reflexion und pragmatische Expression. Zwei
Metaphern und Methoden der Philosophie, in: Anselm Haverkamp/Dirk Mende (Hrsg.):
Metaphorologie. Zur Praxis von Theorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2009, 153-180.

Mitnyan, Lajos: Die andere Vernunft. Uberlegungen zu Beriihrungspunkten zwischen dem
philosophischen Denken Friedrich Hélderlins und Hans Blumenbergs, in: Eva Kocziszky
(Hrsg.): Wozu Dichter? Hundert Jahre Poetologien nach Holderlin, Berlin: Frank &
Timme, 2016, S. 231-247.

Mitnyan, Lajos: ,, Niemals Nirgends ohne Nicht“. Eine metaphorologische Untersuchung zu
Rilkes Raumverstindnis in den , Duineser Elegien’: in: Agnes Fekete/Milos Fenyves/Andrés
Koméromy (Hrsg.): Studien ungarischer Nachwuchsgermanisten. Beitrdge der ersten
gemeinsamen Jahrestagung 2010, Budapest: Budapester Beitrage zur Germanistik Bd. 59,
2012. S. 59-68.

Mitnyan, Lajos: Uber den ontologischen Status des dichterischen Wortes. Ubergéange
zwischen Philosophie und Dichtung bei Rainer Maria Rilke und Martin Heidegger, in:
Zolan Kalmar/Dezs6 Csejtei/Zoltan Gyenge (Hrsg.): Pro Philosophia Flizetek Nr. 46,
Veszprém, 2006, S. 69-108.

Mitnyan, Lajos: Zum Problem von Hermann Hesses dichterischem Selbstverstandnis
anhand seines Aufsatzes ,Sprache’, in. Detlef Haberland, Géza Horvéth (Hrsg.): Hermann
Hesse und die Moderne, Wien: Praesens, 2013. S. 262-273.

Mittelstral3, Jurgen (Hrsg.): Enzyklopadie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Vier Bde.,
Stuttgart: Verlag J. B. Metzler, 22008.

Musik, Gunar: Pragmatische Asthetik, in: Michael Eckardt/Lorenz Engeil in Verbindung mit
Elisabeth Walther (Hrsg.): Das Programm des Schonen. Ausgewahlte Beitréage der
Stuttgarter Schule zur Semiotik der Kiinste und der Medien, Stuttgart: Verlag und Datenbank
fur Geisteswissenschaften, 2001.

Nalewski, Horst (Hrsg.): Rainer Maria Rilke. Reise nach Agypten. Briefe. Gedichte, Notizen,
Frankfurt am Main: Insel Verlag, 2000.

Platon: Phaidros, in: ders.. Samtliche Werke 4 Bde., Band 2, hrsg. von Ursula Wolf,
iibersetzt von Friedrich Schleiermacher, Hamburg: Rohwolt Enzyklopadie, 2°2002.

Polikoff, Daniel Joseph: In the Image of Orpheus. Rilke. A Soul History, Wilmette/lllinois:
Chiron Publication, 2011.

Por, Peter: Die orphische Figur. Zur Poetik von Rilkes ,,Neuen Gedichten*, Heidelberg:
Universitatsverlag C. Winter, 1997.

183



Por, Peter: ,, Zu den Engeln lernend iibergehen . Der Wandel in Rilkes Poetik zwischen den
Neuen Gedichten und den Spatzyklen, Bielefeld: Aisthesis Verlag, 2005.

Poser, Hans: Gottfried Wilhelm Leibniz zur Einflhrung, Hamburg: Junius Verlag, 2005.

Rampling, Dieter: Das lyrische Gedicht. Definitionen zu Theorie und Geschichte der
Gattung, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2000.

Reijen, Willem van: Adorno zur Einfihrung, Hamburg: Edition SOAK im Junius Verlag
1990.

Rentsch, Thomas: Heidegger und Wittgenstein. Existenzial- und Sprachanalysen zu den
Grundlagen philosophischer Anthropologie, Stuttgart: Klett-Cotta, 2003.

Raosch, Perdita: Die Hermeneutik des Boten. Der Engel als Denkfigur bei Paul Klee und
Rainer Maria Rilke, Munchen: Wilhelm Fink Verlag, 20009.

Ryan, Judit: Rilke, Modernisme and Poetic Tradition, Cambridge: University Press, 2004.
Schmidt, Heinrich: Philosophisches Worterbuch, Leipzig: Alfred Kréner Verlag, 1934.

Schnack, Ingeborg: Rainer Maria Rilke. Chronik seines Lebens und seines Werkes, 2 Bande,
Band 1: 1875-1920, Band 2: 1920-1926/Regeister und Anhang, Frankfurt am Main: Insel
Verlag, 1990.

Schwarz, Justus: Die Wirklichkeit des Menschen in Rilkes letzten Dichtungen, in: Rilkes
"‘Duineser Elegien’. Zweiter Band: Forschungsgeschichte, hrsg. von Ulrich Filleborn und
Manfred Engel, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982, S. 21-44.

Simons, Oliver: Literaturtheorien, Hamburg: Junius Verlag, 20009.

Sontag, Susan: Gegen die Interpretation, in: ders.. Kunst und Antikunst. 24 literarische
Analysen, Ubersetzt von Mark W. Rien, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag,
2006. S. 11-22.

Stahl, August: Rilke-Kommentar zum lyrischen Werk, unter Mitwirkung von Werner Jost
und Reiner Marx, Minchen: Winkler, 1975.

Steiner, Jacob: Anschauungsformen, in: ders.: Rilke. Vortrage und Aufsatze, hrsg. von der
Literarischen Gesellschaft (Scheffelbund), Karlsruhe: Loeper Verlag, 1986. S. 5-18.

Steiner, Jacob: Rilkes Duinser Elegien, Bern/Minchen: Francke Verlag, 1962.

Stephens, Anthony: ,,Alles ist nicht es selbst” —Zu den ’Duineser Elegien’, In: Rilkes
"Duineser Elegien’. Zweiter Band: Forschungsgeschichte, hrsg. von Ulrich Filleborn und
Manfred Engel, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982, S. 307-348.

Stephens, Anthony: Rilkes Essay ,,Puppen‘ und das Problem des geteilten Ich, in: Kéte
Hamburger (Hrsg.): Rilke in neuer Sicht, Stuttgart: Kohlhammer Verlag, 1971, S. 55-78.

184



Storck, Joachim W.: Rilke und Heidegger. Uber eine , Zwiesprache* von Dichten und
Denken, in: Blatter der Internationalen Rilke-Gesellschaft, Bern, 1976, S. 35-71.

Szendi, Zoltan: Perspektivierung und Daseinsdeutung in der Lyrik der mittleren Periode
Rainer Maria Rilkes. Rilkes Deutung des Daseins, Wien: Praesens Verlag, 2010.

Szondi, Peter: Rilkes ,,Duineser Elegien®, in: ders.: Das lyrische Drama des Fin de siécle,
Studienausgabe der Vorlesungen 4 Bde., Bd. 4, hrsg. von Jean Bollack, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1975. S. 388-392.

Taylor, Charles: Hegel, tbers. von Gerhard Fehn, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1983.

Thurn und Taxis, Flrstin Marie von: Erinnerungen an Rainer Maria Rilke, Frankfurt am
Main: Insel Verlag, 1966.

Ueding, Gert (Hrsg.): Rhetorik. Begriff — Geschichte — Internationalitat, Tubingen: Max
Niemeyer Verlag, 2005.

Valéry, Paul: Uber die literarische Technik, in: ders.: Zur Theorie der Dichtkunst, Gbersetzt
von Kurt Leonhard, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1975. S. 227-231.

Wahrig, Gerhard: Deutsches Worterbuch, Budapest: Kultura International, 1990.

Waldenfels, Hans: Der Glaube kommt vom Ho6ren, in: Ansgar Kreutzer (Hrsg.):
Theologisch-praktische Quartalschrift, Nr.159, Linz, 2011, S. 363-3609.

Wehr, Gerhard: Europaische Mystik zur Einfuhrung, Hamburg: Junius Verlag, 1995.
Wild, Ariane: Poetologie und Décadence in der Lyrik Baudelaires, Verlaines, Trakls und
Rilkes, (Epistemata - Wirzburger wissenschaftliche Schriften. Reihe Literaturwissenschaft),

Wirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2002.

Willems, Gottfried: Geschichte der deutschen Literatur. Bd. 5: Moderne,
Wien/KoIn/Weimar: Bohlau Verlag, 2015.

Wittgenstein, Ludwig:, Tractatus logico-philosophicus, in: ders.: Tractatus logico-
philosophicus, WA, Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2006, S. 7-85.

Wittgenstein, Ludwig: Vermischte Bemerkungen, in: ders.: Uber GewilRheit, WA, Bd. 8,
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984, S. 445-573.

Zmegac, Viktor (Hrsg.): Deutsche Literatur der Jahrhundertwende, Hanstein, 1981, (=Neue
Wissenschaftliche Bibliothek 113).

185



