
 4

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Horváth Márta 

 

Kritika és relativitás Robert Musil A tulajdonságok nélküli ember című regényében 

PhD-disszertáció 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Témavezető: Prof. Dr. Bernáth Árpád 

 

 

 

 

Szeged 

2003 



 5



 6

Tartalom  

 

 

 

 

 

 

 

Tartalom          2 

 

Bevezetés          4 

 

I. „Könyv az emberről” – A költészet legitimációja az 

     esszékben          11 

1. A valóság szerkezete        12 

2. A megismerés módszere       15 

3. A nyelv kettős használata       17 

4. A másik ember. A relativitás tézise      19 

 

II. A regényértelmezés filológiai problémái      27 
 

III. A Kákánia-szituáció azaz az identitást 

      meghatározó kronotoposz        36 
1. Szubsztanciahiány és „kikristályosodás“     40 

2. Terek és jellemek        46 

3. Cselekvésmódok        50 

 

IV. Üres világ: A kritika fikcionális eszköze      53 
1. Megfordítás         56 

2. A megfordítás mint kritikai módszer. Nietzsche 

    és Musil          60 

3. Kritika és misztika        69 

 



 7

V. Morálkritika és reprezentációkritika a „másik 

     állapotban”          74 
1. A cselekvés delegitimációja       74 

2. Narratológiai destrukció       85 

 

VI. A töredékesség problémája        90 

1. Fikcionalitás és teljesség       91 

2. Fragmentum és meghatározatlan azonosság     96 

3. Peripeteia: a „fordulat” mint cselekményelem              102 

 

VII. Cselekmény és jellem                 113 

1. A figurakonstruálás elvei. Az antropológiai  

    koncepció és etikai konzekvenciái               114 

2. Elbeszélt azonosság. A figurakonstruálás 

    módja                    120 

3. A ‘tulajdonságok nélküliség’ értelmezése              127 

 

Zárszó: Kritika és relativitás                 131 

 

Felhasznált irodalom                  134 

 

 



 8

Bevezetés 

 

I. 

 

Paul de Man az „Ellenszegülés az elméletnek” című írásában azt veti az esztétika 

szemére, hogy szemben a kortárs irodalomelmélet autonomitásával, mindig egy tágabb 

filozófiai rendszer része, és ílymód az irodalmitól különböző spekulációk 

mellékterméke.1 De Man itt ugyan „esztétika” alatt azt a romantika korában megjelenő 

szemléletmódot érti, mely „nem kíván különbséget tenni élmény és annak 

reprezentációja között”2, „vádja” mégis érvényes a művészeteket magyarázó rendszerek 

Kantot megelőző részére is, sőt az időben visszafelé haladva egyre szorosabb 

kapcsolatot láthatunk az esztétikák és a szerzőjük által képviselt más globális filozófiai 

rendszerek, metafizika, etika vagy társadalomfilozófia között, olyannyira, hogy azok 

nélkül a művészetelméleti alaptézisek gyakran nem is értelmezhetők. Jó példa erre 

mindjárt az első „művészet-elméletünk”, Platón fejtegetései az utánzó művészetekről, 

melynek alárendeltségét már az is mutatja, hogy formailag sem képez önálló 

gondolatmenetet, hanem Platón államfilozófiai írásában, az „Állam” című dialógusban 

kap helyet. Platón itt a művészi utánzás természetét két fejezetben tárgyalja két 

különböző szempontból és ílymód két másik filozófiai rendszerrel összekapcsolva. A 

tizedik könyvben a mimézisnek egy ontológiai megközelítésű definícióját adja3, ahol a 

mimézis fogalmát az ideatanból kiindulva magyarázza, művészetelméletét tehát 

metafizikájával kapcsolja össze, majd ennek ismeretelméleti következményeit vonja le. 

A dialógus harmadik könyvében a művészetet mint a tanítás és nevelés eszközét, azaz 

etikai funkciójában vizsgálja.4  

Ennek alapján úgy tűnik, hogy a művészet-elmélet akkor von be az argumentációba 

valamely olyan kontextust, amitől de Man az irodalomelméletet függetlennek kívánta 

látni, amikor a művészet funkciójára (életvilágbeli szerepére vagy más kulturális 

                                                 
1 De Man 1986, p.101. 
2 De Man 1969, p.6., ez a meghatározás tehát de Man egy korábbi írásából származik. Az „Ellenszegülés 
az elméletnek“-ben de Man hasonlóképpen definiálja az esztétika fogalmát, de itt Kantot nevezi meg 
mérföldkőnek. V.ö. De Man 1986, p.101. 
3 V.ö. Gebauer / Wulf 1992, pp.45. 
4 Platón 1984. 



 9

tevékenységek közötti helyére) vonatkozó, az autonómnak tartott irodalomelmélet által 

sem ignorálható kérdést tesz fel. A funkció kérdése pedig a referencia problémájával 

összekapcsolva, illetőleg abból kiindulva válaszolható meg: attól függően, hogy milyen 

választ adunk arra a kérdésre, hogy mire utal az irodalmi szöveg, válaszoljuk meg azt is, 

milyen tapasztalati értéket tulajdonítunk neki. Mivel ekkor az érvelés megkívánja annak 

kifejtését, hogyan értelmezzük azt a „valóságot” vagy valóságszegmenst, amivel az 

esztétikai objektumot kapcsolatban állónak látjuk, az ennek kifejtését lehetővé tevő 

keretelméletet szükségszerűen bevonjuk az esztétikai illetve irodalomtudományi 

érvelésünkbe, ami által létrejön egy tágabb filozófiai rendszerrel való kapcsolat. Platón 

például azt a valóságot, amivel az esztétikai objektumot kapcsolatban állónak látta, 

látszatvalóságként határozta meg, ezért az utánzó művészeteknek minden szempontból 

negatív értéket tulajdonított praktikus életünk vonatkozásában: a művészetet 

hazugságnak és az embert gyengítőnek tartotta, és ennek megfelelően kizárta az ideális 

államból.  

Milyen választ ad mindezekre a kérdésekre a de mani értelemben vett elmélet? Az 

elmélet azon a ponton szabadul meg a más filozófiai rendszerekkel való 

összefonódástól, hogy az irodalmi nyelvhasználat esetében éppen a nyelvnek a 

referenciális funkcióját, mimetikus szerepét korlátozza, illetve azt hangsúlyozza, hogy a 

nyelv ismeretelméleti szerepét a nyelvhasználat retorikai struktúrái felforgatják5, és 

ezáltal „episztemológiai rongálódást”6 okoznak. A nyelv alapvetően retorikai természete 

miatt nem szolgálhat az ún. „természetes és fenomenális megismerés”7 modelljéül, a 

nyelvhasználat irodalmisága pedig éppen abban áll, hogy a nyelv szabaddá válik a 

„referenciális kötöttségektől”8 illetve saját magára, önnön retoricitására utal vissza.  

Az irodalomnak ez a referenciális kötöttségektől való megszabadítása valóban megóvja 

az elméletet attól, hogy szükségszerűen összefonódjon más magyarázórendszerekkel, 

ugyanakkor elbizonytalanítja az embert abban a kérdésben, milyen funkciót lehet 

tulajdonítani az irodalomnak az életvilágban, ha a retoricitás „megszakítja a nem-

                                                 
5 U.o., p.107. 
6 De Man 1996, p.7. 
7 De Man 1986, p.104. 
8 U.o., p.103. 



 10

verbális világra való kiterjedést”.9 Milyen tapasztalati értéke lehet az irodalomnak, ha 

nem utal önmagán túlra. De Man ezzel a kérdéssel sehol nem foglalkozik explicit, az 

ebben való állásfoglalását inkább csak az elemző szövegeiben elszórt megjegyzéseiből 

következtethetjük ki.  

Az egyik legkifejtettebb formában Nietzsche retorika-felfogásának elemzésekor 

olvashatunk arról, miben látja de Man az irodalom életvilágbeli funkcióját. 

Nietzschének azt a megjegyzését idézi, miszerint „a művészet a látszatot látszatként 

kezeli; éppen ez a célja, hogy ne tévesszen meg, ezért igaz”.10 Hogy de Man Nietzschét 

affirmatívan idézi, az az idézetet bevezető mondatából derül ki: „Nietzsche [...] 

felismeri és megerősíti az irodalom igazságértékét, még ha az negatív is.”11 Ennek 

alapján az irodalmi szöveg bár nem mutat túl magán, illetve éppenséggel 

elbizonytalanítja vélt tudásunkat, azaz nem vezet megbízható ismerethez, nem lesz az 

igaz és a helyes médiuma, annyiban mégis van episztemológiai funkciója, hogy általa 

megkérdőjeleződik az igazság és helyesség lehetősége. Az irodalom ezáltal első sorban 

politikai relevanciát nyer: „a társadalmi és történeti én integrálására”12 irányuló 

manipulatív magyarázórendszereket delegitimálja, azaz – ahogy de Man megjegyzi – 

valóban negatív ismereti érték tulajdonítható neki.  

Az irodalom és „öntudatának, a dekonstrukciónak”13 egyik kritikája a nyelvhasználat 

szubjektum-központúságára irányul, aminek csapdájától de Man elemzése alapján az azt 

szintén kifogásoló Nietzsche sem szabadul meg. Az érdekes a jelen szempontból 

azonban nem az, hogyan mutatja meg de Man a nietzschei gondolatmenet fonák voltát, 

hanem hogy miben áll a nyelvhasználatnak ez a kritizált én-központúsága. Eszerint „az 

emberi szubjektum mint kiváltságos nézőpont gondolata puszta metafora, mellyel az 

ember önnön jelentéktelensége ellen védekezik, méghozzá úgy, hogy ráerőlteti saját 

világértelmezését az univerzum egészére, és [...] egy emberközpontú jelentéshalmazzal 

helyettesíti azt a jelentéshalmazt, amely őt a kozmikus rendben pusztán tünékeny 

véletlenné fokozza le.”14 Az én-központú nyelv így annyiban nem képes „valamilyen 

                                                 
9 U.o., p.107. 
10 Nietzsche, Musarion 6:98. Idézi de Man 1979, p.156. Kiemelés az eredetiben. 
11 U.o. 
12 De Man 1986, p.100. 
13 Menke 1993, p.273. 
14 De Man 1979, p.153. 



 11

referenciális, tulajdonképpeni jelentés”15 kifejezésére, hogy szubjektív perspektívából 

írja le a világot, csak doxát, vélekedést és nem igazságot közvetít.16 

Ezen a ponton érdemes de Mannak egy korai tanulmányához, az először 1969-ben 

megjelent „A temporalitás retorikája” címűhöz folyamodni. De Man itt romantikus 

szövegeket vizsgál abból a szempontból, hogy milyen retorikai alakzatok használatával, 

milyen szövegstratégiák alkalmazásával jelenítik meg a romantikusok szubjektum és 

objektum, én és természet viszonyát, hogyan határozza meg ezekben a szövegekben a 

beszélő szubjektum saját magát és a természettel való kapcsolatát. Ahogy a tanulmány 

elején megjegyzi, a retorikai alakzatokat a hagyományostól eltérően mint intencionális 

jelenségeket kezeli, ez határozza meg elemzésének irányát: azt vizsgálja, milyen „én-

felfogás”, és milyen „önismeret”17 mutatkozik meg a szövegekben.  

Amiért a jelen gondolatmenet szempontjából érdemes ehhez a tanulmányhoz 

visszatérni, az az elemzés azon irányultsága, ami a későbbi értelmezésekben kevésbé 

jelenik meg, mégpedig hogy de Man itt még nem kanyarodik el olyan kizárólagosan az 

irodalmi szöveg önreferencialitásának gondolata felé, mint később, hanem, bár a 

tanulmány megelőlegezi az „olvasás allegóriái”-nak a következtetését, a hangsúlyt 

erőteljesebben az intencionalitásra, a retorikai struktúrákat létrehozó akaratra, az „én”-re 

helyezi. A jelen érvelés a de mani rendszerben íly módon véleményem szerint benne 

rejlő, de irodalmi szövegek értelmezésében kevéssé alkalmazott következtetési 

lehetőség irányában kíván tovább haladni, és az irodalmi szövegnek a retoricitás és 

általában az alkalmazott szövegstratégiák intencionalitásában rejlő pozitív 

episztemológiai szerepét kívánja hangsúlyozni. Ezáltal ugyanis arra lehet rámutatni, 

hogy az intencionális retorikának az a belátása, hogy a nyelv nem szolgálhat a 

„fenomenális megismerés” modelljéül, nem jelenti egyúttal a nem-verbális világra való 

kiterjedés megszakítását, hiszen az az intenció, ami a szöveg retorikai struktúráiban 

megnyilvánul, történetileg és geográfiailag elhelyezhető. Az irodalmi szöveg bár nem 

utal egy „természetes valóságra”18 utal egy perspektivikus valóságra, egy „valóság-

                                                 
15 U.o., p.146. 
16 Ez a de Man által idézett Nietzsche szóhasználata. 
17 De Man 1969, p.32. 
18 De Man 1986, p.104. 



 12

képre”, amelyben az énnek az önmagáról és a világban betöltött helyéről való 

elképzelése nyilvánul meg.  

Ha azonban elfogadjuk ezt a következtetési lehetőséget, foglalkoznunk kell annak a 

perspektívának, annak a valóság-képnek a meghatározásával, amire az irodalmi szöveg 

utal. Azaz kénytelenek vagyunk egy az irodalmitól különböző magyarázórendszert 

bevonni az érvelésbe. Az építmény ezen a ponton elveszíti a következetességnek az 

„elmélet által igényelt személytelenségét”19, már amennyiben személytelenség alatt a 

szövegen kívüli valóság magyarázatának különböző lehetőségei közötti választástól 

való óvakodást értjük, az elmélet implicit módon vagy kifejtetten valamiféle 

kötelezettségről tesz tanúbizonyságot, maga is perspektívikus és történeti lesz.  

A jelen tanulmány azt az „ént”, melynek az önmagáról és a másikról alkotott képét látja 

az irodalmi szövegben megnyilvánulni, nem mint pszichológiailag meghatározott ént, 

nem is mint „általános emberi lehetőséget”20, vagy kontextustól független emberi 

természetet21, hanem bizonyos antropológiai22 és etnográfiai elképzelések alapján 

társadalmi és kulturális meghatározottságában tekinti. Az értelmezés a szövegnek a 

kontextushoz és egy tágabb kulturális diskurzushoz való kötődéséből23 indul ki és azt az 

adott társadalom önleírásának24 részeként tételezi. A szöveg identitáskonstruáló 

aspektusát az elemzés központjába állítva a narratív szövegben reprezentált 

cselekvésmodell ábrázolási módjára összpontosít, és azt vizsgálja, milyen 

szövegstratégiák alkalmazásával konstituálódik azonosság a vizsgált szövegben. Az 

alkalmazott szövegstratégiák elemzése azonban nem a szöveg önmagára 

vonatkozásának téziséhez vezet el. Ehelyett kiindulópontul szolgál a szöveg 

kultúrtörténeti elhelyezéséhez, melyhez egyrészt a reprezentáció természetére 

vonatkozó következtetés, másrészt az etikai implikációk rekonstruálása szolgál alapul.  

 

 

 
                                                 
19 U.o., p.100. 
20 Bachmann-Medick 1996, p.14. 
21 Geertz 1984, p.353. 
22 Itt a legjobb példa maga a vizsgált szerző, Musil, aki maga is, mai szóhasználattal, a kultúrrelativizmus 
elképzelését osztotta. Ehhez bővebben lásd a dolgozat következő fejezetét.  
23 Bachmann-Medick 1996, p.9. 
24 U.o., p.10. 



 13

II. 

 

Mivel a jelen dolgozat kérdésfeltevése összehangban áll a vizsgált szerző által 

megfogalmazott kérdéssel is, az első fejezet az előzőekben kifejtett kérdést úgy 

fogalmazza meg, hogy azt egy Musil esszéi alapján rekonstruált életmű-immanens 

elméletben igyekszik elhelyezni. Az elmélet kifejtését Musil részéről az motiválja, hogy 

legitimálja a költészet létét a többi megismerési forma mellett. A legitimáció logikája 

arra épül, hogy a világ maga is kettős felépítésű, így annak megismerése 

szükségszerűen egymástól eltérő megismerési módszereket kíván meg. A költészet 

fontossága éppen ott nyilvánul meg, ahol a világnak arról a szegmenséről akarunk 

tudást szerezni, mely nem ismerhető meg a tudomány eszközeivel: mikor az ember 

cselekedeteinek etikai megítélhetőségéről gondolkodunk. Emiatt válik a költészet fő 

kérdésévé az ún. „másik állapot” problémája, mert abban éppen a moralitás, a morálisan 

tökéletes élet, egy elérendő célként tekintett én-állapot kérdése fogalmazódik meg. A 

„másik állapot” értelmezése tehát a musili életmű központi kategóriáját érinti.  

A „másik állapot” mint lehetséges én-állapot szorosan összefügg az identitás 

kérdésével, mellyel kapcsolatban Musil az esszéiben szintén egy átfogó, de csak 

töredékesen megírt elméletet dolgoz ki. Az identitás témaköréből az azonosság 

relativitásának elképzelését emelem ki, miszerint egy individuum az önazonosságát a 

társadalmi-kulturális kontextusától nyeri. Az identitás relativitásának ez a musili 

elképzelése határozza meg a továbbiakban a dolgozat felépítését. 

A második fejezet gyakorlatilag kitérőnek tekinthető, mert a benne tárgyalt probléma 

nem kapcsolódik a felvetett kérdéshez. Mindazonáltal egy olyan szükséges kitérő, ami a 

regény elemzésére rátérve véleményem szerint nélkülözhetetlen, amennyiben nem 

akarunk módszertani következetlenségekbe bonyolódni, vagy a kifejtettség hiányából 

fakadóan félreértésekre okot adni. Musil regényének ugyanis megvan az a jól ismert 

sajátossága, hogy nincsenek egyértelműen körvonalazott határai. Ha tehát csak annyit 

mondok, hogy „A tulajdonságok nélküli ember”-ről fogok beszélni, nem definiálom 

félreérthetetlenül azt a bizonyos korpust, ami az elemzésem tárgya. „A tulajdonságok 

nélküli ember” címmel meglehetősen önkényesen jelölhetem azt a szöveget, ami Musil 

autorizálásával került kiadásra, de megnevezhetem azokat a fikcionális szövegeket is, 

amelyek a regény történetét adják, legyenek azok a szerző által autorizáltak vagy 



 14

éppenséggel a hagyaték részei, de gondolhatok akár arra az összesen mintegy 15.000 

oldalnyi fikcionális és nem fikcionális, autorizált és nem autorizált szövegre is, ami a 

regény részét képezi. Mielőtt tehát elkezdek ’a regényről’ beszélni, meg kell 

határoznom, mit is értek ’a regény’ alatt. 

A regény elemzésére a harmadik fejezetben térek rá, amit az utolsó előtti fejezetig 

követek. Abból indulok ki, hogy az azonosság relativitásának az esszékben 

megfogalmazott elképzelése bizonyos formában a regény szerkezetében is 

manifesztálódik. Mindazonáltal nem azt a megkérdőjelezhető módszertani eljárást 

követem, hogy a regény felépítési elveit az esszében kifejtett elmélet alapján 

magyarázom, mert ez jogosan az ideologikus olvasat25 vádjával lenne illethető. Az 

esszét nem úgy kezelem, mint a regény referenciaszövegét, sokkal inkább úgy tekintem, 

mint egy az értelmezői horizontot alakító szöveget, ami azonban az argumentációban 

már nem kap lényeges szerepet.  

Az azonosság relativitásának logikáját követve a regény értelmezésekor első lépésben a 

kronotoposzt elemzem. Az ábrázolt téridőt mint társadalmilag-kulturálisan definiált 

teret értelmezem, és azokat a tulajdonságait emelem ki, amiket az értelmezés 

szempontjából relevánsnak tartok, azaz amik alapján az egyfajta kultúraként 

értelmezhető, és amik összefüggésbe hozhatók az ebbe a kronotoposzba helyezett 

figurák attribútumaival. A figyelmet inkább utalás szerűen mintsem kifejtve, de már 

ebben a fejezetben arra az aspektusra irányítom, ami a későbbiekben meghatározó lesz: 

az ábrázolt kronotoposzhoz köthető cselekvésmódokra. 

A negyedik fejezetet tekintem a dolgozat központi fejezetének, ez tartalmazza ugyanis a 

„másik állapot” mint a kronotoposz által determinált egyik konstelláció 

ábrázolásmódjának azt az elemzését, mely a további következtetések alapját is képezi. 

Kiindulva abból a megfigyelésből, hogy a „másik állapot” a regényben csak a figurák, 

első sorban a főhős által kerül meghatározásra, Ulrichnak a „másik állapotot” leíró 

mondatait elemzem. Az elemzés a „másik állapot” ábrázolásának nyelvi eszközeit, 

Musil leíró stratégiáit vizsgálja. Ennek következtetéseiből kiindulva értelmezem a 

„másik állapotot” az ötödik, hatodik és hetedik fejezetben három különböző 

                                                 
25 Ideologikus olvasásnak Paul de Man azt az olvasást nevezi, amit véleménye szerint „a nyelvi és 
természetes valóság, referencia és fenomenalizmus egybemosódása” jellemez. De Man 1991, p.104. 



 15

aspektusból, és hozom összefüggésbe egyrészt a regény cselekménynélküliségével, 

másrészt töredékességével, harmadrészt a főhős tulajdonságok nélküliségével.  

A „másik állapot” ábrázolásmódját először egy narratológiai elméletté alakított 

mimézis-elmélet, Paul Ricoeur „hármas mimézis” elméletének keretén belül 

értelmezem. Annak ellenére, hogy az elmélet megalkotója azt más problémák 

megoldására dolgozta ki, azért találom mégis jól alkalmazhatónak a jelen esetben, mert 

egy olyan kapcsolódási pontra hívja fel a figyelmet, ami a regény alapvető narratív 

jellegzetességét képes magyarázni: a praktikus értelemben vett cselekvés és az ábrázolt 

cselekmény kapcsolatára. Az elméletet nem annyira alkalmazva, mint inkább egy 

ontológiai szinteltolással eredeti struktúráját módosítva azt mutatom meg, hogyan 

olvasható a regény egyszerre morálkritikaként és reprezentációkritikaként. A regény 

ábrázolásmódját, a „másik állapotot” leíró nyelvi eszközöket ezáltal mint kritikai 

beszédmódot definiálom és egy olyan kultúrtörténeti hagyomány részeként tárgyalom, 

ami összefoglalóan metafizika-kritika névvel illethető és aminek egyik előfutáraként 

Nietzschét tartjuk számon.  

A hatodik fejezetben a „másik állapotot” a regény töredékességével hozom 

összefüggésbe. A kérdést a „fikcionális világok” elméletének alkalmazásával közelítem 

meg, mert ez az elmélet kínál olyan magyarázatot a fiktív entitások narratív szövegbeli 

konstitulásának problémájára, ami a „másik állapot” különös megalapozási módját is 

képes magyarázni. A megalapozás különössége abban áll, hogy a „másik állapot” bár 

egy akár tulajdonnévnek is tekinthető határozott leírással van megnevezve, ami által 

intuitív módon elfogadjuk mint fiktív létezőt, a narráció mégsem rendeli hozzá azokat a 

tulajdonságokat, amik individualitását meghatároznák, azaz amik által azonosítható 

lenne. A „van is és még sincs” benyomása fejthető ki argumentatív eszközökkel az 

elmélet segítségével és definiálható a „másik állapot” egy a paradigmatikus szinten 

töredékes entitásként. A fejezet ebből a paradigmatikus töredékességből vezeti le a 

regény szintagmatikus töredékességét, és határozza meg a regény szerkezetét 

parataktikusnak. A fejezet gondolatmenete mindazonáltal nem a formai töredékesség 

tényének szükségszerűségét kívánja igazolni, hanem éppenséggel arra irányul, hogy 

megmutassa, hogy a regény heterogén struktúrával bír. A töredékességet implikáló 

szerkezeti elemek mellett ugyanis fellelhetőek a zárt szintagmát ígérő strukturális 

elemek is, amit egy hagyatékbeli fejezet elemzésével mutatok meg. 



 16

A hetedik fejezet kapcsolja össze egymással az előző fejezetek elemzéseinek 

következtetéseit, és magyarázza ennek alapján a regényben megnyilvánuló 

jellemfogalmat, a jellemábrázolás módját és a dolgozat egyik központi kérdésének 

tekintett ’tulajdonságok nélküliséget’. A magyarázathoz az „elbeszélt azonosság” etikai 

és elbeszéléselméleti fogalmából indulok ki, mindazonáltal amellett érvelek, hogy 

legalábbis Musil esetében ezt ki kell egészíteni az antropológiai szemléletre való 

hivatkozással. Hogy mennyiben változtatja meg ennek az utóbbi szempontnak a 

bevonása az értelmezést, azt az interpretációnak a ricoeuri értelmezéssel való 

ütköztetésével mutatom meg. A két eltérő megközelítésmód két alapjaiban különböző 

magyarázatot eredményez. 

 

 

III. 

 

Az itt vázolt gondolatmenet újdonságát a téma eddigi szakirodalmához képest nem a 

kérdésfeltevések jelentik, hiszen a dolgozat a Musil-oeuvre központinak tekintett 

kérdéseit teszi fel újra, melyekre a már létező értelmezések számos lehetséges választ 

adtak. A fejezetek két olyan témakör, identitás és fragmentaritás problémája köré 

csoportosulnak, amiket gyakorlatilag egyetlen regényelemzés sem hagyott kommentár 

nélkül. Ezeket a kérdéseket egy másik, a Musil-kutatásban sokat tárgyalt jelenségből, a 

„másik állapot” ábrázolásmódjából kiindulva értelmezem. A dolgozat ismeretértéke 

tehát nem egy eddig figyelmen kívül hagyott probléma relevanciájának felismerésében 

rejlik. Sokkal inkább e központi kérdések megközelítési módjának, az értelmezés 

perspektívájának és az elemzés módszerének a bizonyos fokú újdonságából adódó új 

felismerésekben. A dolgozat ugyanis egyrészt összekapcsol olyan problémákat, 

melyeket ugyan kimerítően, de mindeddig általában egymástól elszigetelten tárgyalt a 

szakirodalom. Másrészt olyan elméleti szövegeket von be az értelmezésbe, amik az 

eddig felvetett problémákat új megvilágításba helyezik. Végül a Musil irodalomban 

egyébként (vélhetően a szöveg terjedelméből adódóan) kevéssé jellemző módon kisebb, 

a felvetett szempontból releváns szövegegységekre összpontosítva az úgynevezett 

szoros olvasás módszerével végzi a szövegelemzést.  



 17

Hogy a jelen tanulmány lokalizálható legyen a téma meglehetősen széles irodalmában, a 

következőkben a dolgozat témáját érintő szakirodalomnak egy rövid és kritikus 

áttekintésére térek ki.  

A Musil-szakirodalom azon tanulmányai, amik monografikusan foglalkoznak a „másik 

állapottal”, általában elszigetelt jelenségként kezelik, azaz a regény egyéb tematikus és 

szerkezeti sajátosságaitól függetlenül tárgyalják, és óvakodnak attól, hogy bármíly 

módon is bekapcsolják a regényegészbe, hiszen közismert az egészen belüli bizonytalan 

státusza. A „másik állapot” témájának első szisztematikus vizsgálata, ami véleményem 

szerint a szakirodalmat egészen a kilencvenes évekig erőteljesen meghatározta, Heribert 

Brosthaus 1965-ös tanulmánya, például egyáltalán nem helyezi el a „másik állapot” 

kérdéskörét a regény által felvetett egyéb problémák között. A „másik állapotot” 

tematizáló szövegeket mint egy autonóm korpust kezeli, és sem a regény szintagmatikus 

struktúráján belül elfoglalt helyét nem vizsgálja, sem a regényt meghatározó főbb 

szerkezeti jellemzőkkel nem hozza összefüggésbe. Kizárólag a „másik állapotot” 

tematizáló szövegek belső struktúráját és trópushasználatát elemzi, és a szövegek 

különböző változataiban utolérhető koncepcióváltozásra hívja fel a figyelmet.  

Ezen az eljáráson az újabb monográfiák sem változtattak, sőt annyiban visszalépést 

jelentenek Brosthaushoz képest, hogy még a koncepcióváltozást sem reflektálták: Gerd-

Theo Tewilt 1990-es tanulmánya a „másik állapotot” ábrázoló szövegek nyelviségét 

vizsgálja, és a misztikus beszédmódot elemzi a szakirodalomban sokat tárgyalt 

hasonlatok értelmezésével. Véleményem szerint azonban sem a hasonlat szerepéről nem 

mond újat a témát monografikusan feldolgozó 1979-es Fuder-tanulmányhoz képest, sem 

a miszticizmus témakörében nem szolgál új felismeréssel Dietmar Goltschnigg 1974-es 

monográfiája után. Így tanulmányának fő irányvonala a musili gondolatrendszer 

bipoláris struktúrájának, azaz ráció és misztika kettősségének felvázolása marad, ami 

Elisabeth Albertsen 1968-as tanulmányának központi gondolata. 

Ezzel szemben Volkmar Altmann szintén 1990-ben kiadott tanulmánya a „másik 

állapot” problémáját ismeretelméleti kategóriaként kezelve a perspektivikusság és az 

esszéisztikusság fogalmaival kapcsolja azt össze, és ezáltal explicit elhelyezi a 

regényegészben. A „másik állapot” utópisztikus értelmezésével szemben amellett érvel, 

hogy az nem egy másodlagos látszat-léttel bír, hanem éppen fordítva, a Musil által 

úgynevezett „normál-állapot” látszólagosságával szemben az tekintendő a 



 18

tulajdonképpeni létezőnek. A „másik állapotot” a „normál állapottal” szembeállítva 

tárgyalja és ebből kiindulva a regény bipoláris szerkezetének tézise mellett érvel. A két 

állapotban a perspektivikus és a nem-perspektivikus, „állapotszerű” (zuständlich) 

megismerést rekonstruálja. 

Értelmezésének a tézisében is megnyilvánuló problematikussága a „másik állapot” 

szakirodalmának egy másik jellemző megközelítési módjára hívja fel a figyelmet. A 

szakirodalomban ugyanis a „másik állapot” megítélése egy bizonyos szempontból két 

ellentétes állásfoglaláshoz vezetett. Az egyik álláspont szerint a „másik állapot” egy a 

cselekményben beteljesülő, realizálható állapotként van ábrázolva, míg az ezzel 

vitatkozó nézet szerint pillanatszerű és absztrakt volta miatt utópisztikus jellegű. Az 

állásfoglalásokra azért nehéz reflektálni, mert azok egységesen egy olyan implikációból 

indulnak ki, amit a jelen értelmezés nem fogad el: a „másik állapotot” körvonalazott 

jelentésű fogalomként kezelik. 

A „másik állapot” szakirodalmát mindvégig jellemezte az a törekvés, hogy pozitív 

módon meghatározza annak jelentését. A „másik állapotnak” tulajdonított attribútumok 

a különböző értelmezésekben nem mutatnak nagy eltéréseket, alapvetően a misztikus 

eksztázis, a világgal való egyesülés érzése, az individuáció felülmúlása, a tér és idő 

határainak megszűnése és a moralitás jelentéselemeit rekonstruálja a szakirodalom.26 A 

pozitív meghatározás egyik legutolsó és legszisztematikusabb kísérlete Altmannál 

található meg, aki a „másik állapot“ jelentését öt szemantikai elem kombinációjával 

azonosítja: „Ursprünglichkeit”, „Omnipräsenz”, „Totalität”, „Steigerung und höchste 

Stufe” és „Heiligkeit und Göttlichkeit”.27 Emellett a szakirodalomban nem egyedülálló 

az a tézis sem, hogy a „másik állapot” megkülönböztető eleme a motiváltság.28 

Mindezekre az értelmezésekre véleményem szerint az az alapvetően téves implikáció 

jellemző, hogy a „másik állapot” ábrázolását a pozitív meghatározás alapjaként kezelik, 

és nem veszik észre, hogy a szerző jellemzően olyan szövegstratégiákat alkalmaz, 

melyek nem teszik lehetővé a „másik állapot” pozitív meghatározását. A jelen 

értelmezés ebben a tekintetben alapvetően eltér a szakirodalomban eddig megszokott 

                                                 
26 Ezeket a jelentéselemeket konkrétan Schärer tulajdonítja a „másik állapotnak”. Schärer 1990, pp.123-
124.  
27 Altmann 1992, pp.53-71. 
28 Roth 1972, Graf 1982 és Michiko 1988. 



 19

gyakorlattól, és az eddigi értelmezéseknek nem a végkövetkeztetésével vitatkozik, 

hanem az előfeltételezését kérdőjelezi meg.29  

Az identitás és a fragmentaritás problémája, bár szinte minden tanulmányban említésre 

kerül, jellemzően nem volt monográfiák témája. Loredana Marini teszi 2002-es 

könyvének címadó témájává a töredékességet, és azt a jelen tanulmányéhoz nagyon 

közel álló szempontból, de attól teljesen különböző módszerrel közelíti meg. A 

töredékességet a cselekmény fogalmán keresztül magyarázza, és okát a cselekményben 

és az annak alapjául szolgáló cselekvésben látja. Arisztotelész etikája alapján az „egész” 

cselekvés kritériumaként a „végső célt” határozza meg, és ennek hiányát állapítja meg a 

regény esetében. Cselekmény és töredékesség kérdését azonban nem köti össze a 

„másik állapot” ábrázolásmódjával és így az identitás kérdésével sem, ami által egy 

egészen más érvelési utat jár be, mint a jelen értelmezés.  

A töredékesség kérdésében mindeddig a leginformatívabb tanulmány véleményem 

szerint Reinhard Pietsch „Fragment und Schrift” című 1988-as tanulmánya. Pietsch 

könyve két nagy fejezetcsoportra tagolódik, melyek közül az elsőben a fragmentum 

kérdését tárgyalja különböző aspektusokból és Musil regényével csak helyenként 

összekapcsolva. Áttekinti a fragmentum esztétikájának hagyományát, tárgyalja a 

szerzőség kérdését, valamint foglalkozik a töredékesség bibliai hagyományával. A 

második fejezetcsoportban Musil regénye kerül előtérbe. Pietsch itt az „Egy nyári nap 

lélegzetei” című fejezetet elemzi, melyen Musil közvetlenül a halála előtti időszakban 

dolgozott. A fejezet első és egyik átdolgozott variációjának összehasonlításával 

megmutatja, hogy Musil egyrészt a szövegben beígért megvalósítást soha nem 

konkretizálja, a szöveg minden esetben a szituáció leírásához tér vissza és az esemény 

ábrázolása helyett annak elnevezésének majd újranevezésének játékát adja.30 Másrészt a 

fejezet második variációjában tett változtatásokban azt a tendenciát mutatja ki, hogy 

Musil a jelentést – első sorban a konjunktív megszaporodott használatával – bizonyos 

mértékig visszavonja.31 Mindezt azzal magyarázza, hogy Musil elméleti fejtegetéseiben 

                                                 
29 A pozitív meghatározás lehetőségének elvetése még Hajduknál található meg. Hajduk 2000. 
30 U.o. p.110-121. 
31 U.o. p.143-155. 



 20

olyan magyarázórendszert kezdett felépíteni, melynek dichotómiáiban elveszett és ami 

szükségszerűen zsákutcába vezetett.32  

Pietsch tanulmánya tudomásom szerint az egyetlen, ami megelőlegezi a jelen 

dolgozatnak azt a tézisét, hogy Musil késői szövegeiben a jelentésvisszavonás 

tendenciája figyelhető meg és azt összekapcsolja a fragmentaritás tényével. Ő azonban 

ezt a megfigyelését a keletkezés történeti aspektusára alapozta, míg a jelen tanulmány 

már a „másik állapotnak” a kanonizált szövegbeli ábrázolásában látni véli a késői 

szövegekben más nyelvi és narratív stratégiákkal megvalósított jelentésvisszavonást. 

A „tulajdonságok nélküliség” problémája az a kérdés a Musil-irodalomban, melynek 

megválaszolására mindegyik hosszabb lélegzetű tanulmány kitér, sőt amit a Musil-

irodalmon kívül is gyakran értelmeznek. Ennek ellenére nem jellemző a magyarázatok 

sokfélesége. A szakirodalomban alapvetően két értelmezésirány van jelen: pozitív 

konnotációt tulajdonítva a fogalomnak a lehetőségérzékkel összekapcsolva kezelik, a 

megismerési módra vonatkoztatják és a nyitott megismerés ideáljának attribútumaként 

értelmezik. Ez az értelmezésirány a ’tulajdonságok nélküliségben’ egy „modern” 

ismeretelméleti szemlélet megnyilvánulását látja. Negatív konnotációt kapcsolva a 

fogalomhoz az én szétesésének, az azonosság elvesztésének megnyilvánulását 

hangsúlyozzák. Ezek az értelmezések a ’tulajdonságok nélküliséget’ inkább a 

modernség válságtudatával kapcsolják össze.  

Egy ezektől különböző interpretációt, ami azonban nem vált kanonizálttá a 

szakirodalomban, Jochen Schmidt képviselt. Ő a „tulajdonságok nélküliség” forrásának 

Meister Eckehart írásait tekintette, és azt az emberi lét legmagasabb formájaként 

értelmezte, melyben az ember megszabadul minden tulajdonságától (proprietas), azaz a 

világban rárakódott azon rétegektől, melyek az istenihez képest nem valósak és így az 

istennel való egyesülés útjában állnak.33 Ez az értelmezés valójában nem áll távol az 

első interpretációtól, miszerint a „tulajdonságok nélküliség” nyitottságot jelent. De míg 

a miszticizmus kontextusában ez a nyitottság az isten felé irányul, addig az 

ismeretelméleti interpretáció szerint a „tulajdonságok nélküliség” a világ felé való 

                                                 
32 Hasonló megállapítást tesz Steiner. V.ö. Steiner 1984, p.19. 
33 Schmidt 1975. 



 21

nyitottságot jelenti. Azaz csak a megismerés tárgya különböző a két értelmezésben, a 

megismerőre vonatkozó magyarázat analóg. 

A jelen értelmezés alapvetően nem tér el attól a magyarázattól, miszerint a 

’tulajdonságok nélküliségben’ a nyitottság ideálja nyilvánul meg. Bár a főhős alakját 

jellemzően a szakirodalom is az ábrázolt kronotoposszal összefüggésben tárgyalja, a 

jelen értelmezés ezt az aspektust helyezi előtérbe, hangsúlyozza az identitás 

relativitásának a szakirodalomban ebben a formában nem reflektált tézisét és 

megmutatja a kronotoposz és a figura bizonyos attribútumainak ekvivalenciáját. Ezáltal 

elhelyezi a regényt az utóbbi évek aktuális, gyökereit a századforduló etnológiai és 

filozófiai írásaiban megtaláló34 kultúratudományos diskurzusában is és hozzájárul az új 

etnográfia és irodalomtudomány Doris Bachmann-Medick által megfogalmazott 

céljához: egy nem-esszencialista kultúrafelfogás erősítéséhez.35 

Emellett a dolgozat még két olyan elméleti megközelítést alkalmaz a 

szövegelemzésben, amik véleményem szerint új szempontból világítják meg a már 

megoldottnak tűnő problémákat és új eszközöket adnak az értelmező kezébe; amiket 

azonban az inkább hagyományos filológiai megközelítést előnyben részesítő, illetve az 

utóbbi időben a posztstrukturalizmus hatására némiképp megújuló Musil-kutatás 

mindeddig nem hasznosított. Ilyen egyrészt Ricoeurnek a szövegszemiotikai és 

hermeneutikai megközelítéseket integráló mimézis-elmélete, mely ugyan csak bizonyos 

részeiben olyan kidolgozottságú, hogy azt egy elemzés jól tudja használni, a kevésbé 

kidolgozott részeknek viszont abban rejlik az ismeretértékük, hogy eddig egymástól 

függetlenül létező, sőt akár egymást kizárónak vélt elméleti megközelítések között is 

összefüggéseket teremtenek. A töredékesség kérdésének tárgyalásában pedig a 

„fikcionális világok” elmélete kínált olyan fogalmi apparátust, aminek alkalmazásával a 

fragmentaritás problémája egy, a Musil-kutatásban teljesen új megközelítési módot 

jelentett.  

 

 

 

                                                 
34 V.ö. Voßkamp 1999, p.810. 
35 Bachmann-Medick 1996, p.13. 



 22

IV. 

 

A dolgozatnak természetesen megvannak a magyar nyelvű előzményei is, azok száma 

azonban meglehetősen csekély, és érdeklődésük is jellemzően más irányba mutat, mint 

a jelen tanulmányé. Ennek oka valószínűleg a regény fordításának körülményeiben 

rejlik. „A tulajdonságok nélküli ember” 1971-74 között készült magyar nyelvű fordítása 

1977-ben jelent meg, egy évvel azelőtt, hogy Adolf Frisé, a Musil-hagyaték gondozója a 

regény első kiadását érő kritikák hatására egy újabb, immár tudományosabb igényű 

kiadást publikált. Az a tény, hogy a magyar nyelvű fordítás egy időközben inadekvátnak 

nyilvánított eredeti alapján készült, mindeddig mégsem befolyásolta jelentős mértékben 

a magyar recepciót. Ennek oka, hogy a regénykiadás vitatott pontját első sorban azok a 

részek képezik, amik a „másik állapot” cselekményszálához tartoznak, illetve amik a 

regény befejezésére vonatkoznak, míg a magyar recepció alapvetően a Monarchia-

ábrázolásra36 és a regény ún. modernitás-jegyeire összpontosított, amikhez a regény 

első, a szerző által autorizált része jó alapul szolgál. Mindemellett van két olyan téves 

előfeltételezése a magyar recepciónak, amik egyértelműen a fordítás alapjául szolgáló 

kiadás problematikusságára vezethetők vissza. Egyrészt a magyar nyelvű szakirodalom 

számára nem merült fel a történet végállapotának kérdésessége, az elemzések a Frisé 

által sugallt prekoncepciót, miszerint a regény a háborúval ért volna véget, feltétel 

nélkül elfogadják. Másrészt talán alulértékelik a cselekmény azon szálának jelentőségét, 

amely pedig a regény második részének fő témáját, és a keletkezés összeidejének is 

majdnem a felét tette ki: a „másik állapot” cselekményszálát. A misztikus élmény 

ábrázolását inkább csak megemlítik a kritikák, de részletesen nem foglalkoznak vele. 

Sőt, némi tanácstalanság mutatkozik meg abban, ahogy maga a fordító, Tandori Dezső a 

„másik állapotról” nyilatkozik: szerinte Ulrich „a „Szeresd felebarátodat” [...] 

abszolútumát – a „testvérszerelmet” – sikerrel „megvalósítva” nem jut sehova”.37  

                                                 
36 Széll Zsuzsa Kákániát még határozottabban a Monarchia kritikai ábrázolásaként értelmezte (széll 1970, 
p.16-17.), Kulcsár-Szabó Ernő szerint Kákánia nem pusztán egy társadalmi struktúrát reprezentál, a 
valóság itt „tágabb, egyetemesebb kontúrok között, a létfilozófia, a metafizika és a személyiségutópia 
köreiig tágul“. A regényt így csak korlátozottabb értelemben tekintik Monarchia-regénynek. V.ö. 
Kulcsár-Szabó 1981, p.105. 
37 Tandori 1976, p.373. 



 23

Ennek ellenére a „másik állapot” témájából kiinduló elemzés is problémamentesen tudta 

használni a regény magyar nyelvű fordítását. A fordítás alapjául szolgáló eredeti 

koncepcionális hibái ugyanis a fejezetek összeválogatását és egymás után rendezését 

érintik, a fejezetek szövegét nem. A magyar kiadás harmadik kötete természetesen 

megtévesztő egy olyan olvasó számára, aki a hagyatékból kiválogatott fejezeteket mint 

a történet folytatását olvassa és a regényt így mint egy egyértelműen meghatározható 

végű történetet értelmezi. Jól használható azonban abban az esetben, ha az olvasó 

eltekint a fejezetek sorrendje által sugallt koncepciótól és azt kritikusan kezelve 

foglalkozik egyes fejezetekkel. A regény fordítása ugyanis, bár éppen a túlzott fordítói 

szabadságot rosszalló kritikák érték, teljes mértékben megfelelő volt arra, hogy a 

helyenként „szoros-olvasással” végzett elemzéseket is gyakorlatilag módosító 

megjegyzések nélkül lehessen illusztrálni. A dolgozat így azokat a szövegrészeket, 

melyek léteznek magyarul, a fordításból idézi, és csak a hagyaték ki nem adott és így 

nem fordított szövegeit idézi német nyelven, remélve, hogy ezáltal zökkenőmentessé 

teszi a dolgozat olvasását.  



 24

I. „Könyv az emberről”. A költészet legitimációja az esszékben 

 

A jelen dolgozat kérdésfeltevését nagy mértékben motiválta a vizsgált szerző 

állásfoglalása az elbeszélő szövegnek az egyéb kulturális státuszú szövegek halmazán 

belüli ismeretelméleti funkciójáról. Az affinitás oka a szituáció hasonlósága: az a 

legitimációs krízis, amit a századfordulón a neopozitivizmus szcientizmusa okozott, és 

ami az irodalomról az irodalomtudományra áttevődve ma is az irodalomtudomány 

létjogosultságát problematizáló újabb és újabb írásokat eredményez. A probléma 

hasonlósága analóg argumentációkat eredményez. A század végén Jürgen Habermas38 

amellett érvelt, hogy az irodalomnak és általában a művészeteknek meg kell szüntetniük 

esztétikai autonomitásukat, és az esztétikai tapasztalatot egy individuális élettörténetbe 

vagy egy kollektív életformába kell foglalniuk, hogy az esztétikai tapasztalat belépjen a 

kognitív értelmezésekbe és a normatív elvárásokba is. Ehhez hasonlóan a századforduló 

azon írói, akik a filozófiának az azirányú fejlődését tekintették kritikával, hogy az a 

metafizikai kérdésekre való reflektálást tárgyköréből kiiktatva tudományelméletté vált, 

az irodalomtól várták a filozófia által immár fel nem vállalt kérdések megoldását.39  

A szerzői és az értelmezői perspektíva egybeesése miatt az értelmezést az életmű-

immanens elmélet kifejtésével kezdem, ezzel is erősítve az elemzés kérdésfeltevésének 

jogosultságát. Bár a musili gondolatmenet elméletnek titulálása eufémizmus, hiszen az 

sehol nincs szisztematikusan kifejtve, és egyetlen írása sem mutatja be rendszerezve az 

itt rekonstruált gondolatrendszert, annak forrásait első sorban Musil életében kiadott, 

vagy hagyatékbeli esszéi képezik. Sőt, a szisztematikusnak induló írások is fokozatosan 

esszéisztikussá válnak, terminusok, definiált fogalmak helyett képekkel, hasonlatokkal 

dolgoznak, vagy éppen töredékesek maradtak. Hogy azonban ez a tulajdonságuk nem 

hiányt, hanem tudatos, az elmélet részét képező tézist példáz, azt az „elmélet“ kifejtése 

fogja igazolni.  

 

                                                 
38 Habermas 1980, p.173. 
39 Itt elsősorban Musilra és Hermann Brochra gondolok. A problémáról bővebben lásd Bernáth 1990. 



 25

1. A valóság szerkezete 

 

A századforduló költőjének a pozitivista tudományok szcientizmusa által megcsorbult 

tekintélyét kívánja helyreállítani Musil a „Vázlat a költői megismerésről” (1914) című 

esszéjében. A szöveg amellett, hogy egyfajta ars poeticaként is értelmezhető, azért is 

különösen alkalmas kiindulópont Musil költészetről való elképzeléseinek 

rekonstruálására, mert ez a szerző legszisztematikusabb írása, ahol egy átfogó, az 

alapoktól építkező rendszert hoz létre. Gondolatmenetét a valóságot érintő meglátásaira 

alapozza; ez az ontológia szolgál minden további következtetés alapjául. Ebből 

kiindulva foglalkozik Musil egyrészt a megismerés természetével, másrészt a 

nyelvhasználat lehetőségeivel, majd határozza meg a költészetnek a rendszerében 

szükségszerűen adódó helyét és funkcióját. Az esszé a világnak és a megismerésnek egy 

meglehetősen leegyszerűsített és durva ellentétpárokban megfogalmazott képét adja, 

ami a szöveg alapvetően didaktikai funkciójából adódik: célja nem egyfajta filozófiai 

rendszer felépítése, a filozófiai rendszer pusztán eszköz a költészet ismeretelméleti 

szerepének meghatározására és létjogosultságának bizonyítására. 

Musilnak az a célkitűzése, hogy a társadalmilag is elismert tudományos megismerés 

mellett a költői megismerés szükségszerűségét is belássa, bipoláris struktúrájú 

gondolatmenetet eredményezett: rendszerének minden szintjén kettőséget állapít meg. 

Először a valóság szerkezetében rekonstruál egyfajta bipolaritást, amit fogalmi 

megkülönböztetéssel jelöl: bevezeti a „racioid” és a „nem racioid” terület fogalmát, 

mint a valóság két területének megnevezését. A bevezetett fogalmakat a ratio szóból 

képzi; az –id végződéssel a megismerés tárgyára utal, míg a racionális jelző a 

megismerőre vonatkozik. A Musil-irodalomban eltérő vélemények uralkodnak abban a 

kérdésben, hogy Musil a bipolaritást valóban kiterjeszti-e a világra is, vagy csak a 

megismerés szerkezetében azonosítja; hogy a „racioid” és „nem racioid” fogalmak 

ontológiai vagy fenomenológiai fogalmak. Ez a szóképzési mód azonban véleményem 

szerint jól mutatja, hogy Musil a valóságot is bipoláris felépítésűnek tételezi. A rá 

jellemző érvelési módnak megfelelően definíciókísérletek mellett és gyakran definíciók 

helyett példákkal határolja be a két területet: a racioid terület szerinte a fizikai természet 

tényeit foglalja magában, míg a nem racioid területre a legfőbb példa a morál. A két  

 



 26

területet úgy írja le, hogy míg a „fizikai természet” tényeit „egy bizonyos monotónia, az 

ismétlődés túlsúlya, a tényeknek egymástól való relatív függetlensége” jellemzi, addig a 

nem racioid terület „a „kivételekkel rendelkező szabályok” területe.40 A nem racioid 

terület tényei „értékek és értékelések, az etikai és esztétikai viszonyok, az ideák”.41   

Ez a gondolatmenet vezet az esszé alapállítása mellett felhozott kulcsérvhez, miszerint 

„a világnak és nem a költő képességeinek struktúrája jelöli ki a költő feladatát […]”.42 

A valóság két különböző területének tényei ugyanis Musil szerint különböző 

módszerekkel ismerhetőek meg: míg a racioid terület ismétlődő tényei törvényekkel 

leírhatók, addig a nem racioid terület individuális és nem ismétlődő tényei nem 

foglalhatók szabályrendszerbe. Példának erre a morált hozza: mivel a morális ítélet 

mindig az egyedi esettől függ, így ezen a területen nem lehet törvényszerűségeket 

megállapítani. Ebben látja Musil a kortárs gyakorlat hiányosságait: a törvények, melyek 

a morális megismerés tanúbizonyságai, merevek, nem képesek az egyedit figyelembe 

venni. Kritikáját később egy fogalmi megkülönböztetéssel is kifejezi: „morálisnak” 

nevezi a társadalmi gyakorlatot, mely általános törvények alapján ítél, „etikainak” pedig 

az egyediséget figyelembe vevő ítéletet, ahol az etikai fogalmak ennek megfelelően 

függvényfogalmakként működnek.  

A két megismerési módot Musil egy további szinten az ismeret nyelvi közvetítési 

módjainak megkülönböztetésével köti össze. Míg a racioid terület tényei „egyértelműen 

leírhatónak és közvetíthetőnek mutatkoznak”43, addig a nem racioid terület tényeit az 

egyértelmű fogalmakkal való leírás meghamisítja. Musil kritikáját újra csak a morál 

területéről hozza: „Manapság morális téren is a jelzőcölöp-leveregetés elve alapján 

szokás eljárni, és a fogalmakat, melyek között a törvények, szabályok és képletek hálója 

feszül, egyre merevebb búvárharangokként a bizonytalanságba süllyeszteni.”44 

 

 
                                                 
40 Musil 2000, Esszék, p.64. 
41 U.o., p.65. 
42 Az idézetet ebben az esetben saját fordításban adtam meg, mivel Hámori Ágnes fordítása a mondat 
jelentésének lényegét érintő módon tér el az eredetitől és a musili gondolatmenetet félreérthetővé teszi. A 
névmásokkal valóban kissé túlzsúfolt és ezért nehezen értelmezhető mondat eredetiben a következő 
képpen hangzik: „die Struktur der Welt und nicht die seiner Anlagen dem Dichter seine Aufgabe zuweist” 
(kiemelés az eredetiben). Musil 1978, p.1029. 
43 Musil 2000, Esszék, p.63. 
44 U.o. p.64. 



 27

Musil érdeklődése természetesen a nem racioid terület felé irányul, ezt nevezi a „költő 

hazájának”, „szelleme vadászterületének”, ami egyedül a költői megismerés által 

hozzáférhető. Mi jellemzi tehát a költő megismerési módszerét, mi a nyelvhasználatát és 

mit tekint Musil a megismerés tárgyának? 

 



 28

2. A megismerés módszere 

 

Musil egyik Franz Bleiről írt munkájában azokkal a kritikákkal szemben veszi 

védelmébe az esszéírót, melyek szerint az egyrészt a tudomány melléktermékeiből, 

másrészt a költészet ragyogó lényegét megtagadva a közönséges racionalitásból 

táplálkozik.45 Bár Musil nem utal erre, írása mégis lehetne reakció Lukács Györgynek 

német nyelven 1911-ben megjelent „Die Seele und die Formen” (A lélek és a formák) 

című kötetére. Lukács ugyanis az esszét a kötet bevezetőjeként kiadott, Popper Leonak 

írt levélben kialakulatlan formának nevezi, mely még nem bontakozott ki a 

tudománnyal, morállal és művészettel való primitív, differenciátlan közösségből.46 

Néhány évtizeddel később Musilhoz hasonlóan érvel Theodor W. Adorno47 az esszé 

mint forma önállósága mellett, mikor Lukács György ezen kijelentésével vitatkozik. 

Mindketten úgy vélik ugyanis, hogy ez a vád abból a helytelen felfogásból ered, ami a 

művészetet az irracionalitás rezervátumaként fogja fel, a megismerést pedig a 

rendszerszerű tudománnyal azonosítja, és ami ebbe az antitézisbe nem helyezhető bele, 

azt elveti.48 Ők az esszének a tudomány és a művészet között elfoglalt helyét egyenesen 

a műfaj erényének tekintik, mert épp ezáltal küszöbölhetők ki a nyugati kultúrára 

jellemző gondolkodás regresszív elemei.  

Az esszét védő írásokból jól látszik, hogy az esszé nem pusztán a közlés, sokkal inkább 

a gondolkodás bizonyos módjaként értelmezendő.49 Adorno abban látja az esszé mint 

forma köztes helyének funkcióját, hogy nem azonosulva sem a tudománnyal, sem a 

művészettel szembeni elvárásokkal, függetleníti magát a hatalmi diskurzusokra 

érvényes előírásoktól, és így a „dogma erőszakosságára” és a „szellem szabadságára” 

figyelmeztet. Az esszé tehát éppen azáltal közvetít ismeretet, amit a szemére vetettek: 

                                                 
45 Musil 1978, 8. p.1024. 
46 Lukács 1911, pp.26-27. 
47 Adorno 1958, p.9-49. 
48 Neymeyr szerint Adorno nem teljesen jogosan kritizálja Lukácsot, hiszen Lukács nem vitatja el az 
esszétől az igazság megismerésének igényét. V.ö. Neymeyr 2000, pp.79-113. 
49 Howes diskurzusfogalma, bár ő ezt nem explikálja, tartalmazza mindkét dimenziót, és az esszéizmust 
retorikai és episztemológiai problémákra reagáló új stratégiaként értelmezi. Az esszéizmus eszerint 
„Versuch, am Rande und ausserhalb von etablierten Diskursarten zu funktionieren.” Howes 1992, p.2. 
Ugyanígy Strutz, aki az esszéizmust mint „poetisches Prinzip” és „Reflexionsqualität” értelmezi. Strutz 
1992, p.139. Servranckx szerint az esszéizmus két szinten értelmezendő, jelenti a megismerés területét (ő 
a tudomány és szubjektivitás közötti területről beszél) és a megismerés módszerét. Servranckx 1992, 
p.26.  



 29

töredékességével és véletlenszerűségével a totalitás meglétének posztulátumát vitatja és 

leszámol az igazság tradicionális ideájának gondolatával.50 

Musil az esszének ugyanezeket a tulajdonságait emeli ki „Az esszéről” című 

töredékében (1914) és a regénynek a „A föld is, jelesül azonban Ulrich, hódol az 

esszéizmus utópiájának” című fejezetében. Az esszé műfajának sajátosságai alapján 

nevezi az új megismerési módot, annak programját „esszéizmusnak”, mely úgy „veszi 

szemügyre tárgyát”, mint egy esszé, „szakaszosan, különböző oldalai felől, anélkül, 

hogy teljességében megragadná”. (I/352) Az esszé nem tart igényt bármiféle igazság 

kimondására: „nem ad totális megoldást, csak egy sor partikulárisat.” Így az 

esszéisztikus gondolkodás lényege a lezáratlanságban és az „állandó mozgásban” rejlik. 

Nem csoda, hogy Musil ezt a megismerési módot a nevezett esszében nem, csak egy 

ugyanabban az évben írt másik esszétöredékben kapcsolta össze az esszé fogalmával. 

Az így felfogott esszéizmus ugyanis nem illeszthető bele a „Vázlat a költői 

megismerésről” című esszé dichotómiákra épülő gondolatmenetébe: nem helyezhető el 

a megismerés bipoláris struktúrájú rendszerében. Az esszéizmus fogalmában Musilnak 

sokkal inkább egy más jellegű, a későbbi írásaiban egyre határozottabban 

körvonalazódó szemlélete jelenik meg (ami nyomokban itt is megvan, de nem 

dominálhat, mert inkoherenciát okoz a rendszerben), miszerint az esszéizmus névvel 

jelölt megismerési ideál inkább a kanonizált megismerési lehetőségek elutasítása, és egy 

azok tagadásából és egyúttal szintéziséből létrejövő új lehetőség. Musil ennek a 

megismerési módnak a meghatározására később, első sorban „A tulajdonságok nélküli 

ember” című regényében további fogalmakat dolgozott ki. Ezekre, konkrétan a 

„multiperspektivitás” és a „lehetőségérzék“ fogalmaira térek a következőkben. 

Az esszéizmussal analóg módszer a „multiperspektivitás”. A fogalom nem pont így 

jelenik meg a Musil-oeuvre-ben, a terminust ebben a formában, de természetesen Musil 

szóhasználatából kiindulva, a Musil-kutatás vezette be. Azt a megismerési módot, 

melyre a kifejezés referál, Musil a regénynek a „Hazatérés” című fejezetében írja le. Az 

„egydimenzionális” (I/650), zárt tapasztalati rendszereket, melyek megnyilvánulási 

formáját Musil a narratívában látja, „az értelem perspektivikus megrövidüléseként” 

értelmezi. Ezzel állítja szembe azt a megismerési módot, mely nem az elbeszélői 

                                                 
50 Adorno, 1958, pp.24-25. 



 30

renddel analóg módon szerveződik. A centrál- illetve multiperspektivikus megismerési 

módokat a szövegmetafora két variánsával írja le: „a túlterhelt és egyszerűségről 

álmodó” ember mindazt, ami térben és időben történik, „az elbeszélés híres fonalára” 

fűzi fel, míg a főhős, Ulrich számára a „primitív epikus” már elveszett, az élet sokkal 

inkább egy „át- meg átszőtt felületté” szélesedett ki. A „narratív tudásnak” Musil 

értelmezésében is mint később Jean-Franciois Lyotardnál az a funkciója, hogy „védje a 

káosztól” az egyént és integrációs modelleket kínáljon fel neki.51  

Ugyanebbe a jelentéskörbe tartozik Musilnak egy harmadik fogalma, a 

„lehetőségérzék”, melyet a regénynek a 4., „Nemcsak valóságérzék: lehetőségérzék is 

van a világon”52 című fejezetében vezet be. A fogalom értelmezésének a 

szakirodalomban alapvetően két iránya van: modálelméleti és fenomenológiai 

magyarázata. A modálelméleti magyarázat képviselője Matthias Luserke, aki valóságot 

és lehetőséget egyrészt ontológiai kategóriákként értelmezi, amennyiben „a megismerés 

tárgyára” utalnak, másrészt ismeretelméleti kategóriákként, amennyiben a „tárgy 

megismerésére”53 utalnak. A költészet szerinte Musil értelmezésében éppen a szubjektív 

megnyilvánulásnak a feltételezett tárgyiassághoz és objektivitáshoz való viszonyával 

foglalkozik. „Wirklichkeit und Möglichkeit sind Modi der Erkenntnis des Gegenstandes 

und Modi des Gegenstandes der Erkenntnis, die Erkenntnis und Gegenstand 

konstituieren. Der Dichtung geht es um dieses Verhältnis von „subjektive[r] Äusserung 

[...] zu der vorausgesetzten Gegenständlichkeit und Objektivität“ (VIII, 1224)”54  

Hartmut Cellbrot55, a fenomenológiai értelmezés egyik legújabb képviselője ezzel 

szemben Ulrichnak a hagyományos megismerési módokat, reflektálatlan ismereteket 

elutasító reflexióit mint fenomenológiai epochét interpretálja, ugyan úgy, mint Karl 

Menges56, ennek az értelmezési iránynak az első képviselője. Ő a „zárójelezés” jelentést 

a regénycselekmény kiindulószituációjához, Ulrichnak az életből kivett egy éves 

szabadságához rendeli. A fenomenológiai magyarázat a „filozófiai megismerés” 

kulcsfogalmának tekinti a „lehetőséget”, aminek a világértelmező tevékenységben látja 
                                                 
51 V.ö. Lyotard 1979, pp.44-54. 
52 A cím eredetileg egy implikáció: „Wenn es Wirklichkeitssinn gibt, muss es auch Möglichkeitssinn 
geben”, azaz „Ha valóságérzék van, lehetőségérzéknek is kell lennie”. 
53 Luserke 1987, p. 127. 
54 U.o. Kiemelés az eredetiben. 
55 Cellbrot 1988. 
56 Menges 1976. 



 31

fontos szerepét. Mint mindenféle tapasztalás horizontstruktúrájára való nyitottságot 

értelmezi, ami a jelenlét elsőbbségét háttérbe szorítja. Az aktuális valóság helyén 

ugyanis, mely a nem jelenlevő valóságokat a pusztán nem valós birodalmába űzi, 

lehetséges valóságok sokasága terül el.57 Cellbrot a modálelméleti magyarázatot 

elutasítva a „lehetőséggondolkodást” a megismerés horizontstruktúrájában helyezi el, 

alátámasztva ezt Musilnak azzal a jegyzetével is, amelyben Nietzsche módszerét 

méltatja: „Das Charakteristische liegt darin, daß er sagt: dies könnte so sein und jenes 

so. […] Kurz: er spricht von lauter Möglichkeiten, lauter Combinationen, ohne eine 

einzige uns wirklich ausgeführt zu zeigen. Er zeigt uns alle Wege auf denen unser 

Gehirn arbeiten kann, aber er betritt keinen.“58 

Mivel Musil lehetőség-fogalma nincs szisztematikusan kidolgozva, nehéz abban a 

kérdésben állást foglalni, hogy két adott rendszer közül melyikbe illeszkedik inkább a 

fogalom. Annál is inkább, mivel Musil nem a „lehetőség” fogalmára helyezi a 

hangsúlyt, ami modális kategóriaként lenne értelmezhető, hanem kifejezetten a 

lehetőségérzékkel foglalkozik. A lehetőségérzéket olyan képességként határozza meg, 

„amelynek segítségével elgondolhatunk bármit, ami lehetne is éppen, és nem tartjuk 

fontosabbnak nála azt, ami éppen van“ (I/18). A „lehetőség“ fogalmára csak ezután, 

mégpedig akkor tér ki, mikor az emberek által „fogyatékosságnak“ (I/19) tartott 

lehetőségérzék értékét hangsúlyozza. Ekkor a „lehetséges“ fogalmához tartozónak 

mondja „Isten fel nem serkent szándékát is“ (I/19), ahol a lehetőségnek az istenihez 

való rendelése a szövegkörnyezet alapján inkább a pozitív konnotációt erősíti. A 

„teremtő hajlandóságnak“ is nevezett képesség azonban amellett, hogy ismeretelméleti 

kategóriaként értelmezhető, konstruktivitást is implikál: mivel a valóságérzékkel 

rendelkező a valóságot „feladatként“ (I/19) kezeli, a valóságérzék új valóságok, 

lehetséges konstellációk létrehozását is jelenti. Ennyiben a lehetőségérzék nem csak 

világértelmező, hanem világteremtő képesség is, így az esszéizmus és a 

multiperspektivitás fogalmaihoz képest egy jelentésbeli többletet hordoz. 

                                                 
57 U.o., p.20. 
58 Musil 1992, 4/50. A Musil-hagyaték részét képező naplókat a szakirodalom a füzetekbe csoportosítás 
alapján hivatkozza: az első szám a füzet száma, a második pedig az oldalszám. 



 32

3. A nyelv kettős használata 

 

Musil a gondolatmenet alapjául szolgáló esszéjében a megismerés nyelvi 

közvetíthetőségének problémájával is foglalkozik. A racioid és nem racioid területről 

szerzett ismeretek ábrázolására szerinte alapvetően különböző eszközök állnak 

rendelkezésre. A nem racioid területen szerzett ismeretek leírására a legmegfelelőbb 

eszköz a „fogalom”, hisz annak tulajdonságai analógok a megszerezhető ismeretek 

természetével. A fogalom egyrészt egyértelmű jelentéssel bír, hisz egyértelműen 

definiálható. Ez a tulajdonsága megfelel a természeti tények Musil által feltételezett 

tulajdonságának, miszerint azok „egyértelműek” és „ismétlődők”. „A fogalomalkotás” 

másrészt a vizsgálódásoknak legalábbis relatív lezárását képezi, azaz a fogalomban 

készként ábrázolódik az, amit a kutatás elért. 

Éppen ezek a tulajdonságai teszik a fogalmat ugyanakkor alkalmatlanná arra, hogy a 

nem racioid terület tényei leírhatóak legyenek általa. A fogalom „nagymértékben 

független alkalmazásának módjától és a személytől”59, azaz objektív, „merev” és 

„megkövült”, ami ellentmond a nem racioid terület tényeiről állított „variabilitásnak” és 

„individualitásnak”. A nem racioid terület „teljességében soha nem megragadható”, „az 

idea a maga jelentésében mindkettőtől [az alkalmazás módjától és a személytől – H.M.] 

nagymértékben függ, mindig van egyfajta csak esetlegesen meghatározott jelentése”60, 

így tényei soha „nem olvadhatnak össze egy fogalommá”, mint egy „teljességében 

megismert dolog”, mely ezáltal azonban egy csapásra elveszti terjedelmét” (I/250). 

A fogalomnak a nem racioid terület tényeinek nyelvi ábrázolására alkalmas alternatívája 

a „hasonlat”. Musil egyik, a regényhez készült jegyzetében a hasonlatnak éppen azokat 

a tulajdonságait emeli ki, melyekkel a nem racioid terület tényeit írta le: az 

‘individualitás’, ‘nem ismételhetőség’, ‘többértelműség’ és ‘nyitottság’ attribútumait:  

 

 

 

                                                 
59 Musil 2000, Esszék, p.65. 
60 U.o. 



 33

„Alles ist flüssig. Feste Moral, Pflichtmoral verstösst geg. das nur 
Gleichnishafte. – Moral des Gleichnisses. Das Unfeste ist wichtiger als das 
Feste. […]  
Eindeutigkeit, Wiederholbarkeit wesentl. Für Messen, Rechn. Gewalt; Gleichnis 
Gegensatz dazu, profanes Mittel des religiösen Zustands.”.61 

 

A hasonlat ezekkel az attribútumaival a nyitott megismerés ideáljának felel meg. Így a 

hasonlat már nem pusztán nyelvi eszköznek tekinthető, nem egyszerű „poétikai dísz”62, 

hanem ezen túl a megismerés eszköze is.63 

A kiindulópontul szolgáló esszé érvelése, ahogy az az elemzésben jól láthatóvá vált, 

arra irányult, hogy az objektumvilág kettős struktúrájának felvázolásával 

meghatározzon egy olyan területet, mely a diszkurzív megismerés számára 

hozzáférhetetlen, mely semmilyen tudományos eszközzel nem ismerhető meg, és így a 

költészet kizárólagos feladatát képezi. Ezt a területet Musil az esszében a „belső ember” 

kérdésének nevezi: „A költő feladata: új és új megoldásokat, összefüggéseket, 

konstellációkat, változatokat fedezni fel, események lejátszódási lehetőségeinek 

prototípusait állítani föl, csábító példaképeket, hogyan lehet ember az ember, felfedezni 

a belső embert.”64 Musil specifikus módszerei tehát az ember megismerésére 

irányulnak, ez az a kérdés, melyet a tudomány eszközeivel megoldhatatlannak tart, ezt 

tekinti a költői megismerés tárgyának, ami a költészet létjogosultságát igazolja.65 

Írásaival egyúttal a német kultúra általa észlelt hiányosságát is pótolni akarja: „Nekünk 

németeknek – Nietzsche egyetlen nagy kísérletét leszámítva – nincs könyvünk az 

emberről; nincsenek életrendezőink és -szervezőink.”66. A következő fejezet azzal 

foglalkozik, milyen kísérleteket tett Musil az esszékben a „belső ember felfedezésére”. 

                                                 
61 Musil 1/1/49. (A hagyaték szövegeinek idézésekor az oldalszám megadása a mappacsoportokba és 
mappákba való rendezés alapján történik: mappacsoportszám / mappaszám / oldalszám.) 
62 U.o. 
63 Musil fogalom- és hasonlat-értelmezése – sok más elképzeléséhez hasonlóan – Nietzsche fogalom-
értelmezésére vezethető vissza, mint az a szakirodalomban többször megállapítást nyert. Ld. pl. Fuder 
1979, p.78-80. 
64 Musil 2000, Esszék, p.65. A dőlten szedett, tehát a szerző által vélhetően fontosnak tartott szó az 
eredetiben erfinden, ami nem egy már meglévő jelenség felfedezését jelenti (ez németül entdecken lenne), 
hanem egy még nem létező feltalálását, kitalálását, megalkotását. 
65 Ugyanezt a megállapítást teszi Roger Willemsen (Willemsen 1984), majd erre a megállapításra építi 
gondolatmenetét Fred Lönker (Lönker 2002), Musilnál egyfajta poétikai antropológiát rekonstruálva.  
66 Musil 2000, Esszék, p.58. 



 34

4. A másik ember. A relativitás tézise 

 

Érdekes az a tény Musil esszéinek keletkezéstörténetében, hogy több írása is, melyet 

eredetileg egyszerű kritikának vagy recenziónak szánt, végül olyan írássá alakult, 

melyet a szerkesztők a folyóirat fő rovatában helyeztek el, mert az egyes esetekben 

Musil végül mindig szimptómát, valamilyen általános folyamat jelét látta. Így történt ez 

a Balázs Béla „A látható ember” vagy Oswald Spengler „A nyugat alkonya” című 

könyvéről tervezett recenziók esetében, és hasonlóan változott az öttagú sorozatként 

induló „Tünetek – Színház” esszék témája is (melyből végül csak három írás jelent meg, 

a „Tünetek – Színház I.”, a „Tünetek – Színház II.” és a szerkesztővel történt közös 

megegyezés alapján megváltoztatott című „A színház alkonya”).67 De ez figyelhető meg 

az 1918-19-es években különös intenzitással publikált politikai esszékben is, melyekben 

a politikai eseményeket Musil végül mindig globális kulturális folyamatok tüneteiként 

magyarázta.68 

„A német ember mint szimptóma” (1923) című esszétöredék megírását inspiráló 

kérdésfeltevés a háborúnak és a kor nacionalista szellemiségének okára irányult, de a 

magyarázat végül itt is két, az egész életmű értelmezésébe bevonható elméletet 

eredményezett: első sorban egy történelemfelfogás kifejtését, és ezzel összekapcsolva 

egy szubjektumelméletet. Bár a szubjektumelméletet Musil maga csak 

„segédképzetnek” nevezi, mely a kulturális jelenségek helyes értelmezéséhez járulhat 

hozzá, a jelen dolgozat perspektívájából mégis ez a hangsúlyosabb, ezért itt ezzel 

foglalkozom bővebben. 

A szubjektumelmélet kontextusa egy olyan történelemfelfogás, mely struktúrájában 

módosított a vitatott kortárs szemléletekhez képest. A kor uralkodó nézete ugyanis azon 

az elképzelésen alapult, hogy léteznek olyan „ősgondolatok”, melyek minden ember 

közös jellemzői, amelyek tehát egyfajta antropológiai állandót képeznek, és amelyek 

aztán az ember későbbi fejlődése során a földrajzi környezettől függően változnak.69 

Ehhez képest Musil elvetette bármiféle szubsztancia létezésének tézisét, és egy 

történelmi kontinuum helyett, melyben különböző emberi típusok követik egymást, egy 

                                                 
67 V.ö.Stern 1974, pp.60-83. 
68 V.ö. Daigger 1992, pp.75-89. 
69 V.ö. Taylor 1988, p.215-216. 



 35

lényegiség nélküli antropológiai kontinuumot feltételezett, melyben a szimbolikus 

(társadalmi) formák és rendek variálódnak, s melyben alaktalan lényként mozog az 

ember. Musil azt is kiemeli, hogy történelemelméletéből hiányzik a „szükségszerűség 

méltósága”; a történelem ebben a felfogásban nem egy meghatározott cél felé halad, a 

változási irányok épp ezért kiszámíthatatlanok. A történelmet két olyan metaforával írja 

le, amely „A tulajdonságok nélküli ember” című regényben ugyanezzel a jelentéssel 

fordul elő: a felhő mozgását meghatározó időjárási viszonyok és az út metaforájával:  

 

„A történelem útja a legkevésbé sem a biliárdgolyó útját járja, amelyet 

meglöknek, és aztán végighalad egy meghatározott úton, ez a menet sokkal 

inkább a felhők útjához hasonlítható: noha alá van vetve a fizikai törvényeknek, 

másrészt viszont nagyon is befolyásolja valami egyéb, amit alkalmasint a 

tényezők összetalálkozásának nevezhetne az ember; mert noha mindenütt 

északról fúj a szél, ahol északon a levegő nyomása eléri a maximumot, míg 

nyugaton a minimumon áll, de hogy kettejük közt egy hegység terül el, hogy 

van-e hegycsúcs a közelben, […], nos, mindeme körülmények, amelyek 

kialakítják az időjárást, esetünkben tényezők/tények, nem pedig törvények 

[…]”.70  

 

Az időjárás metaforája, mely a regény első bekezdésében, a cselekmény idejének 

meghatározásakor jelenik meg, a történelmi folyamatok kontingenciájára, a tényezők 

véletlen összetalálkozására utal.71 Bár a szakterminológia használatával Musil 

tudományos diskurzust imitál, ironikusságával mégis ennek jogosultságát vonja 

kétségbe és a tudományos gondolkodás legfőbb támaszát, a törvényszerűség és a 

szükségszerűség meglétét kérdőjelezi meg. Az út metaforája pedig, amely 

tradicionálisan a teleológiát írta le (gondoljunk a fejlődésregényekre), Musilnál 

felépítése által éppen ironizálja ezt. Jó példa erre az „Az és mégsem az – avagy: Miért 

nem lehet egyszerűen csak kitalálni a történelmet” című fejezet, ahol Ulrich egy 

                                                 
70 Musil 2000, Esszék, pp.347-348. 
71 A kontingencia jelentéselemét emeli ki az első fejezetből Honold és Fuder is, ők azonban egy a 
fejezetben megjelenő másik motívumra, a balesetre hivatkoznak. Egyúttal mindketten amellett érvelnek, 
hogy az első fejezet incipitszerűen tartalmazza a regény főbb motívumait. V.ö. Fuder 1979 és Honold 
1995. 



 36

hazafelé tartó úton töpreng el a történelem értelmén. Gondolatait megpróbálja logikus 

egymásutániságba rendezni, de akarata ellenére „kitérőkbe” téved. A végleges 

válaszadásra végül nem kerül sor, mert Ulrich váratlanul otthon találja magát.72  

Musil abból kiindulva tehát, hogy a történelem szimbolikus formák és rendek 

kiszámíthatatlan váltakozása, és az ember alaktalan lényként mozog ebben a 

kontinuumban, tehát hogy a jelenség szintjén megmutatkozó különbségek a különböző 

korok emberei között valójában nem lényegiek, pusztán kívülről az emberre ragadt 

formák, az emberi önazonosság problémáját fogalmazza újra. Az ember identitásának 

kérdése ebbe a történelemképbe beágyazva alapvetően megváltozik. A kérdés már nem 

az: „mi vagyok én?”, helyesebben arra a kérdésre, hogy „mi vagyok én?”, a „hol 

vagyok?”73 kérdésre adott válasz felel. Az identitást függővé teszi egy külső tényezőtől, 

amit szituációnak nevez, és amit úgy határozhatnánk meg, mint a földrajzi tér és a 

történelmi idő metszéspontja, egy társadalmi rend, egy kulturális helyzet.74 

Musil antropológiai elméletének alapgondolata tehát, hogy összekapcsolja az egyén és a 

társadalom azonosságának problémáját. Ebben a jelenségben központi szerepet 

tulajdonít egy olyan fogalomnak, melynek váltakozó megítélése az életműben 

megmutatkozó inkoherencia egyik legfőbb okozója: az ideológiának. Az ideológiának 

Musil ebben az esszéjében (ebben a rendszerében) abszolút pozitív értéket tulajdonít: az 

ideológia teszi egyrészt társadalommá, azaz rendezett közöséggé az egyének sokaságát, 

másrészt a közösség kultúrájának konstitutív elemét képezi. Az ideológia jelenti a 

társadalom alakját, melynek alapvető funkciója van a társadalomban élő emberekre 

nézve: életszemléletet kölcsönöz nekik és ezáltal meghatározza praktikus életüket, 

cselekedeteiket. Az ideológiát úgy definiálja Musil, hogy „az érzelmek gondolati 

rendje”, egy „gondolati rendszer”, „életrend”.75 Abban a szerepében, hogy védettséget 

nyújt a káosztól, és „összetartja az ember életét”76, amit később a regényben amiatt, 

hogy a nyitott gondolkodást korlátozza, elutasított, itt a kultúra kialakulásának 

                                                 
72 Haslmayr az idézett fejezetet paradigmatikusnak tekinti az egész regényre nézve a linearitás, kauzális 

egymásutániság ironizálásának szempontjából. Haslmayr 1997.  
73 Musil 2000, Esszék, p.348. 
74 Az ember és társadalom összefonódását írja le Norbert Elias a „Menschengeflecht” fogalmával. 
Mindkét szerző érvelésében megatalálható a „Gestalttheorie”-ra való utalás. V.ö. Elias 1939, p.41. 
75 Musil 2000, Esszék, p.353. 
76 U.o., p.354. 



 37

alapfeltételét látta. Gondolatmenete gyakorlatilag a brochi Wertzerfall-elmélet más 

terminológiával való ismétlése: amit Broch „kozmogóniaként” nevez meg, arra Musil az 

„ideológia” fogalmát használja, Musil „alak”-fogalma pedig Broch „stílus”-fogalmával 

egyenértékű. 

Ami Musilnak (mint Brochnak) a saját korával szembeni legfőbb kritikája, hogy a 

társadalom nem rendelkezik egy „uralkodó ideológiával”77, ami alakot kölcsönözhetne 

neki. Musil ezt az elképzelését az esszé „Nemzedékünk helyzete (Nemzedékünk és az 

alaktalanság)” című fejezetében fejti ki, de ezt az érvet hozza fel az egyesítés mellett 

érvelve „A csatlakozás Németországhoz” (1919) című politikai esszéjében is, ahol a 

Monarchiát „névtelen igazgatási gépezetnek”, „anyagtalan formának” nevezi.78 Az 

alaktalanság okát abban látja, hogy a kor már „csak a tényekben hisz”79, a tényekben 

való gondolkodás viszont alkalmatlan egy életszemlélet kialakítására: „az új, a tények 

szellemében fellépő gondolkodásmód az életfilozófia terén mindmáig terméketlennek 

bizonyult”.80 Az ideológia hiányában az egyén lehetőségei is korlátozottak. Vagy 

regresszív módon a történelem régi korainak már aktualitását vesztett ideológiái felé 

fordul és az azok által nyújtott (hamis) erkölcsi támasszal élve teremti meg magának 

tettei legitimációját – ezt az utat Musil elveti –, vagy felismeri a „szituációt”, azaz 

belátja a társadalom alaktalanságát és új utat keres:  

 

„Nagy általánosságban – a szocializmus kivételével – regresszív módon keresik 

a gyógymódot; a jelentől elfordulva. A kötelékeit elvesztett embernek a régi 

kötelékeket kínálják. […] Nagyon ritkán ismerik fel, hogy ezek a jelenségek új 

problémát jelképeznek, amelynek megoldása még nem áll rendelkezésre.”81  

 

Musil „A német ember mint szimptóma” című esszéjében levonja gondolatmenetének 

végső következtetését, és elgondolja azt az embert, aki a kor hit (ideológia) nélküli 

tényemberének ellentípusát képezi. „A tények szellemének valódi ellenjátékosa[i]” nem 

azok, akik „tagadják a tényeket” és nem is azok, akik „racionalitásunkat hibáztatják és 

                                                 
77 U.o., p.355. 
78 U.o., p.77. 
79 U.o., p.356. 
80 U.o., p.360. 
81 U.o., p.356. 



 38

azt kívánják, hogy legyünk kevésbé racionálisak”.82 A valódi ellentét az embernek egy 

bizonyos állapota, melyet Musil a „másik állapotnak” nevez és aminek leírása egész 

életművét, annak minden műfaját, elbeszéléseit, novelláit, esszéit és a regényét is 

meghatározza.  

Az elképzelés az ember tudatának egy a „normálistól” eltérő „másik” állapotáról (Musil 

maga nevezi így később a két tudatállapotot), a „Megjegyzés egy metapszichikához” 

(1914) című írásban bukkan fel először, amit Musil a Walter Rathenaunak „Zur 

Mechanik des Geistes” címmel megjelent könyvéről írt. A kritika alapvetően az ellen a 

módszer ellen irányul, ami Musil szerint minden hasonló próbálkozás buktatója, mely 

lelki élményt kísérel meg leírni: hogy a racionális megközelítés keveredik az érzelmi-

misztikussal.  

 

„A lelki érintésből csak a legintimebb pillanatokban alakult fogalmakhoz való 
megerőltető ragaszkodás marad, melyek közé minden más oly szellem jegyében 
interpollálódik, amelyik természetszerűleg transz-állapoton kívüli, és a 
tudományos értelemtől tulajdonképpen csak abban különbözik, hogy lemond 
annak módszer- és pontosságbéli erényeiről.”83  

 

Ami ennek, és Musil Rathenauval szembeni alapvető ellenszenvének ellenére kiváltotta 

Musil elismerését a könyvvel szemben, az az a „merész vállalkozás”, ami az emberi 

állapotok egy bizonyos csoportját írta le, és amely arra tesz kísérletet, hogy ebből az 

állapotból, mely „törékeny” és „ritka” élmény, megkonstruálja a hozzá tartozó ember 

szellemét, és az értelem helyett ezzel a szellemmel gondolja el a világot.84 Ennek a 

gondolatnak a saját életműbe való beillesztése azonban csak a húszas években történik 

meg. Esszéi közül kettőben használja kifejezetten ezt a fogalmat: a már tárgyalt „A 

német ember mint szimptómában” és „A Szempontok egy új esztétikához. 

Megjegyzések a film dramaturgiájához” címűben. 

„A német ember mint szimptómában” Musil megpróbálja meghatározni a „másik 

állapotot”: úgy írja le mint pl. hogy a szeretet, jóság, irracionalitás, vallásosság 

fogalmaiban mind benne rejlik az igazság egy eleme, hogy az Én és nem-Én közti 

határok összemosódnak vagy hogy a viszonyok a „normális” állapothoz képest 
                                                 
82 U.o., p.366. 
83 U.o., p.58. 
84 U.o., p.57. 



 39

megfordulnak. Fejtegetései közben azonban mindig újra arra a következtetésre jut, hogy 

„ezt az állapotot nehéz lefesteni”, végül pedig azzal rekeszti be kísérleteit az állapot 

meghatározására, hogy „Nem folytatom tovább a leírást, mivel pillanatnyilag nincsenek 

birtokomban azok az eszközök, amelyekkel bizonyos fokig tökéleteset tudnék 

nyújtani.”85  

1925-ben, egy két évvel későbbi esszéjében Musil egészen más problémából kiindulva 

újra eljut a „másik állapot” meghatározásához. „A Szempontok egy új esztétikához. 

Megjegyzések a film dramaturgiájához” című esszében a 20-as években a némafilmek 

körül kialakult vitába kapcsolódik be, és Balázs Béla „A látható ember (avagy a film 

kultúrája)” című könyve kapcsán fejti ki művészetelméletét. A némafilmet a vele 

szembeni kortárs kritika ellen azzal az érvvel védi meg, hogy nem egyedül ezt jellemzi 

a megcsonkítottság, hanem minden művészeti ágnak – a művészetnek általában – 

alapvető tulajdonsága a töredékesség:  

 

„Némán, mint a hal, és haloványan, mint valami földalatti lény, úszik a film a 

csak-láthatóság tavában; de a festészet is néma és merev, […] és szemügyre 

vehetünk zenei elfogultság nélkül akár egy klasszikus zeneművet is, és ha mint 

szociális megnyilvánulást nézzük, hangmozdulatai eddig még le nem írt és párját 

ritkító mániának bizonyulnak.”86  

 

A művészet tehát minden formájában „absztrakció”, „töredékesség”, „egyensúlyzavar”. 

Mi teszi azonban művészetté azt, „ami ilyen furcsa módon töredéke csupán az élet 

teljességének”? Musil a választ a befogadó bizonyos viselkedésében látja, aminek 

megnevezéséhez itt újra visszatér a „másik állapot” fogalmához. A műalkotásoknak, 

ezeknek a „bonyolult, gyakorlatiatlan, szinte groteszk képződményeknek a láttán” a 

befogadó ugyanis nem ámul el, nem érzi át az élmény „abnormalitását”, „zavartságát”. 

Musil ezt azzal magyarázza, hogy a töredékesség az élménynek csak az egyik fele, mert 

„amennyire a művészet absztrakció, annyira már összefoglalás is egy új 

összefüggéshez”.87 A befogadó a töredékest azonnal kiegyenlíti egy másik irányba és a 

                                                 
85 U.o., p.368. 
86 U.o., p.164. 
87 U.o., p.165. 



 40

részt új egésszé, az abnormálist új normává, a megzavartat más lelki egyensúllyá 

alakítja. Ebben látja Musil a művészet episztemológiai funkcióját: az absztrakció által a 

benyomások kilépnek megszokott kereteik közül, szétroppantják a közönséges 

teljességélményt, megkérdőjelezik világképünk szilárdságát és egy új, apokrif 

összefüggést sejtetnek meg.88 A „másik állapot” megélése, a világ és az én másfajta 

megtapasztalásának egyik lehetősége tehát az esztétikai élményben rejlik.  

A „másik állapot” funkciójának meghatározása mellett Musil megkísérli annak 

„beazonosítását”, tulajdonságai által való leírását is. Visszatér „A német ember mint 

szimptóma” című esszétöredékből már ismert körülírásokhoz, ezekkel azonban nem 

azonosul, a leírásokat pontatlanoknak tartja, s kételkedik a meghatározás 

lehetségességében: „Hacsak nem alapozta meg az ember mélyreható kutatásokkal, 

nemigen vállalkozhat ma arra, hogy többet mondjon […] jellegéről”.89  

A „másik állapot” tehát mindkét kontextusban egy olyan tulajdonságcsoportot alkot, 

mely az embernek egy megvalósítandó, célként értelmezendő állapota, egy az élet 

téloszaként funkcionáló emberi lehetőség. Ez a lehetőség olyan tudatállapot, az 

embernek olyan tudati beállítódása, mikor a világot és önmagát a „normális állapothoz” 

képest adekvátabb módon képes szemlélni. A „másik állapotot” a szakirodalom ezért 

gyakran kezeli ismeretelméleti kategóriaként. Bár Musil maga is használja helyenként a 

„másik állapottal” összefüggésben a „megismerés” kifejezést, ugyanakkor kifejezetten 

szembe is állítja azzal: „De, mint láttuk itt, ez esetben is hiányoznak […] azok az 

érzelmek, amelyek gyökere a dologi megismerési magatartásban van“.90 Mivel 

megismerés alatt tudatos, célirányos cselekvést értünk, a „másik állapot” nem tekinthető 

a megismerés állapotának, mert Musil a racionalitás és célirányosság tulajdonságait 

elvitatja tőle. Illetve amennyiben megismerési állapotnak tekintjük, specifikálni kell, 

milyen típusú megismerésről beszélünk. A „másik állapot” természete ugyanis nem fér 

össze a diszkurzív megismerés fogalmával, ismeretelméleti kategóriaként kezelve az 

intuitív megismerés állapotaként határozható meg. A „másik állapot” inkoherens 

körülírásai alapján azonban sokkal inkább az észlelésnek, mint érzéki tapasztalatnak az 

állapota, ami megengedi a passzivitást, akarat- és vágynélküliséget és kontemplativitást.  

                                                 
88 U.o., p.168. 
89 U.o., p.170. 
90 U.o., p.372. 



 41

Musil többször is felhívja a figyelmet arra, hogy nem határozható meg közelebbről, mi 

ez az adekvátabb szemlélési mód. A meghatározási kísérletek közös pontja azonban, 

hogy a „másik állapot” a társadalmilag legitimált praxissal szembeállítva jelenik meg, 

annak konstitutív eleme tehát, az esszékben többször is elhangzó kifejezéssel, a 

„megfordítottság”, ellentétesség, „másság”. A „másik állapotban” az egyén a világot és 

önmagát a „normális” állapothoz képest különbözően, „más”-ként tapasztalja meg, a 

„viszonyok […] megfordulnak”.91 A „másik állapot” tehát egy ellentétpár egyik tagját 

alkotja, a körülírások ettől az ellenpólustól igyekeznek elhatárolni. Az esszékben 

azonban ez a „más” nincs szubsztanciális tartalommal feltöltve, leírását az esszéíró 

lehetetlennek tartja. A dolgozat további részei azzal foglalkoznak, hogy az ugyanezen a 

néven nevezett konstellációt hogyan ábrázolja a szerző a regényben, illetve az 

ábrázolásnak az esszékben hangsúlyozott nehézsége hogyan jelenik meg ott, milyen 

„nyelvet” talál Musil a megjelenítésére, és milyen helyet foglal el a regényegészben. 

                                                 
91 U.o., p.367. 



 42

II. A regényértelmezés filológiai problémái 

 

A „másik állapot” egészen eltérő, sokszor egymásnak ellentmondó értelmezései végig 

kísérik a Musil-interpretáció történetét, aminek oka nem egyedül a szövegértelmezés 

természetéhez tartozó, a befogadás horizontváltozásával magyarázható folyamatos 

újrainterpretálás szükségessége92, hanem azon túlmenően a musili szövegkomplexum 

egyéni sajátosságai is. Bár a nyolcvanas évek óta nem kerültek elő újabb, az értelmezés 

lehetőségeit gyökereiben megújító filológiai adatok (a kutatás ezen aspektusa mára, 

különösen a hagyaték 1992-es elektronikus kiadása óta viszonylagosan lezártnak 

tekintett), a regény immár felülbírált, de filológiai szempontból még mindig nem 

kifogástalan kiadása azonban felszínre hozta a szöveg azon tulajdonságait, melyek az 

értelmezés elé alapvető nehézségeket állítanak. A „másik állapot” értelmezésében meg 

nem szűnő disszenzus oka véleményem szerint első sorban nem a konkrét szövegtől 

független eltérő interpretáció-elméleti elkötelezettségekben és különböző módszertani 

megközelítésekben keresendő, hanem olyan alapvető döntésekben, mint az elemzendő 

szöveg kiválasztása, az elemzendő szöveg életműbeli státuszának meghatározása, Musil 

valamely struktúraterve melletti elkötelezettség, stb. Hogy a konszenzus nem jön létre, 

az nagyrészt ezen kérdések megválaszolásának és a meghozott döntéseknek a 

kifejtetlenségével magyarázható. Éppen ezért alapvető jelentőségűnek látom a regény 

elemzése előtt az interpretálandó szöveg filológiai státuszának és bizonyos módszertani 

döntéseknek a tisztázását.  

 

                                                 
92 V.ö. Jauss 1970. 



 43

1. A szöveggenezis sajátosságai 

 

A regény tudományos igényű kiadásának mindeddig megoldatlan és az utóbbi években 

újra aktuálissá vált problémája a Musil-recepció történetében időszakonként fellángoló 

filológiai vitákhoz vezetett, melyek követésével jól kirajzolódnak a musili 

szövegkomplexumnak az értelmezést is nagyban megnehezítő tulajdonságai. Különösen 

nehéz dolga van a magyar olvasónak, mert a fordítás alapja egy ma már egyértelműen 

inadekvátnak tartott kiadás, melynek alapvető koncepcionális tévedése, hogy látensen 

egyfajta – nem feltétlenül igazolhatatlan, de semmiképp sem az egyetlen lehetséges – 

értelmezés irányába tereli az olvasót. Ennek a koncepcionális hibának három alapvető 

okát látom, melyek együttesen alaposan megingatják az értelmezés alapjául szolgáló 

egységes szövegbázis rekonstruálásának lehetőségét.  

1) A legismertebb tény, hogy Musil a regény befejezett első és be nem fejezett második 

könyvének 1932/33-as megjelenése utáni tíz éves munkája során sem tudta eljuttatni a 

történetet végállapotához, s mivel nem ismerhetjük a történet végpontját, így állításaink 

róla részben viszonylagosak kell hogy maradjanak. Ez a tény a szakirodalomban két 

meghatározó reakciót szült. Ezek közül a kevésbé meggyőző törekvés a hagyaték 

alapján olyan tendenciák rekonstruálása, melyek megalapoznak a regény végállapotára 

vonatkozó kijelentéseket. Ennek klasszikus példája a regény kiadója, Adolf Frisé és az 

angol fordítás készítői, Ernst Kaiser és Eithne Wilkins között lezajló vita.  

Kaiser és Wilkins93 1962-ben azzal lepte meg a regény angol fordítását váró 

olvasóközönséget, hogy a lefordított regény helyett egy tanulmányt publikált, amiben 

erőteljesen kritizálta a fordítás alapjául szolgáló, 1952-ben Frisé által összeállított 

kiadást. A kritika első sorban az ellen a módszer ellen irányult, hogy Frisé a hagyatékot 

egy prekoncepció alapján állította össze, aminek érdekében különböző időben 

keletkezett különböző típusú szövegeket egy-egy fejezetben összevont. Irányító elve az 

volt, hogy Musil huszonöt éves munkáját, a regény első változataitól kezdve az 

utolsókig, koherens egészként tárja az olvasó elé, és azt a képzetet keltse, hogy Musil 

írását mindvégig egyazon koncepció, a Monarchia széthullás előtti utolsó évének 

ábrázolása határozta meg. Ennek ellentmondva Kaiser és Wilkins a hagyaték nem 

                                                 
93 Kaiser/Wilkins 1962. 



 44

közölt részeinek felhasználásával és a megjelent részek keletkezési adatainak 

felülbírálásával amellett érvelt, hogy Musil koncepciója a hosszú évek alatt alapvetően 

megváltozott és a változások egyértelműen abba az irányba mutatnak, hogy a korábbi 

regényváltozatok strukturáló elvét feladja és a regényt a „másik állapottal” zárja. A 

regény koncepciójának alapvető megváltozását a „másik állapot” koncepciójának 

megváltozásával magyarázták, és arra a következtetésre jutottak, hogy Musil az évek 

során eltávolodott eredeti elképzelésétől, hogy a „másik állapotot” egy a testvérek 

közötti incesztus leírásával ábrázolja, és egy misztikus állapotnak a halála napjáig még 

meg nem talált formában való megjelenítésére törekedett.94  

Bár a vita alapvetően téves előfeltételezésre, a regény végének megkonstruálhatóságára 

épült, a kritika mégsem volt megalapozatlan, eredményeképp Adolf Frisé 1978-ban 

felülbírálva eredeti módszerét Musil regényének egy újabb kiadását készítette el. Bár az 

erős koncepcionális meghatározottság már nem érzékelhető az új kiadásban, válogatás 

jellegénél fogva az olvasó mégis egyfajta kanonizálás eredményét kell, hogy az 

értelmezés bázisaként használja.95  

A lezáratlanság értelmezésének egy másik iránya nem próbál a torzóból egészet 

fabrikálni, hanem elfogadja a befejezetlenség tényét, és azt elvi problémaként tárgyalja. 

Nem egyértelmű azonban, mint jelent az „elviség” ebben az esetben. Ennek egyik 

értelmezése egyúttal átvezet az értelmezés második – már a Kaiser/Wilkins-féle 

argumentációban is megjelenő – elvi nehézségéhez: a keletkezés problémájához.  

2) Az életmű egyik további sajátossága ugyanis, mely következményekkel van az 

értelmezés lehetőségeire, hogy az „apokrif”96 szövegrészek a Musil életében publikált 

szövegnek csaknem a tízszeresét teszik ki, tehát a szövegbázis jelentős részét a szerző 

által nem kanonizált fejezetek, fejezettöredékek és jegyzetek képezik. Az apokrif 

                                                 
94 Ugyanezt az álláspontot képviseli Dinklage, arra hivatkozva, hogy Musilnak a regény végére vonatkozó 
utolsó vázlatának a szövege teljes egészében megegyezik a halála napján tisztázott „Egy nyári nap 
lélegzetei” című fejezet utolsó soraival, valamint, hogy az adott szövegben Musil mintegy keretet adva 
regényének visszatér a „tulajdonságok nélküliség” fogalmának meghatározására. Dinklage 1970. és 
Dinklage 1985. Jól mutatja a magyar kiadás problematikusságát az a tény is, hogy az említett fejezet a 
hagyaték 128 fejezetéből az 55., tehát a hagyaték kiadott szövegeinek összeállítása nem a kronológiai 
rendet, de nem is valamely musili koncepciót követi. 
95 Ez az alapja a Musil-kutatás egyik alapvetően téves érvelési eljárásának: az ebben a kiadásban 
kinyomtatott szöveget mint egy egységes szöveget kezeli, pusztán oldaszámra hivatkozva idéz, és ílymód 
teljes mértékben reflektálatlanul hagyja az idézett szövegek keletkezési idejét és státuszát.  
96 A fogalmat Fanta használja a hagyaték, azaz a Musil által publikálásra nem szánt szövegek 
megnevezésére. Fanta 2000, p.21-27. 



 45

szövegrészek pedig egy mintegy huszonöt97 éves munka termékei, és a keletkezésnek ez 

az időbeli kiterjedtsége további nehézségekhez vezet. Mivel a regény felépítéséhez 

Musil számos különböző vázlatot, tervet készített, nem minden esetben ismerhetjük az 

apokrif fejezeteknek az életműbeli státuszát, az elbeszélt eseménysorban betöltött 

helyét; a struktúra állandó újratervezésével a cselekményelemek egymáshoz való 

viszonya is folyamatosan változott.98 A keletkezésnek ezt a nem szukcesszív jellegét 

tekintette a lezáratlanság elvi problémájának Helmut Arntzen99 a regényhez készült 

kommentárjában, majd ezt teszi Walter Fanta100 egy másik terminológiával a 

keletkezéstörténetet feldolgozó tanulmányának elméleti alapjává. Ők így a töredékesség 

problémáját a szöveggenezis elvének feltárásán keresztül magyarázták, és ezzel a 

műnek a keletkezés oldaláról jellemző temporális jellegére, az állandó keletkezésben 

levésre hívták fel a figyelmet. 

Arntzen a regény befejezetlenségének okát az írás-újraírás elvében látta101, melyet Fanta 

a strukturális szemantika egyik greimasi elméletével alátámasztva fejlesztett tovább, és 

annak két terminusát átvéve a musili írásfolyamat végtelenségét Auftraggeber és 

Gegenauftraggeber virtuális konfliktusával magyarázza.102 Bár Greimas a fogalmakat 

szövegimmanens jelenségek megnevezésére használja, Fanta az eredeti jelentést Musil 

esetére kiterjeszti, és azon túl egy a narratíván kívül, de a musili szövegen belül 

elhelyezhető irányító instanciaként, másrészt szövegkülső tényezőként definiálja. Az 

„apokrif” szövegrészek alapján megállapítja, hogy Musil esetében az Auftraggebernek 

mindhárom szinten megjelenik egy ellenpólusa, egy Gegenauftraggeber, ami a narratív 

                                                 
97 Hogy mikortól számítható a regény keletkezésének története, arról különböző álláspontok léteznek, 
számíthatjuk a századfordulótól vagy a tízes évek végétől is; itt azonban nem ennek pontos 
meghatározása a cél, hanem a meglehetősen hosszú időtartam kiemelése. Lásd ehhez Fanta 2000, p.97-
98. 
98 Ugyanígy Arno Rußegger: „[die] Figuren, ihre Gedanken und Handlungen [werden], in immer neue, 
vom Autor auf der Basis des jeweils aktuellen Stands der Verschriftlichung der Geschichte erdachte und 
arbeitstechnisch penibel organisierte Konstellationen implantiert [...]“. Rußegger 1996, p.206.  
99 Arntzen 1982. 
100 Fanta 2000. 
101 Arntzen 1982, p.30-51. 
102 Fanta Peter V. Zimára hivatkozva utal az Auftraggeber és Gegenauftraggeber fogalmakra. Zima 
azonban egy Fanta által nem hivatkozott tanulmányában azt állítja, hogy Greimas fogalmai nem 
alkalmazhatók Musil regényére, mert Greimas modellje viszonylag tiszta ellentétpárokat feltételez, ami 
Musilnak a modernség jegyeit viselő regényére éppen nem jellemző. Musil regénye szerinte sokkal 
inkább az aktánsmodell felbomlását példázza. V.ö. Zima 1994, p.436. 



 46

megállapításokat minduntalan kétségbevonja, bojkottálja és az ellentétébe fordítja.103 

Így jut el Fanta ahhoz a megállapításhoz, hogy a nagy teleologikus struktúra a 

feloldatlan ellentétek között sok kis teleológiában foszlik szét.104 

Érdekes módon Fanta az elvi töredékesség elméletét a szakirodalom félreértésének 

tekinti és az apokrif szövegrészekre hivatkozva, melyeket szerinte alapvetően a 

fabuláért való küzdelem jellemez, amellett érvel, hogy Musilnak szándékában állt – ha 

egy tudatosan konstruált anti-befejezéssel is – a regényt lezárni. Bár számos 

struktúraterv és levél illetve feljegyzés tanúskodik arról, hogy Musilnak szándékában 

állt a regényt lezárni, a szerző szándéka ebben az esetben véleményem szerint nem esett 

egybe a szöveg strukturális jellemzőivel. Ez jól látszik Fantának abban az elemzésében 

is, ahol a regény szerkezetét az Auftraggeber-Gegenauftraggeber elmélet alapján 

magyarázza, ami Musil szövegeit éppen mint alapvetően dinamikus, állandóan a 

keletkezés folyamatában levő és így lezárhatatlan szövegeket határozza meg. Mivel 

Musil esetében nincs szó tudatos torzó-konstruálásról, nem lehet a lezáratlanságot 

egyszerűen a fabulakompozíció feladásával és a paradigmaelvárások be nem 

teljesítésével magyarázni.105 Ugyanakkor meggyőző magyarázatok vannak a 

szakirodalomban, amik a lezáratlanságot a regény bizonyos szerkezeti elemeivel hozzák 

összefüggésbe. 

3) A musili szöveg harmadik sajátossága, mely a szerző által kanonizált szöveg 

megbízhatóságát is kétségbe vonja, az a tény, hogy bár az életében kiadott részek és a 

hagyaték szövegének státusza nyilvánvalóan nem azonos, a publikált regényrészt 

mégsem lehet teljes mértékben lezártnak és a folytatásra nézve következményekkel 

bírónak tekinteni. Musil egyik Thomas Mannhoz írt leveléből106 tudhatjuk ugyanis, 

hogy a szerző elégedetlen volt a megjelent szöveggel, hogy a publikálást 

elhamarkodottnak ítélte és azt a kiadó sürgetésével magyarázta. Musil tehát nem csak a 

hagyaték részét képező szövegeket írta át mindig újra, hanem az életében és 

jóváhagyásával kiadott szöveget is felülbírálta és a regény folytatásának akadályát látta 

benne. 

                                                 
103 Fanta 2000, p.29.  
104 U.o., p.31. A teleologikusság feloldódását állapítja meg Rußegger is, aki a hagyaték transzkripciójában 
Fanta mellett szintén résztvett. V.ö. Rußegger 1996, pp.205-206. 
105 V.ö. Ricoeur 1984, p.36. és p.44. 
106 Musil 1981, p.634. 



 47

A regény szövegének mindezen tulajdonságai, melyek különös nehézségek elé állítják a 

regény értelmezőjét, fokozottan jelentkeznek a „másik állapot” jelenségének 

értelmezésében. A párhuzamakció cselekményszála egy kevésbé problémás része a 

regénynek, mert Musil ezzel a szállal a harmincas évek közepétől nem foglalkozott107; 

egyrészt aktualitását vesztett problémának látta, másrészt viszonylag lezártnak 

tekintette. A „másik állapot” problémája viszont véleményem szerint erőteljesen 

összefügg a regény lezáratlanságának problémájával, amiért érdemes különös figyelmet 

szentelni neki.  

A „másik állapot” értelmezésénél először is a keletkezés időbeli kiterjedtségének 

következményeit kell figyelembe venni, amire Kaiser és Wilkins mutatott rá. Eszerint 

Musil „másik állapot”-koncepciója alapvető változáson ment keresztül a huszonöt éves 

írásfolyamat alatt. A korai években írt „Utazás a paradicsomba” című fejezet még 

ábrázol egy eseménysort, a testvérek elutazását az Adriai tengerhez és az incesztust, míg 

a harmincas évektől keletkezett szövegek, beleértve a Musil életében publikált 

fejezeteket is, már éppen ezt a cselekményábrázolást kerülik el, és a „másik állapotot” 

kizárólag beszélgetések által idézik fel. Ezt az alapvető különbséget a két szöveg között 

jelezte Bohrer egy találó fogalmi megkülönböztetéssel: „mitologizálónak” nevezi a 

„másik állapot” korai variációját, ahol a beteljesülő extázis tér-utópiává válik, és 

„redukált utópiának” a késői szövegekben megjelenített kontemplációkat, amelyek üres 

utópiaként szerinte az esztétikai befogadás élményének az utópiái.108 A „másik állapot” 

értelmezése esetén tehát meg kell határozni, hogy a korai, vagy a késői szövegek 

szolgálnak az értelmezés alapjául, a „másik állapotnak” egységes, a történeti 

szempontot figyelmen kívül hagyó értelmezése ugyanis ellentmondásokhoz vezetne.  

Musil jegyzeteiből és vázlataiból jól látható, hogy a regény 1931-33-as kiadása után a 

szerzőt folyamatosan egyre nagyobb mértékben a „másik állapot” leírása foglalkoztatta. 

Fokozatosan elhagyta a regény cselekményének egyéb szálait, majd munkájának utolsó 

szakaszában, azaz életének Genfben töltött utolsó három évében szinte kizárólag a 

„másik állapot” problémájával foglalkozott.109 A „másik állapot”-hoz vezető 

                                                 
107 Pontosan 1936-ból származik az utolsó feljegyzés, mely a párhuzamakcióra vonatkozik. Lásd: Fanta 
2000, p.51. 
108 Bohrer 1981, p.180-218. 
109 V.ö. Fanta 2000, p.500-537. 



 48

cselekményt egy fokozódást mutató alapstruktúrára építve tervezte, melynek középső, 

úgynevezett intermediális stádiuma vezetett volna a „másik állapot”-ba. Az 

intermediális stádium ábrázolása monológokra és dialógusokra épült, melyek funkciója 

a testvérek utazásának és az incesztusnak az előkészítése volt. A feljegyzések azonban 

arról tanúskodnak, hogy éppen ez az a pont, ahol Musil elkezdi retardálni a cselekményt 

és kerüli annak direkt átvezetését az intermediális stádiumból a másikba.110 Az apokrif 

szövegek így jól mutatják, hogy Musil tíz éves munkája a „másik állapot” 

ábrázolásának problémája körül forgott. 

Erre a tényre hívja fel a figyelmet Arntzen „sejtosztódás-modellje” is.111 Arntzen 

ugyanis megmutatta, hogy Musil a keletkezéstörténet egyre későbbi szakaszaiban a 

regénynek egyre kisebb szegmensein dolgozik, ami részben összefüggésben áll a regény 

tervezett felépítésével, részekre tagolásával. A keletkezés folyamata eszerint nem a 

cselekmény linearitását követi, Musil nem szukcesszív módon, azaz nem a regény 

lezárásának irányába haladt. Ehelyett egy a regény befejezését figyelmen kívül hagyó és 

a regény tervezett egészén belül elhelyezkedő problémán, a „másik állapoton”, majd ezt 

tagolva annak is egy bizonyos részén és nem a lezárását képező szegmensen dolgozott.  

 

                                                 
110 Ez a struktúraterv, melyet Musil sehol nem von vissza explicit, nem teszi bizonyíthatóvá, hogy Musil a 
„másik állapotnak” a mitológizáló értelmezésére nem tért volna vissza.  
111 Arntzen 1982, p.30-51. 



 49

2. Módszertani döntések 

 

A musili szövegkomplexum mindezen adottságai elkerülhetetlenné teszik a fent említett 

három kérdésben való explicit állásfoglalást. Az elemzés szövegbázisának, illetve a 

szöveg életműben betöltött helyének meghatározása a későbbi argumentáció alapját 

képezi, hiszen a döntések indoklásai olyan alaptéziseket rögzítenek, melyek egyúttal 

behatárolják az elemzés célkitűzését és a kitűzött feladat megoldásának irányát.  

1) A töredékesség ténye 

Az elemzés abból indul ki, hogy bár erős érvek sorakoztathatók fel a Kaiser-Wilkins-

féle tézis mellett, azaz a hivatkozott filológiai adatok meggyőzőbben támasztják alá azt 

az elméletet, miszerint Musil koncepciója az évek során jelentős változásokon ment 

keresztül, és a regény cselekménye nem a háború kitörésével, hanem a „másik állapot” 

ábrázolásával zárult volna, valamint hogy a „másik állapot” ábrázolása is alapvető 

változásokon esett át, mivel azonban az ellentétes tézis sem cáfolható meg teljes 

bizonyossággal, az interpretáció nem épülhet valamely zárt struktúra feltevésére. A 

töredékesség eddigi elvi magyarázatait is figyelembe véve az értelmezés az 

argumentációból kizár a cselekmény bármiféle végállapotára való hivatkozást. Ennek 

megfelelően a „másik állapotot” nem kezeli sem úgy, mint a regény cselekményének 

esetleges lezárását (Kaiser-Wilkins-féle magyarázat), sem úgy, mint a regény 

cselekményének egy további olyan szálát, mely a háború kitöréséhez vezetne (Frisé-féle 

magyarázat). A Musil által „normálnak” és „másiknak” nevezett két alapvető 

tudatállapotot ábrázoló cselekmény- illetve diskurzussorokat nem azonosítja a 

cselekménymodell kezdő- illetve végállapotaival, hanem első lépésben a regény 

szintagmatikus struktúrájában betöltött helyének problematizálása nélkül elemzi. Az 

elemzés eredménye mindazonáltal magyarázatot fog kínálni a „másik állapotnak” a 

cselekménysoron belüli státuszára is. 

2) A keletkezés időbeli kiterjedtsége 

A „másik állapot” koncepciójának a huszonöt éves keletkezési folyamat alatti változása 

nem teszi lehetővé, hogy azt egységes cselekményelemként kezeljük. Mivel az elemzés 

nem a történeti szempontot kívánja előtérbe helyezni, azaz nem a koncepció 

változásának szövegbeli manifesztációját követi nyomon, így pontosan meg kell 

határoznia, hogy a „másik állapot” értelmezésekor mely időben keletkezett milyen 



 50

típusú szövegeket vesz alapul. A jelen dolgozatban a „másik állapot” értelmezésének 

szövegbázisát az 1933-as kiadású második rész azon fejezetei képezik, melyek 

kifejezetten a „másik állapotot” tematizálják (első sorban a „A Svédsánc-kirándulás 

további eseményei. A következő lépés erkölcse” és a két „Szent beszélgetések”-fejezet), 

valamint a hagyaték részét képező azon fejezetek, melyeken Musil az utolsó időkben 

dolgozott, első sorban a „Csodás élmények sora indul” című. Az elemzés így teljes 

mértékben eltekint az ún. mitologizáló szövegvariánsok értelmezésétől. Ennek oka, 

hogy bár ez a szövegbázisnak egy jelentős leszűkítését jelenti, mégis szemantikai 

jellemzőik és egyéb narratív stratégiái által az értelmezésük olyan problémákra tud 

magyarázatot adni, melyek a teljes regény struktúráját érintik, így például a 

töredékesség és az esszéisztikusság problémájára. Ez a szűkítés mindazonáltal 

természetesen csak a „másik állapot” értelmezésének szövegbázisára vonatkozik, az 

elemzés egyébként a teljes kanonizált és apokrif szöveget figyelembe veszi. 

A hagyaték szövegei mindazonáltal nem tekinthetők egyenrangúnak: a Fanta által 

megkülönböztetett két alapvető szövegtípus, melyeket az autorizációs fok alapján 

különített el, két alapvetően különböző kérdésre adhat választ: a jegyzetek (Notiz), 

melyek definíció szerint olyan szövegek, melyek a szerző szándéka szerint nem kerültek 

volna a kanonizált szövegbe, a szerző intenciójáról adhatnak felvilágosítást: hogyan 

tervezte az egyes részek felépítését, hogyan határozott meg magának bizonyos 

fogalmakat, azoknak milyen státuszt tulajdonított a cselekményen belül, stb. Ezzel 

szemben a tervezetek (Entwurf), melyek azzal a szándékkal keletkeztek, hogy részei 

legyenek a kiadandó szövegnek, már magát a szöveget formálják, annak előstádiumait 

vagy lehetséges folytatását képezik.112 Azaz a jegyzetek nem-fikcionális, míg a 

tervezetek fikcionális szövegek. Mivel a jelen értelmezés célkitűzése a fikcionális 

szövegek elemzése, a szöveget létrehozó eljárásoknak a rekonstruálása, így a jegyzetek 

kevéssé fogják részét képezni az argumentációnak. A szakirodalom egyik alapvető 

hibáját ugyanis éppen abban látom, hogy a szöveg értelmezéséhez ugyanolyan 

minőségben használja a jegyzeteket mint a tervezeteket és a kanonizált szöveget, sőt 

érvelését gyakran kifejezetten Musil kinyilatkoztatásaira építi. Ezáltal azonban gyakran 

                                                 
112 Fanta három szövegfokozatot különített el azok autorizációs foka alapján: a jegyzetet, a tervezetet és a 
kész szöveget. V.ö. Fanta 2000, p.54. 



 51

téves következtetésekhez jut, mert a szerző saját maga által megfogalmazott szándéka, 

önértelmezése nagyon sok esetben ellentmond a megírt szöveg tulajdonságainak, ahogy 

ez az elemzésekből ki is fog derülni. Musil nem tekinthető saját szövege tévedhetetlen 

értelmezőjének, kommentárjait érdemes kritikusan kezelni. 

3) A kanonizált szövegrészek visszavonása 

Mivel nem tekinthetjük a Musil életében kiadott szöveget sem teljes mértékben a 

folytatásra nézve következményekkel bírónak, így a szerző által autorizált szöveget a 

hagyaték fikcionális szövegvariánsaival, azaz a tervezetekkel egyenértékűnek kezelem. 

Az alapvető különbségtétel ennek megfelelően nem a kanonizált és a hagyaték szövegei 

között történik meg, hanem a megjelenésre szánt, tehát fikcionális szöveg (függetlenül 

attól, hogy a publikálás valóban megtörtént-e) és az ahhoz írt önkommentár ill. jegyzet, 

azaz nem fikcionális szövegek között. 



 52

III. A Kákánia-szituáció azaz az identitást meghatározó kronotoposz 

 

A regényértelmezés kiinduló tézise, hogy Musilnak „A német ember mint szimptóma” 

című esszében kifejtett elmélete az emberi alaktalanságról magyarázó erővel bír a 

regényre nézve.113 Musilnak az elmélet kifejtésekor használt alapfogalma, az 

„alaktalanság” eszerint a regény szövegében a főhős megnevezésére illetve jellemzésére 

szolgáló „tulajdonságok nélküliség” fogalmával azonos jelentéselemeket hordoz. A 

regényben ábrázolt kronotoposz pedig a „szituációnak” feleltethető meg, illetve egy 

konkrét „szituáció” megjelenítése. Mindezen analógiák kifejtésével az elmélet 

hozzájárul a regény bizonyos konstrukciós elveinek megértéséhez és azoknak a jelen 

értelmezés perspektívájából központinak tekintett kérdéseknek a magyarázatához, mint 

az ábrázolt cselekvésmodelleknek a regény világában betöltött státusza, cselekvő és a 

cselekvés kontextusának viszonya és végül a „másik ember” azonossága. 

Az alaktalanság elmélete a kulturális antropológiai relativizmus elgondolásával mutat 

rokonságot114: a társadalom illetve kultúra és egyén egymásra hatásának 

magyarázatában nem az egyén tulajdonságainak tulajdonítja az elsőbbséget, azaz nem 

bizonyos antropológiai szubsztanciákból indul ki, sokkal inkább tagadja azok meglétét, 

és az egyén tulajdonságait szerzettnek, azaz társadalomtól, kultúrától függőnek tételezi. 

A fikcionális szövegre nézve ez azt jelenti, hogy a regényben az ábrázolt kronotoposz 

olyan tulajdonságokkal van felruházva, „amik a világ modelláló struktúrájában [...] nem 

térviszonyokat” jelölnek, hanem a „világról alkotott kép [...] szociális [...] 

összefüggéseit”115 reprodukálják. Az ábrázolt tér ennek alapján egyfajta kultúraként, 

azaz a ’kultúra’ Clifford Geertz által adott értelmezésének megfelelően „társadalmilag 

teremtett jelentésstruktúrák összességeként”116 értelmezhető. A kultúraként 

értelmezhető térnek identitáskonstituáló szerepe van: az ábrázolt tér-idő és a benne 

                                                 
113 A két szöveg közötti kapcsolat Musil jegyzeteiben is felmerül: a hagyaték két rövid megjegyzése utal 
az alaktalanság elmélete és Ulrich alakja közötti összefüggésre. V.ö. Musil 1992, 1/01/029 és 7/03/234.  
114 Erről lásd: Geertz 1984. 
115 Lotman 1968, p.121. 
116 Geertz 1973, p.205. 



 53

elhelyezett figurák azonossága egymással korrelatív viszonyban áll, azaz a szöveg 

egyfajta összefüggést hoz létre az ábrázolt tér és a benne elhelyezett figurák között.117  

Bár „A német ember mint szimptóma” című esszében az alaktalanság elmélete egy 

kultúrantropológiai illetve szociológiai kontextusban kerül kifejtésre, az elméletnek 

vannak esztétikai, pszichológiai és ismeretelméleti vonatkozásai is. Forrásaként a 

szakirodalom két teóriát tart számon: Ernst Mach ismeretelméleti téziseit valamint a 

századfordulón egy berlini iskola118 által képviselt észleléspszichológiai elméletet, az 

ún. „Gestalttheorie”-t. A regény mindezen kontextusokat integráló szövege lehetővé 

teszi a ’tulajdonságok nélküliségnek’ e fent említett perspektívákból történő 

értelmezését, és abban annak a szubjektum-elméleti tézisnek a rekonstruálását119, 

miszerint az ’én’, ugyanúgy mint az észlelt objektumok, nem rendelkezik egy konstans 

azonossággal, hanem elemeknek az időben változó komplexuma 

(Elementenkomplex).120  

Mindemellett véleményem szerint az „alaktalanság” fogalmának a kulturális-

szociológiai kontextusban adott jelentése a meghatározó a regényértelmezés 

tekintetében. Tézisem szerint ugyanis a regény egyes fejezeteiben érvényre jutó 

perspektívák sokfélesége mellett a regény makrostruktúrája a társadalmi-kulturális 

beágyazottság kérdésének dominanciáját jelzi.121 A dominanciát a regény két 

strukturális sajátossága mutatja. Egyrészt a kronotoposz megjelölésének a cselekmény 

linearitásában betöltött helye: mindjárt az első fejezetben, még a főhősnek a 

regényvilágba való bevezetése előtt rögzíti a narrátor a cselekmény helyét és idejét. A 

cselekmény további részeit az olvasó így már mindig az ábrázolt tér-időhöz viszonyítva 

értelmezi. Másrészt csak a megjelölt kronotoposz viszonylatában értelmezhető a 

                                                 
117 Hartmann szerint az irodalom kultúratudományos megközelítésének egyik feladata az irodalmi 
szövegeket abból a szempontból elemezni, „ob und wie sie Kulturen durch / in räumliche/n Begriffe/n 
und Praktiken konstruieren und inwiefern die inszenierten Räume und Orte als kulturelle 
Identifikationsfelder fungieren, mit anderen Worten: wie die Texte jeweils den Zusammenhang von 
Spatialität und Identität [...] ausgestalten. Hartmann 1999, p.37. 
118 A berlini iskola legjelentősebb tagjai Köhler, Koffka és Wertheimer voltak; Musil berlini 
tanulmányainak ideje alatt került érintkezésbe velük.  
119 Ennek legkifejtettebb formája Manfred Frank tanulmánya: Frank 1983. Musil „Gestalttheorie“ 
recepciójával Bonacchi foglalkozott. V.ö. Bonacchi 1998. A Mach-recepció legújabb feldolgozása 
Piepernél található: Pieper 2002. 
120 V.ö. Mach 1906. A szubjektum szubsztanciális létezőként való felfogását a szakirodalom Nietzschére 
is visszavezeti. V.ö. Pieper 2002, p.85-108. 
121 A társadalmiság dominanciájából indul ki Böhme is, nem foglalkozik azonban a tér kultúraként való 
értelmezésének lehetőségével. V.ö. Böhme 1974. 



 54

regényírás kezdeti stádiumában meghatározó és csak fokozatosan háttérbe szoruló 

teleologikus struktúra: az 1918-ra tervezett jubileumi ünnepség és az ehelyett a 

cselekmény végén kitörő háború, mely az első könyvben ábrázolt cselekménynek még 

mindenképp a mozgatórugóját jelenti. 

Hogy a regény felépítésében központi funkcióval rendelkező tér-idő egyfajta 

kultúraként értelmezhető, az a szöveg azon sajátosságából adódik, hogy az elbeszélés 

különböző, azaz extradiegétikus és intradiegétikus szintjein is122 explicit tematizálódik 

az ábrázolt tér-időre, Kákániára vonatkozó jelhasználat. Kákániát az őt szimbolizáló 

jelek és jelcsoportok sajátosságai, jelentésük és a közösség általi értelmezésük határozza 

meg.123 A tér-időt szimbolizáló jelek sajátosságai és azoknak a figurák általi 

értelmezése áll a jelen fejezet elemzésének központjában. 

Az ábrázolt tér-időnek a regényben való dominanciája magyarázza azt is, hogy aközül a 

két esszé közül, melyekben Musil explicit foglalkozik a „másik állapottal”, a jelen 

elemzés azt az esszét hozza a regénnyel összefüggésbe, mely a „másik állapot” 

problémáját szocio-kulturális kontextusban tárgyalja („A német ember mint 

szimptóma”), és háttérbe szorítja azt az esszét, amely ugyanezt a fogalmat egy esztétikai 

kontextusban tárgyalva értelmezi („Szempontok egy új esztétikához”). A fogalomnak az 

esztétikai irányú értelmezése, ami Arno Russegger nevéhez fűződik124, nyilvánvalóan 

legitim, a „másik állapotot” a jelen értelmezés is olyan tudatállapotként határozta meg, 

ami a világ és az én adekvát észlelésére tesz képessé. A „másik állapot” jelenségének 

valóban központi problémája egy újfajta észlelés lehetősége, és a többperspektívájú 

látásmód125, Musil olyan kulcsfogalmainak, mint például a „Multiperspektivität” vagy a 

később tárgyalandó „Umkehrung” (megfordítás, inverzió) is észleléselméleti forrásai 

vannak. Az érzékelés problémája azonban a regényegészt tekintve összefüggésbe kerül 

egy másik problémával, illetve alárendelődik annak: a szocio-kulturális beágyazottság 

problémájának. Az érzékelés természetét ugyanis a társadalmi-kulturális viszonyok 

                                                 
122 Genette 1972, p.145. 
123 A regényben jellemző jelhasználattal foglalkozik Kulcsár-Szabó Ernő is, de ő arra a megállapításra jut, 
hogy az ábrázolt térnek nincs jelentős pozíciója a regényszerkezeten belül. Kulcsár-Szabó 1981, p.105. 
124 Russegger 1996. 
125 A másfajta érzékelés problémája Musil több szövegében is megjelenik, így például a „Törless 
iskolaévei” című regényben vagy a „Monsieur le Vivisecteur” című korai írásban illetve a hagyaték 
számos feljegyzésében.  



 55

határozzák meg126; az újfajta látásmód értelme és célja az ettől a determinált látásmódtól 

való elszakadás, és az élettérnek (ami a regény esetében Kákánia) egy olyan, a 

megszokottól eltérő szemlélése, mely a szituáció és az általa determinált 

cselekvésmodellek fonák voltának felismerését képes elősegíteni.127 A „másik 

állapotnak” mint a normáltól, azaz társadalmilag praktizálttól eltérő észlelésnek 

szociális relevanciája van. 

Mivel tehát a jelen értelmezés abból a tézisből indul ki, hogy a regényben az érzékelés 

és a cselekvés alapvetően szocio-kulturális beágyazottságúnak van ábrázolva, így a 

dolgozat motivációját jelentő kérdés megválaszolásához, hogy milyen a Musil által 

kitalált „másik ember”, alapvető fontosságú lesz a „szituáció”, azaz a cselekmény 

kronotoposzának értelmezése. Ebben a fejezetben a figyelem így arra irányul, milyen 

kultúra konstruálódik Musil szövegében a térábrázoláson keresztül.  

 

                                                 
126 Ugyanezt állítja Musil érzékelésfogalmáról Rußegger is. Rußegger 1996, p.13. 
127 Rußegger tanulmányát éppen a „Szempontok egy új esztétikához” című esszére építi, és az esszéből 
nyert „képelmélet” alapján magyarázza Musil írásait, közöttük „A tulajdonságok nélküli ember”-t is. A 
különböző perspektíva következménye, hogy Rußegger egy tőlem alapvetően különböző ‘valóság’-
fogalommal dolgozik: értelmezésében a valóság Musil szövegeiben első fokon mint érzékelések, 
észlelések puszta összessége jelenik meg, másod, azaz magasabb fokon pedig mint mindezen észlelések 
értelmezett, rendszerbe helyezett összessége. V.ö. Rußegger 1996, p.212. és 219. Számomra 
mindazonáltal kérdéses, hogyan értelmezhető a valóság irodalmi szövegben „érzékelések, észlelések 
puszta összessége“-ként. 



 56

1. Szubsztanciahiány és „kikristályosodás” 

 

A regény cselekményének szocio-kulturális kontextusát a Kákánia név alatt összefoglalt 

mindazon topográfiai részterületek adják, melyeknek egyik, az értelmezés 

szempontjából releváns közös attribútuma a „szubsztanciahiány”.128 A regény topikus 

struktúrája egy paradox hasonlattal középpont nélküli koncentrikus körökként írható le; 

az ábrázolt terek szignifikáns tulajdonsága ugyanis a centrumnak, illetve a centrum 

létébe vetett hitnek a hiánya. Császári intézmények lévén egy olyan középpont köré 

csoportosulnak ugyanis, melynek létezése több szinten is megkérdőjeleződik. A 

centrum szimbólumát129 jelentő császár alakjához a regényben minden esetben a nem 

létezés, fiktivitás tulajdonsága kapcsolódik. A cselekmény során egyszer sem jelenik 

meg cselekvőként, csak a többi figura tudatán, tehát a figurák nyilvános vagy magán 

nyelvhasználata által, illetve a császári intézményeken keresztül. Így alakjának később 

explicit is tematizált fiktivitása, sőt valószerűtlensége azáltal is kifejezésre jut, hogy 

magában a regényvilágban sem „valós”, hanem imaginárius alakként, azaz más figurák 

képzelete által jelenik meg.130 

A császárnak az elbeszélő általi első megnevezése, azaz a regény szövegvilágába való 

bevezetése a regény második, „Az és mégsem az” című részének első fejezetében (címe 

„A valóság érintése”) történik meg. Az elbeszélő itt olyan nevet használ a császár 

megjelölésére, mellyel valóságosságát kérdőjelezi meg: „legendás öregúrnak” (I/111) 

nevezi, ezzel személyének fiktív jellegére utalva. Ezután rátér a birodalom lakóinak 

szóhasználatára, akik a császárt a csillagokhoz hasonlítják, „amelyeket látunk ugyan, 

holott évezredek óta nincsenek már” (I/111), majd Ulrich azon gondolatait beszéli el, 

melyeket a vár kapuján áthaladva fogalmaz meg: „[a]ddig jelentés nélküli fordulatnak 

tartotta csupán az »Őfelsége« kifejezést, amolyan szólásmondásnak” (I/112). Mindezek 

a megjelölések egy olyan jelenséget írnak le, melyben a jelhasználók közössége a 

                                                 
128 A szubsztanciahiányt tartja Hermann Broch is a Monarchia legjellegzetesebb tulajdonságának. V.ö. 
Broch 1947.  
129 Goebel is a hiányzó centrum szimbólumaként értelmezi a császár figuráját. Ő a központ hiányának 
jelenségét Derrida jelfogalmával kapcsolja össze. Ennek az értelmezésnek a jogosságát alátámasztja 
elemzésem is. Goebel 1996, p.219-220. 
130 A toposz elemzésének egyik „vezérfonala” a jel és jelölet kapcsolatának torzulása. Ugyanezt látja 
Broch is a Monarchia egyik jellemzőjének: egy olyan reprezentációs rend alakult ki, amelyben a jel nem 
annyira képviseli, mint inkább felülkerekedik a reprezentáció tárgyán. V.ö. Broch 1947, p.58. 



 57

közösség konstituáló ideológiájának egyik központi fogalmát, illetve a fogalom 

referenciájának létét vonják kétségbe.131 

A császár absztrakt jelenléte a regény két topikus szintjén szignifikáns: a császári udvar, 

a Hofburg és a szászári birodalom szintjén.132 A Hofburg Ulrich gondolataiban úgy 

jelenik meg, mint egy „nagy héj[...], amelynek magja csekély” (I/112), a császári 

hivatalnokokat pedig a puszta formát utánzó tartalmatlan jeleknek látja: arcukat 

ugyanaz a „deres-szürke, állon-kiborotvált pofaszakáll díszít[i]” (I/113), ami a 

császárnak és a császárinak a szimbóluma volt. A császárnak a birodalomban mindenütt 

megtalálható arcképei és a róla szóló dalok ugyancsak kérdéses létezésének jelei. 

A név referenciális funkciójának elvesztése ismétlődik meg a császári birodalom 

vonatkozásában is. A 98. fejezetben például („Egy államról, melyet a nyelvi nehézség 

tett tönkre”), melynek témája az osztrák identitástudat, az elbeszélő a vegyes (osztrák-

magyar) identitás kialakulásának nehézségeit írja le. A nehézségeket a névadás példáján 

keresztül szemlélteti:  

 

„az osztrákok viszont először és eredetileg nem voltak senkik és semmik […] 

amire még csak megfelelő szó sem akadt. […] Ezt az ausztro-nadrágot azóta a 

hivatali nyelv „A birodalmi tanácsban képviselt királyságok és országok” névvel 

illette, ami természetesen semmit se jelentett, és afféle nevekből font név volt” 

(I/635).  

 

A szubsztanciahiány nyilvánul meg továbbá a közösség azon inkompetenciájában, hogy 

nem képes megalkotni egy olyan ideológiát, mely – ahogy Musil a „Német ember mint 

szimptóma” című esszében kifejti – az identitás alapja lehetne. Ez első sorban a 

társadalmi elitet reprezentáló párhuzamakció tehetetlenségében nyilvánul meg: a 

párhuzamakció legfőbb tevékenysége arra irányul, hogy megtalálja azt a „koronázó 

eszmét” (I/243), ami a jubileumi ünnepség tartalmát megadná, s ami Ausztria 

„szellemiségét” (I/773) a leginkább kifejezné. A Diotima szalonjában folytatott üres, 

                                                 
131 Kulcsár-Szabó Ernő hasonlóképpen látja a Monarchiának a regénybeli ábrázolását: „a jellé vált 
tényezők nem utalnak önmaguknál fontosabb tartalmakra, hanem éppenséggel kiüresedett jelei a 
Monarchiabeli életnek. Kulcsár-Szabó 1981, p.103. 
132 Honold a várost is tulajdonságok nélkülinek nevezi, én ezt az értelmezést nem látom igazolhatónak. 
V.ö. Honold 1995. 



 58

mindig a kiindulóponthoz, a kérdésfeltevéshez visszatérő konverzációk azonban 

konstruktív gondolat nélkül maradnak. A 42-44. fejezetekben leírt „nagy ülésen” (I/233) 

néhány parodisztikus ötlet felsorolása után, mint például „Nagy-Osztrák-Ferenc-József-

Leveskonyha” alapítása (I/241), a párhuzamakció résztvevői csak egy „formai kérdésről 

[...] azonban fontos formai kérdésről” (I/254) határoznak. Abban a fejezetben pedig, 

amely címének utolsó része szerint „[...] a párhuzamakció eszméje is megszületik” 

(I/147), a Diotima által „megszült” „nagy ötletet” az elbeszélő a léggömbhöz hasonlítja, 

mely üres buborék, ami végül szétpukkan. Az eszme így a jelentésnélküliség 

tulajdonságát hordozza; a léggömb metaforája a rekonstruálható jelentés hiányára utal: 

„Könnyű lenne megmondani, mi is volt hát ez az eszme; és lám, a maga teljes 

jelentőségében senki emberfia nem tudná bemutatni mégsem” (I/151). 

Az ideológia fogalma ennek ellenére nem helyezhető bele egy olyan antitézisbe, melyet 

az eddigi elemzés implikált, és amit úgy fejthetnénk ki, mint ideológia vs. legitimációs 

krízis, ahol a legitimációs krízis egy – Hermann Broch kifejezését használva – „érték-

vákuumos”133 állapotot jelent, míg az ideológia ennek ellentéteként az a központi 

gondolatrendszer, ami a praktikus cselekvés előfeltételét képezi, és amely köré az adott 

kultúra szerveződik. Musil elképzelése az ideológia szerepéről az összéletműben nem 

volt ilyen egyértelmű, sőt kifejezetten ellentmondásos volt, ami a hagyaték jegyzeteiben 

is nyomon követhető: míg több helyen hangsúlyozza az ideológia társadalomszervező 

funkcióját (pl. „Jede Zeit muß ein Richtbild haben, wozu sie da ist, einen Ausgleich zw. 

Theorie u Ethik, Gott usw. Dem Zeitalter des Empirismus fehlt das noch”134), addig más 

helyeken az ideológiának a gondolkodás dinamikusságát gyengítő hatásáról beszél (pl. 

„Ideologische Entwicklung: ein kontinuierlicher Strom durch die Antike bis heute, 

geknotet in Institutionen. Atomismus u. Verknöcherung als Zivilisationsphäno-

men”135).  

A hagyatékhoz hasonlóan a regényben sem lehet az ideológia, illetve az azt leváltó 

„eszme” (Idee) fogalmának egy ellentmondásmentes jelentését rekonstruálni. A 

fogalom jelentése és státusza a regény szövegén belül is aszerint változik akár az 

ellenkezőjére is, hogy milyen gondolatmenet részét képezi. Míg „A német ember mint 

                                                 
133 Broch 1947, p.37. 
134 Musil 1992, 2/8/61. 
135 Musil 1992, He. 26/27.  



 59

szimptóma” című esszétöredékben Musil az ideológiát még olyan „gondolati 

rendszerként”, „tanként”136 határozta meg, ami nélkül az etnológia tanulsága alapján 

„soha nem létezik [...] életrend”137, addig a regényben az eszmének nincs ilyen 

kizárólagos státusza; hol elítéli Ulrich: „Titkon gyűlöl – mint a halált! – mindent, ami 

úgy tesz, mintha egyszer s mindenkorra rendíthetetlenül állna, gyűlöli a nagy 

eszményeket és törvényeket, és megkövesült kis lenyomatukat, a megbékélt jellemet” 

(I/214)), hol szükségességét állítja: „Ulrich kifejtette programját: világtörténelem 

helyett eszmetörténelmet kell élni. A különbség, mint előre bocsátotta, először is 

korántsem abban keresendő, ami történik, hanem abban a jelentésben, amelyet 

tulajdonítunk a történéseknek, a szándékban, amellyel párosítjuk őket, a rendszerben, 

mely valamennyit összefogja” (I/513-14). Az ellentmondásos megítélés ellenére a 

cselekmény legfőbb motivációját az eszme keresése jelenti mind a párhuzamakció 

cselekményszálában, mind a főhős individuális élettörténetében. Hogy miből adódik az 

eszmének, a cselekmény legfőbb mozgatórugójának az ellentmondásos megítélése, arra 

szolgáltat magyarázatot véleményem szerint a regény 109., „Bonadea, Kákánia; a 

boldogság és az egyensúly rendszerei” című fejezetének elemzése. 

Musil ebben a fejezetben bizonyos szempontból az esszé gondolatmenetét ismétli meg, 

illetve variálja; a fejezet Bonadea és Kákánia szembeállítására épül, ahol Bonadea egy 

olyan gondolkodásmódot reprezentál, amit az az „automatikus belső cél” (I/736) határoz 

meg, ami a „boldogság”, „egyensúly”, „elégedettség” (I/736) elérésére irányul, míg 

Kákánia egy olyan képződmény, melyet éppen ennek hiánya jellemez. A Bonadea által 

reprezentált gondolkodásmód egy olyan rendszer felépítését célozza meg, ami valamely 

„középpont”, „tengely” (I/741) köré csoportosul, ami az egyén életét szervezi, és 

aminek a legfőbb praktikus előnye az, hogy az életnek azon a területén is rendet imitál, 

ahol „az értelem merő zűrzavart” (I/735) lát. A „rendszer” fogalma itt magában foglalja 

a „meghamisítás” (I/735), az „átértelmezés”138 és a „káprázat” (I/740) jelentéselemét139, 

ami által az esszé gondolatmenetében még a kultúra alapfeltételeként értelmezett 

                                                 
136 Musil 2000, Esszék, p.353. 
137 U.o. 
138 A német eredetiben az „umdeuten” szó szerepel, amit Tandori „alakít”-nak fordított, és ami 
véleményem szerint nem hordozza a „hamisítás” jelentéselemét. 
139 A rend és a rendszer ugyanebben a jelentésben jelenik meg Elias Canetti Musiléval egy időben 
keletkezett „Die Blendung” című regényében. Canetti 1935. 



 60

„gondolati rendszernek”140 itt pusztán az életösszetartó funkciója marad meg. A 

„rendszer”-nek ebben a fejezetben Musil már nem a kultúrakonstituáló, azaz a 

mindennapi tevékenységnek jelentést kölcsönző szerepét emeli ki, hanem a mindennapi 

tevékenységet megkönnyítő és automatizáló olyan eszközként értelmezi, „melynek 

segítéségével [...] eléldegélhetünk a legborzalmasabb dolgok tőszomszédságában is, 

méghozzá teljes lelki nyugalommal” (I/740), azaz ami éppen meghamisítja és torzítja a 

cselekvés jelentését. 

Míg Bonadea az így értelmezett rendszerben való gondolkodást reprezentálja, addig 

Kákánia egy olyan társadalmat modellál, ami a fejlődésnek abban a szakaszában van, 

mikor éppen nem rendelkezik az életet összetartó eszmerendszerrel. Ebben a 

kontextusban, azaz a legitimációs krízis szituációjából tekintve a rendszer már nem a 

káprázat eszközeként jelenik meg. Az életet rendszerbe foglaló eszme nélküli állapotot 

Musil úgy írja le, mint ahol a cselekvésnek nincs értelme, célja és motivációja: „semmit 

sem tehettek, semmit sem tűrhettek teljes odaadással, mert nem létezett egységük 

törvénye” (I/743), ahol ezért „az ég világán semmi sem történt” (I/743). A legitimációs 

krízisben szenvedő, rendszeralkotó gondolat híján lévő társadalom alkalmatlan arra, 

hogy az egyénnek „alak”-ot kölcsönözzön, így az egyén maga is identitás nélküli 

állapotban van: „egy jó kákániai, ha megkérdezik, kicsoda-micsoda ő, lelkesen azt 

feleli: Semmi!” (I/744). Az eszme ebből a perspektívából tekintve a kultúra konstitutív 

része, aminek a társadalom és egyén identitásának kialakulásában meghatározó szerepe 

van.  

Ahogy a regénynek ebben a fejezetében, úgy az egész regényben aszerint változik az 

eszmének és rendszeralkotó szerepének a megítélése, hogy milyen gondolatmenetben, 

azaz melyik szituációnak, a hamis rendszerek vagy a legitimációs krízis állapotának a 

leírásában, illetve melyikkel szembeállítva jelenik meg. Ugyanígy az értelmezés is azt a 

jelentését emeli ki, amelyik a vizsgált kérdéskörben aktualizálódik. Mivel a jelen fejezet 

az ábrázolt kronotoposszal foglalkozik, így az eszmének a kultúrakonstituáló szerepe 

válik az elemzés tárgyává.  

Az ábrázolt tér másik, a császár figurájának többször is kihangsúlyozott ’öregségével’ 

korrelációban álló tulajdonsága a ’merevség’, ’konzervativizmus’. Erre utal a császár 

                                                 
140 Musil 2000, Eszék, p.353. 



 61

első megnevezésekor használt név, a „legendás öregúr” szintagma. Ugyanígy az 

ábrázolt kronotoposzra jellemző konzervativizmust emelik ki a Hofburgot leíró 

metaforák: „most azonban magas falakon futott végig Ulrich tekintete, és szürke, 

világtól elzárt, fegyveresen őrzött szigetet látott, amely körül gyanútlanul iramlott a 

városi élet” (I/112), vagy „el nem takarított világ volt ez” (I/116). Ezek a leírások az 

ábrázolt tér hermetikusságára utalnak.  

A cselekmény kronotoposza ezáltal egy olyan társadalom ábrázolása, melyet a 

posthistoire elmélete „kikristályosodott” társadalomnak nevez Arnold Gehlen fogalma 

alapján.141 A fogalom egy szocio-kulturális fejlődési folyamatnak azt a végállapotát írja 

le, melyben megszűnnek a minőségi változások és ami önmagát reprodukáló 

struktúrában merevedik meg. A fejezet címe éppen egy ilyen önreproduktív állapotra 

utal142: a „Seinesgleichen geschieht” szószerinti fordítása úgy hangzik: ’hozzá hasonló 

történik’, azaz nincs változás, fejlődés, a történelem vége után mindig ugyanaz tér 

vissza.143  

A társadalom megmerevedésének jelenségét a posthistoire elmélete az értelem 

megszűnésével magyarázza: a társadalom technikai-ökonómiai struktúrája önműködővé 

válik, függetlenedik az egyéntől és ezáltal a társadalmi mozgásokban nem mutatkozik 

meg törvényszerűség, így az nem értelmezhető. A történelem utáni állapot abban 

különbözik a történelemtől, hogy az már nem egy szubjektív és értelemorientált 

folyamat magyarázata.144 A ’kikristályosodottság’ és a ’szubsztancianélküliség’ tehát 

egymással összefüggő jelenségekként értelmezhetők. 

 

                                                 
141 Ennek az elméletnek a fogalmaival értelmezték a regény első részét Böhme 1986 és Hajduk 2000. 
142 Ez a jelentéselem a magyar fordításban sajnos elveszik. 
143 Többek között így határozza meg Lutz Niethammer a posthistoire-t: „[...] nach dem Ende der 
Geschichte nur die Wiederkehr des ewig Gleichen“. Niethammer 1989, p.166. 
144 V.ö. Niethammer 1989. 



 62

2. Terek és jellemek 

 

A cselekvés szociális beágyazottságának relevanciáját hangsúlyozza az a kompozíciós 

elv is, hogy a cselekményt helyettesítő eszmefuttatások topikus hátterét a regény első 

könyvében két típusú helyszín jelenti: vagy valamely figura otthona, vagy a város utcái. 

A cselekmény helyszíne ebben a részben tehát mindvégig Bécs, Kákánia fővárosa, ami 

centrális pozíciójából adódóan a társadalom modelljévé válik.145 Mindannak az 

eseménynek, ami ebben a térben játszódik le, társadalmi jelentése van. Az ábrázolt 

belső terek mindig egy konkrét figurához köthetők, a helyszínt egy esetben sem képezi 

valamely nem személyhez kötött nyilvános és ebben az értelemben semleges belső tér. 

A belső tereket az elbeszélő röviden jellemzi; a releváns attribútumok analóg 

viszonyban állnak az adott térhez köthető figurák attribútumaival, illetve Ulrichnak a 

figurához való viszonyának jellemzőit hordozzák.  

A leggyakoribban előforduló és a legrészletesebben jellemzett helyszín Ulrich háza. A 

ház leírása egy önálló fejezet témája, mégpedig mindjárt a második fejezeté, mely a 

cselekmény kronotoposzának meghatározása után következik (2., „A tulajdonságok 

nélküli ember háza és lakása”), ugyanakkor a főhősnek a bemutatását, ami csak az 

ötödik, „Ulrich” című fejezetben következik be, megelőzi. A ház a nyilvános és privát 

tér szintézisét képezi146: egyik oldalán az utca határolja, ez a társadalmi oldal, míg a 

másik oldalán a kert helyezkedik el, ami a testvér-cselekmény helyszíne, itt zajlanak az 

Agathéval folytatott beszélgetések és események, ez a „másik állapot” világa. Bár az 

első könyv cselekményének helyszínét mindvégig a ház utca felőli oldala képezi, és a 

kert csak a második könyvben jelenik meg helyszínként, az elbeszélő mégis a kerttel 

kezdve mutatja be a házat. Ezzel a kertben történő események prioritását jelzi. A háznak 

az utca felőli oldalát az eklektikusság jellemzi; az épület különböző korszakok 

stílusjegyeit viseli magán: „az épület tartóívei a tizenhetedik században készültek, a 

park és az emelet a tizennyolcadik század jegyeit viselte, a homlokzatot a 

tizenkilencedik században újították fel s rontották el többé-kevésbé” (I/12). A ház 

eklektikusságát a szakirodalom jellemzően a főhős személyiségével hozza 

                                                 
145 V.ö. Lotman 1984, p.186-187. 
146 Honold 1995. 



 63

összefüggésbe147, mivel a főhős tulajdonságnélküliségével analóg módon meghatározó 

stílus nélküli.  

Ugyanígy az eklektikusság jellemzi a cselekmény egy másik helyszínét, Diotima 

szalonját: itt játszódnak a párhuzamakció ülései, valamint azok a beszélgetések, 

melyeket Diotima a párhuzamakció részvevőivel folytat. A szalon különböző 

diskurzustípusok gyűjtőhelyeként funkcionál, ahogy ezt Alexander Honold 

megállapítja.148 Ulrich házával analóg módon a szalont is az eklektikusság jellemzi: a 

párhuzamakció részvevői mind különböző beszédmódokat jelenítenek meg, melyek 

jellemzője, hogy a cselekmény során nem jön létre közöttük konszenzus, azaz az 

ideológiák sokféleségéből nem születik meg az az egyetlen nagy eszme, ami a 

párhuzamakció tevékenységének értelmét adná. Hogy a párhuzamakció 

szerveződésének helyszíne éppen Diotima háza, annak oka, hogy a regény többi 

figurájával szemben, akik jellemzően egy-egy meghatározó ideológia reprezentánsai149, 

Diotimát éppen az eklektikus ideológiai elkötelezettség jellemzi.150 Az elbeszélő egy 

„nedves kis szivacs”-hoz (I/133) hasonlítja, „mely azt csorgatja ki magából, amit épp 

felszívott, de felhasználni végül semmire nem tudja” (I/133).  

Peter V. Zima hívta fel a figyelmet arra, hogy Ulrich és Diotima figurája bizonyos 

szempontból ekvivalens, olyannyira, hogy Zima Diotimát par excellence 

lehetőségembernek nevezte.151 A két figurához kapcsolódó helyszín valóban analóg 

szerveződésű, mindkettőre az eklektikusság jellemző, valamint a regény első könyvében 

abból a szempontból azonos a cselekvésmódjuk, hogy mindketten egy olyan eszmét 

keresnek, ami tevékenységük értelmét jelentené. Diotima mindennek ellenére nem 

nevezhető lehetőségembernek. Musil 4. fejezetben kifejtett lehetőségérzék-fogalmának 

ugyanis meghatározó eleme a valóság: „A valóság teremti meg a lehetőségeket, ki 

bolond tagadná ezt?” (I/19), a lehetőségérzék tehát nem más, mint egyfajta valóságérzék 

(I/20), a valóság generatív viszonyban áll a lehetőséggel. Diotimát azonban éppen a 

valóság iránti érzék hiánya jellemzi; alakjának a regénybe való bevezetése alkalmával 

                                                 
147 Így például Honold 1995. 
148 Honold 1995, pp.351. 
149 A regény első részét Howald értelmezte elsőként esztétikai ideológiakritikaként: a regény jelentősebb 
szereplőit cselekvésük ideológiai hátterének szempontjából végigelemezte. Howald 1984. 
150 V.ö. Howald 1984. 
151 Zima 1994, p.438. 



 64

az elbeszélés idealista figuraként azonosítja, aki nem tudja a valóságost a nem 

valóságostól megkülönböztetni: 

 
„Hiszen a legfontosabbról és a legfőbb jóról szólva senki sem gondolja, hogy 
effélék valóban léteznek a világon. De hát a világnak is micsoda furcsa 
tulajdonsága ez? Hiszen mintha mindennek az lenne a lényege, hogy ez 
nagyobb, fontosabb vagy szebb és szomorúbb is, mint amaz, vagyis csupa 
rangfokozat és középfok minden; hát akkor épp itt ne lenne csúcs, ne lenne 
felsőfok? Ám ha valaki épp a legfontosabbról és a legfőbb jóról beszél, mi pedig 
figyelmeztetjük az iménti körülményre, az illető azonnal gyanút fog, micsoda 
értéktelen emberrel van dolga, akiből kihalt minden idealizmus. Így érezte ezt 
Diotima, mert ekképpen tett Ulrich.” (I/127-128) 

 
Diotima alakjából az a kritikai viszonyulás a valósághoz, ami Ulrichot mint 

lehetőségembert jellemez, teljes mértékben hiányzik.  

A háznak egy másik szignifikáns helyszíne a konyha, ami Diotima szolgálólányának, 

Rachelnek az élettere. Itt készíti elő Rachel a párhuzamakció üléseit, valamint itt zajlik 

magánélete, Arnheim szolgájával, Solimannal kialakuló szerelmi élete. Rachel így bár 

nem vesz részt a párhuzamakció szervezésében, a kulcslyukon át folyamatosan követi 

annak eseményeit. A kulcslyukon keresztül történő szemlélés analóg Ulrich 

perspektívájával, aki az ablakon át figyeli az utca eseményeit: kívülállóként nagyobb 

rálátással bír a szemlélt világra, mint a benne cselekvők. Ez magyarázza azt a tényt, 

hogy Rachel az a figura, aki elsőként fogalmazza meg a párhuzamakció 

tevékenységének várható eredményét: „Ebből még háború is lehet!” (I/253).152  

Az egyetlen olyan belső tér, mely nem egy adott figurához köthető, hanem nyilvános 

tér, a városi könyvtár, melyet Stumm tábornok keres fel. Az itt tett látogatást beszéli el 

Stumm Ulrichnak a 100. fejezetben („Stumm tábornok benyomul az állami 

kölcsönkönyvtárba, és tapasztalatokat gyűjt könyvtárosokról, könyvtárszolgákról és a 

szellemi rendről”). A könyvtárban lejátszódó jelenet egyfajta „mise en abyme”153: a 

regény cselekményének kicsinyített visszatükrözése. Célja ugyanaz, mint a Diotima 

szalonjában történő összejöveteleké: a nagy eszme meglelése („a fejembe vettem, 

Diotima lába elé helyezem a megváltó eszmét, melyet keres” (I/647)); a helyszín a 

szalonnal analóg módon „gondolatok” sokaságának gyűjtőhelye, melyek között Stumm 
                                                 
152 Honold a „kulcslyukperspektíva” jellemzőjének nem a kívülállóságot, hanem a reduktív szemlélést 
tartja. Így természetesen nem lát analógiát Ulrich és Rachel perspektívája között. Honold 1995, p.355. 
153 Dällenbach 1976. 



 65

tábornok egy átlátható rendszer híján nem tud tájékozódni; végül a keresés eredménye 

ugyanúgy, ahogy a regény cselekményében, a háború gondolatának megfogalmazása: 

„A rend igénye valahogy az emberölés szükségletébe megy át” (I/654). A fejezet így az 

elbeszélt történetet a reflexió szintjén analogikusan önmaga témájává teszi, és 

megerősíti azt a jelentéselemet154, hogy az ideológiai vákum destruktív 

cselekvésmódhoz vezet. 

Az ábrázolt külső tér mindig a város valamely utcája, Ulrich a teljes első részben nem 

hagyja el Bécset, egyetlen jelenet sem játszódik valamilyen természeti (azaz nem 

társadalmi) környezetben. A város utcái szintén mint társadalmilag definiált tér jelennek 

meg, a rajta közlekedőket Ulrich egyetlen tulajdonságuk, mégpedig társadalmi szerepük 

alapján azonosítja (pl. „Szemügyre vette szomszédnőjét; asszony volt bizonyára, anya, 

negyven körül járt, a legvalószínűbb, hogy akadémiai tisztviselő neje.” (I/505) vagy 

„[...] csaknem elütött egy árnyat, mely kivált a sötétből, s gyorsan vissza kellett fognia 

léptét, föl ne lökje az útjában álló prostituáltat.” (I/912)).  

A regény első részében ábrázolt terek azáltal, hogy különböző ideológiák és társadalmi 

szerepek metaforái, az embernek és a társadalomnak az adott világban való 

összefonódását jelölik.155 A történelem vége utáni állapotként értelmezett kronotoposz, 

melynek jellemzője, hogy megszűnik az értelemadás lehetősége valamint a fejlődés, és 

a társadalmi mozgások csak a mindig azonos visszatérését jelentik, a legitimációs 

krízisnek a metaforája, melyben a kollektív értelem hiányában nincs az egyén 

cselekvésének jogosultsága. A regény szereplőinek cselekvésmódjai ennek a 

kronotoposznak a viszonylatában értelmezendők: a cselekmény figurái azt 

reprezentálják, milyen válasz adható az egyén részéről a legitimációs krízis állapotára. 

 

                                                 
154 Ebben látja Dällenbach a „mise en abyme“ egyik funkcióját. Dällenbach 1976, p.53. 
155 Ennek ellenpontjaként a második könyvben egyszer sem jelenik meg az utca helyszínként; az ábrázolt 
tér természeti (kirándulás leírása), illetve Ulrichnak a szülővárosában lévő háza, annak kertje. Ennek 
értelmezése a következő fejezet témája.  



 66

3. Cselekvésmódok 

 

A cselekvő és a cselekvés kontextusának összefüggését mutatja a regényben az a 

strukturális elv, hogy a narrátor a kronotoposz meghatározása után, még mielőtt 

bemutatná a főhőst – ez ugyanis csak az 5., „Ulrich” című fejezetben történik meg –, a 

2. fejezetben Ulrich házának jellemzése után Ulrich első cselekvését írja le: Ulrich 

szobája ablakában áll, kifele néz és órával kezében méri az utcán elhaladó járművek 

sebességét.156 A rövid fejezetrészt paradigmatikusnak tartom az egész cselekmény 

tekintetében, ugyanis két különböző helyszínen jellemző két különböző cselekvéstípust 

állít egymással szembe, ahogy ez a regényben mindvégig jellemző lesz. Pontosabban 

nem két cselekvéstípus, hanem cselekvés és nem-cselekvés kerül egymással szembe: 

Ulrich, aki „semmit nem csinál” (I/14) és az utca embere, aki „csinál [...] valamit” 

(I/14). Az utca ebben az esetben is a társadalom szimbólumaként értelmezhető; a 

járművek és az ott elhaladó tömegek, ugyanúgy, mint az első fejezetben megjelenő két 

ember, akik akár Ermelinda Tuzzi és Arnheim is lehetnének (I/11), Kákánia 

társadalmának reprezentánsai. Az utcára jellemző céltalan és értelmetlen de 

„életerős”157 (I/13) mozgás ellenpontjaként Ulrich álló, az értelmetlen mozgásnak 

ellenálló alakként jelenik meg: „az utcai áradatban a lábán megáll[...]” (I/13). A két 

cselekvésmodell közül az elbeszélő a semmittevésnek tulajdonítja a „nagyságot”: 

„milyen roppant teljesítmény már az is, ha valaki semmit nem csinál” (I/14). Ezután a 

rövid jelenet után hangzik el az első, Ulrichot leíró mondat, ami ’semmittevő’-ként 

azonosítja őt: „Mert a tulajdonságok nélküli ember pillanatnyilag ilyesvalaki volt.” 

(I/14). 

Ulrich semmittevése azonban csak a kronotoposz szignifikáns tulajdonsága, a 

szubsztanciahiány által determinált másik, ellenkező cselekvésmodell függvényében 

értelmezhető. A regény második könyvének 34. fejezetében („Nagy esemény van 

készülőben. Leinsdorf gróf és az Inn”) Leinsdorf gróf, „a párhuzamakció igazi 

felfedezője” (I/117) fogalmazza meg ennek lényegét: miután Diotima nem találta meg a 

                                                 
156 A regényben visszatérő motívum, hogy Ulrich az ablaknál állva kifelé néz. Ebben a szakirodalom 
Ulrichnak a „kívülálló megfigyelő” pozícióját látja. Lásd erről Pekar 1989. 
157 A fogalom az adott kontextusban analóg jelentésű a „tetterő” fogalmával, mely a „tett” szó másik 
eleme, a „tett értelme” hiányában a regresszív utat választók jellemző cselekvéstípusa, mely a regény 
tervezett végén a háborúhoz vezet. Erről bővebben lásd a jelen dolgozat IV. részét.  



 67

nagy eszmét, sőt figyelmét a párhuzamakció szervezése helyett egyre inkább a 

szexuáltudományok kötik le, Leinsdorf gróf megelégeli a várakozást, és kiadja „a tett 

jelszavát” (II/464). Leinsdorf grófot itt, éppúgy, mint az utca emberét az említett 

második fejezetben a tetterő jellemzi: „Akkor egy nap Leinsdorf grófon úrrá lett jól 

ismert tettereje, és negyven lóerőtől hajtva megjelent a Tuzzi-ház asszonyánál.” 

(II/465). A cselekmény végére tervezett háború így a szellemi szervezettség hiányában 

véghezvitt tettként értelmezhető, azaz olyan cselekvésként, mely a „tett értelmét” 

(II/105) nélkülözi, és csak a „tetterő” (II/105) jellemzi.  

Ez az értelmezés mindazonáltal nem jellemző a Musil-irodalomban, sőt a háborúnak 

jellemzően éppen az esemény-jellegét emelik ki az interpretációk. Az eseményjelleget 

alapvetően a ’véletlenszerűség’ és ’pillanatnyiság’ tulajdonságaira vezetik vissza. 

Hartmut Böhme és Stefan Hajduk a posthistoire fogalmainak felhasználásával a 

történelem utáni végállapotnak a kicsúcsosodási pontjaként értelmezik a háborút, és 

Georges Batailles tézisére hivatkozva, miszerint a háború az archaikus társadalmak 

orgiáinak megfelelően a pazarlás ökonómiájának kifejeződése158, illetve rokon az énnel 

való eruptív leszámolással159, annak a mámorral való rokonságára utalnak. Ez az 

értelmezés szükségszerűen összekapcsolja a háborút a „másik állapottal”, és mindkettő 

katasztrófikus, apokaliptikus struktúráját emeli ki.  

Ugyanígy „eseményként” értelmezi a háborút Honold, aki azonban az előzőekkel 

ellentétben nem az „Az és mégsem az” következményét, hanem éppenséggel annak 

ellenpontját, a reprodukció felfüggesztését látja benne.160 Honold egy a posthistoire 

gondolatmenetéhez képest fordított logikával éppen az „Az és mégsem az” világát 

tekinti a „történeti idő” megjelenítésének; ezt függeszti fel a kierkegaardi „pillanat”, 

amelyben „die Zeit der menschlichen Existenz „berührt wird von der Ewigkeit””.161 

Ebben az értelmezésben a háború úgyszintén egy a „másik állapottal” analóg struktúrát 

mutat fel az időábrázolás tekintetében.162 

                                                 
158 Hajduk 2000, p.346. 
159 Böhme 1986, p.330. 
160 Honold 1995, p.417. 
161 u.o. p.413. 
162 Ezek az értelmezések nagy mértékben építenek Musilnak egy korai feljegyzésére, mely szerint “Alle 
Linien münden in den Krieg.” Musil 2/2/15.  



 68

A jelen értelmezés alaptézise, hogy a cselekmény végére tervezett háború és a „másik 

állapot” nem analóg, hanem éppenséggel ellentétes struktúrát mutat. Mivel a regényben 

sem a háború, sem a „másik állapot” nincs ábrázolva, és a háború még a szereplői 

diskurzusok szintjén is alig jelenik meg, nehéz róla, illetve ábrázolási módjáról (pl. 

időábrázolás) kijelentéseket tenni. A narráció tárgyát sokkal inkább a háborúhoz és a 

„másik állapothoz”, mint a cselekmény „láthatatlan” (vég)pontjaihoz vezető „út”, azaz a 

különböző cselekvésmódok képezik. A regény első részében a cselekvésmódok 

alapvetően nem válnak szét: mind a párhuzamakció, mind Ulrich fő tevékenysége annak 

az eszmének a keresése, mely az ideológiai vákuumban élő társadalom legitimitását 

jelentené. A cselekvésmódok a második részben válnak szét, ahol Ulrich explicit közli 

Stumm tábornokkal: „Nem jövök ide soha többé!” (II/530). Ebben a részben 

fogalmazódnak meg a legitimációs krízisre adott válaszok: míg Leinsdorf a 

párhuzamakcióban kiadja „a tett jelszavát”, addig az Ulrich-szál cselekményének 

színhelye áthelyeződik a háznak a privát szférát szimbolizáló oldalára, a kertre, témája 

pedig a „másik állapot” meghatározása lesz.  

 



 69

IV. Üres világ. A kritika fikcionális eszköze 

 

A regényben konstruált toposz korrelatív tulajdonságainak meghatározása, azaz a 

megoldás keresésének ábrázolása a regény második részének fő témája. Ez alapvetően 

kétféleképpen valósul meg. A kanonizált szövegrészben azokra a fejezetekre 

koncentrálódik, amelyek Ulrichnak az Agathéval először a szülővárosukban, majd 

Bécsben való együttlétét írják le. Ezeknek a fejezeteknek a jellemzője, hogy a testvérek 

együttlétének ábrázolása mindig beszélgetések leírására korlátozódik, és soha nem 

ábrázol egy cselekménysort, mely a „másik állapot” szimbóluma lehetne. A „másik 

állapot” ábrázolása a szereplői párbeszédek szintjén marad, melyek azonban csak 

formailag nevezhetők dialógusnak, valójában azonban Ulrichnak Agathe afunkcionális 

megjegyzéseivel kiegészített monológjai. Ulrich elmélkedései a „másik állapotnak” az 

egyre újra ismétlődő meghatározási kísérletei, amikben Ulrich azokat a tulajdonságokat 

törekszik felsorolni, melyek a „másik állapotot” meghatározzák. Ezekben az esetekben 

tehát a szereplők diskurzusa áll az elemzés előterében. Bizonyos esetekben hivatkozom 

olyan szövegrészekre is, melyek nem a szereplők dialógusait közvetítik, hanem a 

„narrativizált beszéd”163 módjában maga az elbeszélő az, aki összefoglalja, közvetíti a 

szereplők szavait, gondolatait. A szavak illetve gondolatok ezekben az esetekben is a 

figurának tulajdoníthatók. Az elemzés ezen túl esetenként felhasználja azokat a 

szövegrészeket, amelyekben a narrátor beszél el eseményeket. A narráció azonban itt is 

dominánsan a figurák percepciós terére fókuszál, azaz egy olyan elbeszéléstípust valósít 

meg, melyet Bal Mieke a strukturalista narratológiai terminológiát, mint Stanzel 

„erlebte Rede”164 illetve Genette „fokalizált narráció”165 fogalmait felülbírálva 

„beágyazott fokalizációnak” nevez.166 A narráció itt egyes szám harmadik személyben 

történik ugyan, a narráció tárgya azonban az ábrázolt világnak az a részlete, melyet a 

figura (Ulrich) észlel. A helyenként váltakozó hivatkozás a figura beszédére illetve a 
                                                 
163 Genette 1972, p.121. 
164 V.ö. Stanzel 1979. 
165 Genette 1972, p.120. Saját fordítás. 
166 Jahn 1996. A kritika lényege, hogy elveti azt a megközelítést, miszerint a narrátor a hang és a 
szemszög (point of view) együttese lenne, és ebből kiindulva azt a nézetet, hogy a narrátor magáévá teheti 
egy figura szemszögét. Ehelyett abból indul ki, hogy a narrátor minden esetben rálátással bír a teljes 
ábrázolt világra, esetenként azonban fókuszálhat a figura által észlelt világszegmensre. A fokalizáció 
fogalmának tehát mindig tartalmaznia kell egy narrációs szintet, azaz „a narrator […] sees that a character 
sees something”. Jahn 1996, p.261. 



 70

narrátor elbeszélésére így nem vezet téves következtetésekhez, amennyiben azt állítjuk, 

hogy a leírások alapján Ulrichnak a „másik állapotról” adott meghatározása 

rekonstruálható, mivel a fókuszáló (akármely szintű is) ezekben az esetekben mindig a 

főhős.  

Az apokrif szövegekben a „másik állapotnak” egy ettől eltérő ábrázolása is megjelenik. 

Bizonyos fejezetekben megmarad a dialógusokban való meghatározási kísérlet, emellett 

azonban vannak olyan fejezetek, melyek nem beszélgetést ábrázolnak, hanem 

cselekménysort, melynek szereplői Ulrich és Agathe. Az értelmezések nagy része ezért 

azokat a beszélgetéseket, melyeknek a „másik állapot” a témája, a cselekménysort 

ábrázoló fejezetek előkészítéseként fogja fel, melyek „prefigurálják a tulajdonképpeni 

élményt”.167 Mivel azonban a tulajdonképpeni élmény leírására a cselekménysort 

ábrázoló fejezetekben sem kerül sor, mert az elbeszélő a retardáció eszközéhez 

folyamodva folyamatosan késlelteti a cselekményt, ez a tézis pusztán a hagyaték alapján 

rekonstruálható szerzői intencióra támaszkodhat, a fikcionális szöveg alapján nem 

igazolható. Sőt, a beszélgetések elemzése alapján sokkal inkább egy a szerzői 

szándékkal ellentétes strukturális sajátosság mutatkozik meg, amely a beszélgetéseket 

immár nem egy a tulajdonképpeni elbeszélést megelőző előformaként értelmezi, hanem 

éppenséggel a beszélgetésekben konstituált „másik állapot” szerkezetében látja annak 

okát, hogy a cselekményt elbeszélő rész megírása elmarad.  

Mivel a jelen fejezet célkitűzése a „másik állapot” jelentésének meghatározása, ezért az 

elemzés középpontjában Ulrichnak (illetve esetenként az elbeszélőnek) azok a leíró 

mondatai fognak állni, melyek alanya a „másik állapot” névvel jelölt fiktív entitás, és 

amelyek predikátuma a „másik állapothoz” rendel hozzá bizonyos tulajdonságokat. A 

leíró mondatok predikátumstruktúráját elemezve az állapítható meg, hogy azok 

alapvetően három mintát követnek: negációk, paradoxonok vagy hasonlatok. A 

szakirodalom figyelme ezek közül szinte kizárólag egyetlen alakzat, mégpedig a 

hasonlat felé fordul, aminek oka valószínűleg, hogy Musil maga ezzel foglalkozik 

explicit a hagyatékában, valamint esszéiben168 kifejezetten ezt nevezi a költői 

nyelvhasználat legfőbb eszközének a fogalomhasználattal, mint a tudományos diskurzus 

                                                 
167 Brosthaus adja elsőként ezt az értelmezést tanulmányában. Brosthaus 1965, p.397. 
168 Itt első sorban a „Vázlat a költői megismerésről” című esszéről van szó, de kevésbé szisztematikusan 
kifejtve több esszében is említi Musil a hasonlat jelentőségét. 



 71

meghatározó jellemzőjével szemben.169 A paradoxonnak a hatvanas években egy önálló 

tanulmányt szentelt Helga Honold170, amiben kimerítően felsorolja Musil paradoxonjait 

és azoknak egy tipológiáját nyújtja, szemantikai szerepével azonban nem foglalkozik. A 

negáció mindeddig nem volt tárgya egyetlen tanulmánynak sem.171  

A jelen tanulmány figyelmének központjában ez utóbbi két predikátumstruktúra áll. A 

hasonlat kizárása az elemzésből csak részben következik abból, hogy azt a 

szakirodalom kimerítően tárgyalta; ennél fontosabb oka az, hogy az utóbbiakat tekinti 

azon szemantikai eszközöknek, melyek jelentéskonstituálás helyett a jelentést 

visszavonják, amennyiben egy posztulált tulajdonság meglétét tagadják, illetve annak 

ellenkezőjét is állítják, azaz amik véleményem szerint a szöveg működésének egyik 

alapelvét képesek leírni. A figyelemnek az ezekre a predikátumstruktúrákra való 

irányítása természetesen nem jelenti azt, hogy az elemzés kimerül a negációk és 

paradoxonok értelmezésében – ez a szöveg nagyfokú redukcióját jelentené, hiszen azok 

a szövegrészek, melyekre ez az elemzés támaszkodhat, csak egy nagyon kis töredékét 

teszik ki a teljes szövegnek. Relevanciájuk az értelmezés szempontjából inkább az, 

hogy a figyelmet olyan szövegstratégiákra illetve olyan tematikus elemekre irányítják, 

melyek a szövegegészben dominánsak, de a szövegben érvényes perspektívák 

sokféleségéből nehezen „desztillálhatók”.  

 

                                                 
169 A hasonlatnak a musili életműben betöltött funkciójáról a legbővebben Fuder írt. V.ö. Fuder 1979. 
170 Honold 1965. Gerd-Theo Tewilt a „másik állapot” nyelviségéről írt tanulmányában szintén megemlíti 
a paradoxont; emellett az antitézist, a hasonlatot és a körülírást tekinti még a „másik állapotot” leíró 
szövegek nyelvi eszközeinek. V.ö. Tewilt 1990. 
171 Mindhárom nyelvi eszköz használatát megemlíti és röviden szól róluk Goltschnigg. V.ö. Goltschnigg 
1974, pp. 147-152. Szintén megemlíti a negációt és a hasonlatot Schärer, aki ezek mellett harmadikként a 
misztikus beszédmód átvételét nevezi meg, amivel egy meglehetősen rendszertelen összefoglalását adja a 
„másik állapotot” leíró mondatok jellemzőinek. V.ö. Schärer 1990, pp.122-123. 



 72

1. Megfordítás 

 

Megfordítás (inverzió) névvel az elbeszélésnek egyrészt azt a stratégiáját illetem, 

melynek alapeleme az a predikatív struktúra, mely a „másik állapothoz” nem rendel 

bizonyos tulajdonságokat, hanem éppen tagadja azokat az alanyra nézve, azaz ahol a 

predikáció tagadással, negációval jön létre. A negáció alkalmazása fikcionális szövegen 

belül azért problematikus, mert egy fikcionális szövegben megnevezett fiktív entitás 

azonosítása csakis a szövegben – cselekményábrázolás, gondolatokat elbeszélő 

szegmensek stb. által – adott leírások alapján lehetséges. Mivel a tárgyalt szövegekben a 

cselekményábrázolás elmarad, a jelentés meghatározása csak a gondolatokat dialógus 

illetve monológ formájában elbeszélő szövegrészekre támaszkodhat. A kérdés az, hogy 

a negációt kifejező mondatok lehetőséget adnak-e arra, hogy valamilyen operációval 

jelentést rekonstruáljunk, hogy a tagadást állításba transzformáljuk. Könnyen belátható, 

hogy a tagadásnak az az intuitív megközelítése, miszerint „Negation formt Inhalte in 

jeweils entgegengesetzte Inhalte um“172 nem értelmezhető úgy, hogy például egy 

tulajdonság meglétének tagadásával egyúttal egy másik (ellentétes jelentésű) 

tulajdonság meglétét állítanánk.173 Joachim Jacobs ugyanígy elveti azt a lehetőséget is, 

hogy a negációt a komplementaritás fogalmával írja le, mondván, hogy „der Wert des 

Inhalts [eines Satzes] [umfasst] nicht in jeder Welt das Komplement der Extension [des 

Begriffs] in der Gesamtmenge der Individuen, sondern im allgemeinen nur eine echte 

Teilmenge dieses Komplements”.174 Ezek helyett a megközelítések helyett egy 

differenciáltabb és több szempontú tipológiát nyújt, amelyből a jelen problémát tekintve 

a „replaziv“ és „nicht replaziv“ megkülönböztetés bír magyarázó erővel: 

visszahelyezőnek nevezünk egy negációt Jacobs értelmezésében akkor, ha az 

szükségszerűen együtt jár a negált tartalom legalább egy elemének pótlásával.175 A 

regény itt elemzett szövegrészei Jacobs terminusával „nem-visszahelyező“ negációkat 

                                                 
172 Jacobs 1991, p.560. 
173 Amennyiben azt a mondatot mondom, hogy „A szerző nem okos.”, akkor ezzel nem állítom hogy buta 
volna, pusztán tagadom, hogy rendelkezne az ‘okosság’ tulajdonságával. Ezért nem tartom meggyőzőnek 
azokat az elemzéseket (pl. Murphy Bernhard-elemzését), amelyek abból indulnak ki, hogy a negáció egy 
bináris rendszert feltételez, és egész érvelésüket erre építik. V.ö. Murphy 1994. 
174 Jacobs 1991, p.561. 
175 u.o. p.586. 



 73

tartalmaznak, amik tehát nem pótolják a tagadott tulajdonságot egy másik állításával, 

hanem megmaradnak a puszta tagadás szintjén.  

Ugyanez a szemantikai mechanizmusa a paradoxonnak, amennyiben paradox predikáció 

alatt – meglehetősen tág értelemben – azt a típusú állítmánystruktúrát értjük, ahol 

egymással ellentétes jelentésű attribútumok vannak a „másik állapothoz” rendelve. 

Roland Hagenbüchle a paradoxonnak a negáció egy altípusaként való meghatározását 

azzal magyarázza, hogy a paradox első elemét úgy ismétli meg, hogy egyúttal tagadja 

azt, mint például a „Leben heisst Sterben” mondatban.176 A paradoxon éppúgy nem 

rendel egy meghatározott tulajdonságot az alanyhoz, mint a tagadás. 

Brian McHale két olyan, ugyanezen az elven alapuló szövegstratégiát rekonstruál a 

posztmodern szövegekben, melyek destabilizálják az ábrázolt világ ontológiai alapjait 

és leleplezik a világkonstruálás folyamatát: egyrészt „Events may be narrated and then 

explicitly recalled or rescinded”, másrészt „two or more […] mutually-exclusive states 

os affairs are projected by the same text”.177 A két stratégia működése megegyezik az 

általam vizsgált két leírástípus működésével: az egyik esetben egy posztulált jelentés 

visszavonásáról, a másikban pedig a kizárt harmadik törvényének ignorálásáról van szó, 

így tehát a világkonstruálás folyamatának leleplezéséről.178 

A paradoxonnak emellett van egy erőteljes appellatív funkciója is, amire csak röviden 

térek ki, mert a jelen elemzésnek nem ez képezi a tárgyát, ugyanakkor nem lehet tőle 

teljes mértékben eltekinteni. Erre az appellatív funkcióra, ami a szűkebben értett 

paradoxonnak179 az ismeretelméleti funkcióján alapul, a fogalom retorikai elemzései 

hívják fel a figyelmet.180 W. V. Quine a „The Ways of Paradox”181 című írásában a 

hagyományosan paradoxonnak nevezett jelenségeket tovább osztályozva különbséget 

tesz antinómia és paradoxon között. Paradoxonnak nevezi azt, ami csak az első hallásra 

tűnik abszurdnak, alaposabban megvizsgálva azonban kiderül, hogy találhatunk olyan 

                                                 
176 Hagenbüchle 1992, p.29. 
177 McHale 1987, p.101. 
178 Mivel McHale a posztmodernitást a világkonstruálás elvei alapján határozta meg, az ő 
klasszifikálásában Musil regényét posztmodernnek nevezhetnénk. A szöveg számos más tulajdonsága 
azonban más posztmodernitás-definíciók alapján inkább modernnek lenne tekinthető. Így ennek a típusú 
osztályozásnak nem látom jelentős ismeretértékét.  
179 A logikában paradoxonnak az olyan következtetést nevezik, ami annak ellenére önellentmondást 
tartalmaz, hogy a hozzá vezető minden lépés belátható. 
180 V.ö. Geyernek és Hagenbüchlének a paradoxonról szóló tanulmánykötetét. Geyer; Hagenbüchle 1992. 
181 Quine 1976. 



 74

érvet, ami az ellentmondást megszűnteti; például kiderül valamelyik rejtett premissza, 

vagy egy fizikai vagy matematikai alaptételnek tekintett prekoncepció abszurditása. A 

paradoxonnal szemben antinómiának nevezi azt, ami valódi krízist okoz a 

gondolkodásunkban, ugyanis önellentmondáshoz vezet annak ellenére, hogy a 

következtetés minden lépése akceptálható. Míg a paradoxon minden esetben feloldható, 

mert a következtetéshez vezető lépések egyikében megtalálható a hiba, addig az 

antinómia csak fogalmi örökségünk egy részének feladásával válik beláthatóvá. 

Paradoxon és antinómia mindazonáltal relatív fogalmak, ahogy Quine írja: „One man’s 

antinomy can be another man’s veridical paradox, and one man’s veridical paradox can 

be another man’s platitude”182, fogalmi rendszerünk fejlettségi fokától függően. A 

paradoxonok Quine szerint tehát gondolkodási sémáink hiányosságából fakadnak, a 

megoldás megtalálását pedig a gondolkodásunkban bekövetkező forradalmaknak tudja 

be. Más szóval a paradoxonok rendszereink határait feszegetik, megoldásuk pedig 

paradigmaváltást eredményez. 

A paradoxonnak a gondolkodás történetében betöltött ezen státusza eredményezi azt az 

appellatív erejét, ami nem csak a logikai, hanem a retorikai típusú paradoxonok 

esetében is megmarad: mégpedig hogy az olvasót arra készteti, hogy felülbírálja a 

világról szóló elképzeléseit, és megkérdőjelezze az általános vélekedést (doxát). Akár 

logikai, akár retorikai jelenségeket vizsgálunk, a paradoxon mindig úgy hat, mint egy a 

gondolkodásunkban megmutatkozó krízis jele183, egyfajta anomália, ami az adott 

rendszeren belül nem megoldható és ezért új rendszer konstruálására ösztönöz. 

Funkciója abban áll, hogy a befogadót „rábeszélje” arra, hogy a világról és saját 

magáról alkotott felfogását, azaz implicit előfeltételezéseit megkérdőjelezze.184 Mivel 

úgy tekintjük, mint ami soha nem saját magát, hanem a szubjektív álláspontot teszi 

kérdésessé (hiszen az ellentmondást látszólagosnak tartjuk), arra érezzük magunkat 

felszólítva, hogy megváltoztassuk a perspektívánkat és új szemszögből nézzük az adott 

problémát.185 A paradoxon ezáltal alkalmas retorikai eszköz arra, hogy a Musil által a 

                                                 
182 U.o. p.12. 
183 V.ö. Geyer 1992, p.11. 
184 V.ö. Plett 1992, p.93. 
185 V.ö. Simon 1992, p.47.  



 75

regényben kifejtett megismerési ideál, a több szemszögű azaz multiperspektivikus 

szemlélés praktizálására késztesse az olvasót.  

„Inverzió” névvel a paradox és tagadó kijelentések alkalmazását jelölöm a regény 

struktúrájában betöltött funkciójuk tekintetében. Ezek alapján ugyanis a főhős 

önazonosságának lehetőségeként értelmezett „másik állapot” a mellékszereplők által 

képviselt világ inverzének, megfordítottjának tekintendő.186 Az inverzitás – mint szó 

volt róla – nem ellentétes értékek egymással való szembeállításával jön létre, ami által 

egy bizonyos szemantikai elemekkel feltöltött univerzum konstituálódik, amely a 

meglévő egyfajta korrekciójának lenne tekinthető, ahogy azt a szakirodalom eddig 

feltételezte. Ehelyett a meglévő tulajdonságainak hozzárendelhetőségét vitatja el a 

„másik állapottól”, azaz puszta jelentésvisszavonással határozza meg azt. 

 

 

                                                 
186 Ezzel a tézissel összevethető Pekar azon megfigyelése, hogy a testvéreknek a szerelemről szóló 
(hagyatékbeli) beszélgetése két stádiumban zajlik le: először elhatárolják magukat a társadalmilag 
legitimált szerelemfelfogástól, majd ezután próbálják meghatározni saját szerelemideáljukat. Pekar 1989, 
p.282. Lásd még ehhez a testvérek beszélgetésének egy rövid részletét: „Dehát mi történik ilyenkor? – 
kérdezte Agathe. – Ahhoz előbb tisztáznod kell, mi történik megszokott módon, nővértársam! – jelentette 
ki Ulrich [...]“ (II/133). 



 76

2. A megfordítás mint kritikai módszer. Nietzsche és Musil 

 

Első lépésben mint módszert vizsgálom meg a megfordítás eszközét anélkül, hogy a 

szövegben megjelenő konkrét negációk tartalmi elemzésére rátérnék. Ezt Musil regénye 

és Nietzsche „A morál genealógiájához“ című vitairata közötti speciális transztextuális 

viszony187 rekonstruálásával teszem meg.  

A jelen esetben egy a szövegek közötti meglehetősen absztrakt és csak részben explicit 

kapcsolatról van szó.188 Az elemzés ugyanis egy olyan módszer ismétlésére és 

transzformációjára irányul, amelyet egyik szerző sem tematizál vagy kommentál 

explicit módon, amelynek alkalmazását tehát az interpretációnak kell igazolnia. A 

transztextuális kapcsolat fennállásának tézise így a Musil részéről való elhallgatása 

miatt interpretációs döntés eredménye, amit azonban a tematikus és strukturális 

hasonlóságok rekonstruálásával meggyőzően lehet igazolni. 

A transztextuális kapcsolat elemzése egyúttal annak a Musil-kutatás számára már eddig 

is jól ismert tézisnek egy újabb bizonyítékkal való megerősítése, miszerint a musili 

szövegek szorosan összefonódnak a Nietzsche-szövegekkel.189 Az elemzés mindezen túl 

egyrészt metodológiai, másrészt kultúrtörténeti következtetésekhez is el kíván jutni. Egy 

olyan módszer alkalmazásának a mechanizmusát kívánja ugyanis rekonstruálni, ami 

minden kritika alapvető módszere, és amit ezáltal kritikai módszerként kell 

felismernünk. Mivel a kritika másodrészt kultúra- illetve ideológiakritikaként 

azonosítható, a transztextuális kapcsolat elemzésével Musil egy olyan kultúrkritikai 

tradíció részeként ismerhető fel, amely Nietzschével vette kezdetét, a századfordulón 

nagy mértékben felélénkülő Nietzsche-recepció által újabb lendületet vett, és ami 

meghatározó maradt egészen a huszadik század végéig. 

                                                 
187 A terminológiában egységesen Genettet követem. Genette 1982. 
188 A transztextuális kapcsolatoknak az absztrakciós- illetve implikációs fokozatai szerinti klasszifikálását 
Genettől veszem át. Genette 1982. 
189 Számos tanulmány született már Musil és Nietzsche írásainak kapcsolatáról, amelyeket itt nem sorolok 
fel. Mindazonáltal említésre érdemes Dresler-Brumme monográfiája, aki a Musil által átvett módszerek 
közül az inverziót is vizsgálja. Tőlem különbözően azonban nem logikai fogalomként értelmezi, hanem a 
teleológia inverziójának metafizikai tradíciójára hivatkozik, ami szerint “[d]as menschliche Sein steigert 
sich nicht zum Tätigsein, sondern die Tätigkeit richtet sich auf das ›conservatio sui‹, auf das Innerste des 
Menschen, der Einheit seiner mit sich, und wird somit synonym mit ›Selbssteigerung‹; [...]. Die alte 
Kategorie des menschlichen Telos kommt nicht abhanden, sondern wendet sich in neuer Zielorientierung 
nach innen auf die Subjektivität.” Dresler-Brumme 1993, pp.80-81. 



 77

Bár a posztmodern elméletek amellett foglalnak állást, hogy az irodalmi és filozófiai 

szöveg közötti határ nem húzható meg élesen, mégsem magától értetődő próbálkozás 

egy irodalmi szöveget egy filozófiainak tekintett hagyomány részeként bemutatni. Bár 

intuitív módon érzékelhetjük, hogy a vizsgált szövegekben hasonló gondolkodásmód, 

bizonyos problémákhoz való hasonló viszonyulás nyilvánul meg, azonban ha diszkurzív 

eszközökkel akarjuk megragadni, hol érhető utol a hasonlóság, könnyen abba a 

problémába ütközhetünk, hogy nem támaszkodhatunk egy olyan egységes 

fogalomrendszerre, mely mindkét, különböző kulturális státuszú szöveg leírására 

alkalmas lenne. A Nietzsche- és a Musil-szöveg egymásra vonatkoztatásának esetében 

mégsem okoz komolyabb problémát az a tény, hogy az egyik szöveget alapvetően 

fikcionális szövegnek, a másikat pedig nem fikcionálisnak tekintjük. Mindkét szöveg 

jellegzetessége ugyanis, hogy a másik műfajra jellemző elemeket hordoz. Musil 

szövege mint esszé-regény nem áll távolabb a filozófiai esszétől, mint a narratív 

nagyformától, sőt olyannyira feszegeti a paradigma határait, hogy csak a Wolfgang 

Kayser által a regény műfajának tulajdonított szinte korlátlan megújulási képesség190 

engedi meg, hogy a szöveget regénynek tekintsük. Azok az esszéisztikus betétek 

például, melyek nem meghatározható részei az ábrázolt világnak, mert nem egy tér-idő 

koordinátában elhelyezett eseményt ábrázolnak, és amelyek nem köthetők a fikcionális 

világ valamely figurájához, akár egy extradiegétikus elbeszélőhöz, mert semmiféle 

névmás nem utal egy beszélő jelenlétére, amik tehát a narratív szöveg konstituáló 

komponenseit nélkülözik, sokkal közelebb állnak a filozófiai esszéhez mint az elbeszélő 

szöveghez. Ugyanakkor Nietzschének az itt elemzett szövege azáltal, hogy egy 

kezdettel és véggel rendelkező történeti folyamatot ír le, mégpedig egy olyan 

folyamatot, melyben különböző ágensek cselekszenek, első sorban értelmeznek 

különböző módokon, egy olyan szövegnek tekinthető, melyet ugyan általában filozófiai 

szövegként olvasnak, mely azonban a narratíva releváns összetevőivel rendelkezik. A 

két szövegnek a fontos szerkezeti elemekben megmutatkozó hasonlósága teszi 

összevethetővé az általuk alkalmazott szövegstratégiákat, és kifejthetővé azt a tézist, 

hogy egyazon kultúrtörténeti hagyományhoz tartoznak. 

                                                 
190 V.ö. Kayser  



 78

A megfordítás módszerének legszembetűnőbb alkalmazása Nietzschénél A morál 

genealógiájához című vitairatának első értekezésében követhető nyomon. Ő maga nem 

nevezi meg a megfordítást módszerként, hanem minden olyan eljárást, melyet a három 

értekezésben alkalmaz, melyekben a ›jó‹ és ›rossz‹ (gut und schlecht), a ›bűn‹ és a 

›rossz lelkiismeret‹ fogalmait, valamint az aszkétikus ideál keletkezését elemzi, egy 

összefoglaló névvel, a „genealógia“ fogalmával illet. Genealógia alatt egy alapvetően 

történeti és filológiai módszert ért, ami az értékfogalmak kialakulását kutatja és az 

értékítéletek keletkezésének feltételeit nyomozza.  

A fentiekben tudatosan, Foucault nyomán használtam a keletkezés és kialakulás 

fogalmait az eredet fogalmával szemben.191 Ő ugyanis egyfajta szisztematikusságot vélt 

felfedezni Nietzsche szóhasználatában, amelynek okát a történelem és a genealógia 

közötti konzekvens megkülönböztetésben látta. A történelem ebben az értelmezésben az 

eredet kutatásával egy metafizikai célt követ, míg a genealógia a különböző 

értelmezések megjelenését követi nyomon. Foucault itt a genealógiát többek között 

megfordítások egész soraként jellemzi.192 Egy ehhez hasonló megkülönböztetést tesz 

Deleuze, amennyiben Nietzsche immanens kritikáját Kant transzcendentális kritikájával 

állítja szembe és a genealógia lényegi elemét a transzcendentális elveknek a genetikus 

és keletkezés-elvekkel való helyettesítésében állapítja meg.193 

Ezen a tágabb metodológiai kereten belül helyezhető el az a módszer, aminek az 

alkalmazásával Nietzsche az első értekezésben a ›jó‹ és ›gonosz‹ (gut und böse) 

fogalmainak jelentését magyarázza. A ›jó‹ és ›rossz‹ eredeti értékellentétének egyfajta 

eltolódását állapítja meg, és megmutatja az értékfogalmak mai használatának fonák 

voltát. Ezt az elemzést úgy végzi el, hogy a szavak etimológiai vizsgálata által 

jelentésüket a mai jelentéshez képest megfordítja és a fordított jelentést nyilvánítja 

eredetinek. A fogalmak íly módon igazolt fonákságát kultúrafüggő jelentésváltozással 

magyarázza, leleplezi a megfordítás pillanatát és megmutatja az értékfogalmak 

pervertálásának történeti szituációját.  

                                                 
191 A keletkezés illetve kialakulás a német „Entstehung“ illetve „Herkunft“ szavak fordítása, míg eredetre 
az „Ursprung“ szót fordította Romhányi Török Gábor. V.ö. Foucault 1971. 
192 Foucault 1971.  
193 Deleuze 1988. 



 79

A megfordítás folyamatának gondolatmenete alapján három stádiuma volt: eredetileg a 

fogalom ›jó‹ ›nemes‹ és ›előkelő‹ jelentéssel bírt annak rendi értelmében, a szó ›rossz‹ 

(schlecht) pedig az éppúgy rendi értelemben értett ›egyszerű‹-ből (schlicht) származik. 

A szavak jelentésének megfordítása szerinte a kereszténységgel következett be, ami első 

lépésben a fogalmak bensővé tételét194 vitte véghez, amennyiben a politikai 

felsőbbrendűséget kifejező fogalmat egy lelki felsőbbrendűséget kifejező fogalommá 

változtatta; ezután a ›jó‹ ›jószándékút‹, míg a ›rossz‹ ›rosszszándékút‹ jelentett. A 

második lépésben az eredetileg rosszat, mert közönségest, csőcselékhez tartozót és 

alacsonyrendűt, az értékek átértékelésével (lelki) jóvá alakította és a jót gonosszá 

nyilvánította. Ezzel az elemzéssel Nietzsche célja a kereszténység valódi 

pszichológiájának leleplezése volt, amennyiben szándéka szerint megmutatta, hogy az 

nem a Szentlélekből, hanem a ressentimentből, az előkelő értékek elleni reakcióként 

született.195 

A megfordítás módszerének alkalmazása azon az alapvető elméleti feltevésen alapul, 

hogy az értékfogalmak jelentése nem állandó, hanem változékony, azaz relatív egy adott 

kultúrához képest, valamint egy olyan szemantikai elméletet implikál, ami a szavak 

jelentését plurálisnak és dinamikusnak feltételezi. A függvény változója – hogy 

Musilnak a morális értékeket függvényfogalmakhoz hasonlító képét újra az eredeti 

kontextusában használjuk196 – az értelmező, aki a fogalom jelentését egy bizonyos 

módon rögzíti. A jelentés rekonstruálásához így az értékalkotó meghatározása 

szükséges, azé, aki a fogalom interpretációját megalkotta. Tehát azt a perspektívát kell 

rekonstruálni, ami az értékalkotásban érvényre jutott. Ez magyarázza a megfordítás 

fogalmával összekapcsolódó szem-metaforikát: egy fogalom jelentésének megfordítását 

a szemlélés szemszögének változása okozza, „az értéktételező pillantásnak” a 

megfordulása.197 

                                                 
194 A „bensővé tétel“ Vásárhelyi Szabó László fordítása, a német eredeti: „Verinnerlichung”. V.ö. 
Nietzsche 1887. 
195 Nietzsche 1968, 6/3. Ecce homo. 
196 Egy Agathéval folytatott beszélgetésben fejti ki Ulrich a morálról alkotott nézeteit. V.ö. Musil II/115. 
197 Nietzsche 1887, p.14. Érdekes ebből a szempontból, hogy Musil megfordulás-fogalmának is van 
érzékeléselméleti gyökere: a kortárs pszichológus, Erich Maria von Hornbostel kísérletei inspirálták, aki 
az Über optische Inversion című tanulmányában írta le az invertálás folyamatát, ami abban áll, „dass man 
konvexe Formen als ihre konkave Gegenbilder – und umgekehrt – zu sehen trachtet“. V.ö. Heydebrand 
1966, pp.99-103. Ugyanígy forrásai Musil inverzió-fogalmának Ernst Mach kísérletei is, akinek a 



 80

Nietzsche figyelme ennek megfelelően az értékalkotó felé fordul és ahogy Deleuze 

megállapítja, annak motivációjára irányul; Nietzsche kérdése „Ki?” azonos azzal a 

kérdéssel: „Mit akar?”.198 Deleuze szerint Nietzsche egy fogalmat, egy meggyőződést 

vagy egy érzést úgy kezel, mint egy valamit akaró akarat szimptómáját.199 Egy további 

lépésben a pszichológiai magyarázatot egy szociológiaival köti össze, és a névadás 

kompetenciáját hatalmi aktusnak nyilvánítja: a hatalom tulajdonosa birtokolja a 

elnevezés jogát. A nyelvalkotás eszerint „úri jog”, „magának a nyelvnek az eredete [is] 

az uralkodó jellemek hatalmának kifejeződése”.200  

Ez alapján az összefoglalás alapján a nietzschei módszernek két alapvető jegyét kell 

kiemelni: egyrészt az elemzés diakronikus aspektusát, azaz hogy a vizsgált 

értékfogalomnak nem egyetlen időmetszetben való használata áll a kutatás 

középpontjában, hanem a hangsúly éppen a jelentés időben történő változásán van. 

Ezáltal vitatja az értékfogalmak abszolút voltát és jelentésük állandóságát és ezzel 

szemben azok relatív jellegét emeli ki. Az értékadás aktusának hangsúlyozása 

másodsorban azzal a következménnyel jár, hogy az értékalkotó anonimitása megszűnik, 

és a figyelem az ő perspektívájára irányul. A megfordítás módszere tehát Nietzsche 

esetében egy olyan eljárás, ami az értékalkotó hatalom valódi motívumainak 

leleplezésére irányul, és a fogalmak jelentésének megfordításával az értékfogalmak 

eredeti és „természetes” jelentését mutatja meg, és ezáltal leleplező megismeréshez és a 

meglévő kritikájához vezet. A morálkritika ennek megfelelően egy multiperspektivikus 

ismeretelmélet részének tekinthető.201 

A megfordítás módszere így Nietzschénél két kultúra szembeállítására irányul, vagy 

helyesebben egy kultúrának egy természetes állapottal való szembeállítására, 

amennyiben a kultúrának a vitairatban adott definícióját érvényesítjük. Nietzsche 

ugyanis ott a kultúrát – bár konjunktív módban, ami ebben az esetben iróniát és 

                                                                                                                                               
nevéhez még egy jelentős inverziós jelenség megfigyelése is fűződik: a machi könyv jelensége. V.ö. 
Brosthaus 1965, p.408. 
198 Deleuze 1988. 
199 Hasonlóan fogalmaz Foucault, aki a modernség gondolkodására jellemző, a nyelv felé történt 
fordulatot Nietzschétől számítja: „Nietzsche szerint nem azt kell tudnunk, micsoda önmagában a jó és a 
gonosz, hanem kiről volt szó, vagy inkább ki beszélt akkor, amikor az illető önmagát jelölendő Agathost 
mondott és Deilost, hogy a többieket jellemezze. Mert az egész nyelv abban gyűlik össze, aki tartja a 
diskurzust, sőt aki birtokolja magát a beszédet.“ Foucault 1966, pp.341-342. 
200 Nietzsche 1887, p.8. 
201 Ez szintén megjelenik Musilnál mint nietzschei örökség. 



 81

szkepszist jelez – mint a természetes állapotok pervertálását, megfordítását és 

átértelmezését határozza meg, aminek a célja, hogy „az ember nevű fenevad[at] szelíd 

és civilizált állattá, háziállattá”202 tenyéssze ki. Az így felfogott kultúra egy másik 

metaforáját fejti ki Nietzsche a „Zarathustra” harmadik részének egyik parabolájában: 

Zarathustra visszatér a házépítő emberek közé, és csodálkozással veszi észre, hogy azok 

ahelyett, hogy nagyobbakká váltak volna, kisebbek lettek. Megállapítja: „Erény nékik 

az, ami igénytelenné tesz és kezessé: így csináltak a farkasból kutyát, és így lett maga az 

ember az ember legjobb háziállata.”203 Ahogy az idézet is mutatja, a kultúrát ebben az 

esetben is egyfajta morál megalkotásával hozza összefüggésbe. 

A legerőteljesebb jele annak, hogy Musil megfordítás-módszere a nietzschei módszer 

átvétele illetve transzformációja, az a tény, hogy Musilnál ugyanabban a tematikus 

kontextusban jelenik meg, mint Nietzschénél: egy olyan szövegben illetve 

szövegrészben, amelyik a morál problématerületét tárgyalja. A regény második 

könyvének „Szent beszélgetéseiben” Ulrich kifejti a kortárs morálfelfogásról alkotott 

elképzeléseit és kidolgozza saját morál-elméletét, amit tömören a már idézett 

mondatban fogalmaz meg: „a morális értékek nem abszolút nagyságok, hanem 

függvényfogalmak”.204 A Nietzschére való utalás meglétét a regénynek ebben a 

fejezetében elhallgatja Musil, a hagyatékban őrzött feljegyzéseiben azonban világossá 

teszi, hogy a morális értékek relativitásának tézise Nietzschére vezethető vissza.205 Az 

Anders-fázisnak206, a regény egy korábbi változatának egy feljegyzésében például azt 

írja Musil főhőséről: „Anders glaubte nicht an eine radikale Verschiedenheit der guten u 

der bösen Eigenschaften. (nach Nietzsche)”.207 A hagyaték kommentárja alátámasztja 

                                                 
202 Nietzsche 1887, p.16. 
203 Nietzsche 2000, p.206. 
204 Musil II/115. Tandori fordítását egyetlen szó esetében nem vettem át: a német „Funktionsbegriff“ 
kifejezést ő funkciófogalomnak fordította, míg én a függvényfogalmat tartom megfelelőnek.  
205 Musil ebben a vonatkozásban nem említi Ernst Machot, a szakirodalom mégis úgy tartja számon, hogy 
Mach bizonyos elméletei is szerepet játszottak Musil ismeretelméleti nézetei és közöttük kifejezetten a 
függvényhasonlat kialakításában. V.ö. Pieper 2002. Pieper Nietzsche és Mach hatását egyenrangúnak 
tartja a Musil életműben. 
206 Az „Anders-fázis“ név alatt a szakirodalom a regénynek azokat a korábbi változatait jelöli, melyek 
főhősét Musil még Andersnek (másik) nevezte. 
207 Musil 1992, He 22/32. Ennek a tézisnek egy másik megfogalmazása található a regény 62. fejezetében 
(„A föld is, jelesül azonban Ulrich, hódol az esszéizmus utópiájának“): „Egy-egy cselekvés vagy 
tulajdonság értéke, sőt, lényegük és természetük is mintha a környező állapotoktól függne, a szolgálandó 
céloktól, egyszóval a hol ilyen, hol megint egészen más állagú egésztől, amelynek részei, így vélte.“ 
(I/352) 



 82

azt a tézist, miszerint az említett regényfejezetek referenciaszövege Nietzschének az az 

írása, ami a morális értékek relativitásának elméletét a legszisztematikusabban dolgozza 

ki. 

A módszert Musil sem nevezi néven, a megfordítás fogalmának relevanciája 

mindazonáltal szembetűnő, ha észrevesszük a hagyatékbeli nagy mértékű előfordulását, 

ahol Musil különösen a késői alkotói periódusaiban intenzíven foglalkozott a 

fogalommal.208 Jelentéskonstituáló relevanciáját mindazonáltal a regénynek egy 

prominens helyén való említése mutatja a legjobban, ami által a fogalom fókuszba 

kerül: az első rész utolsó fejezetének, ami Musil eredeti tervei alapján pontosan a 

regény közepét képezte volna209, és ami a cselekményt a testvérek találkozásába vezette 

volna át, „A fordulat” címet adta. A címadás a regénycselekményben tervezett markáns 

fordulatot implikál és azt az olvasói elvárást ébreszti, miszerint a narráció a cselekményt 

végállapotába vezeti át és a történet eléri téloszát; hogy ez a fordulat valóban 

megtörténik-e, erre a kérdésre egy későbbi fejezetben térek ki.210 

Mivel az idegen szövegre való referálás „neben Speicherung und Konservierung seines 

Sinnpotentials [auch] Zersetzung und Usurpation”211, Lachmann szerint éppen a 

transzformációs módok jelzik az intertextuális munka jelentéskonstituáló intencióját. 

Ennek megfelelően a következőkben azt vizsgálom meg, mennyiben van Musil esetében 

a módszer alkalmazása transzformációnak alávetve, azaz mennyiben változik a 

megfordítás fogalmának jelentése Musilnál és milyen típusú transzformáció 

rekonstruálható. 

Ahogy arról már korábban szó volt, Musil a megfordítás módszerét a tagadás által 

alkalmazza, ami azt jelenti, hogy Ulrichnak a „másik állapotot” leíró mondatai úgy 

épülnek fel, hogy a „normál állapot” attribútumaiból indul ki és azokat tagadja, illetve 

hiányukat vagy ellenkezőjüket állítja. Itt olyan meghatározásokra kell gondolni, mint 

                                                 
208 V.ö. például a kert-fejezetekhez vagy a zsenialitás-tematikához írt feljegyzéseket. 
209 Eredetileg Musil egy négy részből álló, szimmetrikus felépítést tervezett: a regény két fő részének a 
„Bizonyos bevezetés“ és „Bizonyos befejezés“ című fejezetek adtak volna keretet. 
210 Ralf Bohn tanulmányában az inverziót más jelentésben tárgyalja, mint én: egyrészt temporállogikai 
alakzatként, másrészt a cselekmény tematikai elemeként kezeli. Első értelmezése Heydebrand 
interpretációjának egy változata. Második értelmezésének tévességét a dolgozat későbbi fejezeteiben 
fogom belátni. Bohn foglalkozik az inverziónak a filozófia történetében előforduló értelmezéseivel is. Itt 
megemlíti Nietzschét is, azonban nem tulajdonít neki különleges szerepet Musil fogalomhasználatára 
nézve. Bohn 1988. 
211 Lachmann 1990, p.85. 



 83

például a  „másik állapotban” a gondolatok és szándékok eltűnnek (II/123), a „másik 

állapotot” nem a célszerűség és hasznosság (II/133-134) határozza meg, vagy a „másik 

állapotban” nincs „jó és rossz” (II/134), illetve hogy a „másik állapotban” „a szem 

mintha sötétet látna, olyan világos minden” (II/119), „vakság[...], amelyben világosan 

látnak” (II/122) vagy „valami mindennel összeköt és mégsem közelíthetünk semmihez” 

II/119), hogy „csupa felfokozottság ez az érzés és mégis csupa veszteség” (II/119) vagy 

„hiszek tehát és nem hiszek” (II/146). A leírás módszere tehát nem pozitív, hiszen nem 

azt mondja meg, milyen tulajdonságokat kell a „másik állapothoz” rendelni, hanem 

negatív, azaz az új világ jelentéssel való feltöltése helyett pusztán a fennálló kritikáját 

hozza létre.  

Musil megfordítás-fogalma a nietzschei módszernek azt az elemét, hogy az az 

értékalkotó perspektíváját leplezi le, azaz azt a premisszát, hogy az értékalkotás 

perspektívához kötött, megtartja. A regényvilágban Ulrich alakja jelenti azt a kritikai 

instanciát, amely az első könyvben megjelenő figurák ideológiai elkötelezettségeit, 

értékalkotásuk perspektivikusságát leleplezi. Azok fordított voltát azáltal mutatja meg, 

hogy saját verzióját mint a meglévő ellenpólusát ábrázolja: mindazt, ami a fennálló 

részét képezi, tagadja. Ezáltal az értékfogalmak interpretációját determináló összes, a 

regényben reprezentált ideológia legitimitását megkérdőjelezi.212  

Musil megfordítás-fogalma Nietzsche módszerének másik központi elemét nem 

tartalmazza. Nietzsche esetében ugyanis a megfordítás a genealógia alapvetően történeti 

jellegéből fakadóan egy történeti folyamatot rekonstruál, és a megfordítás 

momentumának leleplezésével két különböző történelmi korszak kultúráját állítja 

egymással szembe, és az egyiknek a másikkal szembeni felsőbbségét kívánja 

bizonyítani. Módszere tehát alapvetően antitézis-jellegű: két egymással szembeállított 

állapothoz két ellentétes értéket rendel hozzá. Habermas éppen ebben látja annak jelét, 

hogy Nietzsche feladja a felvilágosodás projektumát: a negáció Nietzschénél 

affirmációba fordul át és az eredetmítosznak ahhoz a dimenziójához tér vissza, ami egy 

                                                 
212 Musilnak a Nietzsche hatására formálódó morálfelfogását Baltz-Balzberg úgy fogalmazza meg, hogy 
Musil Nietzsche zsenimoráljának csapdáit észlelve egy ún. „kontrollmorált“ dolgozott ki, ami Ulrich 
figurájában jelenik meg a regényben: „Mit der Idee des korrigierenden Eingreifens in sein eigenes Tun 
und das der Gesellschaft wird er in die Handlung eingeführt.“ Baltz-Balzberg 1985, p.217. Ehhez 
hasonlóan látom Ulrich figurájának funkcióját a regényben. 



 84

minden más felett álló értékrendszert feltételez: eszerint az eredetibb a 

tiszteletreméltóbb, előkelőbb és tisztább, azaz a jobb.213  

Musilnál ezzel szemben éppen a módszer diakronikus aspektusa vész el; nem egy 

időbeli kontinuum két szegmensét állítja egymással szembe narratív eszközökkel, 

amennyiben egy történet egymással ellentétes kapcsolatban álló kezdő- és végállapotát 

konstruálná meg. Ehelyett a narrátor megnevező aktusával egy olyan toposzt tételez, 

melyet az elbeszélés során nem tölt fel jelentéssel, s amit íly módon üres világként 

definiálhatunk. A negáció stratégiájával védekezik a nyelvi reprezentáció 

elkerülhetetlen ideologikus tartalma ellen, amennyiben „az esztétikai fenomént 

metafizikai referencia nélkül”214 konstruálja, azaz Bohrer kifejezésével egy „redukált 

utópiát” hoz létre.215 Az üres világ konstituálása így Musilnál a puszta kritika 

eszköze.216 

                                                 
213 Habermas 1993, p.152. Ugyanezt a módszert illeti kritikával de Man, mondván, hogy Nietzsche 
ennyiben nem szabadult meg az általa is támadott bináris rendszerű gondolkodástól. de Man 1999, 
pp.142-163. és pp.163-183.  
214 Bohrer 1994, p.135. 
215 Bohrer 1981. 
216 V.ö. Habermasnak az ideológiakritikáról szóló meghatározását: „Die Ideologiekritik ist nicht selbst 
eine Theorie, die mit einer anderen konkurriert; sie bedient sich nur bestimmter theoretischer Annahmen. 
Auf diese gestützt, bestreitet sie die Wahrheit einer verdächtigen Theorie, indem sie deren 
Unwahrhaftigkeit enthüllt.“ Habermas 1993, p.141. [kiemelés az eredetiben]. 



 85

3. Kritika és misztika 

 

A „másik állapot” leírására jellemző szövegstratégiák Musil szövegét egy másik 

hagyománnyal is összekötik, ami első pillantásra összeegyeztethetetlennek tűnhet a 

metafizika-kritikai tradícióval való összekapcsolással, közelebbről megvizsgálva 

azonban nem hogy inkoherenciát okoz a „másik állapot” értelmezésében, hanem erősíti 

az előzőekben rekonstruált jelentést. Ez a misztikus tradíció, amit ugyanaz a 

szövegpraxis jellemez, mint a „másik állapotot” leíró szövegeket: a paradox és negatív 

attribúció, valamint a hasonlatok használata:  

 
„Es ist erstaunlich, wie ähnlich in allen Kulturen das Mystische beschrieben 
wird. [...] Darum hat alle Mystik eine Paradoxie des Ausdrucks, in der, was 
gesagt schien, sofort zurückgenommen wird. Der Mystiker [...] kann nichts 
Positives sagen, so häuft er negative Bestimmungen. Unter den Gleichnissen 
spielt eine überwiegende Rolle das der Vereinigung, und diese wird gewöhnlich 
unter erotischen Bildern geschildert.”217 

 
De nem csak az azonos szövegstratégiák kapcsolják össze Musil regényét a misztikus 

szövegekkel, Musil számos helyen vesz át hosszabb szövegrészeket a misztikus 

irodalomból. Ebben, ahogy Dietmar Goltschnigg218 megmutatta, alapvetően Martin 

Buber „Ekstatische Konfessionen” című gyűjteményére támaszkodott, és ennek alapján 

idézte első sorban Meister Eckehartot.  

A misztikus szövegek nyelvi formájának, amit a „negatív teológia” névvel illetnek, az 

az alapelve, hogy mivel minden predikátum, egyáltalában a predikatív nyelv 

alkalmatlan az isteni lényeg, a lényegen túliság megragadására, ezért egyetlen nyelvi 

lehetőség marad isten megközelítésére, és ez a negatív, apofatikus attribúció.219 A 

negatív teológia a negatív meghatározások által  

 
„egy, a lényeg és a létezés, azaz a jelen véges kategóriáin túli szupralényegiség 
szabaddá tételén munkál[...], arra emlékeztetendő, hogy a létezés predikátuma 

                                                 
217 Jaspers 1971, p.87. Kiemelések tőlem. 
218 Goltschnigg 1974. 
219 Derrida 1987, p.10. 



 86

azért nem illeti meg Istent, hogy majd neki egy magasabb, felfoghatatlan, ki 
nem mondható létmóduszt tulajdonítsanak.”220 

Amennyiben a negatív teológia gyakorlata mögött álló feltételezés, hogy létezik egy a 

fizikai világon túli lényegiség, Musil szövegében is igazolható lenne, problematikussá 

tenné azt a kultúrtörténeti státuszt, amit az előző fejezetben a Nietzsche-szövegre való 

utalás elemzésével tulajdonítottam neki. A két transztextuális vonatkozás egymást 

kizáró lenne, mert míg az egyik egy metafizikai, addig a másik egy metafizika-kritikai 

hagyomány részeként mutatná be a szöveget. 

Az a következtetés azonban, hogy Musil a „másik állapotban” egyfajta 

„szupralényegiséget” ábrázol, a misztikus szövegekkel való kapcsolat ellenére sem 

igazolható. Az idegen szövegre való referálás ugyanis ebben az esetben is alapvető 

transzformáción megy át, méghozzá egy olyan transzformáción, ami a 

referenciaszövegnek a központi fogalmát érinti. Musil szövegei esetében ugyanis, 

Goltschnigg szóhasználatában, egy szekularizált misztikáról van szó.221 A 

misztikusoktól átvett idézetek szerinte egy olyan szelekción és transzformáción mentek 

keresztül, mely azt mutatja, hogy Musil azt a Buber által megfogalmazott tendenciát 

követi, ami az ’istenit’ megfosztja a teologikus jelentéstől és a transzcendentális 

misztikát egy én- és világ-misztikává változtatja.222 Erre hívja fel a figyelmet Ulrich 

közvetlenül azután, hogy Agathénak bevallja, a „szent élet útjaival” (I/118) ismerkedik: 

„Ne nevess – mondta. – Nem vagyok jámbor hívő; a szent utat abból a szempontból 

vizsgálom, hogy gépkocsival is járható-e” (I/118). 

Musil szövegében valóban nem esik szó magasabb létezőről, a „másik állapot” 

leírásában egyetlen esetben sem lesz isten (bármilyen értelmezésben is) az ábrázolás 

tárgya. A „másik állapot” ábrázolása az énnek egy olyan tudatállapotát igyekszik 

megközelíteni, amelyben az alkalmas a tárgyának megfelelő megismerésre. A 

megismerés tárgya azonban a teológiaitól eltérően nem isten, nem egy transzcendentális 

létező, hanem maga az én, az énnel kapcsolatban álló világ, az énnek a világban való 

helye. A „másik állapotnak” a „Szent beszélgetésekben” megfogalmazott célja 

                                                 
220 Ez Derrida rövid meghatározása a negatív teológiáról, amitől a dekonstrukciót, ami hasonló nyelvi 
eszközökkel él, határozottan elkülöníti, amennyiben az éppenséggel egy nem-létezőről és lényeggel nem 
rendelkezőről beszél. Derrida 1972, p.45. 
221 V.ö. Goltschnigg 1974, pp.129-134.  
222 A szekularizáció-tézis még Hyamsnál (Hyams 1980) és Tewiltnél (Tewilt 1990) található meg.  



 87

körüljárni azt, hogyan élhet az ember megfelelő módon ebben (és nem egy túl-) 

világban, ahol azonban az, hogy mit értsünk megfelelő alatt, nem tematizálódik: 

 
„[Agathe] Szégyellte is már valamelyest együgyű megjegyzését, melyet 
bátyjának tett, hogy „önmagával teljesen egyetértve” akarna élni, hiszen 
hallhatta, milyen bonyolultan alakulnak ezek a dolgok; és mégis türelmetlenül 
várta, hogy Ulrich gyorsabban jusson valamiféle eredményhez, mert gyakran 
úgy látta, mindaz, amit bátyja mond, éppen ilyen irányban halad, sőt a vége felé 
minden alkalommal egyre pontosabban, és csak az utolsó lépéssel, a küszöb 
előtt torpan vissza, ott hagy fel megannyiszor a vállalkozással.” (II/113) 

 
A transztextuális kapcsolat tehát az affirmáció mellett ebben az esetben is tartalmaz egy 

explicit elutasítást, amennyiben a referáló szöveg a referenciaszöveg egyik központinak 

tekintett jelentéselemét nem tekinti önmaga konstitutív elemének.223 Ezért a misztikus 

szövegek kontextusában értelmezve a „másik állapotot”, felmerül a kérdés, hogy az a 

referenciaszöveg által motivált értelmezés, miszerint a megismerési módnak a negációk 

és paradoxonok általi megfogalmazásai az ’isteni’ nyelvi megközelítéseinek 

tekinthetők, hogyan módosul az ’Isten’ fogalmától való explicit elhatárolódás által.  

Musil regénye a referenciaszövegnek azt az elemét, hogy az apofatikus predikáció által 

egy nyelvileg adekvát módon megragadhatatlan dolgot akar megközelíteni, megtartja. A 

„Szent beszélgetések”-ben többször történik utalás arra, hogy Ulrich körlülírásai csak 

kísérletek, a misztikus élmény ábrázolása nem lehetséges: „Ulrich sem volt képes 

ezeknek az élményeknek a magyarázatára [...] Ezért válaszul mintegy csak közvetített, 

vizsgálgatta a lehetőségeket” (II/138). Sőt explicit is állást foglal a negatív teológia 

szövegpraxisa mellett, és elutasítja azt a beszédmódot, ami ezt az állapotot a predikatív 

nyelvhasználat által ábrázolja:  

 
„Mert ettől a pillanattól fogva természetesen már nem a maguk nehezen leírható 
tapasztalásairól tudósítanak, melyek nem ismernek főnevet s igét, hanem alanyi-
tárgyi mondatokban beszélnek [...] és ezek a leírások most már nem 
hasonlítanak nagy felfedezésekre, hanem csupán azokra a valamelyest egyforma 
képekre, amelyekkel a szerelmes költő díszíti tárgyát.” (II/123) 

 

Musil szövegeiben azonban a nyelvileg hozzáférhetetlen nem az isteni lényeg, mint a 

misztikus szövegekben, Musil a metafizikai létezőt egy emberi lehetőséggel helyettesíti, 

                                                 
223 Ezt a kijelentést Ulrich önreflexív állításai alapozzák meg. Lásd a Goltschnigg által hozott idézeteket. 



 88

egy olyan tulajdonság-konstellációval, ami a ’másik ember’ önazonosságát határozná 

meg. Az apofatikus attribúcióval nem egy abszolút létezőt, hanem egy relatív 

lehetőséget közelít meg, a „potenciális embert” (I/353). A predikatív nyelvhasználat 

által egy ilyen lehetőség ábrázolása szükségszerűen egy „értékvalóságot”224 tételezne, 

azaz egy morális értékrend, egy ideológia melletti elkötelezettséget fejezne ki. Ulrich 

éppen egy ilyen elkötelezettségtől óvakodik, aminek okát egy mind tematikus mind 

formai szempontból egy a „Szent beszélgetések” ismétlésének illetve variációjának 

tekinthető fejezetben fejt ki.  

Az „Egy moralista nehézségei bizonyos levélíráskor” című fejezet keret-cselekménye 

egy levélírás. Ulrich Bécsbe való visszatérése, és a párhuzamakció néhány 

résztvevőjének meglátogatása után a szülővárosukban maradt Agathénak kezd el levelet 

írni apjuk végrendeletének meghamisítása kapcsán. Innen indulva kezdi el 

megfogalmazni az általános erkölcsi szemléletének lényegét, és az erkölcsileg teljes élet 

lehetőségeit. A kétszeresen is töredékes, mert nem leírt, és be sem fejezett 

gondolatmenet, éppúgy mint az esszék és a „Szent beszélgetések” ahhoz az 

eredményhez jut, hogy ez a lehetőség nyelvileg nem kifejthető, mert „nem tudás, de 

nem is képzelődés, ugyanakkor nem is hit, csak épp „az a másik”, ami ezek alól a 

fogalmak alól kivonja magát” (II/225). Hogy miért mindig ugyanannál a formulánál köt 

ki Ulrich, hogy miért nem kötelezi el magát semmiféle értékrendszer vagy ideológia 

mellett, azt azzal magyarázza, hogy „csak afféle félbelátás hitetheti el, hogy az élet 

erkölcsi értelmezhetetlensége, amely a túlságosan felfokozódott bonyodalmak szintjén 

bekövetkezik, mérhető az élet által már tartalmazott értelmezési módok bármelyikével 

is” (II/223). Azok az ideológiák, amik az ember története során megjelentek, szerinte 

mind csak parciális megoldást jelentettek, mert nem nyúltak ki a lehetőségek 

dimenziójába, csak „a meglévő erények készletéből hol az egyiket, hol a másikat” 

(II/223) emelték ki. Az eddigi civilizációk, amik hitet vallottak már „nemzeti erények, 

keresztény, humanista erények” mellett, nem tudtak sosem megújulni, mert nem voltak 

képesek „az elveszített feszültség helyébe újat teremteni” (II/224). Ulrichnak ezek a 

fejtegetései magyarázzák a negatív teológia szövegstratégiájának alkalmazását: mivel 

mindaz, ami a civilizációk eddigi története során megjelent, terheli azt a nyelvet, amivel 

                                                 
224 A fogalmat Broch használja egyik esszéjében. Broch 1931, p.157. 



 89

az újat ábrázolni lehetne, a negatív meghatározások jelentik az egyetlen lehetőséget az 

ideológiamentes reprezentációra.  

A „Szent beszélgetések”, amik Agathe azon kívánságával kezdődtek, „hogy Ulrich 

gyorsabban jusson valamiféle eredményhez” (II/113), Agathénak azzal a csalódott 

megállapításával érnek véget, hogy Ulrich „óvatosan visszavon mindent, amire 

ragadtatja magát” (II/146-147). Az „Egy moralista nehézségei bizonyos levélíráskor” 

című fejezet azzal kezdődik, hogy Ulrich elhatározza, levelet ír Agathénak, a levelet 

azonban végül nem küldi el húgának, hanem „apró darabokra tépi” (II/227). A regény 

második könyvének mindkét, a moralitás problémáját tematizáló fejezete (illetve 

fejezetcsoportja) a visszavonás gesztusával fejeződik be, és ílymód töredékes marad: 

hangsúlyozottan nem jut el a felvetett kérdés lezárásához, nem fogalmaz meg valami 

újat, pusztán elhatárolódik a meglévőtől. Hogy a kritikának ez a módja a regénynek 

milyen további szintjein jelenik meg, azt vizsgálja a dolgozat következő fejezete. 



 90

V. Morálkritika és reprezentációkritika a „másik állapotban” 

 

Az előző fejezetben a „másik állapotot” leíró nyelvi stratégiákat a kritikai beszédmód 

eszközeként határoztam meg, a „másik állapotot” pedig egy olyan konstellációként, 

aminek a regény szerkezetében betöltött funkciója az első könyvben ábrázolt világ 

kritikai ellenpontozása. A jelen fejezetben azt kívánom megmutatni, hogyan 

értelmezhető egy adott jelenség két különböző, egymással hierarchikus viszonyban álló 

narratív szinten. A „másik állapot” konstrukciós elveit egyrészt mint a fiktív cselekvő 

cselekvési elvét, másrészt egy magasabb szinten mint narrációs elvet értelmezem. A két 

szintű interpretációval a morálkritika és a reprezentációkritika összefonódását 

rekonstruálom.225  

 

 

1. A cselekvés delegitimációja 

 

Az eddig pusztán formai szempontból elemzett negációt a következő lépésben tartalmi 

szempontból is szemügyre veszem, és azt vizsgálom, hogy milyen tulajdonságokból 

kiindulva és azokat tagadva konstituálódik a szövegben a „másik állapot”. Az érvelés 

azt a tézist kívánja alátámasztani, hogy a „másik állapotnak” a negáció eszközét 

alkalmazó körülírásai dominánsan a ›cselekvés‹ szó szemantikai hálójának egyes 

elemeit tematizálják, és azokat vonják meg a „másik állapottól”; a „másik állapot” 

lényeges eleme tehát a cselekvés lehetőségének tagadása az ábrázolt világban. 226  

Az elemzés ebben a lépésben a cselekvés tagadását úgy értelmezi, mint a főhős 

„cselekvésének” elvét. Ennek megfelelően etikai következtetésekhez kíván eljutni. 

Minthogy a regény esetében nem egy cselekvéstípus modellálásáról, hanem a cselekvés 

                                                 
225 Ennek lehetőségére utal Zima: „Zugleich mit der Subjektivität des Helden Ulrich wird bei Musil der 
Roman als solcher fragwürdig: sowohl auf der Ebene des „énoncé“ (des „erzählten Ich“) als auch auf der 
Ebene der „énonciation“ (des „erzählenden Ich“).“ Zima 1985, p.196. Zima mindazonáltal itt is, mint más 
szövegeiben, a regény minden jelenségét az „én“ konstruáltságára vezeti vissza, míg én a cselekvés 
lehetőségeiben látom a további jelenségek okát.  
226 Tézisem, bár egészen más probléma irányába tereli a gondolatmenetet, mégis hasonlóságot mutat a 
szakirodalomban több helyen is megjelenő értelmezéssel, miszerint a „másik állapot” az ész Másikát (das 
Andere der Vernunft) jelenti és ezáltal egy racionalitáskritika részét képezi. V.ö. Böhme 1986, Honold 
1995 vagy Hajduk 2000.  



 91

mint olyan tagadásáról van szó, a „másik állapot” ábrázolásában egy morálkritika 

manifesztálódását látom. 

A tézis alátámasztásául szolgáló elemzés elméleti alapját Paul Ricoeurnek a – 

„komolyan és játékosan” – mimézis I-nek nevezett elmélete adja, mely a „hármas 

mimézis” nevű komplex elmélet alapját képezi. Az elmélet abból kiindulva, hogy a 

cselekmény cselekvés utánzása, a mimézis első lépcsőfokának a cselekvés azonosítását 

tekinti; ennek az előzetes kompetenciának az explicitté tételét pedig a 

cselekvésszemantikában látja. Az elemzés első lépésben a tágabb elméleti keretből 

kiszakítva, és íly mód az elmélettel valamelyest visszaélve pusztán ezt a 

cselekvésszemantikát kívánja hasznosítani.227  

Ricoeur tanulmányában a cselekvés jellemvonásainak három típusát veszi sorra: 

strukturális vonásait, szimbolikus erőforrásait és időbeli jellegét. 

A ›cselekvés‹ fogalmi hálójának elemzésével Ricoeur nem kívánja a szemantikai jegyek 

teljes körű felsorolását nyújtani, csak azokat emeli ki, amelyek a cselekvést 

megkülönböztetik a fizikai mozgástól. Eszerint a cselekvés fogalma implikálja egyrészt 

a célokat, melyek irányt szabnak annak a számára, akitől a cselekvés függ. A 

cselekvések ezen kívül motívumokra utalnak, melyek megmagyarázzák, hogy miért tesz 

vagy tett valaki egy bizonyos dolgot, valamint a cselekvéseknek vannak cselekvő 

alanyai, ágensei. A cselekvés ezen túl mindig másokkal való cselekvés: interaktív. 

Végül említi a cselekvés kimenetelét, ami lehet a cselekvő sorsának jobbra vagy 

rosszabbra fordulása. Ebben a strukturális hálóban a döntőnek Ricoeur mégis azt tartja, 

hogy a fogalomegyüttes minden tagja kölcsönös jelentés-összefüggésben áll egymással. 

„Ha valaki uralkodik az egész fogalmi háló és minden egyes fogalom, mint az együttes 

tagja felett, ez olyan kompetencia birtoklását jelenti, amelyet gyakorlati megértésnek 

nevezhetünk.”228 

Ulrich a „másik állapotot” leíró mondataiban éppen azoknak a tulajdonságoknak a 

meglétét tagadja, melyek a cselekvést egy cselekvő tudatos, célratörő és motivált 

tetteként definiálják: többször is hangsúlyozza, hogy ebben az állapotban minden 

                                                 
227 Ricoeur a cselekvésszemantika elemző leírását úgy adja, hogy azt semmilyen háttérelmélethez illetve -
szemlélethez nem köti, ami a jelentés kontextusát képezné, és ílymód azt meghatározná; gondolatmenetét 
azzal indítja, hogy az „általában vett cselekvés” szemantikai meghatározását kívánja adni. Ricoeur 1999, 
p.258. Ennek problematikusságára a VII. fejezetben („Jellem és cselekmény”) térek ki.  
228 u.o. p.260. 



 92

motívum, minden cél megszűnik és az embert nem a célszerűség irányítja („a 

gondolatok és szándékok” eltűnnek (II/122), „egy sor célszerű, hasznos képzet [...], 

melyet hirtelen elvesztettél” (II/133-134)). Ezen túl vitatja azt is, hogy a „másik állapot” 

egy cselekvő alanyt feltételezne, mikor például azt írja: „elveszítjük magunkat“ (II/133). 

A regény egy korábbi fejezetében Agathenak magyarázva azt emeli ki, hogy az állapot 

elérése akkor lehetséges, hogy ha azt nem cselekvően akarjuk: „az ember nem jól 

fekszik229; és állandóan arra gondol, pozitúrát változtat. Elhatározza egyszer, kétszer, 

sokszor, de nem tesz semmit; végül feladja: és lám csak, már fordult is egyet! 

Tulajdonképpen azt kellene mondanunk, megfordították.”230 (II/100).  

A gyakorlati megértés második összetevőjét Ricoeur a cselekvés szimbolikus 

forrásaiban látja. A szimbólum fogalmát antropológiai és szociológiai értelmezésekre 

támaszkodva határozza meg és a hangsúlyt a jelentés nyilvános jellegére helyezi. Ezzel 

jelzi, hogy a szimbolizmust nem mint pszichológiai műveletet értelmezi, hanem mint „a 

cselekvésben benne foglalt jelentés[t], amelyet a társadalmi játéktér többi szereplője 

éppen a cselekvésből fejt meg.”231 Egy szimbolikus rendszer így leíró kontextust nyújt 

az egyes cselekvések számára, azaz egy cselekvést egy meghatározott szimbolikus 

konvenció függvényében értelmezhetünk.  

Egy ilyen viszonyrendszerbe való beágyazottságot, mely a cselekvésben bennefoglalt 

jelentést, értelmezésének feltételeit adná, vitatja Ulrich, amennyiben azt állítja: „Igen, 

abban a pillanatban, amikor a lényegtelen életből kicsusszanunk, minden új kapcsolatba 

kerül egymással [...]. Szinte azt mondhatnám: nincs is ott már semmiféle kapcsolat.” 

(II/134). Ezzel kétségbe vonja egy a cselekvés jelentését szabályozó olyan rendszer 

meglétét, mely irányadó lehetne a társadalmi játék cselekvői számára. A cselekvés 

értelmezéséhez szükséges kontextus hiányának állítása vezetett a szakirodalomban 

ahhoz az általános értékítélethez, mely a „másik állapotot” arra hivatkozva, hogy az 

                                                 
229 A mondat ilyetén fordítását a szövegkörnyezet valóban lehetővé teszi, mégis szerecsésebbnek tartom 
az eredetihez kicsit hűbb fordítást: az ember elégedetlen helyzetével („Man ist unzufrieden mit seiner 
Lage.”), mivel ez egy absztraktabb értelmezési lehetőségre hívja fel a figyelmet. A szövegkörnyezetből 
természetesen kiderül, hogy Ulrich itt egy példázattal él, a fekvés így nem szó szerint értelmezendő.  
230 A magyar nyelv adottságaiból következik, hogy az utolsó idézett mondatban a véleményem szerint 
lényeges szenvedő szerkezet a fordításban elvész (az eredeti: „man ist umgedreht worden”). A fenti 
mondatban ugyanis nem arról van szó, hogy az embert mások fordították meg, a szenvedő szerkezet azt 
hangsúlyozza, hogy a cselekvő személye nem fontos, illetve hogy nem a cselekvő, hanem maga az 
esemény a lényeges. 
231 u.o. p.264. 



 93

privát jellegű jelenség, illetve hogy a szociális szférával való összefüggést teljes 

mértékben nélkülözi, mint irreális és megvalósíthatatlan megoldást elveti. Ahogy 

Manfred Frank is megjegyzi, ezeknél az értelmezéseknél egy category mistake-ről van 

szó232, ami könnyen igazolható, amennyiben belátjuk, hogy a negáció eszközével a 

narrátor nem olyan entitást konstituál, ami értékét tekintve megítélhető lenne, hiszen 

nem ismerjük tulajdonságait, hanem pusztán kritikát gyakorol.233 

A cselekvés harmadik jellemzőjeként Ricoeur az időbeliséget nevezi meg. Ezen belül a 

jelen tanulmány szempontjából az első – és Ricoeur által kevésbé fontosnak tartott – 

magától értetődő korreláció érdekes, ami a cselekvés fogalmi hálójának egyes tagjai és 

valamely időbeli dimenzió között fennáll. Példának említi itt, hogy mindenféle terv a 

jövőre vonatkozik, vagy hogy a motiváció és a múltból örökölt tapasztalat jelenben való 

mozgósításának képessége között közeli rokonság van. Az időbeliség tárgyalásában 

megmutatkozó hangsúlyeltolódás Ricoeur elmélete és a jelen tanulmány között abból 

adódik, hogy Ricoeur a hármas mimézis elméletét abból a végső célból dolgozta ki, 

hogy az idő és az elbeszélés közötti viszonyt meghatározza, míg a jelen tanulmány a 

mimézis I és a mimézis II illetve III közötti genetikus és logikai kapcsolatra épít és a 

cselekvés azonosításának problémáját kívánja poétikai és etikai problémákkal 

összekapcsolni.  

A cselekvés Ricoeur által harmadikként említett jelentéselemét, az időbeli jelleget is 

megvonja Ulrich a „másik állapottól”: a „másik állapotot” az idő folyamatából kiemelt, 

pillanatnyi jelenségként írja le, melynek rögzítése lehetetlen (II/138). Azaz nem a 

történeti idő egy szegmenseként ábrázolja, hanem olyan misztikus pillanatként, mely 

egy „másik” idődimenzióban gondolható csak el. Az álló víz metaforája („nyugalmi 

állapot, amelyben soha semmi sem változik; állóvíz” (I/784)), az „idő folyama” (I/627) 

metaforával szembeállítva a „másik állapot” atemporális jellegét emeli ki, a leírás 

pedig: „Úsztok, mint hal a vízben, madár a levegőben, de nincsen part és nincsen ág, és 

nincs más, csak ez az úszás.” (II/119) megvonja tőle a ’bármiféle határral rendelkezni’ 

jelentést és a ’végtelen’ jelentést rendeli hozzá, ami önmagában egy puszta negáció.  

                                                 
232 Frank 1983, p.349. 
233 Frank argumentációja más logikát követ: „Ulrichs feriale Existenz [...] seine quasi-mythische 
Antizipation eines sozialen Zustandes [...], sein Abrücken vom moralischen Tätigsein: all das spielt ja 
nicht im Kontext des Realen, sondern im Poetischen: es sind semantische Indices in einem Text, 
literarische Isotopien.“ Frank 1983, p.349. 



 94

Ulrich a cselekvés kritikáját mindazonáltal nem csak a negációkban adja, a cselekvéssel 

szembeni szkepszisét sommázva és explicit formában is kifejezésre juttatja: etikájában a 

„jóság” attribútumát teljes mértékben elválasztja a cselekvésmódtól: jónak lenni nem 

ugyanaz mint jót cselekedni, mert az, „aki jó elvek alapján jót cselekszik: nyílt titok, 

hogy eközben milyen émelyítő lehet” (II/115). Ulrich elve így az, hogy „egy jó ember a 

legkevésbé sem javít a világon, semmit sem ér el rajta, csak elkülönül tőle!” (II/136).234  

A cselekvés elutasítása, illetve annak problematizálása központi témája a regény egy 

kisebb fejezetcsoportjának, a 82-84. fejezeteknek, melyek középső tagjával a 

szakirodalom is bővebben foglalkozik, többek között amiatt, mert a fejezetcím („Az és 

mégsem az – avagy: Miért nem lehet egyszerűen csak kitalálni a történelmet”) a regény 

egyik részének (Második rész – Az és mégsem az) a címét ismétli. Az elemzések 

mindazonáltal véleményem szerint félreértik, illetve történelemfilozófiai tézisek 

kifejtésére redukálják a fejezet jelentését, aminek egyik oka maga a fejezetcím („Miért 

nem lehet egyszerűen csak kitalálni a történelmet”), másik pedig a fejezet 

szövegkörnyezetének, azaz a megelőző és a következő fejezeteknek a figyelmen kívül 

hagyása.235 Bár tény és való, hogy a 83. fejezetben Ulrich alapvetően a 

világtörténelemről gondolkodik, elmélkedései azonban abból a problémából indulnak 

ki, mely a Clarisse-szal az előző (82.) fejezetben folytatott beszélgetésben merül fel: 

Clarisse számon kéri Ulrichon, miért nem szervez a jubileum évére egy Nietzsche-évet, 

majd Ulrich vonakodására vádlóan passzívnak nevezi őt. Ulrich ezt a vádat akarja 

visszautasítani, és elméletét a passzív passzivizmus és az aktív passzivizmus közötti 

különbségről Clarisse-nak elmagyarázni, mikor nekikezd: „Most tehát elmesélem 

neked, miért nem csinálok semmit” (I/504). A magyarázat helyett azonban csak hallgat, 

majd miután Walter megszakítja együttlétüket, hazaindul. A következő (83.) fejezet 

beszéli el hazaútját, mely így kezdődik: „Tulajdonképpen mit is mondhatott volna 

Clarisse-nak Ulrich?” (I/504), majd a válaszon gondolkodva a világtörténelem 

kérdéseinél köt ki. A szakirodalomban elterjedt értelmezés tehát, mely a fejezetet 

                                                 
234 Schärer is megállapítja, hogy a „másik állapot” kizárja a célirányos cselekvést, ő azonban ezt a 
jellemzőt a „másik állapot” megvalósíthatalanságának egyik okaként kezeli. Schärer 1990, p.129. 
235 A legújabb ilyen irányú értelmezés Haslmayré, aki a fejezetet arra a kérdésre adott válaszként 
értelmezi, hogy „Mi a történelem?”. Haslmayr 1997, pp.81-84. Véleményem szerint a fejezet valójában 
Ulrichnak a „Miért nem csinálok semmit?” kérdésére adott válasz része – értelmezése mindazonáltal csak 
a megelőző és a következő fejezetek figyelembevételével lehetséges.  



 95

történelemfilozófiai fejtegetésként tartja számon, olyan szempontból redukció, hogy bár 

Ulrich elmélkedései valóban közvetlenül a világtörténelem körül forognak, közvetetten 

azonban a világtörténelem, azaz a kollektív történetünk kontextusában értelmezendő 

cselekvés lehetőségeit vizsgálják, amire Ulrich képzeletbeli beszélőtársának, Fischel 

igazgatónak a figyelmét is felhívja: „Történelmet mondok, de ha emlékezne még, az 

életünket gondolom.” (I/511).  

A történelemfilozófiai fejtegetések pedig éppen a történelem értelmetlenségét, 

logikátlanságát, akauzális jellegét emelik ki – egyrészt tematikusan, mint például az 

Ulrich szájába adott, „A német ember mint szimptóma” című esszéből beemelt 

gondolatmenetben, mely a történelem folyását nem a biliárdgolyó kiszámítható, hanem 

a felhők kiszámíthatatlan mozgásával hasonlítja össze, másrészt szimbolikusan a 

kérdésre adott válaszok számozásával, amelyek látszólagos logikáját a minduntalan 

közbeszúrt elkalandozások folyamatosan megszakítják.236 Ugyanilyen analóg 

viszonyban áll a történelem jellemzése az Ulrich által megtett úttal: villamossal indul 

haza, közben azonban meggondolja magát, és gyalog folytatja útját. Bár igyekszik 

gondolkodás közben kirakatok és emberi arcok segítségével tájékozódva nem 

elkalandozni és a legrövidebb utat szem előtt tartani, mégis eltéved, így egy pillanatra 

meg kell állnia, hogy lássa, hol is van (I/510). Elmélkedéseinek az vet véget, hogy 

váratlanul otthon találja magát. Ő is tehát sokkal inkább a felhőknek a gondolataiban 

tematizált véletlenszerű útját járja, mint a biliárdgolyóét, azaz az események 

kontingenciáját illusztrálja a kauzális és teleologikus felfogással szemben.237 

Az íly mód motiválatlannak, cél és végpont nélkülinek, véletlenszerűnek és ágenst 

nélkülözőnek („A történelem azonban javarészt szerzők nélkül keletkezik” (I/509)) 

ábrázolt történelem éppen azokat a jegyeket nélkülözi, mint amik a cselekvés 

szemantikai hálóját teszik ki; így bár Ulrich itt nem ad választ az előző fejezetben feltett 

kérdésre, a kollektív és az egyéni cselekvés analóg viszonya implikálja a következtetést: 

az adott kontextuson belül értelmetlen bármiféle cselekvés. Az ideológiai háttér és a 
                                                 
236 A válaszkísérletek számozásának módszere és a történelmet meghatározni igyekvő válaszkísérletekben 
kifejtett nézeteknek az analogikus viszonyára Haslmayr hívja fel a figyelmet. Ld. u.o.  
237 A jelenetet már idéztem a dolgozat I. fejezetében, ahol ugyanennek a gondolatmenetnek az esszékben 
leírt változatából indultam ki és ennek megfelelően az esszében felvetett problémával, azaz Musil 
történelemszemléletével összefüggésben tárgyaltam. Az elemzés jól példázza, hogy egy szövegrésznek 
egy új kontextusba való helyezése annak új jelentést kölcsönöz: a regényben a szinte változtatás nélkül 
idézett mondatok az emberi cselekvés lehetőségeinek kontextusában olvasandók. 



 96

cselekvés közötti korreláció tézisét fogalmazza meg ennél explicitebb formában Ulrich 

egy szintén hazafelé tartó útján Goethét idézve:  

 
„[...] Goethe a művészetről szólva azt írta valahol: „Az ember nem tanító lény; 
az ember él, cselekszik és hat! – Tisztelettudóan megvonta a vállát. – Legfeljebb 
úgy, ahogy egy színész feledkezhet meg színfalakról-sminkről, amikor azt hiszi: 
valóban cselekszik; így feledheti manapság az ember a tan-hátteret, amelytől 
minden tevékenysége függ!” (I/911).  

 
Hogy a „Német ember mint szimptóma” című esszében kifejtett elmélet alapgondolata, 

miszerint az ember alakját, tulajdonságait és cselekvési lehetőségeit teljes mértékben 

meghatározza a társadalmi-történelmi kontextus, a fikcionális szövegben is megjelenik, 

a fent elemzett két fejezet is alátámasztja: az emberi cselekvés lehetőségeiről szóló 

eszmefuttatásba beágyazott gondolatmenet a történelemről, mint az emberi történet 

kollektív formájáról a kettő logikai kapcsolatára, mégpedig analóg viszonyára hívja fel 

a figyelmet. A „Miért nem csinálok semmit?” kérdésnek a történelemről szóló fejezet 

előtti megválaszolhatatlansága és az azt követő fejezetben való megválaszolása pedig 

azt emeli ki, hogy a válasz csak ennek ismeretében lehetséges, azaz, hogy a cselekvés 

lehetetlenségét éppen a történelem, a kollektív történetünk mibenléte magyarázza.  

A cselekvés lehetőségeiről szóló három fejezet felépítése egy további szempontból, a 

figurakonstelláció szempontjából is releváns: a 82. fejezet Ulrichnak a Clarisse-nál tett 

látogatását írja le, a 83. fejezet a Clarisse-tól való hazaútját, majd a 84. fejezet elején 

Ulrich visszatér Clarisse-hoz, ahol azonban Clarisse-t már Walterrel, férjével együtt 

találja otthon. A történelemről szóló monologikus fejtegetéseket tehát két Clarisse-nál 

folytatott beszélgetés fogja közre, melyek mindegyikében a cselekvés lehetőségeiről, 

valamint gondolkodás és cselekvés viszonyáról elmélkednek a szereplők.  

A figurakonstellációból adódóan Ulrich aktív passzivizmusa tehát két másik 

cselekvéstípussal konfrontálódik: az abszolút aktivizmussal, melyet Clarisse modellál, 

és a passzivizmusnak azzal a formájával, mely a társadalom által képviselt ideológia 

kritika nélküli elfogadásából adódik; ezt Walter modellálja.  



 97

Clarisse a 82. fejezetben Nietzschére hivatkozva238 mindvégig a cselekvés abszolút 

értéke mellett foglal állást („ha [a gondolatot] jelentősnek tartjuk, rajta, valósítsuk meg” 

(I/499), vagy „ha valamit elgondolunk, hadd valósíthassuk is meg!” (I/501), vagy „Ha 

biztosat akarunk tudni, olyan ez, mintha biztosra akarnánk menni, vagyis: gyávaság. 

Valahol bele kell fogni a dolgokba, nemcsak beszélni róluk!” (I/503)). Ezzel az általa 

elfogadhatatlan aktivizmussal szemben („a jó gondolatok azonban éppúgy nem 

[megvalósíthatók], mint a zene!” (I/499)) próbálja megfogalmazni Ulrich a saját aktív 

passzivizmusát, melyre azonban csak a 84. fejezetben, a történelemről szóló 

fejtegetések után és Walter jelenlétében kerül sor. Walter a beszélgetésben mindvégig a 

valóság akceptálása mellett érvel, elutasítja Ulrichnak azt a gondolatát, hogy 

„világtörténelem helyett eszmetörténelmet kell élni” (I/513), és megvalósíthatatlannak 

nyilvánítja azt (I/515). Walter funkciója tehát, hogy a passzivitás perspektívájából 

mutassa be Ulrich elméletét. Walter figurája azért alkalmas az adott jelenetben a vitázó 

szerepére, mert alakját éppen az ’elfogadó’ és ’alkalmazkodó’ tulajdonságok írják le, 

melyek a regény cselekményének kezdetétől fogva jellemzik. Ezeket a tulajdonságokat 

a narrátornak a figurát a regény világába először bevezető, kivonatos239 elbeszélése 

rendeli hozzá; itt tudósít röviden Walter történetéről, mely a művészitől a polgári létbe 

való átmenet sémáját valósítja meg: Walter eredetileg festő és zenész volt, később 

azonban a házasság érdekében hivatalnoki állást foglalt el, ami után „nézetei is 

feltűnően változni kezdtek” (I/68).240 Walter mint a művészi helyett egy kispolgári 

életmodellt választó figura alkalmas arra, hogy Ulrich nézeteit egy a Clarisse-étől 

különböző oldalról támadja, azaz hogy Ulrich saját elméletét erről az oldalról is 

alátámaszthassa.  

Különös megoldása Musilnak, hogy az aktív passzivizmus lényegének tézisszerű 

megfogalmazását nem Ulrich, hanem Walter és Clarisse szájába adja. Miután Ulrich 

kifejti, mit jelentene az, hogy világtörténelem helyett eszmetörténelmet élünk, Walter 
                                                 
238 Clarisse alakjának egyik konstitutív eleme a Nietzsche-analógia. Élete nietzschei elvek alapján 
szervezett, szavai gyakran Nietzsche-idézetekből tevődnek össze, a regény tervezett befejezésében pedig 
Nietzsche példájára megőrült volna. Clarisse parodisztikus alakja jól illusztrálja azt, hogy Musilnak a 
naplókban megnyilvánuló fiatalkori lelkesedését Nietzsche iránt a későbbiekben a kritikus szemlélet 
váltotta fel.  
239 A „kivonatos elbeszélés” (sommaire) Genette terminusa. A terminus Sephegy Boldizsár fordítása. V.ö. 
Genette 1996. 
240 Ezzel Walter mintegy ellenképét formálja Ulrich figurájának, aki polgári foglalkozását feladva és az 
életből egy év szabadságot kivéve egy fordított utat reprezentál. 



 98

azzal a céllal, hogy megcáfolja az elképzelés kivitelezhetőségét, illetve annak abszurd 

voltára mutasson rá, megfordítja a gondolatmenetet, és megvizsgálja a tézisnek a 

következményeit arra az esetre, mikor nem létezik eszme, ami szerint cselekedhetne az 

ember. Walter téves következtetésére Clarisse mutat rá, ő mondja ki a helyes 

végkövetkeztetést és kapcsolja össze azt az aktív passzivizmussal:  

 
„ha valaki csak a te javaslatod szerint építené fel az életét, [...] mindazt 
helyeselnie kellene, amit egy szép eszme kivált benne; sőt mindent, aminek 
egyáltalán lehetősége van rá, hogy efféle szép eszme körébe foglaltassék. [...] ha 
nem jutna eszébe eszme, döntés se jutna eszébe, és élete komoly hányadában 
egyszerűen ki lenne szolgáltatva ösztöneinek, hangulatainak, a leghétköznapibb 
szenvedélyeknek, egyszóval ama legszemélytelenebb elemnek, amelyből ember 
csak állhat, és, hogy így mondjam, amíg a felső vezetés obstrukciója tart, 
állhatatosan az történne vele, ami az eszébe jut?!  
- Nem! Meg kellene tagadnia mindenfajta tevékenységet! – felelte Ulrich helyett 
Clarisse. – Ez az aktív passzivizmus, amire adott körülmények között képesnek 
kell lennünk!” (I/519-520) 
 

A gondolatmenet Clarisse gyűrű-metaforájával zárul, ami egy röviden kifejtett képben 

mintegy sommázza a három fejezet tanulságát az ideológia és a cselekvés, a társadalom 

és az ember alakjának összefonódásáról:  

 
„Amíg hallgattalak titeket, az volt az érzésem, ha felvághatnának minket, egész 
életünk olyan lenne talán, mint egy gyűrű; csak úgy körülvenne valamit. [...] 
Úgy értem, a közepe üres, és mégis úgy fest, mintha csak az lenne fontos neki.” 
(I/521) 
 

A gyűrű, ami belül üres és anyaga csak ezt a puszta űrt veszi körül, az emberi 

alaktalanság elméletét idézi241, mi szerint az ember lényegében egy alaktalan lény, nem 

rendelkezik szubsztanciával, a jelenség szintjén megmutatkozó jellegzetességei csak 

ráragadt formák, melyeket kívülről, az őt körülvevő társadalomtól kapott. Ezzel a 

képpel nyeri el összefüggését az aktív passzivizmus és az alaktalanság elmélete, aminek 

közös eleme az ideológia; e nélkül a társadalom alaktalan, az ember pedig tetteinek 

legitimációja híján passzívvá kell hogy váljon, s egyetlen lehetősége, hogy „mint egy 

fogoly[,] várja az alkalmat, hogy kitörhessen” (I/502) 

                                                 
241 Értelmezésem eltér a szakirodalomban megjelenő értelmezésektől, amik a gyűrű-metaforát a körkörös 
időszemlélet képeként értelmezik. Ld.: Haslmayr 1997.  



 99

Hogy a cselekvésnek milyen lehetőségei vannak az adott szituációban (a ’szituáció’ itt 

musili terminusként értendő), arra a 84. fejezet kezdete ad példákat: miután Ulrich 

történelemfilozófiai fejtegetéseinek végén útja céljához, azaz haza érkezik, otthonában 

nagy halom levél várja, melyek nagy része Leinsdorf gróftól érkezett, és a 

párhuzamakció tevékenységét illusztrálja. Az alaktalan társadalomban megvalósítható 

cselekvésmodellt reprezentálják a levelekben leírt intézkedések, melyek jellemzője, 

hogy a cselekvő nem egy személy, hanem egy intézmény242, és hogy a cselekvés bár 

motivált és valamilyen céllal viszik véghez, mégsem jut eredményre egyik esetben sem. 

Az egyetlen, a regény tervezett befejezésében eredményre vezető tevékenységről 

mindjárt az első levél számol be: „Egy gyáriparos szokatlan magas díjat tűzött ki a 

polgári ifjúság katonai nevelése terén elért legjelesebb teljesítményre” (I/512). A 

tevékenység eredménye a cselekmény tervezett végén megvalósuló háború, ami az 

eszmét (Idee) nélkülöző tett paradigmatikus példája.  

A háborúnak mint eszme nélküli tettnek az ábrázolása jelenik meg a harmadik rész („Az 

Ezeréves Birodalom felé”) tizedik fejezetében („A Svédsánc-kirándulás további 

eseményei. A „következő lépés” erkölcse”) is. Ulrich itt a „következő lépés” 

erkölcsének lényegét fejtegeti Agathénak, aki egy lélegzetvételnyi szünetben azt 

mondja: „De ha valamilyen formában azt kívánnád tőlem, hogy teljesítménnyel 

rukkoljak elő, akkor inkább ne legyen erkölcsöm” (II/105). Ez a szövegkörnyezetbe 

kevéssé illeszkedő mondat szolgáltat ürügyet Ulrichnak arra, hogy egy új oldalról 

közelítve elemezze az alaktalan társadalomban véghezvitt tett értékét. Ulrich rövid 

gondolatmenete egy egyszerű szószemantikát implikál: a ’tett’ szót két szemantikai 

elemre bontja, melyek gondolatmenete alapján szükségszerű elemei a fogalomnak: a 

tetterő (Tatkraft) és a tett értelme (Tatsinn) komponensekre.243 A regény 

figurakonstellációjának tekintetében ez egy kétpólusú felépítésben jelenik meg: az adott 

szituációban lehetséges két cselekvéstípus egyrészt a puszta (azaz a tett értelmét 
                                                 
242 Ez a szövegrész jól illusztrálja Magrisnak azt a tézisét, miszerint a Monarchia társadalmának egyik 
jellemzője a bürokrácia. Magris 1988. 
243 A „tetterő” Tandori Dezső fordítása, a „tett értelme” kifejezés ebben a formában nem jelenik meg a 
fordításban a mondat szintaktikai felépítésének változása miatt. A két szó Musilnál, annak ellenére, hogy 
a regényben csak az itt bemutatott egy bekezdésben jelenik meg, fontos, mondhatni, terminus értékű, a 
két fogalommal sokat dolgozik ugyanis a hagyaték jegyzeteiben. A jegyzeteket mindazonáltal nem 
vonom be a jelen értelmezésbe, illetve csak utalok rájuk, egyrészt a harmadik fejezetben kifejtett okok 
miatt, másrészt, mert a jegyzetek meglehetősen konfúzak és az autorizált szövegbe nem mindig kerültek 
be az ott felvetett meghatározások. 



 100

nélkülöző) tetterővel jellemezhető, melyet a párhuzamakció figurái modelleznek, míg az 

ezzel szembenálló és ettől elkülönülő Ulrichot testvérével együtt a tetterő hiánya, illetve 

szándékos megtagadása és a tett értelmének keresése jellemzi: „Mert tulajdonképpen 

nem tetteket kellene követelnünk egymástól, hanem megteremteni előbb a tettek 

feltételeit” (II/105).244 Ulrich ebben az összefüggésben is egyértelműen utal a 

háborúnak értelmet nélkülöző tettként való értelmezésére: „Nem csodálkoznék, ha a 

végén egymásnak esnének” (II/105). 

A „másik állapot” és a háború viszonyának ezt az értelmezését látszólag meglehetősen 

megingatja az a tény, hogy Musilnak a testvérpár együttlétét értelmező kommentárjai 

között olyat is találhatunk, ami azt a regény egy újabb olyan cselekményszálának 

mutatja be, mely a háborúhoz vezet. Hogy mégis fenntartom ezt a tézist, annak az az 

oka, hogy Musil saját kommentárjait, terveit és öninterpretácóját nem tekintem 

szükségszerűen igazolhatónak a megvalósult fikcionális szövegben. Annál is inkább, 

mert magukban a kommentárokban sem rekonstruálható a szerzőnek egy egységes 

elképzelése a kérdéssel kapcsolatban; a testvér-cselekmény koncepciója a keletkezés 

kiterjedt ideje alatt nagy mértékben megváltozott, ami a szakirodalom egy részében azt 

a nézetet eredményezte, hogy Musil ekkor már nem is a háborúval zárta volna a 

regényt. Mivel a késői alkotói korszakában Musil már nem nyilatkozik erről az 

elképzeléséről, az utolsó években keletkezett szövegeknek az egészen belül betöltött 

helyéről nem tudhatunk biztosat.245 Éppen ezért módszertanilag indokolt, hogy csak a 

fikcionális szövegre támaszkodjon az értelmezés és Musilnak az ilyen bizonytalan 

státuszú önkommentárjait figyelmen kívül hagyja.  

Bár a narratív technikát illetően nem kapcsolódik a fejezethez, a tematikus kapcsolódás 

miatt mégis meg kell említeni a regénynek egy másik figuráját, amely a morál 

problémakörét egy újabb oldalról közelíti meg: Moosbrugger egyik releváns 

tulajdonsága, hogy egy a regény világában megoldatlan bírósági ügyet példáz. A figura 

funkciója ebben az értelmezésben, hogy a törvényekben manifesztálódó morális ítéletek 

merevségét, bizonyos konkrét helyzetekre való alkalmazhatatlanságát mutassa meg. 

                                                 
244 V.ö. Frank 1983. 
245 Manfred Frank nyomatékosan szembeszáll azzal a tézissel, miszerint a „másik állapot” is egy a 
háborúhoz vezető cselekményelem lenne, és feltételezését számos szövegrésszel támasztja alá. Frank 
1983. 



 101

Moosbrugger alakjában figuraszinten jelenik meg Musil azon elgondolása, hogy a 

morális értékek függvényfogalmak. 

Visszatérve Karl Heinz Bohrer fogalomhasználatára, bár elsődleges következtetését, 

miszerint a „másik állapot” „metafizikai referencia” nélkül való, igazolta az elemzés, az 

erre épülő másodlagos következtetéssel vitába száll. A „másik állapotnak” üres 

világként való meghatározása ugyanis nem jelenti szükségszerűen azt, hogy az 

ellentmondás és redukció nélkül értelmezhető pusztán az esztétikai elmélet 

kontextusában, azaz az esztétikai befogadás pillanatszerű élményeként.246 Mivel a 

„másik állapot” jelentésének konstitutív eleme a megfordítottság, így annak ellenére, 

hogy a szó nem töltődik fel jelentéssel, nem kínálja a világnak egy „jobb”, 

„értékesebb”, „igazabb” változatát, azaz semmilyen metafizikai „érték” melletti 

elkötelezettség nem rekonstruálható, a regény szerkezetéből adódóan mégis aktivizál az 

esztétikain túl egy etikai kontextust is.247 Az etikai kontextusba helyezés mindazonáltal 

nem jelenti egy „új morál” rekonstruálhatóságának lehetőségét, a „másik állapot” nem 

tekinthető egy „új morál” modellállapotának. Funkciója ehelyett a fennálló kritikájának 

reprezentálása. A „másik állapotot” ezért az első lépésben etikai kontextusban 

értelmezem és morálkritikai reprezentációként fogom fel.  

 

                                                 
246 V.ö. Bohrer 1994. 
247 Bohrer egy későbbi írásában maga is mintegy korábbi téziseit felülbírálva hasonló megállapításra jut. 
V.ö. Bohrer 2000, p.1157. 



 102

Narratológiai destrukció 

 

Jean-Francois Lyotard a posztmodern művészetek egyik sajátosságát funkciójuk és 

ebből adódóan eszközeik alapvető megváltozásában látja, amit úgy fogalmaz meg, hogy 

a posztmodern művészetek az „ábrázolhatatlan” felé fordultak.248 Míg szerinte a 

művészetek feladata a modern korig a metafizikai és politikai azonosulás megalapozása 

volt, addig ez a funkció a posztmodern korban elavulttá válik. Ez arra készteti a 

művészetet (Lyotard gondolatmenetében a festészetet), hogy feltegye magának azt a 

kérdést, hogy mi is a festészet, azaz olyan filozófiai tevékenységgé válik, mely a 

művészet gyakorlásának alapkérdéseit fogalmazza meg. A festő az ábrázolás szabályait 

keresi és a szakma gyakorlásához tartozó előfeltételezésekre kérdez rá.249 Munkájának 

lényege Lyotard szerint abban áll, hogy a vizuális dolgok vélt adottságait oly módon 

fordítsa meg, ami láthatóvá teszi, hogy a látótér láthatatlant takar.250  

Az absztrakt festészet elkötelezettje mindazonáltal az ábrázolhatatlant nem a festmény 

szüzséjében reprezentálja valamiféle elveszett eredetként vagy célként mint elképzelt 

univerzum, hanem magában a művészi munka anyagában.251. „A kifejezhetetlen tehát 

nem egy másik világban lakozik, hanem abban, hogy megtörténik, hogy valami történik. 

[…] Hogy itt és most ez a kép van, és nem semmi.”252 

A fenti összefoglalás két fontos tézist tartalmaz, ami Musil regényére is érvényes: 

egyrészt a művészet feladatának megváltozásáról és az új funkció mibenlétéről állít 

valamit, másrészt az új feladat megvalósításának módjáról beszél. 

A jelen fejezetben azt az állítást kívánom alátámasztani, hogy Musil azáltal, hogy 

cselekvés szemantikai hálójának elemeit kérdőjelezi meg a megfordítás módszerével, 

éppen a Lyotard által tárgyalt filozófiai kérdést, hogy mi is a regény? teszi fel és a 

politikai és metafizikai azonosulás megalapozása helyett magának a regényírásnak az 

előfeltételeit kérdőjelezi meg a regényben. Ahogy az avantgard festők a szín, 
                                                 
248 Az ábrázolhatatlan fogalma mára a kevéssé argumentatív írásokban való meghatározása és a 
túlságosan heterogén kontextusokban való használata miatt behatárolhatatlan jelentésű lett, amit Lyotard 
maga is kifogásol. V.ö. Pries 1989. Jó példa erre a Nibbrig által kiadott tanulmánykötet: Nibbrig 1994. 
Ezért a jelen dolgozat csak azokat a jelentéselemeket emeli be az argumentációba, melyeket a szövegben 
kifejt; a fogalom számos egyéb interpretációjától eltekint. 
249 Lyotard 1989 p.210. 
250 u.o. p.216. 
251 u.o. p.219. 
252 u.o. p.165. Saját fordítás. 



 103

perspektíva, keret, forma, alapozás lehetőségeit kérdőjelezik meg253, úgy a regényíró 

számára ezt az előfeltételt a cselekvés rekonstruálható fogalma jelenti, amennyiben a 

cselekvés-utánzás, azaz a történet-konstruálás előfeltételének a cselekvés 

azonosíthatóságát tekintjük. Musil mindezt nem egy „elképzelt univerzum“ 

ábrázolásával, egy jelentéssel feltöltött világ konstituálásával teszi, ahogy a második 

tézis kimondja, hanem magában a műalkotás anyagában, azaz ebben az esetben a 

narratív forma előfeltételének megkérdőjelezésével.  

Ennek a tézisnek az alátámasztására alkalmas kiindulópont Ricoeur hármas mimézis 

elmélete. Az elmélet egyik alaptétele, hogy a cselekvésutánzás előfeltétele a praktikus 

értelemben vett cselekvés azonosításának kompetenciája. A cselekvés lehetőségének 

tagadása így egy következő narratív szinten a narrációra, azaz egy történet 

elbeszélésének lehetőségeire vonatkoztatva értelmezhető. Mivel Musil esetében nem 

arról a típusú önreflexióról van szó, mikor a narráció explicit módon tematizálja 

önmagát (bár erre a típusra is akad a szövegben példa), hanem tulajdonképpen a 

›cselekvés‹ szó két különböző elméleti kontextusban való különböző 

értelmezhetőségéről, egyrészt a morálisan megítélhető praktikus cselekvésről, másrészt 

a mimetikusan felfogott cselekményről, szükséges egy olyan elmélet, mely a kettő 

kapcsolódási pontjait explikálja. Ezt teszi Ricoeur hármas mimézis elmélete. 

A mimézis analízisében annak három mozzanatát rekonstruálva a mimézis II-nek 

tulajdonítja azt az átmeneti pozíciót, ami a mimézis I-ből a mimézis III-ba vezet, azaz 

ami „konfiguratív erejénél fogva utánná alakít[j]a át az előttöt“.254 A mimézis I jelöli 

ebben a folyamatban azt az előzetes megértést, mely az általában vett cselekvés 

azonosítását jelenti, és amit Ricoeur a történetkonstruálás előfeltételének tekint. „Ebből 

a költő és olvasó számára közös előzetes megértésből emelkedik ki a cselekményszövés 

(mise en intrigue) és vele a textuális és irodalmi mimetika.”255  

A mimézis I elméletének alkalmazása az előző fejezetben tehát nem pusztán azt a 

következtetést engedi meg, hogy Musil regényének világában a főhős szemszögéből 

                                                 
253 „die Voraussetzungen [des Malens] w[e]rden eine nach der anderen auf die Probe und in Frage 
gestellt: Lokalfarbe, Linearperspektive, Wiedergabequalität der Farbtöne, Rahmung, Formate, 
Grundierung, Medium, Werkzeug, Ausstellungsort und viele andere Voraussetzungen wurden von den 
verschiedenen Avantgarden anschaulich hinterfragt.” Lyotard 1989, p.216. 
254 Ricoeur 1983, p.256. 
255 u.o. p.274. 



 104

nem rekonstruálható egy egységes cselekvés-fogalom. Az elemzés önmagában véve 

sokkal inkább visszaélés Ricoeur elméletével, hiszen Ricoeur azt egy a jelen 

dolgozatétól eltérő megismerési érdek által motiválva dolgozta ki (idő és elbeszélés 

korrelatív viszonyának igazolása céljából), valamint annak alkalmazási területe is eltérő 

volt. Míg Ricoeur a cselekvés azonosítását az író és olvasó előzetes megértéseként 

tárgyalja, és ezzel éppen a hermeneutika egyik alaptételét támasztja alá, miszerint az 

értelmezés nem hagyhatja figyelmen kívül a szöveg előttjét és utánját, addig az előző 

fejezet elemzése a cselekvés azonosítását (illetve éppen azonosíthatóságának 

megkérdőjelezését) a fiktív világon belüli, a szöveg szerveződését meghatározó 

jelenségként kezelte és ezzel látszólag Ricoeur alaptéziseit ignorálta. 

Mindezen visszaélések ellenére az elemzés alkalmas arra, hogy azt továbbvezetve olyan 

értelmezéshez jussunk el, ami illeszkedik a Ricoeuri elmélet tágabb hátterébe és úgy 

magyarázza a musili szöveg sajátosságait. Azzal ugyanis, hogy sikerült megmutatni, 

hogy a regény főhősének perspektívájából az ábrázolt univerzumban nem azonosítható 

egy olyan cselekvés, mely a főhős szempontjából „megvalósításra” érdemes lenne, egy 

más ontológiai szinten ugyan, de a mimézis I névvel jelölt kompetencia meglétének 

hiányát sikerült igazolni. A Ricoeur által feltételezett logikai kapcsolat mimézis I és 

mimézis II között pedig arra mutat rá, hogy a cselekvés azonosíthatósága nélkül nem 

lehetséges a cselekményábrázolás sem, és így magyarázza a szakirodalom immár 

közhellyé vált, mindazonáltal kielégítően még nem magyarázott tézisét a regény 

„cselekmény-nélküliségéről”. Az adott világban bármiféle cselekvés megvalósításának 

a főhős által megkérdőjelezett értelme korrelációban áll az elbeszélés szempontjából 

értelmetlennek látszó cselekvés-utánzással. A praktikus értelemben vett cselekvés és a 

mimetikusan értett cselekmény kapcsolata ugyanis ezen az ontológiai szinten abban áll, 

hogy a cselekvő figura az utánzásnak, vagy más szóval az ábrázolásnak a tárgyát 

képezi; amennyiben tehát a figura nem-cselekvőként van megkonstruálva, a narráció 

eredeti tárgya elvész, ami különböző „alternatív” narratív stratégiák alkalmazásához 

vezet.  

Musil tehát azáltal, hogy Ulrich belső monológjaiban, dialógusaiban, illetve a narrátor 

által elbeszélt gondolataiban bármiféle cselekvés kivitelezésének értelmetlenségét 

tematizálja, a cselekményábrázolás és ezzel a történetmesélés előfeltételének a meglétét 

kérdőjelezi meg, azaz a szerző előzetes cselekvésfogalmát problematizálja. Mindezt oly 



 105

radikális módon, és az elbeszélő szöveg tulajdonságait oly mértékben aláásva, hogy a 

cselekményábrázolást szinte teljes mértékben helyettesíti a gondolatok elbeszélésével. 

Azaz a cselekvés problematikusságát nem egy olyan cselekvés utánzásával ábrázolja, 

amihez tulajdonságainál fogva negatív érték rendelhető, mint ahogy az például 

Beckettnek a tipikusan cselekvést elutasító elbeszélései esetében megfigyelhető: a 

„More Pricks Than Kicks” főhősének központi cselekvése, a vacsorakészítés 

banalitásánál fogva „undermines the seriousness of the figurative freight [...]. Beckett 

mocks the imputation of significance to everyday actions [...]”.256 Ez a típusú ábrázolás, 

ahogy Harry Vandervlist megfogalmazza, a történetnek egy kettős mozgásirányt ad 

(double movement of the stories): „they both present and withdraw”.257  

Musil esetében ez a kettős mozgás nem figyelhető meg; a narrátor azokban az esetekben 

is, ahol valamely cselekvést jellemez (mint például a már tárgyalt 84. fejezetben a 

párhuzamakció „akcióit”), azt nem annak ábrázolásával teszi, amennyiben ábrázolás 

alatt a cselekvő személy cselekvésének elbeszélését, Genette kifejezésével események 

elbeszélését258 értjük, hanem transzformálja azt valamilyen fiktív diszkurzív formába, és 

ahogy a 84. fejezetben például levelek által, úgy egyéb szituációkban is szavak 

elbeszélésével teszi. Az események elbeszélését tehát szinte teljes mértékben helyettesíti 

a szavak és gondolatok elbeszélése.  

A regényben az elbeszéléskritika explicit önreflexív elemek által is megjelenik. Némely 

kompozícionális jellegzetességre maga a narrátor is reflektál, és mintegy a narráció 

elméletét megalkotva, kifejti a szerkesztési művelet mibenlétét és annak egyfajta 

filozófiáját adja. Ennek az eljárásmódnak az egyik legszignifikánsabb példája a 

szakirodalom által sokat idézett „Hazatérés” című (122.) fejezet, amelyben a narrátor 

Ulrichnak az elbeszélői rend mibenlétéről szóló gondolatait beszéli el. A fejezet a 83. 

fejezethez hasonlóan Ulrichnak egy hazafelé tartó útját írja le. Az út ebben az esetben is 

az időbeliség és történetiség metaforájaként értelmezhető, itt azonban nem az élet és a 

történelem, hanem az élet és az elbeszélés analóg viszonyát tematizálja: „[...] ennek az 

életnek [...] nem más a törvénye, mint az elbeszélő rendé!” (I/910) 

                                                 
256 Vandervlist 1994, p.149. 
257 u.o. p.151.  
258 V.ö. Genette 1972. Genette az elbeszélés módját elemezve különbözteti meg események és szavak 
elbeszélését. 



 106

Élet és elbeszélés képzelt és valós szerveződési rendjét két egymással ellenkező 

jelentésű metaforával írja le az elbeszélő: az „elbeszélés fonala” (I/910) metafora a 

hagyományos, kezdettel és véggel rendelkező, események időbeli sorrendjét ábrázoló 

elbeszélést jelöli; ezzel az elbeszélésmóddal áll szemben a „végtelenül bonyolult 

szövésű felület” (I/911) metaforával leírt elbeszélésmód, ami mindazt a tulajdonságot 

nélkülözi, ami a hagyományos elbeszélés jellemzője: „nem követ fonalat” és hiányzik 

belőle a „primitiv epikus elem” (I/911). Az élettel adekvát elbeszélés az 

esszéisztikussággal ekvivalens ábrázolási (és egyúttal megismerési) mód: nem egy 

egyszerű, „egydimenziós” „sorrend” (I/910), mely „az értelem perspektivikus 

megrövidülését” (I/911) eredményezi, hanem multiperspektivikus szemlélet- és 

ábrázolásmód.259  

                                                 
259 Ugyanígy ábrázolásmód és élet közös tulajdonsága az esszéisztikusság: „Körülbelül ahogy egy esszé 
veszi szemügyre tárgyát, szakaszosan, különböző oldalai felől, anélkül, hogy teljességében megragadná – 
mert a teljességükben megragadott dolgok egyszeriben elvesztik kiterjedésüket, és fogalommá olvadnak -
: ezt a módszert tartotta Ulrich a világ és a saját élete leghelyesebb szemlélhetésének s kezelhetésének“ 
(I/352). Lásd még: Servranckx 1992. 



 107

VI. A töredékesség problémája 

 

A regény töredékességének ténye egy a mai napig mindig újra aktuálissá váló vitát 

eredményezett a Musil-irodalomban. A vita akörül a kérdés körül forog, hogy a 

befejezetlenség magyarázható-e a szerző hirtelen bekövetkezett halálával, azaz 

tekinthető-e véletlennek, illetve hogy ezzel ellentétben a befejezetlenségben a regény 

strukturális sajátosságainak manifesztálódását kell-e látni. Másképpen fogalmazva a vita 

arról szól, hogy a fragmentáris jelleg hiányt jelent-e az értelmezés tekintetében, vagy a 

szöveg egyéb szerkezeti tulajdonságainak a következménye és ílymód erősíti a jelentést.  

Musil esetében a fragmentum kérdésében egy kettős szerzői intenció rekonstruálható a 

fikcionális szövegen kívül, azaz az esszékben és feljegyzésekben. Egyrészt ugyanis az 

esszéizmus programja mint a racionalitáskritika egy formája hordoz olyan elemeket, 

melyek a befejezetlenség poétikáját implikálják, hiszen az esszé, mely csak körbejárja, 

de teljességében nem ragadja meg tárgyát260, illetve „nem ad totális megoldást, csak egy 

sor partikulárisat”261, éppen az értelemegész megragadhatóságát vitatja. Az esszéizmus 

programja azonban, ami pedig a regényszerkesztésnek is az egyik alapelve, Musilnál 

sosem kapcsolódik össze azzal a törekvéssel, hogy regényét formailag is 

fragmentumnak koncipiálja – a formai lezáratlanság az ő esetében nem a szerzői 

intencióból adódik. A hagyaték feljegyzései éppen arról tanúskodnak, hogy Musil 

mindvégig regényegészben gondolkodott, sőt hangsúlyt fektetett a narratív nagyforma 

beteljesítésére.  

Mindennek alapján elemzésem nem oly módon kíván a szakirodalomban zajló vitában 

állást foglalni, hogy az egyik álláspont mellett teszi le voksát, hanem azt akarja 

megmutatni, hogy a fikcionális szövegben is utolérhető ez a kettős koncepció. A regény 

bizonyos szerkezeti elemei ugyanis egy szintagmatikus struktúrát implikálnak, mely 

magában hordozza egy végállapot, „beteljesülés”262 szükségszerűségét. Más strukturális 

sajátosságok ezzel szemben a lezárhatatlanságot determinálják. Ennek a kettősségnek a 

követésével érvelek amellett, hogy a regény heterogén szerkezettel bír.  

                                                 
260 V.ö. Musil I/352. 
261 Musil 2000, Esszék, p.319. 
262 A fogalmat Kermode értelmében használom. Kermode 1967, pp. 3-31. 



 108

1. Fikcionalitás és teljesség 

 

A fragmentum elméletének történetében Kulcsár-Szabó Ernő egy olyan 

szemléletváltozást rekonstruált, melynek lényege, hogy a töredékesség értelmezésének 

súlypontja az objektumként értett töredékről a töredékes beszédre, a nyelviségre 

tevődött; az önmagában zárt, autonóm műalkotás elképzelését az olvasóval dialógusban 

levő szöveg képe váltotta fel.263 A műalkotás keletkezés és befogadás folyamatában 

betöltött státuszának átértelmezésével a szövegről az olvasásra helyeződött a hangsúly. 

Az olvasás alapvetően temporális jellege hermeneutikai megközelítésben egy végtelen 

megértési folyamatot implikál, dekonstrukciós megközelítésben pedig az egyes 

megértési aktust is destabilizálja, amennyiben a jel szemantikai identitását tagadja.264 

Az olvasás természete felől nézve az értelmezés így sosem „teljesül be”, sosem zárul le, 

a „befejezett műalkotás”265 képzete vitathatóvá válik. A mű befejezetlenségének 

hermeneutikai és dekonstrukciós megközelítése Kulcsár-Szabó szerint a formai 

töredékesség kérdését is új megvilágításba helyezte; az autonóm esztétikai tárgy 

érvényességének megszűnésével a logikai-strukturális ellentétek bináris rendszere, mely 

a töredéket csak a totalitással szembeállítva kezelte, legitimitását vesztette.266  

De nem az olvasás szingularitása267 felőli megközelítés az egyetlen perspektíva, mely a 

totális-fragmentáris oppozíció fenntarthatóságát megingatja. Azoknak az elméleteknek 

is, melyek a szöveg felépítését helyezik az értelmezés előterébe, számot kell adni a 

fikcionális szövegek illetve a fiktív objektumok azon tulajdonságáról, hogy azok „üres 

helyeket”268 tartalmaznak, illetve hogy a valós objektumokkal szemben nem teljesek, 

mert nem adott, hiszen a szövegben nem tematizált minden tulajdonságuk. Töredék és 

egész egymással való szembeállítása a szövegszerveződés szintjén tekintve épp oly 

kevéssé egyértelmű, mint az olvasás felől nézve. A fikcionális szövegeknek a 

természetükből adódó töredékességét a különféle elméletek különbözőképpen kezelik. 

Mivel a jelen dolgozat egy formailag töredékes szöveg, azaz egy fragmentáris objektum 
                                                 
263 Kulcsár-Szabó 2001. 
264 V.ö. Hárs 2001. 
265 V.ö. Kulcsár-Szabó Ernő tanulmányának címét. Kulcsár-Szabó 1996, p.67. 
266 Mégis ez a szemléletmód jellemző például Dällenbach és Nibbrig fragmentumról szóló kötetének 
bevezetőjére: ők az „egész” fogalmát nem problematizálják. V.ö. Dällenbach/Nibbrig 1984, pp.14-15. 
267 V.ö. Hárs Endre szingularitás-koncepcióját. Hárs 2001, pp.9-57. 
268 V.ö. Iser 1976. 



 109

nem teljességének, valamint ezzel összekapcsolva egy jelentésvonással konstituált fiktív 

objektumnak a kérdésével kíván foglalkozni, a fiktív entitások nem-teljességnek egy 

olyan elméleten belüli kezelési módját tudja hasznosítani, mely ugyan nem hagyja 

reflektálatlanul az olvasás jelentéskonstituáló folyamatát, arról azonban a szövegre, 

mint az olvasás folyamatának tárgyi alapjára, valamint a narrációra, mint a 

világkonstituálás aktusára helyezi a hangsúlyt. Ennek keretében lehetséges az egésznek 

egy olyan fogalmát kidolgozni, mely aztán alapul szolgálhat arra, hogy a fragmentum 

kérdése visszahelyezhető legyen a befejezett vs. nem befejezett bináris rendszerbe, 

hiszen Musil regénye ebből a rendszerből kiindulva kezelhető a leghatékonyabban. Az 

érdeklődés így visszahelyeződik az objektumként értett töredékre, az értelmezés 

azonban nem ignorálja a fragmentáris megismerés és ezáltal a fragmentáris beszéd 

problémáját sem, hanem a kettő összekapcsolódását vizsgálja és a kapcsolódásnak egy 

mindeddig talán kevésbé vizsgált pontját, a töredékes fiktív tárgy konstituálását 

tárgyalja. 

A fikcionális szövegek nem-teljességének elképzelése abból az ingardeni 

megfigyelésből indul ki, hogy a reprezentált objektumok nincsenek minden 

aspektusukban meghatározva.269 A „fikcionális világok” elméletének270 

terminológiájával megfogalmazva ez azt jelenti, hogy a fiktív entitások szemantikai 

szempontból nem teljesek, mivel tulajdonságaik és viszonyaik nem minden 

részletükben ismerhetők meg. Ez a tulajdonságuk a fiktív entitások két másik 

problémájával kapcsolódik össze: egyrészt a létezés problémájával, azaz hogy hogyan 

tudnak nem létező entitások nevei referálni, másrészt az individualitás problémájával, 

azaz hogy hogyan lehet jól egyénített entitásokat konstruálni úgy, ha a dolgokat csak 

néhány tulajdonságukkal jellemezzük.271  

A probléma megoldását a referencia új elmélete jelentette, mely a Frege-Russel-féle 

leíráselmélettel szemben abból indult ki, hogy egy névvel abban az esetben is sikeresen 

                                                 
269 Ingarden . 
270 Mivel a lehetséges világok elmélete létezik a logikában is, ami nyilvánvalóan más kérdéseket kíván az 
elmélet keretein belül megoldani, mint a poétikai elmélet, Ronen a terminológiai megkülönböztetést 
javasolja: az irodalomtudományban alkalmazott elméletet a „fikcionális világok” elméletének nevezi. 
Ronen 1994, p.8. 
271 V.ö. Ronen 1994, pp.108-144.  



 110

tudunk referálni, ha nem ismerjük a hozzá kapcsolódó leírásokat.272 Ebből a 

meglátásból kiindulva dolgozta ki Kripke273 – és vele egy időben Putnam – a név 

kauzális elméletét274, melynek előnye, hogy a referálás aktusát függetlenítette a leírás 

ismeretétől, és ezáltal a nyelv referáló funkcióját elválasztotta a dolog ismeretének 

episztemológiai feltételeitől. A referenciát egy olyan diszkurzív folyamatnak tekinti, 

mely nem függ a dolgok nyelven kívüli esszenciájától, csak a szemiotikai 

konvencióktól.275 

Az új elmélet haszna a fikcionális szövegek értelmezésére nézve az, hogy függetlenül a 

név referenciájának ontológiai státuszától, nem rögzíti azt leírások egy adott 

halmazához276, azaz nem tulajdonít neki egyetlen meghatározott jelentést, hanem a 

jelentést dinamizálja abban az értelemben, hogy azt minden esetben azokból a 

leírásokból származtatja, melyek egy partikuláris világon belül kapcsolódnak hozzá. 

Ílymód az elmélet a dekonstrukciós megközelítéshez hasonlóan tagadja a jel 

szemantikai azonosságát, ezt a tézist azonban nem a temporalitás posztulátumára, 

hanem a jelhasználat változó kontextusára alapozza.  

A névhez tartozó leírások csak azokat a tulajdonságokat tartalmazzák, melyeket abban a 

specifikus kontextusban esszenciálisnak, relevánsnak tartunk, melyben a nevet 

használjuk. A tulajdonságok esszencialitása tehát minden esetben interpretációfüggő.277  

A létezés és individualitás kérdésére, mint a nem-teljességgel a legszorosabban 

összekapcsolódó problémákra, ebből az elméletből kiindulva a következőképpen adható 

válasz. A létezés immár nem logikai, hanem a narráció aktusával összefüggő retorikai 

kérdés: egy dolog akkor elégíti ki a létezés feltételét, ha a szöveg egyértelműen 

megalapozza az adott dolgot az elbeszélt világban. Erre a megalapozásra pedig egyetlen 

nyelvi eszköz, mégpedig a referáló kifejezés használata alkalmas. Amennyiben a 

                                                 
272 Ezt Donnellan mutatta meg először. Donnellan 1966. 
273 Kripke 1972. 
274 Ennek lényege, hogy a név nem leírások által, hanem egy oksági lánc révén kapcsolódik 
referenciájához. Feltételez egy olyan keresztelőt vagy explicit névadó aktust, amellyel a nevet a 
viselőjének adományozzuk. Ebben az aktusban a dolgot megnevezhetjük utalással vagy leírással (vagy 
esetleg más módon is), majd ezt a nevet a nyelvhasználók közössége tagról-tagra továbbadja. Az eredeti 
azonosítás, miután elvégezte a névadás feladatát, a továbbiakban nem játszik szerepet a név 
referenciájának meghatározásában. V.ö. Farkas – Kelemen 2002. 
275 Ronen 1994, p.45. 
276 Leírások egy „kötegéről” beszél Searle Frege elméletét módosítva. Searle 1969. 
277 V.ö. Pavel 1986, pp.31-42. 



 111

narrátor ilyet, azaz tulajdonnevet vagy határozott leírást használ, létre hozza a 

referenciát. A létezés feltétele tehát a megnevezés aktusa által biztosított.278  

A puszta létezés megalapozása azonban nem elegendő ahhoz, hogy egy „kész” dologról, 

individuumról beszélhessünk. Ezen túl szükséges az adott dolog meghatározása is, azaz 

a válasz arra a kérdésre, hogy milyen tulajdonságokkal rendelkezik, hogyan 

azonosítható az illető dolog. Ennek két módja a direkt és az indirekt attribúció279, 

melyben a narrátor explicit vagy implicit módon jellemzi az ábrázolt entitást. Míg tehát 

a létezés megalapozása egy aktushoz köthető, addig a név jelentéssel való feltöltése egy 

olyan folyamat, mely a szöveg végével zárul le: ekkorra válik teljessé, jelentéssel 

feltöltötté a dolgot jelölő referáló kifejezés. Ronen megfogalmazásában: „the textual 

definitization rhetorically overcomes logical incompleteness”.280 

Egy fiktív dolog meghatározásának ez a módja azt implikálja, hogy bár egy fiktív 

entitás természetszerűen nem határozható meg minden aspektusában, ez a 

meghatározatlanság azonban nem jelent töredékességet, hiányt, mivel a narráció explicit 

lezárulásával a világalkotás folyamata is lezárul, ami azt jelenti, hogy az ábrázolt 

objektumoknak nincs több, az adott fikcionális világban releváns tulajdonsága. Ílymód 

az olvasó jelentéskonstituáló tevékenysége arra a feltételezésre épülhet, hogy az adott 

fikcionális világban ábrázolt dolog a szerző intenciója szerint annak teljességében 

meghatározott. A „teljesség” ebben az értelmezésben tehát egy relatív teljességet jelent: 

egy bizonyos perspektívából tekintve a dolog minden tulajdonsága adott. Az első 

megközelítésben hiányként felfogott nem-teljesség ebben az értelmezésben éppenséggel 

az ismeretérték hordozójává válik: a dolgok jellemzésének részlegessége a szerzői 

szelekció szövegbeli manifesztációja és ezáltal az ő „világlátásának”, 

„világverziójának” a kifejeződése. Amennyiben tehát egy fiktív dolog kielégíti a létezés 

és az individualitás feltételeit, azaz a narrátor referáló kifejezéssel nevezi meg és 

hozzárendeli az őt azonosító tulajdonságokat, azt „egésznek” tekintjük.  

Lényeges ebben a teljesség fogalomban, hogy nem foglalja magában az olvasó 

képzetalakításának stratégiáit, azaz nem arra a passzív tudattevékenységre vonatkozik, 

hogy a megnevezett dolgokat az aktuális világból szerzett tapasztalataink vagy a 

                                                 
278 V.ö. Margolin 1990, pp.850-851. 
279 A leírás ezen két módját Margolin különbözteti meg. Margolin 1990, p.852. 
280 Ronen 1994, p.142. 



 112

szövegszerveződés alapján kiegészítjük.281 A teljesség szó ebben az esetben azt az 

értelmezői attitűdöt írja le, ami a narráció lezárulásával az ábrázolt dolgokat az adott 

fikcionális világhoz viszonyítva teljességében meghatározottnak tekinti.  

                                                 
281 Margolin megkísérli ennek integrálását is: „nomic and taxonomic regularity” által látja ezt 
magyarázhatónak. Margolin 1990, p.848. Bizonyos műfajok esetében, mint például a science fiction, 
azonban nem alkalmazhatóak ezek a szabályok. A magyarázat így csak a szövegek egy korlátozott részére 
érvényes. Iser hasonló jelenségeket magyaráz az ovasás fenomenológiájának elemzésével az ún. 
Gestalttheorie alapján. Iser 1976, pp.193-203. Az ő gondolatmenete azonban nem annyira a rész-egész 
viszonyának problémáját tudja megvilágítani, mint inkább a szöveg és olvasó potenciális viszonyának 
szövegbeli helyét meghatározni. 



 113

2. Fragmentum és meghatározatlan azonosság 

 

Musil regénye annyiban mondható heterogén szerkezetűnek, hogy bizonyos strukturális 

sajátosságok a végállapot szükségszerűségét implikálják, míg a regény más 

tulajdonságai mintegy magukban hordozzák a töredékesség elkerülhetetlenségét. Ez 

utóbbira példa az esszéizmusnak mind a regényben, mind Musil egyéb szövegeiben 

kifejtett programja, mely a regényírás elveként természetszerűen egyfajta fragmentum-

elméletként is értelmezhető. Az esszéizmusnak a töredékességgel való összefüggését a 

szakirodalom meglehetősen kimerítően tárgyalta282, így a jelen fejezet célkitűzése a 

töredékesség szükségszerűségének egy más aspektusból való megközelítése. 

Elemzésemben a „másik állapotot” leíró stratégiákat veszem alapul, és ezeknek a 

töredékességgel való kapcsolatát vizsgálom.  

Az előző fejezetben meghatározott relatív egész fogalmának a kritériuma az volt, hogy a 

narrátor egyértelműen alapozza meg a szóban forgó dolgot tulajdonnév vagy határozott 

leírás használatával, és a narráció során olyan tulajdonságokat rendeljen hozzá, melyek 

azt egyértelműen azonosítják. Vannak azonban a jellemzésnek olyan módjai is, melyek 

nem alkalmasak egy dolog egyértelmű meghatározására, és annak azonosságát 

meghatározatlanul hagyják. Uri Margolin kitér a jellemzésnek ezekre a módjaira is, 

mert azokat a posztmodern szövegek tipikus jellemzési stratégiáinak tartja – olyan 

stratégiáknak, melyek az ábrázolt figura individualitását destabilizálják. Margolin két 

ilyen stratégiát említ: „the explicit ascription of any individuating features to an 

individuum may be cancelled if inconsistent or if introduced and then withdrawn”.283  

A Margolin által említett két jellemzési stratégia megegyezik azzal a két leírástípussal, 

melyeket a „másik állapot” ábrázolási módjaiként határoztam meg a IV. fejezetben. Egy 

dolog paradoxonnal és negációval történő meghatározása ugyanis az első esetben azt 

jelenti, hogy egymásnak ellentmondó attribútumokat rendelünk a megnevezett 

                                                 
282 Pieper megkülönböztet induktív és performatív esszéizmust a regényben, az első Ulrich pozícióját 
jelöli, a második a regény szerkesztési elvét. Mindkettővel összeköti a regény töredékességének tényét. 
Pieper 2002, p.27-28. Esszéizmus és fragmentaritás logikai összefüggését emeli ki Schärf is. Schärf 2000, 
p.44. Ezeken kívül is még számos tanulmány foglalkozott töredékesség és esszéizmus kapcsolatával, 
melyek felsorolásának azonban itt nincs értelme. Néhány példa még az újabbakból: Cellbrot 1988, 
Deutsch 1993, Marini 2002. 
283 Margolin 1990, p.853. Ugyanezt tartja a posztmodern szöveg individuumkonstituáló stratégiájának 
McHale. McHale 1987.  



 114

dologhoz, a második esetben pedig azt, hogy egy bizonyos tulajdonságot megvonunk 

tőle. Mindkét predikációtípus alkalmazása azzal a következménnyel jár, hogy a dolog 

explicit jellemzése sikertelen marad, és bár a narrációban történő megnevezés által az 

adott dolog a létezés feltételének eleget tesz, tulajdonságok egyértelmű hozzárendelése 

nélkül annak mibenléte meghatározatlan marad. A „másik állapot” így meghatározatlan 

azonosságú entitásként definiálható. 

A narratív szöveg egy individuumának vagy toposzának meghatározatlansága a 

paradigmatikus szinten töredékességet okoz, mivel az azonosság megalapozása helyett 

annak explicit destruálásáról van szó. A kérdés, hogy a paradigmatikus szinten 

jelentkező töredékesség kihat-e, illetve mennyiben hat ki a szintagmatikus szinten 

definiálható teljességre. A kérdés megválaszolásakor két szempontot kell figyelembe 

venni: egyrészt, hogy az adott individuum vagy toposz hol helyezkedik el a 

regényegészen belül, azaz mi a szintagmán belüli pozíciója, másrészt, hogy a 

meghatározatlan jellemzés milyen attribútumok hozzárendelésével illetve megvonásával 

következik be.  

Bár a „másik állapotnak” a regényszintagmán belüli pozícióját nem ismerhetjük a 

regénykeletkezés sajátosságaiból következően, az mégis bizonyossággal állítható, hogy 

az egészen belül bármely esetben kitűntetett pozíciója lett volna, legyen ez akár a 

regény közepe Musilnak a korai tervei alapján vagy a regény télosza a Musil-kutatás 

bizonyos elméletei alapján.284 A „másik állapot” mindenképp a cselekmény egy 

releváns állapota285 lett volna, egy olyan attribútum-konstelláció, melyből vagy 

szükségszerűen következett volna a cselekmény végére tervezett háború, vagy ami 

szükségszerű ellenpontja lett volna a „kikristályosodott” társadalomban lehetséges 

létmódnak. De alkalmas-e egy meghatározatlan individuum vagy toposz arra, hogy 

szintagmatikus viszonyba rendeződjön a cselekmény többi elemével?  

A második szempont is kétségeket támaszt a kérdés pozitív megválaszolásának 

lehetőségével szemben. A narráció ugyanis, mint az előző fejezet elemzése megmutatta, 

olyan attribútumokat von el a „másik állapottól”, melyek a cselekvés szó szemantikai 

                                                 
284 V.ö. Kaiser-Wilkins 1962. és Dinklage 1970. 
285 Az „állapot” szót itt narratológiai terminusként használom Csúri Károly után: „A cselekmény-állapot 
konstruált komplex tényállás, mely attribútumokkal jellemzett figurákból épül fel.” Csúri 1985, p.93. 



 115

hálóját teszik ki. Ezzel a narratív szövegnek éppen azt a pontját érinti, mely 

definíciószerűen a műfaj alapjait jelenti.286  

Mi tehát a kapcsolat a fragmentáris jelleg és egy dolog szemantikai 

meghatározatlansága között abban az esetben, ha az éppen a műfaj előfeltételének 

szemantikai azonosságát kérdőjelezi meg? 

Ricoeur úgy határozza meg a mimézis I-ről a mimézis II-re való átmenetet, hogy az a 

paradigmatikus szintről a szintagmatikus szintre való áttérés. Ezen a szinten a 

cselekményszövés „egybeszerkeszt olyan különnemű tényezőket, mint cselekvő 

alanyok, célok, eszközök, interakciók, körülmények, váratlan következmények, stb.”287 

A cselekményábrázolás szemantikai jegyek azonosítása mellett tehát szintaktikai jegyek 

felismerésének képességét is feltételezi, hiszen ezáltal nyernek a csupán virtuális 

jelentéssel bíró fogalmak „tényleges jelentést [...] annak a szekvenciális sornak a révén, 

amelyen belül a cselekmény (intrige) összefűzi a cselekvőket (agents), tetteiket és 

szenvedéseiket. […] A cselekményszövés (mise en intrige) szabályai és a 

cselekvésfogalmak között fennálló kettős kapcsolat ebben az értelemben alkot egyszerre 

előfeltételezés- és transzformáció-összefüggést.”288 A konfiguráció által „az elbeszélés 

szintagmatikus rendben tűnteti föl az összes olyan tényezőt, mely alkalmas arra, hogy 

szerepeljen a cselekvés szemantikája által megállapított paradigmatikus rendben”.289  

Musil elbeszélése azonban a cselekvés szó szemantikai hálójának egyes összetevőit 

problematizálja, és ezzel már a mimézis I szintjén, azaz a paradigmatikus szinten 

megkérdőjelezi a legitim cselekvés azonosíthatóságát. Mivel ezáltal explicit 

megkérdőjeleződik egy olyan paradigma lehetősége, mely a konfiguráció aktusának 

alapját képezhetné, a szintagmatikus szintre való áttérés logikai előfeltétele nem adott. 

A regény paradigmatikus struktúrájú marad és eseményeknek a valószínűség és 

szükségszerűség szabályai által való kauzális összekapcsolása helyett gondolatmenetek 

asszociatív egymásmellettiségét alkotja. Ezen gondolatmenetek által teszi a regény saját 

fabulájának témájává fabulájának elbeszélhetetlenségét. 

                                                 
286 V.ö. Marinit is. Marini 2002, pp.11-16. 
287 Ricoeur 1983, p.276. 
288 U.o. p.262. 
289 U.o. p.277. 



 116

Az egyes események történetté való integrálásának másik előfeltételét abban látja 

Ricoeur, hogy azok különféleségéből a konfiguráció aktusa egy temporális totalitás 

egységét alkotja meg. Mivel azonban Musil szövege nem eseményeket kapcsol össze, 

melyek alapvetően időbeliek, hanem gondolatokat, amik nem rendelkeznek 

szükségszerűen temporális beágyazottsággal, sokkal inkább bizonyos (szinkron) logikai 

kapcsolat illetve alternativitás állhat fenn közöttük, a szöveg a minimumra csökkenti az 

időbeli dimenzió megjelenítését.  

A narrátor mindazonáltal mégis alkalmaz olyan eszközöket, melyek az olvasóban azt a 

benyomást keltik, hogy lineáris időben elhelyezett „történetet” olvas, és ez nem pusztán 

a cím alatt feltűntetett műfaji megjelölésnek tudható be, hanem a regény 

szerkesztettségének is. Az egyes, szavakat és gondolatokat elbeszélő fejezetek ugyanis 

úgy vannak egymással összekötve, hogy az összekapcsolás módja időbeliséget, 

linearitást, egymásutániságot imitál, mintha ezek a gondolatok úgy következnének 

egymás után, mint ahogy a hagyományos elbeszélő szövegben az események követik 

egymást. A narratív egymásutániság azonban pusztán az elbeszélő által keltett illúzió, 

hiszen ahogy Ulrich Karthaus kimutatta, az elbeszélő által adott időmeghatározások, 

mint például másnap, néhány órával később, stb. alapján nem rekonstruálható egy 

egységes temporális struktúra, az időmegjelölések esetlegesek és gyakran egymásnak 

ellentmondanak.290 Az időbeliséget imitáló felszíni struktúra így egy atemporális 

mélystruktúrát takar. 

Az elbeszélő azonban nem csak a „hamis” időmeghatározások eszközével éri el a 

narratív egymásutániság illúzióját. A regényben van egy olyan folyamatosan ismétlődő 

cselekvés, ami paradigmatikusan az időbeliséget fejezi ki: Ulrich a fejezetek elején vagy 

végén, tehát gondolatmeneteinek kifejtése előtt vagy után elmegy valahova: meglátogat 

valakit, vagy a vendégségből hazaindul.291 Az állandó mozgásban levés illúzióját néhol 

egyszerűen csak az kelti, hogy Ulrich arra gondol, hogy el kéne mennie valahova, 

illetve hogy mégsem megy valahova, mint ahogy a 39. fejezet („A tulajdonságok 

nélküli ember ember nélküli tulajdonságokból áll”) elmélkedéseit az előző, Clarisse és 

Walter egy estéjét bemutató fejezettel például az az egyetlen mondat köti össze, hogy 

                                                 
290 V.ö. Karthaus 1965. 
291 Lotman szerint az út mint lineáris tér ábrázolása alkalmas a temporális kategória modellezéséhez. 
Lotman 1968, p.122. A regény egy jellemző narratív stratégiája, hogy Ulrichot úton haladva ábrázolja. 



 117

„Csakhogy Ulrich ezen az estén nem állított be végül” (I/206). A folyamatos valós, 

illetve esetenként csak elgondolt mozgás a temporalitás és ezáltal a történetmesélés 

illúzióját kelti. 

A regénystruktúra paradigmatikusságának tézise a szakirodalomban nem egyedülálló, 

mindazonáltal vitatott. Zima (elsőként) az áttekintő jellegű tanulmány elvárásainak 

megfelelően a regény lényeges jellemzői között megemlíti ezt is, anélkül azonban, hogy 

érvelését kifejtené.292 Mivel a tézis megfogalmazása kettős értelmű, hiszen állítást tesz 

egyrészt a regény struktúrájáról, másrészt a szerző szándékáról és a kettőt egymással 

kauzális viszonyba hozza293, tézise a szerzői intencióra vonatkozó rész felől könnyen 

támadható lesz. Fanta éppen ezen a ponton vitatkozik Zimával, és a regény 

keletkezéstörténetére hivatkozva a regénystruktúra szintagmatikussága mellett érvel, 

mondván, hogy a keletkezés története alatt Musil mindig végponttal rendelkező 

szintagmatikus struktúrákban gondolkodott.294 Link-Heer a két perspektívát szintén 

egyesítve ezzel szemben azt mutatja meg, hogy a regény fejezetei egyfajta statikusságot 

mutatnak. Ennek oka, hogy Musil sokkal nagyobb figyelmet szentelt az egyes fejezetek 

lekerekítésére és gondolati tökéletesítésére, mint azoknak a regény összefüggésében 

való elhelyezésére.295 Érvelése kétirányú: egyrészt a publikációtörténetre hivatkozik és 

bizonyos fejezetek önálló publikálását illetve többszöri publikálásuk alatt elszenvedett 

jelentésváltozását tekinti autonomitásuk bizonyítékának, másrészt a fejezetcímek és 

fejezetek felépítésére alapozza állítását.296 Végkövetkeztetése, hogy a fejezetek illetve 

fejezet-komplexumok autonomitása olyan mértékű, hogy azok majdhogynem 

konkurrens viszonyban állnak egymással és a regényegésszé való összefűzésnek 

ellenállnak.297  

Amennyiben a regényt paradigmatikus felépítésű szövegnek tekintjük, megszűnik az 

értelme annak, hogy bármiféle egészről beszéljünk. Hiszen a paradigma 

definíciószerűen nyitott struktúra, mely végtelen sok elemet tartalmaz, melyek 
                                                 
292 Zima 1994, pp.438-439.  
293 Állítása szerint Musil a regényt nyílt, parataktikus struktúrájúnak tervezte. U.o. 
294 Fanta 2000, pp.27-34. Musil írásai között mindazonáltal olyan utalásokat is lehet találni, melyek azt 
tanúsítják, hogy Musil maga is tisztában volt a fejezetek összefűzhetetlenségének problémájával. Ilyen 
például egy Link-Heer által idézett korábbi fejezetváltozat: „voll Bedeutung in sich, aber doch ungeheuer 
sinnlos im ganzen” Musil 1978, p.2032. 
295 Link-Heer 1999. 
296 Előbbire a „Kákánia” című fejezet, utóbbira a „Leona, avagy: távlateltolódás” című fejezet jó példa.  
297 Link-Heer 1999, p.122. 



 118

elrendezése irreleváns, így nincs értelme a paradigmán belül végpontról beszélni. A 

regényszerkezetben megmutatott paradigmatikus töredékesség, amit Musil a regény egy 

releváns cselekményállapotának meghatározatlanságával hoz létre, a regény esetében 

így a szintagmatikus teljesség létrejöttét is megakadályozza és a befejezetlenséget 

determinálja. A töredékesség ebből az aspektusból nézve szükségszerűnek mutatkozik, 

mivel a regény bizonyos strukturális sajátosságaiból következik. Ez egyúttal azt jelenti, 

hogy ebből a szempontból a töredékesség a regény jelentésének részét képezi, azaz 

hozzájárul a racionális cselekvés és ezáltal a reprezentáció legitimitásának 

problematizálásához. A paradigmatikus töredékesség tehát tekinthető az átfogó 

morálkritika és reprezentációkritika részének.298 

 

                                                 
298 Klawitter a romantikus fragmentum esetében állapítja meg a töredékesség és reprezentációkritika 
összefüggését. Kulcsár-Szabó gondolatmenetéhez hasonlóan a fragmentáris objektumról a fragmentáris 
beszédre, a reprezentációról az önreflexivitásra való hangsúlyeltolódást mutatja ki. Klawitter 2000. 



 119

3. Peripeteia: a „fordulat” mint cselekményelem  

 

Az „inverzió” (a regényben „Umkehrung”, a magyar fordításban „fordulat”299) szónak 

több különböző értelmezése lehetséges, melyekre a dolgozat korábbi részeiben utaltam. 

Az előző fejezet elemzése az észleléselmélet által motivált fogalomból indult ki, és 

ezáltal a „multiperspektivitás” problémakörében elhelyezve tárgyalta azt. Eszerint az 

inverzió fogalmának használata a regényben arra a megismerési lehetőségre utal, hogy a 

megváltoztathatatlannak és egyértelműen adottnak tűnő valóság egy megváltozott, 

„fordított” perspektívából tekintve a megszokottól eltérő képet mutat. Az inverzió ebben 

az értelmezésben konstrukciós elve a „másik állapotnak”: a „normálhoz” képest 

fordított perspektívájú érzékelés a világnak egy fordított képét adja.  

Az inverzió fogalmának azonban van egy másik értelmezési lehetősége is a regényben. 

Ennek az értelmezésnek az alapját egyetlen helyen való használata adja: a regény első 

könyvének utolsó fejezete a „Fordulat” („Umkehrung”) címet viseli. Míg a szöveg 

egyéb helyein pusztán a „másik állapot” konstrukciós elveként értelmezhető, addig ezen 

a ponton cselekményelemként is, mégpedig egy olyan elemeként, ami Arisztotelész 

szerint minden jól sikerült300 mese része: peripeteiaként. A peripeteia, vagy váratlan 

fordulat Arisztotelész definíciója, azaz a klasszikus paradigma szabályai szerint a 

mesének az a része, ami által a cselekedetek az ellenkezőre váltanak, mégpedig a 

valószínűség vagy a szükségszerűség szerint.301 Annak a mesének tehát, amely váratlan 

fordulatot tartalmaz, a definíciónak megfelelően szintagmatikus szerkezetűnek kell 

lenni, mert egy cselekményállapotból egy másikba vezeti át a történetet úgy, hogy a két 

cselekményállapot között kauzális viszonyt hoz létre. A fordulat „beígérése” így az 

olvasóban a műfaj szabályai alapján azt az elvárást ébreszti, hogy a cselekményben 

alapvető változás megy végbe, a fordulat egy új cselekményállapot kialakulását jelzi.  

„A tulajdonságok nélküli ember” esetében azonban az olvasónak csalódnia kell: annak 

ellenére, hogy az elbeszélés folytatódik, a várt fordulat sem a kanonizált, sem az apokrif 
                                                 
299 Az eredeti „Umkehrung” szó sajnos nem fordítható úgy magyarra, hogy megőrizze mindkét, a 
regényben aktualizált jelentését: ’megfordítás’-ra fordítva csak az észleléselméleti jelentést őrzi meg, 
’fordulat’-ra fordítva pedig csak mint cselekményelem, ’peripeteia’ értelmezhető. 
300 Arisztotelész megkülönbözteti az egyszerű és a bonyolult mesét; a bonyolult tartalmaz két olyan részt, 
amit az egyszerű nem: váratlan fordulatot és felismerést. Arisztotelész 1997, p.49. A legszebb tragédiának 
pedig bonyolultnak és nem egyszerűnek kell lenni. U.o., p.53. 
301 U.o., p.49. 



 120

szövegekben nem következik be. A fordulat elmaradásáért a kanonizált szövegben első 

sorban olyan narratív stratégiák felelősek, mint a „másik állapot” ábrázolásának már 

elemzett módjai, a negációk és paradoxonok által történő jellemzés. Ezek a leírások a 

„másik állapotnak” a regény későbbi részeiben történő ábrázolását is determinálják: bár 

Musil az apokrif szövegekben megpróbálja a cselekményt a dialógusokból és 

monológokból kivezetni, az elméleti fejtegetésekről lemondani302, a regényt 

cselekményesebbé tenni, és a fordulatot ezáltal létrehozni, ez a törekvése azonban, 

ahogy a hagyaték részét képező fejezetek mutatják, meghiúsul. A jelen fejezet azt 

kívánja megmutatni, hogy mely narratív stratégiák működtetése által marad el a fordulat 

ábrázolása azokban a fejezetekben, amik már nem beszélgetéseket, hanem eseményeket 

ábrázolnak. Az elemzés módszere az olvasói elvárások és szövegbeli megvalósulásuk 

konfrontálása lesz: az első könyv utolsó két fejezetének strukturálisan kiemelt részeit 

arra a kérdésre vonatkozóan vizsgálom meg, hogy a történet milyen irányú 

továbbvezetési lehetőségeit engedik meg, majd hogy ezek közül a lehetőségek közül 

melyeket aktualizálja a regény története. A „strukturálisan kiemelt” fogalom alatt azt 

értem, hogy az adott helyek a regényszerkezetnek olyan részeit képezik, melyek 

elágazási lehetőségeket tartalmaznak. Mivel potenciálisan minden rész elágazási 

lehetőséget jelent, az adott elméleti keret határozza meg, hogy ezek közül melyek 

relevánsak. A jelen értelmezésben azt tekintem meghatározónak, ami az Ulrich 

aktivitása és passzivitása közötti oszcillálást tematizálja. Ezáltal a regénynek azokat a 

szerkezeti elemeit kívánom kiemelni, amelyek a kettő közötti váltással implikálják egy 

szintagmatikus struktúra létrejöttét és a cselekmény lezárásának szükségszerűségét. 

A 123. fejezetben ábrázolt fordulatnak egyfajta előkészítését adja már az előző fejezet 

vége, amiben Ulrich hazafelé igyekezve az élet és az elbeszélés perspektivikus rendjéről 

gondolkodik. A hazaúton egy prostituált akad útjába, amiről Ulrichnak Moosbrugger jut 

eszébe, és a két szituáció hasonlósága: mindketten otthonuk felé sétáltak a sötét utcán, 

mikor egy utcalány megszólította őket. A szituáció Moosbrugger kételkedéstől mentes 

tettét idézi Ulrich emlékezetébe és konfrontálja saját tétlenségével:  

 

                                                 
302 Musil több jegyzete is tanúskodik erről a törekvéséről. Pl. „Ich muß auf jede Theorie verzichten.“ 
Musil 5/4/108. 



 121

„Nyilvánvalóan olyan sokáig élte ezt a minden belső egység nélküli életet, hogy 
még egy elmebeteget is irigyelt kényszerképzeteiért, szerepébe vetett hitéért! 
[...] mint valami káprázatot, úgy érezte át egy olyan cselekvésnek a képét, 
amelyben a fokozhatatlan felindulásból fakadó mozdulat és a mozdulatlan 
megragadottság leírhatatlan közös-állapotban válik eggyé és ez az állapot nem 
tűri kedv és kényszer, értelem és szükségszerűség, végső aktivitás és üdvözült 
befogadás megkülönböztetését. [...] És Ulrich érezte, hogy végre vagy el kell 
kezdenie valamiféle elérhető célért élni, mint a többiek teszik, vagy komolyra 
fordítania ezeket a „lehetetlenségeket”; s mert lakása közelében járt már, az 
utolsó kis utcán azzal a különös érzéssel sietett végig, hogy valami egészen 
közeli esemény várja. Lelkesítő, tettre serkentő, egyszersmind tartalmatlan s így 
megint csak furcsán szabad érzés volt ez.” (I/914-915) 

 

A következő fejezetben ábrázolt fordulatnak ezzel az analógiával történő előkészítése 

azt az elvárást ébreszti az olvasóban, hogy Ulrich a második részben felhagy eddigi 

passzivitásával és cselekvővé válik. A cselekvés gondolatával azonban a 

Moosbruggerrel való analógia által a ’bűnösség’ attribútuma kapcsolódik össze, ami 

tovább erősödik azáltal, hogy Ulrich utcájába érve üresnek vélt lakásának ablakából 

fényt lát kiszűrődni, ami azt a gyanút kelti benne, hogy haza érve betörőket fog a 

házban találni. A ’bűnösség’ attribútuma további összefüggéseket hoz létre a figurák 

között azáltal, hogy a betörőnek vélt látogatóról a lakásba érve kiderül, hogy Clarisse 

az, a regénynek az a figurája, akinek a cselekedeteit a regény második felében 

Moosbrugger kiszabadításának gondolata motiválja. A Clarisse és Ulrich közötti 

szerepcsere, azaz hogy Clarisse várja Ulrichot annak lakásában, kettejük bűnössége 

között is kapcsolatot teremt. A ’bűnösség’ így a cselekménynek ebben a szegmensében 

három figurához rendelhető és közöttük mintegy viszonyhálót hoz létre: 

Moosbruggerhez, Ulrichhoz és Clarisse-hoz. 

A bűnösség motívuma, a Moosbrugger és Ulrich valamint mindkettejük és Clarisse 

közötti analógia303 jól mutatja, hogy ezek a szövegrészek Musilnak még abba a tervébe 

illeszkednek, mely szerint „Alle Linien münden in den Krieg”.304 Eszerint a cselekmény 

minden szála, így a második részben ábrázolt „másik állapot” is, melyet ebben a tervben 

Ulrich és Agathe az incesztuson, azaz a társadalom által bűnösnek ítélt cselekvésen 

keresztül érnek el, egy tévesnek mutatkozó cselekvési lehetőség és mint ilyen a 

                                                 
303 Fanta szerint Musil Moosbrugger alakját eleinte Ulrich (illetve akkor még Achilles majd Anders) alter 
egojaként koncipiálja. Fanta 2000, pp. 139-150. 
304 Musil 2/8/61. A feljegyzés 1930-32-ből származik. 



 122

háborúhoz vezet. Ebben a koncepcióban értelmezhető Ulrichnak a fejezet végén 

megnyilvánuló tettvágya, melyet Moosbrugger ihlet.  

A „Hazatérés” című fejezet szövege mindezek alapján azt implikálja, hogy a fordulat a 

’tétlenség’-ből a ’bűnös tett’-be való átmenetet hozza létre. Musil azonban azzal az őt 

nagy mértékben jellemző gesztussal, mely leggyakrabban a konjunktív használatában 

nyilvánul meg305, állítását mindjárt vissza is vonja, és még ugyanabban a mondatban, 

ahol Ulrich tettvágyáról ír, a tett mibenlétét bizonytalanságban hagyja: „Lelkesítő, tettre 

serkentő, egyszersmind tartalmatlan s így megint csak furcsán szabad érzés volt ez” 

(I/915).306 A beígért cselekvésnek így ebben a cselekményszegmensben egyetlen 

további jellemzőjére sem derül fény, aminek strukturálisan két funkciója lehet: 

késleltetheti a fordulatot, hogy a cselekvés mibenléte csak a cselekménynek egy későbbi 

részében váljon ismertté, vagy része lehet annak a narrációs stratégiának, ami a 

cselekvés azonosságának megteremtését „kerüli el”.  

A következő, „A fordulat” címet viselő fejezetben egy olyan esemény történik, ami által 

megteremtődnek a cselekményben várt fordulat feltételei: Ulrich táviratot kap, melyben 

apja haláláról értesítik, így Ulrichnak a szülővárosába kell utaznia, hogy a temetést 

intézze. Ez az esemény hozza a történetben az első helyszínváltozást: Ulrich elhagyja 

Bécset. Mivel Bécs a társadalmilag determinált tér metaforája a regényben, ez egyrészt 

azt jelenti, hogy Ulrich a helyváltoztatás által megszabadul a társadalmi kötöttségektől 

(„Fellazulás volt ez, mintha kioldozódott volna egy összekötő szalag” (I/929)), másrészt 

időbeli változásként is értelmezhető, amennyiben a szülővárosba való visszatérést az 

eredethez való visszatérésként interpretáljuk.307 Az utazás, ugyanúgy mint az 

elbeszélésekben, az állapotváltozás indikátora. Ulrich életből kivett egy éves 

szabadságának ezzel az atyai levelek adják meg a keretet: ahogy apja levele jelentette a 

párhuzamakcióban való részvétel kezdetét, úgy az apa levele („a távirat [...] apja 

előzetes megfogalmazásában s meghagyása szerint” (I/917)) jelenti a párhuzamakció 

színterének elhagyását, és kelti az olvasóban azt az elvárást, hogy ezzel Ulrich 

élettörténete is fordulatot vesz. 

                                                 
305 A konjunktív használatának értelmezéséhez lásd: Schöne 1966. 
306 Kiemelés tőlem. 
307 Ezt tette Bohn, és ennek szellemében az inverziót temporállogikai alakzatként kezelte, ami egy időbeli 
megfordulást, visszafordulást eredményez. Bohn 1988, p.14. 



 123

„A fordulat” című fejezet ezután mindvégig olyan elemeket tartalmaz, melyek a 

peripeteia „ígéreteként” értelmezhetők. A fejezet első része egyfajta „előkészítés”, 

amelyben Clarisse a katalizátor szerepét tölti be: beszélgetésükben Ulrichnak azt az 

elképzelését eleveníti fel, hogy „azon az állapoton, amelyben élünk, hasadások vannak, 

s ezeken át, mondhatni, valami képtelen állapot tekinget felénk” (I/923). Azaz az ekkor 

még nevén nem nevezett „másik állapot” lehetőségére emlékezteti Ulrichot, és azt 

állítja, hogy Ulrich képes lenne annak elérésére, csak nem tesz érte semmit. Mint egy 

„lélekvezető” maga irányítja Ulrichot a cél, a „másik állapot” felé és ösztönzi a 

cselekvésre: „És neked megvolna hozzá az erőd, de nem akarod; nem tudom, miért nem 

akarod, de én majd megrángatlak!” (I/924). Clarisse „lélekvezető” szerepét a 

cselekménynek az a momentuma is kiemeli, hogy a megváltozott tudatállapotot 

Ulrichban az a „túláradó fény” (I/929) idézi elő, amit még Clarisse hagyott maga után a 

lakásban:  

 
„A szobákban mindenütt égtek még a lámpák – Clarisse gyújtott világosságot, 
míg egyedül volt, az egész lakásban –, és e túláradó fény ide-oda áramlott a 
falak és a dolgok között, csaknem eleven Valamivel töltötte meg köröttük a 
teret.” (I/929) 

 

Clarisse katalizátor funkciója tehát abban nyilvánul meg, hogy az Ulrich által már 

többször felidézett „másik állapotot” a cselekmény ezen szegmensében Ulrich 

cselekvésének céljává teszi. Ezáltal az előző fejezet végén mérlegelt alternatívák közül 

Ulrichot afelé mozdítja, hogy az „valamiféle elérhető célért” (I/915) kezdjen el élni. 

Ulrich a fejezet végén úgy jelenik meg, mint egy lehetséges új történetet szereplője: „er 

nahm sich vor, dieser Geschichte, wenn es sein müsste, mit aller Exaktheit zu 

begegnen”.308 A cselekmény ebben a fázisban így egy télosz felé való irányultságot jelez, 

ami egy végponttal rendelkező zárt történet szerkezeti jellemzője.  

A „másik állapot” mint Ulrich cselekvésének célja teremti meg az „Umkehrung” két 

funkciójának kapcsolatát ebben a fejezetben. Egyrészt a cselekményben bekövetkező 

                                                 
308 Musil 1987, p.665. Az eredeti mondat véleményem szerint két kijelentést tartalmaz: egyrészt, hogy 
Ulrich készen áll az új történetbe való belépésre (ez kevésbé hangsúlyos, mondható a mondat 
preszuppozíciójának is), másrészt, hogy ezt exakt módon kívánja megtenni. A magyar fordítás csak a 
második kijelentést adja vissza, az első elvész; emiatt idéztem ebben az esetben a német eredetit. Tandori 
Dezső fordítása így hangzik: „Ulrich elhatározta, hogy ha kell, hát a legpontosabban megvizsgálja majd 
ezt a históriát“ (I/930). 



 124

fordulatot jelzi, azt a változást, hogy Ulrich a cselekvésnek az első részben keresett 

célját Clarisse közreműködésével megtalálja. A szintagmatikus struktúrában betöltött 

szerepén kívül itt már megjelenik a „másik állapot” paradigmatikus struktúráját érintő, 

tartalmi funkciója is, melyet Ulrich a fejezet második részében, Clarisse távozása után 

fogalmaz meg. Eszerint a megtalált cél egy az eddigihez képest fordított észlelést és 

ebből következően egy a világhoz való megfordított kapcsolatot jelent: „Más magatartás 

ez; másmilyen leszek, s ezáltal az is másmilyen, ami kapcsolatban áll velem.” (I/929). A 

fordulat így teljes mértékben megfelel az arisztotelészi peripeteia definíciójának (azaz a 

klasszikus paradigma kívánalmainak), hogy az a cselekedeteket az ellenkezőre váltja. 

A fejezet végén egy önidézés erősíti azt az elvárást, hogy Ulrich története fordulatot 

vesz: Ulrich gondolatban felidézi a regény egy korábbi részében elbeszélt fiatalkori 

történetet az őrnagynéval. A 32. fejezetben elbeszélt „Elfelejtett, nagy fontosságú eset 

az őrnagynéval” a cselekmény kezdőpontja elé datálható, azaz Genette terminusával 

„extern analepszist” képez, mivel a báziselbeszélésen kívül eső eseményt idéz fel.309 Az 

emlékezés funkciója mindkét esetben az, hogy Ulrichnak egy olyan tulajdonság 

potenciális meglétét tulajdonítsa, ami a báziselbeszélésen belül bemutatott jellemével 

nem összeegyeztethető: a ’valamely célért való feltétlen odaadás’ tulajdonságát. Ez a cél 

ebben az esetben egy idősebb férjes asszony szerelme, ami annak távollétében310 

ugyanazokat az érzéseket váltja ki Ulrichból, amiket a „másik állapot” névvel illettünk: 

„közegében semmi sem okok, célok, testi vágyak szerint mozgott-haladt, hanem egyre 

megújuló körökben terjeszkedett, akárha végtelen sugár hull egy vízmedencébe” 

(I/173). Hogy Ulrich ezt a történetet éppen az elutazása előtt eleveníti fel, arra utal, 

hogy a cselekmény során történő első helyszínváltozás egy olyan állapotváltozással fog 

együtt járni, ami a felidézett történettel analóg konstellációt hoz létre. 

A második részben érkezik az elbeszélés ahhoz a szegmenshez, ahol Ulrich Agathéval 

folytatott beszélgetéseiben próbálja meghatározni a „másik állapot” mibenlétét. Ahogy 

az előző fejezetben kifejtettem, tézisem szerint ezeknek a meghatározásoknak a 

természete determinálja a cselekmény „másik állapotba” való eljuttatásának 

                                                 
309 Genette 1994, p.32. 
310 A szerelem beteljesülése a távollétben a musili szövegek visszatérő toposza. Tipikusan ezzel a 
toposszal él a „A szerelem beteljesülése” és a „Grigia” című elbeszélés. 



 125

lehetetlenségét. Hogy hogyan hiúsul meg a „másik állapot” ábrázolása a regény apokrif 

fejezeteiben, ezt mutatja meg a „Csodás élmények sora indul” című fejezet elemzése. 

A „Csodás élmények sora indul” annak a fejezetkomplexumnak a részét képezi, 

amellyel Musil a második rész 1933-ban kiadott 38 fejezetét kívánta folytatni. A 

fejezetkomplexumot 1937/38-ban nyomdába adta, a kefelenyomaton azonban tovább 

dolgozott, majd visszavonta. A húsz fejezetet így „Druckfahnen-Kapitel”, azaz 

kefelenyomat-fejezetek néven tartja számon a Musil-kutatás. A komplexum első néhány 

fejezetén Musil a későbbiek során már nem változtatott, a továbbiakon viszont életének 

elkövetkező tíz évében folyamatosan dolgozott. A „Csodás élmények sora indul” az 

egyike azon fejezeteknek, melyekhez Musil 1938-as leadásuk után már nem nyúlt 

hozzá.  

A fejezet elemzésének jelentőségét két dolog adja meg. Egyrészt kimutatható egy olyan 

elbeszéléstechnika alkalmazása, mely a kefelevonat-fejezeteket alapvetően jellemzi és 

ami a „másik állapot” ábrázolásának elkerülését szolgálja: a cselekmény retardálása. 

Másrészt, bár a fejezet a feljegyzések alapján még annak a felépítéstervnek a részét 

képezné, miszerint a „másik állapothoz” az incesztuson át vezet az út, és ami ílymód 

Ulrichnak egy téves, a háborúhoz vezető próbálkozása, az elbeszélés mégis tartalmaz 

olyan elemeket, melyek egy ettől különböző koncepciót villantanak fel, és a „másik 

állapotnak” egy olyan jelentését implikálják, ami nem engedi meg annak a testi 

szerelem általi ábrázolását. A fejezetnek ez a két sajátossága természetesen összefügg 

egymással. Tézisem szerint a retardáció alkalmazásának oka a kommentár-szövegekben 

még nem kifejtett, de az apokrif szöveg bizonyos részeiben már megmutatkozó 

koncepcióváltozás.  

Minthogy Ulrich még a második rész kanonizált fejezeteiben visszatért szülővárosából 

Bécsbe, és azt nem is hagyta el, a kefelevonat-fejezetek színhelye mindvégig Bécs, azon 

belül pedig Ulrich háza. A Bécsbe való visszatérés azonban nem jelenti azt, hogy a 

cselekmény itt újra társadalmi kontextusba ágyazott lenne. Ulrich háza ugyanis két 

részterületre osztható, a nyilvános és a privát szférára: házának utca felőli oldala a 

társadalmi tér, míg a kert felőli része és a kert a privát teret jelenti. Az ún. „holdsugarak-



 126

komplexum”311 színhelye pedig mindvégig a kert, a privát, szociális kontextustól 

független szféra. Hermetikus jellegét a kertet körülvevő rács emeli ki, mely a két 

cselekvésmód közötti különbséget érzékelteti. A kertrács jelentőségére Musil 

feljegyzéseiben is található utalás: „Gartengitter hat auch sozial symbolische Bedeutung 

als Trennung der zwei Verhaltensweisen”.312  

A fejezet felépítését alapvetően a retardáció határozza meg, amit az első mondatban 

kifejtett paradoxon már előrevetít: „tulajdonképpen úgy történt az egész, hogy semmi se 

történt” (III/58). A fejezet első része egy olyan Ulrich és Agathe között lezajlódó 

eseményt jelenít meg, amit Musil a „másik állapotot” jellemző tulajdonságokkal ír le 

(pl. „[Agathe] minden földi nyugtalanságtól távolodni érezte magát, [...] elszakította a 

kényszer utolsó selyemszálát is” (III/60)) amit azonban itt mintegy előrevetítve az 

incesztus bekövetkezését a testi érintkezés vált ki a testvérekből:  

 

„Látta [Ulrich] a húga fejét, a nyakát, a vállát, s ezt a majdnem teljesen 
mezítelen hátat; [...] lábujjhegyen közelebb lopózott, meglepte az előrehajló 
nőalakot, és szelíd vadsággal beleharapott [...], karjával körbefonva húgát. Majd 
fogaival ugyanilyen óvatosan elengedte áldozatát; jobb keze most Agathe térdét 
ölelte át, s baljával magához szorítva testét, megfeszülő lábizmaira támaszkodva 
a magasba emelte.” (III/59).  

 

A rövid jelenetet az elbeszélő úgy interpretálja, mint amit a testvérek egyfajta 

beteljesülésként éltek meg, tehát ami a „másik állapot” megvalósulását jelenthetné, ha 

teljesen indokolatlanul, az esemény ábrázolásának egyetlen momentumából sem 

következve nem vonná vissza ezt az interpretációt a konjunktív használatával: „glaubten 

sie doch zu wissen, dass sie sich soeben unversehens einen Augenblick inmitten dieses 

gemeinsamen Zustands befunden hätten”.313 A visszavonás okáról a folytatás ad 

felvilágosítást, miszerint ennek az eseménynek pusztán előkészítő funkciója van: a 

testvérek közötti incesztus ábrázolását készíti elő, amire a későbbiekben kerül sor. A 

                                                 
311 Így nevezi a kutatás a „Csodás élmények sora indul” című fejezet folytatását képező, az utolsó 
években keletkezett azon szövegeket, melyek helyszíne a kert, szereplői pedig Ulrich és Agathe. 
312 Musil 1992, 2/3/43. A feljegyzést 1934-re datálja Fanta. Fanta 2000, p.470. 
313 Musil 1987, p.1083. A jelen esetben azért idéztem a német eredetit, mert a magyar nyelv csak 
áttételesen tudja visszaadni a konjunktív jelentését. Tandori ezt úgy oldotta meg, hogy a „feltételezték” 
igét használta és ezzel jól visszaadta a mondat tartalmának bizonytalan voltát: „úgy vélték, nem 
csalódnak, ha feltételezik: az imént egy pillanatra váratlanul ott jártak annak a közös állapotnak a 
közepén” (III/60). 



 127

konjunktív használata ebben az esetben tehát a retardáció eszköze, ami az esemény 

ábrázolásából nem következően, kissé esetlenül, pusztán a ’megvalósultság’ 

attribútumát elvitatva késlelteti a cselekmény csúcspontját, hogy egy a globális terv 

szolgálatában álló momentumot integrálni tudjon a történetbe.  

A fejezet következő olyan eleme, ami késleltetést idéz elő a cselekményben, azonban 

éppen ennek a globális terv szolgálatában álló momentumnak a problematikusságát 

tematizálja. A jelenetet a konjunktív használata után is tovább fokozva Musil végül 

eljuttatja azt egy újabb csúcsponthoz, mely immár magában foglalja a testi egyesülés 

lehetőségét is: „és ahogy pillantásuk találkozott, semmi sem volt biztosabb, mint hogy a 

döntés megtörtént, ettől kezdve nem érdekli őket semmilyen tilalom” (III/61). Az ezt 

követő mondat azonban újra a beígért megvalósulás visszavonása: „És mégis másképp 

fordult a dolog” (III/61). Ez a visszavonás azonban nem marad magyarázatlanul az 

elbeszélés további részében. Az eredeti tervek szerves részét képező incesztus ebben a 

fejezetben ugyanis már nem a „másik állapot” elérésének szükségszerű előkészítéseként 

jelenik meg, hanem sokkal inkább annak akadályaként, mely nem lehet a megelőző 

stádium, hiszen természeténél fogva különbözik a más széfához tartozó, „tökéletesebb” 

(III/61) egyesüléstől:  

 

„Hozzákezdtek volna, de a test bármiféle moccanása lehetetlenné vált számukra, 
és leírhatatlan intést éreztek, melynek semmi köze nem volt az 
erkölcstilalmakhoz. Mintha a tökéletesebb, bár csak árnyszerű egyesülés 
világából, melyet mindeddig afféle rajongó-csapongó hasonlatként élveztek, 
magasabb rendű parancs érintette volna meg őket, magasabb sejtés, kiváncsiság 
vagy elővigyázatosság lehelet-futama.” (III/61-62.) 

 

Hogy a testi szerelem beteljesülése nem jelentheti a „másik állapot” szimbólumát, azaz 

hogy a testi szerelem nem vezethet a „másik állapotba”, az is mutatja, hogy a második 

késleltetés és a koncepcióváltozás felvillantása után az elbeszélés ott folytatódik, ahol a 

„Szent beszélgetések” kezdődtek és azt semmilyen olyan tematikus momentummal nem 

gazdagítja, ami a beteljesülés irányába mutatna. A testvérek egy beszélgetésbe 

kezdenek, amit az elbeszélő folytat, és ami ugyanúgy, mint a „Szent beszélgetések”, a  

 

 



 128

„másik állapot” diszkurzív megragadására irányul. A körülírás nyelvi eszközei se 

változnak, Musil marad a negációk, paradoxonok és hasonlatok alkalmazásánál.  

Az egyetlen új elem, ami a beszélgetésben megjelenik, és ami központi szerepet is kap, 

a „hold” metaforája. Ennek azonban a cselekmény előrehaladásában nincs funkciója. 

Szerepe sokkal inkább az, hogy az egyesülésélmény ábrázolásának Musil által többször 

is felvetett „elhasználtságát”, banalitását a beszélgetésekben tematizálja314 és annak egy 

a hagyományos képet megújító metaforával új stiláris erőt kölcsönözzön. A „holdas 

rajongás” (III/63), „holdfényromantika” (III/64) és „szentimentális [...] holdbűvölet” 

(III/66) kifejezésekkel valamint a kispolgárinak (III/65) titulált „Pierrot Lunaire” vagy 

„Kacagj Bajazzo” (III/65) figurák felidézésével lealacsonyított élményábrázolást úgy 

próbálja megszabadítani Musil az ’érzelmesség’ konnotációjától, hogy a további 

eseményeket éjszaka helyett nappalra helyezi. Erre utal a következő fejezet címe: 

„Holdsugarak napvilágnál”. A hold-metafora így válik a másik megismerésmód azon 

jelentéselemének is a kifejezőjévé, hogy az racionális és irracionális jellemzőket ötvöző 

megismerési forma.315  

A szereplőknek az előttük álló eseményhez való viszonya a térmetaforikában is 

megnyilvánul. A „Csodás élmények sora indul” című fejezet cselekményének a 

helyszíne Ulrich szobája, egy alapvetően zárt tér, ablaka azonban a kvázi-egyesülés 

ideje alatt nyitva van, és szabad kilátást hagy a holdra. Az eseménynek a késleltetések 

és visszavonások által való elhalasztása után Agathe „heves mozdulattal behúzta a 

függönyt” (III/66), a jelenet pedig azzal zárul, hogy Agathe elhagyja a szobát és bezárja 

az ajtót.  

Az ajtó bezárulásával a történet ugyanarra a pontra jut vissza, ahonnan elindult, a 

cselekményábárzolás nem kerül közelebb a „másik állapot” megjelenítéséhez. Heribert 

Brosthaus nézetével ellentétben az elbeszélés nem spirális316, hanem sokkal inkább 

körkörös mozgást mutat, ami nem vezet ki a „másik állapotnak” a beszélgetések által 

történő ábrázolásából.  

                                                 
314 Ulrich egy mondatára például így válaszol Agathe: „az ilyen holdas beszélgetéseket mindenestül 
elhasználta már a világ” (III/62). 
315 Musil erre a jelentéselemre számos szóképletet dolgozott ki, melyek közül a Musil-kutatás által 
leggyakrabban használt a „Holdsugarak napvilágnál“ című fejezetben is említett „taghelle Mystik” 
(III/69).  
316 Brosthaus 1966, p.394.  



 129

Hogy a szöveg itt bemutatott felépítése, az események folyamatos késleltetése és az 

olvasói elvárások be nem teljesítése nem csak az itt elemzett fejezetre jellemző, nem 

véletlenszerű, nem átmeneti alkotói válságból, a még meg nem talált ábrázolási mód 

hiányából fakad317, azt jól mutatja az a tény, hogy a Musil által nyolc évvel később írt 

illetve újraírt fejezetek hasonló konstrukciós elvek alapján épülnek fel, ahogy Reinhard 

Pietsch az „Egy nyári nap lélegzetei” című fejezet elemzésével megmutatta.318 Pietsch a 

Musil által alkalmazott magyarázó rendszerek körkörösségét, a kérdésfeltevéshez való 

szükségszerű visszatérést mutatja ki, és ezáltal a regény cselekményének elvi 

lezárathatatlansága mellett foglal állást. 

A fenti elemzés ezzel szemben nem csak az elvi lezárhatatlanság mellett érvelt, hanem a 

befejezésre irányuló szerkezeti elemeket is kiemelte. A regény heterogén szerkezetét 

éppen abban látta megnyilvánulni, hogy bizonyos strukturális elemek a regény 

lezárhatatlanságát implikálják, míg más elemek ennek ellentmondva egy végállapot 

ígéretét hordozzák magukban. Az ellentmondásos szerkezetet az egymásnak 

ellentmondó koncepciók megnyilvánulásával magyarázza: Musil nem egyetlen terv 

alapján dolgozott a mintegy huszonöt év során, hanem koncepcióját folyamatosan 

változtatta, illetve olyan egyes részproblémákat érintő egyidejűleg létező koncepciókat 

akart integrálni a regényben, melyek szükségszerűen ellentmondáshoz, és így egyetlen 

teleológián belül megoldhatatlan kérdésekhez vezettek. Így kívánt egyetlen történet által 

reprezentálni egyfajta racionalitáskritikát és ugyanakkor egy célirányosan kereső 

magatartást. Ezáltal egyszerre kellett volna érvényesülni a regényen belül annak az 

elvnek, hogy az ábrázolt toposz által determinált alternatív „állapot” a racionális 

cselekvést önmagából kizárja, és annak, hogy a főhős nem-cselekvő kezdeti állapota 

egy peripeteiával az ellenkezőjére fordul. A heterogén szerkezet létrejöttének tehát a 

koncepcionális sokféleség az oka, az a kevéssé megszokott jelenség, hogy a szöveg  

 

 

 

 

                                                 
317 Ezt a magyarázatot Kaiser és Wilkins képviselték. Kaiser/Wilkins 1962. 
318 Pietsch 1988. 



 130

teleologikusságáért319 felelős szándékosan ható legfelsőbb ok320 önellentmondást 

tartalmaz. 

                                                 
319 Martinez szerint az irodalmi szövegek a motiváció által integrálják az ábrázolt eseményeket egy 
történetegésszé. Ő három féle motivációt különböztet meg: kompozíciós, kauzális és finális motivációt. 
Martínez 1996, pp.9-36. Az „egész”-ségért azonban csak az ún. „kompozíciós motiváció” 
(kompositorische Motivation) a felelős, hiszen, mint ahogy Martinez is megjegyzi, a kauzális motiváció 
csak a történet szintjén megjelenő ok-okozati viszonyt jelenti, ami elmaradhat a szövegben (ahogy 
modern szövegekben valóban gyakran hiányzik is), a történet ezáltal azonban nem veszíti el teleologikus 
struktúráját.  
320 V.ö. Bernáth fikcionalitás-koncepcióját: eszerint a fikcionális szöveg szerzője egyfajta „istenként” 
működik az elbeszélt világ vonatkozásában, aki „a céljainak megfelelő rendek közül a legtökéletesebbet 
választja”. Ez az intenció magyarázza, hogy a fikcionális szöveg zárt egészként értelmezhető. Bernáth 
1990, p.107. 



 131

VII. Cselekmény és jellem 

 

Az elemzés mindeddig háttérbe szorította a főhős alakjának és a ’tulajdonságok 

nélküliség’ fogalmának értelmezését és a főhősnek a cselekvéshez való viszonyát 

állította az interpretáció központjába, illetve ebből kiindulva magyarázta a regény 

szerkezeti sajátosságait. A jelen fejezet azzal a kérdéssel foglalkozik, hogy mi a 

jelentősége ennek a szakirodalomban nem jellemző érvelési útnak, azaz hogy mi a 

relevanciája a cselekvés illetve cselekmény jellemhez viszonyított előnyben 

részesítésének. Első pillantásra úgy tűnhet, hogy a döntés következmények nélkül való, 

hiszen az elbeszélő szövegben cselekmény és figura oly mértékben össze vannak 

fonódva, hogy a figurára vonatkozó nézetek könnyen a cselekményre vonatkozókba 

transzformálhatók és fordítva, így a prioritás kérdésében való döntés a regényszerkezeti 

kérdések magyarázatában lényegi eltérést nem eredményez.321 Éppen ezért a jelen 

fejezet a kérdést nem úgy fogalmazza meg, hogy cselekmény és jellem mint poétikai 

kategóriák közül melyik élvez prioritást a másikkal szemben. Az argumentációban való 

elsőbbséget nem egy fontossági megkülönböztetéssel magyarázza, hanem abban a 

jellem mint etikai kategória egyfajta szemléletére reflektál. A cselekmény 

regényértelmezésben való elsőbbségének így nem egy átfogó poétikai elmélet áll a 

hátterében, hanem egy az adott szövegben érvényesnek tekintett etikai szemlélet. A 

jelen fejezet ezt az etikai szemléletet kívánja kifejteni, azaz a Musil regényében 

megnyilvánuló jellem-fogalomnak mint etikai kategóriának az elemzését adni. Ennek 

alapján kapcsolja össze az ábrázolt kronotoposznak és a főhősnek a dolgozat korábbi 

részeiben még egymástól függetlenül tárgyalt tulajdonságait, és magyarázza a 

’tulajdonságok nélküliség’ fogalmát.  

 

                                                 
321 Ricoeur a narratológia történetének néhány állomását nyomon követve mutatta be cselekmény és 
szereplő korrelációjának különböző megalapozásait. Ricoeur 1999, p.377-382.  



 132

1. A figurakonstruálás elvei 

 

Stephen Halliwell322 az arisztotelészi Poétika egyik legkevésbé megértett gondolatának 

a hatodik fejezetben leszögezett preferenciát tartja, ahol Arisztotelész a tragédia 

alkotóelemeiről beszélve megállapítja, hogy annak323 legalapvetőbb eleme nem a 

cselekvő, a főhős, hanem maga a cselekvés: „A tragédia ugyanis nem emberek, hanem 

cselekvések, azaz élet utánzása […]. Nem azért cselekszenek tehát, hogy jellemeket 

utánozzanak, hanem a jellemeket a cselekvések végett foglalják magukba.”324  

Halliwell ennek magyarázatát abban látja, hogy Arisztotelész költészetelméletét 

kifejezetten a saját, átfogóbb erkölcsfilozófiájához köti. Normatív előírásai azt kívánják 

meg a költészettől, hogy az embereket cselekvőként és ne passzív befogadóként 

ábrázolja, mert „a jellem igazi helye a cselekvésben van, és ott valósulhat meg”325. A 

jellem nem létezhet tartósan a gyakorlati tevékenységtől függetlenül, egy speciálisan a 

cselekvésre vonatkozó erkölcsi tényező, és nem egy olyan átfogó fogalom, mely az 

individuum modern elképzelésének lenne megfeleltethető. Arisztotelész a költészet 

feladatának nem az egyén tudatának vagy lelkének ábrázolását tartja, sőt John Jones 

szerint kifejezetten az érdeklődés befelé fordulása elleni állásfoglalás mutatkozik meg 

gondolatmenetében.326 Ennek megfelelően azt az elvárást támasztja a jellemzéssel 

szemben, hogy a cselekvőnek a cselekvéssel kapcsolatos tudatos választását fogalmazza 

meg.  

Mivel véleményem szerint Musil regényében is prioritást élvez a cselekvés a figurához 

képest, ami éppúgy mint Arisztotelész esetében nem azt jelenti, hogy a karakter kevésbé 

lenne fontos327, mint a cselekmény, pusztán a jellem mibenlétével kapcsolatos 

előfeltételezést implikál, hasonló következtetési utat érdemes bejárni, mint amit 

Halliwell Arisztotelész jellemfogalmának kifejtésekor járt be. A cselekvés prioritásának 

tézise ugyanis két ellentétes jellemfogalom megkülönböztetéséhez vezeti Halliwellt: a 
                                                 
322 Halliwell 2002, pp.56-82. 
323 Arisztotelész mindezt a tragédiára vonatkoztatva fejti ki. Mivel azonban szerinte az eposz 
ugyanazokból az alkotóelemekből áll mint a tragédia, azzal a különbséggel, hogy a tragédia két olyan 
elemet is tartalmaz, amiket az elbeszélő szöveg nem: a látványt és az éneket, így a tragédia első négy 
eleméről megfogalmazott tézisek az epikus szövegre is érvényesek. Ld. erről Bernáth 1998, pp.151-152. 
324 Arisztotelész 1997, p.37.  
325 U.o., p.66. 
326 Jones 1962, p.33. 
327 U.o., p.31. 



 133

pszichológiai és az etikai jellemfogalmat különíti el.328 Az európai irodalmakban a 

romantika óta elterjedt pszichológiai jellemfogalom egy erősen individualista 

személyiségfelfogást implikál, mely a belső lelki élet összetett hátterét feltételezi és egy 

olyan tudatot, mely nem áll szükségszerűen összhangban a cselekvéssel. Ezzel szemben 

az etikai jellemfogalom a karakter és a cselekvés közötti szoros kapcsolatból indul ki, és 

„az egyes személyek viselkedését nem annyira individualitásuk alapján, mint inkább 

objektív és mindenkire érvényes normákhoz viszonyítva értelmezi”.329  

„A tulajdonságok nélküli ember” jellemfogalma ezen klasszifikálás alapján etikainak 

nevezhető. Míg Musil korai műveiben a századforduló fokozott pszichológiai 

érdeklődésének hatására inkább a pszichológiai jellemfogalom dominál, mint például 

Törless vagy az „Egyesülések” című novelláskötet nőalakjainak esetében, addig a 

később keletkezett regény főhősét már nem összetett lelki élete, hanem a cselekvéshez 

való viszonya alapján határozza meg a szerző.330 A megváltozott antropológiai 

koncepció így Musil életművén belül struktúraváltozáshoz vezetett, melynek egyik 

központi eleme a szubjektum státuszának és így a figurakonstruálás bizonyos elveinek a 

megváltozása.  

A regény jellemfogalmának meghatározása azonban ezzel a megállapítással még nem 

teljes. A cselekvésnek az objektív, mindenkire érvényes normákhoz visszonyított 

értékelése ugyanis Musilnál nem annyira általánosan értelmezendő, mint azt Halliwell 

Arisztotelész esetében megállapítja. A regény világában a cselekvés nem hordoz 

abszolút értéket; a cselekvés és a jellem összefonódása itt, mint „A német ember mint 

szimptóma” című esszében is, kiegészül a toposszal. A cselekvés tér-időbeli 

koordinátái, a „szituáció” és az azt jellemző szimbólumrendszer alapvetően 

meghatározza a cselekvés lehetőségeit és determinálja az egyén azonosságát. A 

cselekményben, eltérően az arisztotelészi kívánalmaktól, nem a cselekvők jelentik a 

legfontosabb kauzális erőt. Egy hozzájuk képest külsődleges tényező határozza meg 

cselekvéseik értékét: a cselekvés társadalmi-kulturális kontextusa. A cselekvésnek és 
                                                 
328 Halliwell 2002, p.79. 
329 U.o. Ugyanebben a momentumban látja Bachmann-Medick az arisztotelészi és a 18. századi populáris 
filozófia cselekvés-fogalmának különbségét: Arisztotelész felfogásában a lelki alkat, az érzelmek, 
igények, benyomások és érdekek nem konstitutív alkotórészei a cselekvésnek. V.ö. Bachmann-Medick 
1989, p.59. 
330 Ezért nem értek egyet Hajduk tézisével, miszerint a „másik állapotnak” a regénybeli ábrázolásmódja 
az „Egyesülések” című kötet novelláinak ábrázolásmódját viszi tovább. V.ö. Hajduk 2000, p.58. 



 134

jellemnek a toposszal való kauzális viszonya így az ember létének egy meghatározott 

szerkezeti elemét, a társadalmi-kulturális beágyazottságát emeli ki. A regény 

szerkezetében– mint arról már szó volt – a cselekvés kulturális relativitásának 

elgondolása manifesztálódik. 

Cselekvés és jellem etikai és antropológiai kontextusban való értelmezésekor érdemes 

visszatérni Ricoeur cselekvés-fogalmára is, melyet a mimézis I elmélet alkalmazásakor 

hallgatólagosan elfogadtunk. Ricoeur itt a cselekvésnek egy olyan fogalmát veszi 

alapul, mely tartalmazza az indítékokat, okokat és célokat is, valamint egy olyan 

szimbolikus rendszert, mely kontextust nyújt az egyes cselekvések értelmezéséhez. Az 

első sorban MacIntyre-re visszavezethető cselekvés-fogalom azonban közel sem 

problémamentes. MacIntyre erkölcsfilozófiai tanulmányában az analitikus filozófia, 

első sorban Quine, valamint az exisztencializmus, első sorban Sartre fogalmaival 

polemizálva fejti ki saját nézetét az én és cselekvésének megítélhetőségéről.331 Mivel a 

jelen dolgozat perspektívájából ez utóbbi vita bír jelentőséggel, itt csak erre térek ki.  

MacIntyre Sartre nézetének azt a momentumát kritizálja, melyben Sartre az erkölcsi 

cselekvést – többek között – úgy határozza meg, hogy a cselekvő bármely jellemvonást, 

melyet birtokolhatna, „tisztán univerzális és elvont, minden társadalmi partikularitástól 

elszakadt szempontból”332 kell hogy megítélje. Az erkölcsi cselekvés helyét ugyanis 

szerinte nem a társadalmi szerepekben és gyakorlatban, hanem az énben kell keresnünk. 

Ezzel szemben alkotja meg MacIntyre „az emberi élet egysége” fogalmát333, melyet az 

„én-mivolt narratív elképzelésére”334 alapoz. Eszerint egy olyan a születéstől a halálig 

tartó történet szubjektumaiként kell magunkat elgondolni, melynek egysége adja 

önazonosságunkat, határozza meg, hogy kik vagyunk. MacIntyre szerint azonban – az 

egzisztencialisták nézetével ellentétben – élettörténetünk mindig beágyazódik azoknak a 

közösségeknek a történetébe, amelyektől identitásunkat kapjuk. Az én cselekvésének 

erkölcsi megítélését tehát arra az antropológiai koncepcióra kell építeni, miszerint az én 

sosem gondolható el anélkül a társadalmi környezet nélkül, mely cselekvéseinek 

kontextusát képezi.  

                                                 
331 MacIntyre 1999. 
332 U.o. p. 52. 
333 U.o. pp.274-303. 
334 U.o. p.291. 



 135

Ricoeur cselekvésfogalmának alkalmazásával tehát a cselekvésnek semmiképp sem egy 

„általában vett” fogalma szolgált az elemzés alapjául, mint ahogy ő megjegyezte.335 

Cselekvésfogalma egy etikai vonzatokkal bíró antropológiai koncepciót előfeltételez, 

mely szerint a cselekvés csak társadalmi kontextusának figyelembe vételével ítélhető 

meg. Éppen ezáltal is volt alkalmas kiindulópont Musil regényének elemzésére. 

Véleményem szerint az ezen „emberkép” által motivált regényszerkezeti sajátságok (a 

toposz prioritása cselekmény és jellem felett és az ábrázolt cselekvésnek a toposz 

tulajdonságaival való korrelációja) azok a jellegzetességei Musil regényének, 

melyekben megragadható az életművön belüli struktúraváltozás. A korai elbeszélések 

figuraábrázolásának hátterében egy olyan jellemfelfogás áll, mely szerint az ember 

azonosságát nem cselekedetei határozzák meg, sőt cselekedetei téves társadalmi 

megítélésnek vannak kitéve; az ember sokkal inkább az, ami cselekedeteiben nem 

mutatkozik meg: érzései, lehetőségei, vágyai. Ennek megfelelően a figuraábrázolásban a 

szociális környezet teljes mértékben irreleváns336 és a figurát egyedül lelki élete 

jellemzi, azonosságát az emlékezés által konstituált temporálisan meghatározott és a 

képzelet által konstituált modálisan meghatározott világok adják.337 Sőt egyes 

szövegeknek, mint például az „Egyesülések” című kötet elbeszéléseinek vagy a 

„Grigia” című novellának a tematikája kifejezetten hangsúlyozza a cselekedet és lelki 

élet közötti diszkrepanciát, amennyiben a társadalom által elítélt házasságtörést teszi az 

önazonosság beteljesülésének szimbólumává. A regény szerkezete ezzel szemben, 

annak ellenére, hogy az elbeszélésekhez hasonló tematikus momentumok jelennek meg 

a „másik állapot” ábrázolásának korai verzióiban338, egy alapvetően különböző 

emberképet implikál. Azáltal, hogy a figuraábrázolást a cselekmény kontinuitásában 

minden mást megelőző toposzábrázolásra alapozza, az azonosság relatív voltát 

hangsúlyozza és az egyén jellemét és cselekedeteit a társadalmi-kulturális kontextus 

                                                 
335 Ricoeur 1999, p.258. 
336 Egy tágabban értelmezett – realizmus és korai modernitás közötti – irodalomtörténeti struktúraváltozás 
leírásában említi Marianne Wünsch Musil korai novelláit, mint annak példáit, hogy a századforduló 
prózájában a figuraábrázolásban jellemzően nem kap szerepet a szociális kontextus. Wünsch 1991. A 
szociális szférának a korai novellákból való hiányát állapítja meg Fred Lönker is. Lönker 2002, p.130. 
337 A temporálisan és modálisan meghatározott világszegmensek hálójának azonosság-konstituáló 
funkciójáról lásd Horváth 1998. 
338 Így a házasságtörés helyébe itt az incesztus lép, ami az elemzett szempontból ugyanolyan típusú, azaz 
társadalmilag elítélt cselekedet. 



 136

által determináltnak ábrázolja. Az ebben a jellemábrázolásban megjelenő 

struktúraváltozásban mutatkozik meg a megváltozott antropológiai koncepció. 

A regény ugyanezen szerkezeti sajátosságaiban ragadható meg véleményem szerint „A 

tulajdonságok nélküli ember” más nemzeti irodalmak korabeli regényeitől való alapvető 

strukturális eltérése, és talán azt is mondhatjuk, osztrák jellegzetessége. A harmincas 

évek második felében keletkezett angol és francia egzisztencialista regények339, 

melyeket az irodalomtörténet „A tulajdonságok nélküli emberhez” hasonlóan az 

„individuum szétesését” tematizáló epika körében tart számon, bár szintén az én 

identitásának az értékválság által okozott elvesztését és ezáltal a cselekvés 

értelmetlenségét illetve irrelevanciáját340 problematizálják, a cselekmény szerkezetében 

azonban nem kap szerepet a Musil regényében meghatározó jelentőséggel bíró 

„szituáció”, azaz egy adott tér-idő koordináta és a hozzá kötődő szimbólumrendszer. Így 

például a „Közönyben” a térábrázolás nem hangsúlyos, a főhős által reprezentált 

cselekvésmodell nincs bizonyos típusú toposzhoz kapcsolva, a főhős cselekedeteit nem 

determinálja a cselekvés topikus kontextusa. Cselekedeteit éppenséggel a kontextustól 

független animális jellege motiválja, amint azt maga ki is mondja: „testi szükségleteim 

nemegyszer megzavarják az érzelmeimet”341 és ezáltal kerül konfliktusba a társadalmi 

elvárásokkal. Az azonosságvesztés problémája így nem kerül összefüggésbe egy adott 

társadalmi-kulturális renddel, hanem az ember létének kontextustól független 

problémájaként jelenik meg.342  

Bár a szakirodalom Musil művében is felfedezni vélte az egzisztencializmus bizonyos 

jegyeit343, a regény szerkezete mégis alapvetően különbözik az egzisztencialista 

                                                 
339 Itt a korai egzisztencialista regényekre kell gondolni, mint a „Közöny”-re, amit Camus 1940-ben 
fejezett be vagy, „Az undor“-ra, ami 1931-36 között keletkezett. A később írt regényekben egyre 
hangsúlyosabbá válik a társadalmi elkötelezettség. V.ö. Magyar 1986. Ugyanide tartozik például Beckett 
1938-as „Murphy” című regénye, vagy a korábban kelekezett, de be nem fejezett és ezért novellakötetben 
kiadott „More Pricks than Kricks”. 
340 A cselekvés irrelevanciáját, vagy saját fogalmával az indiferenciát (Indifferenz) tartja Zima az 
egzisztencialista regény megkülönböztető jellemzőjének. V.ö. Zima 1983. 
341 Camus 2001, p.53-54. 
342 Erre a következtetésre jut Magyar Miklós is, amennyiben a „Közöny“ abszurd világképének fő 
motivációját nem abban látja, hogy a társadalom igazságtalan, hanem hogy a halál elkerülhetetlen, így 
létünk hiába való. V.ö. Magyar 1986, p.58. 
343 A hasonlóság megállapítása nem is alaptalan, mert például a 39., „A tulajdonságok nélküli ember 
ember nélküli tulajdonságokból áll” című fejezetben kifejtett gondolatmenet, miszerint a cselekvések 
függetlenek az egyéntől és egy felette álló rendszerösszefüggést képeznek, valóban rokonságot mutat 



 137

regényétől annyiban, hogy az én válsága nála nem, illetve hangsúlyosan nem az emberi 

lét általában vett struktúrájából adódik, hanem kifejezetten bizonyos típusú (konkrétan a 

szubsztancianélküli és „merev”) toposzhoz kötődik. Az ember ebben az antropológiai 

rendszerben nem gondolható el általában véve, nem függetleníthető attól a társadalmi-

kulturális környezettől, melyben él, hanem az határozza meg cselekvési lehetőségeit és 

cselekedeteinek erkölcsi megítélhetőségét. Jó példa erre a „Kákánia” című fejezet, ahol 

Musil csak miután Kákánia társadalmának szerveződését bemutatta („Alkotmánya 

szerint liberális volt az ország, de klerikális szellemben kormányozták. Klerikális 

szellemű volt a kormányzat, de szabadelvű az élet. A törvény előtt minden polgár 

egyenlőnek számított, de nem mindenki számított polgárnak” (I/42), stb.), tér rá az 

egyénnek a saját cselekedeteitől való elidegenedésének gondolatára („Ebben az 

országban [...] mindig mást csináltak, mint amit gondoltak [...] (I/43)). A konkrét példát 

egy tágabb elméleti keretbe helyezve utasítja vissza aztán azt a nézetet, mely szerint 

mindennek okát az osztrák jellem mibenlétében kéne keresni, és röviden parafrazálja az 

alaktalanságnak az esszében kifejtett elméletét: „Mert bármely ország lakóinak legalább 

kilencféle karaktere van [...]; az állampolgár egyesíti magában valamennyit, azok 

viszont feloldják őt, aki tulajdonképpen nem más így, mint e sok kis csermely vájta, 

vízgyűjtő teknő” (I/43).  

 

 

                                                                                                                                               
azzal a sartre-i gondolattal, hogy az én elkülönült és elidegenedett társadalmi szerepeitől. Ezt azonban 
Musil kifejezetten a „Kákánia-szituációhoz” köti.  



 138

2. Elbeszélt azonosság. A figurakonstruálás módja  

 

Az előző fejezet meghatározása szerint az etikai jellemfogalom úgy értelmezendő, hogy 

a szereplő a cselekvéshez való viszonyában van meghatározva és nem „belső élete”, 

azaz érzései és vágyai alapján. Első pillantásra talán meghökkentőnek tűnhet az a nézet, 

miszerint Musil regényének figurái is a cselekvéshez való viszonyukban lennének 

meghatározva, hiszen a regény alapvető cselekménynélkülisége, a figurák (úgy Ulrich, 

mint a mellékszereplők) passzivitása szembetűnő, és a szakirodalom által is többször 

kihangsúlyozott jellegzetessége a regénynek. A figurák jellemzően nem cselekvőként, 

hanem gondolkodóként vagy beszélgetőként jelennek meg, ami látszólag ellentmond 

annak az elképzelésnek, hogy a regény figurakonstruálási módját az etikai 

jellemfogalomból adódó alapelvek határoznák meg. A jelen értelmezés mégis emellett a 

fent képviselt elképzelés mellett kíván argumentálni néhány kiválasztott figura 

ábrázolási módjának elemzésével.  

A szakirodalom a párhuzamakció cselekményszálában megjelenő figurákat jellemzően 

úgy értelmezi, mint akiken keresztül a regény tablót nyújt a kor társadalmáról, akik 

tehát valamely ideológiát reprezentálnak.344 A mellékszereplők individualitásának 

formáját ugyanis az határozza meg, hogy bizonyos ideológiák hordozói és csakis azok, 

funkciójuk, hogy olyan viszonyítási alapot képezzenek, melynek kontextusában a főhős 

alakja értelmezhető. A különböző ideológiákat azonban az elbeszélés nem a figurák 

cselekvéseinek ábrázolása által reprezentálja. Az elbeszélés alapvetően nem 

cselekedeteket ábrázol, hanem a cselekvések előzetes értelmezését; azt a minden mást 

kizáró központi ideát, ami a figura cselekvésének motivációját jelenti.  

A cselekvés ábrázolásáról való lemondás és ehelyett szavak és gondolatok elbeszélése 

így nem cáfolja az etikai jellemfogalom érvényesülésének tézisét a regényben. A szavak 

és gondolatok elbeszélése ugyanis nem a figurák „belső életét”, gondolataikat és 

érzéseiket tematizálja, hanem éppen azt, amit Arisztotelész a jellemábrázolástól elvár: a 

cselekvő tudatos választását cselekedetének tekintetében. Így ha nem is 

cselekedeteikben, de a cselekvéshez való viszonyukban vannak ábrázolva a szereplők; 

alakjukban passzivitásuk ellenére a cselekvés prioritásának tézise manifesztálódik.  

                                                 
344 Ez az értelmezésmód több helyen is megtalálható, legkifejtettebben Howaldnál. Howald 1984. 



 139

A figurák ezen ábrázolásmódja, hasonlóan Ulrich cselekvéshez való viszonyának 

ábrázolásához, összefüggésben áll a regény paradigmatikus felépítésével és 

töredékességével. A társadalmi cselekvés reprezentációjában ugyanis az egyes 

események nem a narratív egymásra következésük, hanem a más narratív egységekhez 

való hasonlóságuk illetve különbözőségük alapján telítődnek jelentéssel.345 Az egyes 

cselekvésmódok mögött álló ideológiák egymással összehasonlítva, és különösen a 

főhős cselekvéshez való viszonyának perspektívájából válnak megítélhetővé. Az 

események ábrázolásában nem releváns az időrendiség, elbeszélésükben nem a 

kronologikus, hanem a tematikus kategóriák szerinti elrendezés kap szerepet. Másképp 

fogalmazva ez a típusú elbeszélés „paradigmatikus kapcsolatokba rendezi az 

eseményeket, s nem pedig szintagmatikus, diakronikus kapcsolataik alapján idézi fel 

azokat”.346 Ezért tekinthetők Paul Atkinson szerint az etnográfiai munkák 

szükségszerűen fragmentáris narratívának.  

A regény paradigmatikus felépítése egyúttal meghatározza a figurák identitásának 

temporális sajátosságát. A szereplők a kanonizált szövegben jellemzően nem változnak, 

nem fejlődnek se pozitív, se negatív irányba, a temporalitás szempontjából statikus 

identitás347 jellemzi őket. A statikus identitás tézise mind a főhősre, mind a 

mellékszereplőkre érvényes. A figurakonstruálás a mellékszereplők és a főhős esetében 

annak ellenére, hogy a két esetben egymással ellentétes jellegű identitás konstituálódik, 

azonos narratív eljárások alkalmazásával valósul meg. A figurák ugyanis általában úgy 

kerülnek bevezetésre a regényvilágba, hogy a megnevezésük után egy rövid jelenetben 

az őket leginkább meghatározó cselekvést ábrázolja a szöveg, ami által és amit röviden 

kommentálva az elbeszélés egy releváns tulajdonságukat kiemeli. Ebben a statikus 

jelenetábrázolásban a figurának az a tulajdonsága van kiemelve, ami a cselekmény 

kezdőállapotában jellemzi, amilyennek tehát az olvasó a regényvilágba való 

bevezetéskor megismerheti. Ennek a tulajdonságnak a hozzárendelése azonban még 

                                                 
345 V.ö. Atkinson elemzését a társadalmi cselekvés etnográfiában történő reprezentálásáról. Atkinson 
1990. 
346 U.o., p.146. 
347 A statikus identitás tézise csak azzal a megszorítással fogadható el, hogy az a kanonizált szövegbeli 
ábrázolásra érvényes. Mivel a figurák attribútumainak változtatási verziói a jegyzetekben találhatók, 
bizonytalan, hogy ezek közül Musil mit vett volna be a regény végleges szövegébe. Különösen problémás 
a mellékszereplők sorsa, hiszen Musil nagy részükkel az utolsó tíz évben már szinte egyáltalán nem 
foglalkozott.  



 140

nem azonosítja a figurát. A jelenetábrázolás sokkal inkább úgy értelmezhető, mint egy 

rövid felvezetés ahhoz a történethez, ami alkalmas arra, hogy megalapozza a figura 

identitását. „Mert mi emberek: a történeteink vagyunk [...]. Valaki ember az, aki... – 

hogy pontosan kicsoda is, azt mindig csak történetek mondják el”.348 Így mikor Musil 

felteszi a regény egy alakjával kapcsolatban azt a kérdést: ki is volt ő valójában, 

válaszként a cselekmény kezdőpontjáig tartó élettörténetét meséli el. Ezek a történetek 

így a báziselbeszélést időben minden esetben megelőzik és ennek megfelelően mindig a 

„kivonatos elbeszélés”349 módjában, azaz röviden összefoglalva mondják el a 

szereplőnek a történet kezdetének idejéig terjedő élettörténetét és rendelik ezáltal hozzá 

az őt azonosító tulajdonságokat. Az ezekben az élettörténetekben megalapozott identitás 

az elbeszélés további részében nem változik, a szereplő megőrzi az itt hozzárendelt 

tulajdonságokat. A jellemváltozás helyett az elbeszélés fókuszába az kerül, hogy az 

adott azonossággal rendelkező hős hogyan reflektál a társadalom által kínált cselekvési 

alternatívákra.  

Walter, Ulrich fiatalkori barátja például a 14., „Ifjúkori barátok” című részben kerül 

bevezetésre a regényvilágba, ahol először egy rövid jelenetábrázolás által mint művészt 

mutatja be az elbeszélés. Clarisse-szal, feleségével zongoráznak, olyan elmélyülten, 

hogy nem vesznek tudomást a hozzájuk érkező Ulrichról. A jelenetábrázolásban, fő 

funkciójának megfelelően, Ulrich kritikai instanciaként szerepel: az elbeszélés az ő 

értékelését tematizálja, azt írja le, milyennek látja Ulrich ifjúkori barátját. Ulrich a 

Walterről megfogalmazott gondolatait a zongora-jelenetet követő, Clarisse-szal 

folytatott beszélgetésben fejti ki, mintegy előre értelmezve azt a történetet, amit a 

narrátor a Clarisse – Ulrich párbeszéd után beszél el: „Nincs különb példája az eleve 

elrendelésnek, mintha egy tehetséges fiatalember szokványos öregemberré szűkíti be 

önmagát; méghozzá sorscsapás nélkül, pusztán az elkerülhetetlen zsugorodás 

következtében” (I/65).  

Ezután a rövid és kritikus értelmezés után fejti ki az elbeszélő a Walter azonosságát 

konstituáló élettörténetet, melyet az illusztráció kedvéért itt hosszabban idézek:  

                                                 
348 Marquard 2000, p.389. Marquard mindezt Wilhelm Schappra hivatkozva írja. Ugyanezt a problémát 
veti fel Ricoeur, aki Hannah Arendtre hivatkozva írja, hogy arra a kérdésre, kik vagyunk, egy élettörténet 
elbeszélése válaszol.   
349 A fogalom Genette terminusa. V.ö. Genette 1996, pp.79-83. 



 141

 
„Nehéz lett volna megmondani, ki is valójában Walter. Mert kellemes ember 
volt, beszédes, sokatmondó szemű, még ma is, ehhez nem fért semmi kétség, 
pedig elmúlt már harmincnégy éves, és egy ideje valami művészeti hivatalban 
teljesített szolgálatot. Apja szerezte neki a kényelmes hivatalnokállást, 
méghozzá fenyegetés kíséretében: ha el nem fogadja, minden anyagi támogatást 
megvon tőle. Walter tulajdonképpen festő volt; annak idején egyszerre 
foglalkozott művészettörténeti tanulmányokkal az egyetemen, s járt az állami 
képzőművészeti akadémia festőosztályába, később egy darabig műteremben 
lakott. [...] most azonban mintha zenésszé vedlett volna újra, és szerelme tízéves 
korszakában hol az egyik volt, hol a másik, ráadásul költő is, meg egy irodalmi 
folyóirat kiadója; hogy megnősülhessen állást vállalt egy színházi 
ügynökségnél, de pár hét múlva lemondott szándékáról, és hogy 
megnősülhessen, egy idő után színházi karmester lett, fél évbe se telt, rájött, 
hogy ez is képtelenség, és rajztanárkodott, zenekritikuskodott, remetéskedett és 
még sok minden máskodott, míg azután apja és leendő apósa, megértő szív ide, 
türelem oda, megelégelte a dolgot.” (I/67-68)  

 

A választ arra a kérdésre tehát, hogy ki volt Walter, azaz az identitását konstituáló 

történetet az elbeszélő röviden, nem kifejtve, Ulrich kritikus kommentálásában a regény 

elején összefoglalja. Az érdeklődése a továbbiakban nem arra irányul, hogy ki is volt 

Walter és hogyan vált olyanná, amilyen; az elbeszélés további részeiben arra fókuszál, 

hogy egy ilyen tulajdonságokkal rendelkező (azaz a művészlétet a polgárlétért feladó) 

hős milyen szerepet tart praktizálhatónak az adott társadalomban. Az elbeszélés így nem 

a figura azonosságát problematizálja, Walter alakja a cselekmény további részeiben nem 

változik, megőrzi azokat a tulajdonságait, amiket az elbeszélés a történet kezdetén 

hozzárendelt. Az elbeszélés ezáltal a figurakonstruálási mód által annyiban foglalkozik 

az identitás kérdésével, hogy a merev, a kontextusra nem reagáló és ílymód kevéssé 

reflektált azonosság etikai problematikusságát tematizálja. 

A kontextus relevanciáját Walter identitásának tekintetében az mutatja, hogy az őt 

bemutató két fejezet közé két másik fejezet van beékelve, amik a cselekmény történelmi 

korát írják le: a 15., „Szellemi átalakulások” című fejezet a 19-20. század fordulóját, 

annak szellemi felpezsdülését ábrázolja, míg a 16., „Titokzatos korbetegség” című 

fejezet a századforduló utáni éveket az „általános renyhülés, lohadás” (I/75) 

korszakának mutatja be. A két korszak egyben a fiatalkori barátok életének is két, ifjú 

és felnőtt kora, a 15. és 16. fejezet tehát kétféleképpen olvasható: mint az emberi 

történelem, és mint Walter és Ulrich élete két korszakának ábrázolása. A 



 142

korszakábrázolások így egyszerre két kontextusban értelmezhetők: a századforduló 

általános szellemi fellendülése egyúttal Ulrich és Walter életének szellemi csúcsát is 

jelentette, a század első felének lankadása pedig a szereplők életében is a hanyatlás 

korszaka volt.  

A 17., „Így hat egy tulajdonságok nélküli ember a tulajdonságok emberére” című 

fejezet a 14. fejezethez képest fordított perspektívából Walter Ulrichról alkotott képét 

mutatja be. Walter Ulrich távozása után Clarisse-nek fejti ki azt, hogy milyennek látja 

fiatalkori barátját. A házastársak közötti beszélgetésnek témája ellenére mégsem Ulrich 

ábrázolása a tárgya; azáltal, hogy a fejezet elején az elbeszélés Waltert mint féltékeny és 

frusztrált férjet mutatja be („A béna ember féltékenysége kínozta, aki lépkedni hallja az 

egészségeseket, és nem mert csatlakozni hozzájuk, kettejükhöz, mert fájdalma 

lehetetlenné tette volna, hogy védekezzék ellenük” I/79), és a beszélgetés kezdete előtti 

prekoncepciót tulajdonít neki („Félig tudatosan derengett benne, ahogy az ablakon át 

Clarisse-t közeledni látta, hogy ellenállhatatlan vágy keríti hatalmába: megint rosszat 

kell mondania Ulrichról” I/83350), relativálja az Ulrichról megfogalmazott ítéletét, és 

értékelésében sokkal inkább az ő perspektívájára, szubjektív nézőpontjára irányítja a 

figyelmet.  

Walter nézőpontjának az egyik meghatározó eleme a kontextushoz való viszonyulása. A 

16. fejezetben, ami a kor szellemi hanyatlásának okait keresi, ezek közül az egyikként 

említi az elbeszélő a német polgár általános viszonulását korának jelenségeihez: „a 

német polgár fütyült az általa dekadens és beteges túlzásoknak minősített szülési 

fájdalmakra” (I/75). A következő fejezet jellemzése alapján Walter éppen egy ilyen 

átlagpolgárnak tekinthető, aki saját tehetetlensége elől kora és környezete 

egészségtelenségének gondolatába menekül: „Ahogy azonban állapota az utóbbi 

években egyre rosszabbodott, egyszersmind csodás vigaszt talált egy korábban nem 

eléggé becsült gondolatban. E gondolat szerint Európa, ahol ő élni kényszerült, 

menthetetlenül elfajzott” (I/81). Ugyanígy ítéli el a hely után a kort is, amiben él: „Mert 

ha eddig ő volt munkaképtelen, s ezért rosszul érezte magát, ezentúl a kor számított 

tehetetlennek, s ő lett újra egészséges”351 (I/82). Walter figurájának „merevsége” így 

                                                 
350 Kiemelés az eredetiben. 
351 Kiemelés az eredetiben. 



 143

nem a korra és környezetre való érzéketlenséget jelenti, hiszen annak hanyatlását maga 

is átéli („kezdődő szellemi hanyatlás jeleit sejtette” magán (I/81)); a kontextushoz való 

viszonya azonban passzívnak mondható, amennyiben nem „felvállalja” korának 

problémáit és reagál rájuk aktívan, hanem éppen fordítva, saját tulajdonságait átruházza 

a korra, ezáltal megszabadítva magát az alkotás és változás kötelezettségének érzésétől.  

Walter ábrázolása paradigmatikus a regénybeli jellemábrázolás tekintetében: egy rövid 

jelenetábrázolás után, mely legtöbbször Ulrich perspektívájából történik, az elbeszélő a 

kivonatos elbeszélés formájában összefoglalja a megnevezett szereplőnek a 

bázistörténet kezdőpontjáig tartó élettörténetét és ezáltal hozzárendeli az őt azonosító 

tulajdonságokat. Ezután a kanonizált szövegrészben jellemfejlődés nem történik, azaz a 

figurák tulajdonságai nem változnak; az elbeszélés tárgyát a szereplő elgondolásai és 

cselekvései képezik.  

A jellemábrázolás értelmezésére természetesen jelentős befolyással van az, hogy a 

regény befejezetlen, sőt, a történet közvetlenül a peripeteia ígérete után szakad meg, ott, 

ahol az elbeszélés elhagyja a párhuzamakció figuráit, és Ulrich és Agathe történetének 

elbeszelésére tér át. A kanonizált szövegben a párhuzamakció figurái már csak egy-egy 

rövid fejezet erejéig kerülnek elő, így az, hogy a beígért fordulat az ő tulajdonságaikban 

milyen változást hozott volna, még kevésbé derül ki, mint az apokrif fejezetek 

középpontjában álló Ulrich-figura esetében. Musil feljegyzései között természetesen 

számos terv található, amik a párhuzamakció egy-egy figurájának a második részben 

bekövetkező változásairól szólnak, és foglalkozott azzal is, hogy milyennek ábrázolt 

volna egyes szereplőket a cselekmény végállapotában. Mivel azonban ezek a tervek 

provizórikusnak tekintendők, a jellemábrázolás értelmezése a párhuzamakció figuráinak 

esetében még korlátozottabb, mint a főhős esetében. 

A figurakonstruálásnak a regény kanonizált részei alapján történt rekonstruálását 

véleményem szerint az sem befolyásolja jelentős mértékben, ha a hagyaték szövegeit is 

bevonjuk az értelmezésbe. Érdekes módon ugyanis Musil a főbb figurák jellemének 

változásait úgy tervezte, hogy a változások nem annyira valamely fordulat 

következményeiként lennének értelmezhetők, nem jelentenek a kezdeti állapothoz 

képest jelentős, az eredetihez képest ellenkező tulajdonságok hozzárendelésében 

megnyilvánuló váltást, sokkal inkább a figuráknak a cselekménybe való bevezetésükkor 

megalapozott azonosságukat erősítette volna a releváns tulajdonságok 



 144

hipertrófizálásával. Diotima alakját például úgy tervezte Musil, hogy a cselekmény 

második részében egyre inkább a szexuáltudományok felé fordult volna érdeklődése, 

ezzel a kezdeti jellemzőjét, a nagy ideának a szerelemben, azaz Arnheim alakjában való 

meglelését eltúlozva. Clarissén pedig egyre erősebben törtek volna ki az őrültség jelei, 

amik már a cselekmény elején, a Nietzsche iránti fanatikus lelkesedésben 

megnyilvánultak. Ezek a változások tehát nem jelentettek volna fordulatot a figurák 

jellemében, továbbra sem lehetett volna jellemváltozásról beszélni. A figurák identitása 

a fordulat utáni cselekmény elbeszélésével sem vált volna dinamikussá.  



 145

3. A ’tulajdonságok nélküliség’ értelmezése 

 

Ulrich bevezetése a regény világába bár ugyanezekkel a narratív stratégiákkal történik, a 

hasonló elbeszélési módok azonban egy a mellékszereplőkéhez képest ellentétes 

folyamat ábrázolására szolgálnak. Míg a mellékszereplőket mindig megnevezésük által 

vezeti be a narrátor az elbeszélt világba, és ezután beszéli el azt a történetet, mely által 

hozzájuk rendeli az őket leíró tulajdonságokat, addig Ulrichot először egy határozott 

leírás – „a tulajdonságok nélküli ember” (I/13) – által nevezi meg, és még jónéhány 

fejezeten keresztül így említi, míg az 5., „Ulrich” című fejezetben családi nevét 

kihangsúlyozottan eltitkolva keresztnevét megadja és az őt ábrázoló első jelenetben 

(ahogy a dolgozat harmadik fejezetében kifejtettem) semmittevőként mutatja. A 

regényvilágba ílymód bevezetett főhős azonosságát a mellékszereplőkkel analóg módon 

a kivonatos elbeszélés formájában elbeszélt történet által adja meg. Ez az extern 

analepszis három fejezetet ölel fel: a 9., 10. és 11. fejezetet, amik Ulrichnak azt a 

bázistörténetet megelőző három próbálkozását írják le, melyekben a katona, mérnök és 

matematikus hivatással kísérletezett. Ez az extern analepszis azonban nem rögzíti Ulrich 

valamely tulajdonságait, hanem a 4., „Nem csak valóságérzék: lehetőségérzék is van a 

világon” című fejezetben leírt diszpozíciónak („a lehetőségérzéket olyan képességként 

határozhatjuk meg, amelynek segítségével elgondolhatunk bármit, ami lehetne is éppen” 

I/18) az élettörténetbeli ábrázolása. Ulrich ugyanis a három próbálkozás után arra a 

következtetésre jut, hogy az emberek „nem is sejtik, mily módokon lehet manapság 

gondolkodni már; mert ha megtanulnának újszerűen gondolkodni, az életükön is 

változtatnának” (I/52). Mindhárom lehetséges hivatást feladva így végül úgy dönt, hogy 

az életből egy éves szabadságot vesz, „hogy képességei alkalmas felhasználását 

megkeresse” (I/61), azaz megszerzett tulajdonságait elveti, és az új körülményeknek 

adekvát tulajdonságok keresésére indul. A báziselbeszélés kezdetén így Ulrich már 

azonosság nélküli szereplőként jelenik meg, ami az elbeszélés során nem is változik: 

Ulrich meghatározatlan identitásában statikus figura.  

Így bár a regény minden figurája statikus identitással rendelkezik, az Ulrichot azonosító 

történet a többi cselekvőéhez képest mégis fordított irányú: míg a mellékszereplők 

extern analepszisben ábrázolt története rögzíti tulajdonságaikat, addig Ulrich 

történetében tulajdonságok nélküli azonossága konstituálódik.  



 146

A ’tulajdonságok nélküliség’ elemzésében mindeddig két szempont jutott érvényre: 

egyrészt az azonosság szemantikai értelmezése, mikor is azt a kérdést tesszük fel, hogy 

milyen tulajdonságok hozzárendelésével töltődik fel az a név jelentéssel, amivel az 

elbeszélés a figurát jelöli, másrészt az azonosság temporális elemzése, mikor azt a 

kérdést tesszük fel, hogy a figurának a cselekmény kezdetén megalapozott 

önazonossága változik-e és ha igen, mennyiben a cselekmény során. Az elemzés eddig a 

pontig így összhangban áll Ricoeurnek azzal a rendszerével, amit az elbeszélt azonosság 

explikálására dolgozott ki. Ricoeur rendszere ugyanis szintén két szempontú: az 

„ugyanazonosság” (mêmeté) fogalmával az elbeszélt azonosságnak azt az aspektusát 

jelöli, amit „szubsztanciális vagy formai azonosságként”352, illetve „a szerzett készségek 

és a …-val/-vel gyarapodott azonosulások együtteseként”353 definiál; ez az általam 

szemantikai azonosságnak nevezett aspektussal összevethető. Az elbeszélt azonosság 

jelen értelmezésben temporálisnak nevezett aspektusa pedig Ricoeur „őmagaság” 

(ipséité) fogalmával összevethető; Ricoeur ezt úgy írja le, hogy egy temporális 

struktúrán alapuló azonosság, ami egy dinamikus identitás modelljének felel meg.354 

Ricoeur felfogásában a kettő, „ipséité” és „mêmeté” dialektikája jelenti a szereplőnek a 

cselekményszövésben létrehozott dialektikáját.355 Mindennek alapján szükségszerűnek 

tűnik, hogy a jelen dolgozat a ’tulajdonságok nélküliség’ fogalmának egy hasonló 

értelmezését adja, mint amit Ricoeur fogalmaz meg „Az én és az elbeszélt azonosság” 

című tanulmányában.356 

Ricoeur (mint ahogy a Musil-szakirodalom egy jelentős része is) Musil regényéről azt 

állapítja meg, hogy „az azonosság szétesési drámája”357, és mint ilyen, az elbeszélői és 

erkölcsi azonosság közti eltérésből nyeri el az értelmét. Az „ipséité” és „mêmeté” 

közötti „gyümölcsöző feszültség”358 tanulságát abban látja, hogy nem az önazonosság, 

                                                 
352 Ricoeur 1995, p. Ricoeur definícióit a saját fordításomban idéztem.  
353 Ricoeur 1999, p.410. 
354 Ricoeur 1985, p.396. 
355 Ezt a nézetet Ricoeur csak az „Az én és az elbeszélt azonosság” című, a „Temps et récit”-hez képest 
később keletkezett tanulmányban képviseli. A korábbi tanulmány a „mêmeté” fogalmának az „ipséité” 
fogalmával való helyettesítése mellett érvel. V.ö.: u.o., p.396. 
356 Ricoeur ugyanakkor megjegyzi, hogy a „narratív identitás” fogalmában az etikai felelősség 
momentuma is megjelenik, mivel az ábrázolt világban megnyilvánuló világlátás etikai szempontból 
sosem semleges. U.o., p.400. 
357 Ricoeur 1999, p.408. 
358 U.o. Az érvelésben helyet kap még a „maintien de soi”, az önmegőrzés erkölcsi eszméje, aminek 
pontos helyét a különböző síkok összemosása miatt nehéz megállapítani. 



 147

azaz nem a birtoklás számít359, Tengelyi László megfogalmazásában „nem vonásaink 

állandósága, jellemünk szilárdsága, és nem is meggyőződéseink változatlansága teszi, 

hogy önmagunk maradunk, hanem hogy minden átalakulás, amelyen életünk során 

keresztül megyünk, egyetlen egységes történet keretei között elbeszélhető”.360  

A „tulajdonságok nélküliség” jelen értelmezése azonban egy ettől különböző „erkölcsi 

tanulság” megállapításához vezet. Az értelmezés különbségének oka pedig az, hogy a 

„tulajdonságok nélküliség” fogalma véleményem szerint nem értelmezhető pusztán 

ennek a két szempontú rendszernek az alapján. A főhős azonosságának értelmezése 

ugyanis Musil regényének esetében megkívánja az antropológiai koncepció figyelembe 

vételének elsőbbségét, azaz csak annak fényében magyarázható a szemantikai 

meghatározatlanság és a temporális statikusság tézise. Eszerint a szubsztanciális 

azonosságnak az a hiánya, amit Ricoeur – sok más értelmezővel együtt – Musil 

főhősére nézve megállapít, érdekes módon elsődlegesen nem a „tulajdonságok nélküli 

ember” jellemzője. A regényvilágba elsőként bevezetett kronotoposz jellemezhető 

elsődlegesen a szubsztanciális azonosság hiányával, ahogy a jelen dolgozat harmadik 

fejezete megmutatta. Kákánia ugyanis egy olyan társadalmat és kultúrát modellál, mely 

az őt szervező egységes ideológiát nem találja, és ezért egymással össze nem 

egyeztethető ideológiák sokaságára támaszkodik. Az ideológiák eklektikusságában nem 

képes a cselekvés legitimitását megteremteni, ami által a legitimációs krízis állapotának 

modelljeként értelmezhető.  

A főhős jelleme az így konstruált toposznak a viszonyában értelmezve egy a 

Ricoeurétől eltérő következtetés levonását vonja maga után. A relatív azonosság 

tézisének megfelelően a tulajdonságok nélküliség nem az identitás elvesztését jelenti, 

Ulrich története pedig nem értelmezhető az önazonosság elvesztésének történeteként. A 

regény szerkezetében manifesztálódó antropológiai koncepció (az emberi identitás és a 

szituáció összefüggése) figyelembevételével a „tulajdonságok nélküliség” a szituáció 

felismeréseként, annak ‚magára vállalásaként’, illetve a társadalmilag gyakorolt 

lehetőségekkel szembeni passzív ellenállásként értelmezendő.361  

                                                 
359 U.o. p.411. 
360 Tengelyi 1998, p.18. 
361 A kronotoposz és a főhős hasonlóságát Györffy Miklós is megemlíti: „Kákániának ugyanúgy 
meghatározatlan az azonossága, mint Ulriché”. Györffy 1999, p.192. 



 148

A „tulajdonságok nélküliségnek” a relatív azonosság koncepciójába ágyazva nem az 

lesz az erkölcsi tanulsága, hogy nem az önazonosság számít. Musil regényében – bár a 

regény számos esszéisztikus kitérőjében ennek ellentmondó megfogalmazásokat is 

találhatunk – éppenséggel konstitutív szerepe van az önazonosságnak, hiszen a főhős 

cselekedeteit, illetve a cselekvés megtagadását éppen a toposz szubsztanciális 

azonosságának felismert hiánya motiválja. „Az én elképzelt semmi volta”362 Musil 

regényében nem „az én egzisztenciális válságát”363 mutatja, hanem az én cselekvésének 

kontextusát képező társadalom kulturális válságát. Ha tehát a regény erkölcsi tanulságát 

igyekeznénk megfogalmazni, akkor az ember és a társadalom összefonódásának 

irányába kéne elindulnunk, és Norbert Elias szociológiai terminusa, a 

„Menschengeflecht”364 fogalma által implikált etikai konzekvenciáját levonni, 

miszerint: „die Aktionen vieler einzelnen Individuen [schliessen] unaufhörlich zu 

langen Handlungsketten zusammen[...], damit die Handlung jedes Einzelnen ihren Sinn 

erfüllt. Und auf diese Weise ist also jeder einzelne Mensch in der Tat gebunden”.365 

 

                                                 
362 Ricoeur 1999, p.411. 
363 U.o. 
364 Elias 1994, p.31. 
365 U.o., p.33-34. 



 149

Zárszó: kritika és relativitás 

 

Clifford Geertz az Anti-antirelativizmus című írásában, anélkül, hogy elkötelezné magát 

a relativizmus eszméje mellett366 számot vet ellenzőinek érveivel és megmutatja azok 

fonákságát. Így kerül lajstromra I.C.Jarvie 1983-as írása is, amiben Jarvie azt veti a 

relativizmus szemére, hogy az korlátozza a kritika lehetőségeit:  

 

„[a relativizmusnak] megvannak a kellemetlen következményei: mégpedig az, 

hogy az emberi teljesítmények kritikai megítélésének korlátozása lefegyverez, 

emberi mivoltunkból kivetkőztet, és otthagy minket úgy, hogy képtelenek 

leszünk kommunikatív interakcióba lépni; azaz képtelenek leszünk kultúraközi, 

szubkultúraközi kritikát mondani; a relativizmus végülis egyáltalán nem hagy 

helyet a kritikának...”367 

 

Ugyanezt a kritikát fogalmazza meg a relativizmussal szemben Jerry Fodor egyik 1996-

os írásában: 

 

„Az a gondolat, hogy a kogníció átitatja az észlelést, összetartozik egy 
tudományfilozófiai ideával (s történetileg is kötődik hozzá), mely szerint 
elméleteink átfogóan megszabják megfigyeléseinket; azzal az antropológiai 
elképzeléssel, hogy értékeinket egészében kultúránk szabja meg; azzal a 
szociológiai gondolattal, hogy episztemológiai elkötelezettségeinket, ideértve 
különösen a tudományt, egészében osztályhelyzetünk determinálja; s azzal a 
nyelvészeti ideával, hogy metafizikánkat minden részletre kiterjedően 
meghatározza szintaxisunk. Mindezek az ideák egyfajta relativista holizmusra 
mutatnak: mivel az észlelést átitatja a kogníció, a megfigyelést az elmélet, az 
értékeket a kultúra, a tudományt a társadalmi osztály s a metafizikát a nyelv, a 
tudományos elméletek racionalista kritikája [...] csak olyan előfeltevések keretén 
belül fordulhatnak elő, melyeket [...] a beszélők történetesen osztanak. S ez a 
keret racionálisan nem kritizálható.”368 

 

                                                 
366 Az elkötelezetlenséget fejezi ki a cím: Geertz írása az antirelativizmus kritikája a relativizmus melletti 
elkötelezettség nélkül. Cf. Geertz 1984, p.344. 
367 Jarvie, I.C.(1983): „Rationalism and Relativism”. In: British Journal of Sociology, 34., pp. 44-60. 
Idézi Geertz 1984, p.371. 
368 Fodor, J.A.: „Fodor kalauza a mentális reprezentációhoz: Az intelligens nagynéni segédlete”. In: Pléh 
Csaba (szerk.): Kognitiv tudomány. Budapest: Osiris 1996, pp.197-206. Idézi: Pléh 1999, p.46-47. 



 150

Jarvie és Fodor ezzel látszólag kulcsérvet hoz fel a relativizmus ellen, mert egy olyan 

tevékenység ellehetetlenülésének okozójaként mutatja be, ami kultúránkhoz szorosan 

hozzátartozik, ami alapvető kommunikációs tevékenység, és ami nézeteink, 

elképzeléseink és elméleteink változásának és fejlődésének elsődleges motivációja. 

Mivel értelmezésemben azonosság és töredékesség problémáiból kiindulva a regényben 

rekonstruálható kritikára és relativizmusra vonatkozó következtetésekhez jutott el, és 

így Musil regényét e fent említett problémakörben elhelyezhetőnek tartom, ebben a 

zárófejezetben arra térek ki, természetesen a probléma tágabb körű taglalása nélkül, 

hogyan fér össze a kettő, kritika és relativizmus Musil regényében.  

Musil regényében a relativizmus antropológiai elképzelése nyilvánul meg, ami az etikai 

jellemfogalom következtében a morális relativizmus formájában jelenik meg, és arra 

vonatkozik, hogy morális értékeinket kultúránk szabja meg, és az egyedi cselekvés csak 

a mindig változó egész függvényében ítélhető meg. A relativizmus azonban Musilnál 

nem zárja ki a kritikát, az antropológiai relativizmus nála egy kultúrkritikával 

kapcsolódik össze, ami egy meghatározott kulturális állapot ellen irányul. Ezt a 

kritikának egy olyan alkalmazása teszi lehetővé, ami Michel Foucault a „Qu’ est-ce que 

la critique?”369 című tanulmányában adott értelmezésével áll összhangban. Itt ugyanis 

Foucault a kritikát úgy határozza meg, mint egy bizonyos viszonyulást ahhoz, ami 

létezik, amit egy ember tud és csinál, egy viszonyulást a társadalomhoz és kultúrához, 

azaz egy viszonyulást valami máshoz, mint ami önmaga. A kritika eszerint nem önálló 

létező, hanem egy olyan funkció, ami alá van rendelve mindannak, amit a filozófia, a 

tudomány, a politika, a morál, az irodalom, stb. pozitívan ábrázol.370 Jürgen Habermas a 

modernség filozófiai diskurzusának elemzésében ehhez hasonlóan fogalmazza meg a 

kritika, konkrétan az ideológiakritika lényegét: az ideológiakritika nem egy elmélet, 

csak elméleti előfeltételezésekre alapozva vitatja egy gyanús elmélet igazságát.371 A 

következetes kritika önmaga sosem fordul át az affirmációba.  

A kritikának ez az értelmezése, ami egy önálló kritikai hagyományt teremtett372, 

véleményem szerint jól összeegyeztethető a relativizmus elképzelésével. Ez a 

                                                 
369 Foucault 1990. 
370 U.o., p.8. 
371 Habermas 1982, p.141. 
372 Itt egy Nietzschével kezdődő és Theodor W. Adornon keresztül a dekonstrukció kritikai módszeréig 
vezető hagyományra gondolok. 



 151

meghatározás ugyanis a kritikának éppen egy olyan tulajdonságát emeli ki, ami annak a 

relativizmussal közös alapjára mutat rá: mindkettőt az az elvi elkötelezettség jellemzi, 

hogy nem indulhatunk ki valamilyen módon rögzített, azaz abszolút érvényű értékek 

létezésének feltételezéséből. Az így értelmezett kritika mindig egy önmagán kívül 

létező, meghatározott dolog ellen irányul, amit nem egy másik rögzített rendszer felől 

közelít meg, hanem az adott rendszer, elmélet vagy kontextus keretein belül maradva.  

Musil regényében azáltal, hogy a kritikának ezt a radikális formáját alkalmazza, azaz 

nem rögzít egy a cselekvés téloszaként funkcionáló meghatározott értékrendet, hanem 

pusztán az ábrázoltat tagadja, a kritikának egy olyan értelmezését feltételezi, ami 

összeegyeztethető a relativizmus alapfeltételezésével. Való igaz, hogy ez az 

előfeltételezés nem biztosít alapot a kultúraközi kritikához, sőt tagadja egy kultúrának 

egy másikhoz viszonyított felsőbbrendűségét. Musil utópiasorozata, az a tény, hogy 

minden utópiáját egy következő, valamilyen szempontból jobb kedvéért elvetette, és 

mindig újabbakat dolgozott ki, arra a szemléletre enged következtetni, hogy nincs 

egyetlen olyan rendszer, mely abszolút mértékben elfogadható, a választás mindig az 

egyedi eset viszonylatában hozott normatív döntést jelent.  

 

 



 152

Felhasznált irodalom 

 

Adorno, Theodor W. (1958): Noten zur Literatur. I. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1980. 

Adorno, Theodor W. (1966): Gesammelte Schriften 6. Negative Dialektik. Jargon der 

Eigentlichkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1997. 

Albertsen, Elisabeth (1968): Ration und Mystik im Werk Robert Musils. München: 

1968. 

Altmann, Volkmar (1992): Totalität und Perspektive. Zum Wirklichkeitsbegriff Robert 

Musils im „Mann ohne Eigenschaften”. Frankfurt/M., ...: Peter Lang 1992. 

Arisztotelész (i.e.335): Poétika. Ford. Ritoók Zsigmond. Budapest: PannonKlett 1997. 

Arntzen, Helmut (1982): Musil-Kommentar zu dem Roman „Der Mann ohne 

Eigenschaften”. München: Winkler 1982. 

Atkinson, Paul (1990): „A narratíva és a társadalmi cselekvés reprezentációja”. 

[Narrative and the Representation of Social Action] Ford. Mester Tibor. In: 

Thomka Beáta (szerk.): Narratívák 3. A kultúra narratívái. Budapest: Kijárat 

1999, pp.121-151. 

Bachmann-Medick, Doris (1989): Die ästhetische Ordnung des Handelns: 

Moralphilosophie und Ästhetik in der Popularphilosophie des 18. Jahrhunderts. 

Stuttgart: Metzler 1989. 

Bachmann-Medick, Doris (1996): „Einleitung”. In: u.ő. (szerk.): Kultur als Text. Die 

anthropologische Wende in der Literaturwissenschaft. Frankfurt/M.: Fischer 

Taschenbuch 1996, pp.7-64. 

Bacsó Béla (szerk.): Szöveg és interpretáció. Budapest: Cserépfalvi 1991. 

Baltz-Balzberg, Regina (1985): „Antidekadenzmoral bei Musil und Nietzsche”. In: 

Strutz 1985, pp.204-226. 



 153

Baur, Uwe – Castex, Elisabeth (szerk.): Robert Musil. Untersuchungen. Königstein/Ts.: 

1980. 

Bernáth Árpád (1979): „Arisztotelész Poétikája és magyar fordítása”. In: u.ő. 1998, 

pp.151-161. 

Bernáth Árpád (1990): „Műértelmezés, irodalomtörténet, irodalomtudomány”. In: 

Studia Poetica 9. Szeged 1990, pp.103-109. 

Bernáth, Árpád (1990): „Költő önmaga ellenére? A filozófia és az irodalom viszonya 

Hermann Broch munkásságában”. [Ein Dichter wider Willen? Das Verhältnis von 

Philosophie und Literatur bei Hermann Broch] Ford. Szabó Erzsébet. In: u.ő. 

1998, pp.285-301.  

Bernáth Árpád: Építőkövek a lehetséges világok poétikájához. Szeged: Ictus Kiadó és 

JATE Irodalomelméleti Csoport 1998. 

Bode, Christoph (1992): „Das Paradox in post-mimetischer Literatur und post-

strukturalistischer Literaturtheorie”. In: Geyer; Hagenbüchle 1992, pp.619-657. 

Bohn, Ralf (1988): Transversale Inversion: Symptomatologie und Genealogie des 

Denkens in der Philosophie Robert Musils. Würzburg: Königshausen und 

Neumann 1988. 

Bohrer, Karl Heinz (1981): Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981. 

Bohrer, Karl Heinz (1981): „Utopie des »Augenblicks« und Fiktionalität. Die 

Subjektivierung von Zeit in der modernen Literatur”. In: u.ő. 1981, pp.180-219. 

Bohrer, Karl Heinz (1983).: Mythos und Moderne. Begriff und Bild einer 

Rekonstruktion. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983. 

Bohrer, Karl Heinz (1994): Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit. 

Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994. 



 154

Bohrer, Karl Heinz (1994): „Philosophie der Kunst oder Ästhetische Theorie. Das 

Problem der universalistischen Referenz”. In: u.ő. 1994, pp.121-143. 

Bohrer, Karl Heinz (2000): „Das Ethische am Ästhetischen“. In: Merkur. Deutsche 

Zeitschrift für europäisches Denken. 54/12. 2000, pp.1149-1161. 

Böhme, Hartmut (1974): Anomie und Entfremdung. Literatursoziologische 

Untersuchungen zu den Essays Robert Musils und seinem Roman „Der Mann 

ohne Eigenschaften”. Kronberg: Scriptor 1974. 

Böhme, Hartmut (1976): „Theoretische Probleme der Interpretation von Robert Musils 

Roman „Der Mann ohne Eigenschaften””. In: Brauneck 1976, pp.181-203. 

Böhme, Hartmut (1986): „Eine Zeit ohne Eigenschaften. Robert Musil und die 

Posthistoire“. In: u.ő. 1988, pp.308-333. 

Böhme, Hartmut (1988): Natur und Subjekt. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988. 

Bókay, Antal (2000) „Paul de Man és az amerikai irodalomtudományi dekonstrukció“. 

In: De Man 2000, pp.215-235. 

Bonacchi, Silvia (1998): Die Gestalt der Dichtung. Der Einfluss der Gestalttheorie auf 

das Werk Robert Musils. (=Musiliana 4) Bern: Lang 1998. 

Brauneck, Helmut (szerk.): Der deutsche Roman im 20. Jahrhundert. Bd.I. Analysen 

und Materialien zur Theorie und Soziologie des Romans. Bamberg: C.C.Buchner 

1976. 

Broch, Hermann (1919): „Zur Erkenntnis dieser Zeit“. In: u.ő.: Philosophische Schriften 

2. Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1977, pp.11-81. 

Broch, Hermann (1931): „Logik einer zerfallenden Welt“. In: u.ő.: Philosophische 

Schriften 2. Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1977, pp.156-173. 

Broch, Hermann(1932): Die Schlafwandler. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994.  



 155

Broch, Hermann (1947): Hofmannsthal és kora. Szecesszió vagy értékvesztés? 

[Hofmannsthal und seine Zeit. Sezession oder Wertzerfall], Ford. Györffy Miklós. 

Budapest: Helikon 1988. 

Brokoph-Mauch, Gudrun (szerk.): Robert Musil. Essayismus und Ironie. Tübingen: 

Francke 1992. 

Brosthaus, Heribert (1965): „Zur Struktur und Entwicklung des ›anderen Zustands‹ in 

Robert Musils Roman „Der Mann ohne Eigenschaften””. In: DVLG 39, 1965:3., 

pp.388-440. 

Camion, Arlette (szerk.): Über das Fragment – Du fragment. Heidelberg: Winter 1999. 

Camus, Albert (1942): Közöny. [L’Étranger], Ford. Gyergyai Albert. Budapest: Európa 

2001. 

Canetti, Elias (1935): Die Blendung. München: Carl Hansen, 1963. 

Cellbrot, Hartmut (1988): Die Bewegung des Sinnes. Zur Phänomenologie Robert 

Musils im Hinblick auf Edmund Husserl. (=Musil-Studien 17) München: Fink 

1988. 

Csúri Károly (1985): „Vázlat az elbeszélés irodalmi magyarázatához“. In: Studia 

Poetica 6. Szeged 1985, pp.88-134. 

Daigger, Anette (1992): „Musils politische Haltung in seinen frühen Essays”. In: 

Brokoph-Mauch 1992, pp.75-89. 

Dällenbach, Lucien (1976): „Intertextus és autotextus“. [Intertexte et autotexte], Ford. 

Bónus Tibor. In: Helikon 1996: 1-2. pp.51-67. 

Dällenbach, Lucien (szerk.): Fragment und Totalität. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984. 

Dällenbach, Lucien – Nibbrig, Christiaan L. Hart (1984): „Fragmentarisches Vorwort“. 

In: Dällenbach 1984, pp.7-18. 



 156

Deleuze, Gilles (1988): Nietzsche és a filozófia. [Nietzsche et la philosophie], Ford. 

Moldvay Tamás. Budapest: Gond Alapítvány – Holnap Kiadó 1999. 

de Man, Paul (1969): „A temporalitás retorikája”. [The Rhetoric of Temporality], Ford. 

Beck András. In: Thomka, Beáta (szerk.): Az irodalom elméletei I. Pécs: Jelenkor 

1996, pp.5-60. 

de Man, Paul (1979): Az olvasás allegóriái: figurális nyelv Rousseau, Nietzsche, Rilke, 

és Proust műveiben. [Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, 

Nietzsche, Rilke, and Proust], Ford. Fogarasi György. Szeged: Ictus, JATE 

Irodalomelméleti Csoport 1999. 

de Man, Paul (1986): „Ellenszegülés az elméletnek”. [The Resistance to Theory], Ford. 

Huba Miklós. In: Bacsó 1991, pp.97-113. 

de Man, Paul (1996): Esztétikai ideológia. [Aesthetic ideology], Ford. Katona Gábor. 

Budapest: Janus/Osiris 2000. 

Derrida, Jacques (1972a): „Az el-különböződés”. [La différance], Ford. Gyimesi Tímea. 

In: Bacsó 1991, pp.43-63. 

Derrida, Jacques (1972b): „Signature Evénement Contexte”. In: u.ő.: Marges de la 

philosophie. Paris: Édition de Minuit 1972, pp.122-145. 

Derrida, Jacques (1987): Comment ne pas parler. Dénégations. Paris: Éditions Galilée 

1987. 

Deutsch, Sybille (1993): Der Philosoph als Dichter. Robert Musils Theorie des 

Erzählens. (=Beiträge zur Robert-Musil-Forschung und zur neueren 

österreichischen Literatur 5) St. Ingbert: Röhrig 1993. 

Dinklage, Karl (1970): „Musils Definition des Mannes ohne Eigenschaften und das 

Ende seines Romans”. In: u.ő.: Robert Musil. Studien zu seinem Werk. Reinbek: 

Rowohlt 1970, pp.112-123. 



 157

Dinklage, Karl (1985): „Ende der „Schwärmer” – Ende des „Mann ohne 

Eigenschaften””. In: Johann und Josef Strutz 1985, pp.227-240. 

Donnellan, Keith (1966): „Reference and definite descriptions”. In: Steinberg & 

Jakobovits: Semantics. Cambridge: University Press 1971, pp.100-115. 

Dresler-Brumme, Charlotte (1993): Nietzsches Philosophie in Musils Roman „Der 

Mann ohne Eigenschaften”. Eine vergleichende Betrachtung als Beitrag zum 

Verständnis. Wien-Köln-Weimar: Böhlau 1993. 

Elias, Norbert (1939): „Die Gesellschaft der Individuen”. In: u.ő.: Die Gesellschaft der 

Individuen. Frankfurt/M.: Suhrkamp 21994, pp.17-98. 

Fanta, Walter (2000): Die Entstehungsgeschichte des „Mann ohne Eigenschaften” von 

Robert Musil. Wien: Böhlau 2000. 

Farkas, Katalin – Kelemen, János (2002): Nyelvfilozófia. Budapest: Áron Kiadó 2002. 

Fischlin, Daniel (szerk.): Negation, Critical Theory and Postmodern Textuality. 

Dordrecht…: Kluwer 1994. 

Foucault, Michel (1966): A szavak és a dolgok. A társadalomtudományok 

archeológiája. [Les mots et les choses], Ford. Romhányi Török Gábor. Budapest: 

Osiris 2000. 

Foucault, Michel (1971): „Nietzsche, a geneológia és a történelem”. [Nietzsche, la 

généalogie, l’historie], Ford. Romhányi Török Gábor. In: u.ő.: A fantasztikus 

könyvtár. Budapest: Pallas Stúdió – Attraktor Kft.1998, pp.75-92. 

Foucault, Michel (1990): „Qu’ est-ce que la critique? (critique et Aufklärung)”. In: 

Bulletin de la Société francaise de Philosophie, 1990: 84. 

Frank, Manfred (1983): „Auf der Suche nach einem Grund. Über den Umschlag von 

Erkenntniskritik in Mythologie bei Musil”. In: Bohrer 1983, pp.318-362. 



 158

Fuder, Dieter (1979): Analogiedenken und anthropologische Differenz. Zu Form und 

Funktion der poetischen Logik in Robert Musils Roman „Der Mann ohne 

Eigenschaften”. (=Musil-Studien 10) München: Fink 1979. 

Gadamer, Hans-Georg (1960): Wahrheit und Methode. Grundzüge einer 

philosophischen Hermeneutik. Gesammelte Werke I. Tübingen: Mohr 1990.  

Gebauer, Gunter; Wulf, Christoph (1992): Mimesis. Kunst – Kultur – Gesellschaft. 

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1992.  

Geertz, Clifford: Az értelmezés hatalma. Budapest: Osiris 2001. 

Geertz, Clifford (1984): „Anti-antirelativizmus”. [Anti Anti-Relativism], Ford. Andor 

Eszter. In: u.ő. 2001, pp.344-374. 

Geertz, Clifford (1973): „Sűrű leírás. Út a kultúra értelmező elméletéhez”. [Thick 

Description. Toward an Interpretative Theory of Culture], Ford. Berényi Gábor. 

In: u.ő. 2001, pp.194-227. 

Genette, Gerard (1972): Discours du récit. Paris: Édition du Seuil 1972. 

Genette, Gerard (1972): „Az elbeszélő diskurzus”. In: Thomka Beáta (szerk.): Az 

irodalom elméletei. Pécs: Jelenkor 1996, pp.61-98. 

Genette, Gérard (1982): „Transztextualitás“. Ford. Burján Mónika. In: Helikon 1996: 1-

2. pp.82-91. 

Geyer, Paul; Hagenbüchle, Roland (szerk.): Das Paradox: Eine Herausforderung des 

abendländischen Denkens. (=Stauffenburg-Colloquium 21) Tübingen: 

Stauffenburg 1992. 

Geyer, Paul (1992): „Das Paradox: Historisch-systematische Grundlegung“. In: Geyer – 

Hagenbüchle 1992, pp.11-24. 

Goebel, Eckart (1996): Konstellation und Existenz. Kritik der Geschichte um 1930: 

Studien zu Heidegger, Benjamin, Jahnn und Musil. Tübingen: Stauffenburg 1996. 



 159

Goltschnigg, Dietmar (1974): Mystische Tradition im Roman Robert Musils. Martin 

Bubers „Ekstatische Konfessionen” im „Mann ohne Eigenschaften”. Heidelberg: 

Lothar Stiehm 1974. 

Graf, Werner (1981): Erfahrungskonstruktion. Robert Musils Roman „Der Mann ohne 

Eigenschaften”. Berlin: Volker Spiess 1981. 

Györffy Miklós (1999): „Robert Musil: A tulajdonságok nélküli ember“. In: Ambrus 

Éva (szerk.): Huszonöt fontos német regény: műelemzések. Budapest: Lord 

Pannonica 1999, pp.189-200.  

Habermas, Jürgen (1980): „Egy befejezetlen projektum – a modern kor”. [Die Moderne 

– ein unvollendetes Projekt], Ford. Nyizsnyánszky Ferenc. In: Habermas – 

Lyotard – Rorty 1993, pp.151-179. 

Habermas, Jürgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt/M.: 

Suhkamp 41993. 

Habermas, Jürgen (1982): „Die Verschlingung von Mythos und Aufklärung: 

Horkheimer und Adorno”. In: u.ő. 41993, pp.130-158. 

Habermas, Jürgen (1985): „Eintritt in die Postmoderne. Nietzsche als Drehscheibe”. In: 

u.ő. 41993, pp.104-129. 

Habermas, Jürgen – Lyotard, Jean-Francois – Rorty, Richard: A posztmodern állapot. 

Budapest: Századvég 1993. 

Hagenbüchle, Roland (1992): „Was heisst „paradox”? Eine Standortbestimmung”. In: 

Geyer – Hagenbüchle 1992, pp.27-45. 

Hajduk, Stefan (2000): Die Figur des Erhabenen. Robert Musils ästhetische 

Transgression der Moderne. Würzburg: Königshausen & Neumann 2000. 

Halliwell, Stephen (1986): „Cselekmény és jellem”. [Action and Character], Ford. 

Hajdu Péter. In: Helikon 2002: 1-2. pp.56-82. 



 160

Hartmann, Telse (1999): „Zwischen Lokalisierung und Deplazierung. Zur diskursiven 

Neuverhandlung kultureller Identitäten in den Kulturwissenschaften“. In: 

Germanistische Mitteilungen. Zeitschrift für deutsche Sprache, Literatur und 

Kultur 1999, 50, pp.17-40. 

Hart Nibbrig, Christian L (szerk.): Was heisst Darstellen? Frankfurt/M.: Suhrkamp 

1994. 

Hárs, Endre (2001): Singularität: Lektüren zu Botho Strauß. Würzburg: Königshausen 

und Neumann 2001. 

Haslmayr, Harald (1997): Die Zeit ohne Eigenschaften. Geschichtsphilosophie und 

Modernebegriff im Werk Robert Musils. Wien: Böhlau 1997. 

Helikon 13:4.: A lehetséges világok poétikája. Budapest: Argumentum 1997. 

Heydebrand, Renate (1966): Die Reflexionen Ulrichs in Robert Musils Roman „Der 

Mann ohne Eigenschaften”. Ihr Zusammenhang mit dem zeitgenössischen 

Denken. Münster: Aschendorff 1966. 

Honold, Alexander (1995): Die Stadt und der Krieg. Raum- und Zeitkonstruktion in 

Robert Musils Roman „Der Mann ohne Eigenschaften”. München: Fink 1995. 

Honold, Helga (1963): Die Funktion des Paradoxen bei Robert Musil dargestellt am 

„Mann ohne Eigenschaften”. Tübingen: Tettnang 1963. 

Horváth, Márta (1998): „Die Funktion der Erinnerung in Musils Erzählung „Die 

Vollendung der Liebe””. In: Breier, Zsuzsa; Király, Edit; Thumm, Agelika 

(szerk.): Die Erinnerung in der deutschsprachigen Literatur. (=Budapester 

Beiträge zur Germanistik 32), Budapest 1998, pp.147-152. 

Howald, Stefan (1984): Ästhetizismus und ästhetische Ideologiekritik. Untersuchungen 

zum Romanwerk Robert Musils. München: Wilhelm Fink 1984. 

Howes, Geoffrey C. (1992): „Ein Genre ohne Eigenschaften: Musil, Montaigne, Sterne 

und die essayistische Tradition”. In: Brokoph-Mauch 1992, pp.1-13. 



 161

Hyams, Barbara F. (1980): „Was ist „säkularisierte Mystik” bei Musil?” In: Baur – 

Castex 1980, pp.85-98. 

Ingarden, Roman (): Das literarische Kunstwerk. Tübingen: Niemeyer 21960. 

Iser, Wolfgang (1976): Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung. München: 

Wilhelm Fink 41994. 

Jacobs, Joachim (1991): Negation. In: Steger; Wiegand 1991, pp.560-596.  

Jaeger, Stephan – Willer, Stefan (szerk.): Das Denken der Sprache und die Performanz 

des Literarischen um 1800. Würzburg: Königshausen und Neumann 2000. 

Jahn, Manfred (1996): „Windows of Focalization: Deconstructing and Reconstructing a 

Narratological Concept”. In: Style 1996: 2. pp.241-267. 

Jakob, Michael (1992): „„Möglichkeitssinn” und die Philosophie der Möglichkeit”. In: 

Brokoph-Mauch 1992, pp.13-25. 

Jakobovits, Leon A. – Steinberg, Danny D. (szerk.): Semantics. Cambridge University 

Press, 1971. 

Jaspers, Karl (1911): Psychologie der Weltanschuungen. Berlin, Göttingen, Heidelberg: 

Springer 1960. 

Jarvie, I.C. (1983): „Rationality and relativism”. In: The British Journal of Sociology. 

1983:1, pp.44-60. 

Jauss, Hans-Robert (1970): Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 1970. 

Jones, John (1962): On Aristotle and Greek Tragedy. London: Chatto & Windus 1962. 

Kaiser, Ernst-Wilkins, Eithne (1962): Robert Musil. Eine Einführung in sein Werk. 

(=Sprache und Literatur 4), Stuttgart: Kohlhammer 1962. 



 162

Karthaus, Ulrich (1965): Der andere Zustand. Zeitstrukturen im Werk Robert Musils. 

(=Philologische Studien und Quellen 25) Berlin: Schmidt 1965. 

Kayser, Wolfgang (1955): „A modern regény keletkezése és válsága”. [Entstehung und 

Krise des modernen Romans], In: Thomka, Beáta (szerk.): Narratívák 2. Történet 

és fikció. Budapest: Kijárat 1998, pp.173-200. 

Kermode, Frank (1967): The Sense of an Ending. Studies in the Theory of Fiction. New 

York: Oxford University Press 1967. 

Kiss Endre (1981): Hermann Broch elmélete a polihisztorikus regényről. Budapest: 

Akadémia 1981. 

Klawitter, Arne (2000): „Eisenfeile. Das Fragment als symbolische Form”. In: Jaeger – 

Willer 2000, pp.131-151. 

Kovács, Árpád; V.Gilbert, Edit (szerk.): Kultúra, szöveg, narráció. Orosz elméletírók 

tanulmányai. Pécs: Janus Pannonius Egyetemi Kiadó 1994. 

Kripke, Saul A. (1972): Naming and Necessity. Cambridge: Harward University Press 

1972. 

Kulcsár-Szabó, Ernő (1981): „Az „eltűnt” állam és a regény. A monarchia-motívum 

néhány epikai kérdése a két világháború között”. In: Literatura 1981: 1-2. pp.101-

112. 

Kulcsár-Szabó, Ernő (1996): „A „befejezett” műalkotás – a befogadás illúziója és az 

olvasás retorikája között. Az esztétikai tapasztalat nyelviségének kérdéséhez”. In: 

Alföld 1996: 9, pp.67-75. 

Kulcsár-Szabó, Ernő (2001): „Aspekte des (Un)Vollkommenen. Fragment und 

vollendetes Kunstwerk im Horizontwandel der Sprachlichkeit”. In: Baróti-Gaál, 

Márta – Bassola, Péter (szerk.): Millionen Welten. Festschrift für Árpád Bernáth 

zum 60. Geburtstag. Budapest: Osiris 2001, pp.88-113. 



 163

Lachmann, Renate (1990): Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischen 

Moderne. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990. 

Link-Heer, Ursula (1999): „Fragment und Roman. Notizen zu Proust und Musil”. In: 

Camion 1999, pp.85-124. 

Lotman, Jurij (1968): „A művészi tér problémája Gogol prózájában”. [Problema 

hudozsesztvennogo prosztransztva v proze Gogolja], Ford. Mercz Andrea. In: 

Kovács; V.Gilbert 1994, pp.119-186. 

Lotman, Jurij (1984): „Pétervár szimbolikája és a város szemiotikájának problémái“. 

[Szimvolika Petyerburga i problemi szemiotyiki goroda], Ford. Szabó Rita. In: 

Kovács; V.Gilbert 1994, pp.186-210. 

Lönker, Fred (2002): Poetische Anthropologie. Robert Musils Erzählungen 

„Vereinigungen”. München: Wilhelm Fink 2002. 

Lukács, György (1911): A lélek és a formák. Kísérletek. Budapest: Napvilág Kiadó 

1997. 

Lukács, György (1916): Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer 

Versuch über die Fromen der grossen Epik. München: Dt. Taschenbuch-Verlag 

1994. 

Luserke, Matthias (1987): Wirklichkeit und Möglichkeit. Modaltheoretische 

Untersuchung zum Werk Robert Musils. Frakfurt/M.: Peter Lang 1987. 

Lyotard, Jean-Francois (1979): „A posztmodern állapot”. [La condition postmoderne], 

Ford. Bujalos István és Orosz László. In: Habermas, Jürgen – Lyotard, Jean-

Francois – Rorty, Richard 1993, pp.7-146. 

Lyotard, Jean-Francois (1988): L’inhumain. Causeries sur les temps. Paris: Editions 

Galilee 1988. 

Mach, Ernst (1906): Die Analyse der Empfindungen und das Verhältniss des Physischen 

zum Psychischen. Darmstadt: Wiss. Buchgesell. 1991. 



 164

MacIntyre, Alasdair (1985): Az erény nyomában. [After Virtue. A study in moral 

theory], Ford. Bíróné Kaszás Éva. Budapest: Osiris 1999. 

Magris, Claudio(1966): Der habsburgische Mythos in der österreichischen Literatur. 

Ford. Madeleine v. Pasztory és Walter Weiss. Salzburg: Otto Müller 1988. 

Magyar, Miklós (1986): A francia regény tegnap és ma. A francia egzisztencialista 

regény. Az új regény és a nouveau nouveau roman. Budapest: Akadémia 1986. 

Margolin, Uri (1990): „Individuals in Narrative Worlds: An Ontological Perspective”. 

In: Poetics Today 1990: 4. pp. 843-871. 

Marini, Loredana (2002): Der Dichter als Fragmentarist. Geschichte und Geschichten 

in Robert Musils Roman „Der Mann ohne Eigenschaften“. (=Musiliana 8) Bern...: 

Peter Lang 2002. 

Marquard, Odo (2000): „Narrare necesse est“. In: U.ő.: Az egyetemes történelem és más 

mesék. Budapest: Atlantisz 2001, pp.389-395. 

Martínez, Matías (1996): Doppelte Welten. Struktur und Sinn zweideutigen Erzählens. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1996. 

McHale, Brian (1987): Postmodernist fiction. London and New York: Routledge 1987. 

Menges, Karl (1976): „Robert Musil und Edmund Husserl. Über phänomenologische 

Strukturen im Mann ohne Eigenschaften”. In: Modern Austrian Literature 1976:3-

4. pp.131-154. 

Menke, Christoph (1993): „Unglückliches Bewusstsein. Literatur und Kritik bei Paul de 

Man. Nachwort“. In: de Man, Paul: Die Ideologie des Ästhetischen. Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 1993, pp.265-299. 

Michiko, Mae (1988): Motivation und Liebe. Zum Strukturprinzip der Vereinigungen 

bei Robert Musil. München: Wilhelm Fink 1988. 



 165

Murphy, Bruce (1994): „The Shadow Life: Negation, Nihilism, and Insanity in Thomas 

Bernhard’s „Correction””. In: Fischlin 1994, pp.157-171. 

Musil, Robert: Gesammelte Werke (1-9.). Szerk. Adolf Frisé. Hamburg: Reinbek 1978. 

Musil, Robert: A tulajdonságok nélküli ember. (1-3.) Ford. Tandori Dezső. Budapest: 

Európa 1977. 

Musil, Robert: Briefe 1901-1942. Szerk. Adolf Frisé. Hamburg: Reinbek 1981. 

Musil, Robert: Der literarische Nachlass. CD-ROM-Edition. Szerk. Friedbert 

Aspetsberger, Karl Eibl, Adolf Frisé. Hamburg: Reinbek 1992. 

Musil, Robert: Válogatott művei. Esszék. Ford. Bán Zoltán András, Györffy Miklós, 

Hámori Ágnes, Tandori Dezső. Pozsony: Kalligram 2000.  

Musil, Robert: Válogatott művei. Próza, dráma. Ford. Bán Zoltán András, Bor Ambrus, 

Forgách András, Györffy Miklós, Hámori Ágnes, Petra Szabó Gizella, Sárközy 

Helga. Pozsony: Kalligram 2000. 

Neumer, Katalin (szerk.): Nyelv, gondolkodás, relativizmus. Budapest: Osiris 1999. 

Neymeyr, Barbara (2000): „Utopie und Experiment. Zur Konzeption des Essays bei 

Musil und Adorno”. In: Euphorion 2000:1. pp.79-113. 

Niethammer, Lutz (1989): Posthistoire. Ist die Geschichte zu Ende? Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt 1989. 

Nietzsche, Friedrich: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Szerk. G. Colli és M. 

Montinari. Berlin: Gruyter 1968. 

Nietzsche, Friedrich (1887): A morál genealógiájához. [Zur Genealogie der Moral], 

Ford. Vásárhelyi Szabó László. Veszprém: Comitatus 1998. 

Nietzsche, Friedrich (1892): Így szólott Zarathustra. [Also sprach Zarathustra], Ford. 

Kurdi Imre. Budapest: Osiris 2001. 



 166

Pavel, Thomas G. (1986): Fictional Worlds. Cambridge: Harvard University Press 

1986. 

Pekar, Thomas (1989): Die Sprache der Liebe bei Robert Musil. (=Musil-Studien 19) 

München: Fink 1989. 

Piechotta, Hans Joachim, Wuthenow, Ralph-Rainer, Rothemann, Renate (szerk.): Die 

literarische Moderne in Europa. Opladen: Westdeutscher Verlag 1994. 

Pieper, Hans-Joachim (2002): Musils Philosophie. Essayismus und Dichtung im 

Spannungsfeld der Theorien Nietzsches und Machs. Würzburg: Königshausen und 

Neumann 2002. 

Pietsch, Reinhard (1988): Fragment und Schrift. Selbstimplikative Strukturen bei Robert 

Musil. Frankfurt/M...: Peter Lang 1988. 

Platón (i.e.374): Platón összes művei 2. Állam. Ford. Szabó Miklós. Budapest: Európa 

1984.  

Pléh Csaba (1999): „Hozzájárulhatnak-e az empirikus pszichológiai kutatások a nyelv-

gondolkodás viszony filozófiai problémájának megoldásához?” In: Neumer 1999, 

pp.35-167. 

Plett, Heinrich F. (1992): „Das Paradoxon als rhetorische Kategorie”. In: Geyer – 

Hagenbüchle 1992, pp.89-105. 

Pries, Christine (1989): Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Grössenwahn. 

Weinheim: VCH-Verlag 1989. 

Quine, Willard V. (1966): „The Ways of Paradox”. In: u.ő.: The Ways of Paradox and 

Other Essays. Harvard U.P. 1976, pp.1-18. 

Ricoeur, Paul (1983): „A hármas mimézis”. Ford. Angyalosi Gergely. In: u.ő. 1999 

pp.255-310. 

Ricoeur, Paul (1983): Temps et récit, tome I. Paris: Editions du Seuil, 1983. 



 167

Ricoeur, Paul (1984): Temps et récit, tome II. La configuration dans le récit de fiction. 

Paris: Editions du Seuil, 1984. 

Ricoeur, Paul (1985): Temps et récit, tome III. Le temps raconté. Paris: Editions du 

Seuil, 1985. 

Ricoeur, Paul: Válogatott irodalomelméleti tanulmányok. Budapest: Osiris 1999. 

Ricoeur, Paul (1990): „Az én és az elbeszélt azonosság”. [Le soi et l’identité narrative] 

Ford. Jeney Éva. In: u.ő. 1999 pp.373-413. 

Ronen, Ruth (1994): Possible Worlds in Literary Theory. Cambridge: University Press 

1994. 

Roth, Marie-Louise (1972): Robert Musil, Ethik und Ästhetik. Zum theoretischen Werk 

des Dichters. München: List 1972. 

Rußegger, Arno (1996): Kinema mundi. Studien zur Theorie des „Bildes” bei Robert 

Musil. (=Literatur in der Geschichte, Geschichte in der Literatur 40) Wien, Köln, 

Weimar: Böhlau 1996.  

Schärer, Hans-Rudolph (1990): Narzissmus und Utopismus: eine 

literaturpsychologische Untersuchung zu Robert Musils Roman „Der Mann ohne 

Eigenschaften”. München, Fink, 1990. 

Schärf, Christian (2000): „»Der phil[osophische] Text zum Plan«. Die Anfänge der 

deutschen Essayistik in der Frühromantik.” In: Weimarer Beiträge. Zeitschrift für 

die Literaturwissenschaft, Ästhetik und Kulturwissenschaften. 2000:1, pp.38-55. 

Schmidt, Jochen (1975): Ohne Eigenschaften. Eine Erläuterung zu Musils 

Grundbegriff. Tübingen: Max Niemeyer 1975. 

Schöne, Albrecht (1961): „Zum Gebrauch des Konjunktivs bei Robert Musil”. In: 

Schillemeit, Jost (szerk.): Interpretationen 3. Deutsche Romane von 

Grimmelhausen bis Musil. Frankfurt/M – Hamburg: Fischer Bücherei 1966, 

pp.290-318. 



 168

Searle, John R. (1969): „The problem of proper names”. In: In: Steinberg - Jakobovits: 

Semantics. Cambridge: University Press 1971, pp. 134-142. 

Servranckx, Anne (1992): „Robert Musil: Essayismus als Lebensprogramm”. In: 

Brokoph-Mauch 1992, pp.25-37. 

Simon, Josef (1992): „Das philosophische Paradox”. In: Geyer – Hagenbüchle 1992, 

pp.71-89. 

Stanzel, Franz K. (1979): Theorie des Erzählens. Göttingen: Vandenhoek und Ruprecht 
51991. 

Steger, Hugo; Wiegand, Herbert Ernst (szerk.): Handbücher zur Sprach- und 

Kommunikationswissenschaft. 6. Semantik. Ein internationales Handbuch der 

zeitgenössischen Forschung. Berlin, New York: de Gruyter 1991. 

Steiner, George (1984): „Das totale Fragment”. In: Dällenbach 1984, pp.18-30. 

Stern, Guy (1974): „Musil über seine Essays; Ein Bericht über eine unveröffentlichte 

Korrespondenz”. In: Germanic Review 1974:49, pp.60-83. 

Strutz Johann und Josef (szerk.): Robert Musil: Theater, Bildung, Kritik. (=Musil-

Studien 13), München: Fink 1985. 

Strutz, Josef (1992): „Der Mann ohne Konzessionen. Essayismus als poetisches Prinzip 

bei Musil und Altenberg”. In: Brokoph-Mauch 1992, pp.137-153. 

Szegedy-Maszák, Mihály (1999): „Utószó“. In: Ricoeur 1999, p.413-424. 

Széll Zsuzsa (1970): Válság és regény. Kísérlet Rilke, Kafka, Musil és Broch epikájának 

értelmezéséhez. Budapest: Akadémia 1970. 

Tandori Dezső (1976): „Musilról; a tulajdonságok nélküli emberről; a fordítás emlékei 

alapján; „tudománytalanul””. In: Helikon 1976: 2-3. pp.372-375. 



 169

Taylor, Anne-Christine (1988): „A történelem megértési modelljei“. In: Descola-

Lenclud-Severi-Taylor (szerk.): A kulturális antropológia eszméi. Budapest: 

Osiris-Századvég 1994, pp.185-237.  

Tengelyi László (1998): Élettörténet és sorsesemény. Budapest: Atlantisz 1998. 

Tewilt, Gerd-Theo (1990): Zustand der Dichtung. Interpretationen zur Sprachlichkeit 

des „anderen Zustands“ in Robert Musils „Der Mann ohne Eigenschaften“. 

(=Literatur als Sprache. Literaturtheorie – Interpretation – Sprachkritik 7), 

Münster: Aschendorff 1990. 

Titzmann, Michael (szerk.): Modelle des literarischen Strukturwandels. (=Studien und 

Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 33), Tübingen: Niemeyer 1991. 

Vandervlist, Harry (1994): „The Repudiation of Action in Beckett’s „More Pricks Than 

Kicks””. In: Fischlin 1994, pp.145-157. 

Vogt, Jochen (1990): Aspekte erzählender Prosa: Eine Einführung in Erzähltechnik und 

Romantheorie. Opladen: Westdeutscher Verlag 1990. 

Voßkamp, Wilhelm (1999): „Literaturwissenschaft und Kulturwissenschaft. Versuch 

einer Bestandsaufnahme“. In: Fürbeth, Frank (szerk.): Zur Geschichte und 

Problematik der Nationalphilologien in Europa. 150 Jahre Erste 

Germanistenversammlung in Frankfurt/M. (1846-1996). Tübingen: 1999, pp.809-

821. 

Willemsen, Roger (1984): Das Existenzrecht der Dichtung. Zur Rekonstruktion einer 

systematischen Literaturtheorie im Werk Robert Musils. München: Wilhelm Fink 

1984. 

Wünsch, Marianne (1991): „Vom späten „Realismus“ zur „Frühen Moderne“: Versuch 

eines Modells des literarischen Strukturwandels“. In: Titzmann 1991, pp.187-205. 

Zalán Péter (1981): Musil világa. Budapest: Európa 1981. 



 170

Zima, Peter V. (1983): Der gleichgültige Held. Textsoziologische Untersuchungen zu 

Sartre, Moravia und Camus. Stuttgart: Metzler 1983. 

Zima, Peter V. (1985): „Robert Musils Sprachkritik. Ambivalenz, Polyphonie und 

Dekonstruktion”. In: Strutz 1985, pp.185-203. 

Zima, Peter V. (1994): „Robert Musil und die Moderne”. In: Piechotta 1994, pp.430-

452. 

 

 


