
     

Farkas Zsolt  

Pszichoretorikai vizsgálódások 

egy ambivalencia-elmélethez   

PhD értekezés       

Szegedi Tudományegyetem 
Irodalomtudományi Program 
Összehasonlító Irodalomtudományi Alprogram 
Témavezet Fried István

 



 

2

  
Bevezetés. Tézisek, kontextusok, módszertanok   

A dolgozat néhány viszonylag új tézissel szolgál, amelyek hellyel-közzel elméletszer kon-
zisztenciával bírnak. E nem túl sarkos megfogalmazások nem a túlzott óvatosság stilémái: az 
alábbi tudományos, filozófiai, irodalomelméleti stb. vizsgálódások inkább újrarendeznek bi-
zonyos sémákat, belátásokat, teorémákat, melyeket a nyelv néhány jelent s materialista meg-
közelítése kínál; a Nietzsche, Freud, Lacan, Derrida, de Man, Deleuze Guattari stb. nyomán 
érdekessé váló kérdésirányokban próbál további tapasztalatokra szert tenni. Mint e (folytatha-
tó) névsor is jelzi, er sen interdiszciplináris; leginkább a retorika és a pszichológia határterü-
letén mozogva kísérel meg rámutatni a nyelv m ködésének/használatának néhány általános 
sajátosságára (transzdiskurzív szabályára), amelyek csak több 

 

intézményes és nyelvi elkü-
lönülésre oly hajlamos 

 

tudományos diskurzus közvetít désével válnak érzékelhet vé.

  

Az imént említett materializmus nem azt jelenti, hogy a jelentéstermel dés roppant komplex 
problémáit redukcionista1 módon visszavezetjük valamely mindent megmagyarázó 
materialitásra 

 

ez rendszerelméleti képtelenség.2 A jelöl k rendszerének nyitottsága a t le 
radikálisan eltér vel való interferenciájának köszönhet . Ha a jelentés rögzíthet (lenne), töb-
bé nem lehet(ne) érteni. A nyelvet éppen hogy "értelem" és "anyag", "szellem" és "természet", 
"lélek" és "test", "jelöl " és "jelölt", "mondolat" és "gondolat", "koncepció" és koncepciója 
kapcsolatának 

 

azaz nagy hagyományú metafizikai oppozícióinak 

 

interfészeként értelme-
zem, a megismerés egy lehet ség-feltételeként, és egyúttal a külömbség (différance)3 újraíró-
jaként, egyesülésük késlekedésének akadályaként.  

A "nyelv" 

 

mint azt a nagy 20. századi hagyományoknál láttuk 

 

bámulatosan jól 
metaforizálható jelenség, ami tovább növeli megismerési (evolúciós) jelent ségét, mely pl. 
abban áll, hogy közös értelmezési rendszerbe vonja bele a genetikai és a perceptuális "nyelv" 
tökéletes idegenségét, s e süketek párbeszédében fordító "véletlen mutáció" és "szelekciós 
nyomás", vagy éppen "adekvát valóságábrázolás" és "alkalmazkodás" között, projekció és 
introjekció, evolúció és involúció között.    

Az említett (nevekkel hozzávet legesen jelzett), nyelvfilozófiailag és pszichológiailag 
egyaránt jólinformált kutatási irány (szemléletmód, stílus stb.4) már régesrég megtépázta a 

                                                

 

1 A redukcionizmus szerint a valóság és a megismerés különböz szintjei (mikro- és makrofizikai, kémiai, bio-
lógiai, pszichológiai, társadalmi stb.) egyetlen kontinuumot képeznek, legfeljebb "egyel re még" akadnak a 
tudásban hiátusok, vagy "mindig is lesznek", de az el feltevés marad: az univerzumot egyetlen nyelv írja le igaz 
módon.  Hát, ha univerzum, akkor valószín .

 

2 Sokan foglalkoztak ennek esély(telenség)eivel Borgest l Wittgensteinen és Feyerabanden át Lemig. Vagy pl. 
Paul de Man "Szemiológia és retorika" c. írásában (in Bacsó, szerk.: Szöveg és interpretáció, Cserépfalvi, Bp. 
én. 115-127. o.) a grammatika és a retorika viszonyáról, pontosabban utóbbinak el bbib l való levezethetetlen-
ségér l alkotott véleménye elég pontosan illeszkedik a rendszerelméleti "korlát" fogalmába. Ez utóbbiról ld. 
Csányi Vilmos komprehenzív könyvét: Evolúciós rendszerek. Gondolat, Bp. 1984.  Tézisem szerint a rendszer-
elméleti valamint a jelentéselméleti "korlát" (a saussure-i-lacani "la barre") konceptusa roppant termékeny meta-
forája egymásnak, mely élesebb megvilágításba helyezi a kanti transzendentalitás ismeretelméleti problémáját is. 
3 András Sándor javaslata a derridai "terminus" magyarítására. 
4 Különböz diskurzusok interferenciája mindig egyszerre ismeretelméleti és módszertani, ill. m faji és stiláris 
kérdés. Vö. Richard Rorty egy érdekes korai esszéjét arról, hogyan válik az angolszász filozófia retorika-ellenes 
egzaktság-kultusza retorikai kérdéssé, a kontinentális "metafizikától" (Hegel, Nietzsche, angol tanszékek stb. 
beteges obskurantizmusától) való elhatárolódása stíluskérdéssé. Éspedig éppen azért, mert az angolszász oldal 



 

3

 
tudományosságnak azt a "felvilágosult racionalista" 

 
tkp. formalista 

 
koncepcióját, mely az 

igazság korrespondencia-elméletén alapul, és a tudományos (meta)nyelvet egy-egy értelm 
megfeleltetések rendszereként gondolja el. A lacani "lingvisztéria" fogalma például azoknak a 
belátásoknak az összefoglaló címkéje, melyek szerint az efféle formalizált metanyelvek "kel-
l en gazdag rendszerek" esetén a legelemibb konzisztencia-követelményeket sem tudják tel-
jesíteni. És minduntalan "a zavaros köznyelvre" és "irodalmi eszközökre" utalva, osztozniok 
kell azok figuratív és tropológiai meghatározottságaiban.5 Semmilyen formális definitív és 
deskriptív kísérlet nem képes megkerülni a köznyelvi rekurzust. (És ha mégis, az éppen ett l 
lesz társadalmilag haszontalan intézmény.) Másfel l e reduktív szemlélet éppen a jelentéster-
melés legjelent sebb hozamú módozataitól 

 

mint zavaró, parazitikus, aberráns, speciális stb. 
"esetekt l" 

 

kíván eltekinteni. Harmadrészt nem veszi észre, hogy ez lehetetlen: Nietzsche 
retorikai megfigyeléseit l kezdve Saussure és Lévi-Strauss differenciális modelljein át 
Derridának az "irodalmi sztráta" megmenekülhetetlenségére vonatkozó bizonyításaiig, vagy 
akár az angolszász nyelvfilozófusok metaforáról szóló diszkussziói meggy z en igazolták, 
hogy a retorikai nem elhagyható/elhagyandó ornamens, hanem a nyelv m ködésének alapme-
chanizmusa.  

A köznyelv összetettsége, "homályossága", "zavarossága" és az irodalmi nyelv gaz-
dagsága, "szubjektivitása", "hazugságai" a két f rossz, amit l a "tiszta" tudományosság, 
clear-cut fogalmiság megszabadulni próbál 

 

egyszer en szólva 

 

az élet bonyolultságának 
felel meg. Éppen amennyire ki tudja pusztítani egy diszciplína "a területén" 

 

Quine-nal szól-
va  "a trópusok dzsungelét"6, annyira szigeteli el magát attól, amit meg kellene értenie. Disz-
szertációm amellett is érvel, hogy amiként a filozófia és a humántudományok nyelvi (szubjek-
tum- és rendszerelméleti) fordulatának meg kell jelennie más diskurzusokban és a köznyelv-
ben, úgy a humántudományos diskurzusokban is meg kell jelennie más diskurzusoknak és a 
köznyelvnek. Ezt a "kell"-t els sorban el rejelzésként értem, de egyetértek azzal a weberi-
habermasi intéssel is, amely szerint ha a különböz speciális nyelv(ezet)ek és tudások 

 

az 
intézmények logikájából következ en 

 

megmaradnak a maguk privilegizált elszigeteltségük-
ben, ezzel el segítik az életvilág fokozódó és egyre vészesebb elszegényedését. És ez a prob-
léma eminensen az összehasonlító irodalomtudomány kompetenciájába tartozik.7 

Ehhez hozzátehetjük még, hogy a különböz diskurzusok közvetít dése feltétlenül in-
telligensebbekké és termékenyebbekké teszi az egyes diskurzusokat 

 

erre éppúgy hozhatunk 
tudományos, filozófiai, mint irodalmi, m vészeti stb. példákat.

 

A köznyelv a legközö(nsége)sebb (nyelvhasználati stb.) szabályok és "inskripciós kó-
dok" (Deleuze Guattari8) gy jteménye. A nyilvánvaló depozitóriuma. A természetté tett kul-
túra. A legáltalánosabb: a legsajátabban emberi. Vagyis a nyelvre irányuló mind er teljesebb 
reflexió nyilvánvalóan nem befolyásolhatja lényegesen a köznyelv naiv ontologizmusát 
("reprezentacionalizmusát") mindaddig, amíg nem teszi magát irreflexívvé, tudattalanná, 
szubliminálissá, rutinná.9 Tézisem szerint erre szolgáló retorikai technikák az egészleges10 

                                                                                                                                                        

 

még saját elhatárolódását nem tudta egzakt módon meghatározni. Ld. Rorty: "A filozófia ma Amerikában." 
Magyar Filozófiai Szemle, 1985/3-4. 583. o. skk. 
5 Mint ismeretes, a szigorúan formalizált tudományos diszkurzusok maguk is bizonyították ezt, Gödelt l Feyer-
abendig. 
6 Ld. Willard V. Quine: "A Postscript on Metaphor" c. érdekes írását. In: Sacks, szerk.: On Metaphor, 
UC(hicago)Press, Cicago & London, 1979. 160.o. 
7 Illetve 

 

ahogy ezt az Egyesült Államokban (és másutt) látjuk 

 

egyáltalán az (angol) irodalom és nyelv stúdi-
umaihoz, intézményeihez. 
8 A továbbiakban: D G. 
9 "Miként az úrvezet nek sem esik nehezére egyszerre a közlekedés bonyolult szabályait betartani, bármikori 
megszegéseit elhárítani az ezerfej csúcsforgalomban (ami implikálja általában az emberi viselkedés egy még 
s rítettebb ismeretét), összehangolni a m szerfal, a kallantyúk, a pedálok és a sebességváltó sima m ködtetését, 



 

4

 
retorémák 

 
mint amilyenek (definícióim szerint) a prozopopoeia, a metalepszis, valamint az 

univerzális oppozíció és az irónia , amik nemcsak növelik a szignifikáció, a jelentéstermelés 
hozamát, de lényegileg befolyásolják a lokális trópusok m ködését

 
is. Azért nevezem egész-

legesnek ezeket, mert valamiképpen egy (beszédben, m ben, diskurzusban stb. megjelen ) 
nyelvhasználat egészét 

 
minden megközelítési szintjét 

 
befolyásolják. A retorikaival közve-

tít d diverz szuperstruktúrák 

 
zsargon, m faj, stílus stb. 

 
szintjein ez jól igazolható, ám e 

dolgozat ambíciója az, hogy néhány "mikrológiai" belátást nyújtson, pl. hogy egy ártatlan 
lokális metafora miként el feltételez implicit világértelmezéseket, van szorosabb-lazább ösz-
szefüggésben a szimbolikus egészével.  

A nyelv, amihez hasonlóan m ködik a tudattalan (a híres lacani aforizma szerint, s t, ami 
emennek "feltétele"), nem más, mint a strukturális nyelvészet nyelve. Mint tudjuk, ezt a nyel-
vet senki sem beszéli, a szigorú értelemben vett saussure-i tudomány nyelvét (vagyis, a diffe-
renciális modell szerint, jelöl k oppozícióinak komplex rendszerét, mely jelöl egységek ho-
mogén közegében függetleníti magát a valóságtól, amelyre vonatkozik, amelyet helyettesít, 
amelyet el feltételez, amelynek távolléte a jel

 

jelentése). "A jelöl olyan jel 

 

mondja Lacan 
(Peirce "interpretans"-ára utalva) , amely egy másik jelre utal." 

Vagyis rendszerelméleti korlát választja el a fonológiai oppozíciók, a grammatika, a 
retorika, a poétika stb. rendszereit, mégoly nyilvánvalóan egymásból épül k legyenek is. Az a 
mély és fontos belátás, hogy a jelöl folyamat materiális közege a fonéma (a bet ), egyáltalán 
nem adja a kezünkbe a nyelvnek mint fonológiai oppozíciók rendszerének bonyolultabb, ösz-
szetettebb, "magasabb szint " effektusainak m ködési elvét. Így a nyelv esztétikai használata-
inak "törvényei", vagy a tudattalan jelentésképz dés szabályai, egy stílus felismerhet sége, 
s t, még a sokkal formalizálhatóbbnak t n m faji meghatározások is elgondolhatatlanok egy 
szigorúan a fonológiai oppozíciókat vizsgáló episztéméb l. A par excellence emberinek, a 
szimbolikus cserének szigorúan formális leírására senki nem képes. 

A jelentéselmélet differenciális modelljének néz pontváltására remek metafora a ré-
szecskefizikai "paradigmaváltás".11 Amiként nincs az a fizikai géniusz, aki a négyütem rob-
banómotor m ködési elvét, melyet egy átlagos gondolkodású ember simán megért (és köz-
nyelvileg leír), kvantummechanikailag koncipiálni, vagy akárcsak megközelít leg leírni ké-
pes,12 úgy bízvást mondhatjuk, hogy "a fonológia a nyelv kvantummechanikája"13. Ez a 
szempont mégis segíthet újrarendezni bizonyos kulturális sémákat, közös diskurzív mez be 

                                                                                                                                                        

 

kellemes és mégis szemérmes (és mégis izgalmas stb.) társalgást folytatni a grófn vel, aki úgy beszél valamir l, 
hogy hallgat róla, hogy állít valamit, hogy tagadja, hogy  állítja." (Farkas Zsolt: "A metalepszisr l". Kézirat.)

 

10 Egy többé-kevésbé distinkt szövegegész 

 

egy értekezés, egy regény, egy esszé, egy versciklus stb. 

 

értelmé-
ben is, de egész diskurzusrendekr l is beszéltek már úgy, mint egyetlen m r l, s t emberr l (vö.: 'Homérosz' 
mint 'rhapszodoszok nemzedékeinek sor(s)a', 'Teológia' mint a 'Filozófia' nev szolgálólány úrn je stb.), retori-
kát, stílust rendeltek hozzá stb. 
11 Természetesen ez sem újkelet metafora. Lásd pl. Roman Jakobson példáit "A nyelvtipológia" c., más szem-
pontokból is ide tartozó tanulmányát. In: Hang  jel  vers. Gondolat, Bp. 1972. 200. skk. o. 
12 "Ha egy boltban nézel döm 

 

írja Csányi , és hirtelen valamilyen érdekes tárgyat pillantok meg, majd a ke-
zembe veszem és megvizsgálom, szervezetemben rendkívül komplex eseménysorozat zajlik le: idegrendszeri 
folyamatok, izom-összehúzódás, testrészek mozgatása, az egész test elmozdulása stb. Az e jelenségek mögötti 
kémiai, fizikai történések elvileg pontosan megismerhet k és leírhatók. Leírható, hogy milyen kémiai folyamat 
ment végbe a szemem ideghártyájában, milyen folyamatok mentek végbe az agyamban, mit csináltak a 
miozinmolekulák, amikor a karom összehúzódott, stb. Az egész eseménysorozat elvileg kauzálisan követhet . 
Csupán arra nem ad választ, hogy miért éppen arra a bizonyos tárgyra figyeltem fel. Az esemény szempontjából 
rendkívül lényeges tényre a fizikai és kémiai összefüggések nem adnak felvilágosítást. Nagyon egyszer en meg 
lehet mégis tudni ténykedésem okát, meg kell engem kérdezni." (Id. m 21. o.) 

 

"A struktúrák [...] nem mások, 
mint határfeltételek, amelyek felhasználják [a többi szint struktúráinak] törvényeit, de saját maguk nem redukál-
hatók ezekre a törvényekre."  És: "A rendszer komplexitása gyorsuló ütemben növekszik." (28. o.) 
13 Mintegy a (szerz alkotta) Bölcsességgyár nev aforizma-szoftver mondatainak stílusában.  



 

5

 
rendezni más szempontokból esetleg távoli dolgokat, mint mondjuk a borgesi esszénovella, a 
foucault-i diskurzuselemzés, a de Man-i filozófiai retorika, a lacani pszichoanalitikus nyelv-
elmélet, a D G-féle tropológiai gépezet, vagy akár az összehasonlító nyelvtörténet vagy iro-
dalomtudomány, mitológia, kognitív pszichológia, s t a genetikai nyelv14 számos aspektusa. 
Ezek a diskurzusok maguk is olyanok, amelyek már eleve er sen interdiskurzívak, és különö-
sen azok (poszt)strukturalista megközelítésekben. 

"A tudományos módszer 

 
írja François Jacob , éppen annál az útnál fogva, amelyen 

halad, a világszemlélet széttöredezéséhez vezetett. [ ] A tudományos ismeretek gyakran 
magányos szigeteknek látszanak. Fontos el relépések származhatnak ezért néha éppen az 
olyan új általánosításokból, amelyek egyesítik az el z leg különállónak látszó területeket."15 

Persze távolról sem valamiféle komplett elmélet/rendszer "paradigmaváltó" igényével, ellen-
kez leg, meglehet sen fragmentárisan,  de néhány ilyesféle általánosítással próbálkozik ez a 
dolgozat is. Ambíciója szerint minden nyelvileg közvetített diskurzusra jellemz szimbolikus 
m ködéseket vizsgál, amikor alapvet lokális retorémák (metafora, metonímia) szignifikációs 
hatóköre radikális kiterjesztésének két alapmódozatára (prozopopoeia, metalepszis), ill. ezek 
két következményére (univerzális oppozíció, irónia) koncentrál, tekintettel mindvégig e szim-
bolikus m veletek lehetséges pszichológiai (els sorban analitikus) interpretációira.

 

A pszichiátria/pszichoanalízis 

 

akár a retorika, a filozófia, a szépirodalom és vala-
hány komparatív tudomány 

 

egyaránt otthonos a nagy mitikus alakzatok világában és 

 

akár 
a tulajdonképpeni strukturális nyelv(észet) 

 

a "szótagvegytan" (Freud), a "bet instanciája" 
(Lacan), a "grammatológia" (Derrida), a "nyelvgép" (D G) világában. E gazdag hagyományú 
és szerteágazó diskurzusrend lehet vé teszi, hogy standard abnormitás-képleteinek négy alap-
vet formációját (neurotikus, perverz, paranoid, szkizoid) szignifikációs stílusokként próbál-
juk megragadni.16 

                                                

 

14 A metafora, mint kés bb látni fogjuk, eléggé literális: a genom lényeges definitív jegyei 

 

4 (nukleotid)bet , 
többszörösen kódolt szekvenciák, bonyolult grammatika stb. 

 

megegyeznek a nyelvével. Kés bb idézem 
Richard Smyth Renaissance Mnemonics, Poststructuralism, and the Rhetoric of Hypertext Composition. 
(http://users.massed.net/conclusion.html) c. ugyancsak témánkba vágó tanulmányát, melyb l kiderül hogy a 
génekr l szóló szaktudományos diskurzusok teljesen belebonyolódtak a nyelv metaforájába.

 

15 Ld. "Mítosz és tudomány" in Jacob: A lehetséges és a tényleges valóság. Európa, Bp., 1986, 24. o. "Így egye-
sítette a termodinamikát és a mechanikát a statisztikai mechanika, az optikát és az elektromágnesességet 
Maxwell elektromágneses mez elmélete, vagy a kémiát és az atomfizikát a kvantummechanika. A tudományos 
ismeretekben azonban ilyen általánosítások ellenére is nagy hézagok maradnak, melyek némelyikét hosszú ideig 

 talán soha  nem fogjuk tudni áthidalni." 
16 Minthogy a dolgozat nyelvi jelenségeket vizsgál, a nyelvhasználatot lényegesen befolyásoló képletekre kon-
centrál; a túlnyomóan vagy pusztán affektív tünetcsoportokat figyelmen kívül hagytam. A "betegség"-definíciók 
persze korántsem egybehangzóak és problémátlanok 

 

s t, történetileg ugyancsak változóak. Leginkább a 

 

szintén korántsem egységes  pszichoanalízis terminológiája alapján gondolkodtam, különös tekintettel Lacan és 
Deleuze Guattari fogalmi pontosításaira és diverzióira. Ez f ként a paranoia és skizofrénia elgondolását érinti. 
Megjegyzend , hogy mind az amerikai, mind az európai hivatalos pszichiátriai klasszifikációk számára a "szki-
zofrénia" teljesen bizonytalan körvonalú gy jt fogalom, melybe sokféle nem vagy alig tipizálható szimptóma-
együttest belesuvasztanak. Egyetlen jól definiálható alfajaként pedig a "paranoiát" tartják számon. E két fogalom 
összefüggéseir l és ellentétér l még lesz szó. A WHO ICD-10 Classification of Mental and Behavioural 
Disorders szimptomatológiája: "(a) thought echo, thought insertion or withdrawal, and thought broadcasting; (b) 
delusions of control, influence, or passivity, clearly referred to body or limb movements or specific thoughts, 
actions, or sensations; delusional perception; (c) hallucinatory voices giving a running commentary on the 
patient's behaviour, or discussing the patient among themselves, or other types of hallucinatory voices coming 
from some part of the body; (d) persistent delusions of other kinds that are culturally inappropriate and 
completely impossible, such as religious or political identity, or superhuman powers and abilities (e.g. being able 
to control the weather, or being in communication with aliens from another world); (e) persistent hallucinations 
in any modality, when accompanied either by fleeting or half-formed delusions without clear affective content, 
or by persistent over-valued ideas, or when occurring every day for weeks or months on end; (f) breaks or 
interpolations in the train of thought, resulting in incoherence or irrelevant speech, or neologisms; (g) catatonic 

http://users.massed.net/conclusion.html


 

6

 
A neurotikus és a perverz (melyek egymás inverzei Freudnál) primér stiláris teljesít-

ménye els sorban a szignifikáció normalizálása, az általános nyelvhasználat rögzítése, a vál-
tozások kodifikációja a grammatikai viszonyok, a szavak, a közhelyekké vált lokális figurák 
és trópusok, mitémák, narratív sémák stb. egészleges összefüggéseinek elnyomásával: tudat-
talan habituálódásával. Mint ismeretes, a nyelvnek bizonyos szempontból a biológiai 
inskripciókhoz fogható feltétlenséggel van alávetve a szubjektum. Egy idegen nyelv ismerete 
fel l éppúgy látszik ez17, mint a nyelvtörténetb l, mely szerint a grammatika, amelyet oly 
igen különböz (nemritkán efemer) nyelvhasználati módok, metakódok, szuperstruktúrák 
m ködtetnek, mégis meglep en általános érvény , zárt, szigorú, konzervatív és id tálló rend-
szer. De a tökéletes köznyelvi "kompetencia" (Chomsky) szintén roppant demokratikus dolog, 
úgyszólván antropológiai állandónak tekinthet . Freud nem véletlenül tesz egyenl ségjelet 
normális és neurotikus közé "Rossz közérzet a kultúrában" c. kultúrhistóriai eszmefuttatásá-
ban. 

A paranoid és a szkizoid (vagyis "a valóságelvet" felfüggeszt pszichotikus) primér 
stiláris teljesítménye pedig a tropologikus mozgás felpörgetése. Például a szignifikáció jelleg-
zetesen szkizoid "disszociációja", "szétesése" túlnyomóan metaleptikus. Az "értelmezés túl-
tengése", szignifikáció paranoid centrálása pedig túlnyomóan prozopopoétikus. 

Mivel a normális, azaz a neurotikus inkább a paranoid szignifikációknak kedvez, ezért 
a prozopopoeiának olyan extrém megaszervez dései, "aggregációi" (D G) is létrejönnek, 
mint az univerzális oppozíció, amely a megszállási energiák roppant koncentrációjára képes; 
totalizált formájában a háború és a terror (eszkalációs) kódja. Tézisem szerint az irónia a négy 
alapvet képletnek és alapvet  szignifikációs móduszaiknak (metafora, metonímia, 
prozopopoeia, metalepszis) együttes, intenzív m ködése. (Lokálisan és egészlegesen is.) Mint 
ilyen, az irónia a szignifikációs evolúció egyik legintelligensebb vírusa, mely a "történelmileg 
sikeres" univerzalizált oppozíciók totális megszállásának visszavonását vagy/és disszemi-
nációját teszi lehet vé.

 

Mint a szimbolikus túlmegszállás18 példaszer eseteit, mind az univerzális oppozíciót, 
mind az iróniát lényegi ambivalencia m ködteti.

 

Az ambivalencia nyilvánvalóan ökonómiai fogalom. Ha úgy tetszik, a szó pszichoana-
litikus értelmében, ám ez a kísérlet is azon igyekszik, hogy felmutassa extrapolálhatóságát. 
Tulajdonképpen azt, hogy sok diskurzus számára kínál érdekes megismerési/értelmezési min-
tázatokat. Segít elgondolni test és nyelv,  viszonyát éppúgy, mint a szexuális és a szociális 
viszonyát. 

Az ambivalencia fogalmának következménye ("el feltevése") egyfajta "preegzisztens" 
(már mindig is m köd ) dünamisz, energia, hajtóer . Valamiféle Trieb, ami olykor Zwanggá 

                                                                                                                                                        

 

behaviour, such as excitement, posturing, or waxy flexibility, negativism, mutism, and stupor; (h) "negative" 
symptoms such as marked apathy, paucity of speech, and blunting or incongruity of emotional responses, 
usually resulting in social withdrawal and lowering of social performance; it must be clear that these are not due 
to depression or to neuroleptic medication; (i) a significant and consistent change in the overall quality of some 
aspects of personal behaviour, manifest as loss of interest, aimlessness, idleness, a self-absorbed attitude, and 
social withdrawal. 

 

Diagnostic Guidelines: The normal requirement for a diagnosis of schizophrenia is that a 
minimum of one very clear symptom (and usually two or more if less clear-cut) belonging to any one of the 
groups listed as (a) to (d) above, or symptoms from at least two of the groups referred to as (e) to (h), should 
have been clearly present for most of the time during a period of 1 month or more." A dokumentum a skizofré-
nia következ aleseteit sorolja fel: F20.0 Paranoid; F20.1 Hebephrenic; F20.2 Catatonic; F20.3 Undifferentiated; 
F20.4 Post-Schizophrenic Depression; F20.5 Residual; F20.6 Simple. 
17 Pl. fonológiai szinten: az angol képtelen e-t mondani a szó végén, az orosz képtelen e el tt d-t mondani stb. 
Vagy a szótári jelentések szintjén elég csak a Whorf, Sapir, Weisgerber vagy a General Semantics és mások által 
kultivált kutatási irányt említeni. 
18 A "túl" itt nem értékel , hanem a  statisztikai értelemben vett  normálishoz képesti értéktöbbletre utal. 



 

7

 
alakul, mondjuk a Zwunge19 közvetít désével. A pszichoanalízisben a libidó szó jelöli (amely 
terminus kiválasztását filológiailag nem sok minden indokolja; leginkább talán a német Liebe 
szó motiválta). A másik el feltevés, hogy a nyelv alkalmas eszköz arra, hogy ezt az energiát 
sajátos módokon megkösse, átrendezze, s rítse, eltolja, szétszórja, centralizálja stb. A két 
rendszer közötti különbség reprezentációs hasadás: egymással eleve metaforikus viszonyban 
áll. A megismerés két nyelv, két érzékelésmód közvetít dése.

 
Tézisem szerint a nyelv kezdett l fogva kommunikál (legalább) egy másik nyelvvel, 

az anyag (ön)megismerésének egy régebbi formájával, az érzékeléssel.20 A testtel. Hiszen a 
test természetesen szó szerint a szignifikáció közege; és most nem is els sorban arra gondo-
lok, hogy a nyelv helye az agy, a jelöl háló a neuronháló effektusa 

 

hanem arra a kett s 
mozgásra, amit Lacan hangsúlyoz21, hogy a nyelv testiesül és a test nyelviesül. Vagyis hogy 
egyfel l a pszichoszomatikus tünet metafora par excellence (amiként a vágy metonímia), 
másfel l hogy az elemi és leggyakoribb metaforák mind antropomorfizmusok. Ha a nyelv-
használat törvényei valamelyest (meg)érthet k magának a nyelvnek a közegében (vagyis a 
beszél bele tud avatkozni),

 

akkor feltehet a kérdés, miért az egyik legmélyebb, eliminálha-
tatlan rétege a nyelvnek, hogy a világ dolgaira az emberi test metaforáit alkalmazza a hegy 
lábától a korsó fülén át az állam fejéig. Vagy: miként képesek verbális aktusok emészt rend-
szeri megbetegedéseket okozni vagy egy végtag bénulását megszüntetni.  

Jelen elméleti közelítés (ún. "intenzitás-tételének" megfelel en) az intenzív tárgymeg-
szállást ökonómiailag a vele kapcsolatos ambivalencia keltette feszültségként értelmezi. És az 
intenzitás foka e feszültség széls értékeit jelenti a pozitív és a negatív tartományban, mert 
természetesen amíg e bináris oppozíció feszültsége konstans (pl. nem talál kiutat egy másik 
oppozíció harmadik koordináta-tengelye mentén), addig a pozitív és negatív értékek abszolút 
értékei mindenkor egyenl ek. 

  

A dolgozat által vizsgált problémák komplexitása, a kérdésirányok inderdiskurzív jel-
lege lehetetlenné teszi szerz je számára, hogy valamiféle átfogó elmélet hiánytalanul de-
monstrált rendszerét alkossa meg. Az a formális-metadiskurzív mindent magyarázni/uralni 
tudni vágyás, amely oly igen jellemz jónéhány meghatározó tudományosság-koncepcióra és 
elméleti stílusra, és amely mindenáron teljes rendszert és univerzális módszertant követel meg 

 

noha kétségtelenül épp e radikalitása folytán lehet(ett) érdekes és úttör 

 

kénytelen olyan 
redukciókkal élni, amelyek épp arra irányítják a figyelmet, ami kivonja magát az abszolút 
elmélet és a végs transzcenden(táli)s jelölt uralma alól. A diszkontinuitások e diskurzív stí-
lust megmenekülhetetlenül jellemzik  de talán épp a reflexív érzékenység, a kritikai szigor és 
az etikai felel sség jelei.

 

Évek óta tartó munkám sok-sok gyümölcsét, észrevételek, megjegyzések tömegét, 
minthogy túlságosan is szerteágazó érdekl désemen kívül egyel re mást konzisztens módon 
nem képesek demonstrálni, igyekeztem mell zni, és inkább az összefügg tematikai és szö-
vegtesteket részesítettem el nyben. Helyenként azonban inkább Wittgenstein vagy Nietzsche 
tagolására emlékeztet , rövidebb passzusok mutatkoztak alkalmasabbnak.  

Nem gondolom, hogy a rendszerelv demonstrációnak minden körülmények között 
prioritást kell élveznie. A fenti gondolkodók írásmódjának példája arról tanúskodik, hogy a 

                                                

 

19  Also Sprache  mondja azonnal a magyar nyelvbe beépített metonímia vagyis szinonímia. 
20 Ezt meggy z en igazolják a vizuális Gestaltok és a verbális fogalmak sokrét összefüggései. De a folyamat 
neurológiailag is viszonylag jól lekövethet : a szenzoros eredet idegimpulzus a megfelel els dleges érzékelési 
kérgeken át a jelölt és a jelöl kapcsolódásait m ködtet Wernicke-területre ill. az auditoros és vizuális kódokat 
összekapcsoló gyrus angularisba továbbítódik, beszédképzésnél innen a hangsorok kiejtéséhez szükséges izom-
tevékenységek sorozatát meghatározó Broca-területre, majd a megfelel motoros kéregbe. 

 

21 Els sorban "A fallosz jelentésé"-ben. In Ecrits, 281. o. skk. 



 

8

 
transz- vagy inkább interdiskurzív szabályok vizsgálata egyenesen megköveteli, hogy értel-
mezésüket ne nyomja el egyetlen sz kebb diskurzus rendje (pl. egyetlen tudományos diszcip-
lína éppen etablírozott, de történetileg igencsak változó szabályrendszere, prekoncepciói). 

A különböz diskurzusok termékeny összevetése többek

 
között és 

 
f ként a 20. szá-

zad nyelvi fordulata után 

 
els sorban nyelvi alakzataik egymásra hatásainak vizsgálatát je-

lenti, azaz retorikailag (stilárisan, poétikailag, m fajilag stb.) elemzend .

 
Hangsúlyoznám továbbá, hogy eddigi elméleti és irodalomkritikai publikációim jelen-

t s hányada képezhetné e dolgozat részét, vagy tekinthet applikációjának; az elmélet gyakor-
latának. 

Az említett er s interdiszciplinaritás és -diskurzivitás folyományaképpen egyfel l lé-
nyegesen nagyobb anyagra támaszkodom, mint amit itt idézek vagy akár indokolt lenne hi-
vatkoznom, másfel l viszont sok probléma tárgyalása elnagyoltnak vagy akár naivnak t nhet 
fel amaz immár áttekinthetetlenül gazdag és kit n irodalom hátterében, amely rendelkezésre 
áll. De nemcsak a kitaposott utak vezéreltek.   

A retoricitás nyitottsága. A nyelv mint megismerés  

A jelentéstani korlát  

A huszadik század nyelvi fordulatának egyik legünnepeltebb iniciátora, Saussure voltaképpen 
két 

 

egymással nemigen összeegyeztethet 

 

jelentéselméletet alkotott. Az egyik szerint a 
jelöl (a "hangkép", egy fizikai entitás) hasonló módon vonatkozik a jelöltre ("konceptus", 
egy mentális entitás), mint a jel a dologra a hagyományos 

 

metafizikai 

 

jelentés-
elméletekben. Ezt nevezzük referenciális modellnek. A másik szerint a jelentés végs soron a 
fonológiai különbségekre épül bonyolult értékrendszerek összjátékának effektusa. Ezt ne-
vezzük differenciális modellnek. Itt a jelöl k "lebegnek": a jelöl folyamat itt többet jelent, 
mint "tetsz leges" ("motiválatlan") jelöl k folyamatos és egyszer lehorgonyzásait valamifé-
le, a verbális reprezentációtól különnem , de valamiképp mégis jól definiált konceptusokba, 
képzetekbe, gondolatokba. 

Persze, miként azt Benveniste már 1939-ben kimutatta22, itt éppenséggel Saussure je-
lentéselméletének reprezentacionalista oldala mutatkozik meg abban a tévesztésben (metoní-
miában, mondaná Nietzsche; eltolásban, mondaná Freud), hogy a jelöl és jelölt viszonyának 
híres "tetsz legessége", "motiválatlansága", "esetlegessége", "konvencionalitása" nyilvánva-
lóan a jel és a dolog viszonyára kell hogy vonatkozzék, éppen Saussure szellemében, hiszen a 
jel "egészét" alkotó jelöl -jelölt viszony az azonos nyelvet beszél k számára "szükségszer " 
és nagyon is determinált: éppen hogy egy szigorúan meghatározott (noha dinamikus) szintak-
tikai struktúrában ("a szimbolikus") elfoglalt mindenkori helyei és viszonyai adják pragmati-
kai (szemantikai) értékét. Olykor maga Saussure is reagál erre a problémára: "Míg a jelöl a 
t le23 kifejezett gondolathoz képes szabadon választottnak látszik24, addig az t használó 

                                                

 

22 Émile Benveniste: Problems in General Linguistics. UM(iami)P, Coral Gables, 1971. ("A jelöl és a jelölt 
között a kapcsolat nem tetsz leges; ellenkez leg, szükségszer . A boeuf ['ökör'] képzete (»jelöltje«) szükség-
képpen azonos a tudatomban a böf hangsorral (»jelöl vel«) Olyan er s a szimbiózis köztük, mintha a boeuf 
képzete lenne a böf hangkép lelke." 224. 
23 Vö.: "általa" ill. "révén". 
24 Vö.: "t nik" ("literálisan" éppen a "látszik" ellentéte).

 



 

9

 
nyelvi közösség szempontjából ez nem választható szabadon, hanem eleve adva van." 25 A 
jelölt nem annyira egy mentális jelenség reprezentációja, mint a jelöl háló26 rendkívül össze-
tett kölcsönviszonyainak egy változója. 

Kivéve, ha a jelöl er sen meg van szállva. Akkor elkezd metaforikusan viselkedni. 
Az alany pedig pszichotikusan. A jelöl nem a jelölt vizén sodródik (Saussure metaforája), 
hanem minden jelöltben lehorgonyoz. A paranoid alapm velet. Mindennel képes metaforikus 
viszonyba lépni, jelöl vé téve mindent, függetlenül annak 

 
a helyes nyelvhasználat, a köz-

nyelv által meghatározott 

 

ontológiai státuszától. Metonimikus elúzió híján az egész szimbo-
likus dimenzió ritkul: a szubjektum f ként fényképszer fantazmákból álló, képzelt (imaginá-
rius) énjéhez (moi) és világához rögzül. A fa jelöl jelöltje 

 

gyökerestül-ágastul, lombkoro-
nával vagy hócsipkékkel 

 

mégiscsak az, amit kivágnak láncf résszel.

 

Lacan számára ez az smetafora27: egy imaginárius jelölt és egy reális dolog azonosí-
tása, vagyis eredeti különbségük állítása. A metafora kiasztikus szerkezetbe rendez két ismert 
jelöl t és egy ismeretlen jelöltet ("amire hiányzik a pontos szó"28): S/S' > S'/x (olvasd: S 
jelöl az az S' jelöl nek, mint S' jelöl a jelöltjének a szubjektum számára (x).) A metafora 
önmagában az imaginárius rögz dés, a hallucinatorikus pont, ahol a jelöl folyamat 
"szintagmatikai" ("ontológiai", "metafizikai" stb.) tengelyt vált. De a nyelvnek ez csak az 
egyik alapm velete, amely értelmetlen (és szigorú értelemben lehetetlen) a másik nélkül: 
Lacan számára a metaforában a "metonímia ott van kezdett l fogva" amennyiben az x ki-
mond(hat)atlan 

 

tudattalan 

 

jelölt-lehet ségei továbbra is ott munkálnak a szignifikációs 
láncban. Az er sen megszállt jelöl így minden szintaxisban meg riz bizonyos 
paradigmatikus "kapcsoltárukat" ("konnotációkat", "asszociatív rögz déseket", "s rítéseket") 

 

vagy minden paradigmában meg riz komplett szintaxis-elemeket, ha érthetetlenné vagy 
érzékelhetetlenné válnak is a másik paradigmában.29 A metafora voltaképpeni teljesítménye, 
hogy S-t és x-et azonosítja, a metonímiáé, hogy az x mindig a "jelölt a szubjektum számára" 

                                                

 

25 Ferdinand de Saussure: Bevezetés az általános nyelvészetbe. Gondolat, Bp., 1967. 
26 Ezt a szót a lacani "châine du sinifiante" (tkp. 'jelöl lánc') értelmében használom. A háló metaforáját 

 

f ként 
ha, kicsit virtualizálva, sokdimenziósként gondoljuk el 

 

szerencsésebbnek érzem, mint a láncét, ami inkább 
lineáris képzetet sugall (persze Lacan metaforahasználatából világosan kiderül, hogy  sem lineárisan gondolja 
el; egy lánchoz mindig láncok sokasága kapcsolódik). Továbbá a lánc az inkább a rabság, a háló meg inkább a 
hipertext. (Nem úgy Lacan számára, aki rengeteg metaforába vonja be a láncot, pl. a lánc"szem" (maille) 
egyhelyütt gy r , amelyet a "barre"-ból hajlít a grammatikai alany. Ugyanakkor a "maille" 

 

melynek asszociá-
ciós lánca/hálója jócskán eltér a magyartól 

 

jelenti a hálószemet is.) Ám a legfontosabb metafora itt "a rendsze-
rek geometriai, illetve topológiai eloszlása". A topológia a matematikának az az ága, amely a folytonossággal 
foglalkozik; terek olyan tulajdonságainak tudománya, amelyek változatlanok homeomorf transzformációk ese-
tén. A topologikus pont bármilyen objektumot jelenthet (mely más pontokhoz kapcsolódik). A topologikus tér e 
pontok halmaza. A homeomorf transzformáció tkp. rugalmas deformáció, amelynél a pontok egymáshoz való 
viszonyai megmaradnak. Pl. a Descartes Euler-törvény az egyszer poliéderekre 

 

mint amilyen a kocka is 

 

érvényes: c + l 

 

e = 2 (ahol c a csúcsok, l a lapok és e az éleinek száma). Ha elképzelünk egy gumihártyából 
(gyurmából stb.) készült kockát, melyet deformálunk (akár gömbbé, akár amorffá, akár csavarjuk stb.), megma-
radnak a nevezett elemek egymáshoz való viszonyai, és összefüggéseikre igaz marad a Descartes Euler-törvény. 
Mindennek elgondolásához persze szükség van egy "abszolút tér" "szemléleti formájának" el feltevésére, 
amelyhez képest a deformáció megtörténik. Hasonlóképpen tekinti Lacan két külön térnek a tudatot és a tudatta-
lant, a nyelv "kett s inskripciójának elve" alapján. Ld. Lacan 1960-as "A szubjektum szubverziója és a vágy 
dialektikája" c írását ("A tudattalan pozíciója" c. el adás átirata). Ecrits, W. W. Norton & Co., New York & 
London, 1977. 292 skk. 
27 És, mint Paul de Man igazolja, azoknál is akik kifejezetten tiltakoznak ellene 

 

mint Locke vagy Condillac 
esetében. vö.: "The epistemology of Metaphor", in: Sacks, szerk.: On Metaphor. UChP, Chicago & London, 
1978. 12-23. o. 
28  Ahogy Lacan tréfásan utal az elfojtásra, ill. Arisztotelész elképzelésére a Retorika III. részében, mely a meta-
forát új fogalmak megalkotójaként tiszteli. 
29 Mint Saussure a Bevezetés az általános nyelvészetbe elején megjegyzi: "Noha a holt nyelveket már nem beszé-
li senki, nyelvi organizmusaik itt m ködhetnek bennünk."

 



 

10

 
(vö.: "Ich-Spaltung"): az egyik mozgásnál a konceptus tárgyiasított szubjektuma vagyok (moi, 
objet petit a(utre); vö.: foucault-i "individualizálás"30,), a másiknál a metonimikusan 
perpetuált metaforák (vö.: vágy) decentrált szubjektuma (je, Autre). 

Az el z képezi az interszubjektív viszonyok imaginárius tengelyét: a kihelyezett, rep-
rezentatív, folyamatosan egyeztetett ének között; az utóbbi a szimbolikus tengelyét: a nyelv-
szer en strukturált és nagyrészt tudattalan kommunikáció szubjektumai között.

          

Patográfiai megközelítésben 

 

Lacan megfontolásai szerint 

 

a skizofrén számára 
minden jelöl jelölhet bármely jelöltet 

 

a szimbolikus foglya. A paranoiás számára egyetlen 
jelöl jelölhet bármely jelöltet  az imaginárius foglya.31  

A metafora nyitottsága   

George Lakoff szerint a metaforák irányítanak bennünket. De mik azok? Tulajdonképpen 
szinte semmi olya általános jegyet nem lehet mondani, amely minden metafora-definícióban 
benne van. A retorika kezdeteit l kimutatható az a szóhasználati tendencia, mely a metaforát 
az összes trópus metaforájaként érti, a "képes beszéd", az "átvitt értelem", az "egyik szó a 
másik szó helyett" általános elvének szinekdokhikus megnevezéseként. "A metafora a nyelv 
álommunkája" 

 

mondja Donald Davidson, aki szerint viszont a metafora minden elemét 
minden kombinációban literálisan értjük.  

A metafora komolyabb ismeretelméleti megközelítései megegyezni látszanak abban, hogy az 
t létrehívó/teremt összekapcsolás két, a (köz)nyelvben (a szimbolikusban) össze nem kap-

csolt komplex entitás valamely kiragadott "tulajdonságát" állítja el térbe. Ez mindkét "enti-
tást" (fogalmat, Gestaltot) újrastrukturálja. "The essence of metaphor is understanding and 
experiencing one kind of thing in terms of another."32 Vegyük Arisztotelész példáját: "az élet 
alkonyát". A két jelöl kijelöl két paradigmát a megfeleltetés implicit szabályával együtt: 
napszakokat kell életszakaszokkal párhuzamba állítanunk: az az alkony a napnak, mint az 
életnek az  A kett interferenciája (ami a voltaképpeni jelentéstermelés) képez (koncipiál: 
megfogan) egy új fogalomszer séget, tkp az öregkor szinonimáját. hogy a két paradigma imp-
licit asszociálhatóságainak tudattalan kombinatorikája miatt összetettebb annál, hogy a hason-
lító önmaga egy esetévé redukálja a hasonlítottat, meger sítve ezáltal a "természetes osztá-
lyok" "ontológiai" státuszának érzetét, az értelmezés rögzített, hierarchikus irányítottságát. 

                                                

 

30 "Ne követeld a politikától, hogy állítsa helyre az individuum jogait, amiként azokat a filozófia meghatározta. 
Az individuum a hatalom terméke." (Foucault Deleuze-Guattari Anti-Ödipuszának összefoglalásaként.) 
31 A probléma informatív összefoglalását ld. Anika Lemaire: Jacques Lacan. Routledge & Kegan Paul, London 
& NY, 1986 (1977). 230-246. o. "Psychoses" c. fejezet. 
32 Lakoff and Johnson: Metaphors We Live By. Chicago: University of Chicago Press 1980. 5. o. 

S(ujet, je)  a (moiS) 

a (moiA)  A(utre, tu) 
------------------------ 
"szimbolikus tengely"

  

"imaginárius tengely"

 



 

11

 
Annak a "tulajdonság"-paradigmának az elemei 

 
éjszaka, nappal, hajnal, reggel, dél, 

alkony, este stb. (és, implicite: magzat, csecsem , gyermek, kamasz, fiatal, meglett, öreg, ag-
gastyán stb., ill. halál, születés el tti nemlét stb.) , amelyb l a metafora kiválaszt egyet, ép-
pen a kettejük viszonyában hierarchizálódnak. (Ez közel áll Chomsky "szelekciós kikötés"-
fogalmához.) Így pl. a fenti paradigmából az élet 

 
és "az élet" szó használati szabályai 

 
vá-

laszthatóvá tesz bizonyos elemeket, másokat kevésbé. "Az élet alkonya", "az élet hajnala" 
sima és zökken mentes (közhelyes)33, "az élet dele" inkább nietzschei neologizmus, viszont 
"az élet reggele / délutánja / estéje / éjfélje" már furcsa, keresett, rossz: katakrézis. 

E megkülönböztetés meglehet sen rejtélyes. Mi az a szabály, amely szerint a két para-
digma logikus megfeleltetései közül némelyik virulens, közhellyé válik, egy másik pedig 
szolöcizmussá? Milyen kritérium alapján használatos "az élet alkonya", ami alapján "az élet 
éjszakája" nem? Az a "tulajdonság"-szerkezet, ami szerint a beszél ember napszakokat külö-
nít el (a nap mozgása az égen, a h mérsékleti- és fényviszonyok változása stb.) teljesen más, 
mint az a "tulajdonság"-szerkezet, ami szerint a beszél ember életkorokat különít el (moz-
gás-, beszédképesség; nemi, szellemi érettség; méret; évek száma stb.). 

A toposszá vált metafora "önmagában" igen keveset ad meg: végs soron meglehet -
sen nyitott. Tulajdonképpen minél nagyobb szignifikációs tartományt érint, annál inkább függ 
a nyelvt l mint olyantól, mint komplex szemléleti módtól. "Az élet alkonya" végs soron na-
gyon kevés szabályt képes megadni, jelöltje bizonytalan ("is always yet to come"). Így mond-
juk a középkori keresztény számára inkább az éjszakából halált csinál, míg egy buddhista 
számára inkább az emberi élet sok-sok napjából sok-sok emberi életet csinál. Az egyiknél a 
memento mori, a másiknál az újjászületés narratívájába illeszkedik. A lokális trópusokat már 
mindig is szervezik az egészleges retorémák (stilémák). A lokális alapm velet érthet vé teszi 
a jelöltet, csak azt nem, miért nincs az öregkorra szó, ha valóban arról lenne szó és nem azt 
követ és megel z örök éjszakáról, avagy a számtalan hajnalpírról, amely nem ragyogott 
még föl. 

Komplex és gazdag szignifikációs összekapcsolásuk értelmetlen. (Míg végül a nap ér-
telme kiadná az élet értelmét. Persze éppen ez a mágikus és misztikus mozgás. 34) Ez különö-
sen bonyolultabb metaforáknál látszik. Pl.  

Az árnyékok kinyúlanak, 
a csillagok kigyúlanak, 
fellobbannak a lángok, 
s megbonthatatlan rend szerint, 
mint rben égitest, kering

 

a lelkemben hiányod.  

Mint tenger, reng az éjszaka. 
Növényi szenvedély szaga 
fojtja szoruló mellem. 
Végy ki e mélyb l engemet,

 

fogd ki a kéjt, meritsd szemed 
hálóját mélyre bennem.  

                                                

 

33 Noha jellemz , hogy az egyiknél az egyes ember életé(nek végé)r l, a másodikban általában a földi élet( kez-
deté)r l van szó.

 

34 Az "archaikus" világképek "szimbolizmusa" mintha éppen efféle analógiákban gondolkodna: szimbolikus 
univerzum. (És nem a kauzális.) Az égen látható bolygók és az emberi tulajdonságok rendszere épp( )úgy korre-
lál, mint a hold- és a menstruációs ciklus. És hogy az évszakok (a föld keringési ideje) és a napszakok (a föld 
forgási ideje) "irracionális" viszonyban van egymással, az épp( )úgy botrány, mint a gyök kett vagy a pi (a 
tökéletes négyzet és kör tökéletlen átlója) stb. 



 

12

 
A vers címe: Az árnyékok. Szerz je: József Attila. Jellegzetesen kései ("skizó") vers: a kere-
setlen dikció, a verstani-formai szigor és a beszél én disszociációjának feszültsége. ("Min-
denség a semmiségbe." "Széthull a testem, mint a kelme", "Fogj össze, formáló alak", "Még 
szerencse, hogy vannak jambusok, és van mibe beléfogódznom" stb.) Az els versszak két 
rövid sorban felvázolt inverz hasonlata a kozmosz és a lélek között igazi s rítési teljesítmény. 
Az r analogonja a hasonlatban a lelkem, ám mivel az égitest analogonja a hiányod, a nemlét, 
a nem-valami, a semmi, az r, ez csak úgy lehet distinkt eleme a lélek kozmoszának, ha az 
teli, kitöltött, s r , anyagszer , valami. A test-kozmosz a benne kering nem-testtel, a hiány-
nyal ekképpen inverze az rben kering égitestnek: dezantropomorfizmus.

  

A 2. vszk. új hasonlatba kezd. Vagy inkább a sötét éggel ( rrel) szembeállított test-
lélek további kidolgozása 

 

mint sötét tengermély. (Vö.: [Már régesrég...]: "A zúgó egek 
fenekén / lapulok most, e költemény / szorongó lelkem buboréka... Mint a halak s az istenek, / 
tengerben s egekben élek. // Tengerem ölel karok / meleg homályu, lágy világa. / Egem az 
ésszel fölfogott / emberiség világossága.") A záró három sornak az eddigieket gazdagító háló-
hal-metaforája megint elképeszt ökonómiával literalizálja önmagát. Érzékibbé teszi az els 
sor éjszaka-tengerét, de egyúttal ambiguussá is. Kétszeresen. 

(I.) Az éjszaka-tenger, a sötét, a mély, egyrészt a beszél alany 1. közege, illetve 2. 
maga. Hiszen: 1. "végy ki e mélyb l engemet" (tehát nem én vagyok a mély, kiemelhet va-
gyok onnan), illetve 2. "meritsd szemed hálóját mélyre bennem" (tehát én vagyok a mély és a 
kéjt kell kifogni bel lem). E két jelentés formállogikailag inkongruens. De a lírában, mint az 
álomban, viccben stb. ez nem akadály. Ezért nem tudomány. Nem akarja tökéletesen és eg-
zaktan leírni a rendszert, nem akarja totálisan uralni, nem akarja univerzuma minden szegletét 
megnézni, megszállni, uralni. Fölmenni a holdra, hogy egy kietlen sivataga közepére odat zze 
dics sége zászlaját. Nem extenzív, hanem intenzív, s rít és költ: verdichtet.  

(II.) A fenti formális ambiguitás okán fel kell tenni a kérdést: a metafora szerint mi a 
vágy tárgya? Vagyis mit jelent a közbevetett mondat: "fogd ki a kéjt"? Válaszlehet ségek: 1. 
merítsd szemed hálóját mélyre bennem, fogd ki, semmisítsd meg, partra vetett halként pusz-
tuljon (pl. hogy egymásra vetett tekintetünk tisztaságát ne homályosítsa el, avagy a totális 
diffúziót ne zavarja 

 

vö.: buddhizmus); vagy ellenkez leg, 2. ez a legdrágább tengeri kincs, 
amiért érdemes kivetni, mélyre meríteni a hálót, kifogni (pl. hogy a tiéd lehessen, "egyedül 
tiéd, kezdett l fogva neked készült" (Pilinszky), élj vele, használd, avagy "lásd ez vagy, ez a 
förtelmes kívánság", ahogy a Magány fogalmaz). Másképp: 1. hitesd el velem, hogy nem csu-
pán ennyi vagyok, ez a kéjvágy, változtass át másvalakivé; és itt köszön vissza az el bbi (I.) 
ambiguitás eldönthetetlenségének termékeny "pontatlansága": a mélyben lakozó kéj vagyok-e 
csupán, vagy pedig feneketlen sötétségem ennél jóval több. Tedd, hogy ne legyek ily kérlel-
hetetlen(ül kéjsóvár). Tulajdonképpen: végy ki engemet magamból. (A skizónál ez az alany-
hasadás tematikusan is simán megy, vö.: "én túlmagasra vettem engemet, / azért süllyedtem 
ilyen mélyre", (Egy költ re).) Vagy ellenkez leg: 2. merítsd a hálót mélyre, fogd ki a kéjt, 
semmisítsd meg, élj vele, használd ki, emészd el "a szerelemben", rejtsd magadba, ne nézzél 
így, "ölj öledbe, ha kellek" (Ha nem leszel).  

Az efféle eldöntetlenségek termékenységét számos példán igazolja Lessing Laokoónja. 
melynek konklúziója a literalizálás, a hasonlat/hasonlóság mint öncél kritikája: "mert a végle-
tet mutatni a szemnek annyi, mint a képzelet szárnyait megkötözni"35.  

De vegyünk néhány "csúnya" köznyelvi metaforát is, melyek a s rítésnek szintén igen haté-
kony megoldásaival élnek 

 

ami ugyanakkor metonimikus mozgás nélkül nem lehetséges. 
Például az ellipszisek, melyek a grammatika metalepsziseinek tekinthet k: "Orrba gy rlek" 

 

                                                

 

35 Franklin Társulat, Bp., 1900. 58. o. 



 

13

 
mondja36. Miért pont "gy rlek"? Az "üt"-nek semmilyen körülmények között nem szinonimá-
ja a "gy r"  kivéve ezt a fordulatot. "Úgy megütöm az orrodat, hogy olyan lesz, mintha össze 
(fel?) lenne gy rve." Az okozatként tételezhet gy r döttség áttev dik a "gy r" igére. Szó-
fajváltó metonímia.   

"Megfejellek, kiszarod a faszod." (Szirák Péter gy jtése.) Most nem is a második

 
tag-

mondat csupa rövid szótagból álló paronomáziája az érdekes, hanem a grammatikai redukció: 
a mondat elvileg az "Úgy megfejellek, hogy kiszarod a faszod" ekvivalense

 
(tökéletes ekviva-

lenciák természetesen nincsenek) 

 

de minden "fölösleges" lexémát leirt a mondatról. A sú-
lyos testi sértés kilátásba helyezésére általában használt fok/mértékhatározói, illetve hasonlí-
tói álárendelések (vö. "Olyat kapsz, hogy hármat fordul a ment " stb., közkedvelt struktúra: 
"Betakarlak, mint Moszkvát a hó", "Felrúglak, mint Hitler a békét", "Leverlek, mint vak a 
poharat", "Lenyomlak, mint a bélyeget" stb.) illokúciós erejét meg rzi, pro forma azonban 
átírja egy határozottabb, leíró jelleg , szinte tényközl kijelentéssé.

  

"Bebaszott, mint atom." Itt is jelent s a retorikai operációk s r sége. Az el z példá-
hoz hasonló grammatikai redukció a nével elhagyása. (Lásd még "Nyomul [stb. itt gyakorla-
tilag bármilyen ige szerepelhet], mint gép/mint állat".) A mondat evidensen az "atomrészeg" 
szóösszetételre alludál, melynek reliteralizáló "kibontása" körülbelül ilyesmi: 'mentálisan és 
fizikailag annyira koordinálatlan (az alkoholtól), hogy szinte atomjaira hullott szét'. Ezt egy 
nyilvánvaló értelmetlenséget eredményez (hogyan tud egy atom berúgni?) mondatstruktúrá-
ba, mégpedig a szlengnyelvi szólásoknak, saját nyelvjátékának legkedveltebb alakzatának 
számító hasonlatba írja bele.  

Az alapm veletek dialektikája

  

S rítve el rebocsátok néhány definitív összefüggést, melyeket kés bb még részletesebben 
kifejtek, most csak azért foglalom össze, hogy e differenciálással kapcsolatos néhány kritikai-
korrektív megjegyzést is összegy jtsek (persze ezekr l is lesz szó a kés bbiekben.)

  

Az állítás tagadás is, az összehasonlítás különbségtevés is, a metafora metonímia is, a 
prozopopoeia metalepszis is, az univerzális oppozíció irónia is és viszont.  

A metaforikus mozgékonyság alapvet en prozopopoétikus; a prozopopoeia a paradigmatikus 
tengely sikamlóssága, a szelekciós avagy helyettesítési hajlandóság és kapacitás. A túlnyo-
móan metaforikus-prozopopoétikus mozgékonyság a túlnyomóan neurotiko-paranoid 
szignifikációra jellemz . Antropomorf, személyelv , egocentrikus. "Moláris", "birodalmi" 
(D G). Az én eminensen (tulajdon/f )név, mindig önazonos "ikon" (Peirce). ÉN, alias Édes 
Nevem. 

A metonimikus mozgékonyság alapvet en metaleptikus; a metalepszis a 
szintagmatikus tengely sikamlóssága, a kombinációs avagy érintkezési hajlandóság és kapaci-
tás. A túlnyomóan metonimikus-metaleptikus mozgékonyság a túlnyomóan szkizo-perverz 
szignifikációra jellemz . Heteromorf, semleges, excentrikus. "Molekuláris", "nomád" (D G). 
Az én inkább (ezerarcú) személyes névmás, kontextusérzékeny "index" (Peirce). Én, te, , mi, 
ti, k, és a duálisok.

 

De ismét hangsúlyozom, az empirikusan általános (normális) ennek a két tendenciának 
az együttmozgása, akár a legegyszer bb verbális hétköznapi rutinokról van szó, akár tropoló-
giailag felpörgetett beszédr l/értelmezésr l. Megjegyzend még, hogy ez utóbbi nem csupán 
a pszichózisok, hanem a széleskör tudás közege is. Azt lehet mondani,

 

hogy a tropológiailag 
                                                

 

36 A heideggeri "es spricht" és a lacani "ça parle" fordítása. 



 

14

 
intenzív szöveg/olvasat az említett kétfajta mozgékonyság közti balansz meg rzése esetén 
képes inventív tudásként megnyilatkozni, megbomlása esetén csak rületként.

  
A nyelv különböz (szervez dési szintjeinek) funkciói az efféle shifterek használatát, mint 
"én", vagy "az én" igen érdekessé teszik. A saját ("propre", megfelel , helyes, alkalmas, egy-
szóval tulajdon)név gyakran 

 
például h sként vagy klasszikusként 

 
éppen hogy minden 

lehetséges "je"-használat példájaként, paradigmájaként, figurájaként funkcionálhat (amiként a 
prosopopoeiae gyakorlata m ködött az antik iskolában). Ugyanakkor az ÉN ödipálisan fixált 
jelöltje mint apáról fiúra örökl d "moi" a legkevésbé saját, sokkal kevésbé, mint a n é, aki 
nevet vált (apa/férj).  

A metonimikus/metaforikus alapvet kett sségét (vagyis normális összefüggését) tükrözi az 
"organikus eredet " afázia két fajtájának híres jakobsoni leírása: az egyik a metonímiára (az 
"eltolásra") és a szintagmatikus mozgásra képtelen, a másik a metaforára (a "s rítésre") és a 
paradigmatikus mozgásra.37  

A mély és körültekint peirce-i jelelmélet két alapfogalma is megfelel ennek a kett s-
ségnek: az index explicit szabályként tartalmazza a metonimikus m veletet, amiként az ikon a 
metaforikusat. De, mint Peirce oly akkurátusan demonstrálja, igazából csak kevert jeltípusok 
vannak, az ikon és az index sem nélkülözheti a szimbolikus m veletet 

 

hogy ne csak az ujjat 
nézzük, ha a holdra mutat.  

Lacan számára a metonímia "bet szerint" azonos a "vágy valami másra"38 örök vágyával. 
"Ezért [a metonímia] »perverz« rögz dése a jelöl láncnak éppen a felfüggeszt dési pontjai-
hoz, ahol a (fed )emlékkép rögzül és a fétis izgató képe kimerevül/megkövül]. 39  

A metaforikus és metonimikus együttes mozgása egészleges változataikban, a 
prozopopoétikus és metaleptikus láncokban figyelhet meg jól. Pl. gazdagon meghatározott, 
de közvetlen viszonyba nemigen kerül jelöl k azonosítása (kopulációja: S est S'): "Templom 
a természet" ("Baudelaire"), "Az igazság n " ("Nietzsche"), "Minden víz" ("Thalész").

 

A "nagy", "örök" metaforák egyszersmind nagy metalepszisek. "A tudás hatalom." 
(Vagy fordítva?) "Az id pénz." (Vagy fordítva? Minél köznyelvibb 

 

közhelyesebb , annál 
inkább érvényes rá a megfordíthatóság: A = A.  

E két egészleges trópus dominanciája a nyelv- és retorika-felfogások különbségeit is 
megalapozhatja. Retorikai el adásaiban Nietzsche két nagy hagyományt állít szembe egymás-
sal: "Itt [Schopenhauernél] az egyes személyiség az igazán hangsúlyos, a rómaiak értelmében, 
Kantnál pedig az értelem dolgainak szabad játéka, a görögök értelmében."40   

A túlnyomóan metaleptikus szignifikációban érzékelt patologikus (skizoid) az, hogy a rende-
z elvek, a kódok hierarchiáját hárítja, teszi esetlegessé és egymásnak mellérendeltté. A skizó 
elszáll a metaforával, és ott marad. Lép nyolc metonimikusat és ott marad. Nincs olyan nagy 
centrális instancia, jelöl (komplexum), dinamikai aggregátum, amely folyamatosan magához 
rántaná a szignifikációt A prozopopoeia az ellenirányú m velet, a paranoid centralizáció. A 
mágia, varázslás, átok stb. 

 

a legtipikusabban prozopopoétikus aktivitások 

 

er sen használ-

                                                

 

37 "Az afázia nyelvi tipológiája". In: Jakobson 1972. 204-226. o. 
38 "L'instance de la lettre " Ecrits, 167. o. 
39 Uo. 
40 Friedrich Nietzsche: "Retorika". In: Thomka Beáta, szerk.: Az irodalom elméletei IV. Jelenkor, Pécs, 1997. 7. 
o. 



 

15

 
ják a metalepszist. Az átok veszélyessége igazából nem abban van 

 
ezért a definíciók kauza-

litásra épít magyarázatai , hogy egy genetikai racionálét mint perpetuált metonimikus lán-
cot (melynek általában két végpontját adja meg a trópus literálisan) mint egészet, vagy eleme-
it tekinti rossznak, katasztrofálisnak, hanem rögzítettségét, determinizmusát. Minél inkább 
rögzülnek a metaleptikus útvonalak, annál valószín bb, hogy egy masszív prozopopoéta be-
szél, és a metaleptikus viszony megfordítható. 

De az a lánc, amelynek csak két végpontját adták meg, de nem világos (a metalepszis 
Quintilianus szerint is "obscurus"), vagy tiltott az ket összekapcsoló oksági vagy tropológiai 
kapcsolat 

 

bizonyos értelemben alternatív prozopopoeia. A prozopopoeia pedig korlátozott 
metalepszisnek tekinthet , amelyben a lokális trópusok esetleges sokfélesége és sokrét sége 
ellenére van egy abszolút szabály: minden szignifikációs mozgás afelé kell hogy tartson, hogy 
egy végs , totális ÉN (moi) legyen az alanya és a tárgya (its subject, ahogy az angol41 tömö-
ren mondja). 

 

A történelem fogalma persze csak úgy lehetséges, hogy olyan szubjektumokat 
és (id)entitásokat m ködtetünk (beszéltetünk) a minden emberi egyedet megel z , meghatá-
rozó és túlél nyelvben, amelyek az egyes ember életét id ben jóval meghaladó élettartamú-
ak. És minden alany els dolga, hogy jól érezze magát

  

A szintagmatikus tengely linearitása, az, hogy még a legegyszer bb dolgokat sem tudjuk egy-
szerre kimondani, természetesen sine qua nonja a nyelvnek, ugyanakkor ez a linea távolról 
sem egydimenziós. "Miként a nyelv szintagmatikus aspektusa a közvetlen és közvetett össze-
tev k bonyolult hierarchiáját mutatja, a paradigmatikus elrendezést is többszörös rétegzettség 
jellemzi."42 

A túlnyomóan metaforikus-prozopopoétikus jelentéstermelési mód hajlamos a 
szintagmatikai tengely elgörbítésére, körbezárására. Ez automatikusan következik a 
paradigmatikus nyitottságból (a s rítettségb l és túldetermináltságból). Minél inkább így van 
ez, annál inkább n a metonimikus-metaleptikus m veletek jelent sége.

 

M faji el írásuk szerint ilyenek a krimi vagy az erotikus irodalom. A gyilkos szemé-
lyének azonosítása vagy a szexuális aktus realizálása a szöveg egészét szervezi, és nem csak 
narratív vagy modális szinten, hanem a lokális metaforák szintjén is. Az egyetlen helyes meg-
oldás m faji el írása azt követeli az esztétikailag igényes szövegt l, hogy minden olvasó 
számára ellehetetlenítse egyetlen biztos megoldását. A megfejtés/leleplez dés/beteljesülés 
katartikus értékét az elébe tornyosuló akadályok növelik. Ez bizonyos fokig a libidinális meg-
szállások traumatikus szerkezetét modellálja. A transzcendentális jelölt mintegy feketelyukat 
képez a szimbolikus térben: azáltal vonja ki magát a jelöl k játékából, hogy nyilvánvalóvá, 
természetessé, egyetemessé, észrevétlenné 

 

tudattalanná válik. Ha az efféle narratívában fel-
bukkan valami epizodikus, "lényegtelen", szubliminális, akkor valószín síthet , hogy e 
transzcendentális jelölttel összefüggésbe kerül jelöl mozgások részét fogja képezni. Ez 
okozza a paradigmatikus tengely nyitottságát: a helyettesítési lehet ségek nagy tömege kap-
csolódik néhány szintagmatikai m velethez, de a lehetséges permutációk száma így is magas, 
vagyis a legártatlanabb metonímia is exponenciálisan növeli a metaforikus feldúsulás mérté-
két. Ám mivel egy és ugyanazon szöveg az elrejtés közege és az egyetlen biztos megoldás 
garanciája, a tropológiának állandóan ellenirányú m veleteket kell végrehajtania. 

 

                                                

 

41 Prozopopoiétikus (re)literalizálás: 'az angol ember'. Metaleptikus (re)literalizálás: 'az angol nyelv'. Ez utóbbi 
természetesen alternatív prozopopoeia: a nyelvet antropomorfizálja. Az el bbi pedig az embert nyelviesíti: a 
jelöl mindig a jelölt vudubabája. A háborús hisztériára való érzékenység: a retorikai t fizikai lándzsává változ-
tatásának technikája. A csúfnévre való érzékenység: (tulajdon/köz)név abúzusa mint a tulajdonos/közösség 
elleni, tettlegességet provokáló hadüzenete. A kitüntetett jelöl k megsemmisítésére vagy illegitim kontextusba 
helyezésére ('meggyalázására') való érzékenység: zászlóégetés, jelképes tárgyak széttörése stb. 
42 Jakobson 1972. 196.o. 



 

16

 
Hasonló strukturális effektust produkálhatnak a hipertextus és a számítógépes 

intertextus egészére irányuló m veletek, mint pl. a keres gépes (search engine) keresés. Ez 
utóbbi elgondolható úgy is, mintha egy roppant méret könyvtár minden egyes szava, monda-
ta és ezek kapcsolata stb. indexálva lenne. A hipertextus els dleges definitív mozzanata nem 
is annyira a direkt, tudatos, explicit linkelés 

 
ez inkább az interaktív pedagógia nagy problé-

mája (hogy az egymáshoz rendeltség puszta ténye kötelez en el írja-e az egymáshoz rendelés 
m veleti szabályait is, hogy uniformizál-e vagy kreativitásra sarkall) 

 
hanem a lehetséges 

kapcsolat(mód)ok iszonyatos expanziója. Ha pl. azt írom be a Google keres jébe, hogy 
+rhetoric* +psycholog* +prosopopoeia +metalepsis, akkor több százmillió dokumentum 
szóról szóra történ átvizsgálása után, tíz másodperc alatt felsorolja azokat a szövegeket, 
amelyekben a fenti négy szó mindegyike benne van. Az "információs robbanás" metafora 
talán nem túlzás.  

A jöv tudományossága 

 

egyfel l 

 

az egyre növekv specializáció és tematikus 
proliferáció irányába megy el. És minél inkább ezt teszi, annál inkább szükség lesz arra 

 

másfel l , hogy ezek a (már a szomszéd tudományterületr l sem látható) tudások integrálód-
janak egy olyan diskurzív térbe, ahol mindenki által használhatók. Ez utóbbi feladathoz való-
szín leg egy újfajta segédtudomány szükséges, amely csak a kutatásokat kutatja, és különbö-
z szempontokból rendszerezi. Az internet szöveguniverzuma és a kifinomult search engine 
használat ennek nélkülözhetetlen technológiája lesz. 

Ez a technológia alapvet en metaleptikus (ld. kés bb a Smyth-tanulmányt).   

Az emberi-nyelvi megértés mindig metaforikus-prozopopoétikus, de sosem lehet kizárólag az. 
Goethe Wahlverwandschaften [tkp. 'cserebomlások', azaz Vonzások és választások] c. m vé-
nek címadó  Goethe így mondaná  "szimbólumát" ekként tárgyalják szerepl i:

 

"

 

Csak egy hasonlat zavart meg és vitt tévútra téged 

 

mondta Eduard. 

 

Itt persze 
csak talajról és ásványról van szó, de az ember igazi Narcissus: szívesen tükröz dik minden-
ben és magát teszi meg az egész világ hátterévé. 

 

Úgy van 

 

folytatta a kapitány , így kezel mindent, amit önmagán kívül talál; böl-
csességét és balgaságát, akaratát és szeszélyét odakölcsönzi az állatoknak, a növényeknek, az 
elemeknek és az isteneknek. 

 Minthogy nem akarlak benneteket  felelte Charlotte  túlságosan messzire csábítani 
attól, ami pillanatnyilag érdekel, nem tudnátok-e egészen röviden felvilágosítani, voltaképpen 
hogyan is kell értenünk ezeket a rokonságokat?"  

Miért is lehet a szellemi frissességére és retorikai mozgékonyságára láthatólag igen kényes 
Fábri Sándor állandósított szlogenje a "Beethoven a zene Mozartja" mondat. A legszembet -
n bb hatás, hogy szintaktikailag a legtipikusabb metaforaszerkezet, de szemantikailag nem: a 
hasonlító és a hasonlított, a "jelleg" és a "hordozó"43 ugyanannak a paradigmának az eleme. 
Az etablírozott, (kvázi)episztémikus nyelvhasználatok (a tudományostól a zsurnalizmusig), 
melyek a "Beethoven a zene Napóleonja" vagy "Kierkegaard a filozófia Mozartja" típusú me-
taforákat nagy mennyiségben forgalmazzák, ezt a mondatot nonszensznek érzékelik. Lénye-
gében ez így is van. A "zene" paradigmájának két talán legreprezentatívabb figurájáról van 
szó, s ennyiben a szóban forgó álmetafora szemantikai zárvány. Másfel l e struktúra formáli-
san produktív: számos olyan értelmezési keretet lehet adni neki, amelyben a mondat értelmes. 

                                                

 

43 I. A. Richards rendkívül alapos The Philosophy of Rhetorics (O[xford]UP, London, 1936) c. munkája különíti 
el a metafora e két alkotórészét, melyek mindegyike hozza magával a kontextusát, s ezek összetett tranzakciója a 
metafora. Gilbert D. Chaitin Rhetoric and Culture in Lacan (C[ambridge]UP, Cambridge, 1996) c., szintén igen 
alapos és jól tájékozott monográfiája szerint Lacan (szokás szerint különösebb hivatkozás nélkül) er sen épít 
Richards bizonyos meglátásaira (amiként Cassirer is formatív számára, csak nem hivatkozik rá). 



 

17

 
(Pl. minden olyan tézis cáfolataként-helyesbítéseként, amely Mozartot "a zene [valamije]"-
ként értelmezi 

 
használatának persze leginkább akkor lenne értelme, ha a helyesbített köz-

hely lenne.)  

Ha a rendszerelméleti és jelentéselméleti korlát fogalmi homonímiája által létrehozott metafo-
rát elkezdjük m ködtetni, metaleptikus/prozopopoétikus interferenciában tartani, el ször is a 
figyelmünk változik meg.   

Metalepszis  

Az irodalom tanulmányozása során négy különböz 

 

többé-kevésbé összefügg 

 

metalepszis-fogalmat különíthetünk el: 1. távolsági, amelynél az ok és okozat távolsága 

 

vagy a kimondatlan tropologikus lánc hosszúsága 

 

a definitív (Quintilianus, Peacham) 2. 
megfordítós, amely ok és okozat, jelöl és jelölt, jel és dolog, korábbi és kés bbi stb. felcseré-
lését érti rajta els sorban (Nietzsche, Bloom, de Man). 3. alluzív, amely egy szöveg, stílus 
általános alluzivitását, többszint tropologizáltságát jelenti (Fletcher, Hollander) 4. 
diegetikus, amely két elbeszél i szint egymásba érési pontjaként érti (Genette).

  

A szinekdokhé visszafelé fejti fel a "logikai"44 szubszumpciót, mely a végképp megszilárdult 
metaforának, magának a f névnek a rejtett retorikai eljárása.45 A rejtett persze azonos a túl 
nyilvánvalóval (az ellopott levél üzenete a feladónak46): a definitív "pars pro toto" szintagma 
például egészek és részek egy eleve strukturált rendjének el feltevését is közvetíti. "Ha a szó-
nok  mondja Nietzsche  »hajó« helyett »vitorlát«, »tenger« helyett »hullámot« mond, akkor 
ez szinekdoché", csakúgy, ahogy a kígyóra mondjuk, hogy "serpens, a csúszómászó; de miért 
nem hívják serpens-nek a csigát is?"47 A szinekdokhé ebben a visszafelé felfejtésben csupán 
egy-két lépcs fokot tesz meg. Hiszen metonímia. A metonímia lokális trópus, amennyiben 
egy közeli (id beli, térbeli, logikai, rendszertani stb.) eltolást/áttételt48 végez 

 

vö.: "érintke-
zésen alapuló névátvitel"  a (vagy valamely) szintagmatikai tengelyen. 

A metalepszis viszont egy hosszabb kauzális vagy/és szignifikációs lánc kezd - és 
végpontját nevezi meg, vagy utal rá. (A szó tkp. 'helyettesítés'-t jelent.) 

Nietzsche egy retorikai el adásában a metonímiát ok és okozat felcseréléseként (he-
lyettesítéseként) határozza meg 

 

amiként egy másik fogalomhasználati hagyomány a 
metalepszist. (Alias transumptio. Pl. Paul de Man vagy Harold Bloom.) Nietzsche metafizika-
kritikájának egyik legfontosabb, állandóan visszatér eleme az az érvelési séma, amely volta-
képp azonos a metonímia alapm veletér l mondottakkal: "Azt mondjuk, hogy »keser po-
hár«, ahelyett, hogy »keser érzést kelt bennünk«; »a k kemény«, mintha a kemény valami 
más volna, mint saját ítéletünk. »A levelek zöldek.«" E két utóbbi példa roppant érdekes, és 

                                                

 

44 Az idéz jel hadd utaljon itt Arisztotelész Organonjának sokat vitatott "ontológiai" problémájára a nemek 
természetességér l, de a szó kés bbi el fordulásainál már elhagyom.

 

45  Vö.:" Önmagában és kezdett l fogva, a jelentésére vonatkozóan azonban minden szó trópus. A valódi törté-
nés [Vorgang] helyett egy id ben szétfoszló hangképet tüntetnek fel: a nyelv sohasem fejez ki valamit tökélete-
sen, hanem csupán egy számára szembet n nek látszó jegyet emel ki. [ ] Egyoldalú észlelés következik be 
egész és teljes szemlélet helyett. [ ] A metafora a nem megjelölésében mutatkozik meg, a genus grammatikai 
értelemben a nyelv luxusa, és színtiszta metafora" stb. Nietzsche id. m 22-23. o. 
46 Ld. Jacques Lacan: "Szeminárium Az ellopott levélr l". In: Kiss A. A. Kovács S. sk. Odorics F., szerk.: 
Testes könyv II. Ictus, Szeged, 1996. 
47 Uo. 
48 Verschiebung/Übertragung. 



 

18

 
természetesen mer ben más, mint az els . A "keser pohár" minden paradigmában hibátlan 
példa a metonímiára, ám a k

 
kemény vagy a levelek zöldek kijelentések minden normá-

lis retorikában éppenhogy a referenciális, a nem-figuratív legevidensebb példái lennének. Úgy 
t nik, Nietzsche számára minden min ségjelz i propozíció (ítélet) metonimikus, amennyiben 
a min séget a grammatikai alanynak tulajdonítja és nem a beszél

 
alanynak. Az általános 

nyelvhasználat (vagy a kopula?) pedig éppen ezt teszi. A filozófus (vö. Kant, Wittgenstein) a 
helyes szabálykövetés kritikáját adja. Nietzsche számára éppenhogy egy ítélet "empirikus 
általánossága" (Kant) serkent kritikai készenlétre. 

A voltaképpeni probléma persze az, hogy a grammatikai (retorikai, narratív stb.) szer-
kezet automatikusan meghatározza-e a gondolkodás szerkezetét. (S ha igen, a nagy gondolko-
dók, szerz k, vagy, mint Bloom mondja, "er s költ k" átírják-e a nyelvet.) Esetleg lehetsé-
ges-e olyan álláspont, ahonnan 

 

ha osztjuk is a szóban forgó nyelv- és ismeretkritikai meg-
fontolásokat, mindez fölösleges szubverziónak t nik számukra. Ebben az esetben A k

 

ke-
mény mondata valahogy így hangzanék: Azt a képzetet, amelyet mindközönségesen a »k « 
névvel szoktunk illetni, ítéletem olyan min séggel ruházza fel, amire interszubjektív nyelvi 
gyakorlatunkban a »kemény« jelz t szoktuk használni, de távolról se higgyétek, hogy azt hi-
szem, hogy ezzel a k re magára, a magánvaló dologra vonatkozó objektív és abszolút igazsá-
got véltem volna kimondani, in summa: az történt csupán, hogy újabb és újabb metonímiákat 
kapcsoltam az eddigiekhez, ezeket via metaphorae hierarchizáltam stb. 

És nagyjából éppen ez lenne az, amit Lacan "point de capitonnak" (kb.: steppelésnek) 
nevez: azok a kölcsönösen (f)elismert szignifikációs pontok, ahol a szubjektumok "lebeg " 
jelöl folyamatai (és diffúz tapasztalati világa) rögzít dnek.49 Az ítéletek kölcsönössége és 
szabadsága a lényeges itt, és ennyiben igaza van Nietzschének, hogy maga a formális szabály 
általános érvénye az, ami megtéveszt , tehát kritizálandó. De ugyanezt teszi Wittgenstein is, 
aki megkülönbözteti az "ez a tárgy piros" és az "ez a tárgy szép" eseteit, és szintén igaza van.  

A metalepszis ("Süllyed a hajó 

 

átkozott legyen az erd , amelyben az árboc fája n tt") defi-
níciójában bizonytalankodnak a retorikák. A logikai magyarázatok stílusában ilyesmiket 
mondanak: egy jelenvaló okozat egy távoli okkal történ összekapcsolása, olykor hosszabb 
kauzális láncokon át. Egy másik magyarázattípus szerint egy hosszabb tropológiai 

 

els sor-
ban metonimikus 

 

lánc metaforikus s rítésér l van szó. Valószín leg ez alapján érthetjük 
Quintilianus definícióját is, aki szerint a metalepszis "váltás/átmenet egyik trópusból a másik-
ba", olykor hosszabb asszociációs láncokon át. 

A logikai megközelítés igen hasonló ahhoz, amit Arisztotelész enthümémának nevez: 
"valószín tételekb l és jelekb l való következtetés"50. Kés bb és f ként: olyan szillogizmus, 
amelynek egy vagy több premisszája 

 

esetleg következtetése 

 

implicit. Mint azt Ong hang-
súlyozza, az enthüméma érthet ségének feltétele, hogy a tacit elemek közös el feltevésrendet 
mozgósítanak, "melyet manapság tudattalannak neveznénk".51 

Retorikai megközelítésben az ennek nagyjából megfelel elemi eljárás az ellipszis. Az 
ellipszis kihagy egy 

 

logikus/szokásos 

 

elemet egy szintagmatikai sorból. A metalepszis 
elemek sorát hagyja ki. 

Peacham, a nagy angol retorikus definitív példája: "Vergiliusnál a kalászok az aratá-
sokat jelentik, az aratások a nyarakat, a nyarak az éveket."52 A ki nem mondott elemek lánca 

                                                

 

49 Ez kevésbé áll a kés i Lacan elképzeléseire, aminek oka a "szubjektum" fogalmának sok tekintetben komoly 
átváltozása, mely a "Római beszéd"-ben (1953) még a "teli beszéd" alanya (szemben a "kis m tárggyal", az "üres 
beszéd" helyével), "A szubjektum szubverziójá"-ban pedig már egy teljesen imperszonális 
50 Ld. Organon. Els analitika. 70 A. Akadémiai, Bp. 1979. 377. o. 
51 Walter J. Ong: Rhetoric, Romance, and Technology. Studies in the Interaction of Expression and Culture. 
C[ornell]UP, Ithaca, 1971. 12. o. 
52 Idézi Richard A. Lanham: A Handlist of Rhetorical Terms. UC[alifornia]P, Berkeley etc., 1991. 99. o. 



 

19

 
lokális trópusok sorozata. Ez természetesen lényegileg befolyásolja desiffrírozhatóságát, egy-
értelm megfeleltetések rendszereként való olvashatóságát.

  
"A logikai" és "a retorikai" különbsége53 nagy hagyományú témájának egyik sokat vitatott 
változata irodalom és filozófia megkülönböztetése. A már említett Rorty-íráson kívül ez 
Habermas egyik központi problémája A modernitás filozófiai diskurzusában. Habermas elis-
meri, hogy mind a mindennapi nyelv, mind pedig a specializált nyelvek teljesen át vannak 
sz ve a legkülönfélébb retorikai elemekkel, s t, még a probléma-megoldó kapacitást sem 
tagadja meg t lük, mindazonáltal szerinte elemi hibát vét az, aki elemzésükkor ezekre mint 
önreferens és világ-feltáró eljárásokra koncentrál, ugyanis csak a poétikai kifejezésmódban 
van jelen tisztán ez a fajta retoricitás. A többi szövegtípus azonban egyszer en más el felté-
tel-rendszert támaszt önnön megértésének kulcsául, ezért bármely más szövegtípushoz a poé-
tikaival szemben alkalmazott elemz

 

eszközökkel hozzányúlni elemi hiba. Habermas els sor-
ban Nietzschével, Adorno-Horkheimerrel, Heideggerrel, Derridával, Bataille-jal és Foucault-
val foglalkozik, mint akik a modernitás beteljesítetlen projektumát idejekorán próbálták a 
másvilágra küldeni. Szerinte az említett szerz knél az ész kritikája oly radikális, hogy önnön 
er feszítéseiket aknázzák alá általa. Az ész(kritika) szükségképpen önreferenciális: magát a 
kritikát éppúgy megtámadja, mint a kritizáltat. Ennek felismerése és megoldási kísérlete min-
dig azzal fenyeget, hogy magának a racionális diszkurzusnak akarnak véget vetni, s vele a 
felvilágosodás pozitív örökségének, és akkor jaj nekünk. Ha valaki az ész radikális kritikáját 
áttolja a retorika területére, hogy eltüntesse az önreferencialitás paradoxonait, egyúttal kicsor-
bítja magának az észkritikának az élét. 54  

A mágikus, okkult, misztikus világképek mindent jelnek ("szimbólumnak", tkp. reto-
rikai viszonynak) tekintenek. Egy bolygó hatása az asztrológiában pl., klasszikus módon leg-
alábbis, nem úgy képzelend el, mint valamiféle 

 

"a tudomány jelenlegi állása szerint" isme-
retlen 

 

fizikai er valamiféle bevés dése egy a Földön éppen megszület emberi testbe. A 
kauzalitás természettudományos fogalmai és logikája szerint ez téves, vagy ellentmondásos, 
vagy értelmetlen, stb. koncepció, bármily plauzibilis is Jung észrevétele, miszerint a század-
fordulós patográfiák nagy el szeretettel használták az elektromosság, a magnetizmus és a 
radioaktivitás frissen felfedezett fizikai jelenségeit, hisz néhány igen fontos jegyükben ("tu-
lajdonságukban") megegyeztek a mana (telepátia, rontás stb.) si és meglehet sen általános 
képzeteivel. A bolygó hatásának id pontját (egy emberi testnek egy másik emberi testb l való 
kibújásának pillanatát) nehéz "logikusan", "ésszer en" elgondolni: miért nem hat egy bolygó 
már korábban, a magzatra? A hatás akadálya nem lehet anyagi: a bolygó mindenkor érvénye-
síti, tehát akkor is, ha az ember a Föld neki éppen láthatatlan féltekéjén születik meg. Hacsak 
az anyaméh (a hisztéria szó eredete) nem rendelkezik ezzel a hatással szembeni véd képes-
séggel.  Minden egyéb esetben a bolygónak tkp. ismernie kell a "születés" szó jelentését  és 
a szimbolikus univerzumot , hogy "tudja", mikor kell kifejtenie hatását. 

De mégiscsak fordítási kérdésnek látszik ez. Abban aligha van különbség  mondjuk 

 

Püthagorász, Pico della Mirandola, Kant és Einstein között, hogy a természetet Isten könyve-
ként olvassák. Csak mások a bet k, a szavak, a grammatika, a stílus. És a metafora literális: 
Galilei pl. az alapvet fizikai jelenségek zárt listáját az isteni nyelv ábécéjeként próbálta érte-
ni.  

                                                

 

53 "In the history of Western philosophy, the philosophy of language was invariably based on logic rather than 
rhetoric." Murray, E. L.: "The significance of rhetoric in human science research". Journal of Phenomenological 
Psychology, 15 (1984), 169-196. Lásd a témáról "Filodalom és irozófia" c. írásomat (Jelenkor, 1999/2.) 
54 The Philosophical Discourse of Modernity, MIT Press, Cambridge, 1987. "Excursus on Leveling the Genre 
Distinction between Philosophy and Literature", 185. o skk. 



 

20

 
Aki a virágot szereti, rossz ember nem lehet. 

 
A "távolsági" metalepszis definíciója 

helyett. Mondhatni: explicite világnézetet implikál. A fentihez hasonló, de talán diskurzívabb 

 
és kínai 

 
változatban: "Egyél valami finomságot, boldog leszel egy percre; házasodj meg, 

boldog leszel egy napra; ültess egy kertet, boldog leszel egy életre." 
Rejt Jen gyakran alkalmazott retorémája: ha Gorcsev nem tesz valami apróságot, 

akkor teljesen másként alakul Vanek úr és ennek következtében a Francia Idegenlégió törté-
nete, és persze elbukott volna egy jobb sorsra érdemes afrikai köztársaság szabadságharca is, 
melyet egy francia márki vezet, akinek gyönyör szép lánya, Anette... És mindez csak ezen az 
apróságon múlott (A tizennégy karátos autó). Vagy: (börtönben) "És ön miért van itt?" "Mert 
a galaci révkapitány kigyulladt a jelenlétemben."  

Alapvet struktúrák morfológiai hasonlósága egy újfajta ornamentikus mozgásra késztetheti a 
metaleptikus közhelyeket. "Ajándék lónak ne nézd a fogát"  ezt ma már alig hallani; ehelyett 
"túrós a háta". "Ha kedd, akkor valami b zlik Dániában." 

"Hol szabad vagyok, ott van Róma." 

 

Újabb csavar az "Ubi bene, ibi patria" monda-
ton. Ez utóbbi, bármily egyszer is a képlete, mégiscsak csavar, hiszen a haza fogalmában 
els sorban a véletlen/a sors döntéseként el állt helyzet van benne: a hazájába beleszületik 
valaki, nem választja. Ehhez képest csavar az "ahol jó, ott a hazám". A másik példa két meto-
nimikus mozgást is elindít: jó  szabad és haza  Róma.   

Angus Fletcher egy szöveg, stílus, modalitás, nyelvezet alluzivitását 

 

"szignifikációs sikam-
lósságát" (saját terminológiámban)  nevezi metaleptikusnak.55  

A szubjektum éppúgy alá van vetve a szimbolikus értékmodelljének (Saussure LéviStrauss), 
mint a jelöl k. A (személy)t zsdei stratégiákban nyilvánvalóan vannak rövidebb-hosszabb 
ideig jól m köd és nyereséget biztosító stratégiák, ám a mögötte húzódó koncepciók (a nye-
r stratégák magyarázatai) nemritkán simán falszifikálhatóak, legtöbbször pedig verifikálha-
tatlanok, "egyszer en" a rendszer roppant komplex volta miatt. Ett l függetlenül azt kell fel-
tételeznünk, hogy vannak helyes intuíciók, hiszen a nyer stratégia definitíve helyes: a befek-
tetési módozatnak és a konstans nyereségnek valamiféle kauzális összefüggésben kell lennie 
még akkor is, ha nem látjuk át. 

Ez alapján pszichoanalízis szabad asszociációs technikájának, ill. egyáltalán: a be-
szédkúrának a sikere  vagy sikertelensége  jól magyarázható, függetlenül attól, hogy milyen 
elméletek és feltevésrendszerek próbálják racionalizálni. A könnyebb aktuálneurózisok eseté-
ben a folyamat szinte gépszer : jól kipuhatolható a "trauma", a patogén zárvány, és ha a páci-
ens egy gyakorlott lelki beszélget vel (analitikus) eleget beszél-reflektál róla, akkor úgyszól-
ván semmi sem menti meg a gyógyulástól, vagy legalább a javulástól.  

(Megfordítós metalepszis)   

Az sem véletlen, hogy Harold Bloom hatásiszony-elméletének hatodik, dönt ratio-ja, 
az apophrades valójában metalepszis. Az apophrades az "ephebosnak", a "megkésett" költ -
utódnak az a retorikai stratagémája, hogy a nagy költ el d hatását saját hatásként tüntesse fel, 
mintegy felcserélve az el d-utód, befolyásoló-befolyásolt, mester-tanítvány (és Bloomnál 
jellemz módon apa-fiú) viszonyokat. 

                                                

 

55 Angus Fletcher: Allegory. The Theory of a Symbolic Mode. C[ornell]UP, Ithaca, 1964. 241. o. 



 

21

 
Bloom maga is szolgál példával, elmélete természetszer leg önreferens. "Közel negy-

ven éve kezdtem tanári pályámat, olyan egyetemi környezetben, melyet T. S. Eliot nézetei 
uraltak; olyan nézetek, melyek dühítettek engem, s amelyek ellen olyan er teljesen küzdöt-
tem, amennyire csak tudtam."56 Bloom megszállottja az angol romantikának, Eliot bizonyos 
értelemben megvetette ket, és sikeresen megteremtette saját seit: az addig marginális angol 
metafizikus költ k és Donne hatása az angloamerikai irodalomban Eliottal kezd dik.

 
Eliot: "Kikerülhetetlen tény, hogy az új költ kapcsolódik a múlthoz, vagy igazodik 

hozzá, de ez nem egyoldalú jelenség (...) A már meglev m vek egymás között ideális rendet 
alkotnak, ezt módosítja, ha új (igazában új) m alkotás iktatódik soraik közé." A problémát 
persze sokan tematizálják, csak néhány kiragadott példa: Nietzsche: "Historia abscondita. - 
Minden nagy embernek visszaható ereje van: a kedvéért ismét mérlegre tétetik az egész törté-
nelem, s a múlt ezernyi titka búvik el rejtekhelyér l 

 

az 

 

napfényére." Borges: "...minden 
író maga teremti meg el futárait. M veivel módosítja múltképünket, amint a jöv nket is 
megváltoztatja." Barthes: "Flaubert-nél a virágzó normand almafák azok, amelyeket Proust 
alapján olvasok. Ízlelgetem a formulák hatalmát, az eredetek felcserél dését, azt a fesztelen-
séget, mellyel a kés bbi szövegb l el kerül a korábbi szöveg." Stb.57  

performatív er

  

alapretoréma   pszichoanalitikus megfelel

 

--------------------------------------------------------------------------------------------------- 
clinamen   irónia    reakcióképz dés

 

tessera    szinekdokhé   átfordulás 
kenosis   metonímia   regresszió 
daemonization  hiperbola   elfojtás 
askesis    metafora   introjekció 
apophrades   metalepszis   projekció  

"As tropes of contraction or limitation, irony withdraws meaning through a dialectical 
interplay of presence and absence (clinamen), metonymy reduces meaning through an 
emptying-out that is a kind of reification (kenosis), metaphor curtails meaning through the 
endless perspectivizing of dualism, of inside-outside dichotomies (askesis). As tropes of 
restitution or representation, synecdoche enlarges from part to whole (tessera); hyperbole 
heightens (daemonization); metalepsis overcomes temporality by a substitution of earliness 
for lateness (apophrades)."58   

Starving back feedback. Közismert, hogy a hírhedt amerikai keep smiling-nak pozitív hatása 
van a lelkiállapotra. A "facial feedback" elmélete szerint az érzelmek és az arckifejezések 
közötti korreláció olyan szoros, hogy nem csupán egy egyirányú kauzalitásról beszélhetünk. 
Több kísérlet igazolja, hogy az arckifejezés nem csupán passzív automatizmusként kifejezi, 
de módosítja, s t generálja is az érzelmeket.59 Ez megegyezik azzal, amit Nietzsche metoní-
miának, de Man metalepszisnek nevez (az ok felcserélése az okozattal). Az, hogy a mimikai 
visszajelentés az érzelmeknek mind az intenzitását, mind a min ségét meghatározza, segít az 
orvostudomány nagy metafizikai dualizmusát újragondolni: az oki/tüneti megkülönböztetésr l 
van szó, mely a hegeli lényeg/jelenség oppozíciójának édestestvére.  

                                                

 

56 Harold Bloom: The Western Canon. Riverhead, New York, 1995. 483. o. 
57 Roland Barthes: A szöveg öröme. Osiris, Bp., 1996. 96. o. 
58 Harold Bloom: A Map of Misreading. 95. o. 
59 Ld. Rita & Richard Atkinson Edward Smith Daryl Bem: Pszichológia. Osiris Századvég, Budapest, 1995. 
321-322.o. 



 

22

 
Alighanem ugyanezzel a problémával áll szemben a kognitív pszichológia, amikor a 

megismerés és az érzelmek viszonyára irányuló meglehet sen kiterjedt kutatások ellenére 
sem sikerült máig tisztáznia a legalapvet bb kauzális viszonyokat. A hangulatbetegségek és a 
kognitív teljesítmény nyilvánvaló összefüggéseket mutat, de a különböz elméletekkel és 
vizsgálatokkal foglalkozó érvek és ellenérvek mintha a klasszikus tyúk-tojás-probléma szer-
kezetét mutatnák.60 

Természetesen ugyanez a probléma nyelv és gondolkodás viszonyának (ha viszony) 
nagy hagyományú filozófiai problémája. Az egyik végletet talán Wittgenstein Tractatusa és a 
Bécsi Kör felfogása képviselik61, akik a kett t azonosítják: "a nyelvi kifejezések mellett nem 
lebegnek még »jelentések« is el ttem: a nyelv maga a gondolkodás közege". A másikat a pla-
tonizmus, noha Platón maga nem mindig konzekvensen nyilatkozik a kérdésben.62 És mindkét 
gondolkodásmódnak ugyanazt a problémát kell megoldania, amikor arra kell válaszolnia, mi-
lyen viszonyban áll a nyelv az érzékeléssel, az érzékelés a világgal stb. 

Érdemes e két hagyományt (nominalizmus/realizmus stb.) együtt olvasni; belegondol-
ni pl. abba a jelentéstani megfordításba, amit Berkeley és egyáltalán az ismeretek "empirista" 
elgondolása jelent, mondjuk egy német romantikán iskolázott olvasatban: létezni annyi, mint 
érzékel(ve len)ni, (el)beszél(ve len)ni. Lenni annyi, mint ismételve/iterálva/reprezentálva 
létezni. A híres schopenhaueri tézis, hogy minden oroszlán ugyanaz az oroszlán, ennek a rep-
rezentációs hasadásnak a hiányát jelenti. Berkeley (Kant, Husserl, Heidegger) alapján az 
oroszlán azért örökkévaló, mert nem tud saját haláláról. 

A beszél alany (ember) etikai kérdése: ki beszél, amikor egy mondat alanya nem az 
az ember, aki éppen beszél? Ha pl. "az" oroszlán egy propozíció alanya 

 

mint pl. ezé a mon-
daté , szóhoz jut-e. A tudatos beszél , a kogitáló egó (ami az ember és az oroszlán nem), az 
énoncé alanya mindig megképzi a tudattalan hallgatót, az érz lényt (ami az oroszlán és az 
ember is), az énonciation alanyát. 

A megismerésnek a nyelv által lehet vé tett módozata az evolúció egy új, sokkal gyor-
sabb szintje, amely az addigi evolúciós léptékhez képest jóval virulensebb, úgyszólván azon-
nal ezerszámra hoz létre új generációs túlél gépeket 

 

évezredeken át (és ma is) él

 

mitologémáktól, mesemotívumoktól és "nemlétez " lényeikt l kezdve a még gyorsabb evolú-
ciós lépték mesterséges intelligenciáig. Ám a megismerés magának az evolúciónak a megér-
tése. Hegel úgy mondaná/mondta/mondja: önreflexív. Lacan úgy: a tudattalan a másik beszé-
de.  

"Er s vár a mi istenünk". 

 

Talán nem véletlen, hogy a metalepszis említett két használati 
módjának összemosódása egyúttal a figura és a trópus fogalmai összemosódásának a példája 
is. E sorok írója (ki nem részesült vallásos nevelésben) amikor gyerekkorában megpillantotta 
a feliratot egy meglehet sen várszer ornamentikával díszített templomon, el ször bizony úgy 
értette, hogy e templom hívei az er s vára(ka)t istenítik. De ez nem t nt valószer nek, nyilván 
átvitt értelemben kell érteni. Úgy, hogy "a mi istenünk er s vár". Tehát nem egy valóságos 
vagy szimbolikus er s vár az istenük, hanem fordítva, az istenük (olyan számukra, mint egy) 
er s vár; ez nyilván istenüknek (csupán) egy (noha kiemelt) attribútuma. Ám az inverzió ("a 

                                                

 

60 Ld. Michael Eysenck Mark Keane: Kognitív pszichológia. Nemzeti Tankönyvkiadó, Budapest, 1997. 485-
518. o. 
61 Sok tekintetben persze számos különbség mutatható fel közöttük. pl. Paul Engelmann szerint " is [ti. 
Wittgenstein], csakúgy mint azok [a logikai pozitivisták], elválasztja azt, amir l beszélhetünk, attól, amir l hall-
gatnunk kell. A különbség mindössze annyi, hogy azoknak nincs mir l hallgatniok."

 

62 Közismert a szofista retorikákkal szembeni bizalmatlansága, mely olykor magával nyelvvel szembeni bizal-
matlanságként jelenik meg az argumentációkban. A platóni ontológia is igyekszik távol tartani a tiszta idealitást 
a zavaros nyelvi materialitástól. Ugyanakkor egy levelében pl. a gondolkodást a magunkban beszéléssel azono-
sítja. 



 

23

 
mi istenünk er s vár" helyett "er s vár a mi istenünk") úgy lesz az oda-vissza felcserélhet -
ség, az A=A "figurája" A=B helyett. A szószerinti és átvitt közötti.  

Nincs most hely és id belemenni a metaforáról szóló angolszász diszkusszióba, ahol 
az egyik legnehezebben megválaszolható problémának az t nt, honnan tudjuk, hogy a metafo-
ra63 által összevetett két dolog, jelöl paradigma, szimbolikus csomópont mely elemeit, jegyeit 
kell kitüntetnünk mint az összekapcsolás "reasonable"64 értelmét vagy okát. Ha azt mondják, 
hogy "John is a gorrilla", és nem ismerjük Johnt, milyen alapon választunk ki bizonyos goril-
la-"tulajdonságokat" a nagyon sok közül el ször vagy leginkább ebben a párosításban. A pél-
da 

 

túl azon, hogy Searle a saját keresztnevét választotta65 

 

azért is érdekes, mert a nyelv-
használók tulajdonképpen egy olyan "tulajdonság"-( pontosabban tulajdonítás)nyalábot érvé-
nyesítenek, amely ráadásul nem igazán stimmel a szóban forgó emberszabásúra. A valame-
lyest rögzített értelmezés a 'brutális, vad, agresszív' jelentésnyalábot érvényesíti, noha a goril-
la alapvet en félénk, visszahúzódó és intelligensen kommunikáló lény.

 

Az "er s vár" és "a mi istenünk" els dleges közös jegye alighanem a 'biztonságos me-
nedéket nyújtó' jelentés. Jelentés a bizonytalanságról És ismét csak az állítás ((pro)pozíció 
valamint a tagadás ((de)negáció)) kett s természetébe ütközünk: az er s vár (isten) az er s 
ellenség támadásától véd. (Ez parancs?  kérdezhetné az ellenség barátságosan.) 

Ez a megfordításként értett metalepszis (Nietzsche, Bloom, de Man). 
Valószín leg a nyelvhasználat egy adott ("szinkrón") állapotában nem lehet kiszámí-

tani azt a ("diakrón") szimbolikus mozgást, amelynek egy ilyen érezhet en hosszú élet nek 
szánt beszédaktus az id k során ki

 

lesz téve. Az "er s vár a mi istenünk" (az eredetiben csupa 
capitalisszal) jelmondat, kontextusaival együtt, a részét képez jelöl kkel együtt, folyamato-
san változó jelentéstermel désbe kerül bele. Kétséges, hogy az "er s vár" jelentése, "megha-
tározó" és "jellemz jegyei"66, szignifikációs környezete változatlan marad. Pl. ahogyan a 
várszer ornamentikával épült kis templom építészeti környezete teljesen átalakul, jó metafo-
rája a bejárata fölé kiírt mondat jelentésváltozásainak. Ha egy épület (templom) 

 

enyhe túl-
determináltsággal (felirat + stilizált bástyácskák) 

 

egy olyan másik épületre (vár) utal, amely 
eredeti rendeltetéséhez képest teljesen átfunkcionálódott 

 

például nem katonák állnak a bás-
tya fokán, kezükben damaszkuszi pengével, hanem turisták Sony Handycammel , vajon nem 
változik-e meg maga is. Az "irodalom" számtalan hasonló példát kínál: az orális kultúra egy-
szer és nagyszer építés túlél gépei, a népdalok aligha poétikai vagy zenei okok miatt hal-
tak ki (lettek "hagyománnyá"67), sokkal inkább a természeti és tárgyi környezet, az életforma 
megváltozása miatt. A kontextusnak pedig nincs olyan szinkrón állapota, amely ne lenne már 
mindig is diverz. Barsalou szerint már az egyszer bb fogalmak szintjén kimutatható ez az 
"instabilitás": így pl. amikor az emberek azt a szót olvassák, hogy "béka", az a "tulajdonság", 
hogy 'emberek eszik', rendszerint inaktív marad a memóriában. Aktiválódik viszont, ha egy 
francia étteremben bukkan fel.68  

A tropológia rögzítettsége, zártsága, mozgékonysága, nyitottsága ("öndekonstruktív" 
tendenciája, "strukturális tudattalanja" stb.) nagymértékben függ azoktól a diskurzív kontex-

                                                

 

63 Ez gyakran a "trópus" szinekdokhikus jelöl je, szinonímája az említett diskurzusban (amiként Arisztotelésznél 
is). 
64 A "nyelvi relativitás" "hipotézise" az ilyen pontokon t nik er snek: a "reasonable" szó és szóbokra rendkívül 
összetett és szerteágazó szignifikációs csomópont az angol nyelvben, különösen az elméleti diskurzusokban. A 
magyarban leginkább megfelel "értelem" és "ok" és szóbokraik azonban teljesen másként viselkednek. 
65 Vö.: Derrida vitairatával, ahol az egyik leger sebb diskurzív szabálysértés (ami miatt Searle megsért dött a 
francia kritikáján) alighanem éppen a tulajdonnévvel játszó szóvicc volt, hogy a (címadó) "Sarl" (kb.: 'káefté') 
csúfolódást engedi meg magának. 
66 Ahogy a kognitív pszichológia egyik meghatározó nyelvelmélete nevezi az összekapcsolás funktorait. 
67 Vö.: hagyományos/forradalmian új mosópor. 
68 Ld.: Eysenck Keane id. m . 308-9. 



 

24

 
tusoktól (értelmezési horizontoktól, értelmez i közösségekt l, olvasásmódoktól stb.), ame-
lyekbe egy szöveg vagy beszéd belekerül. Scott Fitzgerald egy novellájának elején szerepel 
egy mondat: "Hadd mondjak neked valamit a gazdagokról: k mások, mint mi." Minek olvas-
tán Hemingway állítólag így reagált: "Hát persze: több pénzük van." (A kategorialitás prob-
lémájára még visszatérünk.)  

"Freud idéz egy megjegyzést Sir J. G. Frazert l, miszerint »a törvény csak annak elkövetését

 
tiltja 

meg a férfiaknak, amire az ösztöneik késztetik ket; Ahelyett tehát, hogy azt feltételeznénk, az 
incesztus jogi tilalmából, hogy van egy természetes averzió az incesztussal szemben, inkább azt fel-
tételezhetjük, hogy van egy annak kedvez természetes ösztön.« Vagyis: azért tiltott, mert vágyott 

 

azt nem szükséges megtiltani, amire nem vágynak. Még egyszer, ez az a magabiztosság a tör-
vényben, cseleinek és eljárásainak észrevétlensége, ami bámulattal tölt el bennünket

  

A törvény azt mondja nekünk: nem veszed feleségül az anyádat és nem ölöd meg az apádat. És 
mi, tanulékony alanyok, így szólunk magunkhoz: á, szóval ezt akartam! Vélnéd, hogy a törvény 
diszkreditálja 

 

és érdeke, hogy rossz hírbe hozzon és gyalázkodjon 

 

a személyt, akit b nösnek 
el feltételez, a személyt, akit a törvény b nösnek akar és b ntudatosnak akar? Úgy cselekszünk, 
mintha közvetlenül lehetne következtetni a lelki elfojtásból az elfojtott természetére, és a tiltásból a 
tiltott természetére."69.  

Mintha az lenne (ez nem oki, csak tüneti magyarázat), hogy az "intimitás" megsértése / vé-
delme / a féltékenység ill. a promiszkuitás be(nem)engedése (ins Bewußte) komplementer 
viszonyban vannak, vagyis minél inkább akceptált, annál kevésbé kényszeres az intimitás-
féltékenység probléma. A szexus/textus "trancendentális jelöltje" eszerint (nem is annyira) 
furcsamód nem is (annyira) a koitusz (a la közönséges vélekedés) vagy a fallosz (a la az 
Écrits Lacanja), hanem a promiszkuitás. A szexusnak (a vágynak) a legelemibb viszonya 
ugyanis a tiltáshoz van, pontosabban az elfojtáshoz (Verdrängung). Vagyis "elég" összeszedni 
a legelemibb szociális tiltásokat, és megkapjuk a legf bb és legegyetemesebb elfojtásokat, 
azaz a legelemibb vágyak listáját. A homoszexualitás is ennek egy alesete, és itt szokták elté-
veszteni a róla való gondolkodást. Van az a közkelet pszichoanalitikus logika például a fél-
tékenység kapcsán, hogy ott valójában a tilalmas és a tudatosba be nem engedett vágy a leg-
inkább zavaró, amely nem a féltett személyre, hanem a csábítóra vonatkozik. Ez jól magya-
rázná, hogy a magyarban miért tévesztik el oly gyakran azt, hogy ki kire is féltékeny valójá-
ban. Ha X fiúnak Y lány a szerelme/barátn je/felesége, akit Z fiú látszólag vagy ténylegesen 
vagy sikerrel megkörnyékez, akkor (normális esetben) X féltékeny Z-re. De ezt rendszeresen 
eltévesztik a magyar nyelvhasználók (gyakran nem is ismerik ezt a "hivatalos" verziót), ha-
sonlóan az angol szóhasználati szokáshoz, ahol a fenti esetben "X is jealous of Y".  

Valóban, a féltékenység "az elfojtott tudomásul vételének" a tagadáshoz hasonló mó-
dozata: ha a férj/feleség egy fél órát késik, akkor bizonyos, hogy szeret je van. De miért pont 
szeret je? A világon annyi minden miatt lehet késni. 

  

(Narratív metalepszis)  

Genette két diegetikus szint egymásba hatolását nevezi metalepszisnek. Vagyis a narráció 
olyan önreferens pontja, ahol összeér "az a világ, amelyben valaki mesél, és az a világ, amely-
r l valaki beszél". Pl. a Desperado c. film eleje: a f h s barátja bemegy egy falusi kocsmába, 
ahol mindenki a drogcsempész maffia piti bedolgozója, és el ad egy sztorit arról, hogy  bi-
zony nemcsak hogy hisz a drogbárók réme, a legendás magányos h s, Desperado létezésében, 

                                                

 

69 Gilles Deleuze Félix Guattari: Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia. University of Minnesota Press, 
Minneapolis, 1990 (1972). (A továbbiakban: A-Oe) 114. o. 



 

25

 
de saját két szemével látta, hogyan alázta és kaszabolta le egy szinte a megtévesztésig ugyan-
ilyen kocsmának a kocsmárosát és kocsmatöltelékeit, mint ezé itt, és mire megmozdultak vol-
na, vérben úsztak. Na persze ez ezzel a kocsmával nem fordulhatna el , hisz itt jóravaló em-
berek vannak, akik nem mocskos rohadt drogdílerek, mint azok voltak, stb. A falusiak számá-
ra teljesen világos, hogy az idegen nyilvánvalóan ket inszinuálja, de muszáj

 
tagadniuk a 

(genette-i értelemben vett) metalepszist: ha megtorolnák jogos sérelmüket, bevallanák, amit 
nem szabad, hogy félnek: mi van, ha ez mégis metalepszis. Ha ez a két történet, (1) amit az 
idegen múlt id ben mesél arról, mit tett Desperado amabban a kocsmában amazokkal, és (2) a 
saját életük (utolsó) története  ha ez a két történet ugyanaz.  

"The self is a figurative construction  a metalepsis."70  

Identitás, kategorialitás, differencialitás, retoricitás  

Az a kijelentés, hogy "a szellem anyag" ("a lélek test" stb.), szó szerint (vagy a nyugati nyel-
vekben honos metaforával: bet szerint, literálisan) a fordítottját is állítja. Arisztotelész, 
Kant, Cantor, Wittgenstein, Derrida stb. közös problémája. 

Az egyik A=A-szer en tulajdonképpen a két szó szinonímiáját állítja. Ebben az eset-
ben mindenképp egy szignifikációs konfliktus keletkezik, amelyben el feltételezi egy saját 
magán kívüli  

A biológiailag is értelmezhet Gestaltnak itt alighanem igen lényeges szerepe van. Arisztote-
lész mint a biológiai rendszertan egyik els nagy tudósa számára alighanem kézenfekv bb 
volt, mint Carnap vagy Heidegger számára, hogy a kategoriális struktúra ideális eleme az 
él lény. A természetben található (vagy magánvaló), az érzékelési és észlelési mintázatokat 
meghatározó (vagy szemléleti aprioritásként adott) 

 

fraktálgeometriailag jól leírható 

 

alap-
formák szintjén ugyanis lényegi különbség mutatkozik él és élettelen között. A törzsfejl dés 
genetikai fája, az él lények halmazelméletileg oly jól kezelhet strukturális rendszere nem is 
nagyon vet fel olyan problémát, amely miatt a nyelv különösebben érdekes lenne. A nyelv 
csak onnantól kezdve komoly evolúciós tényez , ahol jóval összetettebb problémákat old meg 

 

vagy generál , mint amilyen az él lények rendszeréé. Ez utóbbi kifejezetten asztal-típusú 
problematika, nem pedig szerelem-típusú.  

Megjegyzend , hogy Edmund Leachnek is van egy "totem és tabu" koncepciója, mely 
éppen a rendszer problematikus pontjaira koncentrál. Leach állítása szerint azok az állatok 
(esetleg növények) válnak megkülönböztetetté, szentté vagy tisztátalanná stb., amelyek rend-
szertani kivételek, legalábbis a meghatározó distinktív jegyek szempontjából. A földi/vízi/légi 
kategóriáit áthágó kétélt ség, vagy az egyedfejl dési átváltozás. Ennek a kategoriális logiká-
nak a továbbvitele a tollas kígyó, a szfinksz stb.  

Mert ha  a kérdés, hogy az érzékelési és észlelési mintázatok jól képezik-e le az evolú-
ciós esélyeket, akkor határozott igennel felelhetünk, még akkor is, ha a filozófiai reflexió 
nagy hagyománya "szám zetésként éli meg az értelmezés szükségességét", miként Derrida 
fogalmaz,71 megrémül a magát a reflexiót lehet vé tev Spaltung, a külömbség (différance) 
nyilvánvalóságától.  

                                                

 

70 J. Hillis Miller: "The Linguistic Moment in `The Wreck of the Deutschland.'" In Thomas Daniel Young, ed., 
The New Criticism and After, UV[irginia]P, Charlottesville, 1976. 60n. 
71 Struktúra, jel és játék a humántudományok diskurzusában. Helikon, 1994/1-2. 34. o. 



 

26

 
Az ember a nyelv segítségével valóban hatalmas tudást képes koncentrálni, amelynek egyen-
l tlen elosztását (a) tulajdon grammatológiája írja a lelkekbe. De az elsajátítás alanya (a lét-
történet h se stb.) folyamatosan változik.

  
Számos meghatározó diskurzus indul ki abból a régi görög iniciatívából, miszerint a 

gondolkodás törvényei három alapelven épülnek: 1. Az azonosság elve 

 
ha egy állítás igaz, 

akkor igaz. 2. Az ellentmondás elve 

 
egyetlen kijelentés sem lehet egyszerre igaz és hamis. 

3. A kizárt harmadik elve  minden kijelentésnek vagy igaznak, vagy hamisnak kell lennie. 
Ez a hatalmas karriert befutott axiomatika persze furcsán kezd viselkedni az ilyesféle, 

teljesen plauzibilis állítások közelében, mint pl. "X halálosan szerelmes volt Y-ba." Vagy: 
"Ez a szerelem azonban annyira különbözött attól, amit Y Z iránt érzett, hogy azt maga a sze-
relem szeszélyes istene se tudta, miként jelölhetik e két nagyon különböz dolgot ugyanazzal 
a jelöl vel: szerelem."

  

Az Argo hajó hosszú id kön át szelte a vizeket. Id nként meg kellett javítani, kicserélni egy-
egy elromlott, elkorhadt, berozsdásodott részét. Aztán lecserélték az utolsó eredeti darabot is. 
De a makacs emberek még mindig Argonak hívták.  

"Minden folyik." Mondja Hérakleitos.  
De, éppen Hérakleitos szellemében, felvet dik a kérdés: mi folyik itt? E "minden" 

nem igazi alany a mondatban: van és nincs, egyidej leg. Az enantiodromia tapasztalata nem-
csak játszadozás a szavakkal, hanem ellentmondás a szavak természetének. Értelmetlen és 
terméketlen azt mondani: "vagyunk és nem vagyunk".  

Minden ember életének egyik f szerepl je ugyanaz. Úgy hívják: én. Mégis  a legvál-
tozékonyabb. Még testének anyaga is hétévenként az utolsó sejtig kicserél dik. Három évesen 
azt mondta: "én", és ma azt mondja: "én", és úgy érzi, hogy e kett valamiképp mégiscsak 
ugyanaz, dacára annak, hogy nem.   

Wittgenstein szerint a "jó" szó teljesen másképp viselkedik, mint a többi, hozzá mégoly sok 
jegyben hasonló szó. Persze ezek a jegyek éppen abban közösek, hogy nem formalizálható 
jegyek, mindegyik más, amolyan családi hasonlóság van közöttük, mert pl. a "játék" szó he-
lyes alkalmazásinál sem fogod tudni megnevezni a pasziánsz, a rögbi és a szonett rejtett, kö-
zös jegyét. Vagy, nemde, a "szerelem" szó is mily vadul különbözo szóhasználókat képes 
leteperni.  

Asztal/szerelem. A logikai pozitivisták 

 

határozott redukcionizmusukból fakadóan egyéb-
ként helyenként az ostobaságig szimplifikált 

 

jelentéselméletének radikalizmusa fontos belá-
tásokhoz juttathat bennünket. Carnap jelentéselméletének explikálásakor "az egyszer ség 
kedvéért" mindig olyasféle szavakat használ példaként, mint "asztal", "kutya", "Hans", vagy 
(Frege nyomán) Esthajnalcsillag/Vénusz stb. Ez természetesen didaktikailag nagyon is szük-
séges, mindaddig, amíg azt kell megvilágítani, mi is az extenzió vagy az intenzió. Az alapfo-
galmak bevezetésénél érdemes olyan példákkal élni, amelyek a legkönnyebb megértést teszik 
lehet vé. A logikai pozitivisták beállítódása és világnézete szerint viszont mintha e világon 
minden az egyszer ség kedvéért létezne. Nem véletlen, hogy Carnap nem a "szerelem", "lírai-
ság", "igazságosság", "obszcenitás", "bölcsesség" stb. szavakkal példálózott. Viszont ha az 
ember történetesen nem Carnap, akkor itt kezd csak igazán kíváncsi lenni: amikor Carnap 
megadja neki a szerelem stb. szó intenzióját és extenzióit. Mert igazából azok a problémák 
foglalkoztatják, azok izgatják, azok érdekesek számára, amelyek nem egyértelm ek, amelyek 
sokrét ek, ahol az egyes értelmez k, egyének, közösségek, kultúrák (össze)különböznek. 
Persze ha Carnap számára "létez az, ami kvantifikálható", akkor ezzel saját érdekl dését 
kvalifikálta. A bécsikörös alappozíció: a bonyolult esetekkel 

 

vagyis pl. a társadalomtudo-



 

27

 
mányok kérdéseivel 

 
akkor foglalkozunk, ha a kell formális-módszertani eszközeink meg-

vannak hozzá. Például bizonyos szóhasználatok problémátlanok és általános érvény ek. Más 
esetekben 

 
mint amilyenek a fent felsoroltak 

 
viszont az intenzió és extenzió meghatározá-

sának igénye szembetalálja magát a hagyományos filozófia illetve a társadalomtudományok 
évszázados és széles körben vitatott problémáival. Amikr l viszont határozott nyelvfilozófiai 
elképzelése van: ezek metafizikusak, vagyis a nyelv egy félrevezet használatának áldozatai. 
Úgy kezelend k, mint betegségek.

 

Ugyanakkor a tropológia a nyelvnek a megismerés egy régi és gazdag közegével, az 
érzékeléssel fenntartott kapcsolatát tartja frissen.72  

"Bölcsességgyár" nev filozoféma-generáló szoftveremmel való foglalatoskodásaim során 
jöttem rá, hogy a tropológia lehetségessége éppen abban áll, hogy az extenzió/intenzió meg-
adásának egyszer sége/bonyolultsága alapján megkülönböztethet szemantikai elemek (több-
nyire szavak) viselkedése a tropikus szerkezetben viszonylag szigorúan formálizáltnak t nik. 
Az egyik legtermékenyebbnek és legmélyebbnek mutatkozó mondattípus 

 

"Az x az y z-je" 
(ahol x, y és z változók a felhasználó által alakítható, f neveket tartalmazó szótár elemei)  jól 
szemlélteti ezt a problémát. E mondatszerkezettel példálózva, azt a diskurzív hagyományt, 
amelybe a Bölcsességgyár mondatai illeszkednek, ilyesféle performatívumok jellemzik: "A 
tudattalan a másik beszéde" (Lacan), "Az id Isten várakozása" (S. Weil), "Az individuum a 
hatalom terméke" (Foucault) stb. 

A programban a felhasználó bármilyen mondattípust megadhatott. Ez állandó szavak-
ból állt, és üres helyekb l, ahova a szintén a felhasználó által összeállított szótárakból a prog-
ram véletlenszer en szavakat sorsol. "Az x is csak y." vagy "Az x sohasem lesz y.", ahol x és y 
f nevek.  "Az x olyan, mint az y: a és b." 

 

ahol a és b jelzôk. Vagy: "Az x i y-t." 

 

ahol i je-
len ideju, egyes szám harmadik személyu, tárgyas ragozású ige (dekonstruálja, imádja, meg-
er szakolja) stb.

 

Mármost, egy furcsa hajlandóság mentén élesen különváltak azok a szavak, amelyek 
minden lehetséges mondattípus minden lehetséges helyén értelmesek és jelentésesek, és azok, 
amelyek nem. Az els t nevezem szerelem-típusúnak, a másodikat asztal-típusúnak. Teljesen 
világos, hogy az irodalom, a bölcseleti hagyomány lényegileg a szerelem-típusú jelöl k köré 
szervez dik (de végs soron a köznyelv és a tudomány is). Amelyek minden kontextusban 
jelentésesek és jelent séget kondenzálnak. Vegyük példának a "klasszikus" metaforageneráló 
mondattípust: "Az x az y z-je". Ennek a mondattípusnak bármely változója behelyettesíthet 
egy csupa szerelem-típusú szót tartalmazó f névi szótár73 bármely elemével. De pl. a híres 
Marx-mondat: "A vallás a nép ópiuma", bármily szubtilisnek t nik is, csupán egy szerelem-

                                                

 

72 Vö. Sklovszkij koncepciójával, aki szerint a tropológia funkciója, hogy állandóan furcsává teszi azt a világot, 
amire referál, ezáltal kényszerítve munkára (egy literalizálódott, elhomályosult tropológia által irányított) érzé-
kelésünket. 
73 Vö. a programozó f névi szótára az 1.x (DOS-os) változatokhoz: élet, halál, szeretet, hatalom, szabadság, 
Isten, nyelv, megértés, szellem, élvezet, destrukció, szépség, id , igazság, veszély, félelem, m vészet, történe-
lem, tudattalan, terror, jóság, ördög, n , férfi, erotika, gy lölet, csend, tudás, megértés, hazugság, gyengeség, 
romlás, gyávaság, hit, otthontalanság, hiány, túlzás, önzés, menekülés, háború, gép, elidegenedés, én, parado-
xon, magány, irónia, gonoszság, nyomorúság, másik, humanizmus, szomorúság, zsenialitás, h ség, kurva, bol-
dogság, mosoly, börtön, szív, mítosz, pénz, szenvedés, végzet, sors, rület, undor, dialógus, egzisztencia, szo-
rongás, gyávaság, irigység, b n, erény, filozófia, szerelem, remény, utópia, világ, kegyetlenség, tudomány, ke-
gyelem, bölcsesség, metafizika, pozitivizmus, cinizmus, analízis, Nietzsche, el ítélet, vágy, technika, sznobiz-
mus, béke, tragédia, reflexió, agnoszticizmus, alázat, m alkotás, anyag, dialektika, ismeretelmélet, erkölcs, érte-
lem, jelentés, véletlen, univerzalizmus, esszencializmus, posztstrukturalizmus, felvilágosodás, logika, 
hermeneutika, valóság, lélek, nihilizmus, pragmatizmus, retorika, szkepszis, természet, relativizmus, esztétika, 
ostobaság, agresszió, botrány, esend ség, semmi, trükk, báj, pokol, ember, hübrisz, kultúra, transzcendencia, 
konszenzus, szubjektum, bizonyosság. 



 

28

 
típusú szót tartalmaz. Egy hagyományos metafizikában érdekelt diskurzus számára azonban 
"szelekciós kikötéseket" (Chomsky) kell eszközölnünk: pl. az "ópium" a fenti mondatban 
csak a z helyén szerepelhet. A "nép" viszont éppen a z helyén nem szerepelhet, ugyanakkor 
értelmes kombinációkat fog alkotni az x és az y helyén bármely permutációban. 

Prozopopoeia  

Egyfajta metaleptikus homologizáláson alapul a prozopopoeia is, csak ott e hisztérikusan 
közvetítetlenné vált jelöl háló-rendszer személyként jelenik meg, antropomorf.  

A metalepszis és a prozopopoeia említett többé-kevésbé már mindig is együtt-m ködése miatt 
kontinuus a szkizoid és a paranoid szignifikáció. A paranoid jelölést rendszerint valamely 
központi történet és/vagy személy tartja össze. Hogy a centrális narratíva miért eminens mó-
don összeesküvés, cselszövény, az ármánykodó gonosz és az ártatlan jó közötti mitikus (va-
gyis id tlen) küzdelem, világok háborúja; és hogy a centrális karakter miért eminens módon 
("az" ént, "a" mit) fenyeget , üldöz , rémiszt , megrontó, pusztító lény vagy láthatatlan prin-
cípium  korántsem kézenfekv .

  

A prozopopoeia els dleges 

 

klasszikus 

 

jelentése: képzelt (távollev , halott stb.) személy 
beszéde. Ehhez szorosan kapcsolódik a 

 

szintén klasszikus 

 

megszemélyesítés értelmében 
vett használata: állatok vagy dolgok emberi tulajdonságokkal való felruházása. A két megha-
tározás ugyanakkor jócskán fel is dúsítja a lehetséges használati módok körét. Ennek megfele-
l en terjedelme lehet néhány szintagma, de átfoghat egy teljes m vet is, azaz lehet lokális és 
egészleges is. Fogalmi átfedései lehetnek a metaforával és az allegóriával is. Formális ellenté-
te  az aposztrophénak, mely képzelt (távollev , halott stb.) személyhez intézett beszéd. (Más 
definíció szerint az aposztrophé is prozopopoeia.) 

Inkább a lokális trópus irányába visz Quintilianus példája (9.3.89): "A kapzsiság a ke-
gyetlenség anyja." Ugyanakkor az antikvitásban a prosopopeiae iskolai olyan gyakorlatok 
voltak, ahol a tanulónak híres történelmi vagy mitológiai személy perszónájában kellett fo-
galmazást írnia, s ekként, egyes szám els személyben, jellemeznie azt  ebben az értelemben 
a szövegnek egy olyan átfogó strukturáló elve, amely teljesen más szerkezet , mint egy né-
hány szintagmából álló lokális retoréma.  

A filozófia 

 

Platóntól Wittgensteinig és tovább 

 

gyakran értelmezi magát gyógyításként. 
Amennyiben ez a metafora sikeresen beleírja magát egy diskurzusba, egy köznyelvbe, annyi-
ban a test különböz gyógymódjai implicit filozófiai propozíciók is lesznek egyben. Pl. írisz-
diagnosztika: a szemedben ott az írás, ami elmondja a tested történetét és a betegségeit; 
Reflexológia, talp/tenyérmasszázs, akupunktúra: a szervezetben minden mindennel összefügg. 
Homeopátia: az organizmus egyensúlyát éppen a hatóanyag végtelenül kis mértéke állítja 
helyre.  

A metaforában az azonosítás egy (vagy néhány) kiragadott "tulajdonság", "sajátosság" alapján 
történik. E kiragadások már rögzített rendjét közvetíti a szimbolikus: szavakat, elhomályosult 
metaforák nyomait, de éppúgy 

 

a grammatikától a közhelyes szókapcsolalatokig, mondattí-
pusokig, stilémákig 

 

megszilárdult szintagmatikus eljárásokat, metonimikus használati szo-
kásokat is. 

 

A prozopopoeia szignifikációs elve ezért nincs feltétlenül az emberhez 

 

az ant-
ropomorfizmushoz  kötve.  



 

29

 
Az Isten, a Haza, a Család, a Magántulajdon és az Állam eredete. 

 
A vallások, a történelem, 

a filozófia és az ezekhez közel állók (ill. mindezek keverékei) a leger sebben 
prozopopoétikus diskurzusok. A történelem lényeges szerepl i, a korszakok, birodalmak, 
nemzetek, osztályok stb. mind antropomorf aktorokként viselkednek. Ezek a beláthatatlanul 
bonyolult komplexitásokat szervez absztraktumok persze éppen azért életképesek, mert az 
ezeket továbbörökít beszél k önértelmezését is szervezik. Ez jelentéstani rögzítésük garan-
ciája: a fixáció mindig az énhez, a szubjektum smetaforájához történik. Az azonosítás sme-
taforája az azonosulás, a prozopopoeia par excellence.  

A prozopopoeia jelent s szerepet játszik a szignifikáció digitalizálásában, mely a nagy 
bináris oppozíciók megképz désének el feltétele. Így pl. egy tipikus kétpártrendszer demok-
rácia tipikus választási gy zelmi beszédében a "Magyarország (stb.) a kormányváltásra sza-
vazott" kitétel remek metafora a metaforára. Tehát: a lakosság kétharmada szavazóképes, en-
nek kéthatmada megy el szavazni, ennek kétharmada szavaz a nagy pártokra, melyek között 
minimális a különbség; tehát a lakosság e töredéke (14%-a) neveztetik Magyarországnak 
(stb.), és csak egy paraszthajszálon múlik, hogy nem a sokmindenben és kibékíthetetlenül az 
ellenkez jét akaró töredék (13%) (reprezentatív képvisel je) nevezi magát ugyanannak.

  

A hiúság ugyanezen a szignifikációs elven m ködik. (Nietzsche ezt nevezi platonizmusnak.) 
Vajon a hiúság félelem attól, hogy a kritikának igaza van? Vagy attól, hogy elhiszik? Mind-
kett , ui. a 

 

nem irodalomtörténeti értelemben vett 

 

mágikus realizmus egy formája: ha a 
kritika elhangzik, akkor az a valóság: így lesz az igaz világ mesévé. A jelöl a dolog halálává 

 

mint azt Lacan nem gy zi hangsúlyoznia. Hogy a szignifikáció m ködhessen, a jelöl nek a 
dolog helyébe kell lépnie. A dolog azonban 

 

Kant avec Sade 

 

a megismer lény számára 
sosem volt a dolog maga. Mindig csak szemléleti formák által irányított érzéki ábrázolás. 

A nominalizmus és realizmus vitája elvileg nem dönthet el: ezek nyelvhasználati le-
het ségek. A viszony azonban mégsem szimmetrikus 

 

ez D G egyik legfontosabb különbsé-
ge Lacanhoz képest: a (szkizoid) nominalizmus épp abban nyilvánul meg, hogy a realista 
aggregációkat különösebb hierarchizálás nélkül bevonja a szignifikáció játékába 

 

tehát saját 
pszichotikus propozíciói, a jelöl k dolgokként, vagy az imaginárius valóságosként érzékelése 
sem kitüntetett e szignifikációs móduszban. 

A szimbolikus metonimikus-metaleptikus felgyorsulása (a tudattalan megismerése) 
szétszórja az elidegenült én (moi) imaginárius 

 

jobbára antropomorf 

 

rögz déseit. Hogy 
nem az ember az evolúció végs alanya 

 

ezt a rémiszt lehet séget jelenti a neurotiko-
paranoid számára a szkizoid. Az rültek házának ezért kell hasonlítania a börtönre.

  

A para egy képzelt, rögzített ("önazonos", "meg rzi identitását") mega-ént épít. 74 Az eddigi 
leghosszabb élet prozopopoétát.  Ha "az ember a teremtés koronája" (az x az y z-je), akkor a 
teremtés király.  

                                                

 

74 As a way of negotiating this current shift, I have pointed to a prior transitional moment in the sixteenth 
century, when the effects of the printing press were beginning to bear upon the pedagogical practices and 
textuality of the time. Studying Edmund Spenser as a case in point, I show him to be a writer in the midst of a 
shift in the apparatus, a shift from manuscript culture to print culture, during which methods of mnemonic 
storage and retrieval changed dramatically. My study of Spenser offers no illuminating insights into Spenser's 
textuality; it merely attempts to situate him within a particular period of historical change that has frequently 
been compared to our own as a way of better understanding our own moment. His poems straddle the divide 
between the oral mnemonics of the memory palace and the literate mnemonics of prosopopoeia, and his 
ambivalent embrace of the latter mirrors our own hesitancy to enter the electronic era as quickly as it has come 
upon the scene of scholarship and pedagogy in the 1990's.  
From Spenser's adoption of prosopopoeia as the primary trope of literacy, I extrapolate the need to discover a 
primary trope of computeracy that will organize the experience of writing within the electronic apparatus. The 
trope that I propose will provide this is metalepsis, a trope of forgetting. Contrasting the paradigm of print 



 

30

  
"A középkor tulajdonképpen a reprezentáció eszméje ; az egészet egy egyes individuum 
reprezentálja, oly módon azonban, hogy ez csupán egyetlen oldal, totalitásként meghatározva, 
és ez jelenik meg egy egyes individuumban, amely azért több is és kevesebb is, mint egy in-
dividuum [A]z élet mindig csak sub una specie jelenik meg, és sejtelmük sincs arról a nagy 
dialektikus egységr l, mellyel az élet sub utraque specie rendelkezik. Ezért az ellentétek, 
mint legtöbbször, közömbösen kitérnek egymás el l.

 
A középkor err l mit sem tud."75  

Ismeretes, hogy a XIX. században rohamosan felfejl d összehasonlító etimológiakutatás 
olyan nagyszer eredményeket ért el, melyek akár még a természettudományok szigorú mód-
szertani elvárásai szerint is figyelemre méltóak. A szabályos hangzóváltozások tana, ha nem 
is (lehet) annyira egzakt, legalább olyan meggy z , mint a newtoni mechanika. S t, a nagy 
metodológiai mintaképnek tekintett darwini szelekciós tan prefigurájaként is értelmezhet , 
amennyiben (a kezdeti periódust leszámítva, amikor valamely létez nyelvet tekintettek s-
nek, pl. az indoeurópai esetében a szanszkritot) a közös, de kipusztult snyelvek leírásában 
jelölte meg rekonstruktív ideálját. Eleinte minél több bizonyítékot tudtak felmutatni a nyelv-
történészek a nyelvek közötti eltérések szabályos voltát illet en, annál biztosabbak voltak 
azok közös eredetében. A nyelvtörténet els nagy, "tudományosnak" nevezhet narratívája 
mindenekel tt a családfa-elmélet lett, amely hiába derült ki hamar, hogy nem jó, hogy a fa-
metafora nem jó, az "idegen" nyelvek "rokon" jelenségeinek egymáshoz való viszonyára sok-
kal pontosabb a hullám metaforája. A lényeges nyelvi  fonológiai, lexikai, morfológiai, szin-
taktikai stb. 

 

jelenségek összehasonlító vizsgálata korántsem szükségképpen mutat olyan 
egységes "izoglosszákat" amelyek megfeleltethet k lennének a fokozatosan elkülönül ág-
rendszernek. A "családfa-elméletr l" mindenki tudja, hogy téves, de a családfa-metafora to-
vábbra is irányítja az értelmezést. Hosszú id óta minden etimológiai munka szükségesnek 
tartja megjegyezni, hogy a (csillaggal megjelölt) "kikövetkeztetett alapalakok" (vö. "gyök")76 

csupán "módszertani segédeszköz", nem pedig valamiféle snyelv valóságosan létezett kép-
z dményei. Az iménti darwini párhuzammal szólva ez olyan, mintha az ember, a csimpánz, az 
orangután és a gorilla közös sét egy a négy faj sajátosságainak hibridjeként próbálnánk el-
gondolni. A családfa-elmélet hiába diszkreditálódott a diskurzusban a kinyilatkoztatás 
(énoncé) szintjén, az siség, eredet, származás, identitás, rokonság stb. fogalmait meghatáro-
zó jelöl háló kényszeresen antropomorf vonatkoztatottsága 

 

a prozopopoeia alakzata , a 
megnyilatkozást (énonciation) a mellékesként kezelt tropológia irányítása alá rendeli. Még 
inkább érvényes ez a metafora "család" elemére, amely teljesen intakt maradt a "fa"-képzet 
módszertani meggyengülését l.

 

Nagy valószín séggel megjósolható, hogy

 

az összehasonlító nyelvtudomány 
mikrológiai eredményei egy új makroszisztémába fognak átrendez dni és újraértékel dni (ha 
ugyan nem történt meg máris 

 

erre nincs rálátásom), amelyet egy más metafora 

 

pl. a "hul-
lám" metaforája fog szervezni. 
                                                                                                                                                        

 

literacy to the emergent paradigm of computer literacy helps to understand the differences between 
prosopopoeia as a trope of mourning which monumentalizes inscription, making it permanent, and metalepsis as 
a trope of joy, of a playfulness which makes inscription fluid and impermanent. The investment in an ideology 
of depth, which marks the gravity and seriousness of academic discourse, is giving way to an ideology of the 
surface, of the superficial, which allows for the play of the signifier and the predominance of the pun. 
Poststructuralism, in particular the philosophy of Gilles Deleuze and his work with Felix Guattari, provides the 
theoretical justification for these emphases on the surface, on anti-memory, on a philosophy of joy, giving my 
choice of metalepsis as the trope of computeracy its necessary philosophical foundation. (Richard Smyth: 
Renaissance Mnemonics, Poststructuralism, and the Rhetoric of Hypertext Composition. "Conclusion",  
http://users.massed.net/~rsmyth/writings/diss/conclusion.html) 
75 Kierkegaard: Vagy-vagy. Gondolat, Bp., 1978, 115-6. o. 
76 Az "alapalak" persze az "alapnyelv" korolláriuma. 

http://users.massed.net/~rsmyth/writings/diss/conclusion.html


 

31

   
(Egy példa)  

Most egy olyan kritikai szemelvényt mutatok be, amely az itt kifejtett elméleti-stiláris meg-
fontolások applikációjának tekinthet .77  

 

"Dics-, bír-, kéj-, és hatalomvágy" 

 

sorolod ket az ujjaidon számolva. 

 

Gondolj bele. A szen-
vedés oka ezekben rejlik. 

  

Akinek ezek tényleg egyformán kísértések, az neked nem akarhat jót, hiába hiszitek ezt szintén 
mind a ketten. 

 Jól hangzik, de a küls -fels néz pont Tamásra jellemz .

 

 Te ilyen vagy, amikor fölényeskedsz?  

Vagy akkor, amikor elkezded magyarázni, hogy pl. a bír- meg a kéjvágy minden fontos tekintetben 
éppen ellentétei egymásnak, például a bírvágy konzervatív, ego-centrikus, expanzív, agresszív, reg-
resszív78, irigy/féltékeny79, csak neurotiko-paranoid, "humanista" és haragszik; a kéjvágy alapjára-
ton bársonyos és forradalmi, az énvesztés nem trauma, nem katasztrófa80, digresszív, nem félté-
keny, polimorf perverz, "antihumanista" és örül neked, ha jó vagy. El fordulnak együtt, hajjaj, ám-
de ellenben nem egy rugóra járnak. A dics- bír- és hatalomvágy háborúit láttunk. A kéj forradalma 
(Utopia Now!) azonban még várat magára.  

Prozopopoeia és eszkatológia. Ezt ki csinálja? Mi ez, pamflet?  

Tamás A nacionalizmus mint rejtjel és metafora cím , 1981-ben a Mozgó Világban majdnem meg-
jelent, a többit l sok tekintetben eléggé elüt írásában ezt írja a nacionalista álláspontot szabad 
függ ben beszéltetve: "Az idegen kultúrát pl. szemmel kell tartani, nem pusztán óvatosságból, ha-
nem azért, hogy az értetlenségbe ne fásuljunk bele, hanem mindig ébren tartsuk. Érdekl dnünk kell 
az idegenek iránt, nem szabad közönyt éreznünk irántuk, mert megszokjuk a jelenlétüket és átsod-
ródunk a homályba. El kell ismernünk, hogy az idegen végs soron éppen annyira ember, mint mi 
magunk 

 

csak valamelyest egyenl felek között lehet igazi ellentét." És: értsük meg: az idegenek 
els sorban nem azért idegenek, mert t lünk különböznek, hanem azért, mert egymástól is mernek 
különbözni. De Tamás ezzel nem csupán a nacionalista érzületet írja le jól: ez egy stílus 

 

és még 
sok neve lesz. E stílussal rendszerint a következ k társulnak: túláltalánosítás, esszencializmus, ant-

                                                

 

77 Tamás Gáspár Miklós Törzsi fogalmak I-II. cím , filozófiai írásait összefoglaló gy jteményér l írott kritikám. 
Jelenkor, 2002. 
78 A regresszió, önmagában, mit l is lenne rossz. Hacsak attól nem, amit l a csak perverz szignifikáció, önma-
gában, vagy ez a freudo-balos logika, önmagában: egy-ügy , korlátolt.

 

79 Az egyszer ség kedvéért

 

titokban részlettárgy-orientált, a társas ökonómiában viszont egésztárgyak kapcsolt-
áru-kereskedelmében utazik. Az intraperszonális elfojtásnak az interperszonális elnyomás legkülönböz bb for-
máiban megjelen projekciója persze roppant fárasztó, azért kell az "intimszféra", mely természetesen a legkö-
zönségesebb dolgok reziduuma. A közönség el li rejtegetés a projektív mechanizmus megfordítós logikájának 
következménye. Az irigy/féltékeny a magas személyt zsdei árfolyam stabilizálásának-növelésének intézményes 
garanciáira tör, melyek egyúttal kamuflálják a tudat számára a szubjektum túlnyomóan narcisztikus megszállása-
it. A legintenzívebb megszállások tárgyainak nem-sajátként való kiderülését mindig az én (mi) megsemmisülé-
seként éli meg, Miután elhitte, hogy  "a h s, ki a nagy talányt megoldta" (mellszobrának az Oidiposz 
türannoszból vett felirata a bécsi egyetemen), Freud (maga is az irigység és féltékenység bajnoka) villantja ab-
szolút konzervativizmusát: "wo Es war, soll Ich werden".  volt a legutolsó, aki szimpatizált a részlettárgy-
kapcsolatok szabadpiacának gondolatával, de valószín leg csak azért, mert a személy integritását féltette (fölös-
legesen) és az énnek tulajdonította (tévesen). 
80 Am. az azonos traumaszerkezetek felismerik egymás szignifikációját. (De persze hogy miért lesz annyira 
félelmetes és rettenetes, azt nem tudom.) 



 

32

 
ropomorfizmus. Individualizáció81. Platonizmus. A Szimbólumok, a jelképe(s gesztuso)k, az 
absztraktumok leglétez bbként kezelése.

 
És ez távolról sem idegen Tamástól. És az vesse rá az els követ, akit l. (Hála, nyilván, Isten-

nek.) Már mindig is Idegen vagy, Barátom. Persze, hogy nem mindegy, melyik oldalon állsz. Hogy 
(A oldal) elfogadod-e az ambivalenciádat, hogy végképp ne legyen kötelez , de képes legyél sze-
retni az "idegen"-t l megszállott (elb völt stb.) önmagad. Vagy pedig (B oldal) "elidegenedsz" t le 
és "önmagadat" választod, és nem lesz többé kérdés, hogy te kikkel vagy, életre-halálra: azokkal, 
akiknek minden megnyilatkozása az idegen és a saját történelmi és strukturális szétválaszthatatlan-
ságának denegációja. Az idegen gonoszságáról pedig elég annyit elárulnod, hogy szerinte meg pont 
hogy te vagy a gonosz, ha ugyan nem nagy gével, mire te a relativizmust ("nihilizmust") csak a kö-
zöny ideológiájaként vagy az agresszió racionalizálásaként vagy hajlandó elgondolni, amit l úgy 
vélsz megszabadulhatni, hogy 

 

módszertanilag vagy katonailag 

 

demonstrálod: egy(etemes) az 
Isten, az Ész, a Jó, az Igaz és a többiek. 

Nicht auf Weiber verstanden.82 

A nemzeti érzés erkölcsi lényegében az "orákulum" m ködésének leírása bámulatos, ráadásul 
ezzel már egyaránt jellemzi a nacionalistát és a kommunistát. És hihetetlen, hogy nem veszi észre, 
hogy mennyire konkrét személyiségjegyeket ír le. Egy szép paranoid konstellációt. Hogyhogy az 
ismer sei közül nem jut eszébe egy se, aki ilyen, mégse nackós vagy/és komcsi. De a nacionaliz-
mus néha bármir l eszébe jut. És olvasod, és olvasod és még mindig és már megint err l beszél. 
Tamás, az egyetemes apostola, nagyon sokat gondolkodott az etnocentrizmus különféle változatai-
nak problémáján. Egy a nemzeti problematikához patologikusan rögzült ember, mondaná a szkizo-
analitikusa. Ethnosz Gazsidaimón. 

Ebb l már kitalálhattad: volt egyszer egy Jó Nackó és van a Létez Nackó. Az el bbi történe-
tesen a klasszikus liberális nacionalizmus, mely végs soron az egyetemest célozza, utóbbi pedig az 
etnarchia és etnoanarchizmus, mely vak autizmusra tör. De vajon miért nem sikerül neki legy rnie 
a problémát. Okos ember, érted, miért ül 25 éve rajta. Neki áldozta a fiatalságát. 
Hogy milyen volt a Jó Nac. Szemben a mai etn(oan)archistákkal, mondja Tamás, a régi jó liberális 
nacionalisták hittek népük fels bbrend ségében, de aki fels bbrend séget mond, az összehasonlí-
tást is mond, s aki összehasonlítást mond, egyetemes kritériumokat fogad el. Hogy mit mondana e 
kritériumok egyetemességér l egy nem ennyire bennszülött történész/elmélész, mondjuk Bhabha, 
Said, Wallerstein és Balibar. És mit mond a történelem. (Pszt! Csak vicc volt.) A fels bbrend ség 
objektív és egyetemes okát és célját persze a megszállt és kisemmizett gyarmatok alacsonyabb-
rend sége képezte, végs soron az a tény, hogy nem az indiánok nyomtak le minket és foglalták el 
a Brit Birodalmat, és az a néhány angol meg ír, aki megmaradt, Kanada északi részén és Ausztrália 
sivatagos vidékein bekerített rezervátumokban él, de már órát hord, és egyre jobban beolvad a 
többségi modern rézb r társadalomba. És ha most megkérdezed a nnna, az afrikai-amerikait, mi a 
véleménye az egyetemesr l, fehér angolszász protestáns

 

közhelyeket fog szajkózni. He has a 
dream. Ezt nevezzük mi, liberális nacionalisták egyetemességnek.  

És vajon állítaná, hogy a nacionalista állandóan félreismeri önnön valódi vágyait? A másfélszáz 
éve eltagadott igazság az 

 

mondja ki végre Gazsi (in: Eötvös: A nyugat-keleti liberális) , hogy a 
magyar függetlenséget senki nem akarta. Na jó, Legyen 130, és felejtsük el, hogy kik akarták. 

De tényleg, gondold el. Kapásból tudnál pl. németül. Mivel hazafiként a hazai termékeket és 
szolgáltatásokat részesítenéd el nyben, adriai szardíniát vásárolnál és a Fogarasi-havasokban síel-
nél. Ha multi lennél, 50 milliós piaccal számolhatnál. Mondjuk H gyész lenne a f város, mert Bécs 
vagy Pozsony a brassóiaknak van túl messze, Debrecen vagy Várad a salzburgiaknak, Budapest 
meg a dubrovnikiaknak. A szelíd tolnai dombok ugyanakkor szépen szimbolizálnák az Alpok vagy 
a román lélek romantikus ormait éppúgy, mint az Adria és a szlovák lélek lágyságát. Európa vezet 
hatalma lennél, nem kisebb, mint Franciaország, a Tengerek Agg Királyn je, már csak azért sem, 
mert ahogy az NSzK az NDK-t, úgy kooptálta volna az EU 89-ben, természetes testvérként, a Mo-
narchiát, de amihez képest a Marshall-segély arcpirító kolduskonc. 

Magyarok legyünk vagy szabadok. 
                                                

 

81 Aki individualizál, azt mondja a másiknak: tudom, mi neked a legfontosabb. 
82 Das Weib (ném.) a. m. "a n ".

 



 

33

 
Tzaraszeretet. Édes hazám, Új-Zéland. 
"Egy nagy francia író kimutatta 

 
mondja Tamás A nacionalizmus mint rejtjel és metaforában 

, hogy Izráel törzse azért ragaszkodik az egyetemeshez, mert némi joggal tart a partikuláris ha-
gyománytól. A nacionalizmusnak alapjában nem Izráel törzse ellen van kifogása, hanem az egye-
temesség ellen." Vannak a nációk és van egy törzs, amely minden népet kiválasztott. Az egyete-
mest képvisel partikula, mely átszakítja a partikularitás egyetemességét.

 
 Szia, Egyetemesség, üdvözöl a Partikularitás. 
 Tudom, mondta a Feri.  

Mert ebben a vidámparkban állandóan üzemel az általánosítás-, esszencializmus- és antropomor-
fizmus-gépezet, és Tamás ezekre rendszeresen felültet bennünket, és rákapcsolja a "Gondatlan Ve-
szélyeztetés" fokozatra. De  is felül ám. És ilyenkor, a száguldás adrenaling zös mámorában álta-
lában azonnal nagyon fontos, nemritkán világtörténelmi jelent ség mondandója támad.

  

De most egy pillanatra próbáld meg ne diszkurzusának központi alakzatából, legf bb  "szubsztan-
tív" eljárásából, a prozopopoeiából (megszemélyesítés, antropomorfizmus) nézni a suhanó világot, 
hanem odalentr l nézni h vös szemekkel ezt a "Trópusi Utazás" feliratú gigászi ringlispilt. Nem 
azért, mert onnan többet látsz. Ha csak onnan látsz. Strukturális értelemben a gondolkodás/inter-
szubjektivitás lényege, hogy képes más pozícióból is látni, és nem csak kényszerb l, és nem csak 
onnan, ahova magát pozicionálja, amir l persze neki éppúgy csupán vélekedései lehetnek, mint 
azoknak, akik  úgymond  más pozícióból vélik érteni pozícióját.  

Tamás e cikkei (melyek közül számos fordítás, eredetileg angolszász sajtóorgánumokba ké-
szültek) viszont helyenként olyanok, mintha az amerikai külügyminiszter kelet-európai ügyekben 
illetékes tanácsadójának jelentései lennének. Vagyis általában mind térbelileg, mind id belileg ha-
talmas és bonyodalmas spektrumot fognak át. 

Ez kedvez a felel tlenségnek. Különösen a kelet-európai társadalmak politikai és morális 
állapottyát szereti Tamás nagyon nagyvonalúan jellemezni (egyébként rendkívül szórakoztatóan). 
Ha egy kicsit hajlasz a szkizó és a perverz szignifikációra is, akkor eleinte nagyon lassan olvasol: 
állandóan tesztelni próbálsz, konkrétumokat behelyettesíteni, ide-oda ugrálsz térben és id ben, el-
kezded pakolni ebbe a "Kelet-Európába", ebbe a perszonifikált fogalomba, feneketlen zsákba a tö-
mérdek jelentéskonstituens elemeket: Szlovénia, Azerbajdzsán, 45, 56, 68 (április 1, 15h:02':42"), 
2001, Todor Zsivkov, Tarkovszkij, Kornelia Ender (Fekete-tenger), a germán Tyitov, Fidesz (89, 
94, 99), Radovan Karadzic (Sony Handycam), Jan Palach, Stirlitz, Alla Pugacsova (Napster), Tra-
bant (601 és Marietta), Danilo Kis János, a Farkas a Nu pagagyí! -ból, én, és a többiek, és 2 
TGM, 1 önértékelése szerint, 1 sub specie aeternitatis. Egyebek között ezek a, még így is elég álta-
lános, jelentéstani entitások egyetlen laza szókapcsolat  Kelet-Európa  misztikus uniójában egye-
sítve, perszonifikálva, és más, hasonló módon megképzett és hasonló realitásfokkal bíró aktora kö-
zé bedobva a világtörténelem színpadára. 

Aztán rájössz. És azt mondod az értetlenked arcába:

  

A Külügyminisztert mindez természetesen roppantul érdekli, de, tudja, az apró részletekre 
hogyan is szakíthatna id t.

  

A magasból jól átlátni mindent, noha minden olyan picinek látszik, és összemosódik. 
Te hogy látod ezt? 
Mit, mit.  

Tehát Kelet-Európa Tamás-féle személyleírása: ér(t)etlen, politika- és intézménygy löl , gyanak-
vó, nihilista, magába zárkózó, idegenellenes, etnoanarchista. 

Ez a szerepl ablaktalan monászokból áll, melyek egyfajta vak harmonia praestabilitába ren-
dez dnek, amennyiben kommunikációképtelenül is uniszónóban megvetnek mindent, ami magas és 
egyetemes, csakis saját magukat akarják, semmi mást. 

Lehet, hogy te is köztük vagy? 
Akkor figyelj. Tamás szerint szerintük: "Az elit politikai akaratának (a törvénynek) érvényesí-

tése antidemokratikus. A kényszer alkalmazása fegyelmezés céljából (közrend) antidemokratikus. 
Az emberek sz kebb csoportján belül (képviseleti kormányzat, parlamentarizmus), közvitákban ki-



 

34

 
formálódó politikai bölcsesség antidemokratikus. A magánvagyonba való beavatkozás (adók és il-
letékek kivetésével végrehajtott redisztribúció) antidemokratikus. A vagyon, hírnév, befolyás 
egyenl tlen koncentrációja (liberális kapitalizmus [ja? aha!]) antidemokratikus. Az elit preferenciá-
in alapuló indoktrináció (oktatás) [hú, de kemény] antidemokratikus. [ ] A kelet-európai demok-
ratikus eszme alapvet en az állam nélküli társadalom." 

 
És gyönyör en csinálja, nézd meg. Lassan 

jössz rá, hogy a f szövegben a te érveid sorakoznak, zárójelben pedig az, amit 

 
jó esetben 

 
jóhi-

szem anarcho-nihilizmusodban ("Az anarchisták gy ztek") le akarsz rombolni: a demokratikus in-
tézményrendszer, melynek engedelmeskedni immár 

 
hát nem látod? 

 
nem egy vak totális hata-

lomnak való alávet dés, hanem értelmes állampolgári felel sség. 

 

A szépségpöttyök persze ott 
vannak, ha például csak azt a kis gonosz behelyettesítést végzed el, hogy úgy általában a parlamen-
tek mint "a közvitákban kiformálódó politikai bölcsesség" felkent intézményei. "Képviseleti kor-
mányzat"? Jesszusmária, csak nem engem képviselnek?   

Ki tehet err l? Kelet-Európa? 
(Schopenhauer vs. Hegel: "Szellem? Hát az meg ki a franc?")  

De mi is a baj az antropomorfizmussal, a bájos Prozopopoeiával? 
Doktor, mondta magában Frankenstein, csináljunk embert saját képünkre és hasonlatosságunk-

ra. Nyelvi absztraktumokból és operációkból vesszük, és azzá is tesszük. De el bb igékkel dolgoz-
tatjuk, aztán jelz kkel kifizetjük. Az így kiképzett személyekre "megtörtént eseményeken alapuló" 
pszichodrámákat írunk. (De kikötés, hogy nem Hayden White a dramaturg.) Mondjuk egy fél órás 
kis dramolett ötezer évr l. A Nemzetikulturális Ökörség Misztériuma, Nemeskürty István és Koltay 
Gábor támogatásával. Helyszín: az euroatlanti civilizáció. Szerepl k: Magyarország 

 

Sinkovits 
(vagy Bajor) Imre, Kelet-Európa 

 

Esze(en)nyi Enyik , A Tengerek Királyn je 

 

Tamás Gáspár 
Miklós, Baloldali Értelmiség Az Egyesült Államokban 

 

Antonio Banderas, Izráel Törzse 

 

Latinovits Zoltán, Vaterland  Klaus-Maria Brandauer, magyar hangja Bud Spencer, Demokrácia 

 

Latabár Kálmán, Szocializmus 

 

Csala Zsuzsa, és még sokan mások. De az antropomorfista dráma 
katartikus pontja az, hogy Tamás a történelemr l 

 

az általa, úgy t nik, egyetlen szóra érdemesített 
beszédtárgyról 

 

szólván  legalább annyira felvilágosodás-ellenes, mint nem. A történetfilozófiának  
(kinek?) az az agressziója, amely a világtörténelem nev elgondolhatatlanul sok mindent magába 
foglaló absztraktumot testté lett igékkel átlelkesíti saját képére és hasonlatosságára, még akkor is 
tarthatatlan általánosításokkal operál, ha történelmileg kimutatható ezek hatékonysága.83 

Tehát ez itt nem a férfiasan tökéletes OccamTM borotva: a prozopopoeia azért valóság, mert a 
szimbolikus integráns része, mert a kulturális alapkódoknak egy kedvelt trópusa. A prozopopoeia 
el regyártott metalepszis. Tipikus példái: mesék, babonák, mítoszok, vallások, világtörténelem stb. 

 

és éppen ezek a m fajok voltak a megvilágosodás f közege a felvilágosultak számára, ám az is-
meretelméleti és politikai program, amit szorgalmaztak, "a modernitás projektuma" az áttekinthe-
tetlenség irányába vitt.84  

(Nyelv és genom)  

A nyelv evolúciós tényez . Átörökítésének módja pedig tipikusan lamarcki. (Lacannak éppen 
ezért nincs szüksége Freud biologista ösztönelméletére.) Ez el segíti prozopopoétikus szerve-
z dését.

  

Az "önz gén" 

 

egy érdekes prozopopoeia. Egyfel l széls séges antropomorfizmus: egy em-
beri tulajdonság jellemez egy molekuláris szervez dést. Másfel l az önz gén elméletének 

                                                

 

83 Mert ami neked isten, ember, természet, m vészet, tudomány, erkölcs, az "a Gonosznak" mnemotechnika. 
Pénz és id .

 

84 És az kinek is jó? 

 

A gyors, áttekint szignifikátoroknak nem: a skizó szétszáll a metaleptikus hajszában, a 
parának pedig senki sem hisz. 



 

35

 
értelmezésében az ember ennek az önreplikációja kódját terjeszt aminosav-fehérje-spirálnak 
a "túlél gépe". A folyamat, a természetes kiválasztódás voltaképpeni szubjektuma nem az 
egyed és nem is a faj, hanem 

 
egy antropomorfizmus. Az elmélet fel l az "önz gén" szin-

tagma egy emberi mém antropomorfizmusa, az ember viszont a gén masinomorfizmusa.  
Jacob szerint a darwini szelekciós "folyamat hosszú távon a lamarckizmust utánozza". 

Így érthet meg az, hogy a "mimikri" ('utánzás') szó oly effektíven fogalmaz meg egy olyan 
jelenséget, melynek genetikai leírása  és egyúttal "oka"  sokkal komplexebb. 

Az "önz gén" retorémájának/koncepciójának egészlegessége ezt a retorikai kérdést 
teszi fel: hát minden antropomorfizmus? Hát még az önzés is az ember kitüntetett sajátossá-
ga? nem pedig azé, amely számára az ember csupán egy ideiglenes (id)entitás? 

 

Az egészle-
ges retoréma er síti a perspektivizmust, a szemléletváltás képességét.

 

Érdemes megjegyezni, hogy Wittgenstein számára éppen ez a filozófia betegsége. És 
ez nem ál távol Feyerabend konklúzióitól sem.85  

De nézzük magának Dawkinsnak a nyelvi reflexióját:  

"Vigyük tovább a mémek és a gének közti analógiát. E könyvben végig hangsúlyoztam, hogy nem 
szabad a géneket tudatos, céltudatos tényez knek képzelnünk. A vak természetes szelekció azon-
ban oda vezet, hogy többé-kevésbé úgy viselkednek, mintha céltudatosak volnának, és kényelmes 
volt a rövidség kedvéért a génekr l a célok nyelvén beszélni. Például amikor azt mondjuk, hogy (a 
gének megpróbálják növelni számukat a jövend génkészletben«, akkor valójában azt értjük ezen, 
hogy »azok a gének, amelyek oly módon viselkednek, hogy növelik számukat a jövend génkészle-
tekben, jobbára ugyanazok a gének, amelyeknek hatásait a világban láthatjuk« A cél fogalma 
mindkét esetben csupán hasonlat, de már láttuk, hogy milyen termékeny hasonlat. A génekkel kap-
csolatban még olyan szavakat is használtunk, mint »önz « és »könyörtelen«, nagyon is jól tudván, 
hogy csupán nyelvi fordulatok. Kutathatunk-e vajon pontosan ugyanebben a szellemben önz vagy 
könyörtelen mémek után? 

[ ] Az id valószín leg fontosabb korlátozó tényez , mint a tárkapacitás, ezért heves verseny 
folyik érte. Az emberi agy, és a test, amelyet vezérel, egyszerre csupán egy vagy legfeljebb néhány 
dolgot csinálhat. Ha egy mém uralkodni akar az emberi figyelmen, akkor azt csak »vetélytárs« 
mémek rovására teheti. Egyéb alkalmatosságok, amelyekért a mémek versenyeznek, a rádió és a te-
levízió m sorideje, hely a hirdet táblán, az újságok hasábjain és a könyvtári polcokon."86   

Ezután Dawkins a mémek egymás túlélési esélyeit növel szimbiózisáról beszél, és az is-
ten egyház pokol hit cölibátus jelöl hálóval példálózik. Gondolatmenetét (és könyvét) vé-
gül így zárja: "Géngépeknek építettek bennünket, és mémgépekként nevelkedtünk, de megvan 
a hatalmunk ahhoz, hogy szembeforduljunk teremt inkkel. Mi, egyedül a földön, fellázadha-
tunk az önz replikátorok zsarnoksága ellen."87 

Az ember (az él lények) szenzóriuma (érzékszervek + neuronháló) a valóságos (az 
alacsonyabb rendszerelméleti szint nyelvezete) megismerésének, elsajátításának, megértésé-
nek egy nyelvezete, és minél sikeresebb evolúciósan, annál er sebb involúciós tényez . An-
nál inkább szüksége van rá minden értelmezésnek.  

Az ember (a teremtés koronája) képtelen annak az exponenciálisan torlódó evolúciós 
rendszernek a csúcsán maradni, amelyet leginkább  pörgetett fel. Ez a strukturalizmus egyik 
centrális "üzenete".  

                                                

 

85 Ld. "A paralógia lovagja" c. tanulmányomat in: Mindent l ugyanannyira. JAK-Pesti Szalon, Bp., 1994. 
86 Richard Dawkins: Az önz gén. Gondolat, Bp., 1986. 245-7. 
87 Id. m , 251. o.

 



 

36

 
A nyelv nem utolsó sorban mint a tudattalan tudás egy újfajta mnemo-és rekombinációs 
technikája játszott kardinális szerepet abban, hogy az ember sikeresnek bizonyult a szelekciós 
versenyben.  

Megváltozik-e az intelligencia-fogalmam, ha el ttem a genom teljes leírása mint egy vaktér-
kép, amire most szépen fel kell vinni a tájat: itt a csíp így, úgy szépen a csigolyák, szemöl-
dökív, achilles-ín, sírós legyen a baba, hascsikarós, vagy mosolygós, igazi polimorf perverz 
stb. A(denin), C(itozin), T(imin), U(racil), négy bet nek, négy aminosavnak a variációi hor-
dozzák az elképeszt mennyiség információt, ami egy m köd képes organizmus létrehozá-
sához kell. Egy frissen fuzionált génlánc (két lényt l, egyformán elosztva, stb.)

 

kiadja a pa-
rancsot az t szívében rejt sejtnek, hogy hozzon létre téged, aki most ezt a szöveget olvasod. 
Furcsa, hogy tulajdonképpen mi is vagy te. Egy eónokon át tartó génreplikációs hajsza ano-
nim áldozata vagy halhatatlan élvez je egy röpke id re.

  

"A biokémia a nyelv metaforáját alkalmazza a genetikai reprodukció leírásakor. Wood és mtsai 
például azt írják, hogy »a legtöbb biomolekula 30 kismolekula prekurzorból áll, amelyet olykor a 
biokémia ábécéjének neveznek« (7), és hogy »[a] genetikai kód a kapcsolat a fehérjék húszbet s 
nyelve és a nukleinsavak négybet s nyelve között.« (462). Lewontin, a neves genetikus a DNS által 
közölt információt egy nyelv szavaihoz hasonlítja, amely meghatározott kontextusban jelentést ha-
tároz meg: »Ama nehézségnek, hogy a DNS-üzenetekb l oksági információkat szerkesszünk, 
mélységes oka az, hogy ugyanannak a 'szónak' különböz jelentése van különböz szövegkörnye-
zetben, csakúgy, mint bármely komplexebb nyelvben.« (66). Eric Havelock megvizsgálja ezt a me-
taforát, és a kulturális örökség egy modelljét következteti ki bel le, amely megmutatja, hogyan rzi 
meg identitását egy szóbeli kultúra: »Az 'információ' kifejezés [ahogy Ernst Mayr biológus hasz-
nálja a genetikáról vitázván] egy az emberi kultúra idiómájából kölcsönzött metaforát visszafelé al-
kalmaz a genetikai folyamatra« (55)."88   

"A természettudományok örökösen visszatér problémája az antropomorfizmus levet-
kezése"  mondja F. Jacob "Mítosz és tudomány" c. írásában (1986, 28). Paul de Mannak való 
példa: egy antropomorfizmusba öltöztetve mondja ki a mezítelen igazságot a természettudo-
mányok örök problémájáról.89 Jacob szerint a mítosz egységes magyarázatot kínál a világra, 
mert totálisan antropomorf. Minden jelenség emberszer és az emberre vonatkozik. A (termé-
szet)tudomány a maga dezantromorfizáló mikrológiai és makrológiai szuperdiskurzusai az 
evolúció instrukciós modelljeiben (a "lamarckizmus" változataiban) élnek tovább, miközben 
ugyanez a tudomány meggy z en demonstrálja a véletlenszer evolúció (a "darwinizmus") 
igazságát.  

Freud elmélet-rendszere azzal az érdekes jellegzetességgel bír, hogy egyszerre mélyen 
darwinista és mélyen lamarckista. Ám ezek nála két különböz , egymást feltételez , és egy-
mással ellentétes irányú folyamat két, egymást nem kizáró elmélete: az egyik az evolúcióé, a 
másik az involúcióé. Ez utóbbi kifejezetten irodalmi hatás Freudnál: darwinizmusa korlátjait 

                                                

 

88 "Conclusion". In Richard Smyth, Ph.D.: Renaissance Mnemonics, Poststructuralism, and the Rhetoric of 
Hypertext Composition. http://users.massed.net/conclusion.html. Erre a dokumentumra kétszer találtam rá a 
világhálón érdekl dve. Két különböz alkalommal, másodszor úgy, hogy azt írtam a keres gépbe (Google): 
+"genetic code" +"linguistic code" +rhetoric, el ször pedig úgy, hogy azt írtam a keres gépbe: +metalepsis 
+prosopopoeia. 
89 "A tudós igyekszik eltávolodni attól a világtól, melynek megértésére törekszik Ebb l az úgynevezett »ob-
jektív világból« ily módon hiányzik az  elméje és lelke, öröme és bánata, vágya és reménye 

 

röviden ez a 
tudományos vagy »objektív« világ tökéletesen elszakad mindennapi tapasztalataink jól ismert világától. A meg-
figyel és a megfigyelt közötti határvonal csak a mikrofizika kialakulásával mosódott el némileg. Az objektív 
világ  ma már nem annyira objektív." (Jacob, 1986, 28)  Talán mert a természettudományra is érvényes a hatás-
történet elve 

http://users.massed.net/conclusion.html


 

37

 
az Oidipusz-mítosz/-dráma/-komplexus értelmezése jelöli ki. Freud értelmezésének valódi 
sokkja (vagy becsvágya, meggy z dése, az elfojtott valóságos megjelenése) az, hogy az 
Oidipusz-történetben saját magát olvassa. Ez jelenti halhatatlansága "okát":  az els , aki úgy 
olvassa magát benne, mint aki az emberiség sorsának egy reflexiós ugrását ismeri fel  de már 
ez is benne van a drámában és a mítoszban. (Vö.: "evolúciós/involúciós paradoxon".)  

Legyen imaginárius vagy szimbolikus, a specifikusan emberi a több gazdag reprezentációs 
modell 

 

mnemotechnika, heurisztika stb. 

 

összeadódó megismer képessége. A reprezentá-
ció képessége pedig a reprodukció identikus/változó lehet ségein 

 

az "iterabilitáson", ahogy 
Derrida mondja 

 

alapul. Hatékonysága, kapacitása, inventív képessége pedig a mnemotech-
nikáknak különnem elemeket összekapcsoló erején. A jó mnemotechnika mindig heuriszti-
ka. A heurisztikák az érthet fordítás új koncepciói.

  

(Gép-metafora, avagy masinopoeia )   

Az Anti-Ödipusz így kezd dik:

  

"Mindenütt munkában van, olykor gördülékenyen m ködve, olykor megzökken és újraindul. Lé-
legzik, h t termel, eszik. Szarik, baszik. Micsoda tévedés volt valaha is azt mondani, hogy Az90. Az 
minden ízében: gépek - éspedig valóságos, nem átvitt értelemben. Csak gépek: más gépeket vezér-
l k; gépek, más gépek által vezéreltek; mindenféle, szükségszer párosításban és kapcsolódásban. 
Egy szervgép csatlakoztatva van egy energiaforrás-géphez; egy olyan géphez, amely m ködtet egy 
folyamatot, amit egy másik gép megszakít. A mell egy olyan gép, amely tejet termel, és a száj egy 
hozzá csatlakoztatott gép. Az anorexiás szája számos funkció között ingadozik: birtokosa bizonyta-
lan, hogy ez most egy ev gép, egy anális gép, egy beszél gép, vagy pedig egy lélegz gép (asztma-
rohamok). Így mi mindannyian ezermesterek vagyunk, kis gépeinkkel. Mivel minden szervgép 
energiagép, mindig és mindenkor: folyamatok és üzemzavarok. Schreber bírónak napsugárnyalá-
bok vannak a seggében. Egy szoláris anus. És, nyugi, semmi probléma: m ködik. Schreber bíró 
érez valamit, el állít/termel valamit, és képes arra, hogy ezt a folyamatot elméletileg megmagya-
rázza. El állt egy termék, egy gép produktuma; semmi metafora."91  

A jelentéstermelésr l alkotott elképzeléseik is ennek megfelel en alakulnak: "A tudattalan 
nem veti fel a jelentés problémáját, kizárólag a használat problémáját. A kérdés, amit a vágy 
felvet nem az: »Mit jelent?«, hanem ez: »Hogyan m ködik?«... Nem jelent semmit, hanem 
m ködik. Nem reprezentál semmit, hanem termel. Amint a vágy színrelép, a »Mit jelent?« 
kérdése összeomlik. Senki sem tudta felvetni a nyelv kérdését, csak amennyiben el bb elimi-
nálta a jelentést; s a nyelv legnagyobb erejét csak akkor fedezték fel, amikor a(z irodalmi) 
m vet gépnek tekintették, mely bizonyos hatásokat termel, bizonyos használat számára meg-
felel eket."92 De csak abban az esetben, ha a jelentés: a használat93, nem pedig valamiféle 
metafizikát újraalapító hipotetikus jelentés94. A tudattalan "inkább transzcendentális, mint 
metafizikus; inkább materiális, mint ideologikus; inkább skizofrén, mint ödipális; inkább non-
figuratív, mint imaginárius; inkább reális, mint szimbolikus; inkább gépi, mint strukturális - 
vagyis inkább molekuláris, mikrofizikai és mikrológiai, mint moláris vagy nyájszellem ; in-
                                                

 

90 Ça , id , Es . A nem túl szerencsés korábbi magyarítások 

 

svalami , ösztönén 

 

helyett a továbbiak-
ban is ezt az eredeti fogalomhoz közelebb álló formát használjuk. 
91 A-Oe 1-2. o. 
92 A-Oe 109. o. 
93 Bár nem utalnak rá, nyilvánvaló, hogy a szerz k Wittgenstein gondolataival paroláznak. Vö. a Filozófiai vizs-
gálódások 30, 41, 43, 120, 138, 197, 532, 566 számmal megjelölt szövegeivel. 
94A-Oe 109 



 

38

 
kább produktív, mint expresszív."95 "A vággyal kapcsolatos három tévedést úgy hívják, hogy: 
hiány, törvény és jelöl . Ez egy és ugyanazon hiba, egy idealizmus, amely a tudattalannak 
egy kegyes koncepcióját hozza létre."96 A tudattalan azonban olyan, hogy a pszichoanalitikus 
megijed t le, vele szembesülve a pszichoanalitikus "olyan, mint egy Comédie-Française-díva 
egy gyárban, mint egy középkori pap a futószalag el tt"97.  

(Hisztérikus kód)  

Hisztérikus szignifikációról beszélhetünk, ám a hisztériát nem tekintem önálló klinikai kép-
letnek. Nem szindróma, csak szimptóma; a pszichoanalízis a neurózisokhoz köti. 

A neurotiko-paranoid szignifikáció a hisztérikus kommunikációra való fokozott disz-
pozíció. Ez az azonosítás/azonosulás legközvetlenebb módja, afféle "lelki infekció", mint 
Freud írja. "Az identifikálás tehát nem egyszer en utánzás, hanem elsajátítás ugyanannak az 
etiológiai igénynek alapján 

 

"»éppúgy«-ot fejez ki, és a tudattalanban maradó valamilyen 
közösségre utal."98 Ha a páciens a pszichiátriai klinikán levelet kap a menyasszonyától, hogy 
az elhagyta, és egész testében elkezd remegni, akkor számíthatunk rá, írja Freud, hogy szoba- 
és sorstársaiban hamarosan követ kre talál, amit a "tüneti" és az "oki", a jelöl és a jelölt azo-
nosítása tesz lehet vé: remeg = elhagyták, én is elhagyatott vagyok = remegek. E szimptóma 
Freud szerint a szexuális érintkezésekre referál. A tünet interszubjektív metonimizálhatósága 
a mi-nek mint a közös én önazonosságának (és a testek helyettesíthet ségének) metaforája. 

 

A másik tünetét utánzó megtartja a "barre"-t (Lacan), a jelöl (szubjektum) és a jelölt 
(szubjektum) közötti korlátot, a hisztérikus átvétel mint jelöl jelöltje pedig a (tudattalan) 
kommunió, az egy-ség, a jelöl és a jelölt azonossága. A hisztérikus kommunikáció a 
szignifikációnak mint textusnak, mint Mája- vagy Ízisz-fátyolnak az átvérz dése a démoni, a 
rémiszt , a végzetes "reális" által.

  

A gyerek: nem választ a reakciómódok közt, hanem, mint egy nyelvet, elsajátítja: ez azt jelen-
ti. Minden tünet kommunikatív.  

A tünet (pszicho)szomatizált jelöl : testté lett ige.

  

Ez a nyelv pszichotikus és tudattalan használati módjaként is leírható, vagyis ahol jelöl , je-
lölt és dolog közös kontinuumba kerül, bármely entitás jelviszonyba léphet bármely entitással, 
vagyis ahol képzelt és valóságos ugyanaz.99 Ez a történelmi kultúrákban sem feltétlenül ano-
mália: a hisztérikus kód ott munkál a mai diskurzusokban. De az animista kultúrákban ez a 
szignifikációs stílus a norma. 

Az animizmus retorikailag úgy írható le, mint túlnyomóan prozopopoétikus 
szignifikáció, ahol minden entitás integer elevenség és fordítva. Ami a kogníció számára léte-
zik, az maga is kognitív lény. Minden, ami a perceptuálisan a különös egy bizonyos sávjában 
helyezkedik el, integritás a szó kett s értelmében: egység is, részek különlegesen rendezett 
együttese, és függetlenség is, a természet(es) egy sajátos aspektusát jelenti. Azt már a sáska is 
jól tudja, hogy mely perceptuális Gestalt érinti t mélyen, és melyik nem, csak az  számára 
nem adott ezek szimbolikus átcsoportosítása (a szabadság lehet sége). Az él lény 

                                                

 

95A-Oe 109-110 
96A-Oe 111. Az idézett mondatok Lacan legfontosabb koncepciói ellen irányulnak. 
97A-Oe 113 
98 Álomfejtés, 113-4. 
99 A szimbolikus hatalma akkor teljes, ha nem vonatkozik rá reflexió. 



 

39

 
szenzóriuma (nem épp úgy, de) éppúgy reprezentációs hasadás100, rendszerelméleti korlát, 
mint a génspirál101 vagy az emberi nyelv. A mesterséges formák civilizációjában azonban 
egyre inkább elmosódik ez a nagy hagyományú binaritás. Békésen egymás mellett él a lélek 
anyagi eredetének hite (akár spinozai, akár freudi, akár behaviorista változatában) és a lélek 
szimbolikus voltának hite (akár mitikus, akár szofista, akár lacani változatában). 

Az animisztikus prozopopoeia alapvet en nem különbözik a pszichotikustól: minden 
jelöl

 
végs soron antropomorfizmusok alkotója. Freud számára a pszichózis a valóságelv  a 

szavak és a dolgok megkülönböztetésének 

 

felfüggesztése. Márpedig e szigorú "ontológiai" 
különbség az el feltétele a tüneti er sség elfojtás (a szavakhoz 

 

a Wortvorstellunghoz vagy 
a Vorstellungsrepräsentanzhoz 

 

tapadó libidinális energiák) tünetmentes átrendezéséhez, 
azaz normalizálásához. A neurotikus és a perverz esetében ez lehetséges (hiszen nem 
függesztik fel a valóságelvet), a pszichotikus esetekben nem: a szkizofrénnél azért nem, mert 
(lacan szavaival) a megszállási energia allokációja "túl" diszperz a jelöl hálón, a paranoidnál 
azért nem, mert túl koncentrált egyetlen transzcencentális jelöltre (akár közvetlenül, magának 
a jelöl nek a megszállásával, akár univerzális oppozíciók rögzített rendszere révén).  

De vajon mi történik akkor, amikor egy ilyen "tényt" leírunk? Amikor mondataink alanyai 
ilyesfélék: "mondataink", "egy retoréma", "a szignifikáció". A "prozopopoeia" terminusa mint 
egy doktori értekezés mondatainak alanya/tárgya/témája ("subject", ahogy az angol bölcsen 
összevonja) nem maga is egy újabb prozopopoeia? 

A beszél alany propozíciója: (a lehet ség, hogy válasszunk, melyik alany) ki beszél.

   

Szignifikáció és ambivalencia  

Tagadás-denegáció: or (what if) "no means no"  

A magyar tagadás szó meglehet sen jól konnotálja azokat a megfontolásokat, amelyeket Fre-
ud híres 1925-ös, Verneinung cím metapszichológiai írásában, illetve ennek Jean Hyppolyte 
által adott (er sen hegeli ihletés ) értelmezésében, illetve ennek (hasonlóan kojeve-i ihletés ) 
lacani kommentárjában olvashatunk. Ezek voltaképp a logikai állítások rég ismert tulajdonsá-
ga körül forognak, nevezetesen hogy a tételezés implicit módon mindig egy kontinuum ketté-
osztása, az indifferencia differálása, az állítást mindig ellentétének tagadásaként is értjük. A 
metaforára ugyanez érvényes: az összehasonlítás el feltételezi, hogy két különböz dologról 
van szó. Egy olyan egyszer mondatban, mint az "X tagadja, hogy  tette" jól megfigyelhet 
ez az eluzivitás: van egy leíró értelem, mely azt a "tényt"102 "szögezi le"103, hogy X cáfolja, 
hogy  tette volna; és van egy min sít értelem, amely mintha éppen azt állítaná, amit X ta-
gad. Hiszen tagadni csak valamit lehet. 

Pl. b nt.

 

                                                

 

100 Vö.: Lacan az Ich-Spaltung és a nyelv mint másik összefüggésér l.

 

101 Továbbvive a metaforát: egy négy bet b l 

 

a négy DNS-t alkotó nukleotidból 

 

álló, beláthatatlanul gazdag 
"retorikával" "kódolt", rendkívüli s rítési (Dichtung) kapacitású "nyelv" világot teremt: az életet. A filozófia 
nyelvi fordulata és a metafizika-kritika ugyanezt az "ismeretelméleti korlátot" tematizálja: a reflexió (a gondol-
kodás, a tudat, az emberi szellem stb.) nem képes számot adni önnön eredetér l, azaz nem rendelkezik (elég 
tudással) az t alkotó struktúrákról.

 

102 Thing done with words. Donnée. Es gibt. 
103 "Ha kalapácsod van, mindent szögnek nézel." Murphy törvénye. (Nem Nietzsche kapcsán.) 



 

40

 
Ami létezik. Amir l szó van. Amir l szó se lehet.

 
A tagadás és az állítás, a tiltás és a parancs 

 
egyebek között, de nem utolsó sorban 

 
tematizációk. A sikeres 

 
a nyelvben rögzült és terjesztett 

 
tematizáció szabályozza a pro-

jekciók és introjekciók gazda(g)ságát egy kultúrában. A prozopopoétikusan mozgékony 
szignifikáció számára világos, hogy a sikeres tematizáció prófétikus: valamely genetikai-
történeti-kauzális viszony asszociatív viszonnyá alakítása, egy narratív pattern beírása a 
szimbolikus "rendbe", ahol a jelöl háló 

 
univerzális vagy idioszinkratikus, de mindenképp 

valamelyest rögzült 

 

kapcsolódásai oda-vissza viszonyt teremtenek. A genetikai-történeti-
kauzális viszony rendszerint irreverzibilis logikai következményreláció: ha A-ból B követke-
zik, abból korántsem következik, hogy B-b l A következik. A jelöl lánc asszociatív viszo-
nyai esetében viszont bármely jelöl implikálja a hozzá kapcsolt jelöl t (logikailag: 
bikondicionális). A megfordítás értelében vett metalepszis. 

"A tagadás az elfojtott tudomásulvételének egy módja" 

 

mondja Freud 1923-as, 
Verneinung cím írásában. Lacan, Szóbeli kommentár Jean Hyppolyte Freud Verneinungjáról 
szóló el adásához: hogy a "nem" szétválasztja a gondolatot az affekciótól, amely libidinális, 
erotikus eredet . A tagadott elfojtottá válik. "Arra, hogy sikerült feltárni/leleplezni a tudatta-
lant, nincs er sebb bizonyíték, mint ha a páciens így reagál: »Ezt nem gondolom«, vagy 
(akár) »Erre (soha) nem gondoltam.«" A tagadás "annak lehet sége, hogy az értelmi eloldja 
magát az érzelmit l a cselekvésben; végül és mindenekel tt pedig mindannak eredete, ami az 
els dleges folyamatok szintjén megjelenik, ebb l következ leg pedig az ítéletnek és magának 
a gondolatnak az eredete ( )" 

Freud szerint a tagadás jelöl inek segítségével a gondolkodás felszabadul az elfojtás 
korlátai alól. Ami azt is jelenti, elég valamit tagadni ahhoz, hogy legyen. 

"Sárkányok nincsenek." 
"Mik azok a sárkányok?" 
Vagy: "Kérem, rizzék meg nyugalmukat", és a kérésre mindenki pánikba esik.  
Vagy: "»És mit csinálnak azok a Januárok?« 

 

kérdezte Malacka aggodalmasan, s ti-
tokban remélte, hogy nem csinálják azt."104  

Nem és nem. Geschlecht und Verneinung. Sexe et dénégation. 
Vegyünk egy szép példát. Slavoj Zizek írja105:  

[K]ritikus jelent sége van a nyilvános ideológiai diskurzus és annak fantáziabeli homályos mása 
közti minimális távolság megtartásának. Ugyanez igaz individuális szinten is, ahogy azt a nemi 
er szak példája igazolja. Ha szóba kerül, hogy a n k gyakran fantáziálnak arról, hogy brutálisan 
bánjanak velük, és meger szakolják ket, a szokásos válasz az, hogy ez egy n kkel kapcsolatos 
férfifantázia, vagy pedig, hogy a n k azért teszik ezt, mert »internalizálták« a patriarchális 
libidinális ökonómiát és benne saját áldozattá válásukat. A háttérben az a gondolat húzódik meg, 
hogy abban a pillanatban, amint felismerjük az er szakról szóló éberálmot, teret engedünk azoknak 
a férfisoviniszta közhelyeknek, hogy az er szak során a n k csak azt kapják, amire titokban áhítoz-
tak 

 

a hozzá társuló sokk és félelem csak azt jelzi, hogy nem voltak elég szinték ezt elismerni... 
Erre a klisére azt válaszolhatjuk, hogy bár meglehet, hogy (bizonyos) n k álmodoznak az áldozattá 
válásról, azonban ez a tény nem csupán nem igazolja tényleges er szakot, hanem még er szako-
sabbá teszi. Vegyünk példaként két n t: az els felszabadult, magabiztos és aktív, a másik pedig ti-
tokban arról ábrándozik, hogy partnere brutálisan bánik vele, akár meg is er szakolja.106 A kritikus 

                                                

 

104 A. A. Milne: Micimackó. Móra, Bp., 1967. 153. o. 
105 Slavoj Zizek: "Az inherens törvényszegés, avagy hatalom obszcenitása." Thalassa, 1997/1. 120-122. o. 
106 El feltevés: a felszabadult, magabiztos és aktív karakterisztikával nem társulhat a meger szakoltatás-
fantázia, ez nyilván csak gátlásos, önbizalomhiányos és passzív személyiség esetében fordulhat el . 

 

A fel-
szabadult/gátlásos, magabiztos/önbizalomhiányos, aktív/passzív oppozíciói nem szinonimak, és igen komplex 
kapcsolatban lehetnek a S M (szado mazochizmus) vagy D S (uralom alávet dés) tranzakciós mintázataival. 

 



 

41

 
különbség akkor világlik ki, ha mindketten er szak áldozatává válnak, ugyanis a második n szá-
mára sokkal nagyobb traumát fog jelenteni az er szak, abból a tényb l adódóan, hogy107 a »küls « 
szociális realitás igazolja »álomanyagát«, de miért?108 (Talán jobban megvilágítja a kérdést, ha 
Sztálin »halhatatlan« sorainak parafrázisát adjuk: lehetetlen megmondani, hogy melyik rosszabb a 
két er szak közül 

 
mindkett a rosszabb, azaz az attit dök elleni er szak természetesen bizonyos 

értelemben rosszabb, mert alapbeállítódásunkat sérti meg, azonban a másik oldalon az a tény, hogy 
az er szak saját titkos beállítottságunkkal összhangban történt, még rosszabbá teszi...109) Van egy 
szakadék, ami örökre elválasztja egymástól a szubjektum létezésének fantáziabeli lényegét szimbo-
likus és/vagy imaginárius identifikációinak »felszínesebb« módjaitól. Az ugyanis soha nem lehet-
séges számomra, hogy (a szimbolikus integráció értelmében) teljesen felvállaljam létezésem fantá-
ziabeli lényegét. Ha túlságosan megközelítem, a szubjektum aphanisise következik be: elveszti 
szimbolikus konzisztenciáját, dezintegrálódik.110 És talán ami az er szak legmegalázóbb formája, 
az létezésem fantáziabeli magvának er szakos aktualizálása a szociális realitásban, olyan er szak-
tétel, amely identitásom (»énképem«) alapjait rendíti meg. (Ugyanez igaz a férfiak esetében is: egy 
er szakos közösülésr l fantáziáló homoszexuális férfi valószín leg jobban sérül, ha valóban er -
szak áldozatává válik, mint az ilyen tendenciáktól mentes társa.111)  

David Lynch Wild at Heart cím filmjének egyik legfájdalmasabb és legfelkavaróbb jelenete 
csak a realitás és annak fantáziabeli háttere közti feszültség mentén érthet . Egy magányos motel-
szobában Willem Dafoe durva kényszert gyakorol Laura Dernre: fogdossa, ölelgeti, megsérti intim 
terének határait, és fenyeget hangon ismételgeti: »Mondd, hogy basszál meg!«, azaz ki akarja 
kényszeríteni a szexuális aktussal kapcsolatos beleegyezését. Az undorító, kellemetlen jelenet von-
tatottan folyik tovább, majd mikor végül a kimerült Laura Dern alig hallhatóan kimondja: »Basszál 
meg!«, Dafoe hirtelen hátralép, barátságos mosolyt ölt magára és vidáman válaszol: »Köszönöm, 
ma nincs id m, de bármely más alkalommal örömmel megtenném...« Elérte, amit valójában akart: 

                                                                                                                                                        

 

A problémát alighanem sokkal inkább meghatározza a tudatos/tudattalan kett ssége. Tudattalan formában vagy 
introjektív vagy projektív: az els típus nem jelenti fel az agresszort, és hallgat róla, a második típus eztán csak 
err l fog beszélni.

 

107 élvezte. 

 

És Zizek éppen ezzel nem foglalkozik. Implicite elismeri, de szisztematikusan kivonja az 
explikációból. Pedig az elnyomás/elfojtás itt válik valóságossá: a tiltott jelöl körül. A tiltások formális analógiát 
vonnak a tiltottak között. Másfel l a szociális elnyomásnak (tiltások és imperatívuszok egy végs és további 
legitimációra nem szoruló készlete hisztérikus pro- és introjekciójának: az er szaknak) eminens eszköze a sze-
xuális elfojtás. A ("libidinális"  szexuális) megszállási energia neurotiko-paranoid csoportosítása következtében 
az élvezet mint olyan kerül a gonosz oldalára: élvezte, és ezt élvezte csak igazán, az er szakot, integritásának 
megsemmisítését, a rosszat. 

 

A passzív n mítosza.

 

108 Mert élvezet és agresszió jegyesek: a passzív, mazochista, áldozat n és az aktív, szadista, áldozó férfi. 
109 Petitio principii. Vagy nem éppen ezt akarta megmagyarázni? Vagy választ adott volna arra, hogy miért ilyen 
szoros a kötelék vágyának beteljesülése és integritásának összeomlása között? 

 

"No means no!", no persze az 
er szak esetét kivéve 

 

ez csupán vágya, és csupán ha nemet mond rá, állhat fenn az er szak lehet sége.

 

110 El feltevés: a (vágyteljesít /traumához rögz d ) fantázia lényegében érintetlen a szimbolikustól: valami 
teljesen más közegben és törvények alapján m ködik, mely, ha elhatalmasodik, dezintegrálódik a szimbolikus 
konzisztencia . Ennek a Lacan által mindig ünnepélyes rajongással emlegetett "Nachträglickeit" freudi felisme-
rése ellentmond. Eszerint pl. a Farkasember a másfél éves korában átélt " sjelenetet" (ti. a szül k koituszát) 
valójában csupán négy és fél éves kora körül traumatizálja. Lacan értelmezésében ez a szimbolikus teljesítmé-
nye. A jelentést és a jelent séget a szimbolikus generálja. A nyelv utólagosan elbeszéli, mi történt. Átrendezi és 
beleírja magát az imagináriusba. S t, az a tergo közösülés képe "EsPe" (Sergei Pankiew) emlékezetében nem 
másképp maradhatott mentes a híres kisgyerekkori amnéziától, hogy 

 

szimbolikus interpretatúra híján (amely 
"értelmezi", elhelyezi, megmondja, hogy mi "valójában") 

 

"naivan" értelmezte: nem érzékelte benne még a 
"rosszat". 
111 Vagyis a meger szakoltatás vágya az ezt publikus térben nem vállaló (szégyell ) (felettes)én elhárítómecha-
nizmusainak erejével n . Az elfojtás totálissá válásával rákényszerül "énképének" megfelel jelöl k állandó 
demonstratív felmutatásáról gondoskodni. A meger szakoltatás traumája/sokkja/undora a sikeres elhárítás 
jel jeként, a rossz

 

küls gy zelme feletti bels gy zelmet reprezentálja. Ebb l az is következik persze, hogy a 
sárkány/gonosz még elevenebb, még valóságosabb, még veszélyesebb lesz. Az általa megkötött vágy mennyisé-
ge még nagyobb lesz. 



 

42

 
nem maga az aktus, csak a n beleegyezése, szimbolikus megalázása volt a célja112. Aminek itt ta-
núi vagyunk, az a fantáziabeli er szak, melynek megvalósulása elutasítódik a realitásban, és ezáltal 
még inkább megalázza áldozatát113 

 
a fantázia kier szakolódik, felkorbácsolódik, majd ottmarad, 

és az áldozatnak kell azt elviselnie. Világosan látszik, hogy Laura Dern nem csupán undorodik in-
tim szférájának Dafoe (Bobby Perou) általi durva megsértését l, ugyanis a »Basszál meg!« kimon-
dása el tt a kamera ráfókuszál a jobb kezére, mely lassan kitárul, jelezve beleegyezését, annak bi-
zonyítékát, hogy a férfi felkavarta a fantáziáját. 114   

A zizeki tézis, miszerint a vágyfantázia és ennek realizálása két teljesen különböz 
dolog, és éppen tökéletes egybeesésük a legtraumatikusabb a szubjektum számára, érdekes 
hipotézis.115 Nézzük a Wild at Heart említett jelenetére történ konkretizációját. A filmb l 
nem nagyon derül ki, hogy a lányt foglalkoztatják-e szexuális vágyfantáziák. Az viszont igen, 
hogy rémlátomások annál inkább. Továbbá hogy jelenlegi barátjával, szerelmével gyakorolja 
és élvezi el ször a szexet, és ez nagyjából a hivatalos verziót116 teljesíti be, nem foglal magá-
ba er szakos, brutális szcenírozást. Kiderül továbbá, hogy kamaszkorában a bácsikája meg-
er szakolta, és erre "Laura Dern", alias Lula mint iszonyatos és undorító traumára emlékszik 
vissza. Ez alapján 

 

formállogikailag 

 

kevéssé valószín síthet , hogy vágyfantáziáiban pozi-
tív módon jelenjen a szexuális er szak elszenvedése. Hogy esetleg ennek az élesen elutasított 
emléknek mégiscsak igen komoly köze lehet ahhoz, hogy Bobby Peru inzultusa hatására fel-
izgul, az jól védhet 

 

de itt nyilvánvalóan éppen nem a fantázia és realitás közti szakadék-
ról van szó. Ellenkez leg: a tudatos-szociális én énideáljának és a tudattalan szexuális vágy 
ellenállhatatlanságának az összefüggésér l. Lynch a "tudattalan fantázia" el feltevésével él, 
ortodox módon egyébként, mely a szexuálisat eleve a fantazmatikushoz, a 
hallucinatorikushoz köti. Eszerint a vágy akkor is dolgozik, ha szubjektum semmilyen formá-
ban nem engedi be a tudatel ttes-tudatos feldolgozás valamely szintjére. ("Tünetként" jelent-
kezik, azaz az én nem diszponál felette. 

 

Hisztérikusan proponál: a teste is része a szimboli-
kusnak. A fantazmatikus meg rzi magában az örömelvnek a hallucinatorikus/reális oppozí-
ciójával szembeni indifferenciáját, a hisztérikus közvetítetlenség az érintés metaforája, a 
szüntelen érintés- és szeretethiány tünete.) Konkrét meger szakolás-szcénák fantáziálása pe-
dig már több is, mint egyszer "kompromisszumképz dés".

 

Az er szak szociális elfogadottsága vagy büntetlensége fordítottan arányos a szexusé-
val. Minél er sebb a libidinális energiák repressziója, annál inkább n a szakadék a szexuális 
és a szociális között, az örömelv és a valóságelv között. A szexuális fantazma azért kapcso-
lódhat az er szakhoz, mert a szexuális a testi agresszióval érvényesített represszió következ-
tében csak er szak közvetítésével törhet át a szociálisba. 

 

A kérdéses jelenettel egyébként két korábbi jelenet állítható párhuzamba. Az egyik, 
amelyben Sailor, Lula szerelme egy korábbi szexuális kalandját meséli el, mely egy S M-re 
fogékony prostituálttal esett, s az er szakos jelenetek verbális felidézésének hatására Lula 
felizgul, olyannyira, hogy igazából fel sem vet dhet, miért nem féltékenyen és ebb l követke-

                                                

 

112 Vajon mit jelenthet ez az ártatlan vessz a "beleegyezése" és a "szimbolikus megalázása" között?  'Továbbá'? 
Vagy 'azaz'? 
113 Miért is?  
114 Slavoj Zizek: Az inherens törvényszegés avagy a hatalom obszcenitása , Thalassa, 1997/1, 120-2. o. 
115 Egy amerikai gyakorlati útmutatóból (Bonnie Gabriel: The Fine Art of Erotic Talk) "A fantáziák nyilvánvaló-
an nem arra szolgálnak, hogy a valóságban kiéljék ket. Amit e gyakorlatok kínálnak, az néhány kép és vázlatos 
helyzet, melyek közül néhányat erotikusnak találhat a partnered, és amelyeknek néha semmi köze a való élet 
vágyaihoz. E gyakorlatok nem igazából önmagában a kapcsolatodról szólnak, hacsak fel nem fedezitek, hogy 
vannak közös fantáziáitok, és úgy nem döntötök, hogy szeretnétek együtt kipróbálni ket."

 

116 Nevezzük így azt a szexuális praxist, amelyhez képest perverziónak nevezzük, amit annak nevezünk. 



 

43

 
z leg elutasítólag reagál szerelme történetére. A másik, amelyben Lula egy benzinkútnál egy 
öreg feketével incselkedik, illegeti a testét, játékosan, de tisztán szexuális gesztusokkal.117  

Érdekes, hogy Zizek az elmesélt jelenet leírásából mit hagy ki. Hangsúlyos a jelenet-
ben, hogy a lány el ször is az inzultus kezdetén elemi döbbenettel és felháborodással reagál 
és nagyon határozottan utasítja ki a szobából az arcátlan, er szakos figurát. Aki persze végte-
len amoralitásában csak még inkább élvezi így a jelenetet, közelít hozzá, meg akarja érinteni, 
de a lány elhúzódik. Peru a maga stílusában kifejti a lánynak, hogy a hárítás nem elég meg-
gy z . Lula újabb két és egyre határozottabbnak látszó próbát tesz Bobby Peru kiutasítására, 
de emez mindkett t még határozottabban szereli le. És feltétlenül említésre méltó az a para-
dox mód, ahogy Peru azt a bizonyos Mondd, hogy basszál meg! -et proponálja. Hozzáf zi 
ugyanis, miközben a lány fejét hajánál húzva hátrafeszíti és a mellét simogatja stb., hogy "Ha 
mondod, akkor békén hagylak." A lány itt többszörös dilemmával néz szembe. Ha simán ki-
mondja a Fuck me! -t, akkor ugyan iszonyatos (akaratával éppen ellentétes) dolgot mond, de 
az ajánlat szerint ez az ára annak, hogy ezt az agresszív bunkót lerázza végre magáról. A 
kontraktus logikája szerint a Fuck me! éppen az ellenkez jét, a Get the fuck out of here! -t 
jelenti. De hihet-e abban, hogy ez a mindenre képes, amorális alak nem változtatja meg a 
kontraktus szabályait kénye-kedve szerint, és hirtelen nem értelmezi-e élesben?: Te mond-
tad, kisanyám. Akkor most Peru bácsi megteszi, amire kérted. Hogy nem azt a durva double 
bindot játssza, amelyben ha így reagál, akkor azért, ha úgy reagál, akkor azért er szakolja 
meg? Ám Peru bácsi 

 

aki Lynch dramaturgiájában sokkal mélyebb, ocsmányabb és ördögibb 
figura, aki mindent tud az ember esend ségér l, m vésze, zsenije az átverésnek, a bemocsko-
lásnak, a megalázásnak 

 

nem ezt a játszmát játssza. Amit ez az elvetemült, nagy lélekisme-
r 118 tud, az az, hogy ez a n is szubjektuma a nagy fantazmának. If "no" means no, then 
"fuck me" is fuck me. S amikor 

 

nem utolsó sorban az említett intellektuális-morális trükk, 
de persze els sorban a konkrét szexuális inzultus, a hatalom/er (szak) demonstrációja révén 

 

szétzúzza a lány ellenállását, amikor az, úgy t nik, tényleg élesben mondja, fuck me, she's not 
just saying, she's meaning it, akkor méri rá a legnagyobb csapást 

 

a zizeki logika szerint , 
akkor alázza meg a végs kig: visszautasítja. Valóban békén hagyja, amint azt megígérte, lám, 
betartja szavát.119 A lány pedig ott marad, magamagától döbbenten, és zokogni kezd. Az 
iménti felizgulása nem fér össze az énképével, ezt a tudatot nem képes elviselni.  

Zizek voltaképpen azt állítja, hogy a fantázia úgyszólván mindent megengedhet magá-
nak, s ezekben élvezetét lelheti a fantáziáló, de a szubjektum társadalmi létezése 
interszubjektív korlátokat állít fel, melynek a fantázia forgatókönyve szerinti áthágása ka-
tasztrofális: a szubjektum aphanisise következik be. Egyszer bben: vágyfantáziáink nem arra 
valók, hogy megvalósítsuk ket. De vajon miért? A Wild at Heart-példa egyáltalán nem a 
vágyfantázia kínos realizálódásának története. Az az összefüggés, amely Laura Dern serdü-
l kori er szakos megrontása és Bobby Peru inzultusára adott

 

reakciója között fennáll, nyil-
vánvaló, de, finoman szólva, nem logikus. Az teljesen világos, hogy a pornó spanking szcé-
náira csak az izgul rá, akit gyerekkorában el-elfenekeltek, de a legeslegritkább az a gyerek, 

                                                

 

117 Fekete (sötét, állati, alantas, nigger stb.) viszont öreg (aszexuális), ezért engedi meg magának Lula. Bobby 
Perunak, a pornófilmesnek sohasem illegetné magát. Éppen jogi értelemben ártatlan. Nem kísérti meg a tör-
vényt.  
118 Több mozzanat is arra enged következtetni, hogy Bobby Peru tudás dolgában számos tekintetben a többi 
szerepl felett áll. Az itt tárgyalt jelenet szcenírozása egy pillanatig nem hagy kétséget afel l, hogy Peru biztos a 
dolgában, tudja, hogy a n a kés bb valóban bekövetkez módon reagál, tudja Luláról, amit az maga sem tud 
magáról. Párhuzamba állítható ezzel az, hogy Lula számára komoly nehézségekbe ütközik elmondani (a mit sem 
sejt ) Sailornek, hogy terhes  amit viszont Peru másodpercek alatt kitalál. 
119 Az egyébként nagyon jól kidolgozott jelenetet itt teszi egy kicsit tönkre Lynch: Bobby Peru, amikor végzett a 
jelenettel, minden sikerült neki, hosszasan röhög, visszataszítóan, ördögien, szuperplánban, er ltetetten.

 



 

44

 
aki az elfenekeltetését pozitívan élte volna meg, illetve a scriptjeibe ilyenként írta volna bele 
 honnan hát az efölötti izgalom, az erre irányuló vágy?  

Zizek a trauma erejét hangsúlyozza, a trauma ugyanis a kötelességb l kompasszio-
nátus humanisták számára tovább nem magyarázandó arkhé. Így nem kell konfrontálódni az-
zal a lehet séggel például, hogy a trauma éppen az, hogy a "másik traumatikus lényegét", 
ahogy Zizek szokta mondani, hirtelen önmagában fedezi fel a n . Mivel Zizeknél a fantázia 
láthatólag "a valóságtól" való menekülés eszköze. Ami a kultúraközvetít dés kommunikáció-
jában prohibíció, az a "lelki készülék" energetikai rendszerében inhibíció. Zizek nem hisz 
abban, hogy az örömelv konfliktus nélkül együttm ködhet a valóságelvvel, nem "irracionális" 
gy löletb l áll ellentétben a valóságelvvel. Csak annyit mond: Nézzetek rá. Láthatjátok, mek-
kora trauma érte. És ezzel arra akar célozni: Csak nem gondoljátok, hogy még élvezte is? 
Zizek a jelek szerint eleve nem gondolkodik abban a lehet ségben, hogy a n nek ez egyszerre 
volt élete legsúlyosabb traumája, olyan sokk, amit sose hever ki, és egyszerre volt élete leg-
nagyobb élvezete, amelynek képtelen volt nem átadni magát.  

Márpedig ebben áll a probléma érdekessége. 
A tudatos feldolgozás egy lehetséges módja az akceptált ambivalencia. A meger sza-

kolás-fantázia beengedése teszi lehet vé, hogy a szociálisban szcenírozva jelenhessen meg, 
hogy a szimbolikus inkorporálja a tünetet. A frusztrált n kett s kötéssel köti magát balsorsá-
hoz: vágya semmis, az er szak valóságos.

  

Érdekes összevetni Lynch narratívájával Kierkegaard A csábító naplója c., egészen rendkívüli 
munkájának narratíváját. Johannes, az életm vészet éleselméj és érzékeny esztétája megpil-
lant egy elb völ 17 éves lányt, Cordeliát. Szisztematikusan becserkészi, megismerkedik vele 
és a nagynénivel, akivel lakik, elkezd járni hozzájuk, noha nem adja semmi jelét annak, hogy 
voltaképpen kiért és miért. S t, beszerez még egy derék konkurens udvarlót is. Mégis, terv-
szer en és törvényszer en sikerül a csábítás. Eljegyzik egymást, majd Cordelia

 

(nem tudván 
hogy terv szerint) felbontja. Majd kimennek egy vidéki házba, ahol szeretkeznek, majd 
Johannes örökre elhagyja a lányt. A csábítás Johannes számára leginkább abban áll, hogy a 
lány mindig úgy érezze, szabad akaratából cselekszik, s t: a szabadságot választja, amikor a 
makulátlan ártatlanságból, a tökéletes naivitásból lassan, és számára észrevétlenül, belecsú-
szik az ellenállhatatlan erotikába. 

 

Mindvégig ugyanazzal a biztos tudással rendelkezik, mint 
Bobby Peru.  

Egy harmadik, hasonló történet Nancy Friday n i szexuális fantáziákat tartalmazó 
gy jteményéb l@

  

Kompenzáció-elv  

"Kompenzál" 

 

mondja a köznyelv. És ilyenkor jönnek a nagyon absztrakt dolgok na-
gyon konkrét okai. Vagy fordítva. Metaleptikus bölcsesség. Ismeretelméletileg furcsa jelen-
ség ez a hétköznapi pszichológia. Igazságai rendszerint nehezen ellen rizhet k, ellenpéldák, 
cáfolatok, s t közmondásos ellenbölcsességek rendszerint könnyedén felhozhatók. Nem be-
szélve arról, hogy a magaskulturális diskurzusok egyenesen kötelességüknek érzik e vulgáris 
metalepszisek megcáfolását és megvetését. Ám a vulgáris gondolkodásmódban az a cseles, 
hogy azt 

 

definíció szerint 

 

mindenki ismeri. És különféle módokon, de 

 

m ködteti. A kö-
zönséges igazság pedig nem csak ismeretelméleti kérdés, hanem retorikai120 is. 

                                                

 

120 És benne van a retorikában az erotika.  



 

45

 
Végs soron és els sorban efféle láncokat vizsgál a freudi pszichoanalízis. És persze: 

a láncok ("asszociációk", "szimbolika" stb.) jónéhány elágazása oly absztrakt, másfel l oly 
durván konkrét, és oly sok ellen rizhetetlen hipotézis kapcsolja ket össze, hogy a (termé-
szet)tudományos értelemben vett igazolhatóság illetve cáfolhatóság követelménye valóban 
nonszensz 

 
ebben igaza van Poppernek, bármennyire is igyekezett (az egyébként szintén 

pozitivista) Freud szigorú-tudományos stílusban argumentálni121 

 
persze mi is a különbség 

az el rejelzés és az el revetítés között, az igazmondás és a jóslat között (vö.: "wahrsagen"), 
pont a pszichoanalízisben. Mir l beszélünk, ha nincs Ödipusz/kasztrációs komplexum, Erósz
Thanatosz-dualizmus, lamarckista ösztönelmélet? A tudattalan megértése kett s mozgás, 
mégpedig a birtokviszony kett s jelentésének megfelel en. Ami valóban el segíti az olyan, 
igazán átfogó metalepszisek értelmezését, mint a szublimáció tana: a melodramatikus férfi 
h svízió, a kultúra nagy teljesítményeibe fojtott békés libidóenergiáról. Vulgo: nem baszod 
meg anyád és nem ölöd meg apád 

 

ett l halad a todomány meg a m vészet.

 

A pszichoanalízis szerint szublimáció, a köznyelv szerint kompenzáció. Rezüméje: 
"Napóleonnak kicsi volt a fütyije." Freud üzenete: Napóleon nélkül nincs Beethoven, Hegel, 
Julien Sorel, Raszkolnyikov. Ez utóbbiak persze nem (elnézést, terminus technicusról van 
szó:) kúrtak meg 1003 n t csak Spanyolhonban.  

Derrida "Éperons 

 

Nietzsche stílusai" c. írásában áttekinti, milyen jelöl láncokba illeszkedik 
Nietzsche m veiben az igazság jelöl . Feltérképez 

 

jellegzetesen pszichoanalitikus és retori-
kus módon 

 

egy gazdag szimbolikájú asszociációs hálót, stílszer bben (stylus, stilé, író-, 
szúró-vágó szerszám stb.122): textust, szövetet/szöveget, mely folyamatosan erotikus allúziók-
ban úszik, és a n t választja az igazság metaforájául. A n t, aki még mikor kiadja magát vala-
kinek (vagyis szinte), akkor is kiadja magát valakinek (vagyis színészkedik). A n t, aki lehet 
bugyutácska, kisstíl , s t, még irigy is, pedig az nagyon csúnya dolog, de mégiscsak olyan 
eluzív, ami eleve kizárja, hogy a dogmatikus filozófusnak igaza legyen; egyszer en csak 
ügyetlenül udvarol. Nietzsche így kezdi a Túl jón és rosszont: Ha feltesszük, hogy az igazság 
egy n

  

nem alapos-e a gyanúnk, hogy már amennyiben dogmatikusok voltak, egyetlen filo-
zófus sem értett a n khöz123?, hogy az a hátborzongató komolyság, az a kétbalkezes er sza-
kosság, amellyel eleddig az igazságot megkörnyékezni szokták, csupán ügyetlen és illetlen 
eszközei voltak pont egy fehérnép meghódításának? Nietzsche ugyanakkor nem hagy kétsé-
get afel l, hogy  érti a n t, ért a n k nyelvén, hogy 

 

wie? 

 

hogy az igazság szerelmese? 
Derridának egy pillanatig nincs kétsége afel l, Nietzsche entuziasztikusan szereti ezt "a n t", 
rajong, imádja 

 

de nem tiszteli, és ez zavarja egy kicsit Derridát. Végs soron ugyanazt sze-
gezi szembe vele, mint a Szeminárium Az ellopott levélr l

 

Lacanjával: a fallo(go)centrizmust, 
amelynek vád-jellege nincs kimondva (énoncé), hanem hangnem124 (énonciation).125 Nietz-

                                                

 

121 Poppernek abban nincs igaza, hogy az általa módszertani ideálként szerepeltetett diskurzusok nem különböz-
nek lényegesen a pszichoanalízis érvelési stílusától. Gondoljunk pl. az einsteini általános relativitáselmélet me-
todológiailag nélkülözhetetlen  ám aligha "egzaktabb"  "gondolatkísérleteire". 
122 Vulgo: "Van nekem egy csíkos gatyám, / Benne hordom a ceruzám. / Minden este írok vele, / Mégse kopik el 
a hegye." 
123  Tkp. "noül", schlecht auf Weiber verstanden. 
124 Vö.: Derrida: Minden dolgok vége. Kant "Egy újabban felkapott apokaliptikus hangnemr l a filozófiában" c. 
írása és egyebek kapcsán részletesen beszél a hangnemr l. Osiris-Gond, Bp., 1993. 
125 Derrida egyszerre utal az Ödipusz királyra (és Freud-olvasatára) és Az ellopott levélre (és Lacan-olvasatára: 
"Mi történik [ ], amikor egy szöveg, például egy irodalminak mondott fikció [ ] az igazságot viszi színre; 
amikor körülhatárolja benne az analitikus olvasatot, kijelöli az analitikus pozícióját, s úgy mutatja be t, mint aki 
az igazságot keresi, mi több, meg is találja, el adja a szöveg igazságát, majd el vezeti általában az igazság be-
szédét, az igazság igazságát? Mi történik tehát azzal a szöveggel, amely képes ilyen jelenetre, és amely program-
ját tekintve elég megbízhatóan helyezi el az analitikus helyzetet az igazsággal szemben? / Ez a túláradás 

 

foly-
tatja Derrida 

 

egyáltalán nem a szerz mesterségbeli tudását jelzi, még kevésbé a fikció értelmét. Nem más ez, 



 

46

 
sche és Lacan (kétségkívül kett a Derridára legnagyobb hatást gyakorlók közül) túlságosan 
naiv, hiú, magakellet , színészies hogyan? 

 
túlságosan n i

 
Derridának. Az igazság postása 

kétszer csönget: másodszor, hogy elfelejtette az eserny jét.

   
Így jöhet létre Kant kölcsönszerz déses erkölcsi alapmaximájának aporiája. A sze-

mérmes Kant: "nem veszi észre", hogy az imperatívuszok mennyire eluzívak és inkonziszten-
sek: kizárják a kategoricitást. Pl. a nagymúltú imperatívusz "Ne ölj!" és a "Ne lopj!" interfe-
renciája mint a háború és a tulajdon interferenciája. Minek és kinek a kezében van, akiknek a 
kezében a fegyver van, amivel az imént végezte ki az ellenséget. Aki kinek és minek lesz a 
bosszúért kiáltó mártírja. És hasonló kérdések. A szemérmes Kant: "nem veszi észre", hogy 
nyelvi a fordulat.  "még" úgy tudja: "minden értelmesen gondolkodó lény" érti, pontosan és 
jól érti a másikat (adott esetben az ellenséget). A többi "jezsuita kazuisztika".126  

(A kompenzáció-elv individualizáló érvényesítésének kritikája. Intenzitás-tétel)  

(antinóma/antoníma)  

Az elfojtás pszichoanalitikus elméletében 

 

vagy akár Freud esettanulmányaiban 

 

is megfi-
gyelhet a metaleptikus szignifikáció fantazmatikus, prozopopoiétikus redukciója. A tünethez 
társított, sok egymást feltételez hipotézisre épített freudi kóroktan hajlamos egy központi 
retorémára vagy mitémára visszavezetni a szindrómákat, melyek univerzálisak és végzetesek.  

A tudattalan tartalom m ködésének mint rejtett mozgatóelvnek megmutatása, "leleple-
zése", "tetten érése" a valóságelv127 individualizáló128 technikáinak egyike lesz. 

A hétköznapi gondolkodásnak ezt az alapm veletét 

 

különösebb nyelvfilozófiai ér-
dekl dés nélkül 

 

Freud nem vonja komolyan kérd re. A szubjektivitás integritásának el fel-
tevése azonos a szignifikáció tropologikus centralizációjával. 

De hiszen nem éppen Freud az, aki 

 

büszke önértelmezése szerint is és az elméleti 
közvélekedés szerint is 

 

a végs csapást mérte az individuum integritásának tévhitére? Aki 
elméletét Copernicus és Darwin után a harmadik stádiumnak tekintette az embernek mint a 
modern (humanista) világszemlélet kozmológiai középpontjának felszámolásában? Az anyagi 
világnak nem kitüntetett pontja a Föld. Az él világnak nem kitüntetett lénye az ember. És 
"végül" "kiderül": az ember még a saját házában sem úr. 

Freud retorikája állandó ingadozást mutat ezen a ponton, ugyanis két, egymásnak el-
lentmondó stratagémát követ, melyek egyugyanazon célt szolgálnak: az elmélet térnyerését, 
azaz saját halhatatlanságának biztosítását. Egyfel l hatalmas ármádiát mozgósít (újra)felfede-
zései rendkívüli horderejének demonstrálására. Ám minél sikeresebb ebben, annál inkább 
elutasítja az elmélet radikális értelmezéseit.  abszolút mainstream akart lenni. A "Rossz 
közérzet a kultúrában" úgy szituálja az elméletet, mint magának a normalitásnak a magyará-
zatát, az ént pedig mint a szubjektivitásnak az ösztönkészetetések és a felettesén-követelések 

                                                                                                                                                        

 

mint következmény: az energikus alkat szabályszer következménye. Az igazságnak meglenne a maga szerepe, 
miután a filozófus vagy analitikus egy hatékonyabb m ködés keretein belül feltárta." In: Testes könyv II., Ictus, 
Szeged, 1997. 42.o. 
126 Vö.: Immanuel Kant: Az örök béke. Európa, Bp. 1985. 7. o. 
127 A "normális" alapkódjainak gy jteménye. A törvény és a "törvények szelleme", mely magában foglalja az 
"inherens törvényszegés" (Zizek) gyakorlatát is. Ld. pl. Laplanche és Pontalis nagyszer szócikkét: A pszichoa-
nalízis szótára, Akadémiai, Budapest, 1994. 
128 Az individualizáció (foucault-i hatásra) a szubjektum redukcióját jelenti egy vagy néhány "meghatározó" 
jegyre, miáltal egy rendszer funkciójává válik, mégpedig annál megbízhatóbban m köd vé, minél kevésbé tud 
reflektálni e rendszerre. Az individualizáció ily módon az egyik legfontosabb hatalmi technika. 



 

47

 
között balanszírozó "instanciáját". Ám jónéhány pszichoanalitikus alap(hipo)tézis vizsgálata 
interdiszciplináris összefüggésekben elbizonytalanító, vagy éppen (ön)ellentmondásos. A 
spekulatív propozíciók hatalmas tömege bizonyos értelemben az egész rendszert fikcionálissá 
teszi. Freud biologista filozófiája éppúgy lehet a(z akkor) normális, és a(z azóta még inkább) 
meghatározóan neurotiko-paranoid "valóság" apológiája. Szignifikációs módjainak projek-
ciója: önbeteljesít jóslat. Minél fatálisabb a narratíva, minél mélyebbre ássa el a lelki szen-
vedések etiológiáját, annál kevésbé kell szembesülnie etikai kérdésekkel. 

Mint arra Foucault felhívta a figyelmet, pszichiátriai anamnézis és morális stigma je-
gyesek. Deleuze és Guattari szerint éppen a pszichotikus szembesíti a pszichológust azzal, 
hogy nem kerülheti ki saját stigmatizációjának anamnézisét.129 

 

Freud maga is tisztában volt 
az orvos páciens kapcsolat lényegi, megmenekülhetetlen szimmetriájával 

Aki/ami individualizál, egy (vagy több, egymással összefügg ) speciális szempontból 
totalizálja a szubjektumot, mégpedig rendszerint éppen valamely "abnormitásának", "norma-
szegésének" szempontjából. (Tudja, hogy mit/miért akar tematizálni.) Az antinómia-elv indi-
vidualizáló érvényesítése esetén a "leleplez dés" mindig azzal fenyeget, hogy kiderül, mi 
voltaképpen az, ami a normális, rendes, jó leple mögött van. (Rendszerint valami mocskos kis 
titok, mint D G mondja.130) Miért van egyáltalán a jelenség, és nem sokkal inkább a lényeg? 

                                                

 

129 Vö.: "Mert ne tévesszük meg önmagunkat: Freud nem szereti a skizofréniásokat. Nem szereti az 
ödipalizálással szembeni ellenállásukat, és hajlik arra, hogy többé-kevésbé állatokként kezelje ket. Összeté-
vesztik a dolgokat a szavakkal, mondja. Apatikusak, narcisztikusak, el vannak vágva a valóságtól, képtelenek az 
indulatáttételre; filozófusokra emlékeztetnek 

 

»egy nemkívánatos hasonlóság«." "A pszichoanalízis nagy tette a 
vágytermelés felfedezése volt, a tudattalan termeléséé. De amint Ödipusz belépett a képbe, az egész felfedezést 
betemette egy újfajta idealizmus: a tudattalant mint gyárat a klasszikus színházzal helyettesítették; a tudattalan 
termelésének egységeit a reprezentációval helyettesítették; a produktív tudattalant pedig egy olyan tudattalannal 
helyettesítették, amely semmi másra nem képes, mint önkifejezésre - mítoszokban, tragédiákban, álmokban." 
"Egyszóval amikor a teoretikus a vágytermelést fantáziatermelésre redukálja, megelégszik azzal, hogy a legtelje-
sebben idealista elvet érvényesítse, mely a vágyat hiányként definiálja, ahelyett, hogy termelési folyamatnak 
látná, »ipari« termelésnek." "Ha a vágy termel, terméke reális. Ha a vágy produktív, csak a valós világban lehet 
produktív és csak valóságot produkálhat... A valóságos a végtermék, a vágy mint a tudattalan öntermelése pasz-
szív szintézisének eredménye. A vágynak nem hiányzik semmi; nem hiányzik a tárgya. Inkább a szubjektum az, 
aki nélkülöz a vágyban, vagy a vágy nélkülözi a fixált szubjektumot. Nincs fixált szubjektum, kivéve ha elfoj-
tásban/elnyomásban van. A vágy és tárgya egy és ugyanazon dolog: gép; egyik a másik gépe. A vágy egy gép, 
és a vágy tárgya egy másik gép, amely hozzá van kapcsolva. Ekképpen a termék olyasvalami, ami a termelés 
folyamatáról levált vagy abból dedukált; a termelés aktusa és a termék között valami leválasztódott, így adván a 
vándorló, nomád szubjektumnak tartózkodási helyet. A vágy objektív léte a reális önmagában. A létezésnek 
nincs semmiféle olyan különleges formája, amely »pszichikai realitás« címkéjével látható el." "A helyzet az, 
hogy a társadalmi termelés, tisztán és egyszer en, maga a vágytermelés, meghatározott feltételek mellett. Azt 
állítjuk, hogy a társadalmi területet a vágy közvetlenül szállja meg (/fektet be oda 

 

investir), és hogy maga a 
társadalmi terület a vágy történelmileg meghatározott terméke, továbbá, hogy a libidónak semmiféle közvetítésre 
vagy szublimációra nincs szüksége, semmiféle pszichikai m veletre, semmiféle transzformációra, ahhoz, hogy 
megszállja és megszállásaival (/befektetéseivel) elárassza a termel er ket és a termelési viszonyokat. Csak a 
vágy van és a társadalmi, semmi más." "A vágynak nem lehetséges semmiféle speciális létezési formát tulajdo-
nítani, azt valamiféle mentális vagy pszichikai realitásnak vélni, amely állítólag különböznék a társadalmi terme-
lés anyagi valóságától. A vágygépek nem fantáziagépek vagy álomgépek, melyek állítólagosan különböznének a 
technikai vagy a társadalmi gépezetekt l." (Gilles Deleuze 

 

Félix Guattari: Anti-Oedipus. Capitalism and 
Schizophrenia. Preface by Michel Foucault. University of Minnesota Press, Minneapolis, 1983.) 
130 Az a b ntudati struktúra, amelybe ez illeszkedik, a rossz lelkiismeret jelöl je. A másik mindig az én funkció-
ja: az az esszencia, amelyre az individualizáció redukálja a másikat, az én (egyik) alapproblémája. Ezért olyan 
kényes a pszichoanalízisben a viszontáttétel, illet leg az "egyenletesen lebeg figyelem" (gleichschwebende 
Aufmerksamkeit") problémája. 

 

A normalitás-terror, a neurózis D G megformulázásában: "...az élet gy lölete, 
és mindené, ami szabad, ami mozgásban van és áramlik; a halálösztön egyetemes szétáradása; a depresszió és a 
b ntudat mint a megfert zés eszközei, a vámpír csókja: nem szégyelled magad, hogy boldog vagy?, kövesd az 
én példámat, nem engedlek el, míg azt nem mondod: »Bocsánatot kérek.«; ó, a depresszívek aljas fert zése, 
neurózis, a betegség, mely egyedül abban áll, hogy másokat megbetegítsen; a megenged struktúra: hadd lopjak, 
csaljak, gyilkoljak!, de a társadalmi rend nevében, és akkor apu-anyu büszke lesz rám; a kett s irány a 



 

48

 
Az individuum voltaképpeni lényegének feltételezése nem a voltaképpeni projekció? A kom-
penzáció-elv individualizáló érvényesítésének alapmondata: "X ennek látszik, de valójában 
amaz." És persze 

 
a kód megadja az értékelés szabályait is 

 
aminek látszik, az jó, ami meg 

valójában, nos, azt jobb is, ha elfojtja. 
A leleplezés pragmatikája nehezen szabadulhat meg morális és kriminális jellegét l, 

hiszen az elleplezést 

 
látszat és bizonyosság, hamis és igaz, hazugság és szinteség kett ssé-

gének fenntartását  a törvény (megszegése) kényszeríti ki. Ez a paradox szerkezet magyaráz-
za az apokalipszis kett s jelentését: leleplez dés / katasztrófa.

 

Ödipusz: ne akard a megvilágosodást, ha nem akarsz megvakulni.131  

A tudatos és a tudattalan fogalmait szó szerint értem. Ez felveti azt a kérdést, mi módon sze-
rezhetünk tudomást arról, ami éppen definíciója szerint nemtudatos. Mert túlságosan is nyil-
vánvaló.  

A rossz lelkiismeret az-ami: a lélek rossz ismerete. De vajon mi a lélek, alany vagy 
tárgy. Erre a paradoxonra reflektál Lacan mes conaissance / méconaissance szójátéka.  

Andrej Tarkovszkij Sztalker cím filmjében (1979) az emberi civilizáció által produkált leg-
sivárabb környezetben, ahol nincs más, csak füst és sár és ipari szennyez dés, egy világvégi 
kocsmában találkozik az Író és a Professzor a Sztalkerrel, hogy az átcsempéssze ket a szom-
szédos, titokzatos Zónába, mely körbe van kerítve és a legszigorúbban rzik. A Zónáról azt 
beszélik, hogy egy idegen civilizáció érkezett oda valamikor, mindenesetre lakatlan, különös 
és veszélyes hely, ahol nem evilági és érthetetlen törvények uralkodnak. Azt is beszélik, hogy 
van ott egy épületben egy szoba 

 

a Szoba , ahova ki belép, a legf bb vágya (zselanyije) 
teljesül. Be is jutnak, és rendkívül bonyolult utakon-módokon keresztül 

 

mert a Zónában két 
pont között nem az egyenes a legrövidebb út 

 

el is jutnak a Szoba hátsó bejáratához. A Pro-
fesszor váratlanul bombát vesz el : fel akarja robbantani a Szobát. A Sztalker kétségbeesetten 
próbálja megakadályozni, mert a Szoba szerinte az emberek egyetlen megmaradt reménye. A 
Professzor viszont azt mondja, hogy bármikor eljuthat ide egy kishitler, mi lesz, ha a Szoba 
teljesíti vágyait. Végül 

 

hosszas dulakodást követ en 

 

a Professzor eláll szándékától és 
szétszereli a bombát. Ekkor az író kezd el üvöltözni a Sztalkerrel. Lassacskán fény derül a 
Sztalker tanítómesterének, a Farkasnak132 történetére.  

Író: Szerinted a Farkas miért kötötte fel magát? 
Sztalker: Önz céllal jött a Zónába. Pénzért megölte testvérét a Húsdarálóban.

 

Író: Ezt értem. De aztán miért kötötte fel magát? Miért nem jött el újra? Most nem a pénzért, ha-
nem hogy megbánja tettét? 
Sztalker: Akarta  nem is tudom De pár nap múlva nem élt.

 

Író: Mivel megértette, hogy itt nem a kívánságok, hanem a titkos vágyak teljesülnek Nem az, 
amit kikiabálsz. Itt az következik be, ami a természetednek megfelel. Melyr l neked fogalmad sin-
csen. De benned ül. És egész életedben irányít A Farkast nem a mohósága gy rte le.  térden 
kúszott ebben a pocsolyában [a Szobában áll a víz], könyörgött a testvéréért, és kapott egy csomó 

                                                                                                                                                        

 

ressentiment felé, a visszafordítás önmaga ellen, és projekció a másik felé: az atya halott, bocsánatot kérek, ki 
ölte meg?, te voltál, a zsidók, az arabok, a kínaiak, a rasszimus és faji megkülönböztetés mindenféle forrása; a 
nyomorult vágy, hogy szeressenek, a nyafogás, hogy nem szeretnek eléggé, hogy »nem értenek meg«, plusz a 
szexualitás lefokozása ama bizonyos »mocskos kis titok«-ká, ez az egész pap-pszichológia 

 

egyetlen egy sincs 
mindeme taktikák között, amelyik ne lenne megtalálható Ödipuszban, Ödipusz tejjel-mézzel folyó földjén. És 
egyetlen egy sincs mindeme taktikák között, amelyik ne szolgálná és er sítené a pszichoanalízist mint az »aszké-
tikus eszmények« egy új inkarnációját." (D G id. m 268-9. o. Az "aszkétikus eszmények" fogalmáról 

 

és 
hasonló és még keményebb szövegekért  lásd Nietzsche: Az erkölcs genealógiájához cím m vét.)

 

131 "Megmérgezted ket?"  "Dehogyis. Apámnak altatót adtam, anyámnak meg esemény utáni tablettát." 
132  A másik  furcsamód kétszer feliratozták magyarul  fordításban: Zordon. Gyekabraz. 



 

49

 
pénzt. Mást nem is kaphatott: farkasnak farkas módra. Lelkiismeret, lelki kínok, ezeket csak úgy 
kigondolják.  mindezt megértette, és végzett magával Nem megyek be a te Szobádba. Nem 
akarom a bennem felgyülemlett mocskot senkire ráönteni  
(Aztán a küszöbön álló Író megbillen, majdnem beesik a Szobába, rémülten kapálódzik, mire a 
Sztalker rémülten kap utána és visszahúzza.)  

Kiderül tehát, hogy a Szoba nem a belép önismeretének vagy kinyilvánított akaratának meg-
felel vágyat (énideál) teljesíti, hanem valamiféle legbens bb vágyat.

 

S ha így van, a Szoba tipikusan az individualizáló pszichoanalízis, illetve, általánosab-
ban, a gyanakvó hermeneuszisz korlátozó (b ntudati) kezelésmódjának esete. Ha ugyanis a 
Farkas a Szobában térden kúszva könyörög ugyan a testvéréért, de ehelyett egy csomó pénzt 
kap, akkor minimálisan két f akarattal-kívánsággal-vággyal bíró személyként kell t elgon-
dolnunk. Ez teljességgel hihet , s t szokványos konstelláció. Ugyanakkor elgondolkodtató, 
hogy milyen alapon jelöli ki a Szoba személyiségstruktúrájának centrumaként, igazi mivol-
taként, másikat kizáró egyedüli igazságaként az eltitkolt vagy letagadott vagy fel nem ismert 
vágyat, szemben a tudatosan akarttal, a nyilvánosan vállalttal? A kérdés jogosságát abszolút 
érvény vé emeli az a 

 

teljességgel hihet , s t nagyon is szokványos 

 

fordulata a sztorinak, 
hogy a Farkas állítólagos legh bb és legbens bb vágya teljesülése után/következtében felköti 
magát. Még ha elfogadjuk is, hogy mind a Szoba, mind pedig a Farkas értelmezési rendszeré-
ben a személyiség változhatatlan természet és minden összetettsége ellenére is ilyen egyér-
telm en és stabilan hierarchizált entitás, akkor is felvet dik a kérdés: nem eléggé centrális-e 
az a másik akarat/vágy ahhoz, hogy ilyen egyszer en ignoráljuk, nem alapvet en figyelembe 
veend vektor-e a személyiség ered jének meghatározásánál, ha ilyen er vel jelentkezik? 
Miért nem éppoly fontos az, amit "kikiabál", amilyennek látni szeretné magát? 

Mert miként interpretálható az öngyilkosság? A legvalószín bb feltevés az, hogy az 
önértelmezésével vagy az önreprezentációjával (Idealich) konfliktusban álló, vagyis szégyellt 
vágy/akarat nyilvánvalóvá válását nem tudja elviselni. Az öngyilkosság ténye ugyan feltétele-
zi, hogy 

 

a Szobához hasonlóan 

 

a Farkas is a személyiség fatális, változhatatlan és egyér-
telm en kitüntetett centrumú felfogásában gondolkodik  magyarán: elhiszi a Szobának, hogy  

valójában ezt akarja és nem mást , ugyanakkor az öngyilkosság ténye cáfolja is ezt. 
Ugyanis ez a tett megmutatja, hogy létezik egy olyan személyiségrész, amely nemet mond 
legbens bb természetére , vagyis amely nemet mond a személy fátumként és egyvalamiként 

elgondolt természetére. Amely ezt a "bizonyos" pusztán és kérlelhetetlenül önz létet meg-
semmisíti. Az identitáselv fatalista csak fatális tévedéssel mutathatja fel a fatalista felfogás 
fatális igazságát: az ember "alapvet en" rossz, és nem változhat. Vagy mocsokban él, vagy 
tisztán meghal. 

Ugyanebben a kett sségben gondolja el magát az író is, amikor azzal utasítja vissza a 
Szobába lépés lehet ségét, hogy "nem akarom a bennem felgyülemlett mocskot senkire ráön-
teni". És ugyanezt a kett sséget tartalmazza az is, hogy a Sztalker azért nem lép be a Szobába 
(hasonlóan a többi sztalkerhez), mert missziót, küldetést teljesít. El feltevés: ha belépne, töb-
bé nem a küldetést akarná teljesíteni, nem sztalkerkedne. Nem ez a legbens bb vágya. Áldo-
zatot vállal másokért, elhivatottsága folyamatos életveszélynek teszi ki. Erre tette fel az életét, 
de korántsem azért, mert ez lenne legbens bb vágya.

 

Az Író hosszas tévelygéseik során sokat meditál azon, nem megoldhatatlan paradoxon-
e számára e vállalkozás esetleges sikere. Rájön, hogy fogalma sincs róla, mi is lenne az  iga-
zi kívánsága. Lenne zseniális, s így írhatna kétségkívül zseniális m veket? De hiszen ez a 
legnevetségesebb paradoxon: egy m , amely beláthatatlan impulzusokból és írója számára is 
ismeretlen utakon, el re nem látható célok felé tart, ha annak biztos tudatában íródna, hogy 
mindenképpen zseniális lesz, egyáltalán megszülethetnék-e? Honnan venné a létrejöttéhez 



 

50

 
szükséges energiát, ha hiányoznék bel le a bukás kockázata, a tévedés, a kaland, a rejtély, a 
beláthatatlanság, a végesség? Érdemes-e, egyáltalán: lehetséges-e így zseniálisnak lenni?133 

Egy monista ismeretelmélet számára persze az az egyik els kérdés, hogy mi az akadá-
lya annak, hogy megsz njön a különbség elfojtott (igazi) vágya és (nem) szabad akarata kö-
zött.  

Az individualizáló pszichoanalitikus módján jár el Joe Morgan is Az út végében, ami-
kor így érvel: "Az ember akaratának egyetlen megbízható jele az, amit tesz, vagy múlt id -
ben: amit az ember tett, azt akarta tenni."134  

"Nem az anyám." A (tagadva) szóba hozásnak abszolút jelent sége van. 

  

A libidinális megszállás 

 

ahogy Freud mondja 

 

roppant "tapadékony". Jó példa erre az a 
nyilvánvaló összefüggés, amely egy szubjektumnak a szexualitással való korábbi találkozásai 
és kés bbi szexuális orientációja között fennáll. Ez egyúttal magában rejti az egész els dle-
ges/másodlagos, trauma/utólagosság, s t evolúció/involúció problémát.

  

Ez az a denegáció, amit a kiskorú megrontása jelöl literálisan mond ki: vajon mi lehet az, 
ami képes megrontani, ami (ezek szerint) jó (volt)? Vagy ha a világosan kifejezhet igazság a 
legf bb érték az ember számára, akkor mi indokolja a retorika rontó varázsának hatalmát? 
Camille Paglia érzéke, amikor az üdvösnek hitt konszenzualitás elvét radikalizálja azzal, hogy  

bizony nem képes az életkori határt megvonni, amikortól valaki már konszenzusképes egy 
olyan témában, amely születését l fogva (s t) mélyen foglalkoztatja.

 

A nyilvános politikai diskurzusban a hírérték fogalma az a szubliminális el feltétel, 
amely magát a politikai teret létrehozza, pl. nagy oppozícióit megkonstruálja. Ha a politikai 
média legfrekventáltabb témája az anyagi önzés, akkor bizton számíthatunk jelent s gaz-
da(g)sági aránytalanságokra.  

Függetlenül attól, hogy er teljes

 

elutasítás vagy er teljes affirmáció formájában jelenik meg, 
egy meghatározott dologgal kapcsolatos intenzív viszony mindig "tulajdon" denegációjának 
tekinthet , vagyis ahol az énonciation beleírja az énoncébe önnön ellentétét. Nem változtatja 
át ellentétévé. A negáció valóságelv-orientált formájától ("Esik az es ?" "Nem.") eltér en a 
denegáció a az elfojtás jelöl je (tünete). Az énoncében tagadottra vet fényt az énonciation. 
("És akkor megjelenik egy n 

 

meséli az álmát a páciens , nem az anyám." Hanem?) A 
denegáció "nem"-je az elfojtás jelöl je, amely az elfojtott szóba hozását lehet vé teszi.

 

Az analitikus individualizáció 

 

az énoncé annullálása és az énonciation totalizálása 

 

furcsa módon (hiszen elvileg a szimbolikus tengelyen kommunikál) a másik ignorálása, igaz-
ságigényének monologikus felfüggesztése, de, mint minden individualizáció, az én-ek uni-
formizálása, fixálása: egyesítése egy fantazmatikus szuper-énbe. A tudattalan szimbolikus 
kommunikáció szisztematikus bizonyításával éppen hogy elszabadulhatna a tropológia gépe-
zete. Ám a freudi értelmezések makacsul ragaszkodnak az evolúció (a történelem) egy 
melodramatikus értelmezéséhez, amelyben a lényeges dolgok már megtörténtek, az els dle-
ges elfojtás anyaga örökre bevés dött, a mi korszakunk kultúrembere már csak egy meglehe-

                                                

 

133 Véletlen-e, hogy hat éves matematikai vagy zenei zsenik léteznek, de irodalmi zsenik nem? Az irodalom 
sokkal mélyebb játék, mint a matematika vagy a zene, mélyebb abban az értelemben, ahogy a kognitív pszi-
chológia használja a kifejezést: sokkal több és bonyolultabb sémát kell(ene) jól kezelnie egy sokkal komplexebb 
rendszerben. 
134 John Barth: Az út vége. Európa, Bp. 1969. 67. o. 



 

51

 
t sen sötét sztori (a végén a rettent Oidiposz Türannosszal) utólagos feldolgozásának elégi-
kus epilógja. 

Az efféle, a másik megnyilatkozásában a hamistudat tüneteit olvasó számára a naiv 
egyszer en tagadja az igazságot, vagy nem képes vagy nem akarja belátni azt. A másik meg-
nyilatkozásának e leleplez -központosító felülírása e hermeneuszisz logikájából következ en 
a másik szubsztanciális és kizárólagos tulajdonságaként tételezi, amit (nézete szerint) a másik 
tagad. 

"Szóval a doktor úr szerint buzi vagyok "  
"Nézze " 
Freud A tagadás c. metapszichológiai írásának megfontolásai szerint nagyon kényel-

mes módon juthatunk el a tudattalan, elfojtott anyaghoz, ha az orvos/analitikus azt mondja a 
páciensnek: mondja el, kérem, mi ön szerint a legelképzelhetetlenebb, amit ebben a szituáció-
ban cselekedne? És a páciens megmondja, mit fojt el. (Esetleg tudatel ttes tartalmak közvetí-
t désével.) Ezen értelmezési eljárásban az egyedül igaz énonciation leleplezése tökéletesen 
semmissé teszi a hazug énoncéket. Az ilyen analízis egy zárt és változatlan fenomenológiai 
listával azonosítja a szubjektumot, s t hajlamos bizonyos morális tisztaság, egyenesség, 
autenticitás, szinteség h si harcosának tudni magát, amennyiben kommunikatív racionáléját 
rendszerint így határozza meg: Légy, aki vagy! E megnyilatkozás struktúrája mutatja leg-
jobban értelmez eljárásának szimplifikáló jellegét és szubsztancializmusát. Az aki vagy 
valamiféle változatlan szubsztanciaként egy üdvtörténeti jelleg teleológia utópisztikus vég-
céljaként tételez dik, míg a légy! , a felszólító mód a másik hamistudati, önmegtéveszt , 
hazug állapotát el feltételezi, amennyiben tudni véli, hogy nincs ott az utópisztikus végcélnál, 
nem vállalja önmagát, nincs magánál. 

Ez persze jogos megformulázása lehet annak a kényszerít erej ténynek, hogy a páci-
ens meghatározása szerint szenved , létmódja patho-logikus, s az ebb l való "kimozdításá-
nak" voltaképpen hatékony retorizálása. Ugyanakkor e szubsztancializmus a masszív én ha-
talmát kívánja növelni. (Ezen a ponton van talán a legnagyobb különbség Freud és Lacan fel-
fogása között. Lacan inkább a szubjektumok tudattalanját, avagy a tudattalan szubjektumait, a 
"másik tér" szimbolikus kommunikációját tartja szükségesnek er síteni az analízisben.)

  

De még ha feltételezzük is az aki vagy zárt változatlanságát, kérdés, hogy a hamis-
tudat-elv hermeneuszisz miért nem érti bele a másikról feltételezett fenomenológiai listába a 
másik önértelmezését annak logikai és gyakorlati következményeivel együtt. Egy önértelme-
zésnek, még ha jól argumentálhatóan bizonyos önfélreértésen alapul is, mindig komoly gya-
korlati következményei vannak a kérdéses szubjektumot illet en, következetes érvényesítése 
pedig a szó szoros értelmében önbeteljesítés. Logikailag tekintve pedig az nem világos, hogy 
ha a másikról azt feltételezem, hogy (naiv, aljas stb.) hazugságokkal áltatja magát, s ezért nem 
ismeri fel önnön igaz valóját, akkor miért nem inkább arra következtetek, hogy az aki vagy 
pontosan ez, aki itt ebben a hazugságban megnyilvánult, vagyishogy igaz valója (akivé len-
nie kellene?): önáltató, hazug, naiv stb.  

Az intenzív viszony tehát rendszerint egy er s énoncé énonciation feszültség formá-
jában jelenik meg. Nem vagyunk abban az ismeretelméleti helyzetben, hogy ezen ambiguitás 
okaként jelöljük meg a mögötte húzódó ambivalenciát, de retorikailag efelé fogok ten-

dálni. Az intenzív viszony és az ambivalencia következetes koegzisztenciája viszont annak a 
tézisnek tesztelésére sarkall, miszerint éppen és csak az ambivalencia az, amely minden in-
tenzív viszonyulás energetikai feltételeit megalapozza.   

A bármely tárggyal kapcsolatos abszolút valencia (intenzitás) az ambivalens kilengés ampli-
túdójával egyenl .

  



 

52

 
Állítás és tagadás nem szimmetrikusak, mindazonáltal a tételt fordítva érdemes igazán tesz-
telni: az er teljes affirmáció is ellentétének tagadása.

 
Az er teljes tagadás nyilvánvaló involváltságot jelent, az intenzitás szempontjából 

nézve pozitivitást 

 
ellentéte nem pozitív elkötelez dés, hanem az indifferencia.135 (Az egyet-

len, az igaz Istennek nem a Gonosz az ellentéte, hanem a manicheizmus. És? Következik 
bármi ebb l arra nézve, mi (a ) jó?)  

"Nem lehetséges az öröm túlsága: az öröm mindig jó." (Spinoza)  

Arisztotelész Etikájában egyértelm , hogy a könnyedség és öröm, amellyel jó dolgokat tesz 
az ember, a morális er feszítés hiánya  az erény jele.  

A beengedett (akceptált) ambivalencia egyrészt lehet vé teszi a jelentés jelent ségének 
megmentését, elismeri mind a saját, mind az idegen exaltációjának szükségletét (megengedi, 
hogy a fehérek istenei fehérek legyenek), másrészt neutralizálja a totalizáló impozíciók fa-
sizmusát, vagyis az elfojtott idegenként, ellenségként és valóságosként ("réel") térjen vissza. 
A "szabad asszociáció" és az "egyenletesen lebeg figyelem"136 képessége nélkül intenzívebb 
a b ntudat, er sebb a projekció, und die Welt viel unheimlicher. 

A projekció az egyik leger sebb impozíció. Retorikai megközelítésben: mindenképpen

 

a kimondatlan és a kimondott határán mozog. ("Te mondád."  Fichte, Austin.)   

Mivel az ambivalencia-elmélet a szubjektumot lényegileg ("már mindig is") interszubjektív-
ként gondolja el, szüksége van a társas lét és az intrapszichés ("részlettárgy"-, "vágygép"-
)mozgások egy közös ökonómiájára. Amiként 

 

másfel l 

 

a megismerés/megértés közegé-
nek/alanyának mint fixációk és fluktuációk hierarchikus rendjének és irreverzibilis folyama-
tának legalább egy egyszer bb modelljére.

 

Ez leginkább a Deleuze és Guattari szorgalmazta, mely 

 

a korai freudi elképzelések 
egy másik radikális továbviv je, Wilhelm Reich koncepciójához hasonlatosan 

 

a 
"suppression" egy általános elméletéb l n tt ki, és vált a társadalomelméleti értelemben vett 
elnyomást és a pszichoanalitikus értelemben vett elfojtást egyetlen rendszerben elgondoló 
elméletté. 137   

 (Az univerzális oppozíció és impozíciói)  

A bináris oppozíciók két típusát különböztetem meg. Az egyik az univerzális és/vagy 
totalizált, a másik a lokális. A kett közti határvonal nem éles. Az univerzalitás, totalitás, 
lokalitás kifejezések itt az egyes diskurzusrendekre mint egészekre illetve részeikre vonat-
koznak. (Ha elvileg minden meghatározó diskurzusrendre vonatkoztatható/vonatkoztatott, 
akkor metafizikai az oppozíció.) 

Az univerzális oppozíció "analitikusan" (Kant) egyetemleges: pl. (minden, vagy a leg-
több, nyelvhasználati módban) lefedi a diskurzusteret (metafizikai oppozíció esetében: az 
intelligibilitás horizontját), vagy lényeges szerepet játszik minden részdiskurzusában olykor 
függetlenül attól, hogy tematizálva van-e. Az ismeretelméleti problémák és nagy oppozícióik 

                                                

 

135 Az indifferenciát egy (sok) meghatározott differenciával szembeni közömbösségként értem, szembeállítva az 
általánosabb, habituális közönnyel.  
136 Freud szerint ez az analizált szabad asszociációs aktivitásának megfelel analitikusi (disz)pozíció. Ami meg-
óv attól, hogy az áttétel introjekció legyen és a viszontáttétel projekció. 
137 Guattarinak az éppen recens lacaniánus iskolától való eltávolodásának oka ez a koncepció volt. 



 

53

 
gyakran implicit módon vannak csak jelen (szubjektum/objektum, elmélet/gyakorlat, kül-
s /bels , analitikus/szintetikus, a priori/a posteriori, fiktív/valóságos stb.). Minél inkább meta-
fizikai egy oppozíció, annál valószín bb, hogy az egyes diskurzusrendekben (hacsak nem 
kifejezetten elméletiek) inkább implicite m ködik. De tipikus univerzális (egy diskurzus egé-
szét irányító) oppozíció például a tudományelméletben a humán-/természettudomány ellenté-
te, a mosópor-reklámban a forradalmian új/hagyományos, a politikában a jobboldal/baloldal, 
az avantgarde-ban a m vész/(kis)polgár, az Újpest Fradi meccsen a lila/zöld stb. 

A totalizált oppozíció az univerzálishoz képest egy lényeges pragmatikai jegyben kü-
lönbözik, mégpedig abban, hogy valamely virális kód vagy/és intézmény a diskurzus minden 
szubjektumát rákényszeríti arra, hogy válasszon valamely kitüntetett és el re hierarchizált 
ellenfogalom-pár oldalai között. Így pl. ha valaki a fent említett futballeseményen piros puló-
verben jelenik meg, akkor kivonhatja magát bizonyos jelölési kódok (pl. a lila/zöld nagy el-
lentéte) alól, kivéve, ha a B-középbe szól a jegye: ott az "aki nincs velünk, az ellenünk van" 
szabálya érvényesül. A totalitárius politikai rezsimekb l számtalan példát említhetnénk, ott az 
egyik legelterjedtebb fert zési mód a totalizált és hierarchizált bináris oppozíciók 
impozíciója. De lényegileg ilyenek a dogmatikus vallások bármely "fundamentalista" változa-
tukban. 

A totalizált bináris oppozíció kényszer-mozzanatát "a testre irányuló technológiák" 
(Foucault) sokféle rendszerei jelentik a szül i verést l az állami börtönbe záráson át az ellen-
séges robbantásig. 

A terror, a háború és a többi történelmi feketelyuk a szimbolikus kozmoszban nem 
hagynak kétséget afel l, hogy az egyetemessé tett és el re értékelt ellentétezettek közötti vá-
lasztás élet és halál kérdése, de talán még a rossz oldal választásánál is súlyosabb b n a 
kód kett s zsákutcájának (D G) elkerülése. Az aki nincs velünk, az ellenünk van szlogen-
je éppen ezt a struktúrát teszi áttetsz vé. De ennek "puha" változata, az

 

aki nincs ellenünk, 
az velünk van sem csinál titkot bel le, ki  határozza meg, ki az a "mi"  akiknek szimbolikus 
propozíciója valóságos impozíció, akiknek ilyen irtó határozott koncepciónk van arra nézvést, 
hogyan kell látnod a világot ahhoz, hogy velünk legyél és ne ellenünk138. A puha diktatúra 
impozíciója egy fokkal mélyebb: elvileg terád ruházza a felel sséget, ellenünk vagy-e vagy 
sem. A kemény diktatúra lehet cinikus, de mindig jellemzi az a naiv dogmatizmus, hogy min-
den ember gondolkodását egyformává kell tenni, míg az összetettebb elnyomás megengedi, 
hogy ablaktalan monászként azt gondolj, amit akarsz, de arra gondolni se merjél, hogy azt 
mondd/tedd, amit akarsz, kivéve, ha azt akarod, amit mi. A velünk vagy -nak itt már egy 
kicsit mélyebb értelme van: a nem-cselekvés, a vélemény elhallgatása a meghunyászkodás 
rossz lelkiismeretét kelti életre a szubjugált szubjektumban, és a rossz lelkiismeret minden 
despotikus társadalmi organizmus legtermékenyebb táptalaja. A szuppresszió pszichológiai és 
politikai értelme világosan egyetlen öko(nómiai/lógiai )szisztémában jelenik meg (amiként 
arra Deleuze Guattari oly sokszor felhívják a figyelmet). Így korántsem véletlen, hogy 89-90-
es politikai változások ("amikor kitört a szabadság") után is egy totalizáló ideologéma 

 

nemzeti egység , most összefogásra van szükség , nem pedig a pártok kicsinyes torzsal-
kodására stb. 

 

nyerte az ún. szabad választásokat . S a velünk-ellenünk szlogentradíciónak 
egy nem kevésbé konfrontatív verziójával: Ha Isten velünk, ki ellenünk?

  

"Komoly érvek szólnak mellene" (egy kormány-f tanácsadó) 

 

kontamináció 

 

az oppozíció 
nyílttá vált "egymásbaomlása" 

                                                

 

138 Mellesleg ez Feyerabend "inkommenzurábilitás"-fogalmának egyik leglényegesebb következménye: minél 
szigorúbbak egy paradigma legalapvet bb szabályai, annál valószín bb, hogy egy az összevetésre, a fair ver-
senyre, a szabad agonisztikára kevéssé hajlamos, rigid diskurzív er vel van dolgunk, melynek propozíciói óha-
tatlanul terrorisztikusak. 



 

54

  
Az alexandriai könyvtár felgyújtása: "Hát benne vagynak-é mind ezen könyvekben írottak a 
Könyvben? Ha nincsenek, akkor dögletesek: égniök kell. Ha pedig mégis, akkor fölöslegesek: 
hadd égjenek."   

 Szóval azt merészeled állítani, hogy a Szent Inkvizíció téved?  

 
Azt állítom, hogy

 

 Igen vagy nem?! 

 

De tisztelend atyám

 

 Igen vagy nem!!!   

A problémát remekül példázza Fábry Zoltán Az ötödik pecsét cím filmje. A nyilas uralom 
alatt játszódó történetben négy férfival ismerkedünk meg, akik rendszeresen összejárnak be-
szélgetni. Egy beszélgetésük során egyikük felvet egy amolyan morális példabeszédet, ponto-
sabban tesztet: egy szigeten él egy törzs, amelynek vezet je roppant kegyetlen ember. Van 
egy rabszolgája, egy fiatal férfi, akit állandóan ver, embertelenül dolgoztat, megaláz, imádott 
n vérét meger szakolja stb. Mármost, kérdi a példabeszéd mesél je, ha választanotok kelle-
ne, hogy melyik sorsot válasszátok, a rossz, gonosz és kegyetlen, de boldog törzsf nökét, 
vagy pedig a jó, kedves, emberséges, de boldogtalan rabszolgáét, akkor melyiket választaná-
tok. A kérdésre mindegyikük nagyon érzékenyen reagál, kézzel-lábbal kapálóznak a döntés-
kényszer ellen, de végül is, ha csak napok múltán is, mindegyik el áll a döntésével. És végül 
is mindegyik beismeri, ami ellen tiltakozott: nem a boldogtalan sorsú, morálisan jó embert 
választanák, hanem a boldog gonoszt. Csak az órásmester 

 

aki felvetette a példázatot 

 

nem 
válaszol saját problémájára. Egyik alkalommal egy ötödik is csatlakozik hozzájuk, egy fény-
képész, ahogy  mondja, "m vész", aki viszont azt állítja,  bizony Gyugyu lenne, a rabszol-
ga. Természetesen rövidesen kiderül, hogy a fényképész a legsunyibb hipokrita, aki besúgta 

ket a nyilasoknak valami rendszerellenes kiszólásukért, ket pedig börtönbe vetik, és termé-
szetesen élesben is tanúságot tesznek. Mégpedig nem másról 

 

ez alighanem kötelez monda-
nivalója volt egy "szocialista" szerz nek, kinek regénye képezte a forgatókönyv alapját , 
mint arról, hogy nagy-nagy szinteségükben valójában alábecsülték morális erejüket. A fog-
dában ütik-verik, megalázzák ket. Egy id sebb, tapasztaltabb, okosabb, ördögi pszichológiá-
jú fasiszta azonban lehordja a fiatal nyilas tisztet, hogy nem igazán célravezet eljárásokat 
alkalmaz, amennyiben e brutális er szak és megalázás révén csak felszínesen tudja ket meg-
törni: id vel látszólag meghunyászkodnak, hogy elkerüljék a gumibotütéseket és 
vesénrúgásokat, de belül büszkék magukra, hogy igazából nem törték meg ket, hogy csupán 
ártatlan áldozatok. Az igazi feladat, mondja az ördögi pszichológus, hogy belülr l törjék

 

meg 
ket, hogy ne érezhessék ártatlan áldozatoknak, morálisan tisztának, különbnek magukat. 

Demonstrációként kihívatja a négy megkínzott, elcsigázott és szinte megtört embert, odaállít-
ja egy (krisztusi pózban) kikötözött, félholtra vert ember elé, akir l azt mondja, hogy ez a 
homunculus azt állítja, hogy a mi rendszerünk a világtörténelem legsötétebb, legocsmányabb 
stb. szégyenfoltja, és mivel igazi kommunista, semmilyen módszerrel nem sikerült jobb belá-
tásra bírnunk. Önökr l pedig kiderült, hogy valószín leg tévedésb l hozattuk be önöket, és 
ezért szíves elnézésüket kérjük, de azért egy egyszer kis tettel tanúsítsák rendszerünk iránti 
h ségüket, magyarán, hogy valójában rendes emberek. Ennek módja, hogy odamennek ehhez 
a homunculushoz, és két pofont elhelyeznek az arcán, aztán máris mehetnek haza, szabadok. 
Ha mégsem tennék ezt, akkor sajnos meghalnak. Az egyik "Te Sátán" kiáltással nekirohan az 
ajánlattev nek, lelövik. A másik elájul. A harmadik megpróbálja visszafogni a negyediket, 
aki hosszas hezitálás után végül úgy dönt, hogy megteszi. Err l kiderül, hogy három gyerme-
ke, plusz három további (bújtatott zsidó) gyermek várja otthon. 



 

55

 
Innent l fogva roppant valószer tlenné és melodramatikussá válik a sztori. Az órás-

mester nem tudja leengedni a kezét, alighanem az irtózatos b ntudattól. Amikor az ígéretnek 
megfelel en kiengedik a börtönb l, úgy mozog, mint egy zombi, és a börtönkapu re szól rá 
kinn, hogy eressze már le a kezét, ember. Az, hogy egy embernek adunk két  mondjuk: kicsi, 
a fasiszta nem kér nagy 

 
pofont, azzal az ultimátummal, hogy különben azonnal lel nek ben-

nünket ezek az irracionális terroristák, tipikusan az, amit szimbolikus aktusnak szoktunk hív-
ni. A szimbolikus aktus az, amikor valamit egy idealitásra vonatkozóan teszünk, s ezzel annak 
eljövetelét el legezzük meg egy allegorikus jellel. E retorikai viszonyban hangsúlyos az az 
önreflexió, hogy a szimbolikus aktus végbevive. Vagyis semmilyen materiális értelemben 
nem segít ezzel az órásmester (a négy közül az egyetlen, aki megtette) a fasiszta rezsimen, 
annak ebb l semmilyen kézzelfogható haszna nem származik, kivéve a f gonosz által állított 
szimbolikus kelepcébe esés esetleges pszichológiai következményeit. 

A melodrámai tónus akkor nyom el minden más hangot, amikor kiderül, hogy nincs 
probléma, és éppen ez a megoldás: ha csak így tudja megmenteni a gyerekeket, akkor lesz 
esélye esetleg örömelv bb szimbolikus aktusoknak is.139   

Az univerzális bináris oppozícióknak két alapvet használata van. Az egyik a dualista, a 
másik a monista. A dualista "alárendeli" az egyiket a másiknak, a monista azonosítja ket, 
vagy "ugyanazon dolog két oldalának" tekinti. A dualista számára az oppozíció rendszerint 
nem eredeti és nem végs , és a kitüntetett terminusnak (a jónak) gy zedelmeskednie kell (a 
rosszon: biztosítania uralmát a másik felett avagy elpusztítania azt), hogy helyreálljon az ere-
deti és végs

 

egység. Anyag és szellem különböz természet ek, tehát ameddig csak létez-
nek, antagonistái egymásnak. A monista számára az oppozíció egyetlen kontinuum: az ellen-
fogalmak viszonyának végérvényessége vagy az egyik terminus elt nése csak egy látszólagos 
ellentét megszüntetése. A rossz a jó hiánya, vagy fordítva; a sötét értelmetlen a fény nélkül 
stb.  

Az oppozíciókat általában mint két pozitív er feszültségét, harcát gondolják, avagy képzelik 
el: az elvont fogalmak antropomorfizálódnak, a nagy ellentétek nagy prozopopoétikus 
epopoeiákká válnak, "nagy narratívákká" (Lyotard). Ebben az esetben a digitalizáció szükség-
szer és éles. A Jó er i jót akarnak, a Gonosz er i rosszat. De már itt is jelentkezik a valósá-
gos vagy a szimbolikus diffúzió, az indifferencia visszaíródásának lehet sége. A "jó/rossz" 
fogalompárja alighanem megmenekülhetetlen divíziója a beszél alanynak. Az ellentét szük-
ségképpen néz pontfügg ; viszont sokkal inkább leíró (tulajdonság) jelleg , mint a 
"jó/gonosz" pár, a "gonosz" fogalma ugyanis magában foglalja az intencionalitást, a szándé-
kos rosszra törést. A "gonosz" antropomorfizmusa kicsit átírja a "jó" szemantikai terét, 
szignifikációs kapcsolódásait. Nem kevésbé a "rossz"-ét, amely így (a "gonosz"-szal reláció-
ban/oppozícióban) valamiképpen a 'magától, semlegesen, irreflexíve, véletlenül, s t akár ár-
tatlanul rossz' lesz: nem kifejezetten szándékosság vagy annak következménye. A "gonosz"-
szal szembeállított "jó" éppúgy megsz nik semlegesen jónak lenni, maga is felveszi ellentété-
nek intencionalitás-jegyét: (re)aktívvá válik. 

De a prozopoétikus jellegt l függetlenül is, a kategorialitás egész hierarchikus rend-
szerét befolyásolja a differenciának és az indifferenciának ez a játéka. A nyelvek egyik legré-
gibb és legalapvet bb különbségtevése alighanem a betegség/egészség ellentét. Minthogy a 
testi elváltozások ("megbetegedések") 

 

az organikus rendszerek roppant komplexitásának 
megfelel en 

 

roppant sokféle faktor alapján osztályozhatók, meglehet sen diffúz és konti-
nuus jelenségcsoportról van szó. Az oppozíció széls esetben a halál/élet ellentétét is jelent-

                                                

 

139 A filmr l és a problematikáról részletesebben ld. jelen sorok írójának Hibázni lehet (A morális b n mint 
narratológiai hiba) c. dolgozatát. Jelenkor, 2001/1. 



 

56

 
heti, de akár egy alig észrevehet különbséget is. Pl.: 'gyorsan múló és fájdalom nélküli prob-
léma' / 'észrevétlen állapot'. Ez utóbbi a voltaképpeni "pozitív" (nem a betegséggel szembeál-
lított) definíciója az "egészség"-nek. A "megbetegedés/meggyógyulás" jól retorizálható a szo-
kásos (re)aktív er k küzdelmeként. Ám a jó egészség (a betegség tartós hiánya): diszpozíció, 
az abszolút semlegesség.  

Totalizáló impozíciók: double bind, totalizált bináris oppozíció, univerzális bináris oppozíció 
csapdája. Ezek persze közeli rokonok. A double bindnak szüksége van a totalizált bináris op-
pozíció sikeres impozíciójára a rossz lelkiismerettel való fert zéshez. A double bind olyan 
propozíció melynek teljesítése hiba. Ha teljesíted a parancsomat, megszegsz egy másikat. 

A double bind (kett s kötés) elméletét G. Bateson, J. Haley, J. H. Weakland és D. D. 
Jackson amerikai pszichológusok dolgozták ki az ötvenes években. Nézetük szerint a 
skizofrenizáló "torzult kommunikációnak" egyik legfontosabb formája, amelyben a "binder" 
megmenekülhetetlen csapdahelyzetet kényszerít a másikra, egymásnak ellentmondó alternatí-
vákat állít elébe, de az eredmény minden esetben ugyanaz; a másik lehetséges reakciói csak 
"rosszak" lehetnek. Például "azt mondja az anya a gyerekének: »Ne légy már olyan engedel-
mes!« Ezáltal egy megoldhatatlan paradoxonba helyezi a gyermeket. Ha engedelmeskedik a 
parancsnak, akkor engedetlen; ha nem engedelmeskedik, akkor engedelmes."140 D G ünnep-
lik a double bind elméletét mint megvilágító erej modellt, ám a modellt felállító amerikaiak 
elgondolásához képest (miszerint az egyik leglényegesebb szkizofrenizáló kód lenne) koránt-
sem elhanyagolható különbséggel: a par excellence neurotizáló effektusnak vélik, amit 
éppenhogy a szkizofrén képes megmenekülni. 

A double bind egyik leggyakoribb változatára, az árulás közkelet pragmatikájára ref-
lektáltam Esterházy Péter Javított kiadás c. könyvét tárgyalva141:  

Gyakorlatilag: ügynök/Papi iszonyú morális áldozatot hoz a szerettei (és így önmaga) relatív jóléte 
és biztonsága érdekében. Ezzel az áldozattal teszi árta(lma)tlanná ket: megszabadítja ket a ki-
számíthatatlantól, ami (így) bármikor bekövetkezhet. Jézus vagy Júdás: az ajándékról le szokták 
szedni az árcédulát. 
A Ne árulkodj! már kora gyerekkorban népszer parancsolat. A gyerek hamar megérti: ha te nem 
jelented be (jelzed a központ felé) a tanárnak a stiklimet, én se fogom a tiédet. Az imperatívusz vi-
lágosan szegregatív: a gyerekeknek mint sajátos helyzetben lev közösségnek a konspirációja a 
feln ttek büntetéseinek kivédésére. A büntetés kijátszása korántsem jelenti feltétlenül, hogy a tör-
vényt a gyerek nem interiorizálta; mindenesetre, szemben a feln ttel, nem kriminalizálja 
(hiszterizálja 

 

a testre irányuló szimbolikus technológiák stb.). Bonyolítja a helyzetet, ha a feln tt 
szól rá, ha mégis megteszi: az árulkodás immár nyíltan szembe kerül a többi normaszegéssel: etikai 
mérlegelést kíván. Ha el( nem )árulod (az istenért se) a pofozkodós P-nének, hogy a padtársad, 
Béci lopta el titkos szerelmed, Zsuzsi új amerikai szagos radírját, akkor jó lesz-e, legalább neked. 
Hát persze, hogy nem, mert a feln tt csak a krétai paradoxonba 

 

a valóságelvbe, a metafizikába, a 
morálba, az ödipuszba, a rossz közérzetbe 

 

vezet be: egyfel l meger síti a szegregációt, az 
árul(kod)ás szó helyes használata (jelentése) el feltételezi az ellenérdeket (vagy csereértéket), más-
fel l ha  betartotta volna a parancsát, nem árulta volna el magát azzal, hogy az összes többi pa-
rancsnak ellene lehet mondani, ezzel a szegregatív kóddal. Tudod, tanár/diák, feln tt/gyerek, 
fiú/lány, ultraviola/diósgy ri, komcsi/mi, trockista/sztahanovista, isten/állat, barát/ellenség, em-
ber/leheletfinom lósz r ecsettel festett kínai váza, amelyet most tört össze a börtön ablakába tegnap 
beszökött pekingi sz. Ha elárulod (nekik) a törvényszegést, áruló vagy; ha nem, elárultad a tör-
vényt (emlékszel: ne lopj, ne ölj stb.). 

                                                

 

140 Ld. D. D. Jackson: "Schizophrenia". In: Contemporary Psychology. W. H. Freeman & Co., San Francisco, 
1971. 377. o. 
141 Holmi, megjelenés alatt. 



 

57

 
Az árulásnak csak ebben háborús logikában van értelme. Minél er sebb e jelöl megszállása, annál 
inkább fokozódik a személy- és nemzetközi helyzet. Dante bakot tart: nyugodtan lépj fel a vállára, 
és máris a nyolcadik bugyorban vagy. Felhúzod magad után, és máris elt nt a kilencedik.

  
(Az univerzális oppozíció csapdája)  

A virális kódok egyik legeminensebbje az er sen dogmatikus142 diskurzusokban az 
univerzális oppozíció csapdája. Azért csapda, mert az ellenfél megoldására vonatkozó kritikai 
reakció énoncéje arra enged következtetni, hogy magának az oppozíciónak az értelmezési 
keretei nem megfelel ek számára, de nem képes ezt lereflektálni.

  

Az univerzális oppozíció csapdájának paradigmatikus esete a Hans-Georg Gadamer 
által leírt történet a romantikának a felvilágosult racionalizmusra adott reakciójáról:   

Ez különösen jól látható abban a történetfilozófiai alapsémában, melyben a romantika osztozik a 
felvilágosodással, s amely épp a felvilágosodás ellen bekövetkez romantikus reakciónak köszön-
heti, hogy megingathatatlan premisszává szilárdult: a séma, mely szerint a logosz legy zi a mítoszt. 
Ez a séma a világ fokozatos varázstalanításának el feltevése mellett válik érvényessé [A roman-
tika o]sztja a felvilágosodás el feltevését, s csak az értékelést fordítja meg A felvilágosodás ér-
tékmér jének ez a romantikus megfordítása azonban éppen hogy örökkévalóvá teszi a felvilágoso-
dás el feltevését, a mítosz és az ész absztrakt ellentétét. A felvilágosodás minden kritikája immár a 
felvilágosodás eme romantikus megfordításának az útjára lép. Az ész tökéletességébe vetett hit a 
»mitikus« tudat tökéletességének a hitébe csap át, s a gondolkodást mint b nbeesést megel z pa-
radicsomi állapotba reflektálja magát. 143  

Ha egy uralomra jutott hierarchizált bináris oppozícióval kapcsolatos/szembeni 
Unbehagen, discontents, "rossz közérzet" belesétál a csapdába, vagyis csak a már kész oppo-
zíción belüli elnyomott/elfojtott pozíciót foglalja el, éppen akkor válik végérvényessé az ural-
kodó bináris kód végs gy zelme, azaz akkor vált (küls akaratként érzékelt) normativitásból 
(bels akaratként érzékelt) normalitásba.

 

Hasonló alakzatot figyelhetünk meg Camille Pagliának a szexualitás normális-
normatív amerikai érzületével, ill. felfogásával szembeni polémiájában. Az amerikai kulturá-
lis kritikában közhelyszámba megy a mainstream feminizmus és a konzervatív er k pornográ-
fiával 

 

és végs soron a szexszel 

 

kapcsolatos ellenségessége: Szövetségük a reakciós, 
pornóellenes széls jobbal nem véletlen koincidencia  ahogy Paglia maga is megjegyzi.144 A 
két  egymással egyébként a legtöbb tekintetben élesen szemben álló  tábor más-más jelleg , 
de egyként kíméletlen ideologikusságával szemben Paglia gyakran nem éppen kifinomult 
érvelései mégiscsak amazokéhoz nem mérhet szociálpszichológiai érzékenységr l tanúskod-
nak, kivált a szexualitás területén. Mégis, a protestáns vaskalaposság és prüdéria, valamint a 
80-as évek mainstream feminizmusának rendszerint leegyszer sít , túlideologizált pszicholó-
gia- és szexellenes érveléseivel kapcsolatban oly éles szem , annak hibáira azonnal lecsapó 
Paglia bizonyos implicit premisszákat elfogad, olyanokat, amelyeket az ellenfél propozíciója 
jelölt ki. Egy ilyen univerzális oppozíció csapdájába sétál bele például akkor, amikor a kultu-
rális konzervativizmus és a szexellenes feminizmus közös el feltevése alapján létrehozott 
                                                

 

142 "Dogmatikus" alatt itt olyan diskurzív technikát értek, amellyel egy diskurzuspartner arra kényszeríti a mási-
kat, hogy határozottan nyilvánítsa ki elkötelezettségeit, hiszen  is ezt tette. A "vallj színt" impozíciója.

 

143 Gadamer id. m  196. o.

 

144 Camille Paglia: The Return of Carrie Nation: Catharine MacKinnon and Andrea Dworkin . In: Vamps and 
Tramps. Vintage Books, New York, 1994, 110. o. E vélekedésr l ld. még: John Ellis: On Pornography , in: 
The Sexual Subject. A Screen Reader in Sexuality. Routledge, London & New York, 1992, 151. o. Mindkét írás 
olvasható magyarul: Kalligram, 1998/7-8-9. 



 

58

 
bináris oppozíciót 

 
miszerint a szexust korlátozó alapvet törvények jótékonyak, és a kultú-

ra, a civilizáció és a rend el feltételeit jelentik versus/ugyanis a szexus lényegénél fogva 
kaotizáló, romboló, dehumanizáló, és fékezhetetlen állatiasságában veszélyezteti ama rendet 

 
készpénznek véve csupán annyit tesz, hogy védelmébe veszi a sötét , alvilági , démoni , 
dionüszoszi oldalt, az ellenfél tudattalan( projekció)ját. De nem kérdez rá az ellentétet 

megképz 

 
minimum problematikus 

 
el feltevésre. A szexuális vágy elementáris, agresz-

szív és aszociális  írja.145 

Nos, Deleuze és Guattari közös elméleti vállalkozásának egyik legalaposabban argu-
mentált tézise, hogy ez a bizonyos humanisták számára rémületes, tárgyiasító, részlettárgy-
orientált (Melanie Klein) elszemélytelenít , dehumanizáló szexuális vágy egyáltalán nem 
aszociális, csak egy egészen más szociális törvényrendszert hozna létre, ha nem a neurotiko-
paranoid virális kód alapján szervez d , fixációelv egók konstituálta interszubjektív rezsim 
által elfojtott formában m ködne, melynek szub-jektumai így a birtoklás, az expanzió, az 
irigység és a féltékenység logikája mentén képesek csak a világot appercipiálni. A nagy igen-
lés érzületéhez és az ellenfél ressentiment-jának megértéséhez 

 

legalább problémafelvetés 
formájában  ez is hozzátartozik.  

A köznyelvben meghonosodott az ún. puha diktatúrák efféle mechanizmusainak egy energeti-
kai értelmezése, miszerint bizonyos válaszadási lehet ségeknek a hatalom által engedélyezett 
pluralizálódása volt az a szelep (f ként a m vészetekben, tudományokban, vagy a kabaréban), 
amelyen át ki lehetett engedni a kérdésfeltevési lehet ségek abszolút hatalmi monopóliuma 
termelte g zt.

 

(Freud oppozíciói)  

(Über)Ich/(Unter)Es. Trieb/Instinkt: a Trieb (eredetileg Partialtriebe) az Es Instinktjeinek egy 
képzelt Ich által egyesített, szelídített, kulturált, filogenetikailag elfojtott változata. A Túl az 
örömelven (1920) el tti két fajtájuk van, ön- (pl. éhség/evés) illetve fajfenntartók (szex). Ezek 
rögtön egyesülni kezdenek (pl. eminensen a szopásban (ami Melanie Klein szerint az els és 
maradandó, imprintingszer , abszolútmetafora-szer . Ezért az anyamell a jó tárgy alapmeta-
forája (tehát 

 

tegyük hozzá 

 

jelentéstanilag a fallosznál eredetibb), amely egyszerre létfenn-
tartási ösztön (valóban: van olyan, hogy szopási ösztön, jelöl i vannak), és szexuális 

 

de ha 
még tekintetbe vesszük a gyerek polimorf perverzitását, akkor az azt jelenti, hogy minden 
testi kapcsolatot, amely biológiai kielégüléssel jár, szemantikailag az élvezetes testrészekhez 
kapcsolja, egymáshoz rendeli: mell-élvezet-száj; az anyja arcára azért kezd egy id után mo-
solyogni (a mosoly eredetileg szintén biológiai, bizony, ennek is van eredete), mert tudja 
(vagy "feltételes reflex"-szé válik, itt mindegy), hogy (térben-id ben) annak a közelében for-
dul el a Jó Tárgy: szopok, mmm) (várjál, most visszakeresem az els zárójelet, és onnan 
folytatom a mondatot), tehát rögtön egyesülni kezdenek. Ezért kell rájönni Freudnak, hogy a 
Lustprinzip/Realitätsprinzip divízióval (és erre is csak 1911-ben jön rá!) korántsem adja meg 
mindannak a lényegét, amit gondol. Láttuk ugyanis, hogy a létfenntartó ösztönök eleve össze-
kapcsolódnak a szexuális élvezetekkel. A genitáliák esetében egy kicsit áttételesebben, eleve 
meseszer en (Schopenhauer, tehát az egész

 

csak azért van, hogy szaporodjatok és sokasodja-
tok), a többi szerv esetében (pl. oralitás-evés, analitás(genitalitás!)-ürítés) pedig közvetleneb-
bül. Ugyanis azt gondolja, hogy e divízió tagjai végs soron egylényeg ek: az ösztöntörekvés 
két típusáról van szó, 1.) az önfenntartás és a valóság között eleve harmóniának kell lenni 
(Darwin), és 2.) mivel Freud egyik "axiómája" (dogmája, alapmitémája, el feltevése, el ítéle-
te stb.), hogy a csecsem el ször hallucinatorikus módon próbálkozik az ösztönfeszültség 
                                                

 

145 Uo. 



 

59

 
közvetlen levezetésével 

 
a hallucináció tartalmát meg, ugye, honnan máshonnan venné, mint 

a hallucináció isteni képmásától, akit Freud (is) Valóságnak nevez 

 
ezért a szexus felbukka-

nása a fantázia maga. Fantáziának az a hallucinatorikus aktivitás bizonyul, amely nem jár 
kielégüléssel. És élvezettel? Nos, ezért nem esik egybe az örömelv a valóságelvvel. De hogy 
nem azonosak, az nem jelenti azt, hogy ne lennének egylényeg ek: tudniillik az ént, a bioló-
giai és kulturális értelemben vett emberi lét hordozóját szolgálják, túlélését biztosítják, nagy 
áron (neurózis), de mégiscsak megéri (nincs pszichózis vagy puszta állatlét). Mert Freud a 
pszichózist épp úgy nem választja, ahogy az állatlétet, n bizony belepillantottam, és tudom és 
éppen ezért van szükség a Törvényre. Merthogy Freud alapvet en konzervatív, s amennyiben 
nonkonform, csak annyiban, amennyiben az  h sük szeretne lenni, azoké, akik akarják, hogy 
alávesse ket egy olyan szuper humen, amilyen . Akkor mivel magyarázzuk, ugye, az Álom-
fejtés Vergiliustól vett mottóját: "Flectere si neque superos, Acheronta movebo", ti. hogy 
(Lakatos István): "És hogyha nem lágyul a menny: Acherónt verem én fel!"  

Freud ösztöndefiníciója szerint a filogenezisben (az sökkel) megtörténtek lényegében már 
eldöntötték a mindenkori ontogenezis (az utódok) sorsát. A mai ember legjobb esetben is egy 
viszonylag sikeres pszichoanalízisben bízhat, ahol a traumatikus prehistorikus események 
"másodlagos megmunkálásában" képzett szakember segíthet neki. 

Az én kész: az én és az enyém egylényeg : az expanzió kódja. Az én-uralt szubjekti-
vitás jellemz problematikája. Az ilyen szubjektumkonstrukció roppant sérülékeny, ezért rop-
pant intruzív (a kultúra legtöbb és legalapvet bb intézménye az  védelmi rendszere). Minden 
tulajdon elvesztését traumaként (vagy katasztrófaként 

 

azaz amikor a trauma nem szemé-
lyesként hanem közösségiként vagy természetiként értelmez dik) éli meg. Más esetben 

 

"szerelem" 

 

a szeretett (egész)tárgy elvesztése a szubjektum teljes önmegsemmisülésé(nek 
vágyá)t jelenti.146  

Két instinkt triebesítve válik egylényeg vé, mégpedig ödipusz megoldásában, ami be-
avatás  ennyiben gnósztikus, tehát istenellenlázadó, de istenfél , ezért szekta, és ezért neuro-
tikus elnyomó intézmény a pszichoanalízis, amely a birtokláselv , az ismerthez ragaszkodó, 
letelepült, magántulajdonát és identitását intézményesít , monogám stb. ego valamint az egót, 
a humanista megrendülés alanyát, a lelket stb. megkerül , közvetlen egonélküli (állati vagy 
pszichotikus) promiszkuitás közötti társadalmi kompromisszum reformista ideológiája, de 
alapjában az el bbi pártján van, mindig a felettes én expanziója a felel s az ösztönén lázadá-
sáért. Vagyis démonológia mint hadtudomány: én a neve annak az értelmes kompromisszum-
nak, amely valóban megfékezi az állatot, nem pedig elpusztítani akarja, mert akkor támad, 
másrészt mert megfékezve, domesztikálva, isteni célok igájába fogva ("szublimáció") éppen  
szántja kultúrává az állati lét reflektálatlan-terméketlen dzsungeleit és sivatagait, melyen 
minden gyönyör ség megterem, tudomány, pszichoanalízis és valahány nagyszer dolgot 
még számon tart az emberiség. Tehát a két elv (öröm/valóság) egyelv ségének megpillantása 
egyben az epifánia pillanata is: Erósz/Thanatosz. De végül kiderül, hogy ezek is egylényeg -
ek, feloldódnak az "ösztön" (Instinkt) fogalmában, amely éppen strukturális ambiguitása miatt 
a végs eredet vagy teremt ok  Az élet az ösztönök mint ismétléskényszer eredménye: azok-
nak a filogenetikus emléknyomoknak a fokozatos beépülése a biologikumba, amelyek felel -
sek azért, hogy nem hullunk vissza azonnal a halálba. De mégoly hosszúak legyenek is ezek a 
sorozatok, ezek elismétlése révén az organizmus végs célja az els halál megismétlése.

 

                                                

 

146 Az extenzívén-uralt szubjektivitás a legid sebb testvéreknél gyakori (de korántsem szükségszer és nagyon 
különböz lefolyású, hevesség stb. lehet), különösen ha a kistestvér 1-1,5 és 3-4 éves kor között tolakszik be és 
rabolja el a kitüntetett tárgya(ka)t, ami(ke)t/aki(ke)t eddig egyedül "birtokolt" (általában és leginkább ez persze 
az anya). Ezt persze nem gondolom olyan központi jelent ség nek, mint Freud.

 



 

60

 
Az ösztön vihet a halálba is, de a halhatatlanságba is. Nem az ember, a név az, ami 

örök élet .

 
Az er s költ (Bloom) teljesítménye bizonyos értelemben éppen a par excellence 

sajátlagosság: a stílus mint kibet zhetetlen, de egyedi szignó a nyelven. Halhatatlan kód, 
amely szubjektumává tesz minden halandó beszél t. A stílus ennyiben az expanzív én jelenlé-
te a nyelvben. A klasszikusé, aki úgy szubjektuma (alávetettje) a nyelvnek, hogy sok szubjek-
tumpozíciónak (azaz: -ból) tudja felmutatni redukálhatatlan egyediségét, a legsajátabbat: a 
legáltalánosabbat. Antiplatonista néz pontból 

 

pl. Spinoza, Niezsche, Deleuze fel l 

 

ez 
végs soron: a test jelenléte a nyelvben. Ugyanakkor 

 

a feltétele annak, hogy nem csupán a 
test szimbolikus szabályozottságának tudattalan és anonim beteljesítése lehetséges, hanem 
alapvet szimbolikus kódok újraírását teszi lehet vé egy halandó test számára. Hogy képes 
átstrukturálni a valóságelvet. 

Innen a stílus irodalom- vagy m vészettörténeti fogalma, tkp. a kanti 

 

a zsenivel 
szembeállított 

 

ízlésfogalom. A kultúra (a történelem, a szimbolikus) fogalma itt is csak úgy 
értelmezhet , ha olyan (id)entitásokat/szubjektumokat feltételezünk, amelyek congeniálisak, 
amelyek 

 

irigyek és féltékenyek fájdalmára, mások élvezetére 

 

jól játsszák a velük játszott 
játékot.147 A stílus az énonciation materializálódása, és az énoncé dematerializálása.  

A trauma utólagosság-jellege itt érvényes csak igazán. A projektív involúció "prófétikus", 
hiszen a múltat a jelen teremti folyamatosan, és a jelenben csak egyvalamir l (nem) lehet szó: 
a totálisan elfojtottról, aki/ami a legvalóságosabbként visszatér. Jelöl jének asszociatív kör-
nyezetén s r södik a megszállási energia, és minthogy az énképz dés 

 

jelent s részben 
nonverbális, pontosabban "genotextuális" (Kristeva) 

 

fázisában történteket (nem) érinti, az 
értelmezési cirkulus nem m ködik harmonikusan. A patogén zárvány egyre makacsabb, mert 
az elfojtott/kivetett jelöl ket a szubjektum nem tudja bevonni a szignifikáció áramába; nem 
képes kidolgozni (ön)gyógyító scripte(ke)t, mert az els dleges folyamatok nagy megoldatlan-
ságai mer ben más anyag inskripciói148 mint a scriptekéi (mely nyelvi-szimbolikus-narratív). 
A szubjektum nem ismeri azt a nyelvet, amelyen lelki szenvedése (am. psychopathiája) íródni 
kezdett. Ugyanakkor/éppen ezért rá van kényszerítve e rendszerelméleti korlát megszünteté-
sére.  A pszichózisok szignifikációjának szomatizáló hajlama arra enged következtetni, hogy 
az inskripciók "belevesznek" a neurálisba, vagyis kinyúlnak a szimbolikus kontinuumból, 
vagyis nagyrészt kívül rekednek az értelmezhet ség horizontján. Szemben a neurotikus 
szomatizálásával, amely tisztán vagy nagyrészt szimbolikus, és a beszélget kúra (analízis) 
rendszerint gyógyhatással van rá.  A "(valamiként) él át/meg" szóhasználatát kifogások érhe-
tik; azért találom jónak, mert implikálja más szubjektumpozíciók, más szignifikációs hálóza-
tok lehet ségét, és nem utolsó sorban az "élmény" lényegileg illuzív/deluzív jellegét.  

Az én a kultúra gyarmata a szubjektumban. Megkerülése, ignorálása, felforgatása, összeomlá-
sa azért t nik katasztrofálisnak a kultúrát konstituáló szimbolikus törvényre nézve, mert ez az 
egyetlen fixációelv instancia a személy konstrukciójában, pontosabban magát ezt a konst-
rukciót csak ez hozza létre. Az ugyanis kit n en megvan az én nélkül, tökéletesen otthon van 
a részlet-ösztönkésztetések és a részlettárgyak birodalmában, ezek közvetlen kapcsolatainak 
gazdasági rendszerében, amiként a szociális törvény m ködéséhez sem feltétlenül szükséges 
az er s én megképz dése, amir l a szégyenkultúrák lelkiismereti szabadsága és a lelkiismere-
                                                

 

147 Kant, akinek még a természetfilozófiája is a morál géniuszáról szól, eleve gyanús a géniusz morálja. És való-
ban: a "cselekedj úgy" maximája prejudikál az általános javára: mintegy megel legezi az egyetemest, a szabály 
"empirikus általánosságát".  
148 Az elméletben igen homályos, hogy ez mi 

 

"neurális"?, "fantazmatikus"? Freudnál szabadon áramlik a 
"pszichés energia" a "képzetek" között, noha ennek mechanizmusai 

 

eltolás, s rítés 

 

hasonlóak a másodlagos 
folyamatokéihoz; Lacannál az imaginárius és a szimbolikus viszonya a legproblematikusabb. 



 

61

 
ti kultúrák szégyentelensége tanúskodik.149 Egy fenomenologikus analízis persze számtalan 
állandót különíthet el a tudattalan és a szimbolikus m ködésében, ez a m ködés azonban ma-
ga a szüntelen flux, változékonyság és mindig-új konstellációkra való törekvés.  

(A nagy döntésképtelenség)  

akkor kezd dött csak a baj, amikor ezt az érzelmet olyan köznevekkel próbálta megne-
vezni, mint a szerelem vagy az utálat. (194) Megfogalmazni a tapasztalatot : ez mindig, 
árulás, hamisítás, de a tapasztalatot csak így meghamisítva lehet kezelni (163), a valóság 
hasonló zárójelbe tételére még: Ami történt, megtörtént, a múlt azonban végs soron csak 
azoknak a fejében létezik, akik a jelenben gondolkodnak róla, következésképp nem létezik 
máshol, csak ezeknek a jelenben gondolkodóknak az interpretációiban. Ilyen értelemben soha 
sincsen kés , hogy az ember tegyen valamit a múltja érdekében. (153)

 

John Barth Az út vége150 c. regényében Jake Horner ül egy vonatállomás várótermében 
és nem tud megmozdulni, mert semmi sem motiválja semmire. Észreveszi ezt egy orvos, aki 
mozgássérültekkel foglalkozik. Elviszi a szanatóriumába, majd a következ gyógymódot ja-
vasolja: A maga esetében nem volna üdvös, ha hinne Istenben. A vallás csak elkeserítené. 
Addig is, míg kitalálok valamit a számára, legjobb lesz, ha csatlakozik valamelyik filozófiai 
iskolához. Olvasson, mondjuk, Sartre-t, és legyen egzisztencialista. Ez addig is mozgásban 
tartja, amíg kitalálunk valami jobbat. És tanulmányozza a Világalmanachot: egy darabig ez 
legyen a breviáriuma. Vállaljon munkát, lehet leg valami gyárban, de ne olyan egyszer t, 
hogy munka közben huzamosan másra gondolhasson Tegyen hosszú sétákat, de mindig egy 
el re kijelölt célig jusson el, és ha odaért, gyorsan és kerül k nélkül térjen haza. A mostani 
lakásból költözzön ki; a kapcsolatai nem tesznek jót magának. Egyel re ne n süljön meg, és 
ne bocsátkozzék szerelmi kalandokba; ha nincs elég bátorsága, hogy az utcán szedjen fel n -
ket, id r l id re végezzen önkielégítést [N]e hagyja, hogy beszoruljon két lehet ség közé, 
mert akkor elveszett. Az ilyesmihez még nem elég er s. Ha az alternatívák egymás mellett 
helyezkednek el, válassza a bal oldalit. Ha id ben egymásra következnek, válassza a korábbit. 
Ha ezek közül a módszerek közül egyik sem alkalmazható, válassza azt a lehet séget, amely-
nek neve el bb áll az ábécében. Választási elvei tehát: a balkézelv, a korábbiságelv és az ábé-
céelv, még sok ilyen elv van, mindegyik teljesen önkényes, de nagyon hasznosak. Viszontlá-
tásra. Kisvártatva még hozzáteszi: Az esete, Jacob, nem nagyon érdekel, sem az r, ami a 
személyisége151 helyén van. Ez a maga dolga. És ne felejtse el: folyton mozogni! Legyen 
engagé. Köt djék a dolgokhoz. (116)

 

A tanácsot megfogadva Jake Horner stilisztika tanár lesz egy kisvárosi college-ban, és 
"akarata ellenére" belesodródik egy rendkívül korrekt, liberális és dogmatikus kollégája, Joe 
és felesége, Rennie kapcsolatába. Joe hatalmaskodik Rennie-n de Rennie lenne az utolsó el t-
ti, aki ezt elismerné. Ehelyett jó kislányként mondja fel Joe filozofémáit, melynek lényege, 
hogy ezt önként és szabadon teszi, nem azért mert Joe ezt várja t le. Mert, ahogy Joe is 
mondja az a tény, hogy nekünk nincs szükségünk egymásra egyetlen »alapvet « tekintet-
ben sem, azt jelenti, hogy minden egyéb tekintetben kiválóan meg fogunk felelni egymás-
                                                

 

149 A jól dresszírozott kutya nemcsak akkor nem tesz kísérletet az étkez asztal húskészletének becserkészésére, 
ha magunk is ott vagyunk az asztalnál, hanem akkor sem, ha rizetlenül hagyjuk. Ezt nevezzük lelkiismereti 
kultúrának. A jól dresszírozott macskán sem látszik, hogy akárcsak eszébe is jutna, hogy az asztalon lev hú-
sokhoz neki bármiféle köze is lenne, amíg jelen vagyunk. Ha azonban rizetlenül hagyjuk az asztalt, azonnal 
akcióba lép. Valami hasonlót nevezünk szégyenkultúrának. Az impozíció problémái akkor kezd dnek, amikor 
mi távoztunk, és a két állat marad: a kutya akadályozza-e meg a macskát, vagy a macska viszi-e rá a kutyát.  
150 Az út vége, Európa, Bp., én. 
151 "self"? 



 

62

 
nak. (194) Az örökké ambivalens Jake-b l viszolygást és provokációt váltanak ki. Többek 
között azt is jónak láttam elhallgatni Joe Morgan el l (mert ha nem hallgatom el, azzal csak 
újabb rossz pontokat szereztem volna), hogy nekem semmi fáradságomba sem kerül eseten-
ként ugyanarról a dologról egyszerre két teljesen ellentétes, de legalábbis polarizált véleményt 
fenntartani, s mindkett t teljesen egyforma közönnyel szemlélni. (164) csak meglep d-
tem, de nem csodálkoztam , egyszerre undorodtam, és szórakoztam, idegeskedtem és unat-
koztam, amikor Rennie beállított hozzám. (165) 

 
Végül Jake természetesen lefekszik 

Rennie-vel, aki természetesen teherbe esik, és a titokban tartott illegális kaparás során meg-
fullad a hányadékában. A m tétet persze nem más vállalta el, mint a mozgássérült szanatóri-
umot m ködtet (fekete) orvos, akinek valószín leg még diplomája sincs. 

Korábban, amikor Jake másodszor jelenik meg nála, kontrollra, az orvos mitoterápiát 
javasol neki. Jake csakhamar rájön, hogy már mindig is mindenki önkéntes mitoterapeuta (ie. 
archetipikus figurákká individualizáló prozopopoéta). Kezelhet szerepekké szimplifikálja 
a mindig túl bonyolult személyiségeket, s az ezeknek megfelel drámai sémákba passzírozza 
a mindig túl bonyolult kapcsolatokat, az interakciók áttekinthetetlen motivációs és teleológiai 
rendszerét. A spontán mitoterapeuták rendszerébe Jake Horner néha belehelyezkedik, néha 
nem. Joe volt az ÉSZ vagy a LÉTEZÉS (Rennie világképében gondolkodva); én voltam a 
HOMÁLY vagy a KÁOSZ. S mi ketten életre-halálra küzdöttünk Rennie birtoklásáért, mint 
az ISTEN és a SÁTÁN az EMBER lelkéért. Az efféle ontológiai manicheizmus persze nem 
állja ki a tüzetesebb vizsgálat próbáját, de akkor megvolt az a hármas el nye, hogy egyrészt 
Rennie-t nem kellett az EMBERI SZEMÉLYISÉG-énél sajátosabb esszenciával felruháznom, 
másrészt én magam a MEFISZTÓ helyzetében közösülhettem, harmadrészt nem kellett többé 
motívumaim után kutatnom, hiszen amit tettem, az az én saját lényegem lényege volt. Ki kö-
vetelne a SÁTÁN-tól lelkiismeret-vizsgálatot? (176) 

Mint Lévi-Strauss megmutatta, a mitémák éppúgy saját életet kezdenek élni, mint a 
fonémák vagy a lexémák. Amikor beszélünk, elemek és/vagy szabályok e sokféle készletét 
nagyrészt tudattalanul használjuk és m ködtetjük. Kérdés, hogy ez növekv komplexitásfokot 
és diverziót jelent-e, vagy pedig inkább a struktúrák hierarchikus oppozíciók rendszerévé vá-
lásának tendenciáját er síti-e fel. Vagy hogy nem afféle ontológiai manicheizmus-e maga ez a 
kérdés, amelynek, ha nem is állja ki a tüzetesebb vizsgálat próbáját, lehetnek el nyei.

  

Irodalomkritikai munkásságomban már érvényesítettem hasonló kritikát, pl. 1996-os, 
Nádas Péter esszéir l szóló kritikámban, a praktikus/erkölcsös oppozíciója kapcsán:

  

A megértés végtelen feladatával szembeni türelmetlenség egy esete ez. A praktikus gondolkodás 
szempontjából egyenesen szükséges azt mondani, hogy igen, de, ellenben, azonban, ha, amennyi-
ben, más értelemben. Az ember személyes erkölcse viszont se a Wenn, se az Aber uralmát nem is-
meri el. Csak igent ismer és csak nemet ismer. (177. o.) Nádas itt olyan világról álmodik, ami nem 
volt, van, lesz. Olyan tisztaságról, amely nem lehetséges, már pusztán logikailag értelmetlen. Olyan 
utópiáról, amelyre törekedni sokkal veszélyesebb, mint akár, ezt is megkockáztatom, elveszni a 
Nagy Rendez elv nélküli világ mindennapjainak megismételhetetlen és univerzalizálhatatlan hely-
zeteiben. A morálban is, s t, itt kiváltképpen, mindig csak praktikum van. Konkrét esetek. Egyéb-
iránt nem biztos, hogy úgy áll a dolog, hogy van egyfel l a Morál, amit a jóisten teremtett, és az 
eredend en jó

 

és szép és emberséges, és van másfel l a Pragmatizmus, amely kegyetlen, egoista, 
üres, amorális, mindenre képes, minden eszközt szentesít 

 

mindig sötét 

 

céljai érdekében. A mo-
rál úgy m ködik, mint az összes szociális rend: a felettes én gyarmatosításával képz dik, és csak 
néz pont és fokozat kérdése, hogy normának érzékeljük-e vagy pedig terrornak. A pragmatizmus 
pedig miért jelentené szükségképpen, hogy nincs semmiféle morális érték? 

 

s t, szerintem sokkal 
reflexívebben értékcentrált, mint bármiféle vak moralizmus. Rorty például joggal sért dne meg, ha 
büszkén vállalt és hirdetett pragmatizmusát ilyen egyszer en ad acta tennék 

 

hiszen pragmatizmu-
sa éppen a számára alapvet nek érzett morális céloknak van legjobb filozófiai tudása szerint alá-



 

63

 
rendelve. Ezzel a logikával érthetjük meg, bár szeretném inkább nem érteni, Nádas b ntudatát. 
Ugyanis gondolkodásának ez a jegye, úgy t nik, a régi, paranoid impérium gyarmata. S t, sokkal 
inkább hajlamos démonizálni törvényeit, mint a visszataszító demonstrációkon, áldozati ünnepe-
ken, boszorkányégetéseken, b nbakgyilkosságokon, szobordöntögetéseken, 
komenistaszidalmazásokon, stb. magát a b nt l szimbolikusan megtisztítani akaró tömegember. 
Ahogyan a praktikus gondolkodás mérlegelése korántsem szükségképpen egyenl az amoralitás-
sal, hiszen a konkrét esetekben a legtöbbször éppen a cselekedetek morális kockázatairól és a morá-
lis elvek mérlegelésér l van szó, azonképpen ennek az elvont, tiszta és kategorikus személyes er-
kölcs -nek fogalma sincs arról a világról, amely felett törvénykezni akar. Ha [a]z ember szemé-
lyes erkölcse [...] se a Wenn, se az Aber uralmát nem ismeri el , ha [c]sak igent ismer és csak ne-
met ismer , akkor az ember személyes erkölcse , ohne Wenn und Aber, fasiszta. Ez utóbbi szó 
természetesen túl er s, nem igazán a történelmi konkrétságában használom152, hanem arra a totali-
záló kódra, amely csak saját magát érvényesíti, magához mér mindent, és mindenkit arra kénysze-
rít, hogy az általa felosztott és el re értékelt világban, ahhoz képest, mindenki valljon színt. Egyet-
értesz a nemzetiszocializmus eszméjével vagy nem, elismered-e, hogy szükségszer a proletárdik-
tatúra vagy nem, a lét határozza meg a tudatot vagy nem, párttag voltál-e vagy nem, hiszel egy is-
tenben, mindenható atyában vagy nem 

 

velünk vagy-e vagy egy mocskos kozmopolita/reak-
ciós/klerikalista/kommunista/ateista satöbbi vagy.153 Amit tehát (nem történeti konkrétságában) fa-
sisztának neveznék, az két alapvet m veleten nyugszik, az egyik a világ kategorikus felosztása és 
ennek a dichotómiának az univerzalizálása és hisztérikus értéktelítése, valamint ennek a 
fogalompárnak mint a világ kitüntetett metafizikai elvének démonizálása. Nem kevésbé fontos 
mozzanat még, hogy mindenkinek e totalizáló kód színe elé kell járulnia és színt vallania, ohne 
Wenn und Aber, semmi köntörfalazás, kispofám. Az, hogy az ember ilyen kényes helyzetekben 
gyakran fordul praktikusnak is feltüntethet kibúvókhoz, önmentegetéshez ,

 

nem jelenti azt, hogy 
minden praktikus megfontolás az Erkölcsöt relativizáló önmentegetés. Éppen a saját erkölcsisége 
védelmében próbálja megmenekülni a rá oktrojált bináris kódot. Ha tehát nem kategorizáljuk és 
nem démonizáljuk a kollaboráltam/nem-kollaboráltam fogalompárját154 és megtisztulásvágyunktól 

zve nem növesztjük ismét olyan hatalmasra, mint valaha volt, akkor tehet k csak fel a morál-
pragmatikai kérdések. Erre a strikt formalizálásra éppen annak van szüksége, aki nem biztos alap-
vet erkölcsi érzületében.  

Ahol nincs jó pozíció  

Érdekes impozíciós eset, ami a mozgóképes pornográfiával történt az Egyesült Államokban. 
A hetvenes években meger söd pornófilmipar külön mozihálózatot üzemeltetett, egy-egy 

                                                

 

152Miként Michel Foucault, aki a fogalmat szintén nem korlátozza Hitler és Mussolini történelmi fasizmusára , 
hanem beleérti a mindannyiunkban meglév fasizmust, az agyunkban és mindennapi viselkedésünkben , a 
beszédünkben és cselekedeteinkben, a szívünkben és örömeinkben meglév t, mely ott van, mélyen leásva a 
testben , s amelyet igen nehéz elkülöníteni; azt a fasizmust, amely arra késztet, hogy szeressük a hatalmat/er t, 
hogy éppen azt a dolgot vágyjuk, amely uralkodik rajtunk és kihasznál bennünket . 
153 " van még hely a világon, nem is olyan messze, ahol, bár messze nem vagyok igazhit katholikosz, kétszer 
is meggondolnám, hogyan vessem a keresztet, mert ez a számomra oly mellékesnek számító dolog azok számá-
ra, akik megkérnének erre, életbevágóan fontos, ett l még továbbra is fennáll a körülmény, hogy engem speciel 
a körülményeim megkíméltek attól, hogy életbevágó fontosságú, világot vezérl elvként, megtudjam, hogy szá-
mos -icsre végz d nev söm (potenciális) csetnik-e vagy usztasa." 
154A kategorikus megközelítés problematikussága abban a gyakori esetben érhet tetten, amikor valakinek a 
múltrendszer-beli párttagsága kerül szóba. Most függetlenül a belülr l/kívülr l kell rombolni a rendszert 
klasszikus vitájától (amit innen azért is oly nehéz megítélni, mert ma már szinte lehetetlen belegondolni abba az 
állapotba, amelyben az emberek nem számolhattak azzal, hogy valaha is megd l a rezsim), számomra ez minta-
szer en példázza, hogy pusztán e tény alapján nem lehet automatikusan ítélkezni, hiszen az X tagja volt az 
MSZMP-nek borzasztóan sokfélét jelenthet(ett), egészen addig elmen leg, ahol már nem ugyanaz a tény . És 
több érdekes dolgok vannak még, Horatio, földön és egen, mintsem bölcselmetek álmodni lépes, beleértve az 
MSzMp-tagságot. 



 

64

 
produkció költségvetése milliós néz számokkal számolhatott. A folyamatos jogi és egyéb 
korlátozások hatására a kilencvenes években a videó lett a kizárólagos hordozó, és egy por-
nóprodukció átlagosan 5-20 ezer példányban fogy. Ez nyilvánvalóan kihat a min ségre: csak 
azokat elégítheti ki, akiknek az életéb l tökéletesen hiányzik az erotikus, vagyis akik a 
szociálisat aszexuálisnak és a szexuálisat aszociálisnak tudják. Tökéletesen visszatükrözik a 
tiltók "piszkos kis titkát : nem véletlenül van b ntudatuk. A legérdekesebb tükrözés azonban 
nem a magát jogként megjelentet szignifikációs érdekeltség lereagálása, hanem szexellenes 
feminizmusok és women's lib morális neheztelésének introjekciója. 

Ennek lényege, hogy a pornográf film még fikcionálisan sem tartalmazhat er szakot. 
Ha S M szcénákat mutat be, a szerepl k mindegyike szerepe szerint és kötelez en 
konszenzuálisan vesz részt ezekben. 

 

Ez nagyjából olyan, mintha egy krimiben a szerepl k a 
film során végig biztosítanák egymást, hogy ez nem komoly, nem  l le senki senkit, itt min-
denki krimiben szerepel. Hasonló diegetikai érzékenységre vall ez, mint amir l a Peleskei 
nótárius tett tanúbizonyságot, amikor Pesten a színházban felmászott a színpadra, hogy meg-
rendszabályozza a gaz Jágót. 

Ezek után nem meglep az az összefüggés, hogy az er szak képi ábrázolása az ameri-
kai mainstream filmeken ma oly mindennapos, oly túláradó 

 

s ez gyakran párosul szexuali-
tással, ám ezekben a zsánerekben mindig csak az er szak látható, a szex soha. Az törvényileg 
van tiltva. 

A pornográfia tematikus területei jól feltérképezik a rossz közérzet glóbuszát. Az 
amateur az élvezet jelöl i iránti "profi" hajsza érdektelenségét reagálja le, a group a mo-

nogámiára és féltékenységre épül szuppresszív intézményrendszert, a zipless fuck pedig az 
imaginárius énnel együtt magát a szubjektivitást is kiiktatja. A pornográf film olyan mély-
pontra jutott, amilyen magasra az agresszió elfogadottsága a mainstream filmekben.  

Nehéz nem ironikusan olvasni Andrea Dworkin szisztematikus és megszállott pornó-, szex-,  
férfi- és falloszellenes kirohanásait. Mintha Sade márki komplementere lenne.155 "Intercourse 
remains a means, or the means, of physiologically making a woman inferior: communicating 
to her, cell by cell, her own inferior status.... pushing and thrusting until she gives up and 
gives in 

 

which is called surrender in the male lexicon .156 Mintha reifikáció és deifikáció 
egybeesne.  

Az agresszió és a szexus összekapcsolási m velete. A tiltások formális hasonlóságának egy-
nem sít ereje: a ne ölj ugyanabban a paradigmában, mint a ne paráználkodj stb. Karl 
Popper vélekedése szerint: "az er szak egyetlen eddig feltárt ellentéte az ész".

  

A fallikus uralom alatt álló plátói S/M kontraktus. Ha az érintéses uralta problémák 
(metonimikusan gátolt) neurotikussal párosul: szörny csapás. A dogmatizmus az erotikus 
"kivetése"157 a tudattalanból. az erotikus. Mivel éppen az erotikus (a szexuális és a szociális 
kapcsolata) "troumatique"158, a tudattalan szimbolikus feldolgozás nem lehetséges: a csábítás 
lesz a Gonosz létmódja.  

                                                

 

155 Akárcsak magának. Pierre Klossowski szerint Sade ironikus és épületes módon, a blaszfémia permutatív, 
tömeges el állítása, a pornográfia, a szexuális szcénák vég nélkülivé, azaz unalmassá tételével próbálta megmu-
tatni e "természetfilozófia" teológiai ürességét, s így a maga inverz módján a keresztény hagyományba illeszke-
dik. 
156 Intercourse. Secker & Warburg, London, 1987 
157 Lacan (némiképp freudi erdet ) fogalma (Verwerfung) forclusion.

 

158 Lacan szójátéka a "traumatique" 'traumatikus' és a "trou(matique)" 'luk(szer )'  az elfojtott valós visszatérése 
(hallucináció, téveszme stb.) azon a ponton következik be, ahol a (valóságelvet szabályozó) szimbolikus m ve-
letek érvényüket vesztik, pl. bizonyos jelöl k nem retorizálhatók.

 



 

65

  
A The Punishment of Anne cím film viszont tökéletesen más megvilágításban mutatja fel a 
hatalom és szolgaság, az uralom és megaláztatás, a szadomazochisztikus kontinuum bonyolult 
konstellációit. A testi és lelki gyötrés egy hosszasan és gondosan kivitelezett szcénájában a 
fájdalmai és élvezete tet pontjára jutó címszerepl ellenállhatatlan és diadalmas nevetésben 
tör ki, kínzójának, Claire-nek legnagyobb döbbenetére. Az incidens után a korábban össze-
szokott, és úgyszólván harmonikus páros többé képtelen visszatalálni eredeti és mindaddig 
problémátlanul élvezetet kínáló szerepéhez, kapcsolatuk ellehetetlenül, Anne elt nik, Claire 
pedig a film utolsó jelenetében Anne öltözetében és szerepében jelenik meg a film mindaddig 
szemlél d , inaktív férfi narrátorának lakásán.

  

Sok feminista kritika általános tendenciája (vagy/és intézményes érdeke), hogy a férfi domi-
nanciát tagolatlannak, a történelmi, társadalmi, kulturális, szimbolikus struktúrák minden por-
cikáját átható szervez elvnek gondolják el. És valóban: a politikai vagy gazdasági intézmény-
rendszerek elnyomó automatizmusaitól kezdve a család, a házasság, a szerelem, a barátság 
stb. szimbolikus szabályozásáig sokféle egyenl tlenség létezik. Nehéz megküzdeni azonban 
azzal a nehézséggel, hogy a n k integritása, emancipációja, függ sége, alávetettsége roppan-
tul különböz e

 

társadalmi gyakorlatok különböz színterein.

 

Az ilyesmik természetesen rendkívüli komplexitású elemzéseket igényelnek, pl. egy 
királynénak vagy egy vállalatigazgató feleségének a befolyását-hatalmát megítélni a királyság 
vagy a vállalat sorsára (f ként ha

 

a hadügyminiszter férje impotens). Éppily nehéz lenne 
nyomon követni mindeme férfiak személyiségét meghatározó anyai befolyást. És sorolhat-
nánk. 

Még a feminizmus radikális politikafogalma is, mely nem téveszti szem el l, hogy a 
legszemélyesebb problémák a legáltalánosabb problémák, gyakran áldozatul esik az ún. poli-
tikai radikalizmus intézményes kontrollra fixált er szak-logikájának. A dogmatikus feminiz-
mus egyébként is mintha visszaszorulóban lenne.   

A patriarchális kód kifejezés szükségképpen egy fatális teremtésmítosz értelemösszefüggé-
sébe illeszkedik. Nemcsak azt el feltételezi, hogy a kód maga patriarchális uralom alatt áll, 
férfiak kényszerítik rá folyamatosan a n kre

 

(és a férfiakra nem), hanem azt is, hogy kezdet-
ben férfiagy szülte és férfier szerzett neki érvényt.  

Kérdés, hogy az akaratot vagy/és a vágyat lehetséges-e monologikusnak elgondolni. 
Az oly sokféleképp meghatározott szubjektum képes-e totálisan önazonos és autisztikus mó-
don cselekedni. Nem csupán arról van szó, hogy a vágy mindig ki van szolgáltatva tárgyának, 
hanem arról (a hegeli kojeve-i lacani belátásról) is, hogy a vágy csak a másik vágyának po-
zícióján keresztül m ködik.159  

                                                

 

159 Hegel A szellem fenomenológiájának öntudat-elemzésében így ír: a magánvaló-lét és a más-számára-való-lét 
ugyanaz , az én a vonatkozás tartalma és maga a vonatkozás . Az öntudat lényegileg visszatérés a máslétb l , 
s mint ilyen, mozgás, s ha nincs benne a megkülönböztetés mozzanata, akkor csak az én vagyok én mozdulatlan 
tautológiája ; teljességgel magáértvaló és tárgyát közvetlenül a negatívnak jellegével jelöli meg, vagyis minde-
nekel tt vágy . Az egyéniség, amely az általános rovására tartja fenn magát és az önmagával való egység érzé-
sét adja magának, épp ezzel megszünteti a másikkal való ellentétét, amely által magáért-való... De megfordítva, 
az egyéni fennállás megszüntetése éppígy létrehozása. Az öntudat mint vágy a kielégülésben azonban tárgyá-
nak önállóságát tapasztalja , tehát függ ségben van e mástól: Az öntudat csak egy másik öntudatban találja 
meg kielégülését. Az öntudat magán- és magáért-való, mert és azáltal, hogy egy másik magán- és magáért-
való számára van; azaz csak azáltal van, hogy elismerik. Ennek az  megkett z désében való egységének az 
öntudatban realizálódó végtelenségnek a fogalma sokoldalú és sokértelm összekapcsolódás... Az öntudat szá-
mára van egy másik öntudat; önmagán kívül jutott. Ennek kett s jelentése van. El ször, elvesztette önmagát, 
mert mint más lény találja magát; másodszor, ezzel megszüntette a másikat, mert... önmagát látja a másikban... 
A mozgás tehát teljességgel a két tudatnak kett s mozgása... A cselekvés tehát nemcsak azért kétértelm , mert 



 

66

  
A patriarchális kód inkább az ödipális kód alatt áll (understand). Freud Adalékok a szere-
lem pszichológiájához II. alcímmel ellátott, 1910-es írásában160 kifejti, hogy a férfiak eseté-
ben az érzelmi és az érzéki szféra, amennyiben mindkett kell képpen er s, nem egyesül ki-
elégít en, aminek következtében a szerelem161 és a vágy tárgya elkülönül egymástól. Az 
egyik az anyát akarja, a másik a kurvát. Az el z esetében túlértékel , az utóbbi esetében 
pedig lealacsonyító tendencia jellemzi a tárgykapcsolatot. Vagyis: akit szeretsz, arra nem 
tudsz ráizgulni, akire ráizgulsz, azt nem tudod szeretni. Deifikáció és reifikáció kizárják egy-
mást. Vagyis Freud azt állítja, hogy a szexuális izgalom annál inkább m ködik a maximumán, 
minél inkább lealacsonyítja tárgyát. Minthogy az egész folyamat egyik kulcsmozzanatának az 
incesztusvágy tilalmát tartja, konklúziója is ennek megfelel : "aki valóban szabad és boldog 
szerelemben akar élni, annak meg kell haladnia n k iránti tiszteletét és meg kell békülnie az 
anyjával vagy n vérével való incesztus gondolatával."

  

Az írás egyébként eredetileg a pszichológiai eredet merevedési zavar162 tünetére 
keresi a választ.  

Bármely jelenség a szexus terrénumán végeredményben ugyanazt a struktúrát mutatja fel, 
amelyet a fallosz birtoklása. 

"Buta fasz" 

 

a közmondásos retoréma mögött nyilvánvalóan az a felismerés húzódik 
(vagy/és azt a pragmatikai utasítást adja), miszerint az csupán egy tréfa, hogy a fallosz a min-
denható demiurgosz, amely felett a férfi egyedül diszponál. Doctor Johnson szerint például 
"A természet oly sok hatalmat adott a n knek, hogy a törvény nagyon helyesen teszi, ha oly 
keveset ad nekik."  

Kulturális univerzálévá az válik, ami egyben szelekciós kényszer: az embergyerek az evolú-
ció legesend bb, leginkább segítségre szoruló, leglassabban fejl d porontya. Minimum 15 
év, mely Freud evolúciós meséjében az emberi faj történetének, az sök elnyomó/elfojtó gya-
korlatai felgyülemlésének, az egyed által örökölt 

 

veleszületett ösztöneiben kódolt 

 

emlék-
nyoma. 5-6 éves korig megoldja (vagy nem) az sök ödipális konfliktusát, aztán "lappangási 
id szak". De aligha volt számára kérdéses az evolúció/involúció gyorsuló üteme. Mindeneset-
re XIX. században a lányok átlagosan 16 évesen értek n vé, ma pedig 12.

  

A másik oppozíció: Erósz, avagy: szexuális/szociális  

A gender fogalma sem nélkülözheti az elsodleges nemi jellegek szimbolikus forgalmazását az 
interszubjektív mártrixban. A "sexual difference" nem pusztán fenomenológiai értelemben 
elkülönülo nemekre vonatkozik, mint mondjuk a konvex és a konkáv mértani idomok nemei. 
Ez a nem nem csupán genos a szó arisztotelészi értelmében, de eliminálhatatlan szemantikai 
vonulata az is 

 

hogy az óvodai-kisiskolás költészeti hagyomány örökérvény darabját idéz-
zem , hogy "Pina, fasz / együtt basz, / abból lesz a / kis kopasz". 

Lacan a L'instance de la lettre -ben a saussure-i jelábrára:  

                                                                                                                                                        

 

éppúgy önmagának, mint a másiknak szóló cselekvés, hanem azért is, mert elválaszthatatlanul éppúgy az egyik-
nek, mint a másiknak a cselekvése.

 

160 In: A szexuális élet pszichológiája. Filum, Bp., 1995. 
161 A legtöbb nyelvben, így a németben és az angolban is 

 

ahol is a Liebe és a love egyszerre jelenti, amit a 
magyarban a "szerelem" és a "szeretet" szavakkal illetünk , közismerten diffúzabb dologról van szó. 
162 Mely az ilyen esetek 95%-át képezi. 



 

67

   
alludáló híres verziója:  

  

"váratlan jelentésével" (pl. hogy a nyugati ember "nyilvános élete alá van rendelve az urináris 
szegregáció törvényeinek") nagyszer en demonstrálja a relacionalitás szimbolikus eliminál-
hatatlanságát, különösen a hozzá f zött kis történetecskével együtt: "A vonat befut az állo-
másra. Az egyik fülke ablakánál egy kisfiú és egy kislány ülnek, fivér és n vér, egymással 
szemben. Az ablakból éppen egy a peron mentén álló épületecskére látni. »Odas' 

 

mondja a 
fivér , N iben vagyunk!« »Hülye 

 

mondja a n vér , nem látod, hogy Férfiban va-
gyunk?«"163 A differenciális elmélet szerint, és szó szerint, ezek a szavak nincsenek egymás 
nélkül. Ett l jelöl k: egymástól függenek. Kölcsönösen meghatározzák egymást.

 

A relacionalitás két területe a szexuális és a szociális. A szexuális örömelv , vágyó, 
érzéki, molekuláris: szabadon asszociál és disszociál. A szociális valóságelv , megismer , 
értelmi, moláris: új, hatékonyabb módon asszociál a szexuális disszociációja révén. A szociá-
lis expanziójának megvan a korlátja, amennyiben "nem más, mint"164 a szexuális egy 
(re)disztribúciója, a libidó átkódolása, "vagy, ha úgy tetszik,"165 vágygazdálkodás. Azt a pa-
radoxont veti fel, hogy ha a szociális a vágy történelmileg halmozódó elfojtása, akkor "totális 
uralma" mit jelenthet. A semmit? De az mi? 

Az erotikus metaforája mintha minden rendszerelméleti szintre átléphetne. Freud ver-
ziója viszont végül is mintha Thanatosnak adná az utolsó szót, miszerint a neurózis belefuttat-
ja az emberiséget az örök nagy dolgok, tudomány, m vészet örök alkotásaiba, és a halhatatla-
nok kiszívják az él k vérét, és a halál hatalmasabb az életnél. Erósz/Thanatosz kett ssége, 
egymáshoz rendeltsége, létezésük kölcsönös függése Freudnál az "ösztön" fogalmában egye-
sül. Az ösztön az sök tapasztalatainak beépülése a leszármazottakbaEnnek megfelel en az 
élet az ösök életét véletlenszer en meghosszabbító események megismétlésének kényszere, 
végén a legutolsóval, a halállal.  

A szexuális alapvet distinkciója alapozza meg a reciprocitás szintjét. A reciprocitás azt je-
lenti, hogy a viszony lényegileg mindig kölcsönös. A gender studies pedig a komplementari-
tás problémáival, a vágygazdálkodás egyenl tlenségeivel foglalkozik. Olyan szociális (szim-
bolikus) intézmények szerepével, amelyek a szexuális különbség átrendezésének régi masszív 
képz dményei.

  

                                                

 

163 Lacan id. m  151. o.

 

164 Ahogy filozófusok szokták mondani. 
165 Ahogy filozófusok szokták mondani. 



 

68

 
A szubjektumok közti viszony alighanem sohasem állt "patriarchális kód" alatt. A kód alakí-
tása ugyanis szükségképpen reciprok viszony, csak az általa meghatározott explicit szabályok 
komplementerek. És "csak" ez utóbbi, ahol az összes szociális egyenl tlenség érvényes. A 
mitikus eredet, a kód pátriárkák általi megteremtésének konkrét világalapító eseményér l 
beszélni pedig szükségképpen "fallogocentrikus".  

Vegyünk a férfi n viszonynak egy kevésbé absztrakt példáját. Explicit szabály a legtöbb 
újkori euro-atlanti kultúrában, hogy a férfi udvarol, a n pedig szemérmes, hogy a férfi nyo-
mul, a n ellenáll, hogy a férfi proponál, a n diszponál. De durva hiba lenne az udvarlás sza-
bályait, csak mert férfitevékenység, patriarchális kódnak tekinteni. E férfi propozíciók sorsá-
ról n i diszpozíciók döntenek. Éppúgy a n i szemérem esztétikája sem lehet monologikus 
természet : ha a n hibázik ebben, nem udvarolnak neki. A szabályok különböz szerepeket 
osztanak, de az ket meghatározó kód mindig folyamatosan közösen alakított és uralt és fo-
lyamatosan közösen elfogadott és szentesített. 

A kód ugyanis prelimináris szabály, nem az ítélet tárgya, hanem feltétele. Továbbadá-
sának és fenntartásának gyakorlata strukturálisan tudattalan. Alapvet en az etnikumok közötti 
(történelmi-mitololgikus-tudattalan-stb.) viszony is ilyen, nem kevésbé az osztályviszonyok. 
Amiként a naiv emancipatorikus érzülethez rögzült feministáknak komoly próbatételt jelent 
szembesülni azzal, hogy egy n ket elnyomó kultúrában a n k legkisebb gondja is nagyobb 
annál, hogy feminista propozíciókat gondoljon át, azonképpen a naiv emancipatorikus érzü-
letben involvált történészeknek is nehéz elszámolni az egyiptomi rabszolgák osztályöntudatá-
nak, valamint alapvet emberjogi tájékozatlanságának fogyatékosságaival.

  

A komplementer egyenl tlenség problémáját a n k nélkül megoldani éppoly nehéz, mint az 
üldöztetés végs okának állandó beazonosítása révén: egy fantazmatikus mizogün patriarchá-
nak minden rosszban fellelése, azaz mindenben fellelése révén. Az efféle univerzális propozí-
ciók minden összetettebb stílusban 

 

mint amilyen az irodalom, a köznyelv 

 

szolöcizmusok, 
stiláris lapszusok. A Patriarchátus a feminizmus nagy aposztrophéja az Úrhoz. A Mindenütt-
jelenvalóhoz, az Uralkodóhoz, az Er szakoshoz, az Elnyomóhoz, a Dominánshoz, hogy ne 
legyen már ilyen, és f leg ne tárgyiasítsa és ne fetisizálja már "a N t". 

  

Relacionalitás, reciprocitás, komplementaritás  

Relacionalitás alatt azt értem, hogy az ember társas lény. Hogy minden interszubjektív (az 
objektív is), történetileg is és strukturálisan is. Hogy a szubjektum bármely pozíciója inte-

raktív pozíciók következménye és oka.  Reciprocitás: hogy az interszubjektív viszonyok tö-
kéletesen kölcsönösek. Hogy az interszubjektív ökonómia differenciációi által létrejött ágen-
sek nem képesek nem a másik közvetít désével megnyilvánulni; hogy szükségképpen figye-
lembe veszik egymást, ez a létmódjuk, akármilyen is a viszonyuk: a(nta)gonisztikus vagy 
erotikus, kompetitív vagy kooperatív. Ezért a felel sségük megmenekülhetetlenül egyenl 
(etikai viszony). Alapvet szimbolikus kódok, társadalmi szerepek disztribúciója. Komple-
mentaritás: a differenciáció ágensei a reciprocitás által kialakított viszonynak 

 

legyen az 
dinamikus egyensúly vagy stabil hierarchia stb. , kódjainak szerepeinek megfelel en visel-
kednek (morális viszony). Az aszimmetria és az elnyomás lehet sége.

  

A pozíció diszpozíciók és impozíciók dialektikája. A törvény mindenkori applikációja, 
amennyiben a szubjektum már mindig is rákényszerül a törvénytev aktus iterációjára ("meg-



 

69

 
ismétlésére": újraértelmezésére). Kód: a szimbolikus strukturális tudattalanja. Versus tudatos 
szabály.  

A "h ség" nagy szó166: jelentés illetve jelent ség tekintetében is gazdag167 illetve er teljes168. 
Rengeteg tranzakciós sémának fontos része. Nyilvánvaló az összefüggése a féltékeny-
ség/irigység extenzív-én problematikájával és jelöl hálózatával. Ez összefügg azzal, hogy 
szimbolikusan meglehet sen nyitott: a pozíciók játéka a komplementaritás imbalanszai miatt 
nagy különbségeket mutathat. A valakihez való h ség lehet

 

1. Diszpozíció. 

 

Én h séges vagyok hozzád, de nem követel(het)em meg t led, hogy 
h séges legyél hozzám.

 

2. propozíció (legyünk h ségesek egymáshoz, de ha te nem, én se) és

 

3. impozíció (én h séges vagyok hozzád, de ha te nem akkor

 

a. egy mocskos állat vagy,  
b. vége köztünk mindennek, c. stb.).  

A relacionalitás téziséb l nemcsak az következik, hogy az interszubjektív térben felvett bár-
mely pozíció már puszta létrejöttében más pozíciókkal történt transzpozíciók "eredménye" 
(identifikáció, mint a szubjektum létteremt operációja: az els Mássá válás), hanem az is, 
hogy e pozíció impozíciót/diszpozíciót jelent bármely más pozícióra nézve, és vice versa.  

Ha a libidinális ökonómia biztosítja a történeti folyamat energiaszükségletét, akkor a n /férfi 
oppozícióra különleges szerep hárul a szimbolikus rendben.  

A szubjektum vágya a másik vágya. A vágy a szubjektum által a másiknak tulajdonított pozí-
ció elfoglalásának vágyaként képz dik meg (nem identifikáció), és ezt az imprintinget még 
akkor is magán hordozza, amikor a személy cselekvésének sajátlagos és önálló forma 
causájaként jelenik meg. A vágy mindig jelöl k formájában létezik, és a jelöl k megfelel 
használatának elsajátítása egyenl az általuk kódolt használati utasítások érvényesítésével, 
újratermelésével (esetleg némi megváltoztatásával). 

A szexuális izgalom legf bb stimulusa a másik szexuális izgalma. Egy reciprok vi-
szonyban megképz d spirál.

  

Mit l is lenne konfliktuózus az örömelv és a valóságelv , mely a szimbolikus mainstream 
pragmatikája? A nagyjából hibátlan kompetencia? A normális normarendszere? 
Szignifikációs stílusok agónja? A természet(es)ként érzékelt kultúra? 

 

A radikális 
kulturalista nem az, aki meggy z en argumentálja a közvélekedés és a naturalista álláspontok 
gyengeségeit vagy "levezeti" valamely alapvet emberi jelenség szociális konstrukció voltát, 
hanem aki képes olykor kireflektálni magát ezek hatálya alól, ami másképp nem lehetséges, 
csak egy másik pozíció szimbolikus vagy fantazmatikus közvetít dése révén.

 

Még a delúzió ("téveszme") és az illúzió ("hallucináció") is valóságos, amennyiben a 
szociális néhány 

 

a szimbolikusban rögzített 

 

szabályát sérti meg. A radikális gondolkodók 
a jelek szerint szintén e szabályok megváltoztatására tesznek propozíciókat, például amikor 
elhitetik/bebizonyítják, hogy amazok rosszak, és amit k kínálnak helyettük, az igazabb, jobb, 
szebb, nagyobb szabadságot és/vagy boldogságot kínál, és mindez a napnál világosabb, hogy 
így van. A változtatásra akkor van a legnagyobb esélye, ha egy a szociálisban elnyomott, de 
mégis nagy empirikus általánossággal bíró, tehát közös 

 

a szimbolikusban rögzített (struktu-

                                                

 

166 Legalábbis a legtöbb  monogám  kultúrában. 
167 Azaz szoros és összetett jelöl hálózat kitüntetett "eleme", csomópontja.

 

168 Azaz a szubjektum viszonya intenzív hozzá, nagy affektusmennyiség köt dik hozzá.

 



 

70

 
rálisan tudattalan) 

 
fantazma kommunikatív erejét használja fel. A valóságelv átalakítására 

történik tehát kísérlet, amely szabályozza, mit tekint rültnek  vagy amorálisnak. 
A f képletek/prozopopoéták. Az alma-kaland óta az ismeretelméleti problematika 

intenzifikálódása mindig a szociális és a szexuális közötti feszültség problematizálása is. A 
Verzió169 számára ez éppoly félelmetes démon, mint a perverzió, amely a valóságelv megsér-
tése nélkül aperszonális ("amorális") egyedi propozíciókat tesz, részlettárgy-kapcsolatokat 
kezdeményez: énbomlasztó ereje a jelentés jelent sége megsz néseként rettegett szkizofrénia 
ügynökévé teszi. Bizonyos értelemben mind az rület, mind a perverzió megtartja a számára 
végzetes morális (interperszonális170-prozopopoétikus) eredetet. A hallucináció a végs kig 
tartja magát a legalapvet bb kódok (amik például a hétköznapi életben a személyek testi kap-
csolatait szabályozzák) mainstream értelmezéséhez, s t, voltaképpeni problémája, hogy túl 
szigorúan érvényesíti azokat: nem tartja be az inherens törvényszegés171 "szabályát". A tör-
vény érvényesítése egyúttal önmaga inherens denegációja. A denegáció tétje, mint minden 
elhárításé, nem csupán a tiltott/félt "probléma" elfojtása, vagy a felettesén-követelésekkel 
való kompromisszum megképzése, hanem 

 

a szimbolikus révén libidinálisan átrendezett és a 
testbe (a szomatikus tünetekbe, a mindenkori agyakba) írt 

 

örök jelenvalóvá tétele is. A hal-
lucináló szubjektum szignifikációs stílusa nem tudja semlegesíteni az alapvet kódok double 
bindját: túl naiv172, túl szigorúan veszi a tiltásokat és éppen emiatt kell megjelennie, amit e 
kódok szerint tematizálni sem szabad. Állandóan rködnie kell afelett, amit tilt, vagyis állan-
dóan azzal kell foglalkoznia, amit tilt.173 A hallucinatorikus aktivitás érzéki bizonyosság, 
csakúgy, mint a szexuális aktivitás. Az "érzéki" mint a megismerés és mint a szexus kategóri-
ája: ugyanúgy jelenti, hogy 'empirikus, tapasztalati', ill. hogy 'erogén, izgató'. Ha a kapcsolat a 
nyelvben ennyire világos, akkor nincs több kérdés. 

A perverz szignifikáció az egészlegességnek áll ellen. Képtelen nagy aggregátumokat 
létrehozni, vagy túlságosan involválódni univerzális oppozíciókban. A hiszteriko-neurotikus 
ödipális konverziónak sikeresen áll ellen, "rögzül"/"regrediál" egy vagy több részletösztön-
késztetésre ill. részlettárgy-kapcsolatra. A törvény inskripciója nem mély, a szexuális 
fantazmatikus elfojtása felemásan történik meg. Minél kevésbé tematizálják az alapm veletek 
a szexuálisat, annál gyengébbek a jelöl megszállások, amelyek inkább amolyan lokális-
tropológiai oázisokat képeznek néhány kitüntetett, de nem "troumatique" jelöl köré.

 

A neurotikus és a perverz megegyeznek abban 

 

ezért is a köztük lev kontinuitás 
(Freud egymás inverzeinek tekintette ket) , hogy nyilvános cselekvéseikben tökéletesen 
alávetik magukat a normális kódoknak. A lábfetisista n i cip k iránti vonzalmát általában 
éppoly szigorúan titkolja mások el tt, mint az obszesszív neurotikus a kényszercselekvéseit.

 

A fóbia idioszinkratikus (sajátnyelvi) és szintén rendszerint egy lokális tropologikus 
bes r södés egy kvázi-"troumatique" pont köré, ami egy fizikai dolog (állapot). 

Természetesen csak azok a képletek jönnek itt szóba, amelyek látványos 
szignifikációs-retorikai sajátszer ségeket mutatnak fel. Így pl. a mániás depresszió pszichiát-
                                                

 

169 A perverziók ellentéte. 
170 Az "interszubjektív" alesete (ellentéte): egésztárgy-közi (vs. részlettárgy-közi 

 

részlettárgy lehet egésztárgy 
is). 
171 Ld. Zizek id. m .

 

172 Egy számára fontos dologban alapvet en irreflexív. Éppen egy centrális jelöl és asszociatív környezete a 
szelektív vakfoltja. 
173 Hasonló ez ahhoz, ahogyan a multikulturalizmus a faji gondolat csapdájában verg dik: világos, hogy meg-
kérd jelezi a saját/idegen oppozíció hierarchiaviszonyait, és a saját automatikus hatalomigényét és önérvényesí-
tését az idegennek mint idegennek tudatos elismerése és támogatási szándéka váltja fel. A multikulturalista elkö-
telezettség kritika makacsul, állandóan és legels sorban az abszolút és démonizált különbségb l indul ki, dé-
moni ellensége kiindulópontjából. S ha minden gondolatát ez irányítja, akkor 

 

függetlenül humanista indíté-
kaitól 

 

ugyanúgy visszaírja a szegregációt a diskurzusba, mint fasiszta ellenfele. És ezen keveset változtat, ha a 
faj történetileg terhelt fogalmát átírja a nem-hierarchikus kultúrára . 



 

71

 
riailag viszonylag jól elkülöníthet , standard képlete szempontunkból nem t nik lényegesnek. 
A nárcizmus nem külön képlet: mind a 4 f képletnek alapja. (Tehát az iróniának is.)

 
A voyeurizmus kapcsolata a nekrofíliával és a gumin vel, hogy a szexuális érdekl dés 

tárgya nem reagál a szubjektum szexuális cselekvésére, viszonyuk nem reciprok. És a 
voyeurizmus viszonya az exhibicionizmussal? Látás és Ödipusz.  

Tiltás: "csúnya beszéd"  

Miért használják az emberek az ún. "obszcén" szavakat retorikai nyomatékként? Ez a problé-
ma nem igazán azokban a diskurzusokban merül fel, ahol ezek tiltva vannak. Hanem ahol a 
"közönséges" jelentése nem annyira a leíró 'rendes, normál, átlagos', mint inkább a lemin sít 
'ordenáré, alantas, durva'.  A szexusnál valóban nincs közönségesebb dolog a világon: látható-
lag az egész természetet mélyen érinti ez a dolog.  

Az emberi szexus legközönségesebb jelöl i kimondásának tilalma. Azt jelentené ez, 
hogy, akár a platóni, akár a freudi értelemben, számukra a közönséges, alantas és durva [ez itt 
a kopula helye] erotikus?  

Akik a legs r bben használják a "közönséges" szexualitás szavait, azoknak a diskurzusában 
egyáltalán nem tilos használni ket, s t; tehát az, hogy miért ezek a retorikai emfázis eszkö-
zei, nem magyarázható a ritkaságból és rendkívüliségbol adódó pozíciójukkal. Viszont annál 
valószín bb, hogy a szexus furcsamód itt is ugyanolyan alantas, mocskos dolog, mint a tiltó 
diskurzusokban. Csupa negatív jelentés szó, amiknek jelentését az igeköto vagy egy esetle-
ges megszilárdult szókapcsolódás alterálja, de csak valami rosszat, kellemetlent jelenthet. 
Érdemes egy pillanatra végigpróbálni: a "basz(ik)" szó 

 

alanyi vagy tárgyas ragozásúként 

 

szinte az összes létezo magyar igeköt vel m ködik (37-tel) 

 

és szinte csupa 
rossz/negatív/er szakos dolog. Hozzá kell tenni, majdnem minden igeköt eltéríti a szót "tu-
lajdonképpeni" jelentését l. Talán a leger sebb általános tendencia a vad, agresszív, hirtelen 
er teljes mozdulat képzete.

  

Hogy tehát az emberi életnek ez a csaknem univerzális örömforrása a nyelvben csupa rosszat 
jelent. 
Lacan elgondolása szerint az imaginárius és a szimbolikus közötti interakció során is alapve-
t en metaleptikus megfordítással van dolgunk. Az, hogy a szexualitás alapvet en 
fantazmatikusként m ködik, az egy szimbolikus visszaírás 

 

ez a freudi Nachträglichkeit 
lacani elgondolása. Az els dleges elfojtás ily módon Lacannál is els sorban imaginárius (és 
inkább vizuális), de a szimbolikus (hallucinatorikus) retrospektív teljesítménye. A dirty 
talk , az erotikus/obszcén beszéd így óhatatlanul lazító hatással van az imaginárius rögz dé-
sekre.  

Az ortodox elmélet szerint (Freud) a fantáziák gyakoribbak és titkoltabbak a n knél.

  

"A telefonszex lehet nagyon malac, és lehet nagyon romantikus, és lehet bármi e kett között. 
Dévaj és ártatlan, szennyes és tiszta; nincsenek kizárólagos vagy-vagyok 

 

minden egyetlen 
kontinuumban helyezkedik el. Ki mondta, hogy nem lehetsz sikamlós és romantikus egyszer-
re?"174 (Exhibitionism for the Shy: Show Off, Dress Up, and Talk Hot by Carol Queen) 

                                                

 

174 You can also convey nuance verbally by being more descriptive. Once you can utter one hot word, you're set 
to embroider it into phrases and sentences. If you say "Fuck" while having sex it will convey your turn-on in one 
way; if you say "Fuck me" you'll give a somewhat different impression; if you add specifics: "Fuck me slowly," 



 

72

  
Barbara Keesling Talk Sexy to the One You Love cím könyvében a "tudatfolyam" technikáját 
javasolja ily módon is izgulni vágyó olvasóinak, azt mondja, beszélj, bármit, lehet leg min-
den cenzúra nélkül, mégha értelmetlen is stb. (Azt feltételezi, hogy komoly ellenállásokat, 
gátlásokat stb. kell legy zni.) Légy konkrét. Minden konkrét példája arra vonatkozik, hogy a 
beszél iszonyatosan kívánja a másikat, ezét-azát, hogy a másik eztmegazt csináljon vele. 

 
Voltaképpen a fantazmatikus, a verbális és a valóságos közös kontinuumba kerülése tréning-
jének célja. F módszertani elve: "creating an erotic feedback loop." Ez annyit tesz, hogy az 
alany verbálisan leköveti a partnere izgalmát. Megsokszorozza a jelöl ket, többsávossá teszi a 
szignifikációt.175 Bonnie Gabriel tapasztalata szerint a testi izgalom jelöl inek verbális "fordí-
tása" nem csupán a jelöl knek, hanem a "szexuális energiáknak a megsokszorozása".

  

Persze, ha megnézzük a húsz leggyakrabban el forduló szexuális fantáziát 176, kide-
rül, hogy ezek nem is mindig annyira fantazmatikusak, van egészen absztrakt opció is  Lacan 
is gyakran emlegeti a szexus intellektuális karakterét.  

1. Szeretkezés nyilvános helyen. 
2. Szeretkezés egynél több, ill. sok partnerrel. 
3. Szeretkezés olyan helyen, ahol rajtakaphatják ket.

 

4. Szeretkezés a természetben vagy valamely szép környezetben. 
5. Szexuálisan elragadva, birtokolva vagy uralva lenni.  
6. Teljes szexuális kiszolgáltatottság a partnernek.  
7. Szeretkezés prostituálttal.  
8. Prostituáltnak vagy szexuálisan gátlástalan személynek lenni. 
9. Szeretkezés sz zzel. 

 

10. Sz znek vagy szexuálisan tapasztalatlan személynek lenni.

 

11. Szeretkezés pappal, apácával, vagy valamely tiltott, ill. "lehetetlen" partnerrel. 
12. Hírességnek vagy fiktív személynek lenni.  
13. Szeretkezés hírességgel vagy fiktív személlyel. 
14. Szeretkezés, amelyben fontos szerepet játszanak bizonyos dolgok  ruha, étel, testrészek , me-

lyeket szokványosan nem társítunk a szeretkezéshez.  
15. Olyan szexuális felfogások és helyzetek kipróbálása, melyeket az alany a valós életben nem 

gyakorol. 
16. Szeretkezés állattal.  
17. Transzvesztita fantázia, azaz amelyben az alany az ellenkez nem ruháit veszi fel, saját akara-

tából, vagy mert kényszerítik rá.  
18. Nemcsere, azaz annak elképzelése, hogy az alany a ténylegessel ellenkez nem .

 

                                                                                                                                                        

 

"Fuck me hard," "Fuck me now," "Fuck me up against the wall," you'll begin to get control of the word's erotic 
power - you'll be able to convey what you want and how you want it. Similarly, if you load your sex talk with 
adjectives - "your hot, wet, dripping, hungry pussy" - and descriptive phrases, you'll weave a stronger erotic 
spell." 
Shar and Jackie [two friends of Carol] have customized their hot talk with detailed nuance and description. 
When Shar tells Jackie a story she takes a long time to build up to the climax. "She knows what color the walls 
are," says Shar. "She knows what the shoes sound like on the floor. She knows what the air smells like. She 
knows what the velvet feels like. One very simple story I told her recently was set in the '40s, on a train. In the 
story, Jackie hadn't touched a pussy in a long time, and she was about to touch mine. The wind was blowing my 
hair, my dress was falling open, I had on thigh-high stockings, and she reached up to touch my ass. Her hand 
slid up past my stockings and onto the fleshy thighs. I described that brief moment before she touched the pubic 
hair - she hadn't touched such nice, silky, moist pubic hair in so long. She felt the electricity from my pussy in 
her fingers. Just when her middle finger slipped between the silky pussy hairs into the crack of my cunt, where it 
was so wet that she could just slide back to my asshole... Bam! Jackie came." (Dr. Queen) 
175 Például: "Mmmmm... Érzem, hogy benedvesedtél", vagy "Imádom érezni, ahogy megkeményedsz, amikor 
szoplak" (a jellegzetes részlettárgy egésztárgy metonímia: a nemi szerv helyett az alany a tárgy). 
176 Keesling amerikai felmérésre hivatkozik. 



 

73

 
19. Szeretkezés a saját nemhez tartozó személlyel. (Megjegyzés: sok elkötelezett heteroszexuális-

nak van olykor homoszexuális fantáziája, mégha nem is kívánja azt kiélni a való életben.) 
20. Szeretkezés isteni lénnyel vagy spirituális vezet vel.177  

Pszichoanalitikus megközelítésben a megszállások dinamikáját a következ tényez k hatá-
rozzák meg: 1. a szubjektumonként változó (részben filogenetikailag, részben ontogenetikai-
lag meghatározott) libidinális energia mennyisége. 2. Ennek tapadékonysága 2.1.1. egyáltalán 
a dolgokhoz (és "a szétdarabolt testhez"178), 2.1.2. a képekhez (és a szimbolizálódó imaginá-
riushoz), 2.1.3. szavakhoz (és az imaginárius jelentésrögzülés  traumatizált "luk" (az elfojtott 
vagy kivetett jelöl ) körüli179 

 

csomópontjaihoz a szimbolikusban). 3. A szignifikációs stílu-
sok metaforikus (f) és/vagy metonimikus (n) el szeretete és sikamlóssága, vagyis a megszál-
lások mozgékonysága, kiterjedése, (de)centráltsága; 3.1. ha csak metaforikusan mozgékony: 
prozopopoétikus, 3.2. ha csak metonimikusan mozgékony: metaleptikus, 3.3. ha mindkét mó-
don: ironikus. 3.4. ha a megszállás nagyrészt ugyanarra fixált: dogmatikus.  

Indifferencia  

Igen tanulságos egy gyors internetes keresés "indifference" témakörben, pl. az angolszász 
kultúrában oly népszer idézetgy jteményekben.

 

Pl. közöny mint szkizoid tünet (katatónia mint a valóságelvet felfüggeszt védekez -
mechanizmus): A csúcsértekezletr l visszafelé a repül n megkérdezem François Mitterand-t, 
mi szerinte a politikus legfontosabb tulajdonsága. Azt válaszolja, »Szeretném azt mondani, 
hogy az szinteség. De valójában a közöny.« (M. J. Attali, 1993, Verbatim. Quoted by 
R.Cottrell, The Spectator, 22 v 1993.) A közöny az egyetlen biztos védelem. (Jody Powell)   

A közöny mint neurotiko-paranoid végs nagy ellentétének ellentéte: Az emberek 
cinkosai annak, ami közönyösen hagyja ket. (George Steiner) Az embertársainkkal szem-
beni legsúlyosabb b n nem az, ha gy löljük ket, hanem ha közönyösek vagyunk velük 
szemben; ez az embertelenség lényege. (George Bernard Shaw, Anderson in The Devils 
Disciple, II.) A szeretet ellentéte nem a gy lölet, hanem a közöny. A m vészet ellentéte nem 
a rútság, hanem a közöny. A hit ellentéte nem az eretnekség, hanem a közöny. És az élet el-
lentéte nem a halál, hanem a közöny. (Elie Wiesel, U.S. News and World Report, New York, 
27 Oct. 1986) A szerelem ellentéte a közöny. (Rollo May, b. 1909, American Psychologist 
and Author, Man's Search for Himself) A szerelem iszonyú viharoknak tud ellenállni, de a 
közöny sarkvidéki fagyának nem. (Walter Scott) Ha megtudom, hogy a férj és a feleség 
sohasem veszekszenek, tudom, hogy beköszöntött a közöny, aztán utána 

 

az özönvíz. 
(Minna Antrim, fl. 1900, American Writer, Naked Truths and Veiled Illusions)  A szeretet 
tisztelet és imádat és dics ség és a felfelé vetett pillantás. Nem kötszer koszos sebekre. De k 
nem tudják ezt. Akik a legkönnyebben beszélnek a szeretetr l, éppen azok sosem érezték. 
Összekotyvasztanak valami ízetlen f zetet rokonszenvb l, együttérzésb l, megvetésb l és 
általános közönyb l, és elnevezik szeretetnek. ('Gail Wynand', a hero of Ayn Rand's The 
Fountainhead. London : Cassell, 1947.) Ha az ember nem lehet többé istenhív , és civilizált 

                                                

 

177 Az itt idézett szövegek egy telefonszex-cégek által szervezett konferencia internetes dokumentációjából 
származnak. 
178 Azaz az éntudatot, a szubjektumnak önmagára mint független integritásra irányuló reflexióját (vö.: Ich-
Spaltung) megel z stádium, melyben a mentális fejl dés mindig a motoros fejl dés el tt jár (Lacan szerint ez 
az agresszió eredete). 
179 Vö. Lacan traumatique/troumatique (traumatikus/lukszer ) szójátékával, mely arra utal, hogy a nagy meg-
szállási energiák a szimbolikus hálóban az elfojtott ill. kivetett (vö. forclusion, Verwerfung) jelöl körül(i jelö-
l kön) összpontosul.

 



 

74

 
akar maradni, humanistává kell válnia. (Walter Lippmann, A Preface to Morals, pt. 1, ch. 7, 
sct. 7.) 

Vagyis: nem mozoghatsz más szisztémában, mint az el regyártott, univerzálisnak 
mondott, el re hierarchizált bináris oppozícióéban. Micsoda? Közöny? Hát mégsem univerzá-
lis az oppozíció? A közöny, az indifferencia180 veszélyessége abban áll, hogy kifejezetten 
tagadni látszik az oppozíció teremtette differencia abszolút voltát, azaz egyeduralmi igényeit, 
amennyiben 

 
egyfel l 

 
tagadja az oppozíció egyetemességét önnön (az oppozíción kívüli) 

pozíciójának puszta lehetségességével, s ennek révén 

 

másfel l 

 

semlegesít hatást gyako-
rol az oppozícióra, vagyis bizonyos értelemben "tagadja", hogy különösebb differencia lenne 
az oppozíció pólusai között. Dogmatikusan semmiképp sem sem-leges, csak ha is-leges is. 

"Nem tudom, nem érdekel, és mindez egyáltalán nem számít." (Jack Kerouac) 
"A fájdalomnak megvannak a maga okai; a gyönyör teljesen közönyös." (Francis 

Picabia)  

Freud "Rossz közérzet a kultúrában" és Elias A civilizáció folyamata cím munkáinak sok 
tekintetben hasonló kultúrtörténeti következtetései leírhatók az én intézményesít expanzió-
jaként. 

 

Freud szerint az emberiség fejl dése üdvözlend dolog,  csak annyit szeretne mon-
dani, a tudomány eredményeire támaszkodva, hogy ennek ára van, és oka is, és a kett ugyan-
az: az elfojtás. A primér boldogtalanság és a nagy kulturális teljesítmények ára és oka.  

Tipikus oppozíciós impozíció, ödipális double bind. Egyik f tünete 

 

mint a fenti 
közöny - ill. indifferencia-példáknál láttuk  a neutralizálásával szembeni furor. 

De nézzük a nomád skizofrén híres indifferenciáját D G leírásában:  

"Ödipusz a vágygépek fantasztikus elfojtását el feltételezi..." "...Ödipusz a követelménye, avagy 
következménye, a társadalmi reprodukciónak..." "A kérdés, amit feltesz, mindig egy meghatározott 
szociális kód terminusaiban van megfogalmazva: neve?, apja neve?, anyja neve?" "Nem mondhat-
ni, hogy a pszichoanalízis nagyon innovatív lenne e tekintetben: az ödipális háromszög mélységei-
b l mint meghatározó néz pontból teszi fel kérdéseit és fejti ki interpretációit; dacára annak, hogy 
mind egyértelm bbé válik, hogy ez a tárgyalási keret nem adekvát az ún. pszichotikus jelenség 
megmagyarázására. A pszichoanalitikus azt mondja, hogy szükségképpen fel kell fedeznünk 
Schreber Fels Istene mögött az apját, és ahhoz sem férhet kétség ugyebár, hogy az Alsó Isten mö-
gött pedig a bátyját kell látnunk. A skizofrén néha elveszti a türelmét és azt mondja: hagyják t bé-
kén. Máskor együtt él az egész játszmával, s t kitalál néhány saját trükköt, bevezetvén saját refe-
renciapontjait az elébe kerül modellbe, ekképpen buktatván meg azt, belülr l. (»Igen, ez az 
anyám, persze, de, tudja, az én anyám a Szepl telen Sz z.«) Nem nehéz elképzelnünk Schrebert, 
amint így válaszol Freudnak: »Igen, egyetértek, a beszél madarak természetesen fiatal lányok, és a 
Fels Isten az apukám, az alsó Isten meg a bátyus.« De aztán szép csendben, lépésr l lépésre, a fia-
tal lányok visszaváltoznak beszél madarakká, apja a Fels Istenné, bátyja az Alsóvá, megkapják 

                                                

 

180 A magyar közöny szót fejl déstörténete az indifferens szó m ködésével rokonítja. Nyelvújítási szóalko-
tás, mely el ször általános, közönséges értelm volt, de a  szintén nyelvújítási 

 

közömb hatására rövidesen 
felvette mai értelmét. A közömb pedig a különb 

 

vagyis differens 

 

analógiájára, annak ellentéteként jött 
létre. A magyar "közöny" ('nem-reflektált távolságtartás') szó mai használata azonban fontos különbségeket 
mutat fel az "indifferencia" nemzetközi vándorszóhoz képest: konnotációs (asszociációs) szálai a "tespedtség", 
"nemtör dömség", "bambaság", s t "butaság" lexikai elemei felé nyúlnak ki. Ezt 

 

mint a humanista ideológia 
rekvizítumát 

 

elkerülend , illetve a különbséget tagadó értelem elhomályosultsága miatt, inkább az "indifferen-
cia" szót használom. És felhívom a figyelmet a "mindegy" (és idegen nyelv megfelel i, pl. "wszestko jedno") 
szintagmára, mely közelebb áll az általam elgondolt indifferencia-fogalomhoz, noha nem azonos vele, hiszen az 
indifferencia egy meghatározott differenciával szembeni ellenállást vagy neutralitást jelöl els sorban, nem 
"mind"-del szembenit, noha azt is érdemes megjegyezni, hogy a "mind" a "mindegy"-ben korántsem "minden"-t 
jelent, hanem csupán az adott kontextusban felmerült alternatívák mindegyikét, és ez nagy különbség. A huma-
nista az, aki az általa exaltált oppozícióra "mindegy"-et mondót hajlamos 

 

a "közönyös" használati stratégiájá-
nak megfelel en  rögtön úgy interpretálni, mint akinek "minden mindegy". 



 

75

 
isteni formájukat, újra komplikáltabbakká válnak, pontosabban »deszimplifikálódnak«, amennyi-
ben áttörik az ödipális háromszög szimplifikáló fogalmait és funkcióit." Ahogy Artaud mondja: 
"»Én, Antonin Artaud, vagyok a fiam, az apám, az anyám és én magam.« A skizónak megvan a sa-
ját koordinátarendszere önnön pozíciójának meghatározásához, mindenekel tt mert megvan a saját 
bevésési kódja, mely nem esik egybe a szociális kóddal, vagy ha igen, csak azért, hogy parodizálja 
azt. Az rület vagy a vágy kódja rendkívüli módon folyékonynak bizonyul. Úgy is fogalmazhat-
nánk, hogy a skizofréniás váltogatja a kódokat, hogy összezavarja ket az egyikb l a másikba való 
váltogatás révén; a feltett kérdésre ma így válaszol, holnap úgy, soha nem hivatkozik ugyanarra a 
genealógiára, soha nem vési be ugyanolyan módon ugyanazt az eseményt. Ha nagyon forszírozzák 
neki, és jókedvében találják, még a banális ödipális kódot is hajlandó elfogadni." Sohasem válto-
zatlan identitás: "Nincs olyan, hogy Nietzsche énje, a filológiaprofesszor, aki egyszercsak elveszti 
az eszét és azonosul mindenféle furcsa emberrel; inkább azt mondhatnánk, hogy a nietzschei szub-
jektum keresztülmegy számos állapoton, és ezeket az állapotokat történelmi nevekkel azonosítja: 
»én vagyok a történelem összes neve...«" "A skizó: homo historia." "Senkit sem érint a történelem 
annyira er sen, mint a skizót..." "A skizónak nincsenek elvei:  úgy valami, hogy mindig másva-
lami."181  

A szimbolikus egészleges érzékelése  

"Each language encapsulates the world-view of its speakers 

 

how they think, what they 
value, what they believe in, how they classify the world around them, how they order their 
lives 182 

Érdemes megjegyezni 

 

a retorikai tropológia természetét jellemzend , hogy 
Kenneth Burke nagyszabású kísérletében, a Motívumok nyelvtanában gazdag illusztrációját 
adja annak, hogy a négy "master trope" (metafora, metonímia, szinekdokhé, irónia) sokkal 
szélesebb körben és módokon fejtik ki hatásukat, érvényesítik általános tendenciájukat, mint 
azt szokásos definícióik sejtetik.183  

A jelöl folyamat egészlegessége persze korántsem csak tropológiai jelenség. A lexémák 
szintjén is megjelenik, mint azt sokan feltételezték. E "nyelvi relativizmus" nem az általános 
érthet séget vagy fordíthatóságot kérd jelezi meg, hanem 

 

a nyelvi materialitás elvét szigo-
rúan véve 

 

az eltér nyelvi strukturálódásokat eltér világként mutatja fel.

 

A fordíthatóság viszont sokat köszönhet a tropologikus m ködésnek

 

A vizualitás német metaforái 

 

dar-, vorstellen stb. 

 

inkább állnak, a verbalitásé 

 

Satz, übersetzen stb.  inkább ülnek. A megértés 

 

verstehen  ezek szerint inkább a (vizuális) 
érzékek alá rendelt mozzanat, csakúgy, mint az angol see (vö.: understand). Akár tisztán logi-
kus és szisztematikus, akár csupán hozzávet leges egy ilyen rendszer, mindenképp irányítja a 
megértést. És mint arra a "népetimológia" si jelensége, vagy a pszichoanalitikus 

 

vagy ép-
penséggel a dadaista 

 

interpretációk felhívták a figyelmet, ez független a tényleges szótörté-
nett l.

 

Ha egy szó jelentése az összes használati módja, mint Lacan mondja, akkor lehet-e ke-
resked nép egy olyan nyelvhasználói közösség, amelyben ugyanaz a szó a sell és a betray? 
Vagy heideggeriánus, amennyiben a Sorge és a Denken közös t re meg vissza?

  

The Ego and the Id. 

 

Freud angol fordítói nem vették figyelembe, hogy a "freudi" Ich és Es 
szavak mennyire elemi szavak németül, és a tudományos terminus technicus jelleg nevetséges 

                                                

 

181 D G id. m 87. o.

 

182 Robert Dixon: The rise and fall of languages. C[ambridge]UP, Cambridge,1997. 144. o. 
183 A Grammar of Motives. UC[alifornia]Press, Berkeley & LA, 1969 (1945). Appendix D. 



 

76

 
hangsúlyozásával ezeket a Freud anyanyelvén elképeszt en közönséges szavakat ma latinul 
mondják az angol anyanyelv ek, dacára annak, hogy a két nyelv rokonsága ezt tulajdonkép-
pen nem teszi lehet vé, annyira evidens, hogy ezeket a szavakat csak (the) I és (the) It formá-
ban lehet lefordítani, a kezd nyelvtanfolyam els óráján éppúgy, mint bárhol máshol, kivéve 
ezt az egy helyet, a Freud-M vek hivatalos márkakeresked jét, a Standard Editiont. Ha a 
szerz nek oly fontos lenne a tudományos terminus technicus jelleg, maga gondoskodott volna 
err l, és mi sem lett volna erre alkalmasabb, mint a német nyelv, mely híresen a leggazdagabb 
kultúra a formalista szócs rések tekintetében. 

 

Az angolnál rosszabb megoldás csak a ma-
gyarban született, Kosztolányi stévedése.

  

A trópusok 

 

mint Niezsche hangsúlyozza 

 

egyebek közt az "ismertre" való vissza-
vezetés technikái. Ám vajon miféle mnemotechnika révén létezik egyáltalán ez az "ismert", 
vajon miféle médium "tárolja"? Wittgensteini kérdés. És a hasonló válasz: a nyelvhasználó. 
Az az önreflexív regresszus, amely Wittgenstein egyik f problémája: honnan tudom a helyes 
használat kritériumainak helyes használatának kritériumainak Freud neuropszichológiai 
koncepciója szerint az emlékezést l függetlenül az ember életében történtek nagyjából hiány-
talanul tárolódnak az agyban. Ez különleges, ritka vagy rejtett módokon reaktiválódhat 

 

in-
nen tudunk egyáltalán róla, hiszen túlnyomó részét elfelejtjük (megsz nnek bizonyos neurális 
konnexiók). Az egyik leggyakoribb reaktivációs mód az álomtartalmak túldetermináltsága. Ez 
valójában az elfelejtett, tudattalan emléknyomok s rített reprezentációja.

 

Másfel l a tropológia 

 

amint azt Sklovszkij a metafora esetében hangsúlyozza 

 

a 
"világ" ismeretlenné, furcsává, szokatlanná, érdekessé tevésének technikája is, azaz megújítja 
az érzékelést. A túlságosan megszokott kifejezéseken, etablírozott szignifikációs szabályokon 
nem akadunk fenn, ám a szokatlan, a különös megakasztja értésünket, rákényszerít bizonyos 
retorikai, stiláris, érzékelési, világnézeti mintázataink újrarendezésére. 

Szó szerint retorikai kérdés, beszélnek-e a delfinek. Furcsa módon, az egyre intenzí-
vebb kutatások ellenére, erre nem máig tudtak válaszolni a különböz tudományok.184 Ultra-
hangrendszerük roppant komplex, és teljesen másként m ködtetik, mint az emberek a nyelvet. 
Hiszen más funkció-összefüggésbe illeszkedik: a delfinek például több és kifinomultabb ér-
zékszerveikkel sokkal nagyobb "sávszélességen" és "mélységben" érzékelik a világot, mint az 
emberek. Például ultrahang-látásuk nemcsak hogy röntgenszem , a lényeknek nemcsak külse-

                                                

 

184 Vö.: "Dolphins Use Language To Communicate": "...across distances. With this said, scientists still hesitate 
to officially say that dolphins are actually using language " 

 

www.eightballmagazine.com/diatribes/ 
diatribes412.htm  "Marine Mammal Acoustics: Language and Communication". Lawrence Erlbaum Press: 115-
152 Tyack, Peter L. "Population Biology, Social Behavior and Communication in Whales and Dolphins", 
www.umassd.edu/Public/People/Kamaral/ thesis/marinemammalacoustics.html 

 

www.dolphins.com.au/ 

 

The 
Language of Dolphins :: Essays and Term Papers, www.academon.com/lib/paper/1533.html 

 

"Do Dolphins 
Have Language?, cc6.cumber.edu/psych/v/OtherLang/otherlang.htm 

 

"Can dolphins learn english?", 
www.ezboard.com 

 

Skeptical Inquirer Electronic Digest, Aug. 29, 2000: "LA TIMES: Student Scores Stalled 
in Science During the 90's", "NY TIMES BOOK REVIEW: The Book of Miracles --NY TIMES: Dolphins 
Show Language Like Learning ... ", www.csicop.org/list/listarchive/msg00098.html 

 

"Dolphins and 
Man.....Equals?", www.polaris.net/~rblacks/dolphins.htm 

 

"Behaviour - Intelligence and Language": "... 
Dolphins have a language to communicate with one another. It differs a lot from that of humans. ... The spoken 
language is another thing which dolphins can't use." stb. 

 

library.thinkquest.org/17963/behaviour-int_lan.html - 
15k 

 

SETI public: "An Alien language and Dolphins": "... that after 6 yrs research, altho much progress has 
been made, (Dolphins using 15 various whistles etc), no real understanding of the Dolphins' language has yet ... 
", seti.sentry.net/archive/public/ 1999/12-99 

 

"DRC - Dolphin Communications": "... Researchers are still 
studying the behaviors and situations when dolphins use body language to learn specifically what they mean ", 
www.dolphins.org/Learn/lmm-dcmm.htm 

 

Patricia St John: The Secret Language of Dolphins. Recenziók ez 
utóbbiról: www.amazon.com/exec/obidos/tg/ detail/-/158444021X?vi=glance 

 

"Do dolphins really have a 
language of their own?": "... Some scientists believe that the sounds that dolphins make are actually a kind of 
their own language... ", crucial.ied.edu.hk/dolphin/lang.html stb. 

http://www.eightballmagazine.com/diatribes/
http://www.umassd.edu/Public/People/Kamaral/
http://www.dolphins.com.au/
http://www.academon.com/lib/paper/1533.html
http://www.ezboard.com
http://www.csicop.org/list/listarchive/msg00098.html
http://www.polaris.net/~rblacks/dolphins.htm
http://www.dolphins.org/Learn/lmm-dcmm.htm
http://www.amazon.com/exec/obidos/tg/


 

77

 
jét, hanem belsejét, pl. csontvázát is folyamatosan látja  de a környezetét, a dolgokat, a társa-
it nemcsak a saját maga által kibocsátott hullámok visszaver dései révén érzékeli, hanem a 
társai által kibocsátott (és természetesen egyedenként jól megkülönböztethet ) hullámok és 
azok visszaver dései révén is. Vagyis a delfinek egymást és mindent az összes többi "beszé-
l " (ultrahang-kibocsátó) társuk  pozíciójából is érzékelik (azok "szemével" is látják). Ennek 
az érzékszervnek a nyelvezete azért lefordíthatatlan emberi nyelvre, mert mint érzékelés sok-
kal gazdagabb. A fogalmi nyelv diszkrét-analitikus, bináris-oppozicionális. Ez a komplex 
érzékelés kontinuusabb, diffúzabb, nagyobb felbontású, pontosabb, harmonikusabb világképet 
jelent. 

 

A fordíthatóságnak is különböz szintjei (korlátai) vannak.

 

A szexus különleges szerepe feler södik az embernél, nemcsak szimbolikus újraírása 
miatt, hanem azért is, mert az tapasztalatok körében ez a leginkább érzéki: mind az öt érzék 
involvált, ami a civilizált ember roppant kevés tevékenységére mondható el. 

A szexualitás diszzeminatív  emancipatorikus  hatással van a szociálisra. 

Irónia  

Lokálisan hallatlanul egyszer : pont ellenkez képp kell érteni, mint amit mond. Egészlegesen

 

hallatlanul bonyolult.  
Sokan elmondták már, hogy az irónia a legkevésbé meghatározható. Én is elmondom.  
Az irónia legpontosabb meghatározása éppen meghatározhatatlansága: a bizonytalan-

ság, hogy nem tudom, ironikusan "kell"-e olvasni vagy sem. Az ironikus felkelti annak gya-
núját, hogy ironikus, de bizonyítékok hiányában sem ment fel az ironikus olvasásmód alól. 
"Amit a jelöl lánc e struktúrája feltár, az az a lehet ség 

 

pontosan amennyire közös nyelv-
használatom más alanyokéval, azaz amennyire nyelvként létezik , hogy valami egész mást 
jelentsen, mint amit mond."185  

Az irónia a 4 alapvet szignifikációs stílus  neurotikus, peverz, paranoid és szkizoid  együt-
tes m ködése. Platón iróniáján is néha áthallatszik a fogcsikorgatás, hogy a szofista leveri az 
igazság árát. Pedig az, nemde, pont arról ismerhet fel, hogy mindig túl drága. Amit ötven 
drachmáért árul valaki, az nem lehet ugyanaz, amiért Szókratész az életét adta, és még az is 
kevés volt, mert csak annyit tudott meg, hogy mennyire nem tud semmit.186  

                                                

 

185 Ecrits, 155. o. 
186 "Két hegy van 

 

írja Paul Klee , melyeken világosság és der honol: az állatok hegye és az istenek hegye. 
Közöttük pedig az ember félhomályos völgye fekszik. Ha valaki felfelé néz, elragadja sejtelemszer en a csilla-
píthatatlan sóvárgás, t, aki tudja, hogy nem tud, azok után, akik nem tudják, hogy nem tudnak, és azok után, 
akik tudják, hogy tudnak." 



 

78

 
Felhasznált irodalom   

 
Atkinson, Rita & Richard Edward Smith Daryl Bem: Pszichológia. Osiris Századvég, 
Budapest, 1995. 

 

Bacsó, szerk.: Szöveg és interpretáció, Cserépfalvi, Bp. én. 

 

Barth, John: Az út vége. Európa, Bp. 1969. 

 

Barthes, Roland: A szöveg öröme. Osiris, Bp., 1996. 

 

Bateson, Gregory: Steps to an Ecology of Mind. Ballantine, NY, 1972. 

 

Benk L., f szerk: A magyar nyelv történeti-etimológiai szótára. Akadémiai, Bp., 1984. 

 

Benveniste, Émile: Problems in General Linguistics. University of Miami Press, Coral 
Gables, 1971. 

 

Black, Max: Models and Metaphors. Ithaca, New York, 1962. 

 

Bloom, Harold: A Map of Misreading. 95. o. 

 

Bloom, Harold: The Western Canon. Riverhead, New York, 1995. 

 

Borges, Jorge Luís: Az id újabb cáfolata. Gondolat, Bp., 1987. 

 

Bowie, Malcolm: Lacan. Fontana Press, London, 1991. 

 

Burke, Kenneth: A Grammar of Motives. University of California Press, Berkeley & LA, 
1969 (1945). 

 

Bracher, M. Ragland-Sullivan, E., eds.: Lacan and the Subject of Language. Routledge, 
NY & London, 1991 

 

Csányi Vilmos: Evolúciós rendszerek. Gondolat, Bp. 1984. 

 

Borch-Jakobsen, Mikkel: Lacan. The Absolute Master. Stanford University Press, 
Stanford, 1991. 

 

Chaitin Gilbert D.: Rhetoric and Culture in Lacan. Cambridge University Press, Camb-
ridge, 1996. 

 

Danto, Arthur C.: The Transfiguration of the Commonplace. M.I.T. Press, Cambridge, 
1981. 

 

Dawkins, Richard: Az önz gén. Gondolat, Bp., 1986. 

 

Deleuze, Gilles Félix Guattari: Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia. University 
of Minnesota Press, Minneapolis, 1990 (1972). 

 

Deleuze, Gilles: Michel Foucault. University of Minnesota Press, Minneapolis, 1986. 

 

Derrida, Jacques: Minden dolgok vége. (+ Kant: "Egy újabban felkapott apokaliptikus 
hangnemr l a filozófiában") Osiris-Gond, Bp., 1993. 

 

Derrida, Jacques: A disszemináció. Jelenkor, Pécs, 1994. 

 

Eissler, Kurt R.: Todestrieb, Ambivalenz, Narzissmus. Kindler, München, 1980. 

 

Eysenck, Michael Mark Keane: Kognitív pszichológia. Nemzeti Tankönyvkiadó, Buda-
pest, 1997. 

 

Farkas Zsolt: Mindent l ugyanannyira. JAK-Pesti Szalon, Bp., 1994. 

 

Farkas Zsolt: Kukorelly Endre. Kalligram, Pozsony, 1996. 

 

Farkas Zsolt: Most akkor. Filum, Bp., 1998. 

 

Farkas Zs., szerk: Pornográfia. Kalligram, 1998/7-8-9. 

 

Felman, Shoshana: Jacques Lacan and the Adventure of Insight. Harvard University 
Press, Cambridge, 1987. 

 

Feyerabend, Paul K.: Problems of Empiricism. Cambridge University Press, Cambridge 
etc., 1981. 



 

79

  
Fletcher, Angus: Allegory. The Theory of a Symbolic Mode. Cornell University Press, 
Ithaca, 1964. 

 
Foucault, Michel: Nyelv a végtelenhez. Latin bet k, Debrecen, 1999. 

 
Freud, Sigmund: Álomfejtés. Helikon, Bp., 1985. 

 
Freud, Sigmund: A szexuális élet pszichológiája. Filum, Bp., 1995. 

 
Freud, Sigmund: Esszék. Gondolat, Bp., 1982. 

 
Freud, Sigmund: A halálösztön és az életösztön. Világirodalom, Bp., 1923. 

 

Gadamer, Hans-Georg: Igazság és módszer. Gondolat, Bp., 1984. 

 

Habermas, Jürgen: The Philosophical Discourse of Modernity, MIT Press, Cambridge, 
1987. 

 

Hegel, G. W. F.: A szellem fenomenológiája. Akadémiai, Bp., 1979. 

 

Hesse, Mary: "The cognitive claims of metaphor" in J.P. van Noppen (ed.), Metaphor and 
Religion. Free University of Brussells, Brussells, 1984. 27-45. o. 

 

Ivanov, Vjacseszlav V.: Nyelv, mítosz, kultúra. Gondolat, Bp., 1984. 

 

Jackson, D. D.: "Schizophrenia". In: Contemporary Psychology. W. H. Freeman & Co., 
San Francisco, 1971. 

 

Jacob, François: A lehetséges és a tényleges valóság. Európa, Bp., 1986 

 

Jádi Ferenc: Rákszemek. Kijárat, Bp., 1998. 

 

Jakobson, Roman: Hang  jel  vers. Gondolat, Bp. 1972. 

 

Jung, Carl. G.: Bevezetés a tudattalan pszichológiájába. Bibliotheca, Bp., 1948. 

 

Kierkegaard, Sören: Vagy-vagy. Gondolat, Bp., 1978. 

 

Kiss A. A. Kovács S. sk.-Odorics F: Testes könyv I-II. Ictus, Szeged, 1997. 

 

Koselleck, Reinhardt: Aszimmetrikus ellenfogalmak. Jószöveg, Bp., 1999. 

 

Kovács S. sk., szerk: Az amerikai dekonstrukció. Helikon, 1994/1-2. 

 

Kuhn, Thomas S.: "Metaphor in Sciences" in A. Ortony, ed.: Metaphor and Thought: 
Cambridge University Press, Cambridge, 1979. 409-419. o. 

 

Lacan, Jacques: Ecrits, W. W. Norton & Co., New York & London, 1977. 

 

Lacan, Jacques: Seminars. Books I.-II. Cambridge University Press, Cambridge, 1988. 

 

Lacan, Jacques: Television. A Challange to the Psychoanalytic Establishment. W. 
W.Norton, New York & London, 1990. 

 

Lacan, Jacques: Feminine Sexuality. Jacques Lacan and the ecole freudienne. W. W. 
Norton & Pantheon,  New York & London, 1985. 

 

Laing, Ronald D.: The Divided Self. Penguin, Middlesex, 1970. 

 

Lakoff, George 

 

M. Johnson: Metaphors We Live By. Chicago: University of Chicago 
Press 1980 

 

Lakoff, G. 

 

M. Turner: More Than Cool Reason. A Field Guide fo Poetic Metaphor. 
University of Chicago Press, Chicago, 1988. 

 

Lang, Hermann: Die Sprache und das Unbewusste. Suhrkamp, Frankfurt/Main, 1986. 

 

Lanham, Richard A.: A Handlist of Rhetorical Terms. University of California Press, 
Berkeley etc., 1991. 

 

Laplanche, Jean J. B. Pontalis: A pszichoanalízis szótára. Akadémiai, Bp., 1944. 

 

Leach, Edmund: "Érzékeink luxusa." In Aradi, szerk.: Játékperiszkóp. Kriterion, Bukarest, 
1983. 1-7-136. o. 

 

Lemaire, Anika: Jacques Lacan. Routledge & Kegan Paul, London & NY, 1986 (1977). 

 

Lévi-Strauss, Claude: Structural Anthropology. Basic Books, NY, 1985. 

 

de Man, Paul: Az olvasás allegóriái. Ictus, Szeged, 1999. 

 

de Man, Paul: Blindness and Insight. University of Minnesota Press, Minneapolis, 1983. 

 

de Man, Paul: Esztétikai ideológia. Janus Osiris, Bp., 2000. 



 

80

  
Marini, Marcelle: Jacques Lacan. The French Context. Rutgers University Press, New 
Brunswick, 1992. 

 
Miller, James: The Passion of Michel Foucault. Simon and Schuster, NY etc., 1993. 

 
Muller, John P.

 
Richardson, William J.: Lacan and Language. International Universities 

Press, h. n., 1994 (1982). 

 
Meletyinszkij, Jeleazar: A mítosz poétikája. Gondolat, Bp., 1985. 

 
Nietzsche, Friedrich: "Retorika". In: Thomka, szerk.: Az irodalom elméletei IV. Jelenkor, 
Pécs, 1997. 7. o. 

 

Preminger Brogan, eds.: The New Princeton Ecyclopedia of Poetry and Poetics, 
Princeton University Press, Princeton, 1993. 

 

Richards, I .A.: The Philosophy of Metaphor. Oxford University Press, Oxford, 1936. 

 

Rorty, Richard: "A filozófia ma Amerikában." Magyar Filozófiai Szemle, 1985/3-4. 

 

Sacks, szerk.: On Metaphor, University of Chicago Press, Chicago & London, 1979. 

 

Saussure, Ferdinand de: Bevezetés az általános nyelvészetbe. Gondolat, Bp., 1967. 

 

Smyth, Richard: Renaissance Mnemonics, Poststructuralism, and the Rhetoric of 
Hypertext Composition. http://users.massed.net 

 

Sulloway, Frank J.: Freud, a lélek biológusa. Gondolat, Bp., 1987. 

 

Weber, Samuel: Rückkehr zu Freud. Passagen, Bécs, 1990. 

 

Wittgenstein, Ludwig: Logikai-filozófiai értekezés. Akadémiai, Bp., 1963. 

 

Wittgenstein, Ludwig: Philosophical Investigations. Blackwell, Oxford, 1984 . 

 

Wittgenstein, Ludwig: Észrevételek. Atlantisz, Bp., 1995. 

 

Zizek, Slavoj: "Az inherens törvényszegés, avagy hatalom obszcenitása". Thalassa, 
1997/1.      

http://users.massed.net


This document was created with Win2PDF available at http://www.daneprairie.com.
The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.

http://www.daneprairie.com

