
Doktori Értekezés 

Válság és publicisztika - Egy heterodox csoport olvasmányai a 
harmincéves háború idején 

Viskolcz Noémi 

Szeged, 2000. 



TARTALOM 

I. Bevezetés 4 

1. A doktori értekezés témája és célja 4 

2. A források eredete és leírásuk 11 

II. Johann Permeier és a levelezőpartnerei 16 

1. Johann Permeier a történetírásban 16 

2. Johann Permeier (1597-1644) 21 
a. Származása, tanulmányai, élete 1628-ig 21 
b. Az utazás, az emdeni és amersfoorti évek 1628-1631 23 
c. Berlin 1632-1636 27 
d. Bécs 1636-1641 30 
e. Utazások: Frankfurt és Stuttgart, az utolsó évek 1641-1644 33 
/ Két forrás Permeierrel kapcsolatban 35 

3. Permeier levelezőpartnerei 41 

III. Libri fanatici 48 

1. Chiliasmus 49 
a. Johann Heinrich Alsted: Diatribe de mille annis Apocalypticis 52 
b. Joseph Mede: Clavis Apocalyptica 59 
c. Henricus Meerbotius: Sententia definitiva 64 
d. Johann Permeier: Error Triunus 73 
e. Permeier chiliasmusa 83 

2. Háborúellenesség és egyházkritika 97 
a. Joachim Betke: Mensio Christianismi 97 
b. Ludwig Friedrich Gifftheil röpiratai 108 
c. Lorentz Grammendorf és művei 118 
d. Panthaleon Trappé 132 

3. Spiritualizmus és misztika 138 
a. Paul Felgenhauer: Christianus Simplex 138 
b. Hartwig Lohmann: Speculumfldei 145 
c. Begierer Oder Der Seelenschatz 153 
d. Jacob Böhme 165 
e. Permeier vallási válsága 172 

IV. A nyomdász és a cenzúra 177 
a. A kiadó, Matthaeus Merian Yll 
b. Cenzúra a protestáns területeken 185 

V. Összefoglalás 195 

2 



VI. Függelék 2 0 2 

a. Johann Permeier müveinek a jegyzéke 202 
b. A BJ 7a kódex tartalma 203 

c. A Bl 7b kódex tartalma 201 
d. A Beringer-könyvjegyzék 2\3 
e. A Schallenberg-könyvjegyzék 213 
f . Az 1644-es könyvjegyzék 213 

VII. Irodalom 2 2 3 

a. Kéziratok 223 

b. Nyomtatványok 223 

c. Szakirodalom 224 

VIII. Zusammenfassung 229 

3 



I. BEVEZETÉS 

1. A doktori értekezés témája és célja 

A doktori értekezés témája 

Bármennyire is divatos és elhasznált kifejezés a válság szó manapság, a XVII. század 

irodalmával, történetével és kultúrájával foglalkozó kutatók nem tudják megkerülni vagy 

elhagyni. A „XVII. század válsága" terminussal azokat a krízisjelenségeket próbálják körülírni 

a szakemberek, amelyek egyértelműen erre a századra jellemzőek minden területen, és ezek 

alapján a XVII. század jól elhatárolható mind az előző, mind az azt követő századoktól. 

Nemcsak a történészek, hanem az egyház-, irodalom-, és művészettörténészek is komoly 

fejezeteket szentelnek a munkáikban e folyamat értelmezésének1. Elég legyen csak egyes 

részkutatásokra utalni (eltekintve a fő vonalaktól, így a vallási, territoriális és gazdasági 

problémáktól benne a törökkérdés, a harmincéves háború, a járványok és vészek ismétlődése, 

népesség csökkenése, éhezés témaköreitől.), mint például az okokat kutató klímatörténetire, 

mely feltárta a XVI. század végén bekövetkező „kisjégkorszak" jellemzőit, vagyis az időjárás 

jelentős rosszabbodását és ennek lehetséges (mentalitásbeli) vonatkozásait2, vagy a 

következményeket bemutató nyomda- és könyvtörténeti elemzésekre, melyek kimutatták, hogy 

a XVI. századi minőséghez és az adott technikával elérhető mennyiséghez képest egyértelmű 

visszaesés következett be a könyvnyomtatásban a XVII. század első felében3. Az utóbbi 

években azonban két markáns nézőpont kezd kirajzolódni a válságkutatásban. Az első szerint 

1 A történész elméleti nézőpontjához ld. Hartmut LEHMANN: Das Zeitalter des Absolutismus: 
Gottesgnadentum und Kriegsnot, Stuttgart-Köln-Berlin-Mainz, 1980. 17-18. További újabb jelentős kötetek a 
témához: Krisenbewußtsein und Krisenbewältigung in der frühen Neuzeit. Festschrift für Hans-Christoph 
Rublack, Kiad. Monika HAGENMAIER, Sabine HOLTZ, Frankfurt am Main, 1992., Krisen des 17. 
Jahrhunderts - Interdisciplinäre Perspektiven, Kiad. Manfred JAKUBOWSKI-TIESSEN, Göttingen, 1999. Itt a 
kötet szerkesztője összefoglalja röviden a téma történetét és szakirodalmát is Az irodalomtörténeti munkák 
közül elsősorban Hans-Georg KEMPER többkötetes művére utalunk, aki több fejezetének a címében is ezt a 
kifejezést használja, és a bevezetőben részletesen tárgyalja az „europäischen Krisensymptome der Epoche des 
Konfessionalismus"-t ld. Uő: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit, 2. és 3. kötet, Tübingen 1987. és 1988., 
2 H. LEHMANN: Frömmigkeitsgeschichtliche Auswirkungen der „Kleinen Eiszeit", In Uő: Religion und 
Religiosität in der Neuzeit, 62-82. 
3 Claus W. GERHARDT: Der technische Stand des Buchdrucks im 17. Jahrhundert, In Bücher und 
Bibliotheken im 17. Jahrhundert in Deutschland, (Wolfenbütteler Schriften zur Geschichte des Buchwesens 6.) 
Kiad. Paul RAABE, Wiesbaden, 1980. 11-24. 

4 



(Lehmann) a válság általános, minden területre kiteijedő, igen összetett és hosszú ideig tartó 

jelenség volt4, igaz ezen az álláspontján újabban finomításokat is tett5. A másik elmélet 

(Stráter) ezzel szemben vitatja a válság komplex voltát, és egy speciális, a teológusok és 

bizonyos egyházpolitikailag érdekelt laikus körök tudatában jelenlevő krízishelyzetről beszél6. 

Ez utóbbi nézetet látszik alátámasztani a Brecht által megfogalmazott egyháztörténeti 

áttekintés a legújabb pietizmustörténeti összefoglalásban7. Előtte ugyanő jelezte egy 

tanulmányában, hogy ezt a reformáció utáni és felvilágosodás előtti időszakot alaposan át kell 

értékelni, és be kell látni, hogy olyan szellem- és teológiatörténeti áramlatoknak, mint például a 

spiritualizmus, jóval nagyobb szerepe volt a pietizmus létrejöttében, mint ahogy eddig 

feltételezték8. A második álláspontot elfogadva fel kell vázolni azt az alaphelyzetet, hogy az 

evangélikus egyháznak kezdettől fogva nehézségei voltak az általuk elképzelt keresztényi élet 

megvalósításával. Luther azt gondolta, hogy az emberek megváltoztathatók, és a krisztusi 

ígéret (megbocsátás és az igazságosság) hirdetésén keresztül hatni lehet a hitükre is. 

Természetesnek vette, hogy a hitben újjászületett ember Krisztushoz hasonlatosan él és 

cselekszik, s hogy ez a hit lendíti előre az embereket, hogy jótetteket vigyeknek véghez. Már 

neki magának is több csalódással kellett tudomásul vennie, hogy ez nem így van. Sokan úgy 

élték meg a reformációt, mint a törvényes egyházi szabályozás alóli felszabadulást. Ennek a 

helyére kellett valami újat a reformátoroknak felépítenie, mely másfajta lehetőségeket kínált a 

hívőnek a vallása gyakorlására és a keresztényi erkölcsök betartására. Ez az egyházépítő 

munka csak nehezen haladt előre, de 1580-ra tulajdonképpen készen állt a rendeletekkel 

körülbástyázott protestáns egyház. A teológusoknak pedig az volt a feladata, hogy 

kidolgozzák a helyes tanokat, és a belső illetve külső támadásoktól védelmezzék azokat. 

Vagyis a polémia hivatalosan is az egyetemek oktatási területévé vált, amit a teológushallgatók 

4 H. LEHMANN: Das Zeitalter des Absolutismus: Gottesgnadentum und Kriegsnot, Stuttgart-Köln-Berlin-
Mainz, 1980. Elsősorban a könyv harmadik része érdekes, mely a következő címet viseli: Not, Angst, 
Hoffnung. Die Krise des Glaubens im 17. Jahrhundert. 
s Id. H. LEHMANN: Die Krisen des 17. Jahrhunderts als Problem der Forschung, In Krisen des 17. 
Jahrhunderts, 13-24. A finomítások magának a fogalomnak („17. század válsága") a szerencsétlen és esetlen 
voltára való utalással kezdődnek, és azzal folytatódnak, hogy az általános válság helyett sok, egymással nem 
feltétlenül összefüggő krízisről beszél, melyek alapos analízise után lehetséges csak a közös nevezőre hozás. 
6 ld. Udo STRÁTER könyvfejezetét Neu Frömmigkeit, Meditation und „Krise" címen, ahol Sträter magát ezt a 
paradigmát veszi szemügyre részletesen a teológus szemszögéből. In Uő: Meditation und Kirchenreform, 9-33. 
Johannes WALLMANN egy tanulmányában részletesen kitér a Lehmann-Sträter vitára, kiegészítve azt a saját 
megjegyzéseivel, ld. Uő: Reflexionen und Bemerkungen zur Frömmigkeitskrise des 17. Jahrhunderts, In Krisen 
des 17. Jahrhunderts, 25-43. 
7 Martin BRECHT: Das Aufkommen der neuen Frömmigkeitsbewegung in Deutschland, 113-205. 
8 M. BRECHT: Der Beitrag des Spiritualismus der Reformationszeit zur Erneuerung der lutherischen Kirche 
im 17. Jahrhundert, In Wegscheiden der Reformation. Alternatives Denken vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, 
Kiad. Günter VOGLER, Weimar, 1994. 369-379. 

5 



felé kötelességszerűen közvetítettek. Csakhogy a vitázás feltűnően gyorsan átváltozott egy 

tartós, terméketlen és egyben visszarettentő funkciójává a korabeli teológiának, ráadásul 

forrásként az arisztotelészi filozófiához nyúltak vissza, mely skolasztikaszerű fejlődéshez, 

jobban mondva megmerevedéshez vezetett. Ugyanakkor a gyakorlati területeken a hívők 

lelkigondozásával és az ő egyszerűbb igényeikkel kapcsolatban semmi nem történt. A helyzetet 

tovább bonyolította, hogy az evangélikus egyház a legtöbb helyen szoros összefonódást 

mutatott a helyi kormányzattal. Nagy befolyása volt "állami" ügyekben és konfliktusokban, de 

ezt a segítséget igényelte is a világi vezetés. Természetesen fordítva is igaz volt mindez, 

amennyiben az egyháznak az államapparátusra volt szüksége, hogy az akaratát a hívőknél 

keresztülvigye. A XVI. század végére egyértelműen megmutatkozott ennek az ortodoxiába 

hajlott, az állammal egybenőtt, a hívőket elhanyagoló egyházpolitikának a válsága, mégpedig 

egy belső ellenzék megjelenésével. 

A dolgozat elsősorban ezen a Sträter-Brecht vágta csapáson haladva egy olyan kis szeletet 

kíván kihasítani a válságérzet bemutatására, amelyben ennek a bizonyos belső ellenzéknek, 

egyes embereknek, illetve egy csoport laikus hívőnek az olvasmányait veszi szemügyre a 

harmincéves háború középső évtizedében. Természetesen ez a kis szelet nem adhat okot 

általánosításokra, hiszen ez a bizonyos csoport nagyon jól behatárolható a vallási hovatartozás, 

a képzettség, a szándék és a megítélés alapján. Vallásuk szerint majdnem minden 

evangélikusak, a képzettségüket tekintve sokan jártak közülük egyetemre, de legalább 

középfokú oktatásban vettek részt, a szándékaik egyértelműen a háború ellenzésével, 

egyházjobbító akarattal, és egy belső, Krisztust követő, személyesebb vallással párosíthatóak, 

míg a megítélésük (legalábbis az egyház részéről) az volt, hogy ők eretnekek9. 

A XVII. században sokféle kifejezés létezett a német nyelvterületen az eretnekség megjelölésére. A korabeli 

irodalomban természetesen továbbél a Ketzer 'eretnek', a Schwärmer 'rajongó', mint nagyon általános 

megfogalmazások. Az Enthusiasten 'lelkesültek', Illuminalten 'megvilágosodottak, lelkesedettek' már szűkebb 

körre vonatkoznak, és inkább a normálistól eltérő lelkiállapot kifejezésére szolgálnak. A Phantasten 

'fantáziálók' lekicsinylő gúnyelnevezés, míg a neue Propheten'új próféták' összetétel a magukat is így nevező 

és szerepüket Isten követeként megélő eretnekek gyakori megjelölése. A korban a legelterjedtebb mégis egy 

tulajdonnévből közhelyesült kifejezés: a weigelianer, vagyis 'weigeliánusok'. Permeiert és barátait is általában 

így illetik a támadóik. Valentin WEIGEL (1533-1588) rendkívül izgalmas személyisége a XVI. századi 

egyháztörténetnek. Látszólag egy hivatalát rendesen ellátó, átlagos evangélikus lelkész Németország keleti 

sarkában, Zschopauban, aki azonban titokban az egész egyházat megrengető műveket írt, egyszerűen frontális 

támadást indított a fennálló egyházak ellen. Művei csak jóval halála után jelentek meg, és nevét kihasználva 

követői hasonló jellegű vagy még radikálisabb könyveket szereztek. Óriási hatást gyakorolt a német (teológiai) 

6 



A cím második fele, a publicisztika, az olvasmányok jellegére utal. A csoport által kiadott, 

terjesztett és olvasott anyag egy része jellemző módon nem kifejezetten irodalmi, hanem 

politikai, és még inkább egyházpolitikai, melytől azért akadnak eltérések. Műfajilag leginkább 

röpiratként határozhatjuk meg őket, az alábbi definíciót alapul véve: röpirat minden olyan több 

mint egy lapból álló, önálló, nem periodikus és kötés nélküli nyomtatvány, mely az agitáció és a 

meggyőzés céljával fordul a nyilvánossághoz10. Még egy fontos elemük, ami ebben a 

meghatározásban nem fordul elő, hogy névtelenek, sem a szerző, sem a nyomdász és/vagy 

kiadó és többnyire a nyomdahely sem szerepel rajtuk. Mint emítettük, nem mindegyik mű 

sorolható a röpiratokhoz, ezek teológiai traktátusokként írhatók le, igaz, sok közös jegyet 

hordoznak a röpiratokkal a terjedelmüket (általában rövid), formájukat (kézhez álló negyed-

vagy nyolcadrét, esetleg még kisebb) és a terjesztőik szándékát (meggyőzés) tekintve, nem is 

beszélve az anonymitásukról. 

A dolgozat jellegét azok a többféle szempontból is hallatlanul gazdag források határozzák meg, 

melyek melyek ma Halle an der Saaléban, a Franckesche Stiftungen levéltárában találhatók. 

Elsősorban két, a harmincéves háború idejéből származó leveleket és röpiratokat magukba 

foglaló kódex értendő ide, melyeket kiegészítenek más könyvtárakban és levéltárakban tett 

kutatások is. Nem maradhat említetlenül a Franckesche Stiftungen könyvtára sem, itt rengeteg 

nyomtatott, heterodox jellegű mű található a XVI-XVII. századból, köztük számos unikum. 

Bár a hallei forrásokból már sok kutató merített és közzétett, ugyanakkor az egészet a maga 

egységében még soha senki nem vette nagyító alá, s nem elemezte, mely a források sokaságát 

tekintve érthető is. Ez az értekezés is "csupán" egy szempontból kívánja a forrásokat vallatóra 

fogni, mégpedig a könyvek és olvasmányok szempontjából. 

A doktori értekezés célja 

A dolgozat arra vállakozik, hogy egy olyan érdekes csoport életére világítson rá, amely a 

XVII. század első felében az egyház által oly jelentősen befolyásolt civilizációs normáknak 

irodalomra, amennyiben támogató s ellenvélemények sorozatát iniciálta, amennyiben weigeliánus perek 

sokaságát vonta maga után, amennyiben a német és közép-európai intelligenciát az egyház szerepének 

átértékelésére ösztökélte, vagy ahogy Pfefferl megfogalmazta, a XVI-XVII. század szellemtörténetét 

messzemenőn befolyásolta, ld. Horst PFEFFERL: Die Überlieferung der Schriften Weigels, Diss. Marburg, 

1991. Ugyanebben Weigelhez a legteljesebb szakirodalomi lista található. 

7 



ellentmondott, amennyiben azokat kritizálta és megszegte, mitöbb, bírálatát röpiratokba és 

könyvekbe foglalva terjeszteni próbálta. Mint már említettük, mindezt bőséges forrásanyagra 

alapozva tesszük. Mégis, az óriási gyűjtemény szűkítése érdekében meghúztunk egy belső kört, 

melyből elsősorban merít az értekezés. Ez a belső kör a B 17a jelzetű kódexben található Acta 

Regni Christi Anno 1638. című 91 levélből álló gyűjtemény. A levelek átírását illetve kiadásra 

való elkészítését már a dolgozat megírása előtt elvégeztük. Az összes többi forrást 

másodsorban használtuk, s itt - modern, tudományos átírások híján - igénybe vettünk régebbi 

feldolgozásokat is, elsősorban a Theodor Wotschke tanulmányaiban szereplő 

szövegkiadásokat. Az érthetőség kedvéért munkánk legelső fejezetében a forrásokat, azok 

eredetét és jellegét írjuk le. 

A szerző feladatának tekinti a csoport tagjainak személyiségét és munkásságát megvizsgálni. 

Ennek a csoportnak az összefogó és központi alakja Joharrn Permeier, egy Felső-Ausztriában 

született evangélikus vallású értelmiségi, aki később vallási menekültként Hollandiában és 

különböző német tartományokban bukkant föl, majd egy ideig újra Bécsben élt. Kiterjedt 

levelezést folytatott a vándorlásai során megismert barátaival, tőle származik az előbb említett 

Acta Regni Christi is, illetve ő volt az, aki intenzíven foglalkozott az „ellenzéki" irodalom 

kiadásával és terjesztésével. Szintén a dolgozat első részében egy új, minden eddiginél teljesebb 

és pontosabb Permeier-pályaképet vázolunk fel, felhasználva a levéltári kutatások során 

felbukkant eddig még ismeretlen adatokat is, külön értékelve két forrást a személyével 

kapcsolatban. Az első rész zárófejezetében azokat a levelezőpartnereket vesszük még nagyító 

alá, akiknek Permeier a levél- és könyvküldeményeit szánta, és amúgy a korabeli közép-

európai felekezeti színpad izgalmas és érdekes alakjai. 

Az értekezés törzsét a Permeier-levelezésben szóba kerülő művek elemzése adja. Ehhez 

segítségként szolgál, hogy maga Permeier is katalógusokat küldött barátainak az általa ajánlott 

könyvekről, másrészt leveleiben gyakran számolt be olvasmányairól. De nemcsak a terjesztésen 

volt a hangsúly, hanem a kiadáson is, hiszen a csoportból többen vállaltak magukra kiadói 

feladatokat, illetve maguk is szerzők voltak. A kutatást nehezítette, hogy a szóba jövő művek 

már a korban rendkívül kis példányszámban jelentek meg, így mai megtalálhatóságuk is 

sokszor kérdésessé vált. Ahol lehetséges volt, a röpiratokat és a traktátusokat azonosítottuk, 

és a sorsukon, létrejöttükön, kiadásukon elgondolkodtunk. Ezeket a műveket külön-külön 

fejezetekben vesszük sorra, mindenhol pontos könyvészeti leírást adva, azokat tartalmilag 

10 A H. J. KÖHLERtől származó definíciót és a különböző véleményeket hozzá ld. Volker LEPPIN: Ántichiist . 
und Jüngster Tag, 21-32. 

\ 
V , ' 

8 



ismertetve és elemezve. Ezen eljárás során tűnt fel, hogy a bizonyos értelemben jól 

csoportosíthatók témák köré, így kristályosodott ki az a váz, amihez a dolgozat e második 

részében tartottuk magunkat. A művek besorolása egy-egy ilyen témacsoportba rettentő 

nehézségeket is okozott, mert egyrészt a hasonlóság ellenére sem tükröznek azonos felfogást, s 

mert a témák könnyedén átjárhatók, tehát egy mű akár több csoportba is tartozhatna. Másrészt 

önkényesen kellett bánnunk az anyaggal, hiszen az egész tematikát érintően jellemző a 

szakirodalom hiánya, ami ebben segítséget nyújthatott volna. A témák: a chiliasmus, a misztika, 

az egyházkritikai és háborúellenes publicisztika egyben világos megoldási kísérleteket is 

jeleztek a kiadók és olvasók részéről a már említett válság leküzdésére, ezért bővebben is 

igyekszünk ezeket eszmetörténeti szempontból értékeim. 

A továbbiakban fontosnak tartottuk azt is, hogy összefoglalást adjunk a korabeli cenzúrázási 

technikákról, mégpedig a protestáns területeken, s arról, hogy hogyan terjedtek a tiltás ellenére 

is ezek a könyvek, s mi lett a szerzőik sorsa, ha kilétük kiderült. Ebben az egységben nem 

kevésbé fontos a nyomdász, Matthaeus Merian szerepe, és az itt elvégzett elemzések egészen 

meglepő eredménnyel szolgáltak. Az értékelésben arra hívjuk fel a figyelmet, hogy ezek a 

könyvek, mint „válságtermékek" hogyan funkcionáltak, milyen kihatással voltak a 

környezetükre, milyen megoldást kínáltak a krízisre, hogy a történeti valóság és a propaganda, 

a teológia és a publicisztika milyen kölcsönhatásban álltak egymással. 

Végül arról is szót kell ejtenünk, hogy mi maradt ki a dolgozatból. Alapos megfontolás után 

kénytelenek voltunk elhagyni a sokat olvasott és teijesztett apokaliptikus irodalom tárgyalását, 

ennek azonosítása és elemzése ugyanis körülbelül akkora terjedelmet tett volna ki, mint a 

jelenlegi disszertáció. A különféle próféciák, jövendölések, víziók, matematikai számolásokon 

és asztronómiai megfigyeléseken alapuló előrejelzések hangnemükben talán mások, mint az itt 

elemzésre kerülők, de céljaikban hasonlók, és az eredmények értékelésekor mindenképpen 

számításba kell vennünk őket11. A másik sajnálatos módon kiszoruló téma a Permeier által 

gondozott, pozsonyi barátja, Melchior Beringer által finanszírozott, és Merian nyomdájában 

elkészült Johann Arndt Posíilla kiadástörténete. Egyrészt szintén a terjedelemre kellett 

figyelemmel lennünk, másrészt a dolgozattal párhuzamosan íródott meg Keserű Bálintnak az 

11 Az érthetőség kedvéért álljon itt néhány, Permeier által terjesztett ilyen jellegű mű: Johann Dobricius: 
Zeiterinner, Tycho de Brache és Johann Kepler jóslatai, a Visiones de Leone Septentrionali Triumphante című 
röpirat, Christina Poniatowska és Christoph Kotter víziói, illetve egy Permeier által fordított és kiadott röpirat: 
COPIA Von einem Brieff auB Friefilandt geschrieben, durch Inthie Janssen Eltisten der Gemeine Jesu Christi 
zu Oster See vnd Echten. Az apokaliptikus röpiratok feldolgozásához kiváló kapaszkodót nyújt egy friss 
szakirodalom: Jürgen LEPPIN: Antichrist und Jüngster Tag, mely 1618-ig ad elméleti összefoglalót a röpiratok 
profiljáról a német lutheranizmusban. 

9 



ezzel kapcsolatos tanulmánya12, így mi legfeljebb csak adatszerű kiegészítéseket tehettünk 

volna ehhez. 

A dolgozathoz csatolunk egy függeléket, ahol a megértéshez legszükségesebb 

dokumentumokat adjuk közre. A disszertáció német nyelvű irodalomra épül, az idézetek 

fordítása a szerzőtől származik, aki nem a szó, hanem az értelem szerinti visszaadásra 

törekedett. 

12 KESERŰ B.: Pozsonyi projektum Arndt-művek fordítására és kiadására 1641-44-ben, megjelenés alatt. 

10 



2. A források eredete és leírásuk 

A források eredete 

A kutatások alapját több, Halle an der Saaléban a Franckesche Stiftungen levéltárában található 

kézirat képezi, jelzetük: B17a; B17b; B18, F531. (Eddig pontos, mindenre kiteijedő leírás még 

nem készült a felsorolt iratok tartalmáról2, ezért a mellékletben, különös tekintettel a B 17a és a 

B17b kódexekre, egy részletes jegyzéket adunk közre.) Mivel ezek a jelzetek olyan kéziratokat 

jelölnek, amelyek tartalmilag szorosan összefüggenek, feltehető, hogy egy időből s egy 

adományozótól származnak. 

Sajnos a mai napig nem tisztázott, hogyan kerültek a kéziratok Haliéba, bár két teória is létezik 

erre nézve. Az egyik Kari Weiskétől ered, aki a Frankesche Stiftungen neves levéltárosa volt a 

századfordulón. Ő számolt be arról3, hogy a levéltárban igen sok vallási rajongó és 

enthuziaszta irodalmi kézirat található Schwenckfeldtől a harmincéves háború idejéig, melyek 

közül jónéhány eredeti, s sokat belőlük a gyógyszerész Schmidt egy öreg páciense 

ajándékozott a könyvtárnak 1743-ban, majd megadta a fenti jelzeteket. Értesülése forrását nem 

jelölte, és a levéltár mostam vezetője sem tudott abban segíteni, hogy honnan származik ez az 

információ. Ugyancsak nem sikerült kinyomozni a gyógyszerész Schmidt személyét. 

A másik feltevés szerint4 az értékes iratok Friedrich Breckling5 hagyatékából jutottak Haliéba. 

Ezt a változatot erősíti sok Brecklingtől származó írás és levélrészlet, valamint az a tény, hogy 

könyveinek és kéziratainak egy részét 1704-5-ben és 1709-ben a könyvtárnak ajándékozta. A 

dolgunkat nem könnyíti meg, hogy míg a könyveiről fennmaradt egy jegyzék6, addig a 

kéziratokról ebben nem esik szó, illetve Weiske utal arra, hogy összesen két kézirat található a 

1 A források feldolgozását jelentősen megkönnyítette, hogy Carlos Gilly bázeli történész a Régi Magyar 
Irodalom Tanszék rendelkezésére bocsátotta a két kódexről készült mikrofilmet. Ezért köszönettel tartozunk 
neki. 
2 A legjobb leírást Eylenstein adta, ez azonban közel sem teljes, és sok az olvasati hiba benne. ld. E. 
EYLENSTEIN: Dániel Friedrich, 15-21. 
3 Kari WEISKE: Mitteilungen über die Handschriftsammlung, In Aus der Hauptbibliothek der Franckeschen-
Stiftungen, Halle, 1903. 7-27. 
4 KESERŰ Bálint: In den Fufistapfen der Rosenkreuzer, 1. 
5 BRECKLING, Friedrich (1629-1711) A lexikonok a radikális pietisták között tartják számon. Sokoldalú 
teológiai tanulmányok után lelkészként szolgált Flensburgban, ahol hamarosan összeütközésbe került 
elöljáróival vallási nézetei miatt. Menedéket, mint megannyi eszmetársa, Hollandiában talált, mely 50 éven át a 
második hazája lett. Zwolléban igazgatta az evangélikus gyülekezetet, közben kiadóként és íróként 
tevékenykedett, s levelezése a vallási rajongókkal egész Európára kiterjedt. Monográfia még nem jelent meg 
róla, hagyatéka nagyobb részt feldolgozatlan, ld. John BRUCKNER szócikkét róla, ahol részletes szakirodalmi 
összefoglaló található életéről és műveiről. In Biographisches Lexikon für Schleswig-Holstein und Lübeck, 7. 
kötet, Neumünster, 1985. 33. 
6 A Librí Brecklingici irat a G1 jelzet alatt található a Franckesche Stiftungen levéltárában. Kiadtalan. 

11 



Breckling-hagyatékban7. Annál beszédesebbek a levelei ill. művei, melyekben sokszor 
nyilatkozik a kortársaitól és barátaitól - így a kódexekben s kéziratokban szereplő személyektől 
- hozzákerült és megőrzött vagy éppen az általa összegyűjtött írásokról. Arra is többször 
hivatkozik, hogy hogyan kerültek hozzá a rajongók anyagai: Ob ich gleich nach Absterben meines 

lieben Vaters Joachim Betkii, der mir sein Excidium Germaniae, Grammendorfs und anderer Schriften im 

Testament vermacht, wie ich denn hernach vieler Wahrheitszeugen Manuskripte dazu gesammelt und bei mir 

zum Dienst der Kirchen aufgehoben, fast übrig blieb.8 (Kedves apám, Joachim Betke halála után, aki a 

végrendeletében rámhagyta az Excidium Germaniae-t, Grammendorf és mások írásait, még sok kéziratot 

gyűjtöttem az igazság tanúitól, és az egyház szolgálatára megőriztem őket). A Breckling által 
összegyűjtött kéziratoknak és ritkaságoknak nagy híre volt, és sokan igyekeztek megszerezni 
őket. August Hermann Francke Brecklinghez való jó kapcsolatának köszönhetően sikeresen 
folyamodott az értékes iratokért és könyvekért. 1703. júliusában így köszönte meg 
Brecklingnek az adományokat: Ich habe nun die zwei Kasten mit Büchern und Manuskripten empfangen. 

Sie waren von Regen sehr durchfeuchtet und z.T. ganz naß. Gottlob aber, daß alles gerettet ist, und da es nun 

in der Luft fein wieder trocknet, die Nässe nun auch nicht schadet. Wegen des dritten Kastens ist auch schon zu 

Hamburg Ordre gestellet9. (Megkaptam a könyvekkel és kéziratokkal teli két ládát, az eső teljesen eláztatta 

őket, Istennek hála azonban mindent megmentettünk, s a levegőn újra megszáradtak, a nedvesség nem okoz 

több kárt. A Hamburgban levő harmadik láda miatt már intézkedtünk). Az is kiderül, hogy az elküldött 
dolgok között Gifftheil-iratok voltak: Zu Gifftheils Sachen bestelle ich jetzo jemand, sie zu ordnen und 

recht sauber zusammen zu schreiben, wie er es uns an die Hand gegeben. Ich bitte nun auch die übrigen 

Bücher, in Kisten wohl verwahrt, uns zu senden10. (Gifftheil dolgaihoz most odaállítok valakit, hogy elrendezze 

és szépen összeírja őket, ahogy a kezünkhöz adták. Kérem, hogy a többi könyvet is, ládában összetéve küldje el 

nekünk), így kérte Francke Brecklinget egy másik levélben. 

Az idézett forrásokból látható, hogy Breckling céltudatosan gyűjtötte ezeket a kéziratokat, 

műveket és könyveket, s hogy sokat belőlük a hallei barátainak ajándékozott. De továbbra is 

ott feszült a Weiske-féle adat (egy későbbi hallei adományozótól származnak az iratok) és a 

Breckling-hagyaték egy részének Haliéba kerülése közti ellentmondás, mígnem egy Wotschke-

tanulmány lábjegyzetében szereplő levél rávilágított a lehetséges megoldásra. 

Breckling halálakor, 1711-ben, nem tudni pontosan, mi történt a hagyatékával. Wotschke 

közölt egy hallatlanul izgalmas levelet ezzel kapcsolatban, értékét azonban megkérdőjelezi az a 

tény, hogy nem ismeijük a lelőhelyét. A levelet Johann Gerhard Meuschen írta a gothai hercegi 

7 Weiske szerint Breckling apjának egy műve és két levél 1704-ből. ld. 3. Íj., 12. 
8 T. WOTSCHKE: Der márkische Freundeskreis Brecklings, 5. 
9Uo. 211. 
10 Uo. 211. 

12 



könyvtáros Cypriannak 1728. április 2-án. Ebben felajánlott megvételre egy Brecklingtől 
származó levélköteget, s elmesélte, hogy mekkora keletje van a Breckling-hagyatékból 
származó kéziratoknak, hogy A. H. Franckétől kezdve a londoni Böhme úrig hányan 
próbálkoztak már nála ezeknek a megszerzésével. Meuschen, aki annak idején a haag-i német 
közösség lelkésze volt, ebben a minőségében Breckling halálakor is éppen annak a házában 
tartózkodott néhány hallei küldött társaságában. Köztük volt egy bizonyos Gerbhard és egy 
Schmidsbergen nevű orvos. Meuschen leírta a levélben, hogy amikor Breckling meghalt, 
während die Leiche auf der Bahre gestanden und zwar des Nachts gefischt und aus den überall zerstreut 

liegenden Schriften und Scharteken ... das genommen, was ihnen mag angestanden sein und sie in der Eile 

aussuchen und erhaschen können, daß mir also nur die Nachernte mit genauer Not zu teil geworden11. (Amíg a 

holttest a ravatalon feküdt, s éjszaka volt, a mindenhol szanaszét fekvő iratokból és limlomból a [halleiek] 

azokat vették el, ami csak tetszett nekik, és amit sietősen ki tudtak keresni és csípni, úgy, hogy én ebből az 

éjszakai szüretből csak kínnal részesülhettem). 

Tehát az anyagok egy része közvetlenül Breckling által jutott Franckéékhoz 1704-ben és 1709-

ben, míg a másik részük bizonyos hallei küldöttek Breckling halálakor való „szabad rablása" 

révén később került a könyvtárba. így már érthető, hogy a Weiske által fent említett öreg 

páciensnek (aki azonos lehetetett például a Schmidsbergen nevű egyénnel) hogyan lett a 

tulajdona számos fontos eretnekirat. 

A források leírása 

B17a 

Quarto formátumú jó állapotban fennmaradt kódex, mely kéziratok és nyomtatványok 

egyvelege a XVII. század második és harmadik évtizedéből. A nyomtatványok száma 28, 

jellegük pedig párlapos röpirat, egy-két kivételtől eltekintve. A kódex öt, jól elkülöníthető 

részből áll, s ezt kívánta jelezni a kódex összeállítója is, aki római számokkal látta el ezeket. 

Az első blokkban Ludwig Friedrich Giffiheiltól származó röpiratok találhatók, 18 

nyomtatvány, 27 pedig kéziratos másolat, mégpedig azonosíthatóan Johann Permeiertől, s 

Johann Friedrich Münstertől. 

A másodikban két nyomtatott röpirat van Tobias Schneubertől. 

A harmadik részben egy hosszabb nyomtatott mű áll, a többi mind kézirat. A kéziratok 

többsége levél, melyeket Johann Permeier másolt. A levelek nagyobb része neki szól vagy ő 

11 T. WOTSCHKE: Zwei Schwärmer, 178. 

13 



írta. Egy kompakt egységet képez ezek között az ún. Acta Regni Christi Anno 1638., mely 84 

levelet foglal magába. Ehhez tartalmilag szorosan kapcsolódik további 8 levél, melyeket 

azonban Permeier nem sorolt be az Acta Regni Christi-be. A többi kézirat egyrészt levél, 

másrészt Permeier saját műve, akárcsak az a nyomtatvány, amely a következő címet viseli: 

Abtruct Vnterschiedlicher Sendschreiben vnd Extráct (Különféle levelek és kivonatok 

lenyomata). 

A negyedik egységben Panthaleon Trappé egy hosszabb, nyomtatott apológiája található, míg 

az utolsó részbe öt nyomtatvány került be, egy Permeiertől származik, a másik négy pedig 

Lorenz Grammendorftól. 

A kódex anonym összeállítója feltehetően jól ismerte a fenti személyeket, mert bár a szerzők 

nevei általában nem szerepelnek a röpiratokon, ennek ellenére meglehetős biztonsággal 

választotta szét a műveket, eltekintve attól, hogy Permeier egy művét a Grammendorfok közé 

osztotta. Felmerül a kérdés, hogy vajon nem Permeier volt-e a kódex tulajdonosa és 

létrehozója. Sajnos nem lehet pontos választ adni erre, mert rögtön ott sorakoznak a további 

kérdések: akkor hol maradt a többi Permeier-levél, miért csak az 1638-as évből származókat 

tartalmazza a kódex? Arra gondolunk, hogy a kódex összeállítója jó viszonyban volt Johann 

Permeierrel, akinek az iratai valahogyan hozzá kerültek, és ő rendezte így el a későbbiek 

folyamán. Az idegenkezű összeállítót látszik igazolni, hogy a harmadik egységbe a Permeier-

iratok közé véletlenül bekerült egy jóval későbbi, 1677-es dátumú kézirat, mely sehogy nem 

illeszkedik az adott források közé. De azt sem lehet kizárni, hogy ténylegesen Permeier rakta 

így össze a kódexet, s a többi iratot még vagy nem rendezte, vagy elvesztek. Ez utóbbi teóriát 

látszik megerősíteni a B17b kódex létezése, mert abban többnyire olyan Permeierhez írt levelek 

találhatók, amelyek nem szerepelnek a B17a kódexben. 

B17b 

Folio alakú, jó állapotban fennmaradt kódex, mely csupa kéziratot tartalmaz. Ezek többsége 

levél, illetve röpiratmásolat. Az összeállító szándéka az volt, hogy szerzők szerint 

csoportosítsa az iratokat. 

Az első csoportban (18 irat) ismét Ludwig Friedrich Gifítheiltól találhatók különféle röpiratok 

Johann Permeier és Ludwig Friedrich Münster másolatában, de eredeti kéziratok is fellelhetők 

közöttük, például egy levél Permeiernek 1644-ből. 

A második egy autográf levél Panthaleon Trappétól az ulmi városi tanácsnak. 

14 



A harmadik blokkban Tobias Schneuber levelei és művei sorakoznak (13 irat), egyrészt 

eredetiek, másrészt Permeier másolta le őket. 

A következő két kis irat egyike Wilhelm Eo Neuhauser egy műve, a másik egy kivonat Johann 

Werner egy írásából. 

Ezt Permeier 9 levele és műve követi az ő kézírásával, majd a sorban 3 levél jön Sigmund 

Permeiertől. 

Autográf levelek találhatók a kódex ezt követő lapjain, melyek címzettje az esetek legnagyobb 

részében Johann Permeier, így Abraham von Franckenbergtől 5 eredeti, kettő Permeier 

másolatában, Johann Valentin Andreaetől három levél, Lorenz Grammendorftól 12, Flórian 

Crusiustól 15, Johann Ludwig Wolzogentől 4, Hans Ludwig Wolzogentől 10, Matthias 

Wolzogentől 3, Lazarus Henckel von Donnersmarktól 3, Melchior Beringertől 10, Jacob és 

Matthias Cappauhntól 9, Wilhelm Schwartztól 13, Johann Cobersteintól 6, Matthaeus 

Meriantól 3, Jacob Reuschtól 2, Johannes Saccustól 1, Tonigs Jansentól 1, Johann Kautztól 1, 

egy anonym, Ottó Hammtól egy, Abraham Poemertől 1, Johann Ludwig Münstertől 4, Johann 

Friedrich Münstertől 3, Matthias Felbertől 1 levél. 

A kötet végén a nürnbergi weigeliánus per jegyzőkönyve van 1640-ből, majd egy jelentés 

Nicolaus Drabicius elfogatásáról és sorsáról zárja a B 17b jelzetű kódexet. 

A kódex anyagának nagyobb része Permeier hagyatékából származik, de valaki később 

tartalmilag hasonlóan heterodox szöveget illesztett ezek mögé. 

A doktori disszertáció túlnyomórészt ezekre a fent leírt levéltári forrásokra támaszkodik. 

15 



II. JOHANN PERMEIER ÉS A LEVELEZŐPARTNEREI 

1. Johann Permeier a történetírásban 

Johann Permeier neve Gottfried Arnold Ketzer-Hisíorie-jában bukkan fel először, ott is a 

Friedrich Breckling összeállításában készült Catalogus testium veritatis részben az igazság 

136. tanújaként1, míg Gottfried Arnold említésre méltónak sem tartotta Permeier 

személyiségét. Idézzük Brecklinget: Johannis Permejeri, Austriaci sanctae societatis regalis Jesu Christi 

Primarii schrifften und sendschreiben anno 1636, 

IN HUMILITATJE EXA LTAT1 O 

IOANNES BERWÉI|ERUÍ5 AHSTRIACUS . 

3. S.R-P.I.C.I .T.T.A.O.AT.F. I . N. M. S. V . 

Iohann Permeier 

welcher des Irenaei Philalethae dissertation de pace et 

concordia ecclesiae, anziehet, und an Florianum 

Crusium, Theo-Philosophum et Medicum zu Dantzig 

wunderbare briefe geschrieben hat, und zehen fragen 

den gelehrten vorstellet. (Az ausztriai Johann 

Permeier, a sanctae societatis regalis Jesu Christi 

elöljárója, írásai és levelei az 1636-os évből, melyek 

[egyrészt] Irenaeus Philalete Dissertation de pace et 

concordia ecclesiae című művére vonatkoznak, 

[másrészt] Florian Crusiushoz, a danzigi teológus-

filozófus orvoshoz csodálatos leveleket írt, 

[harmadrészt] Tíz kérdés címmel a tudósokhoz [egy 

művet] prezentált). Breckling fel tehetően nem 

volt túl jól informált Permeierről, mert 

viszonylag kevés adatot közölt, s azok is 

további kiegészítésre szorulnak. Permeier 

valóban alapított egy társaságot 1631-ben, és 

saját magát nevezte ki elöljárónak benne. A 

társasággal azonban kb. az 1637-es évtől fogva 

felhagyott, bár újra felbukkan az elnevezés a 

frankfurti években 1642-43-ban. Az Irenaeus 

Philaleta művére vonatkozó jegyzetei ma már nincsenek meg. Crusiushoz ténylegesen írt 

számos levelet, ezekből ma sajnos egy sem található, viszont fennmaradt Crusiusnak 

Permeierhez írt leveleiből 18 a B 17a és b kódexekben, s ezek révén rekonstruálható Permeier 

16 



leveleinek is egy része. (Érdekes módon Permeier kiterjedt levelezéséből csak a Crusius-szal 

valót tartotta fontosnak kiemelni Breckling.) A tíz kérdés című írása, igaz nem teljesen ezzel a 

címmel, de megvan a B 17a kódexben. 

A XX. században a hallei források felfedezése kapcsán indult meg az érdeklődés Permeier 

iránt. Blőbb Eylenstein tudósított róla Dániel Friedrichről szóló disszertációjában2, azonban sok 

hibát vétett a pályakép felrajzolásakor. így Bécset tartotta szülőhelyének, életének első 32 

évéről semmilyen adattal nem rendelkezett, s az utazásait sem követte pontosan végig. 

Permeier szellemiségét már jobban megragadta, amikor a császárhoz való viszonyát, s a 

császárság szerepét tárgyalta Permeier kéziratban maradt művei alapján. Ugyanakkor 

Eylenstein számára a Sanda Sodetas egy létező társaság volt, melynek a tagjait is ismerni 

vélte, s ez a véleménye erősen korrekcióra szorul. 

Nem sokkal később Will-Erich Peuckert Das Rosenkreutz könyvében3 azt igyekezett 

bizonyítani, hogy majdnem minden XVII. századi titkos társaság a rózsakeresztes eszme 

alapján állt. így Permeier társasága is (mely neki is, akárcsak Eylensteinnak, egy jól működő 

szervezet volt) arra bizonyíték, hogy milyen messzire hatottak a rózsakeresztes ideák, 

amennyiben egy osztrák vezetésével a német határokon is túlnyúló testvériség jött létre az új 

szellemiség jegyében. Szinte csak Crusius leveleire támaszkodott, igaz, később az Abraham 

von Franckenbergről szóló fejezetben idézte már a Permeier-Franckenberg levélváltást is. 

Az 1930-as években tüzetesebben Theodor Wotschke kezdett az iratokban vizsgálódni, s több 

cikket is közzétett, egyúttal bőven idézett a forrásokból is. A tanulmányok sorozatát kedvenc 

témájával kezdte meg, amikoris az antitrinitárius Flórian Crusius és Hans Ludwig Wolzogen 

Permeierhez írt leveleit kommentálta4. Ebben az volt a célja, hogy bemutassa a misztikus-

szeparatista áramlat erősségét az ortodoxia korában a kelet-európai térségben, Sziléziától 

Pozsonyig. Permeiernek Berlinben való felbukkanását, az ott töltött éveit követte végig, 

elsősorban prófétaságát emelve ki, felfigyelve arra is, hogy ismerősei és barátai között ezzel 

nem aratott sikert. A marki (Mark: Brandenburg egy része) rajongók és a lengyel testvérek (az 

antitrinitáriusok lengyel elnevezése) szoros kapcsolatának az okát abban látta, hogy lényegében 

1 G. ARNOLD: Kirchen- und Ketzer-Historie, 1014. 
2 E. EYLENSTEIN: Daniel Friedrich, 58-67. 
3 W. PEUCKERT: Das Rosenkreutz, 198-206. 
4 T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, az adatokban igen gazdag tanulmány azonban a munkamódszerével 
elriasztja a mai kutatót, mert Wotschke sajnos nem jelölte a forrásait, és a levelek átírásában sem volt 
következetes. Ha kihagyott részeket, akkor nem tüntette fel, a latin kifejezéseket németül adta meg. Ugyanakkor 
meg kell jegyezni, hogy kiválóan értett a régi kéziratokhoz, és félreolvasásra alig-alig találunk példát. 

17 



ugyanazokat az elveket képviselték, csak a szentháromságtanban tértek el egymástól, de leírta 

Permeier elutasító magatartását is az antitrínitárius eszmékkel szemben. 

Már ekkor megragadta őt Permeier sokszínű egyénisége, s egy következő munkában a híres 

frankfurti kiadóval, Mattheus Meriannal való kapcsolatát elemezte5, középpontba állítva 

Permeier irodalomszervező tevékenységét, ahogy saját illetve mások (Gifftheil, Grammendorf, 

Trappe) műveinek kiadására próbálta rábírni az amúgy titokban heterodox irányultságú 

Meriant. A közös Arndt-postilla kiadásról viszonylag kevés szó esett ebben a cikkben, mivel 

ezt egy másik tanulmányában részletesen megírta, de sajnos nem talált hozzá megfelelő kiadót.6 

A forrásanyag hihetetlen gazdagságára egy újabb cikkben világított rá, amikor a Breslauban élő 

Wilhelm Schwartz személyén keresztül a sziléziai rajongók kapcsolatrendszerét vette 

szemügyre7. Kitért Schwartz közvetítő szerepére Kelet (Erdély) és Nyugat (Amsterdam) 

között, s nem elhanyagolható irodalomszervezői tevékenységére is, amellyel barátai, többek 

között Abraham von Franckenberg és Johann Theodor von Tschesch munkáit támogatta. 

A szeparatizmus történetéhez kívánt adalékokat nyújtani a Johann Ludwig és Johann Friedrich 

Münster testvérpárról szóló tanulmányában8. Johann Friedrich a rajongók között mint Ludwig 

Friedrich Gifftheil hűséges társa volt ismeretes, bátyja pedig, aki schwenckfeldiánusnak 

számított, szintén kitűnő kapcsolatokat ápolt a kor fanatikusaival. Ehhez a tanulmányhoz már 

Hallén kívüli forrásokat is használt, így a Hamburgi Városi Könyvtárból származókat, csakúgy, 

mint a Tobias Schneuberről és Gifftheilról szóló cikkében9, ahol gothai kéziratok (szintén a 

Breckling-hagyatékból) kerültek nagyító alá. Ez utóbbi két tanulmány csak érintőlegesen 

kapcsolódik Permeierhez, mégis fontos adatokat nyerhetünk belőlük kultúrtörténeti 

szempontból. 

A téma lezárásaként pár évvel később újra visszatért Permeierhez, és az 1631-1633 közti 

életszakaszát tekintette át a levelek alapján, s a Wolzogenekhez, Crusiushoz és a berlini 

eszmetársakhoz fűződő viszonyát elemezte.10 

Összefoglalva Wotschke tevékenységét: sokoldalúan használta fel a forrásokat, többféle 

nézőpontból világította meg azokat, főleg a személyiségekre koncentrált, s a mélyreható 

eszmetörténeti analízist elhagyta. Nagyon sok levelet közzétett a kódexekből, de ezek a mai 

kritikai elvárásoknak nem felelnek meg. Az ő érdeme a felfedezés, az általa felvázolt kép 

5 T. WOTSCHKE: Matthaeus Merian 
6 T. WOTSCHKE: Die Frankfurter Folioausgabe 
7 T. WOTSCHKE: Wilhelm Schwartz 
8 T. WOTSCHKE: Johann Ludwig und Johann Friedrich Münster 
9 T. WOTSCHKE: Zwei Schwärmer 

18 



Permeierről és társairól ma is sok mindenben helytálló, mégis a gyors skiccek, az elsődlegesen 

kinyerhető információk sokasága, valamint a rengeteg szövegközlés összevisszasága kissé 

zavaró. 

Ezekután hosszú ideig csend következett a hallei levéltári anyagokat illetően, nem utolsósorban 

a Német Demokratikus Köztársaság politikai helyzetének köszönhetően, majd ezt a hallgatást 

törte meg Richárd van Dülmen 1978-ban, aki egy hosszabb lélegzetű tanulmányban emlékezett 

meg Permeierről, kiválóan elemezve a korszakot, áttekintve életpályáját 1631-től 1643-ig, s 

felrajzolva a prófétaszerep, a vallás és a politika szoros összefonódását11. Három érdekes és 

különös mozzanatot emelt ki, melyek Permeier jelentőségét növelik. Az első, hogy hagyatéka 

Halléban egyedülálló a harmincéves háború szeparatista mozgalmait tekintve, amennyiben 

segítségével bepillantást nyerhetünk az ellenzéki vallásos laikusok körének szerkezetébe. A 

második, hogy Permeier a többi prófétától (mint például Gifftheil) eltérően, lutheránus létére a 

végső idők uralkodójának a nyugat-római császárt tartotta. Harmadrészt, egy társaság nevében 

(Sancta Societas Regalis Jesu Christi) lépett föl, annak vezetőjeként írt röplapokat, és 

terjesztette azokat azzal a céllal, hogy Krisztus utolsó eljövetelére felkészüljenek. Maga a 

társaság azonban fiktív volt, a levelezőpartnereket sem szabad tagokként tekintem, hiszen 

sokszor nem is tudtak Permeier ezirányú tevékenységéről. Dülmen részletesen tárgyalta a 

próféta három állomását, ahol ún. kancelláriát rendezett be magának, előbb Emdenben, majd 

Berlinben és Frankfurtban, s megállapította, hogy sikertelen és visszhangtalan maradt, ha nem 

éppen menekülnie kellett. Összefoglalta Permeiernek az általános reformációra vonatkozó 

eszméit, ezek szerinte a stílusával ellentétben egyszerűen strukturáltak: az osztrák próféta egy 

határozott, erőskezű császárt kívánt, aki megszünteti az egyházszakadást, s véget vet a 

háborúnak. Utoljára a chiliasmusára tért ki: Permeier meg volt győződve, hogy a negyedik 

monarchiának hamarosan vége lesz, s beköszönt az ötödik, egyben végső birodalom az utolsó 

ítélet előtt, minden vallási-politikai esemény ebből a szempontból nyer értelmet. Dülmen 

Permeier érdemeit méltatva egy sorba helyezte őt a korban nagyobb hatást kiváltó prófétákkal, 

így Gifftheillal, Wilhelm Eoval, akiktől az út majd az angol quintomonarchistákhoz vezet. 

Dülmennek is köszönhetően Permeier bekerült a legújabb kézikönyvekbe és lexikákba is. 

Elsősorban a háromkötetes modern pietizmustörténetet kell itt megemlítenünk, melynek az 

első kötete részletesen foglalkozik a pietizmus előzményeivel. Martin Brecht a német 

spiritualisták című fejezetben, ott is a 'Háborúellenes próféták' címszó alatt veszi sorra 

10 T WOTSCHKE: Johann Permeier 
11 R. van DÜLMEN: Prophetie und Politik 

19 



Permeiert, Gifftheil és Paul Felgenhauer társaságában, bár vitatható ez a besorolás, hiszen akár 

a radikális Arndt-követők közé is kerülhetett volna12. Brecht a Dülmen-féle eredményeket 

foglalja össze röviden. Ezzel szemben a Biographisches-bibliographisches Kirchenlexikonban 

Permeier alakját teljesen félrerajzolták, sajnos alig találunk a szócikkben adatot, ami helyesen 

szerepelne (kezdve a születési dátumától, egészen a permeieri eszmékig)13. 

A magyar kutatók közül Keserű Bálint figyelt fel a hallei forrásanyag kelet-európai és magyar 

vonatkozásaira, és ő számolt be Permeier terveiről a Kárpát-medencében14. Azokra a 

kutatásokból eddig kihagyott levelekre és nyomtatványokra világított rá, amelyek Melchior 

Beringer von Königshofen, egy Pozsonyban letelepedett német származású nemes és Permeier 

között cirkuláltak. Permeier ezekben egyrészt mint a spirituális-jámborsági irodalom terjesztője 

lépett fel, másrészt Beringer kérésére magára vállalta az Arndt-postilla kiadásának a 

megszervezését. Keserű a levelek nyomán azt a következtetést vonta le, hogy a német 

evangélikus körökben keletkezett heterodox jellegű irodalom célterületévé vált Magyarország 

és Erdély, sőt, ezeknek a könyveknek a magyar illetve szlovák nyelvű fordításáról is komolyan 

szó volt. A közép-kelet-európai térség egy másik fontos területe volt még ebből a szempontból 

Szilézia. Egy újabb tanulmányában15 az itt is területeket birtokló és egyébként magyar 

származású mágnás, Lazarus Henckel kapcsolatait vizsgálta Keserű, addig kiadatlan levelek 

alapján. Az eredmények pedig azt tükrözik, hogy Sziléziában is léteztek olyan körök, ahol 

egyértelműen irénikus, a protestantizmus konfesszionális határait figyelmen kívül hagyó 

vallásfilozófia uralkodott. Ugyancsak Keserű Bálint kezdeményezésére és vezetésével alakult 

egy csoport Szegeden, hogy a hallei kódexek levelezésanyagát kiadásra előkészítse. 

12 M. BRECHT: Die deutschen Spiritualisten, 220. 
13 Biographisches-Bibliographisches Kirchenlexikon, Kiad. Traugott BAUTZ, VII. kötet, Herzberg, 1994. 198-
199. 
14 KESERŰ B.: In den Fußstapfen der Rosenkreuzer 
15 KESERŰ B.: Ein oberschlesischer Spiritualistenkreis 

20 



2. Johann Permeier (1597-1644) 

a. Származása, tanulmányai, élete 1628-ig 

Johann Permeier 1597. december 9-én 6 óra 22 perckor született. Hogy ezt az időpontot ilyen 

jól ismerjük, ellentétben életének későbbi eseményeivel, azt egy a korban divatos 

„horoszkópnak" köszönhetjük, melyet egy Jacob Freying nevű csillagász készített neki1. S bár 

ebben szép, tiszteletteljes pályát jósol Permeiernek, ahogy ez lenni szokott, számunkra fontos 

adatokat nem közöl róla. Hiába maradt fenn gazdag levelezése, vagyis annak egy része, a sok 

tekintetben egyedülálló anyag ritkán árul el személyét, családját érintő eseményeket, s sok 

helyütt feltételezésekre szorulunk. 

Szűkebb hazája a felső-ausztriai Linz közelében fekvő Kremsmünster volt. Ezt az is megerősíti, 

hogy a kremsmünsteri apátság bírósági aktáiban 1628-ból és 1631-ből találhatók olyan 

kihallgatási jegyzőkönyvek, amelyekben Permeier bátyja, Sigmund, egy Wolf Permair nevű 

rokont vádol az örökség ki nem fizetése miatt, s a bíróság mindkét esetben kötelezi erre a 

rokont2. Maga Permeier is többször említette leveleiben ezt az ügyet3. Gyermekkorát 

valószínűleg itt, illetve Bécsben töltötte, s első iskolája éppen a kremsmünsteri apátságban 

lehetett, melyet a XVII. században építettek át Ausztria legjelentősebb barokk 

kolostoregyüttesévé. Léteznek utalások rokoni kapcsolatokra Melchior Khlesl kardinálissal 

(meines von gleichem Beckergschlecht Österreichisch-hergebornen ... Regiments-praesident-

antecefíoris Melchart Glesels4), szülei mégis egyszerű emberek lehettek. Egy testvéréről van 

tudomásunk: Sigmund Permeier az alsó-ausztriai evangélikus nemességben vezető szerepet 

betöltő Geyer-családnál állt belső udvari szolgálatban udvarmesteri tisztségben. Öccsét 

anyagilag és amennyire megérti, szellemileg is igyekezett támogatni, mindezt a Geyerek 

tudtával, akik fogadott fiának tekintette magát egyébként Johann Permeier (als ihren altén 

adoptivum filium5). Sigmund 1661. január 27-én nemesi oklevelet kapott az uralkodótól6, bár 

1 B17a III14. Thema Correctum ex accidentibus 
2 OÖLA, Stiftsarchiv Kremsmünster, Hofgerichtsprotokoll d. Stiftes Nr. 181. f.217v. (1628), Nr.187. f.2. 
(1631) 
3B17bf74r. 
4 B17b f76r. 
sB17bf76v. 
6 Karl Friedrich von FRANK: Standeserhebungen und Gnadenakte für das Deutsche Reich und die 
Österreichischen Erblande bis 1806, Schloss Senftenegg, 1967. 

21 



nem katolizált, sőt, kivándorlásra kényszerült, és továbbra is a Geyerek szolgálatában, de 

Nürnbergben élt7. 

Permeier tanulmányairól nem sokat tudunk, leveleiben gyakran említi koraérettségét, s hogy 

már 8-9 évesen vallási kérdések izgatták, melyekben már akkor jól eligazodott8. Feltehetőleg 

elkezdte az egyetemet, de nem fejezte be. Bizonyos jelek arra utalnak, hogy a tübingeni 

egyetemen folytatott (teológiai?) tanulmányokat. Egy levélcímzésben a következőt íiják neki: 

S.S. Theosophiae et Theologiae practicae Candidato9 (gyakorló teozófiai és teológiai jelölt). 

Mindenesetre két nyelvben, a latinban és a héberben is járatos volt. Igen fiatalon (19 évesen) a 

rendek szolgálatába került, legalább is egy berlini forrás szerint10 1616 és 1622 között a felső-

ausztriai evangélikus rendek ügynökeként tevékenykedett Bécsben. Ehhez tudni kell, hogy 

Felső-Ausztria rendjei peres ügyeik illetve jogi vitáik intézésére képzett ügyvédeket tartottak, 

akik ügynököket alkalmaztak arra, hogy Bécsben vagy a bajor hercegi udvarban képviseljék a 

rendi érdekeket. Itt tehetett szert olyan magas ismeretségekre, kapcsolatokra, melyek még húsz 

évvel később is funkcionáltak. Még egy érdekes adalék létezik személyére nézve az 1610-es 

évekre vonatkozóan, mely egy 1744-ben kiadott teológiai gyűjteményben jelent meg: ez egy 

könyvbe bejegyzett névsor titkos schwenckfeldiánusokról, mely a tíz résztvevő közül 

hatodikként említi Permeiert11. 

Már Hollandiában felmerült annak a lehetősége, hogy nyelvtanárként keresse a kenyerét, 

Berlinben pedig az orientalizmus professzoraként ajánlotta magát a választófejedelem 

szolgálataiba, s ki is dolgozott egy kis módszertani könyvecskét a héber tanulásra. Ellenfelei 

gúnyosan azt jegyezték meg róla, hogy nincs foglalkozása. Ez azzal a ténnyel is összefügghet, 

amit ő döntő élményként jelölt több levelében s művében: volt két víziója, egy 1616. 

novemberében, s egy tizennégy évvel később, 1630. novemberében. Mindkétszer rettenetes 

testi és lelki kínokat élt át, s míg az első esetben még nem vállalja a jelenésben neki kiosztott 

prófétai szerepet, másodszorra úgy dönt, hogy ez a sorsa, s ettől kezdve ennek szenteli az 

életét, így egy bizonyos ideig valóban nincs „rendes" foglakozása. 

Visszatérve az 1620-as évekhez, sajnos nem tudjuk, hogy 1622 és 1628 között pontosan mi 

történt vele. Egy biztos, 1625-ben megnősült, de feleségére eddig csupán két adatot találtunk. 

7 Sigmund Permeiernek problémája volt a nemesi oklevelének az elismertetésével Nürnbergben, ld. Werner 
Wilhelm SCHNABEL: Österreichische Exulanten in oberdeustchen Reichsstädten. Zur Migration von 
Führungsschichten im 17. Jahrhundert, München, 1992. 236. 
8 B17a III2o. 
9 B17b f224. 
10 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484. f38.r. 
11 Az adatokat ehhez ld. a Két forrás Permeierrel kapcsolatban című fejezetben. 

22 



Maga a házasság időpontjának az említése az egyik12, a másik, amikor egy nemes hölgyhöz 
szóló írásában a felesége vallásáról ír: Dannenhero auch mein Gemahlin seel: wie Sie des Luthers Tomos 

(welche Ihr die Freylein Maria von Hoffkirchen gelihen gehabt, weil Ich verreiset war) gelesen hat, in meiner 

Widerkunfft Mich empfahend, vermeldet: Mein Herr, Päpstisch bin Ich nicht, aber Lutherisch bin Ich auch nit 

mehr, Vnd als Ich gefraget warumb? saget Sye Ich habe in des Luthers Tomis gelesen vnd befinde das nit 

müglich, vnd wider alle Vemunfit ist, das der Heylige Geist in einem solchem Menschen sey, vnd das Gott 

durch einen solchen (der da so schändtliche Vnkeusche aus passión mit Schmach vnd Scheltworten erfiilte 

Schrillten gemacht vnd hinterlaßen hat,) sein Kirch vnd Volck reformirt, vnd vom falschen auf den rechten 

Weg geführet haben solle13. (Akkoriban megboldogult feleségem, aki Luther művét (amit Maria von 

Hofikirchen kisasszony adott neki kölcsön, míg én elutaztam) olvasta, érkezésemkor így fogadott: Uram, én 

ugyan nem vagyok pápista, de többé lutheránus sem. S mikor megkérdeztem, hogy miért, azt mondta: olvastam 

Luther művét, s nem találom lehetségesnek, sőt teljesen ésszerűtlen, hogy a Szentlélek egy ilyen emberben 

lakozzon, s hogy az Úr egy ilyenen (aki ily káros szemérmetlenséget s gyalázkodó szavakkal teli írásokat 

szerzett és hagyott hátra) keresztül reformálta meg egyházát s népét, s hogy általa a tévesről a helyes útra 

vezette). Egy másik levélből Clara Benigna von Rauchensteinnak 1638-ban egy utazásra 
következtethetünk14: ebben felidézte a tizenkét évvel azelőtti eseményeket Alten-Stettinben. A 
pommerni herceg uralma alatt álló város éppen ezekben az években vált háborús vidékké. 
Hírek érkeznek egyfelől császári csapatok közeledtéről, másfelől arról, hogy Gusztáv Adolf el 
akarja foglalni a várost. Ezért Wallenstein felajánlotta Stettinnek a császári védelmet 1626-ban, 
amit ők semlegességre való hivatkozással elutasítottak15. Tehát Permeier valamilyen 
(diplomáciai?) oknál fogva akkor, 1626-ban, ott volt Alten-Stettinben. Clara Benigna von 
Rauchensteinnak fennmaradt a halotti prédikációja, ebből valóban kideríthető, hogy a 
Csehországban, evangélikus nemesi családban született, akkor 8 éves Clara anyjával, nővérével 
és sógorával menekültként a városban tartózkodott.16 

b. Az utazás, az emdeni és amersfoorti évek 1628-1631 

Permeier élete folyását nem hagyták érintetlenül a Habsburg-birodalomban bekövetkező 

változások. II. Ferdinánd egyre szigorodó, a nem katolikus vallásúakat sújtó rendeletei nyomán 

mind többen választották az Ausztriából való kitelepülést. 1629 elején Permeier előbb egy 

1 2B17aini4 
13 B17a III8a. 
14B17aIII5m 
15 Martin WEHRMANN: Geschichte der Stadt Stettin, Frankfürt am Main, 1979. 267. 
16 Bey der Hochgräfilichen Christlichen SEPULTUR und Leich-Begängnus DER weyl. Hochwolgebohrnen 
FRAUEN, Frauen Clara Benigna, Gräffin von Buchhaim, jelzete: HAB, Stolberg-Stolberg Sammlung, 6752. 

23 



utazásra indult Florian Crusius-szal, mégpedig Rakówba, ahol közelebbi ismeretségbe kerültek 

a lengyel testvérekkel, így például az unitárius körökben híres Johann Crellius-szal is, akinek 

éppen az ottlétükkor égett le a háza17. Crusius ekkor ott maradt az unitáriusoknál, Permeier 

pedig csatlakozott egy a lengyel királynál követségben járt bizottsághoz, és visszatért 

Ausztriába18. Ezután nem sokkal a kremsmünsteri bíró őt, bátyját és más evangélikusokat 

letartóztatott, könyveiket, irataikat lefoglalta19. Valószínűleg ez a lépés, valamint felesége 

halála valamikor 1627-28 táján, és II. Ferdinánd kemény rendelete 1629-ben mind 

hozzájárultak ahhoz, hogy csatlakozott egy ismerős nemesi társasághoz, mely új hazát keresve 

bevándorolta Közép- és Nyugat-Európa sok táját. 

A Wolzogenek20 - úgy tűnik legalábbis, hogy az egész család - úgy döntöttek, nem adják fel a 

hitüket, inkább hazájukat, földjeiket hagyják hátra. Útjuk Hollandiába jól nyomon kísérhető a 

levelezés alapján. A leírások szerint egy nem is kevés személyből álló csoport indult útnak: a 

Wolzogen család feje, az akkor 37 éves Hans Paul feleségével; öccse, Johann Ludwig, s még 

két másik unokafivér a missingsdorfi ágból (Johann Ludwig és Matthias), valamint a 

családtagok. Kíséretükben volt a szintén nemes Michael Zeller is, illetve Permeier. 1629 

karácsonyát Drezdában, az ottani választófejedelem udvari prédikátoránál és egyben a 

Wolzogenek unokatestvérénél, Matthias Hoe von Hoeneggnél21 töltötték. Hans Paul és 

családja nem tartott velük tovább, hanem Meißen mellett egy barát birtokán kaptak évekre 

menedéket. 1630 elején tovább folytatták az utazást észak felé. Itt egy rejtélyes dolog történik: 

Bitterfeldben, Drezdától nem túl távol megálltak, s Permeiernek itt jelent meg az első műve 

Error triunus 'Háromszoros tévedés' címen. A nyomdászt Aurelio Güldensternnek hívták, ám 

Benzignél nincs nyoma, sem egyéb bitterfeldi nyomdára nem találtunk adalékot. Mégis így 

történhetett, mert Permeier később is Bitterfeldet nevezte meg kiadási helyként, holott akkor 

már nyugodtan bevallhatta volna barátainak, ha kitalált nyomdanévről lett volna szó. 

17 ld. (Johann Permeier:) Abtruckt Vnterschiedlicher Sendschreiben vnd Extráét, Ein anders Schreiben nach 
Bremen. 
18 B17bf76. 
19 Uo. 
20 A család történetében még sok a nem tisztázott dolog. A nehézséget az okozza, hogy ugyanabban az időben 
a Wolzogenek két ága - a református missingdorfi és az evangélikus neuhausi - is kitelepült, ráadásul 
valószínűleg Hollandiába is együtt utaztak. A családtagok sokszor még a keresztnevükben is azonosak, így 
könnyen összetéveszthetőek. 
21 A Wolzogenek Matthias Hoe von Hoenegg-gel rokonságban voltak, az udvari tanácsos Leonhard Hoe 
házasságot kötött apjuk nővérével, így tehát Matthias, Ferdinánd (birodalmi tanácsos), s az Ausztriában maradó 
Max von Hoenegg ( ő a rendek szolgálatába állt, 1608-ban a horni szövetség egyik igazgatója, 1614-től a lovagi 
rend képviselője) az unokatestvérük. 

24 



Az előző hónapokban körvonalazódhatott meg az a terv a társaságban, hogy menekültekként 

hol vessék meg a lábukat. A hallott tanácsok, saját tapasztalatok alapján Hollandia kinálkozott 

végcélnak, ahol a különféle vallási felekezetek jól megfértek egymással. így egy hosszabb 

lüneburgi megálló után (1630. április), ahol Hans Ludwig Wolzogennek (Neuhaus) fia 

született, s Permeier az unokafivérek mellett a gyermek keresztapja lett, továbbutaztak 

Hamburgba, ahol több időt is eltöltöttek. Permeier többször megemlékezett szállásadójáról, 

Johann von Kherbergenről, akinél könyvei és iratai is maradtak megőrzésre, s akivel később is 

levelezett. Itt hajóra szálltak (valószínűleg itt váltak el Matthias Wolzogennel az útjaik, aki 

Oldenburgban talált menedéket), majd Emdenben egy rövid időre megszakították az utat, az 

itteni letelepülést fontolgatva, ehhez előbb „ellenőrizni" kellett a különböző vallási pártokat. A 

mennonitákon kezdték a vizsgálódást, de azok őket „a tavukban túl nagy halaknak találták, 

melyek idővel túl sok vizet igényelnek"22, emellett Hans Ludwig Wolzogen szociniánus nézetei 

igen gyanúsak voltak a mennoniták számára. Ezért továbbindultak, s 1630 nyár végére 

megérkeztek a hollandiai Utrecht tartományban fekvő Amersfoortba, ahol hosszabb időre 

berendezkedtek. Itt sem volt szerencséjük, mind a mennonitáknál, akikhez már elért a hír 

Emdenből róluk, mind az arminiánusoknál, akiknek a vezetőihez még ugyan Lengyelországból 

és Hamburgból ajánlóleveleket kaptak, hamarosan nem kívánatossá váltak. Ekkor már javában 

folyhattak a viták Permeier s a Wolzogenek között vallási ügyekben, hiszen Permeier nem 

tagadta a szociniánusokkal szembeni ellenszenvét s azon igyekezetét, hogy Johann Ludwigot 

erről az útról visszafordítsa. Kapcsolatukat nyilvánvalóan az anyagiak is megterhelték, 

Permeier tetemes összeggel lehetett nekik adós, amit nem tudott megadni. 

Ezeknek a nehézségeknek, valamint a már említett, 1630. novemberében megjelent isteni 

látomásnak a következtében Permeier 1631. januárjában visszatért Emdenbe. Itt egy bizonyos 

Anton Jansen lepedőkészítőnél talál szállást és ellátást, s teljesen prófétai feladatainak szentelte 

magát. Mint öccsének írta: und werde ich fürohin dem Kaiser, Königen, Fürsten und allén Gewaltigen 

unter dem Hímmel von Gottes Schluflgerichts wegen frei heraus verkündigen, was für Fínalsentenz oder 

Endurteil insgemein und sonderheít ín der weisheitstiefen Oberraststuben über síe femer ergehen zu lassen 
23 

bestimmt seí . (A császárnak, királyoknak, fejedelmeknek s más hatalmasságoknak fogok az Isten ege alatti 

végbíróságról hirdetni, és arról, hogy milyen általános s egyedi végítéletet szabtak ki rájuk a mélybölcsességű 

felső tanácsban), s nem titkolta kiadási terveit sem ezzel kapcsolatban. Alapított egy társaságot is 

a célok szentesítésére, melyet latinul Sancta Societas Regalis Jesu Christi-nek, németül Christ-

22 idézi T. WOTSCHKE: Johann Permeier, 585. jelzete: B17b f72. 
23 Uo. 588. jelzete: B17b f75. 

25 



Königliche Triumph Gesellschaft-nak (Krisztus királyi győzedelmes társasága) nevezett el. Az 

ebből az időből származó írásai s levelei nyelvezete rendkívül különös volt, hihetetlenül furcsa 

stílusban fogalmazott, hosszú, a német nyelvben nem létező szavakat gyártva, melyben maga 

nagy örömet talált, de barátai és ismerősei értetlenül álltak a jelenség előtt. Ennél csak 

Permeier prófétaságában való kételkedésük volt nagyobb, Johann Ludwig Wolzogen 

(Missingdorf) jóakaratúlag megkísérelte Permeiert tanácsaival segíteni: der Herr besser täte, wenn 

er in seinem vorigen Beruf der Einsamkeit bliebe, dadurch er mit Fürleuchtung seines gottseligen Wandels 

mehreres erbauen und Frucht schaffen und sein Gewissen und Gemüt auch in bessere Ruhe stellen werde.24 (az 

Úr jobban tenné, ha a korábbi magányos foglalatoskodásánál maradna, így a jámbor magatartásának a példája 

épületesebb és gyümölcsözőbb lenne, és saját lelkiismerete és kedélye is jobban megnyugodna). Ezekután a 

Wolzogenekkel való kapcsolata és barátsága jó pár évre elhidegült (majd 1638-ban újul fel 

ismét), egy-egy levelet váltottak nagy ritkán. Egyébként Johann Ludwigot és feleségét 1631. 

április 9-i dátum alatt lehet megtalálni az amersfoorti református egyház regiszterében, mely 

egyháznak a tagjai lettek25. Hans Ludwig (Neuhaus) pedig 1633-ban, feltehetőleg éppen vallási 

okok miatt, a családjával Hollandiából Lengyelországba költözött. 

Ezekre az évekre vonatkozóan van még két adatunk Permeierről. Sámuel Hartlib jegyezte föl a 

naplójába (sajnos nem tudni, hogyan jutott ehhez az információhoz) 1634-ben, hogy Hans van 

Keerbergen, Joh. Permeier loh. Suchius these are of the fraternity et have some ms. of Iacob Böhmen (a fentiek 

egy testvériségben vannak, s birtokolnak néhány Böhme-kéziratot), áll. Iohan Permeier est aliquis Embdae vei 

alibi notus huic Henrico van den Bush26. A neveket nyilván elírták, mert az előbbi idézetben Johann 

Saccusról van szó, Permeier egy emdeni barátjáról, de Hartlibet egyébként sem ez érdekelte, 

hanem az újabb Böhme-kéziratok felbukkanása. Erről bővebben a Böhme-fejezetben lehet 

olvasni, de érdemes tehát megjegyezni, hogy Permeier társaságáról Hartlib is értesült. 

Hogy a prófétaság nem jövedelmező, azt Permeier a saját bőrén tapasztalta, mert ismételten 

pénzügyi nehézségekről és adósságokról panaszkodott, öccsét pénz küldésére kérte27. Helyzete 

valószínűleg többszörösen tarthatatlanná vált, s ezért újra útnak indult. 1631. december 3-án 

már Lüneburgból keltezett egy levelet az ottani szuperintendenshez, ebben felhívta a figyelmét 

a szegények megsegítésére, mivel egy halálos beteg embert talált az utcán félig megfagyva28. 

24 Uo. 574. Jelzete: B17b fl27. 
25 Karl August Alfred von WOLZOGEN: Geschichte des Reichsfreiherrlicher von Wolzogen'sehen Geschlechts 
1-2., Leipzig, 1859. Itt 1. kötet, 44. 
26 The Hartlib Papers, CD 1-2, Sheffield, 1995. 
27 B17b f76. 
28B17aIII13. 

26 



1632. nyarán a szászországi Meißen melletti Freibergben bukkant föl egy levelének a keltezése 

szerint29. 

c. Berlin 1632-1636 

Innen még 1632-ben Berlinbe utazott30. Fölmerül a kérdés, vajon miért éppen Berlint 

választotta újabb állomáshelyül. Berlin Mark Brandenburg központja, a fejedelem székhelye 

volt, ám a maihoz képest elenyésző fontosságú város, mely nagy károkat szenvedett a 

harmincéves háború folyamán. A református Georg Wilhelm fejedelem (1619-1640) a 

Habsburg-császárral lépett szövetségre 1627-ben, de gyenge haderejével nem volt képes a svéd 

haderőnek ellenállni, akiket a protestánsérzelmű lakosság amúgy felszabadítóként ünnepelt 

1631. áprilisában. A gyorsan változó erőviszonyok mellett hol a császári, hol a protestáns 

hadak pusztították végig a környező városokat, a rablások sújtotta lakosságot különféle 

járványok is tizedelték. 1635-ben a Spandauban székelő császári tábornok, Adam 

Schwarzenberg gróf befolyására a fejedelem csatlakozott a prágai békéhez, s ismét a császár 

támogatására szánta el magát. Szerencsétlen politikájának következményeként 1636-ban a 

svédeknek véglegesen sikerült a császári csapatokat Mark Brandenburgból kiűzni31. Permeier 

tehát olyan időben érkezett ide, amikor kaotikus viszonyok és háborús állapotok uralkodtak az 

egész területen. Andreas Detri kalapkészítőmesternél lakott a Heilige GeiststraBén, s nem 

győzte dicsérni szállásadója jámborságát Hans Ludwig Wolzogennek. Egy ma Berlinben 

található, a város történetét 1630-1636 között tárgyaló kéziratban jelentős szerepet tölt be 

Permeier, és az általa izgalmat keltett események leírása32. Egy ismeretlen, de jólértesültsége 

alapján a városban nyilvánvalóan valamilyen hivatalt betöltő személy beszámolója szerint 

Permeier 1633-ban bukkant föl Berlinben. A fejedelem kegyeibe mint egy különös „Professor 

Orientalium" ajánlotta a szolgálatait és a művészetét. Egy darabig meghúzta magát, de csak 

azért, hogy utána jobb bepillantást nyerhessenek furcsa természetébe (seinen besondern Geist 

noch mehr blicken). 1634-ben már írásokkal bombázta meg Georg Wilhelmet s tanácsadóit, 

melyben egy zsinat összehívását kérte, melyen ő híveivel, néhány osztrák báróval és lovaggal 

29 B17b f76. 
30 ld. Matthias Wolzogen levele Permeiernek 1632. október 3-án, melyet Berlinbe címzett. B17b. fl42v. 
31 Handbuch der historischen Stätten Deutschlands, 10. kötet, Berlin und Brandeburg, Kiad. Gerd HEINRICH, 
Stuttgart, 1985. LV-LVII. 
32 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484. Teil 2.(f32r-44v) „MEMORABILIA 
BEROLIENSIA de Annis 1630. 1631. 1632. 1633. 1634. 1635. et 1636." A kézirat nem eredeti, hanem egy 
másolat 1781-ből. 

27 



(samt seinen Aedherenten, etlichen Oesterreichischen Frey-Herrn und Rittern)33 különböző 

módokat javasolna az üdvözüléshez, ugyanis előttünk áll a világvége, mondja Permeier. Ezen a 

gyűlésen, ahol egyébként minden vallási párt képviselteti magát, történne meg a társaságának 

az elismerése, melynek tagjai közül huszonnégyet meg is nevezett. Közben Crusiusnak egy 

levélben gyenge egészségi állapotáról panaszkodott, s hogy egész télen - a szorgalmas 

tanulmányok miatt - nem végzett testmozgást. Crusius válaszában ezt bár nem találta rossznak, 

de ha olyan gyengeségi rohamai voltak, mint néhány éve Bécsben, akkor inkább a diétához 

tartsa magát, javasolta a barátjának34. Egyébként Berlinben új híveket és barátokat is szerzett 

magának Permeier, akiket a fenti terveinek is megnyert. A már említett Detrin kívül 

idesorolható Lorenz Grammendorf, Panthaleon Trappé, Joachim Betke, akikkel később is 

tartotta a kapcsolatot, s akik döntő hatással voltak nézeteire. 

Visszatérve a krónikás elbeszéléséhez, nem sokkal később, 1635. március 3-án, Georg Lilié 

lelkész35 egy prédikációjában arra hívta föl a hívei figyelmét, hogy óvakodjanak az 

„illumináltak" véleményétől, mert az az ördög tanítása, s erről így ítéltek Hamburg, Lübeck, 

Lüneburg tudós teológusai is. Permeier is ott volt a hallgatók között, és ahogy 

nekikeseredetten nyilvánosan ellent akart mondani Lilienek, a mellette állók megfenyegették és 

megakadályozták ebben, így eltávozott. Annál inkább kihegyezte a tollát (hat so fort die Feder 

gespitzt)36 Lilié ellen, hogy amaz hogy merte megtámadni az ő írásaikat, s követelte, hogy vagy 

Liliét kényszerítsék hallgatásra, vagy neki biztosítsanak ellenszószéket. Peter Vehrnél, a St. 

Marien-Kirche első lelkészénél37, rágalmazással vádolta meg Liliét, és nyilvános kihívással 

fenyegetőzött. Johann Kochnál, a berlin-kölni esperesnél38 már ebbéli szándékát nyilvánította 

ki, s felkérte őt a vita elnöklésére. Ezalatt mindenfelé mérges lehelletével (den Lilium zimlich 

gifftig angehauchet)39 gyalázta Liliét. Március 17-én került sor az első meghallgatására a 

Szentháromság-templomban Johann Bergius40 elnöklésével a református teológusok előtt. Itt 

olyan rosszul szerepelt, hogy még a „fantaszta" címet is megvonták tőle (da es denn schlecht 

33 Uo. f35r. 
34 idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 30. Jelzete: B17b fl08. 
35 LILIEN, Georg von (1597-1666) evangélikus teológus, költő. A fent tárgyalt időszakban a St. Nikolai 
templom második diakónusa és egyben könyvtárosa. Id. L. NOACK: Bio-Bibliographien, 225-243. 
36 Staatsbibliothek - Preußischer Kultufbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol 484. f37v. 
37 VEHR, Peter (1585-1656) evangélikus teológus és pedagógus. A fent tárgyalt időszakban a St. Marien 
templom diakónusa és könyvtárosa. Id. L. NOACK: Bio-Bibliographien, 441-449. 
38 KOCH, Johann (1589-1640) evangélikus teológus. A fent tárgyalt időszakban a berlini konzisztórium tagja. 
39 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484. Teil 2., f37v. 
40 BERGIUS, Johann (1587-1658) az egyik legjelentősebb és legtekintélyesebb református politikus a^XVII: 
század első felében, aki a brandenburgi választófejedelem udvari lelkészeként működött. Id. L. NOACK: Bio-
Bibliographien, 14-24. 

28 



solte bestanden sein, und mit dem Pfantasten Titul abziehen müsten). Két nappal később Lilie 

és az egész református kollégium jelenlétében a St. Nicolai-Kirche könyvtárában történt meg a 

második meghallgatás, ami már inkább a kihallgatás jellegét öltötte. Jóakaratúlag arra biztatták, 

hogy adja elő a panaszait, s aztán, amikor a beszédéből sok képtelenséget bizonyítottak be neki 

együttérzőleg, arra ajánlkozott, hogy visszavonja a tanait, amennyiben nincs igaza. A 

beszámoló némiképp gúnyosan megjegyezte, hogy ez kétségkívül nem lenne túl prófétai 

(welcher Zweiffel-Muth auch nicht recht Prophetisch wäre)41. Megkérdezték tőle, hogyan 

történt, hogy ő Isten felhatalmazottjának tartja magát a világvége hirdetésére. Ekkor 

körülményesen előadta, hogy 1616. novemberében, mint Szent Pálnak, neki is egy villám által 

történt a megvilágosodás, melyben parancsot kapott az általános reformáció és a földi 

birodalom pusztulásának a jövendölésére (dann wäre er nicht von Menschen, sondern allein 

von Gott unmittelbar wie S. Paulus durch ein Blitz-Strahlen, und wie die Apostel in der 

Pfingst-Schule beruften dazu, daß er erkündigen soll, wie daß abhanden sey die General 

Reformation unterm Himmel und die destruction des irdischen Welt-Reichs). Erre a testület 

bizonyítékok hiányában illetéktelennek nyilvánította, mire szidalmazta őket. Ezekután Lilie 

előhozta a szükséges érveket a rágalmai ellen, ekkor megdöbbenve s majdnem megnémulva, 

szóban visszavonta a tanait (fast verstumet mündlich revociret). Ez a berlini eset 

tulajdonképpen szép megnyilvánulása a communis prophetia intézményének, amennyiben a 

laikus Permeier véleményt nyilváníthatott a tudós teológusok előtt a vallás dolgaiban, de az 

érvelését nem fogadták el, sőt, nyilvánosan nevetségessé tették, ami a legkönnyebb és 

legbiztosabb módja volt az önjelölt próféták elintézésének. 

A krónikás megadja még Lilie levelének egy másolatát is az üggyel kapcsolatban, melyben Lilie 

a református kollégiumhoz folyamodott igazságának elismertetése végett. Lilie szerint 

Permeier leveleiből egyértelműek az újrakeresztelő, rajongó, rózsakeresztes vélemény nyomai 

(je deutlicher sich die Spur der wiedertaufferischen, Enthusiastischen Rosencreutzerischen 

Opinionen befinden ließen), melyek a kereszténység előtt már régóta hazugságnak, csalásnak s 

ördögi tanításnak számítanak. Mindezt ő be is bizonyította a kollokviumon, ám írásos 

visszavonást nem tudott elérni Permeiernél, így arra kéri a tisztelt urakat, hogy vagy egy, a 

dolgok tulajdonképpeni lefolyásának megfelelő írást adjanak bizonyítékul, vagy legalább jelen 

levelét lássák el sajátkezű aláírásaikkal tisztességének a visszanyerése érdekében. Ez a 

mozzanat arra utal, hogy Lilie győzelmének nem volt egyértelmű a visszhangja Berlinben, s 

41 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484. Teil 2., f37v. 

29 



Permeier esetleg további híveket tudott toborozni a maga számára. Egy későbbi levelében 

Permeier nagy aggódással tudakozódott Johann von Hoverbecknél a fejedelem egészségi 

állapotáról, aki neki a berlini időkben nagy-nagy pártfogója volt42. Lehetséges, hogy egyenesen 

ilyen magasrangú védelem miatt nem esett baja. Röviddel később eltűnt Berlinből, s nem tudni, 

hová ment, hol maradt, fejezi be a névtelen az elbeszélését Permeierről. Pedig 1636. májusában 

még biztosan Berlinben tartózkodott egy levelének a dátuma szerint, tehát annyira gyorsan 

nem távozhatott. Valamikor 1636 nyarán utazott el, mégpedig Bécsbe. 

d. Bécs 1636-1641 

Berlinből való elmenetelének az okaiban több tényező is szerepet játszhatott. Az egyik, hogy 

nem csupán a berlini evangélikus és református teológusok, hanem a Mark Brandenburgban és 

Stettinben állomásozó svédek számára is gyanússá vált nézetei miatt. Erről tesz bizonyságot 

egy levél, melyet Stettin kormányzója, Joachim Transaeus svéd udvari tanácsos címzett a 

berlini tanácsnak egy bizonyos weigeliánus társaság ügyében43. Transaeus felhívja a 

figyelmüket, hogy védelmük alatt áll egy osztrák rágalmazó, sőt, talán a jezsuiták által küldött 

spion, Johann Permeier, aki weigeliánus-chiliaszta-schwenckfeldiánus nézeteinek a leple alatt 

Danzigba küldött leveleiben meggyalázta az egész svéd nemzetet, és többek között az ő 

(Transaeus) becsületét sem kímélte (Denen Herrn wird hiemit angefuget, was maßen der 

Österreichische lästerer und vielleicht von den Jesuiten aus geschickter Spion Johann 

Permeier, welcher nun etl. Jahr, her unter der Herrn Schutz sich aufgehalten ein Zeithero sich 

freventl. unterfangen unter den schein seiner Weigelianischen Chiliastischen und 

Schwenckfeldischen Pfantasien der H.M. und Chron Schweden hohe und andere Bediente und 

ins gemein die löbl. Schwedische nation mit Ehrrührigen Schreiben welche der Ehren-Dieb 

anher und nacher Dantzig geschicket hat). Mivel megtudta, hogy ez a becsülettolvaj már 

Bécsbe utazott, azt követeli, hogy legfőbb segítőjét és tanácsadóját, Lorenz Grammendorfot 

büntessék meg, aki egyébként is éjjelenként titkos és tiltott összejöveteleket tart a társaságával. 

Grammendorf tegyen a berlini tanácsnak esküt, hogy Permeier leveleit nem olvasta, nem adott 

hozzájuk tanácsot, nem hagyta jóvá őket, s hogy nem fog kitérni a rá váró per elől. Reméli, 

hogy a tanácstagok megtesznek minden tőlük telhetőt, s várja a helyes döntést az ügyben. 

Sajnos az ügy további folytatásának ebben a levéltári anyagban nem maradt nyoma, viszont a 

42 B17a III6m 

30 



levelezésből és egyéb dokumentumokból kikövetkeztethetjük, hogy a szigorú levélnek nem 

volt legalábbis Permeierre nézve következménye, sőt Grammendorf pontosan értesült a levél 

tartalmáról, hiszen maga írta meg Permeiernek, hogy Berlinben jezsuita spionnak tartották44. 
t 

Érdemes észrevenni ezt a végighúzódó kettősséget a forrásokban Permeier megítélésével 

kapcsolatban, sokszor nem tudják besorolni egyik oldalra sem, így tekintették a svédek 

egyszerre a jezsuiták emberének és a weigeliánusok hívének is. Közben Crusius is értesült az 

esetről, s kérte Permeiert, hogy ne küldjön több levelet a stettini közvetítőjükön, Johann 

Kautzon keresztül, mert a svédek elfogták a küldeményeit45. Egy másik levelében kérdezte 

tőle, hogy vajon látta-e a stettini Laurentz Eichstadius új Calendar-Prognostikon-]kt, amelyben 

Permeiert és az új prófétákat támadja46. 

Tehát ebben az időpontban Permeier már nem volt Berlinben, de érezte helyzetének a 

veszélyességét. Ám a fő oka távozásának mégsem ez volt, hanem a Habsburg-birodalomban 

bekövetkezett változások, és az ezekhez fűződő várakozások. Már 1635-ben látható volt II. 

Ferdinánd gyorsan romló egészségi állapota. Emiatt szükségessé vált a trónörökös 

koronázásának az előkészítése. A szükséges szavazatok megszerzéséhez megkötötték a békét 

a szász választófejedelemmel Prágában, majd 1636. december 22-én megválasztották, 

december 30-án pedig császárrá koronázták III. Ferdinándot, így, amikor apja másfél hónap 

múlva meghalt, ő került a trónra. A protestánsok részéről óriási várakozás előzte meg az új 

császár ténykedését. Sokan reménykedtek a visszatérés lehetőségében, a vallásszabadság 

helyreállításában, a birtokaik, vagyonuk visszaszerzésében. Permeiert is ez az érzés irányította 

vissza, mint ahogy egy későbbi levelében megfogalmazta: Wie Ich vor 2 Jahren in diß mein 

Vaterland kommen, hat fast niemand vor lauter Wollust vnd Sicherheit auch vnter den genanten 

Evangelischen, von etwas kunfftig widrigen wißen oder hören wollen, nun aber ist vielen der Compaß 

vnuermuthlich vermeket worden, vnd wißen nicht wie sie ihme thun sollen, sonderlich gegen dem Wintter da 

wie Christus sagt, nicht gut wandern ist, vnd ehe man den Sommer erwart, niemand weiß was dazwishen einen 

mit dem andern überkommen kan47 (Amikor két éve visszatértem a szülőhelyemre, majdnem mindenki, még az 

ún. evangélikusok is annyira elteltek örömmel és biztonsággal, hogy tudni és hallani sem akartak a jövőről, 

most azonban sokaknak az iránytűje megőrült, s nem tudják, hogy mit tegyenek, mert télen útrakelni, ahogy 

Krisztus mondja, nem jó, ha pedig a nyarat várja meg az ember, nem tudja, mi jöhet közbe). 

43 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484., Teil 2., f44. 
44 B17a III2h 
45 Idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 32. jelzete: B17b A l l . 
46 Uo. 33. jelzete: B17b f l 12-113. 
47 B17aIII6k 

31 



Bécsben a Geyer-családnál lakott, akiket hálásan a pártfogóinak nevez, és cserébe kisebb 

szolgálatokat is (mint például házfelügyelet) elvégzett nekik. Az ő címüket adta meg a 

barátainak is (bey der gulden Enten gegen St. Jacob48 - Az Aranykacsánál a Szt. Jakabbal szemben). 

Gyakran velük tartott, amikor azok vidéki, Bécs környéki birtokaikra utaztak. Egyébként a 

világi ügyektől visszavonultan élt, azt írja, hogy az elmúlt két évben bár teljes szabadságot 

élvezett, s nem volt gondja a megélhetésére, mégsem elégedett, mert a legfontosabbat 

nélkülöznie kellett: das Studium und exercitium der rechten Warheit49 (az igazság 

tanulmányozását és gyakorlását). Holott kedvenc terveinek szentelhette magát, így a 

könyvkiadásnak, fordításnak, levelezésnek, az addig összegyűjtött anyagok rendezésének, s 

bizalmas beszélgetéseknek is. 

A leveleikben a barátok megbízták egy-egy dolog elintézésével, Crusius például egyfolytában 

nyomorúságos helyzetéről panaszkodott neki, s kérte, hogy járjon közben Hans Paul 

Wolzogennél az örökség kifizetése érdekében50. Szeretett volna néhány könyvet is Bécsből 

megkapni, még azt is megjelölte, melyik könyvkereskedőnél nézzen utánuk Permeier51. 

Grammendorf a fiát küldte Bécsbe, s Permeiert arra kérte, hogy vegye pártfogásába, szerezzen 

neki egy gyakornoki állást valamelyik gyógyszertárban52. Permeier utazásokat is tervezett, de 

ezek aztán nem valósultak meg. 1638. április vége felé Hamburgba akart menni, majd 

Danzigba és Breslauba, és még annak az ötlete is felvetődött, hogy esetleg 10-12 hetet is ott 

maradna ez utóbbi helyen, Franckenberg és Tschesch könyvtárát tanulmányozná, közben 

vállalhatna hébertanítást megélhetésként53. Az is teljesen nyilvánvalónak látszik a levelekből, 

hogy egyes kivándorlásra kényszerült nemesi családok jogi ügyeit képviselte Bécsben. Ennek a 

hátterében az áll, hogy 1627-28-ban, amikor tömegével települtek ki az áttérésre nem 

hajlandók, akkor hirtelen nagy mennyiségű eladó ingatlan jelent meg a piacon, ehhez képest 

kevés volt a vevő, s ha volt is, gyakran nem fizetett. Ezért perek sokasága indult a 30-as 

években, és Permeier is ilyen ügyekben intézkedett a Wolzogenek és a Zellerek számára54. Egy 

levél címzésében ezt pontosabban is megfogalmazza Flórian Crusius: In abwesen seinem Brúder 

Hn. Sigmundt Permeieren wolbestalteten wolzogischen sollicitatoren zuzustellen undt demselben zueröfiftien55. 

48 B17a III5m 
49 Uo. 
50 idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 33. jelzete: B17b fl 12-113. 
51 Uo. 36. jelzete: B17bfll4-115. 
52 Uo. 37. jelzete: B17b Í91-92. 
53 B17a III31 
54 B17a Illők 
5 5B17bfll5. 

32 



(A fivére távollétében Sigmund Permeier úrnak, kinevezett wolzogeni megbízottnak kézbesíteni sajátkezű 

felnyitásra). 

Sajnos 1639 és 1640-ből csak nagyon gyéren van adatunk róla levelek híján, de továbbra is 

Bécsben tartózkodott, s csak rövidebb utazásokat tett. így egy levélben 1639. június 7-én azt 

említette, hogy éppen most érkezett meg Linzből, ahol különféle pártdolgokban járt el (értsd: 

az evangélikusok dolgaiban)56. Ismét részletesebben 1641-től követhetjük az útját. 

e. Utazások: Frankfurt és Stuttgart, az utolsó évek 1641-1644 

1641 végén, télvíz idején indult Regensburg és Nürnberg érintésével Frankfurtba. 1642. 

januárjában már Regensburgba címezték neki a levelet. Nürnbergben Nicolaus Pfaffhál57 lakott, 

legalábbis az ő címére érkeztek Permeiernek a levelek. Az utazás Melchior Beringernek volt 

köszönhető, aki megbízta az Arndt-postilla és más Arndt-művek kiadásának a gondozásával. 

Bár Beringer eleinte ragaszkodott a Sternekhez, a lüneburgi nyomdászokhoz, Permeier mégis 

Merianhoz fordult ezzel a tervvel, akit már korábbról is ismert, és megbízott benne. Először 

1642. március 24-én keltezett egy levelet Beringernek Frankfurtból, tehát valamikor március 

folyamán érkezhetett meg oda, hogy Meriannal pontos tárgyalásokat folytasson a 

munkamenetről. Bár a postilla nyomtatásával jól haladtak, mégis sokféle probléma adódott a 

neves nyomdász és az osztrák között, viszonyuk egyre romlott. Beringernek is egyre több 

gondja akadt a finanszírozással. A postilla Beringernek szóló ajánlása 1642. szeptember 19-i, 

tehát ekkora kész lehetett már. A nagy mű mellett megjelent Permeiernek egy Arndtot és a 

postillát népszerűsíteni kívánó munkája is. 1643. januáijában arról írt Beringernek, hogy 

Hanauba akar menni újabb kiadási tervekkel. De a címzések továbbra is Frankfurtba szóltak, 

igaz Merian helyett egy bizonyos Heinrich von Lannen-nél kellett a leveleket leadni. 

1643. novemberétől Stuttgartot jelölte meg fogadóhelyként egészen 1644. júniusáig, ekkor 

még Heilbronnban és Augsburgban bukkant fel egy rövid időre, s innen véglegesen Észak-

Németország felé vette az útját. Egy szeptemberi levelet Brémába, egy valamivel későbbit 

Hamburgba címeztek neki, s ettől kezdve (tehát 1644. szeptember vége) teljesen eltűnt, nyoma 

veszett. Semmilyen forrásban nem találtunk említést se életéről, se haláláról. 

56B17am8c 
57 PFAFF, Nicolaus tekintélyes nürnbergi kereskedő, heterodox nézeteiről volt ismert, számos - a korban neves-
eretnekkel volt kapcsolata. Ő maga is gyanúsított volt egy weigelianus perben. Id. R. van DÜLMEN: 
Schwärmer und Separatisten, 124. 

33 



A stuttgarti időszakra érdemes egy kicsit visszatérni, mert ez fontos kapcsolatot jelentett 

Permeier pályafutásában. Új ismerősét Johann Valentin Andreaenek58 hívták, akinek három 

levele is fennmaradt Permeierhez, az első 1642. októberéből. Az életrajzában Andreae leírta a 

személyes találkozást is valamikor 1643 nyarán59, s kiderül, hogy Johann Abraham Poemer volt 

a közvetítő kettőjük között. Andreae tudott Permeier munkájáról, hogy die neue kostbare 

Ausgabe Amds zu Frankfurt besorgt (ő gondozta az új, értékes Arndt-kiadást Frankfurtban). 

Vigasztalásnak tekintette Permeier jelenlétét, mert éppen három közeli barátját vesztette el 

azokban az időkben, mégis a hírek Permeierről bizalmatlanná tették, s így fogalmazott: Zum 

trost für diesen Verlust wurde mir die Bekanntschaft Joh. Beermaier, eines Oesterreichers, gewährt, den ich 

aber doch erst prüfen muß60, (vigasztalásul ezekért a veszteségekért az osztrák Johann Permeier ismeretségét 

nyertem, de őt előbb ellenőriznem kell). Dülmen Andreaenek több leveléből is idéz Herzog 

Augusthoz 1643. augusztusából és szeptemberéből61, ezekben Andreae a Permeier-féle 

Sendschreiben-éket a különös stílusuk miatt gyanúsnak tartotta, de Permeierről jó véleménnyel 

volt: Herr Permair ist alhier, und gestern bei mir gewesen, ist ein Mann guten und vernünftigen discours, de 

religione tarnen nondum certo constat. Videtur conciliationem cum Calvinianis zu negotieren, cum Duraei 

modificationes admodum probet62. (Permeier úr itt van, s tegnap nálam járt, jó és eszes beszélgetőtárs, a 

vallásról mégsem egyezünk. A kálvinistákkal való tárgyalásra törekszik, Duraeus-szal változtatásokat próbál). 

Dülmen szerint elsősorban Permeiernek köszönhető a Herzog August, Andreae és Merian 

között létrejövő kapcsolat. Andreae ugyanis arról írt a hercegnek 1644. májusában, hogy egy 

haláleset miatt elvesztette azt az ismerősét, aki a rézmetszeteket csinálta volna a wolfenbütteli 

templomról. De szerencsére dazu sich H. Jo. Bermeier, der mit Merian in guter Correspondentz stehet, 

erbietig gemacht63 (Permeier, aki Meriannal jó levelezésben áll, ajánlkozott ehhez), mármint a feladat 

megszervezésére. Andreae úgy látszik, hogy elfogadta Permeier javaslatát, mert a következő 

levélben arról panaszkodott, hogy a rajzvázlat Frankfurt felé valahol elakadt, tehát el akarták 

küldeni Meriannak. Egyébként mellékelte a hercegnek Permeier egy írását is64. Von Franckfurt 

auß allda Hn. Jo. Bermaier erst den 14. huius angelangt. Hab ich entlich von Sebastian Furkhen ... diser 

58 ANDREAE, Johann Valentin (1586-1654) jeles protestáns teológuscsaládból származó teológus. Különféle 
egyházi tisztségeket töltött be Vaihingenben, majd Calwban, végül Stuttgartban. Nagyszámú teológiai műve 
kiváltotta korának csodálatát, nem kevésbé az a tény, hogy a híres rózsakeresztes mozgalom egyik 
vezéralakjának tartották. 
59 Selbstbiographie Joh. Valentin Andreäs aus dem Manuscripte übersetzt und mit Anmerkungen und Beilagen 
begleitet von Prof. Seybold WINTERTHUR, in der Steinerischen Buchhandlung, 1799. 255. 
60 Uo. 266. 
61 R. van DÜLMEN: Die Utopie einer christlichen Gesellschaft, 131. 
62 Uo. 239-240. 
63 HAB Cod. Guelf. 65.1. Extra fl58. 
64 Uo. f!61. (wider all mein Versehen vnderwegs stecken geblieben) 

34 



beigelegte Brieflein empfangen65. (Frankfurtból, ahová Permeier június 14-én megérkezett, végre megkaptam 

ezt a mellékelt levelet Sebastian Furcktól), - folytatta Andreae egy másik írásában a hercegnek, így 

Permeier segítségével a rézmetszetek dolga is elrendeződött, igaz nem Merian, hanem 

Sebastian Furck66 által. 1644. augusztusában már Andreae sem tudta, hogy mi történt 

Permeierrel. Ha az adott időpontokat összevetjük, Permeier körülbelül egy évet tartózkodott 

Stuttgartban vagy Stuttgart környékén. Az Andreaetől fennmaradt szűkszavú tudósításokon 

kívül semmi forrás nem maradt arra nézve, hogy mit csinált, hol lakott, kikkel tárgyalt, s hogy 

egyáltalán mi volt a terve Dél-Németországban. 

Az utolsó éveiben egyébként ismét felerősödött a prófétaságában való hit, ami különböző őrült 

ötletekkel párosult nála. Az egyik ilyen az volt, hogy levelet írt Christina svéd királynőnek 

házasság céljából, s erről több más uralkodót illetve fejedelmet is értesített67, emellett újra 

visszatért régi hangzatos címeihez, és ezekkel a cselekedeteivel alaposan megbotránkoztatta a 

kortársait. Ebben a szellemben számolt be John Dury Sámuel Hartlibnek, akit egy levelében, 

arra figyelmezteti, hogy óvakodjon a komoly tágyalásoktól Permeierrel, mert nagyon különös 

(is a very strange man, that hee is more full of extreamely extrauagant fansies then 

Giftheiller68). De így fogalmazott Johann Ludwig Münster is, amikor Grammendorf 

viselkedésén csodálkozott, aki továbbra is kitartott Permeier mellett69. 

Eddig volt nyomon követhető Johann Permeier eseményekben gazdag, sok utazással dúsított 

életútja. A következőkben két, a személyével kapcsolatos, de nem közvetlenül tőle származó 

forrást próbálunk vallatóra fogni és értékelni. 

f . Két forrás Permeierrel kapcsolatban 

1. Liste der heimlichen Schwenckfelder vom Jahr 1610 wie sie von einem ihres gleichen vor des 

Schwenckfelders Herxheimers Buch, Fastnacht-Küchlein, welches D.V.E Löscher besitzet: angeschrieben 

65 Uo. fl68. 
66 Sebastian FURCK (16007-1650) rézmetsző Frankfurtban. Több nyomdásznak is dolgozott, köztük Matthaeus 
Meriannak. Híressé különféle neves személyiségekről készített portréival vált. A wolfenbütteli templomról 
három metszete is van, ennek a munkának az elkészültében tehát Permeier közvetítését kell látnunk, ld. 
THJEME-BECKER, 12. kötet, 1916. 346. 
67 Ennek a házassági ajánlatnak a nyomát sehol nem találtuk, de több kortársi beszámoló is megerősítette a 
létezését. 
68 Hartlib Papers CD 1-2, Sheffield, 1995. 
69 Idézi T. WOTSCHKE: Johann Ludwig und Johann Friedrich Münster, 142. jelzete: B17b f232. 

35 



gefunden wird70. (A titkos schwenckfeldiánusok listája 1610-ből, mely a hozzájuk hasonló schwenckfeldiánus 

Herxheimer Fastnacht-Küchlein című könyvében, V. E. Löscher birtokából származik, található bejegyezve.) 

1. Carl Herr von Buccheim, Freyherr zu Rapps und Krumbach 

2. Hanns Carl von Pemberg, zu Zerlach, Edling und Noblau 

3. Wilhelm Zeller, Herr von Rastenberg in Ober-Oesterreich 

4. Herr Ludwig Wolzogen, Freyherr 

5. Herr Georg Ehrenreich, Freyherr von Roggendorff, weyland Erb-Marschall ob der Enß 

6. Johann Permrir 

7. Crusius zu Norden in Ost-Friesland 

8. Joh. Docemius, Paedagog. in Hamburgischer Neustadt 

9. Anton Jansens, Laken Bereiter zu Embden 

10. Johann Khuefiies 

A névsort tisztázta és elemezte Keserű Bálint, bár megkérdőjelezte a forrás értékét a túl 

korainak tűnő időpont miatt71. Ehhez nincs is túl sok hozzáfűzni való. Ha azonban az 1610-es 

évek végét tételezzük fel a rajongók összeírásának, ahogy Keserű is javasolta, már kicsit 

hihetőbb a lista. Sajnos a forrás nem közli, hogy mitől voltak titkosak és mitől 

schwenckfeldiánusok a tagok. De a névsor első felében azok találhatók, akik az 1610-es évek 

végén már ismerhették egymást, sőt, az első öt személy mind ausztriai nemesi család sarja. 

Permeier ekkoriban Linzben ügynök, Crusius ugyanott, majd a Zellereknél tanító, majd Crusius 

és Wolzogen Strassburgban tanultak egyidőben. Ha a résztvevők életkorát vizsgáljuk meg, 

majdnem mindegyikük a húszas éveiben járó fiatalember (Permeier 1597-ben, Roggendorf 

1596-ban, Crusius a XVI. század végén, Hans Ludwig Wolzogen 1600-ban született). 

Továbbfüzve a szálakat, Permeier pár évvel később arra kérte Sigmund bátyját, hogy a 

kremsmünsteri udvari bírónak adja át a megbocsátó üzenetét, amiért annak idején lefoglalta 

meine so sicherlich beherbergte mera quidem sua importun-Bachant-ignorantia atque sapiantia vino obumbrata 

praecipitanter confiscirte Hebrae-Syr-Chaldae-magical-Arab-cabal. rosen-Creutz-theosophi-studentiren 

Bücher72 (az én oly biztonságosan elrejtett héber-szír-káldus-mágikus-kabbalisztikus-rózsakeresztes-teozófiai-

tankönyveimet), s ehhez még egy letartóztatási parancsot is mellékelt. Ugyanebben a levélben 

megemlékezett a fiatal Zellerről, aki otthagyta torgaui magányos alkémiai konyháját (Er nach 

verlaßung seiner einsamen nider-tritischen Alchimi-distillir-Kuchen zu Torgaw), hogy aztán a 

70 Unschuldige Nachrichten, Sammlung von Alten und Neuen Theologischen Sachen. Sechster Beytrag. Altes, 
Leipzig, 1744. 813. 
71 KESERŰ B.: In den Fußstapfen der Rosenkreuzer, 2. 
72 B17b f74r. 

36 



bécsi udvari kémikus pártfogása alatt folytasson hasonló dolgokat. Georg Ehrenreich 

Roggendorfról is írt ebben a levélben, über die zwischen vnfl in vor-Jahren alhie vnd anderwerts in 

Christ-vertrawen vielfeltig Special-gepflogene emst-berechnungs-discursus, wie, wie, wie man Gott eigentlich 

dienst-gefellig werden, vnd in Anfechtung schluBendlich aufihalten müfie (a köztünk éwekkel ezelőtt itt és 

máshol keresztényi bizalomban, bőségesen és speciálisan folytatott komoly-számító párbeszédekről, arról, hogy 

hogyan nyerheti el az ember tulajdonképpen Isten tetszését, s végül, hogy hogyan kell a támadásokat kibírnia). 

Ezekből az idézetekből talán több támpontot nyerhettünk a „titkos schwenckfeldiánus" 

kifejezés értelmezéséhez. Egyrészt nyilvánvaló, hogy erős érdeklődés volt a fiatal társaságban a 

rózsakeresztes, kabbalisztikus és alkémiai témák iránt, s konkrét kapcsolatokról is tudunk 

Johann Valentin Andreae és a rózsakeresztesek felé, melyekre még rögtön kitérünk. Másrészt a 

vallásról való komoly beszélgetések a vallásgyakorlatnak egy olyan aspektusa felé irányítanak 

bennünket, amit inkább lehet schwenckfeldiánusnak73 nevezni, mint az alkémia űzését. 

Itt lehet említeni, hogy vannak szálak a tübingeni Wild-ügyhöz. A történet már ismert és 

sokoldalúan feldolgozott74. Az 1620-as évek elején Tübingenben az egyik helyi nyomdásznál és 

könyvkeresekedőnél az egyetem képviselői weigeliánus és schwenckfeldiánus könyveket 

konfiskálnak, s a nyomdászt, Eberhard Wildet többször kihallgatják. Wild ismeretségi körébe 

és vásárlói közé tartozott Michael Zeller és több Linz környéki osztrák nemes. Sőt, Zellerről 

kiderült, hogy többször tartózkodott Wildnél, ahol a titkos gyűléseken beszédeket tartott egy 

testvériségről (Fraternitet), amelynek letelepedési helyet keresett75. Egy másik kihallgatási 

jegyzőkönyv szerint Wild és Zeller gyakran kilovagoltak Calwba, ahol akkoriban Andreae is 

lakott, s aki Zellert már 1619 óta ismerte76. Egy datálatlan levélben (valamikor az 1610-es évek 

végéről) Georg Christoph von Schallenberg arra kérte Johannes Keplert Linzben, hogy az 

ismert rózsakeresztes manifesztumból, a Fama Fraternatis-ból, juttasson el neki egy példányt 

Flórian Crusius orvostanhallgatón keresztül77. 1625-ben még mindig arról panaszkodott a 

Wild-perben a vádat képviselő teológus Theodor Thumm, hogy Linzből egy könyv érkezett, 

mely részben schwenckfeldiánus, részben durva weigeliánus, sőt, ott kiadtak néhány művet 

Arndtól és Sudermanntól is, wier verwundern vns, das dis zu Lintz solle nach gesehen werden78 -

73 SCHWENCKFELD, Caspar von (1489-1561) sziléziai tanácsos és nemesember, aki a reformáció radikális 
szárnyához csaüakozott, 1529-ben heterodox nézetei miatt el kellett hagynia Sziléziát. Bár számos támogatója 
és követője volt, a protestáns egyházak mindig eretnekként kezelték őt is és a rajongóit is. 
74 Az ügy magyar kapcsolatait és a további irodalmat ld. NÉMETH N.-SHAFFER A.: Adalékok 
15 U. BUBENHEIMER: Wilhelm Schickard im Kontext einer religiösen Subkultur, In Zum 400. Geburtstag 
von Wilhelm Schickard, Kiad. Friedrich SECK, Sigmaringen, 1995. 67-92. itt 75. 
76 Uo. 77. 
77 Johannes KEPLER Gesammelte Werke, XVII. kötet, Briefe 1612-1620, Kiad: Max CASPAR, München, 
1955. 389. 
78 Idézi R. van DÜLMEN: Die Utopie einer christlichen Gesellschaft, 238. 

37 



csodálkozunk ezen, hogy Linzben (értsd ez megtörténhet), s ennek utána kellene nézni. Mivel a névsorban 

szereplők többségének bizonyíthatóan kapcsolata volt Permeierrel (Michael Zeller, Hans 

Ludwig Wolzogen, Georg Ehrenreich von Roggendorf, Flórian Crusius, Anton Jansen, Johann 

Khuefufi, sőt a listán nem szereplő, de az előbb említett Georg Christoph Schallenberg is a 

levelezőpartnerek között volt), Permeiernek magának is rózsakeresztes könyvei voltak, 

felmerül a gyanú, hogy a Zeller által Tübingenben propagált titkos társaság vajon nem 

ugyanaz-e, mint ami a fenti listán schwenckfeldiánusok néven szerepel. Érdekes az is, hogy az 

utolsó három név pedig Permeiernek az 1629-3l-es északi utazásához köthető, amikor 

Hamburgon keresztül Amersfoortba illetve Emdenbe érkezett. Johann Docemius hamburgi 

tanár, később Comenius nagy tisztelője, és az egyik Jam/a-kiadásnak a gondozója, Anton 

Jansen Permeier társaságának a tagja, egyben Permeier vendéglátója Emdenben, Johann 

Khuefufi pedig a rajongók fontos összekötő embere volt Nürnbergben. S vajon a Valentin 

Ernst Löscher tulajdonába került könyv nem Permeier vagy valamelyik barát hagyatékából 

származik-e? Sajnos ezekre a kérdésekre egyelőre nem tudunk válaszolni, de a sok apró adat 

izgalmas összefüggésekre enged következtetni. 

2. Um diese Zeit thate sich zu Berlin und Cölln allgemach beßer herfür ein neuer Fanaticus, Nahmens Johann 

Permeier, welcher in vorigen Jahr, als ein besonder Professor Orientalium Sr. Churf. Durchl. vnsern 

gnädigsten Herrn seine dienst vnd Künste schriftlich an praesentireV, noch mals biß er, als er sich ziemliche 

zeit stille gehalten, seinen besondem Geist noch mehr blicken, durch eine andern Schriüt an Churf. Durchl. 

worin er sich samt seinen Aedherenten, etlichen Oesterreichischen Frey-Herrn und Rittern erboten, aufgesinnen 

weiß und weg für zuschlagen zur Salvation bey nächstfolgender Veränderung durch einen Synodum der Christ 

Nahmig-Religions Parten, so zu convociten und in Marchiae Electroratu und in Megapolitano Ducatu in 

Nahmen der Christ Königl. Triumphs-Geselschaft oder Obersten Gerichts Heiligen Dan. cap. 7. durch die von 

Gott gegenwärtig besanten und geuollmächtigten Directorem et Primarium, die sich disfals gnugsam mit that 

und Worten zu legitimitea. begehrete. 

Worauf er 24. Assessores nahmhaftig gemacht, derer zwölff Herrn Standes, Ritter und Politici worunter beyde 

letzte waren Lorentz Grammendorff Advoc. Ber: Pantaleon Trappe Consul Havelberg. Aus dem Kirchen und 

Schulstand auch zwölffe, worunter nahmenüich: 

D. Bergius Reform. B. Gerhard Luth. 

D. Scultetus Stetin. Hugo Grotius Armin. 

D. Sennertus Med. Luth. Ruarus Medicus Nr. Aulae 

D. Francus Prof. Francof. Wilhelm Schickart L.S. & Prof. Sub: ametu. 

Was daran an Churfürsüichen Hoffe gehalten, hat man damals so gar eigentlich nicht erfahren können79. 

79 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484. f.35.r. 

38 



Ez a részlet a már feljebb is idézett berlini dokumentumból származik. Sajnos a krónikás nem 

tartotta érdemesnek feljegyezni, hogy kikre gondolt Permeier a tizenkét rendi, lovagi és 

politikusi képviselőknél (kivéve Grammendorfot és Trappét), illetve az egyházi és iskolai 

megnevezettek névsora sem teljes, csak nyolc szerepel itt ezen a listán. Permeier egy írásban 

ajánlotta fel szolgálatait a választófejedelemnek 1634-ben, s ebben kérte egy zsinat 

összehívását, ahol a keresztényi pártok a világ végét illetően tárgyalnának. Mindezt annak a 

társaságnak a nevében, kívánta Permeier, melynek ő a teljhatalmú elöljárója volt, s melynek a 

törvényesítését a választófejedelem által igen fontosnak tekintette. Ezért nevezte meg azt a 

bizonyos huszonnégy tagot, akiknek feltehetően fogalmuk sem volt, hogy mihez használják fel 

a nevüket, viszont eléggé ismertek voltak ahhoz, hogy megerősítésül szolgáljanak Permeier 

céljaihoz. (A bibliai legitimáció a Jelenések könyvéből 4,4 származik: „A királyi szék körül 

láttam huszonnégy széket, és a királyi székekben huszonnégy vént, amint ott ültek fehér ruhába 

öltözve, és a fejükön aranykorona.") Mint látható, általában a vallásuk is fel van tüntetve a 

„vének" mellett, tehát Permeier igyekezett tényleg minden pártból neves képviselőket kijelölni. 

Pontosan nem tudjuk, hogy személyesen találkozott-e mind a nyolc jelölttel, bár a lehetősége 

megvolt rá. A legegyszerűbb a danzigi Martin Ruarr-ral kezdem, mert őt valóban ismerte, és 

később is Crusiuson keresztül sokszor küldte neki az üdvözletét, több esetben könyveket is. 

Ruar addigra már bizonyos hírnevet szerzett az unitárius körökön is túl, mint a vallását 

ügyesen védő és teijesztő teológus. A másik táborhoz, a kálvinistákhoz tartozott Johann 

Bergius, akiről már feljebb tettünk említést. Bergius résztvett az 163 l-es lipcsei 

valláskonferencián is, és Permeiernek vele is adódott lehetősége személyesen megvitatni a 

vallási ügyeket Berlinben. Egy újabb irányzatot a holland jogász, az arminiánus Hugó Grotius 

képviselt, aki éppen abban az időben ismét Hollandiában tartózkodott, amikor Permeier is 

Amersfoortban lakott. A fennmaradó öt személy evangélikus. A legismertebbek kétségtelenül a 

tübingeni Wilhelm Schickard és a szász választófejedelem orvosa, a messze földön híres Dániel 

Sennert. Vajon nem Schickardtól, aki a héber nyelv professzora volt Tübingenben az 

egyetemen, tanult Permeier korábban héberül? S vajon nem akkor ismerkedett meg Sennerttel, 

amikor a vándorlások alatt 1629-ben Drezdában időztek Hoe von Hoeneggnél, az udvari 

lelkésznél? A stettini teológust, Christoph Scultetust, szintén lehetősége volt személyesen 

felkeresni Permeiernek, amikor nem egészen tíz évvel azelőtt maga is ott járt. Scultetus-szal 

egy évvel később (1635-ben) egyébként nagy vitába került egy chiliaszta műnek a kapcsán. Ez 

a mozzanat feltételezi, hogy lehetett valamiféle ismeretség köztük korábban is. Georgius 

Francus az Odera menti Frankfurt egyetemén volt a görög nyelv professzora. S hogy a Gerhard 

39 



név mögött ki rejtőzik? Ebben az időben volt Jénában egy Johann Gerhard nevű professzor, aki 

a hírnevét a kilenckötetes Loci theologici művével szerezte, mely a lutheránus dogmatika 

kézikönyvének tekinthető. Végignézve a névsoron megállapíthatjuk, hogy egyrészt fennállt a 

személyes ismeretség, másrészt pedig valószínűsíthető vagy talán más megfogalmazással élve 

nem kizárható, hogy Permeier korábban kapcsolatban állt ezekkel a teológusokkal vagy 

tudósokkal, megbízott bennük, adott a véleményükre, s úgy gondolta, hogy a béke és egység 

helyreállításában a segítségére válhatnának. 

40 



Ez a részlet a már feljebb is idézett berlini dokumentumból származik. Sajnos a krónikás nem 

tartotta érdemesnek feljegyezni, hogy kikre gondolt Permeier a tizenkét rendi, lovagi és 

politikusi képviselőknél (kivéve Grammendorfot és Trappét), illetve az egyházi és iskolai 

megnevezettek névsora sem teljes, csak nyolc szerepel itt ezen a listán. Permeier egy írásban 

ajánlotta fel szolgálatait a választófejedelemnek 1634-ben, s ebben kérte egy zsinat 

összehívását, ahol a keresztényi pártok a világ végét illetően tárgyalnának. Mindezt annak a 

társaságnak a nevében, kívánta Permeier, melynek ő a teljhatalmú elöljárója volt, s melynek a 

törvényesítését a választófejedelem által igen fontosnak tekintette. Ezért nevezte meg azt a 

bizonyos huszonnégy tagot, akiknek feltehetően fogalmuk sem volt, hogy mihez használják fel 

a nevüket, viszont eléggé ismertek voltak ahhoz, hogy megerősítésül szolgáljanak Permeier 

céljaihoz. (A bibliai legitimáció a Jelenések könyvéből 4,4 származik: „A királyi szék körül 

láttam huszonnégy széket, és a királyi székekben huszonnégy vént, amint ott ültek fehér ruhába 

öltözve, és a fejükön aranykorona.") Mint látható, általában a vallásuk is fel van tüntetve a 

„vének" mellett, tehát Permeier igyekezett tényleg minden pártból neves képviselőket kijelölni. 

Pontosan nem tudjuk, hogy személyesen találkozott-e mind a nyolc jelölttel, bár a lehetősége 

megvolt rá. A legegyszerűbb a danzigi Martin Ruarr-ral kezdeni, mert őt valóban ismerte, és 

később is Crusiuson keresztül sokszor küldte neki az üdvözletét, több esetben könyveket is. 

Ruar addigra már bizonyos hírnevet szerzett az unitárius körökön is túl, mint a vallását 

ügyesen védő és terjesztő teológus. A másik táborhoz, a kálvinistákhoz tartozott Johann 

Bergius, akiről már feljebb tettünk említést. Bergius résztvett az 163 l-es lipcsei 

valláskonferencián is, és Permeiernek vele is adódott lehetősége személyesen megvitatni a 

vallási ügyeket Berlinben. Egy újabb irányzatot a holland jogász, az arminiánus Hugó Grotius 

képviselt, aki éppen abban az időben ismét Hollandiában tartózkodott, amikor Permeier is 

Amersfoortban lakott. A fennmaradó öt személy evangélikus. A legismertebbek kétségtelenül a 

tübingeni Wilhelm Schickard és a szász választófejedelem orvosa, a messze földön híres Dániel 

Sennert. Vajon nem Schickardtól, aki a héber nyelv professzora volt Tübingenben az 

egyetemen, tanult Permeier korábban héberül? S vajon nem akkor ismerkedett meg Sennerttel, 

amikor a vándorlások alatt 1629-ben Drezdában időztek Hoe von Hoeneggnél, az udvari 

lelkésznél? A stettini teológust, Christoph Scultetust, szintén lehetősége volt személyesen 

felkeresni Permeiernek, amikor nem egészen tíz évvel azelőtt maga is ott járt. Scultetus-szal 

egy évvel később (1635-ben) egyébként nagy vitába került egy chiliaszta műnek a kapcsán. Ez 

a mozzanat feltételezi, hogy lehetett valamiféle ismeretség köztük korábban is. Georgius 

Francus az Odera menti Frankfurt egyetemén volt a görög nyelv professzora. S hogy a Gerhard 

39 



Königshofen80. Udvari hadiszámvevőként tevékenykedett Bécsben, mígnem Pozsonyba 

került81. Ennek az okai részletesen nem ismertek, de feltételezések adódnak a levelekből. 

Egyrészt szó van egy bizonyos özvegy vádjairól a bécsi udvarban ellene, de nem tudni, hogy 

milyen jellegű ügy állt a háttérben. Permeier is arról értesült, hogy az özvegy talált magának 

tekintélyes pártfogókat, s lehetséges, hogy még inkább élesedni fog a dolog az udvarban 

(möchte sie etwan durch andere vermögende Assistenten die sache wider Ihne bey Hoff 

schärffen laßen82). Másrészt a Pozsonyban való letelepedésében a legkézenfekvőbb ok 

Beringer evangélikus felekezetisége. (Az akkor éppen készülő evangélikus templom is jelzi az 

itteni gyülekezet erejét.) Fájdalmasan vette tudomásul, hogy az udvarban hazaárulókként 

(perduellen) és lázadókként (rebellen) kezelik őket emiatt. Beringer jó kapcsolatokat tartott 

fönn a lelkészekkel, köztük Andreas Götz-cel, akinek többször is kölcsönadta Permeier 

könyveit. Permeiernek arról is panaszkodott, hogy a magyarokkal való praktálást vetik a 

szemére, holott erről szó sincs83. Az igaz, hogy a magyarok akarták volna őt követként 

használni az udvarban, mert durva és tapasztalatlan emberek (die Hungern für sich grobe vnd 

vnerfahrne Leuth sein), s nem tudják, hogyan kell a felség előtt viselkedni, szemben 

Beringerrel, aki etwas Erfahrung der Weltlauf vnd politic (némi tapasztalattal és politikával a 

világ folyásában) rendelkezik. De ő még az országgyűlésükön sem volt, s nem beszélt egyetlen 

magyarral sem, csak a császári tisztviselőkkel és a régi ismerőseivel barátkozik. Mindenesetre 

tény: több tervet és javaslatot fogalmazott meg a magyar határok ügyében, és ezeket Wilhelm 

Leopold hercegen keresztül próbálta az udvarba juttatni. Permeier azzal vigasztalta, hogy 

ezekre a véleményezésekre biztosan szüksége lesz az uralkodónak (in Hungerischen 

Gränitzsachen seines Rätlichen Gutachtens gebrauchet84). Mindezek ellenére, tehát hogy egy 

erős egyházi közösségbe tartozott, s politikai téren is hasznosságra törekedett, nem érezte jól 

magát Pozsonyban a magyarok között: dann Ich weder Geistlich noch Welüiche Gütter in disen Landen 

begehre, sondern bitte Gott vmb einen seeligen Frieden, damit Ich mein Leben droben im Reich vnd Land 

Wirtenberg zuebringen möge. Dann Ich Mir ain mal die hinge Landsort vnd humores der Menschen nicht 

gefallen laßen kan, dann es alhie gar zu ein weiter weg vom Hertzen zum Mund ist, Meum vnd Tuum ist der 

80 A róla itt írtak elsősorban Keserű Bálint tanulmányából származnak, kiegészítve Beringer leveleiből 
származó információkkal, ld. KESERŰ B: Pozsonyi projektum Arndt-művek fordítására és kiadására 1641-44-
ben, megjelenés alatt. 
81 Eylenstein szerint a magyarok részére kémkedett, ezért lett kegyvesztett a bécsi udvarban, ld. E. 
EYLENSTEIN: Dániel Friedrich, 63. Azonban ez a feltételezés a dokumentumok félreértelmezésén alapult 
Eylenstein részéről. Erre Keserű sem talált adatokat a kutatásai során. 
82 B17a III3d 
83 B17a III3c 
84B17aIII3d 

42 



85 principal Regent, Charitas Christiana ist gantz bandisirt. Gott verbeßere es. (ebben az országban sem 

szellemi, sem földi javakra nem vágyom, hanem az Istentől boldog békességet kérek, hogy életemet fent a 

birodalomban, Württemberg tartományban tölthessem. Mert először is, sem e hely, sem az emberek humora 

nem tetszik nekem, mert itt túl messze van a szív a szájtól, az enyém és a tiéd a fő szabály, s a keresztényi jóság 

teljesen eldurvult, Isten jobbítson rajta). Permeiertől 1638. augusztus 21-i keltezéssel kapott egy 13 

tételből álló listát a neki egy nappal később megküldött könyvekről és kéziratokról86. 

A másik személy nem kevésbé érdekes, igaz, ő Beringerrel szemben nem maradt meg az 

evangélikus vallásánál, hanem konvertált. Georg Christoph von Schallenberg87 régi 

ismerősei közé tartozhatott Permeiernek. 1593-ban született Leombachban, alapiskoláját 

Linzben járta, majd Jénában és Tübingenben tanult az egyetemen. A felső-ausztriai rendek 

képviselőjeként több tárgyaláson is részt vett Bécsben. Az 1626-os parasztlázadásban a 

parasztokkal való együttműködést vetették a szemére, ezért le is tartóztatták. Azon kevesek 

egyike volt, aki nem vándorolt ki, hanem 1627-ben áttért a katolikus hitre. Ettől kezdve nyitva 

állt az emelkedés előtt a pályája, különféle tisztségek megszerzése után 1638-ban a bárói címet 

is elnyerte. Fennmaradt a naplója és a házi krónikája, ezek izgalmas adatokat ígérnek a 

kutatóknak, csakúgy, mint a bennük található könyvjegyzékek és a leírások az 

olvasmányélményekről. 

Permeier Linzben, ügynöki tevékenysége kapcsán ismerkedhetett meg Schallenberggel, aki 

maga is tevékenyen részt vett a rendek munkájában. Schallenberg tübingeni tanulmányai során 

közel került Christoph Besoldhoz88, akivel aztán később is levelezett, Johann Valentin Andreae 

is barátjaként említette a naplójában, és a Keplerhez írt levelei szintén jól ismertek. A Wild-féle 

ügyben is érintett volt, ugyanis egyrészt a vásárlók közé tartozott89, másrészt a Marburgból 

weigeliánus nézetei miatt elűzött Georg Zimmermannt, aki előbb Wildnél volt házitanító, a 

luftenbergi családi birtokon vette pártfogásába. Állást foglalt a Johann Arndtot érintő vitában 

is, és maga is tollat ragadott, hogy szimpátiájáról és támogatásáról biztosítsa a weigeliánizmus 

gyanújába keveredett lüneburgi szuperintendest90. Dietrich Donát egyébként is fontos szerepet 

tulajdonít a Tübingenben tanult protestáns osztrák nemeseknek, köztük különösen a 

85 B17a HI3c 
86 A könyvlista a mellékletben található (Melléklet,d). 
87 Az életrajzi adatok ismertetése a következő művön alapul: Harald TERSCH: Österreichische Selbstzeugnisse 
des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit (1400-1650), Wien-Köln-Weimar, 1998. 725-737. 
88 Ehhez ld. Dietrich DONAT: Gelehrte um Johann Arnos Comenius, 81-83. 
89 Dieter FAUTH: Verbotene Bildung in Tübingen zur Zeit der Hochorthodoxie. Eine sozialgeschichtliche 
Studie zum Zensurfall des Buchhändlers und Druckers Eberhard Wild (1622-23), In Zeitschrift für 
Württembergische Landesgeschichte 53 (1994) 125-141. itt a 127. 

43 



Schallenberg-testvéreknek, a rózsakeresztes eszmék továbbterjesztésében, ugyanis szerinte a 

tanulmányaik befejeztével is élénken érdeklődtek az ottani események iránt, könyveket 

vásároltak és birtokaik egyfajta szellemi centrumként szolgáltak91. Tehát a fiatal Schallenberget 

erős misztikus-spirituális érdeklődés jellemezte, 1627-ben azonban konvertált. 

Permeiernek összesen egy levele maradt meg hozzá, ebben egy 20 tételből álló 

könyvkatalógust küldött az immár báróvá emelkedett ismerősének. A levél kissé hivatalos 

hangneme jelzi ugyan a köztük lévő távolságot, ugyanakkor Permeier még mindig úgy tartotta 

Schallenberget számon, mint als auch ainem ... Liebhaber der vnpartheyischer Warheit92 (a 

pártatlan igazság egy hívét), s ez a mozzanat megkérdőjelezi Schallenberg áttérésének a valódi 

tartalmát. 

A levelezőpartnerek közül említést érdemel két hölgy is, közülük az egyikkel igen bensőséges 

hangnemben levelezett Permeier. Anna Maria Breuner, született Trauttmansdorff03 (1583-

1642) férje, Kaspar Breuner révén az egyik vezető protestáns családba került Steiermarkban. 

De saját családja is híres volt, bátyja, Maximilian Trauttmansdorff káprázatos karriert befutva 

III. Ferdinánd legfőbb bizalmasává vált. Tanácstalanok vagyunk az ügyben, hogy Anna Maria 

Breuner és Permeier hogyan kerültek kapcsolatba egymással, érdekes módon Permeier vallási 

válságáról is egyedül neki írt, valamint a nemeshölgy vigasztalást és erősítést várva Permeiert 

tekintette lelki támaszának. Igaz, erről csak közvetve, Permeier leveleiből értesülünk, ugyanis 

Permeier Anna Maria Breunernek egyetlen levelét sem vette föl az Acta-ba. Talán 

személyesebb és pontosabb képet nyerhetnénk az Ausztriában lezajlott durva rekatolizálási 

folyamatról, ha a protestáns (nemes)nők levelezésébe vagy naplóiba is bepillanthatnánk, de 

ezek a kutatások igen kezdetleges állapotban vannak még94. A másik hölgy Clara Benigna 

von Rauchenstein, született Puchheim9S (1618-1683), akinek az első férje a császári 

tanácsos Hans Paul von Rauchenstein volt. Permeier mindkettőjüket nagyra becsülte, és a 

házaspár anyagi támogatása tette lehetővé Permeier számára egy középkori spanyol misztikus 

mű kiadását Bécsben. Clara mindvégig ragaszkodott evangélikus vallásához, ezért többször 

90 Az Arndthoz szóló levele a következő műben olvasható: APOLOGETICA ARNDIANA, Das ist, Schutz-
Briefe zur Christlichen Ehren-Rettung des geistreichen Theologi, Herrn Johann Arndts, Leipzig, 1706. 38-39. 
91 D. DONAT: Gelehrte um Johann Amos Comenius, 83. 
92 B17a III5d, a könyvlista a mellékletben található (Melléklet,e). 
93 Az életrajzi adatok a következő műből származnak: Friedrich Graf LANJUS: Die Breuner, Wien, 1938. 
94 Anna Maria Breunerre és családjára nézve fontos feltáratlan kéziratok vannak még a levéltárakban ld. 
Inventare des Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchivs, Kiad. többek között L. BITTNER, 4. kötet, Wien, 1938. 
447. A protestáns nők által megélt ellenreformációról legtöbbet Catharina von Greiffenberg műveiből és a róla 
írott szakirodalomból tudhatunk, ld. H-G. KEMPER: Deutsche Lyrik, 245-278. 
95 A forrás hozzá: Bey der Hochgräfflichen christlichen SEPULTUR 

44 



Sopronba vagy Pozsonyba utazott istentiszteletre és úrvacsoravételre, mígnem második 

házassága után Regensburgba költözött. Legfontosabb vigasztalásnak annak a Josua 

Wegelinnek az imádságoskönyvét tartotta, akivel még Pozsonyban találkozhatott személyesen 

az istentiszteleteken. 

Sajnos hely hiányában le kell mondanunk olyan nevesebb személyiségek ismertetéséről, akik 

szintén levelezőtársai és olvasói voltak Permeiernek, mint Abraham von Franckenberg és 

Lazarus Henckel von Donnersmarck, de róluk amúgy is újabb szakirodalom áll rendelkezésre96. 

Helyettük forduljunk inkább ahhoz a személyhez, aki jelentős szerepet töltött be a 

levelezésben: Flórian Crusiushoz97. A szociniánus orvos, teológus és filozófus litvániai német 

családból származott. Korának számos híres tudósával kapcsolatban állt, így 1614-ben például 

Linzben megismerkedett Johann Keplerrel, akivel a későbbiekben is levelezett, Tübingenben 

Christoph Besolddal, aki Keplernek, Tassiusnak és neki ajánlotta a De novo orbe conjectanae 

című művét. 1615 végén Strassburgban találkozott Martin Ruarral, az ő hatására kezdett el 

érdeklődni az antitrinitarizmus iránt. 1618 végéig Strassburgban folytatott tanulmányokat 

Matthias Bernegger pártfogásával. 1619-ben Rastenburgban tartózkodott a Zellerek családi 

birtokán, ahol a család orvosa illetve Michael Zeller nevelője volt. Itt a saját bőrén 

tapasztalhatta a II. Ferdinánd által bevezetett új vallási politikát, s a protestánsok sérelmeiről 

Matthias Berneggernek is beszámolt egy levelében98. 1621-ben Párizsba ment, útközben még 

meglátogatta Keplert Linzben, és Genfet, valamint Strassburgot is útba ejtette. Bár a 

Wolzogenek családi krónikaírója kétségbe vonta Crusius sógorságát a Wolzogenekhez99, 

mégis teljesen nyilvánvaló Permeiernek írt leveleiből, hogy a neuhausi ágból nősült. 

Feltehetően ő nyerte meg Hans Ludwig Wolzogent a szociniánus tannak. 

1624-28 között több német városban is felbukkant, így Regensburgban, Erfurtban, Lipcsében 

Nürnbergben, Stettinben. Tervei között Erdély vagy Krakkó szerepelt letelepedés 

szempontjából, Ruar hatására azonban Danzigot választotta, ahol orvosként működött. 1643-

ban a vallása miatt el kellett menekülnie Danzigból. A poznani vajda, Opalinski vette 

pártfogásába, s Straszynban telepedett le. Mersennel való levelezése fennmaradt ezekből az 

96 Franckenberghez ld. J. TELLE: Abraham von Franckenberg, Henckelhez KESERŰ B.: Ein oberschlesischer 
Spiritualistenkreis. 
97 Az életrajzi adatok egy része a következőn alapul: Polski Slownik Biograficzny, Tom. IV., Krakow, 1938., 
Reprint 1977. 109. 
98 A levelet közölte Bernhard RAUPACH: Erläutertes Evangelisches Oesterreich, Hamburg, 1740. Beylagen 
224. 
99 Karl August Alfred von WOLZOGEN: Geschichte des Reichsfireiherrlicher von Wolzogen'sehen Geschlechts 
1-2., Leipzig, 1859. 

45 



időkből. Halála dátuma nem ismert, de létezik egy egészen késői levele is Johannes 

Coccejushoz 1668. szeptember 13-án100, ezek szerint akkor még életben volt. Két traktátusa 

jelent meg: De morbi ungarici causis et curatione (Linz 1616), De Cephalalgia (Strassburg). 

Ezenkívül számos teológiai művet írt, melyek többsége kéziratban maradt és elveszett. Egy 

levele szerint rendszeres teológiát nem szerzett, hanem ezt a nehéz feladatot Wolzogen vitte 

véghez, de papírra vetett egy értekezést a vallásszabadságról illetve a szentháromságról, mely 

utóbbit Wolzogen fejezett be101. 

A Permeierrel való levélváltásból még a következők derülnek ki: levelezésük 1630 és 1643 

között részben ismert, a két kódexben összesen 18 levél található Crusiustól Permeierhez, de a 

kapcsolat ennél régebbi. Feltehetőleg még akkor találkoztak, amikor Crusius Linzben 

tanítóskodott102. A leveleiben gyakran adott orvosi tanácsokat Permeiernek, aki egyébként 

számára kapocs volt a nagyvilág felé, hiszen sokszor beszámolt neki újdonságokról és 

történésekről, amelyeket utazásai alatt illetve levelezőpartnereitől hallott és tapasztalt. Crusius 

1632 elején Rakowból Danzigba költözött, mert a nyelv s az emberek kibírhatatlanok voltak az 

előbbi helyen a számára. Addigra már három gyermekük meghalt, s a felesége is sokat 

betegeskedett. Hans Paul Wolzogennel keserű vitákat folytatott felesége örökségének az 

ügyében, mert Crusius szerint ezt a nővérét nem látta el úgy Hans Paul, mint a többieket. Az 

örökösödési per felmerült a lengyel testvérek 1635-ös krakkói zsinatán is. 

Szoros barátságban állt Johann Ludwig Wolzogennel és Martin Ruarral. Leveleiben gyakran 

üdvöli Lazar Henckel von Donnersmarckot és Georg Ehrenreich von Rogendorffot, mint 

pártfogóit s barátjait, valamint felesége unokatestvérét, Max Hoet. Személyesen ismerte Paul 

Felgenhauert, akivel annak danzigi tartózkodása idején vitázott, valamint Abraham von 

Franckenberget, aki ekkoriban szintén Danzigba költözött. 1638-ban héberórákat vett egy 

kikeresztelkedett zsidótól. 1643. májusában vallása miatt elüldözték Danzigból, s menekülésük 

közben meghalt a felesége. Valószínű, hogy Hans Ludwig Wolzogen ajánlására pártfogásába 

vette a posnani vajda. Sorsát a levelek alapján eddig lehet figyelemmel kísérni. 

A levelezésből még nagyon sok érdekes személyt ki lehetne emelni, de hely szűke miatt már 

csak kettőt említünk: a breslaui Wilhelm Schwartzot, aki a levelek és könyvek közvetítésében 

100 Johannes COCCEJUS: Opera anecdota theologica, Amstelodami, 1706. II. kötet, 787. 
101 Az ezt állító levelét közölte Gustav Georg ZELTNER: História Crypto-Socinianismi, Lipsiae, 1729. 806. 
102 OÖLA, Bescheidbuch 1613-18, Nr. 129. Beschaydt: Florian Crusij tertia classis Praeceptoris Erlassung des 
dienstes vnnd Abfertigung. Dem supplicanten sein neben erthailung aines gebreichigen Testimonii Zehen 
gülden zur Abfertigung bewilligt, den 21. Mártii ao. etc. 616. 

46 



jelentős szerepet játszott, és egy igen művelt, írogató ember volt103. A másik, a neves 

diplomata, Johann von Hoverbeck104, aki flandriai nemes családból származott. 1631. 

májusában lépett udvari szolgálatba Georg Wilhelmnél, a brandenburgi választófejedelemnél, 

Berlinben. Decemberben titkos titkár lett, s különösen a porosz, lengyel és más külföldi 

ügyekért (így Erdélyért) volt felelős. 1636-tól a lengyel udvarnál volt Brandenburg követe. A 

következő éveket Varsóban, Königsbergben, Berlinben töltötte. Hosszú élete folyamán állandó 

diplomáciai szolgálatban állt, s Európa-szerte elismert politikus volt. 1638. februárjában új 

megbízást adott a fejedelem neki: ő folytatta le a tárgyalásokat, amelyben rendezték 

Brandenburg és Lengyelország között a vámügyeket. A lengyel király nagyon elégedett volt a 

szerződés kimenetelével. Ez abban is kifejeződött, hogy késő nyáron ausztriai utazására 

Hoverbeck is elkísérte. Badenben (Bécsnél) találkozott IV. Wladislaus és a fiatal III. Ferdinánd 

császár. Ebből az alkalomból kereste fel őt Permeier, akivel még feltehetőleg Berlinben 

ismerkedett össze. Permeier így jellemzi Hoverbecket Beringernek: hab Ich heut zu Hoff vnter andern 

auch angetroffen Herrn Johann von Haverbeck der Churfilrst. durchl. zu Brandenburg gewesten gehaimen Secretariam 

nunmehro aber Rath vnd bestehen Residenten am König. Polnischen Hoff, da Er sich schon über 2. Jahrlang 

continuirlich enthelt: der zwar noch ein junger vnuerheyrather, aber wolgelehrt vnd erfahrner auch sonst sehr discreter 

vnd geschickter Mann, zu deme in die 5. oder 6. Sprachen die Er alle in stylo gebrauchen kan, kündig ist: disen 

wünschte Ich, das Ihne der Herr Bruder kernte, als der Ihme sonderlich in politicis hoffentlich gute Satisfaction geben 

vnd sein Kundschafft auch im übrigen ietzt oder kunfftig nicht vntauglich sein wurde.105 (Ma az udvarban többek 

között Johann von Hüverbeck úrral találkoztam, aki a brandenburgi választófejedelem titkos tanácsosa volt, két éve 

azonban a lengyel udvarnál követ és tanácsos, s bár fiatal, nőtlen ugyanakkor jól képzett, tapasztalt, diszkrét és ügyes 

ember, 5 vagy 6 nyelven tud, melyeket írásban is használ, bárcsak Ön is ismerné, hiszen különösen politikai ügyekben 

lehetne vele elégedett, s az ismeretség akár most, akár a jövőben alkalmas lenne). De Ugyanígy figyelmébe 

ajánlotta Hoverbecket Johann Paul von Rauchensteinnak is. Sajnos arról nem értesülünk, hogy 

a beszélgetés tárgya mi volt, vagy hogy többször is találkoztak-e (mert Hoverbeck kb. 6 hétig 

tartózkodott Bécsben és környékén), de Permeier őt is ellátta hírekkel és olvasnivalóval. 

103 Legújabban megjelent egy tanulmány az általa szerzett írásminta könyvről, ebben bővebben is vannak életrajzi 
adatok róla, de az ö személye is még sok meglepetést tartogat. Id. Emst FRITZE: Die „Fundamentalschriften" des 
Wilhelm Schwartz (1597-1661), ein Dokument zu den allgemeinen Reformbestrebungen im 17. Jahrhundert, In 
Jahrbuch für schlesische Kirchengeschichte 75 (1996) 57-84. 
104 Max HEIN: Johann v. Hoverbeck. Ein Diplomatenleben aus der Zeit des grossen Kurfürsten, Königsberg, 1925. 
105 B17a III5g 

47 



ÜL. LLBRI FANATICI 

Mint már a bevezetőben említettük, a dolgozat tárgya azoknak a műveknek az azonosítása, 

ismertetése és elemzése, melyek az Acta Regni Christi 1638. levélgyűjteményben szerepeltek 

olvasmányélményként illetve könyvküldeményként. Maga a fejezetcím, „libri fanatici" 

(fanatische Bücher), az ortodoxia részéről a korabeli vitairodalomban használatos kifejezés, és 

azokat a könyveket értik rajtuk, melyek az ő tanításaiktól eltérő véleményt tükröznek, az 

egyházat, a fennálló viszonyokat, a papságot enyhébben vagy erősebben kritizálják, és a bevett 

vallásgyakorlat helyett egy másfajta, bensőségesebb viszonyulásra késztetik a hívőket. Nicolaus 

Hunnius1 1634-ben felpanaszolta, hogy az utóbbi időben nagyon elteijedtek a fanatikus 

könyvek. Ez azzal a veszéllyel jár, hogy az emberek können wegen der Bücher und Schrifften, den 

rechten Glauben an Gott, die wahre Religion, unnd gewisse Erkentnuß Gottes nicht finden2, (eme könyvek és 

írások miatt nem találják a helyes istenhitet, az igaz vallást, és azt a bizonyos istenismeretet). Hunnius 

szerint a könyvolvasás csak akkor helyes és támogatandó cselekedet, ha a hívő megfelelő 

könyveket vesz kézbe. Ezért az ő feladata (mint teológusnak és prédikátornak), hogy 

rávilágítson a hasznos és tanító művekre, illetve azokra, amelyektől a hamis tanok miatt óvni 

kell az olvasót, a félrevezető száját pedig betapasztani (von einreiffenden Lastern vnd falschen 

Lehren zubewahren, vnnd den Verfuhrern das Maul zustopffen3). Egy jegyzékben megadta az 

akkoriban általa legveszélyesebbeknek tartott műveket, köztük olyanokat is, melyeket az 

alábbiakban fogunk bemutatni. De más ismert teológusok is behatóan foglalkoztak a hamis 

prófétákkal, s nem győztek figyelmeztetni és védekezni a gyorsan terjedő „tévtanok" ellen. Egy 

példát idézzünk még ehhez Nicolas Zapfifen4 könyvéből: Dannenhero in Reichs Abschieden, Als in zu 

Augspurg gehaltenen 1545. außtrücklich verbotten, daß Niemand ohne oder mit verenderten Nahmen 

Schrifften ausgehen lasse. (...) Nun ist wahr, es gehen leyder viel Läster-Bücher irre ohne Nahmen vnd Titul, 

die man billich verbeuth vnd verbieten sol, denn sie seyn nicht allein wider die christliche Liebe, sondern auch 

wieder natürliche Gesetze. (Annak idején, mint például 1545-ben Augsburgban, birodalmi rendeletekben 

kifejezetten megtiltották, hogy könyveket név nélkül vagy megváltoztatott névvel kiadjanak. Sajnos azonban az 

az igazság, hogy sok név és cím nélküli gyalázkodó könyv jelenik meg, ezeket meg kellene tiltani, mert 

nemcsak a keresztényi szeretet, de a természetes törvények ellen is vannak.) Erről részletesebben is lehet 

olvasni a cenzúráról szóló fejezetben. 

1 HUNNIUS, Nicolaus (1585-1643) a teológia professzora Wittenbergben, s az evangélikus vallás harcos 
védelmezője. A heterodoxok ellen több más művet is szerzett. 
2 (Nicolaus HUNNIUS): Außführlicher Bericht, 211. 
3 Uo. 216. 



A Permeier és társai által terjesztett könyvek bizonyos témakörök szerint csoportosíthatók. 

Természetesen ez az eljárás, mint minden ilyenfajta besorolás, önkényes a részünkről, és nem 

kis nehézségekbe ütközik. Brecht szavaival csak azt a megállapítást tehetjük, hogy ez az 

elrendezés nem lehet végleges és még kevésbé egyértelmű, hiszen a művek szerzői maguk is 

színes és sokoldalú személyiségek, akiket nem könnyű egy-egy olyan fogalommal felcímkézni, 

mint „weigeliánus", „misztikus", „Arndt-követő" vagy „háborúellenes próféta"5. Vegyük Paul 

Felgenhauer írásait példának, a kezdetieket a vizíóin alapuló, világvégét jövendölő, 

apokaliptikus hangnem jellemezte, míg később komoly teozófiai művek jelentek meg tőle 

Böhme stílusában. A Permeierék által propagált mű (Christianus Simplex) egyszerűségével és 

letisztultságával, mondhatni, hogy kivételt képzett a korai alkotásai közül, és így tartalma 

alapján a misztika és spiritualizmus címszó alá került. De nem volt egyszerű Permeier Error 

Triunus című munkájának a besorolása sem. Tartalmilag mindenképp a Gifftheil-

Grammendorf-Trappe féle egyházkritikai és háborúellenes tematikába illeszkedett volna, mégis 

a „Chiliasmus" fejezetbe osztottuk annak érdekében, hogy Permeiernek a chiliasmusról 

képviselt véleményét illetve ennek a megváltozását töretlen egységben láttassuk. 

1. Chiliasmus 

Bevezetőképpen szükségesnek látszik a fogalom rövid és érintőleges magyarázata kifejezetten 

a koraújkorra vonatkozóan. A definíció szerint az egyháztörténetben azt a várakozást illetve 

tanítást jelenti, miszerint a földi események egy ezeréves időszakba torkollanak Krisztus uralma 

alatt. Szorosabban vett értelemben csak a keresztény örökségben használt eszkatológiai tan, 

melynek gyökerei természetesen jóval korábbra nyúlnak vissza6. A chiliasmus klasszikus bibliai 

forrása a János Jelenések könyve huszadik fejezete. 

A reformáció a chiliasmus áttörését és színesedését is magával hozta. Luther az Újtestamentum 

1522-es kiadásához írt előszavában még kételyeit fejezte ki egyáltalán a János jelenések igaz 

prófétai eredetével kapcsolatban, és nem sokra tartotta az Apokalipszist. Ez a felfogása idővel 

megváltozott, s abban vélte a probléma kulcsát megtalálni, hogy az Apokalipszisben a római 

egyház bukását ismerte föl, s a pápát az Antikrisztussal azonosította. A jelenések magyarázata 

pedig a múltra vonatkozott, és semmiképpen sem jövőbeni várakozásokhoz kötődött nála. 

4 ZAPFFEN, Nicolas evangélikus teológus, Erfurtban a Szentírás professzora. Az idézett műve: Trewhertzige 
Wachterstimme. 
5 M. BRECHT: Die deutschen Spiritualisten, 205. 
6 ld. a Chiliasmus szócikket In TRE, VII. kötet, 723-741. itt további irodalom. 

49 



Talán Thomas Müntzer radikalizmusa és a chiliasmus beépítése a tanaiba, talán az a tény, hogy 

az eretnek gondolatiságban mindig fontos tényező volt a chiliasmus vezetett oda, hogy a 

chiliasmus teljes elutasításra talált a hivatalos egyházak hitvallásaiban7. A XVI. század végén a 

chiliasmus problémáját megszüntetni vélték a protestáns egyházak vezetői, amennyiben 

alapirataikban elítélték és visszautasították a tan jogosságát illetve bibliai megalapozottságát 

(Augsburger Bekenntnis Art. 17,5 ill. Confessio Helvetica Posterior Art. 26). Mégis a 

következő század a chiliasmus soha nem látott virágzását hozta, mely jelenség okainak a 

magyarázata rendkívül sokrétű és nehéz feladat. 

Tulajdonképpen a válság egy jeleként és megoldási kísérleteként is tekinthető a chiliasmus 

felfutása, mely szorosan kapcsolódik a válsággal együttjáró „az utolsó időket éljük" érzethez. 

Az irodalmat, a költészetet, a filozófiát, a művészeteket is erősen befolyásoló eszkatológikus 

várakozás, a hit a közeli világvégében azonban nem tekinthető chiliasmusnak. Míg az előbbi 

nem hisz az ún. köztes birodalomban, vagyis hogy Krisztus végső eljövetele előtt lenne még 

egy birodalom, ahol a Megváltó az arra érdemesekkel és a szentjeivel ezer évig uralkodna, 

majd ezt követné a végítélet és a feltámadás, addig a chiliaszták szerint ez az esemény még 

előttük van, s a vita tárgya köztük „csupán", hogy mikor és hol fog bekövetkezni, mennyi ideig 

fog tartani, és hogy Krisztus fog-e uralkodni vagy egy általa felszentelt emberfia. Eszerint 

különböztet meg a kutatás két jelentősebb irányzatot a chiliasmuson belül: az egyik, mely 

szerint Krisztus második eljövetelével a birodalom a földön valósulna meg, egyfajta földi 

paradicsom jönne létre boldog szentekkel és a kiválasztottakkal (chiliasmus crassus), a másik, 

mely ezt az eljövetelt és birodalmat spirituális értelemben fogja fel, s elutasítja Krisztus újbóli 

testet öltésének és a földön való uralkodásának a gondolatát (chiliasmus subtilis). 

A XVII. századi chiliasmus kutatásában Roland Haase doktori értekezése volt alapvető8. Ö 

főleg a harmincéves háború idejéből, és elsősorban a protestáns táborból származó röpiratokat 

vizsgált meg, és a fent említett két irányzatba sorolta a chiliaszta szerzőket. Az elsőbe - az ún. 

vulgáris chiliaszta elképzeléseket tartalmazó német nyelvű röpiratokhoz - azok a „próféták" 

tartoztak, akik a világ megmentőjét, az Istentől küldött hőst egy élő személyre vetítették. 

Haase végigvette az V. Frigyes pfalzi választófejedelemhez kötődő jóslatokat (Johannes 

7 A chiliasmus szakirodalmának egyik klasszikusa Bernhard TÖPFER: Das kommende Reich des Friedens, Zur 
Entwicklung chiliastischer Zukunftshofínungen im Hochmittelalter, Berlin, 1964., s meg kell említeni Emst 
STAEHELIN: Die Verkiindigung des Reich Gottes négy kötetes monumentális szöveggyűjteményét, Basel, 
1957. 
8 Roland HAASE: Das Problem des Chiliasmus 

50 



Plaustrarius, Christoph Kotter, Christina Poniatovska), a Gusztáv Adolf svéd királyhoz 

kapcsolódóakat (Johann Warner), majd kitért arra, hogy számára csak egy protestáns-chiliaszta 

írás ismert, mely egy univerzális, német nemzeti császárságot ígér, ez egy 1631-ből eredő 

Prognosticon Paul Grábnertől9. 

Ezekután a másik irányzatot vette szemügyre, az ún. spiritualista chiliasmust. Ennek a gyökerei 

a misztikában vannak, képviselőinek (Paracelsus, Weigel, Nikolaus Harprecht, Paul Nagel, 

Wilhelm Eo Neuháuser) meggyőződése, hogy egy általános reformáció révén fog a szellem 

birodalma beköszönteni, a fény, a béke és a harmónia kora. Szemben a vulgáris chiliasztákkal, 

akik hol az egyik, hol a másik vallási táborban látták az üdvözítőt, s az utolsó birodalomhoz 

vezető utat erőszakosnak írták le, a spirituálisok egy békés és egyetemes megoldásra adnak 

javaslatot, a szó hatalma és az isteni szellem szétáradása által fog eljönni az új kor.10 Ebbe az 

irányzatba vette be még a rózsakereszteseket is, majd egy teljes külön fejezetet szentelt 

Comeniusnak. Tehát Haase nem ismerte sem Permeier, sem Gifftheil írásait. 

A modern chiliasmus-kutatás XVII. századra vonatkozó újabb eredményeit a Pietismus und 

Neuzeit 14. számában foglalták össze Chiliasmus in Deutschland und England im 17. 

Jahrhundert címmel11. Klaus Deppermann az előszóban a chiliasmusnak az aktív erejéről 

beszél, amennyiben a képviselői minden igaz keresztényt felhívtak olyan célok teljesítésére, 

mint a bűnöktől való megtisztulás, az egyházak egyesítése, a világbéke létrehozása, az 

aranykor beteljesedése a földön. Szerinte két funkciója miatt vált a chiliasmus oly népszerűvé a 

XVII. században. Az egyik a rendhozó szerepe a kaotikus, háborús állapotokba, a másik pedig 

a reménynyújtása egy eljövendő jobb világra12. Johannes Wallmann (igaz egy máshol található) 

tanulmányában arra irányítja a figyelmet, hogy mennyire a kevéssé kutatott területek közé 

tartozik annak a folyamatnak az elemzése, hogy a reformáció utáni protestantizmus egyre 

gyengülő erővel hadakozik a chiliasmus ellen, mígnem a pietizmusban az eszkatológiai 

kérdések központi témává válnak13. Wallmann felrajzol egy ívet a XVI. század végétől egészen 

Spenerig, amelyben meggyőző erővel mutatja be, hogyan nyomakodik a lutheránus teológiai 

irodalomba egyre nagyobb helyet igényelve magának az "Isten birodalma" téma, a chiliasmus 

és az eszkatológia. Ugyanakkor elhatárolja a témáját a harmincéves háború idején chiliaszta 

állásponttal fellépő laikus teológusok munkáitól, és csak a hivatalos egyháziak, vagy ahogy ő 

9 Uo. 78. 
10 Uo. 92. 
11 Pietismus und Neuzeit 14 (1988), Kiad. Klaus DEPPERMANN 
12 Uo. 6. 
13 J. WALLMANN: Reich Gottes und Chiliasmus, 105-123. 

51 



nevezi őket, "ortodox lutheránusok" műveit veszi szemügyre. Martin Brecht ezzel szemben 

három olyan württembergi lutheránus chiliasmusát foglalja össze, akik közül kettő nem 

teológusként működött (Tobias Heß és Christoph Besold), ugyanakkor messze Württemberg 

határain túlnyúló hatásuk volt14. 

A következő részében a dolgozatnak azokat a Permeier által ajánlott és terjesztett könyveket 

ismertetjük, melyek eszmetörténeti helye a XVII. századi chiliasmusban keresendő. 

a. Johann Heinrich Alsted: Diatribe de mille annis Apocalypticis 

DIATRIBE De MILLE ANNIS APOCALYPTIcis, non illis Chiliastarum & Phantastarum, sed 

BB. Danielis & Johannis. PER IOHANNEM-HENRICVM ALSTEDIVM. FRANCOFVRTI, 

Sumptibus CONRADIEIFRIDI, ANNO M.DC.XXVII. 12o. pp. 3-278.15 

A Permeier által leggyakrabban ajánlott olvasnivalók közé tartozott Johann Heinrich Alsted 

Diatribe című műve, melynek kapcsán szükségesnek látszik egy rövid kitérő Alsted 

személyéhez. A magyar kutatás számára sem ismeretlen tudós portréját (akárcsak Bisterfeldét) 

részletesen a múlt század végén Johann Kvacsala rajzolta meg16, majd újabban egy disszertáció 

foglalkozott az általa írt zeneelmélettel. A nyolcvanas években egyre több tanulmányt 

szenteltek hol a „tudós barokk polihisztornak" az enciklopédiája révén, hol a chiliasztának, aki 

1694-re tette a világvége bekövetkezésének a dátumát17. Legújabban 1999-ben jelent meg két 

14 M. BRECHT: Chiliasmus, 25-49. 
15 Az általunk használt mű jelzete: HAB 1287.2 Th (1) 
16 

Talán érdemes annyit kiemelni Kvacsala cikkéből, hogy ő is foglakozott Alsted chiliasmusával, igaz nem a 
Diatribe alapján, mert azt nem tudta megszerezni. Kvacsala meggyőzően érvelt azon álláspontja mellett, hogy 
Alsted élete végéig kitartott a chiliasmus mellett, hiszen még utolsó művében (Prodromus religionis 
triumphantis Alba Iuliae, 1635.) is a 28. fejezetben részletesen tárgyalja ezt a témát, illetve hogy Comenius 
ebben a kérdésben egyértelműen őt és Johann Piscatort nevezi meg szellemi elődjeinek, ld. Johann 
KVACSALA: Johann Heinrich Alstedt, In Ungarische Revue IX (1889), 628-642., itt 639-641. Egy évvel 
később már sikerült hozzájutnia a Diatribe-hez, de csak nagyon röviden írt róla A XVII. századbeli chiliasmus 
történetéhez című közleményében, ld. Protestáns Szemle 1890. 428-450. itt 429. 17 A felsorolt irodalmak: Ingo SCHULTZ: Studien zur Musikanschauung und Musiklehre J.H. Alsteds, Diss. 
Marburg, 1967., J.H. Alsted, Herborns calvinistische Theologie und Wissenschaft im Spiegel der englischen 
Kulturreform des frühen 17. Jahrhunderts, Kiad. J. KLEIN und J. KRAMER, Frankfurt a.M., 1988., Schmidt-
Biggemann gondozásában az Encyclopaedia hasonmás kiadásban, az ehhez írt előszava fontos 
megállapításokat tartalmaz ld. Johann Heinrich Alsted: Encyclopedia, Kiad. Wilhelm SCHMIDT-
BIGGEMANN, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1989. Uő. egy fejezetet szentel Alstednek a legfrissebb könyvében, 
mint az apokaliptikus egyetemes tudomány megalkotójának, ebben Alsted Thesaurus Chronologiae című művét 
veszi közelebbről szemügyre, ld. W. SCHMIDT-BIGGEMANN: Philosophia perennis, Frankfurt am Main, 
1998. 689-701. 

52 



kutató tollából az a kötet, amely Leibniznak többek között az Alsted Diatribe-jéhez írt 

jegyzeteit kommentálja, s ugyanitt az egyik szerző jelzi egy Alsted-monográfia közeijövőbeni 

megjelenését is18. Alsted kombinatorikájával pedig az utóbbi években egy magyar kutató 

foglalkozik részletesebben19. 

Tehát a hírnevet az Encyclopaedia hozta Alstednek. Ennek a második, bővített változata 

1630-ban látta meg a napvilágot Bethlen Gábornak szóló ajánlással, a Diatribe-1 pedig még 

röviddel Erdélybe utazása előtt adta ki. Ez utóbbinak is 1630-ban jelent meg a második kiadása 

változatlan formában ugyanannál a kiadónál, s ugyancsak ebben az évben a német fordítása is, 

de azon már nem szerepel a nyomdász neve és a kiadás helye, viszont a fordítóé igen: 

Sebastian Franck20. A német cím nem pontosan fedi a latint, annál bővebb, és nem határolódik 

el a chiliasztáktól és fantasztáktól: Christlicher vnd wolgegründeter Bericht Von Der 

künfftigen Tausend-Jährigen Glückseligkeit der Kirchen Gottes auff dieser Erden ... trewlich 

Verdeutschet durch SEBASTIANUM FRANCUM Schleusingens. 1630. (Keresztényi és jól 

megalapozott beszámoló Isten egyházának a jövőbeli ezeréves boldogságáról ezen a Földön.) 

Alsted kis könyvecskéje a legnagyobb hatást Angliában váltotta ki, ahol előbb egy rövid 

kivonatos összefoglalás 1642-ben, majd a teljes mű lefordítása és megjelentetése 1643-ban 

jelzi, hogy milyen fontosnak tartották a Diatribe-1. Egyébként ez a fordító - William Burton -

is kifejezetten a chiliasmusra hegyezte ki az általa megváltoztatott címet: The beloved City or, 

the Saints' Reign on Earth a thovsand Yeares21 (A szeretett város avagy a szentek ezer évig tartó 

uralma a Földön). 

A mű 

Alsted nem fűz hosszú bevezetést a keresztény olvasónak (christianus lector) tett ajánlásához, 

hanem arra hívja fel a figyelmet, hogy mely három előfeltételnek kell annak megfelelnie, aki a 

Szentírást igazából meg akarja érteni: az első a Szentlélek általi kegyelemtelj es megvilágosodás 

(reqviritur lumen et gratia Spiritus S.), ez ahhoz szükséges, hogy lássa, mely próféciák erednek 

18 Alsted and Leibniz on God, the Magistrate and the Millenium, kiad. R.M. ANTOGNOZZA and H. 
HOTSON, Wiesbaden, 1999. H. Hotson műve ebben az évben várható. 
19 SZENTPÉTERI Márton: Kombinatorikus technopaegniumok. Néhány „matematikai" eljárás Johann 
Heinrich Alsted poétikájában, In Iskolakultúra 1996 32-43. és Uő: A grammatika oktatásának kombinatorikus 
módszere Alsted gyulafehérvári rudimentáiban, megjelenés alatt. 
20 Bármilyen meglepő, nem a XVI. században élt Sebastian Franck nevű eretnek mögé bújt a fordító, mint 
ahogy azt korábban feltételeztük, hanem valóban létezett egy ilyen nevű evangélikus lelkész, aki 1606-ban 
született Schleusingenben. Id. JŐCHER, 2. kötet, 1750. 

53 



a Szentlélektől. A második a próféciák jámbor és szorgalmatos olvasása, majd egymásra való 

vonatkoztatása (pia et solers vaticiniorum lectio et collatio inter sese multum prodest hanc ad 

rem). A harmadik pedig a tapasztalat, hogy mely próféciák teljesültek már be, s hogyan 

(impletio vaticinii, atqve adeo experientia). Az ajánlás után megadja a János Jelenések 

könyvének a 20. fejezetét görögül, illetve az annak a hangsúlyozottan a katolikus Vulgátától 

eltérő fordítását, mint az általa használt hiteles forrást, igaz később a görög szövegből alig 

idéz. 

A Prolegomena című fejezetben feladatának tekinti a 20. fejezet szerzőségének, tárgyának 

tisztázását: mint megállapítja, a fejezet és az egész könyv szerzője Jézus Krisztus (Avthor 

princeps hujus capitis est idem, qvi totius libri: videl. IESVS CHRISTVS), aki atyjától kapta az 

üzenetet, s egy angyal által juttatta el János evangélistához. De szerző a Szentlélek is, az 

angyal és János részeként, s maga az Atyaisten, ezért a fejezet a Szentírás része, s mint ilyen, 

isteni (tanqvam partém Scripturae, qvae DEUM habét authorem). A fejezet tárgya az egyház 

egyedüli boldogsága, mely két periódusból áll: az egyik, amikor az egyház háborús állapotban 

van (Ecclesia militantis), ennek is van három aspektusa: a békesség ezer éve, a mártírok 

feltámadása, és a jámborak csodálatos megszabadítása a gonosz utolsó üldözésétől az ezer év 

után. A másik, amikor az egyház győzedelmeskedik (Ecclesia triumphantis), ez tulajdonképpen 

az utolsó ítélettel kezdődik. Az érdekesebb, amikor Alsted a Jelenések előző illetve következő 

fejezeteivel hasonlítja össze a 20. fejezetet. Az egész Jelenéseket úgy tekinti, mint egymásra 

épülő víziók sorát (Iohannes in sua Apocalypsi... describit septem generales visiones), szerinte 

összesen hét vízió van, ahol az ezeréves birodalom a hatodik vízió részeként szerepel. 

A 20. fejezet rövid tartalmi összefoglalóját (Argvmentvm huius capitis) követi a tényleges 

analízis: Analysis philologico-theologica, id est, grammatica, rhetorica, et theologica. Ebben a 

filológus módszereivel élve az egyes kifejezések, mint például „Angelus", „et apprehendit", „et 

vidi thronos" magyarázatát adja, sőt, a „resurrectio"-hoz (feltámadás) diagrammot is készít. 

Művének a következő részében azokat a fő kérdéseket teszi fel (Qvaestiones), hogy valójában 

mit is jelent az ezer év, mikor fejeződik be, s melyik év tekinthető kezdetének. Mit kell érteni 

az első feltámadáson, ki az a Góg és Magóg, s hogy a mártírok vajon Krisztussal fognak-e a 

földön uralkodni. (An mille isti anni, qvorum ibi aliqvoties sit mentio, secundum literam semper 

sint intelligendi: Vtrum jam sint elapsi: in qvo anno initium istorum mile annorum sit 

ponendum: qvid intelligendum sit per ressurectionem prímám: Qvi nam sit intelligendi per Got 

21 Johannes KRAMER: J.H. Alsteds „Diatribe de mille annis Apocalypticis" und W. Burtons Übersetzung „The 
beloved City", In J.H. Alsted, Herborns calvimstische Theologie, 11-71. itt 17-18. 

54 



et Magog: deniqve an martyres cum Christo sint regnaturi in his terris?) A választ oly módon 

adja meg, hogy három érvelési osztályt állít fel nézeteinek (vagyis az ezeréves birodalom 

közeljövőben való bekövetkezése, a mártírok feltámadása, az egyház üldöztetésektől mentes 

állapota, az evangélium ellenségeinek a megsemmisítése, a zsidók és pogányok megtérítése s a 

tan megreformálása) az alátámasztására. Az elsőbe tartoznak az Apokalipszis 20. fejezetből 

vett argumentumok (6), a másodikba az analóg bibliai helyekről származóak (65) s végül a 

harmadik osztályban a kortárs teológusok véleményeivel foglalkozik. 

A legérdekesebb a második osztályban szereplő negyvenedik bizonyíték, ahol Dániel 

könyvének 11. és 12. fejezete alapján arról szándékozik meggyőzni az olvasót, hogy az 

ezeréves állapot nem a múltra vonatkozó, hanem egy még be nem következett esemény. „Attól 

fogva, hogy megszüntették a mindennapi áldozatokat, és felállították az iszonyatos bálványt, 

ezerkétszázkilencven nap telik el" (Dán, 12,11), ahol az 1290 napot Alsted 1290 évnek tekinti, 

s ezt hozzáadja a isz. 69-hez, amikoris Titusz lerombolta a jeruzsálemi templomot, így jut az 

1359-hez, amihez aztán újra hozzáadja a Dán, 12,12-ben szereplő 1335 nap=évet (Ubi figenda 

est epocha dierum 1335), s így kapja meg a 2694 számot (Ita ergo deducimur ad annum Christi 

2694), mely az utolsó ítélet kezdete (qvu desinent mille anni Apocalytici). Ebből tehát le kell 

vonni az ezret, s máris megvan az ezeréves birodalom kezdetének a dátuma: 1694. 

A harmadik osztályban szereplő argumentumokat sem érdektelen idézni, mert Permeier 

érvelésében is használatosak. Alsted itt hét érvre támaszkodik, hogy az ezeréves birodalomnak 

a jövőben kell bekövetkeznie: 

1. Eddig az egyház üldözőit még mindig megbüntették, tehát az Antikrisztusra is ez a sor vár 

(Omnes persecutores ecclesiae tandem fuerunt a Deo puniti. Ergo & magnus Antichristus certo 

punietur). 

2. Ilyen hosszú üldöztetési idő után mindig bekövetkezik egy nyugalmi fázis (Post longas & 

atroces persecutiones ecclesia sensit aliquam in his terris requiem), tehát az Antikrisztus bukása 

után is ez várható, s ez Isten ígéretében is benne van. 

3. Ahogy Izrael népének a története bizonyítja (Egyiptomból való kiszabadulás), Isten 

segítsége mindig akkor jött, amikor az emberi tudás csődöt mondott (Ubi humánum deficit 

auxilium, ibi diuinum incipit). 

4. az Antikrisztus bukása és a Sátán megkötözése együtt kell hogy megtörténjen (Ruina 

Antichristi, & ligatio Satanae per mille annos, continuae cohaerent). 

5. a különféle égi jelenségek szintén a nagy változások előjelei (Varia phaenomena, puta stellae 

novae & cometae ... proculdubio portendunt mutationem aliquam insignem). 

55 



6. az Antikrisztus királyságának az ideje már majdnem a végére ért (Periódus Regni 

Antichristiani fere jam est elapsa). 

7. A Dániel 12 létezése (Dániel cap. 12. fínem suae prophetiae praecidit...). 

A mű utolsó részében egyes szerzők munkáit veszi sorra, akik szintén kiálltak az ezeréves 

birodalom bekövetkezése mellett (Ezsdrás 4. könyve, a Szibilla-jóslatok, Alfonsus Conradus 

von Mantua, Lucas Osiander, Mattheus Cotterius, Michael Sendigovius, Paracelsus és 

Johannes Piscator), majd az ún. ellenérvekkel számol le, melyek azt voltak hivatottak 

bizonyítani, hogy Alsted koncepciója nem állja meg a helyét. Végül a művet a 20. fejezetre 

vonatkozó összefoglalással zárja, általános érvényű megállapításokat téve a kereszténységre és 

a hitre. 

Permeier és a Diatribe 

Az olvasó nem könnyű olvasmánnyal szembesül Alsted e művében. Száraz stílusú, didaktikus, 

okfejtésében következetes a szerző, s mégis bombát rejtett el a sorok között, amikor bevezette 

a Jelenések 20. és a Dániel 11-12. fejezetének az egymásra vonatkoztatásával a világvége 

nehezen hihető dátumát (1694). További bonyodalmat jelentett, hogy hithű kálvinistaként, a 

kálvini teológia professzoraként egy hitcikkelynek mondott ellent, amikor a chiliasmus 

tudományos elemzését adta, s ezzel "egy bizonyos kulcsszerepet játszott a XVII. századi 

chiliasmusban"22. Az értetlenséget egyébként a XVII. század végén megjelent Pierre Bayle-féle 

szótár Alsted-szócikkével szokták jelezni manapság, ahol Bayle röviden leírja Alsted e művét, s 

megjegyzi, hogy a jóslata nem vált be. (Zárójelben érdemes megjegyezni, hogy Bayle arról is 

tudott, hogy Alsted veje, Bisterfeld, hasonló nézeteket osztott.23). Az igazi meglepetést 

azonban nemcsak Alsted számításai, hanem a forrásanyaga is jelenti. A névsorban olyan XVI. 

századi heterodox gondolkodók találhatók, mint Martin Cellarius, Celio Secundo Curione, a 

XVII. század első felében élt breslaui Johannes Dobricius, vagy Christoph Besold, a tübingeni 

jogászprofesszor, akiknek a műveit elsősorban a zsidók megtérítésével kapcsolatos 

gondolatainak a kifejtéséhez használta Alsted. 

Izgalmas problémának látszik a Schmidt-Biggemann által kiválóan áthidalt ellentmondás Alsted 

tudománykoncepciója és chiliasmusa között. Anélkül, hogy bővebben kitérnénk a 

tanulmányban írottakra, elég legyen a végkövetkeztetések lényegét felvázolni: a szerző szerint, 

22 M. BRECHT: Chiliasmus, 32. 
23 Pierre BAYLE: Dictionnere Historique et Critique, Bd. 1,. Rotterdam 1697. 213. 

56 



bár Alsted a haláláig meggyőződéses chiliaszta maradt, mégis a teológiájában alig nyilvánult 

meg a chiliasmust kísérő világmegvetés. Alsted teológiája tudományos, dogmáknak alávetett és 

fegyelmezett, és a tudás általános felfogásába besorolandó, melyet érintetlenül hagyott a 

chiliasmus. Ahol feltehetően az egyetemes tudományt és a chiliasmust mégis össze lehet 

boronálni, az a „reformatio doctrinae et vitae", mely Alsted szerint előfeltétele volt az ezeréves 

birodalomnak. Alsted arra tanította a világot, hogy a tudományon keresztül készüljön a 

milleneumra, mert a boldog korhoz hozzátartozik az egyetemes tudás, a minden ismerete.24 De 

ezek a gondolatok már túl messzire vezetnek a témánktól, így térjünk vissza Permeierhez. 

Egy Weimarban előkerült kódexben tizenkét levél található Permeier másolatában, nagyobbik 

részük Lazarus Henckel von Donnersmarckhoz szól. Ezek bevezetéseként Alsted Diatribe-je 

német fordításának a címlapja áll, szintén Permeier írásával25, úgy tűnik, hogy el kezdte másolni 

a német szöveget. Egy másik levél ismeretlen szerzője pedig valószínűleg arra a kérdésére 

válaszol Permeiernek, hogy mi a véleménye Alsted ezen művéről, amikor ezeket a szavakat írja 

róla: es kein Artickel darauf unser Sehligkeit beruhet26 (az üdvösségünknek egyetlen cikkelye 

sem nyugszik ezen), mármint az Alsted által képviselt chiliasmuson, vagyis nem tartja túlzottan 

fontosnak. Az 1638-as levelezésben is vagy a Diatribe, vagy a kapcsolat felvételének a 

szándéka miatt bukkan fel többször Alsted neve. Rögtön az első levélnek az Acta Regni 

Christi-bői a chiliasmus a tárgya, s ebben Beringer úgy fogalmazott, hogy a Diatribe még 

Vnser Lehrer Händen27 (a tanárunk kezében van), vagyis Beringer a kapott olvasmányokat 

továbbkölcsönözte másoknak is. A Diatribe-1 Permeier pár hónappal később Hoverbecknek 

említette a Sententia-val és a Clavis Apocalyptica-vsl együtt, mint három fontos kálvinista 

művet (nyilván nem tudta, hogy a Sententia szerzője, Meerbotius nem református, hanem 

evangélikus), melyek stimmen in vielen stucken zusammen, ob schon alle vmbstände sonderlich 

der gewissen Zeit vnd Personen halber dabey nicht so eben getroffen werden28 (sok dologban 

összecsengenek, habár a körülményeket, így az időt és személyeket sem találják el olyan 

pontosan). A Diatribe szerepel még a Schallenberg-féle könyvlistán, ott a legelső helyen, és az 

1644-es katalógusban is, itt ezt ílja róla Permeier: Herrn Joannis Henrid Alstedii scripta, insonderheit 

sein kleines Büchlein Diatribe de mille annis Apocalypticis, nicht der alten oder newen Irrgeister opinion, 

sondern dem warhafften Zeugnuß heyliger Schrifft gemäß. Vnd weil darinn auch vnterschiedliche Einreden mit 

24 W. SCHMIDT-BIGGEMANN: Apokalyptische Universalwissenschaft. Johann Heinrich Alsteds „Diatribe de 
mille annis Apocalypticis", In Pietismus und Neuzeit 14 (1988) 50-71. itt 69-70. 
25 Jelzete: Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibliothek, Stiftung Weimarer Klassik, Ms. Q. 286/18. 
26 HAB Cod. Guelf. 2. Noviss. 2, 88.r. 
27 B17a III2a 
28 B17a III6a 

57 



gutem Grund vnd Geschicklichkeit sich widerlegt befinden; als wird solch Büchlein hiemit von newem allen 

Gelehrten vnd insonderheit Lutherischen Theologen recommendirt, daß worinn sie bey deß autoris Meynung 

nicht acquiesciien können, ihre Bedencken mit besserm Grund förderlichst ans Liecht zugeben, als in einem 

solchen principal-stuck, daran dem eusserlichen statu der noch dato hoch-/?er/c//rtrenden Evangelischen 

Kirchen sehr wichtig gelegen ist.29 (Johann Heinrich Aisted írásai, különösen a Diatribe című kis könyve, nem 

a régi és új megtévesztő véleményeknek, hanem a Szentírás igaz tanúságának felel meg. S mivel benne jó 

alaposan és ügyesen cáfolja a különféle kifogásokat, ezért újabban minden tudós, de különösen a lutheránus 

teológusok ajánlják. Ugyanis a szerző véleményében semmit nem tudnak kifogásolni, sőt a saját gondolataikat 

is jobban megalapozva hozhatják nyilvánosságra, mert egy ilyen alapdarábban még a most is veszedelemben 

forgó evangélikus egyház külső állapota is igen fontosán látható.) 

Tehát Permeier nagyra becsülte Alsted művét, mert érvelése a Biblián nyugszik, s az ellenzőket 

alaposan és megfontoltan utasítja vissza, míg az általa bevezetett 1694-es évhez, mint a 

világvége dátumához, nem fűzött kommentárt. Igyekezett kapcsolatot teremtem az Erdélyben 

élő tudóssal. Már akkor elküldte volna Alstednek az Error Triunust-t, amikor még nem volt 

példánya belőle30, s ahogy Meriantól megérkeznek a nyomdafriss kiadványok, máris 

továbbított belőlük párat Erdélybe, ahogy ezt Grammendorfnak megjegyezte31. Beringert is 

megkérte, hogy szerezzen információkat Alstedről. Ő ezt írta vissza: Ich wegen Herrn Alstedij 

Erkundigung eingezogen, der ist noch bey Leben vnd in gutem Wolstand, will der Herr Bruder etwas an Ihne 

addreßiren, laß Ers nur mir zuekommen, dann Ich allzeit sichere vnd vertraute Gelegenheit habe, Ihme solches 

zukommen zulaßen32 (érdeklődtem Alsted felől, még életben és jó egészségben van, amennyiben az Úr valamit 

címezni akar neki, küldje előbb nekem, s majd én biztos és megfelelő alkalom esetén továbbítom neki). Ez így 

is történt, mert Beringer egy augusztusi levele szerint az Alstednek szóló írásokat elküldte 

Hofinan úrnak, aki Erdélyben kereskedik, s az ő révén biztosan megérkeztek hozzá33. Sajnos 

semmiféle forrás nem maradt fenn arra vonatkozólag, hogy Alsted megkapta-e a 

küldeményeket, s ha igen, akkor válaszolt-e rá Permeiernek. Mint tudjuk, túlzottan sok ideje 

nem is maradhatott erre, hiszen 1638. november 9-én meghalt, s Gyulafehérváron temették el a 

német tudóst. 

29 1644-es katalógus 6. tétel 
30 B17a III2f 
31 B17a III4n 
32 B17a III2k 
33 B17a III5f 

58 



b. Joseph Mede: Clavis Apocalyptica 

Clavis Apocalyptica Ex Innatis et insitis visionum Characteribus eruta et demonstrata. Ad 

eorum usum quibus Deus amorem studiumq; indiderit prophetiam illám admirandam 

cognoscendi scutandiq; Editio Secunda ab Authore recognita. Cantabrigiae Apud Thom. Buck 

celeberrimae Academiae Typographum. Ann. Dom. 1632. 40.1 

A mű 

Mint a cambridge-i teológusnak és a görög nyelv professzorának, Jospeh Mede-nek (1586-

1638)2 egy méltatója íija: ő volt a vezető alakja az angol millenarizmusnak a XVII. században, 

akinek a hatása messze túl terjedt saját országának a határain3. Míg azonban Alsted angliai 

hatása jól feldolgozott, addig Mede kisugárzása a kontinensre, s azon belül is a német 

területekre teljesen feltáratlan4. 

A Clavis Apocalyptica 1627-ben jelent meg először, de a második, 1632-es kiadása vált igazán 

ismertté. 1677-ben Mede műveinek és levelezésének egy összkiadása is kijött Angliában. 

Joseph Mede Clavis-a ugyanabban az évben látott napvilágot, mint Alsted Diatribe-\&, mégis 

Mede az, aki felhasználta a Diatribe-1, és koncepciója kidolgozásánál támaszkodott Alsted 

nézeteire. Ismerte a Thesaurus Chronologicust (Herborn 1624) is, amelyben Alsted először 

tette közzé chiliaszta számításait, s többször hivatkozott is erre. A Clavis sikere 

koncepciójában és alaposságában rejlik: Mede a Dániel-jóslatokat és az Apokalipszist vetette 

össze módszeresen, és közöttük párhuzamosságokat (szinkroniákat) vélt felfedezni, illetve a 

Jelenések könyvén belül is szoros összefüggéseket látott az egyes részek között. A 

rendszeréből alkotott egy táblázatot, ebben a két bibliai könyvben megjósolt, és a még 

bekövetkező eseményeket állította sorba. Teljesen meg volt győződve a szisztémájának a 

helyességéről és szükségszerűségéről (the Law of Synchronistical necessity5), s hogy az igazi 

kulcsot találta meg a próféciák megértéséhez. Az Apokalipszisben plasztikus képekben 

1 Sajnos ebben az esetben csak egy későbbi (a harmadik) kiadáshoz jutottunk: Doct. Josephi Medii Clavis 
Apocalyptica Ex Innatis & insitis visionum characteribus eruta & demonstrata. ... Juxta copiam 
CANTABRIGIAE Apud Thom. Buck An. 1632. M.DC.XLI., jelzete: HAB. 1278.4 Th.(3) 
2 ld. hozzá még Beate GRIESING: Funktionen puritanischer Apokalypsen im Revolutionsprogramm des frühen 
civil War, In J.H. Alsted, Herborns calvinistische Theologie, 149-198. különösen a 179-189. oldalak. 
3 Johannes van den BERG: Continuity within a changing context, 185. 
4 K. Deppermann az előszóban maga figyelmeztet erre a hiányosságra, ld. Pietismus und Neuzeit 14 (1988), 8. 

59 



kifejeződő történéseket párhuzamba állította az időbeli bekövetkezés szempontjából, s ezzel 

tulajdonképpen megteremtette az utolsó idők kronológiáját. 

Az első szinkronizmusban a következő események folynak párhuzamosan: az asszony a 

pusztába menekül 1260 napra, a hétfejű sárkány uralkodik 42 hónapig, a szent várost 

elfoglalják a pogányok szintén 42 hónapra, illetve Isten két tanújának a prófétálása 

zsákruhában megint 1260 napig. (Mulieris in Eremo agentis, Bestiae Septicipitid instauratae, Astrij 

exterieris calcati a Gentibus, Testimum interea prophetantium in Sacco). A második szinkronizmusban a 

kétszarvú és a tízszarvú szörny megjelenése (Bestiae Bicornis (qui et Pseudopropheta) cum Bestia 

Decem comupeta, quae et Imago Bestiae dicitur), a harmadikban a paráznáé és a hétfejű, tízszarvú 

szörnyé (Meretricius magnae seu Bábyloniis mysticae cum Bestia eadem illa septicipite decemcornupeta), a 

negyedikben a 144 ezer megjelölt feddhetetlen a babiloni paráznával és a szörnnyel (Centum et 

quadraginta mille signatorum Virginium, cum Meretrice Babylonica et Bestia), a hatodikban a sárkány és 

Mihály harca (Atrij interioris Calamo Dei comensi Draconisque septicipitis insidiarum, et praelij cum 

Mechele de Pueiperio), s végül az utolsóban a harag hét poharának a kiöntése és a babiloni 

szörnnyel való végső leszámolás következik be (Septem Phialarum, et Bestiae Babylonisque ad 

occasum vergentium). 

A második részben ennek a kulcsnak az alkalmazása és a részletes magyarázat következik 

Mede-től (Pars altéra Peregi partém prímám septem Synchroiűsmis: sequitur pars altéra Sigillaris, in qua 

omnium hactenus dictorum, et si qua praeterea sunt, Vaticiniorum connexionem cum sigillis, aliis totidem 

Synchronismis demonstrabo). így a hét pecsét és a hét trombitaszó mindegyikét összeköti egy-egy 

történelmi eseménnyel, ahol természetesen a kereszténység megjelenése a római birodalomban 

a kiindulópont: az első pecsét (Apok, 6,1) az evangélium elterjedésére János apostol haláláig, a 

második (Apok, 6,3) a Trajanus és Commodus uralkodásának az idejére vonatkozik és így 

tovább. A hatodik trombitaszó (Apok, 9,13-21) a törököket jelenti, míg a vadállaton lovagló 

paráznát (Apok, 17,1-18) Rómával azonosítja Mede. A bestia hét feje megfelel Róma hét 

dombjának, a tíz szarva pedig a római birodalom tíz részének. Mede szerint, mivel a harag hét 

poharából háromnak a kiöntése már bekövetkezett (az első a pápa egyenlővé tétele az 

Antikrisztussal, a második Luther és más híres reformátorok műve, a harmadik az Antikrisztus 

védelmezőinek, a katolikusnak, jezsuitáknak, más rendbeli papoknak, a spanyoloknak a 

munkálkodása), a világ előtt még a négy további haragpohár áll. A hetedik pohár kiöntésével 

fog bekövetkezni az ezeréves birodalom ideje, egy részleges feltámadással és Krisztus 

ellenségeinek a pusztulásával együttesen. 

s Mede levelét erről idézi J. van den BERG: Continuity within a changing context, 188. 

60 



Permeier és a Clavis Apocalyptica 

A levelezésben a Clavis Alsted Diatribe-jéhez hasonlóan szerepel a könyvkatalógusokban, 

egyrészt a von Schallenbergnek küldöttben a 19. tétel: Tituln vnd annotationes vom Clave 

Apocalytica vnd andern Tractaten (a Clavis Apocalyptica címe és jegyzetek hozzá és más 

traktátusokhoz). Vagyis itt nem a könyvet (vagy annak a másolatát) adta oda, hanem a címe 

alapján ajánlotta, valamint valószínűleg még a saját jegyzeteivel is dúsította azt. A Beringer-

féle katalógusban a 2. és a 4. tételben említette, előbb magát a könyvet, aztán a műről a 

véleményeket. Beringernek később is írt a Clavis-ról: So iemand vnter den Herrn Theologen den 

Clavem Apoc. abschreiben zulaßen begert, kan solches der Herr Bruder gar wol concediren, vnd wil Ich die 

commentarios so zwar nicht über ein Finger dick in 4to auch darzue communiciren6 (Ha valaki a teológus urak 

közül le szeretné másolni a Clavis Apocalyptica-t, az Úr nyugodtan megengedheti, s én pedig a hozzá való 

kommentárokat (mely körülbelül egy ujjnyi vastag quarto) is küldeni akarom majd). Ha azonban többet 

szeretnénk megtudni erről a műről, illetve Permeiernék a műhöz való viszonyulásáról, akkor 

későbbi forrásokhoz kell fordulnunk. 

Permeier, ahogy maga is többször utalt rá, a Clavis-nak a második, 1632-es kiadását ismerte, 
ezt így jellemezte: Deß vnbenambten Englischen Autorís Clavis Apocalyptica gedruckt bey der Universität 

Cantabrigia Anno 1632. in 4. in welchem er dem rechten Verstand der letzten Offenbahrung Christi, in vielen 

Stucken sehr nahe kommet. Allein daß ihme wie andern, die rechten subjecta individua, dardurch Gott seiner 

Kirchen ihr beständiges Heyl zugeben vnd außzuwürcken beschlossen, noch vnbekandt gewesen7. (A meg nem 

nevezett angol szerző Clavis Apocalyptica-jiaak (nyomtatva a cambridge-i egyetemen 1632-ben negyedrét 

formában) több részében igen jól megközelíti Krisztus utolsó jelenésének a helyes felfogását. Csak egyben 

hiányos, mint mások is, hogy a helyes személy, akin keresztül Isten az egyház tartós üdvösségét adja és a hatást 

gyakorolja, ismereüen volt még neki). 

Máshol pedig azt is elárulta Permeier, hogyan került a kezébe a mű. Conrad Bergius8 brémai 

professzor példányát másolta le (aki a Comenius-Hartlib-körben felbukkanó és Angliát is 

megjárt Fechner révén jutott hozzá), majd ezt a másolatot teijesztette tovább. Sőt, azt is tudni 

vélte, hogy a spanyolok kedvéért a könyvet az 1632-es megjelenés után betiltották (vom Clave 

Apocalyptica welcher den der Academia zu Cantabrigia in Engelland vor etlich Jahren 

6 B17a III5o 
7 1644-es katalógus 7. tétel 
8 BERGIUS, Conrad (1592-1642) Johann Bergius református teológus testvére, Danzigban tanult, teológiai és 
filozófiai tanulmányokat folytatott, majd Brémában lett lelkész, később a teológia professzora. 

61 



Lateinisch gedruckt, außgangen, hernach aber wegen der Spanischen Favoriten verbotten 

worden9). Úgy látszik, csak a negyvenes években tett szert olyan angliai kapcsolatra, hogy az 

(ismeretlen) levelezőpartnernek fel tudta tenni a kérdést: ki a szerzője a Clavis-nak, s vajon 

lehet-e még a könyvből egy-pár példányt beszerezni. A válaszban ezt olvashatjuk: Author Clavis 

Apocalypticae ist schon lang gestorben: Er war mein sehr vertrawter Freund, vnd habe fast wöchentlichen mit 

jhme Schreiben gewechselt: Die Exemplaria deß benenten Buchs sind sehr schwer mehr anzutreffen: Jedoch 

will ich mich befleissen meinem Herrn eines vnfehlbar zuverschaffen10. (A Clavis Apocalyptica szerzője már 

régen meghalt. Nagyon bizalmas barátom volt, akivel szinte hetente váltottam leveleket. A megnevezett könyv 

példányai már nehezen lelhetők fel, de mindenképp igyekszem az Úrnak egyet megszerezni). Majd a levél 

írója azzal folytatta tovább, hogy a szerzőnek még megjelent egy-két dolga angolul, melyeket 

érdemes lenne latinra lefordítani, különösen egyet, melyben handelt den Punct vom Antichrist, 

dergleichen tieffsinnige vnd clare Sachen (nach gemeinem Verstand ) noch von keiner Nation der Welt 

offenbahret worden11 (az Antikrisztusról van szó, és ezek a mélyértelmű és tiszta dolgok eddig még a világ 

egyetlen nemzetének sem nyilváníttattak ki). A levél írója minden bizonnyal Samuel Hartlib lehetett, 

aki ebben az időben (1642 körül) került kapcsolatba Permeierrel. John Dury egyébként, mint 

már a bevezetőben említettük, óvta a barátját a Permeierrel való tárgyalásoktól, s úgy 

gondolta, hogy előbb ellenőrizni kell az osztrákot. 

Permeier olyannyira a Mede-mü hatása alá került, hogy ezekben az években (1642 végén, 

1643-ban) kezdi el tervezgetni a Clavis németre fordítását illetve fordíttatását azzal az 

indokkal, hogy ich nit fast bessern gesehen , so in jüngsten Jahre von den Schulgelehrten in dergleichen 

materi edirt worden ist12 (az utóbbi időben a tudósok által erről a témáról kiadott anyagok közül ennél jobbat 

alig láttam). Mivel neki a fordításra sajnos nincs ideje, Hanauban egy bizonyos Herr Oreuson13 

keresztül szeretett volna egy evangélikus tudóst erre a feladatra rábírni. A tervről Beringer is 

értesült, s következő levelében így bíztatta a barátját: Ich siehe sehr gern, daß der Herr Br(u)d(er) den 

franckfurter lufit vnd vnwillen ain wenig verendert vnd sich nach Hanaw begeben (...) vnd verhoffe Ich, solche 

raißwexlung werde vnß den Clavem apocalypticam wol verteütscht im Truckh heraus bringen. Verhoffentlich 

wird Herr Khoberstain darbei seine hand anlegen14 (Szívesen veszem, hogy az Úr a frankfurti levegőt és 

kedvetlenséget egy kicsit megváltoztatja és Hanauba megy... remélem, hogy ez a váltás a Clavis Apocalyptica-t 

9 (Johann Permeier): Abtruckt Vnterschiedlicher Sendschreiben, Extract Eines Englischen Gegen-Schreibens 
vom 24. Febr. 1643. 
10 Uo. 
11 Uo. 
12 (Johann Permeier): Abtruckt Vnterschiedlicher Sendschreiben, Ein anders Schreiben nach Bremen,vom 
letzten Februar. 1643. 
13 Feltehetően azonos személy a Matthaeus Merian számára is dolgozó Heinrich ORAEUS-szal (1584-1646), 
aki teológiai tanulmányokat végzett Strassburgban és Frankfurt am Mainban, majd Wetterauban lett lelkész és 
iskolamester. A Merian-féle nagy Európa-történet, a Theatrum Europaeum 3. és 4. részét ő írta. 
14 B17b fl58. 

62 



fogja nekünk németül nyomtatásban eredményezni, melyben talán Herr Khoberstain is segit majd). 

Franckenberget hasonlóképpen tájékoztathatta erről a szándékáról, mert ő is kíváncsi 

várakozással tekintett a Clavis kiadása elé, s mellékesen felsorolt még Permeiernek pár, az 

Apokalipszist témájául választó művet, és nagyon fontosnak tartotta a Biblia utolsó könyvét, 

selber der rechte Clavis Scripturae Sanctae15 (maga is az igaz kulcs a Szentíráshoz), de ez szerinte nem 

mindenki számára nyitott. Permeier Beringernek és Jákob Cappauhn-nak is megküldött egy-

egy példányt a Mede-műből16. 

A Clavis német fordítása egyáltalán nem jelent meg, egy átdolgozása azonban igen17. Ez nem 

sokkal később bukkant föl, s mivel névtelenül adták ki, elég sok félreértést okoz még ma is, 

hogy itt a Mede-műről vagy egy másikról van szó. A címlapon természetesen nem szerepelnek 

adatok sem a szerző, sem a fordító, sem a nyomdász személyére nézve. Annyit sikerült 

tisztázni, hogy ennek az újabb Clavis-nak a hátterében a Hartlib-Duraeus-Comenius kör állt. 

Állítólagosán a Mede-műnek egy német tudós által való átdolgozása, melyet Comenius 

reményekkel telve küldött meg 1650-ben Hartlibnek. Kvacsala Franckenbergnek tulajdonította 

az átdolgozást, Blekastad Bisterfeldet is számba vette18, megint mások esetlegesen Comeniust 

gyanították mögötte. Egy Figulustól Hartlibnak írt levélrészletben 1654-ből pedig az áll, hogy 

a császár nemrég tudta meg, hogy ki a Clavis szerzője, s 4000 rajnai tallér jutalmat tűzött ki a 

fejére19. (Ezzel Franckenberg ki van zárva, mivel 1651-ben meghalt.) Tehát ez a Clavis 1651-

ben jelent meg Sámuel Hartlib kiadásában, aki bevezetőt is írt hozzá. Egy hosszú lélegzetű 

előszó jön ezután John Dury tollából, majd a tényleges szöveg, ami két részből áll: az egyik a 

Mede-féle Clavis Apocalyptica, a másik pedig az Apocalypsis Reserata,20 

Visszatérve még röviden Mede Clavis-éia, sokan keresték a hasonlóságot és a különbséget 

Alsted Diatribe-)éhez. A legegyszerűbben Mede egy kortársa és barátja, William Twisse, 

15 Franckenberg levele Permeierhez 1642. novembere körül. In J. TELLE: Abraham von Franckenberg, 159. 
16 Idézi T. WOTSCHKE: Wilhelm Schwartz, 121. jelzete: B17b fl71-172. 
17 

Clavis Apocalyptica, Das ist: Prophetischer Schlüssel, Durch welchen die Grossen Geheimnüsse in der 
Offenbarung Johannis vnd dem Propheten Daniel eröffnet werden, In dem erwiesen wird Daß die 
Prophetischen Zalen zu Ende lauffen mit dem Jahr Christi 1655. Es wird schröcklich vnd geschwind über Euch 
kommen, Dann es wird gar ein scharf Gerichte ergehen über die Oberherren. Methodus & Harmonici 
Apocalyptica, Das ist, Kurtze vnd einfaltige Beschreibung Wie die Göttlichen Geheimnüsse in der Offenbarung 
Johannis, von Zeit zu Zeit auff ainander folgen. A jelzete: FS 83L9. Ugyanebben az évben, tehát 1651-ben 
megjelent az angol fordítás is: Clavis Apocalyptica or a prophetical key by wich the great mysteries in the 
Revelation of St. John and the Prophet Daniel are opened, it being made apparent that the Prophetical numbers 
come to an end with the year of our Lord, 1655. Written by a German D. and now translated out of high Dutsch 
(London, 1651). 
18 Id. M. BLEKASTAD: Comenius, 477., Blekastad a lábjegyzetben idézi Kvacsalának ezt a feltételezését. 
19 Uo. 527. 
20 Ignacio ESCRIBANO-ALBERCA: Eschatologie, 42. 

63 



világította meg ezt a kérdést, mégpedig Mede egy másik művéhez21 írt előszavában: he did agree 

with Piscator in this, that some shall rise a thousand yeras before others, but he differed from him in this, that 

Piscator thought his reigne of Christ should be in heaven, but I (said Master Mede) agree rather with Alstedius, 

und conceive, that the thousand yeares reigne of Christ shall be on earth. Yet herein he differed from Alstedius 

was of opinion, that the thousand yeares reigne of Christ should be after the day of judgement, Master Medes 

opinion was, that it should be in & Durante die judicii, in and during the day of judgement22 (Abban egyetértett 

Piscatorral, hogy néhányan belekerülnek ebbe az ezeréves uralkodásba mások előtt, de abban eltért tőle, hogy 

míg Piscator szerint Krisztus uralkodása a mennyben, addig Mede mester szerint, s ebben Alstedet követte, 

inkább a földön fog megvalósulni. Amiben pedig Alstedtől tért el, hogy Alsted szerint ez az uralkodás az ítélet 

napja után következik be, Mede mester szerint pedig már az utoló ítélet alatt). 

A Mederől való sorokat egy méltatás idézésével zárjuk: Mede wurde zu einer Autorität, fast zu 

einem locus theologicus der Prophetie-Auslegung, und sein Oeuvre leuchtet in der 

Theologiegeschichte in tausend Facetten23 - Medéből tekintély lett, majdnemhogy a prófécia-

magyarázat locus theologicus-a, és a műve a teológiatörténetben ezernyi lehetőséget ragyog. 

c. Henricus Meerbotius: Sententia definitiva 

a. SENTENTIA DEFINITIVA Oder Endvrtheil Deß H. Worts Gottes Zu den lieben Propheten 

Daniel, Eßdra vnd Johanne, Von der für zwey Tausent Jahren von GOtt bestimbten endtlichen 

Veränderung des Römischen Reichs: So wohl das Römische Kirchen als Policey Wesen, wie 

auch den noch zukünftigen Wolstand der Evangelischen Kirchen auff Erden betreffend, 

In Hundert Articuln Auß beygefügtem Biblischen Text deutlich vnd hell außgelegt vnd erklärt, 

An die Königl. Maytt. zu Schweden, etc. Vnd sämptliche Protestirende Stände in Teuschlandt: 

21 The Apostasy of the latter Times, London, 1644. 
22 Az előszavat idézi I. ESCRIBANO-ALBERCA: Eschatologie, 19. 
23 Uo. 18. 

64 



AVTOR Divino sibijt Christus honore necem. Heinndrycus Moeerbottius H(a)noicus. Mit der 

Cron Schweden Privilegio vff 8. Jahren. Bey Johann Ammon, lm Jahr Christi 1633. 80. pp. l-

331.1 

b. SENTENTIA DEFINITIVA SS. VERBI DIVINI AD DANIELEM Esdram & Johannem 

Prophetas DE FATALI MVTATIONE ROMANI IMPERII, RATIONE ECCLEsiae & 

Politiae Romanae, nec non fiatura Ecclesiae Evangelicae in terris felicitate, CENTVM 

APHORISMIS, EX APPOSITO Textu Biblico perspicue exposita. Ad Illustriss. et Celsifiimum 

Dominum, Dn. AXELIVM OCHSENSTIRNIVM &c. 

Regnorum Sueciae &c. cum absoluta protestatis plenitudine, per Germaniam &c. & apud 

exercitus legatum &c. Autor per anagrammat. Diuino subiit Christus honore necem. Anno 

M.DC.XXXIII. 80. pp. 9-2262 

A mű 

A Sententia német és latin nyelvű változata 1633-ban jelent meg Johann Ammon frankfurti 

nyomdásznál. A német kiadásban feltüntetik a szerző nevét, egy bizonyos Heinndrycus 

Moeerbottius, de nevének többféle írásképével is találkozunk (Henricus Meerbotius, Henricus 

Meerboth) s az egyszerűség kedvéért a latinosított változatánál maradunk. A német nyelvű 

kiadást a svéd királyi méltóságoknak, a német protestáns választófejedelmeknek és rendeknek, 

a latint pedig Axel Oxenstirnának, a svéd kormányzónak ajánlotta a szerző, és a címlapon még 

az is szerepel, hogy svéd királyi engedéllyel nyomtatták ki a könyveket. 

A szerzőt illetően teljes bizonytalanságban tapogatózunk, s a meglévő adatok is csak további 

izgalmas kavarodást okoznak. Egyrészről egy 1601-ben született hanaui teológusról lehet szó 

(a születési dátumát ő maga árulja el a Sententia-b&ri), erre utal a „hanoicus" jelző is a német 

címben, aki a svédek és az evangélikus tábor előrenyomulását az 1630-as évek elején annak az 

állításának a bizonyítására használta fel, hogy a végidő itt van, és a római birodalom, a pápa 

(Antikrisztus) és a császár hamarosan bukni fog3. Másrészt egy Erdéllyel és Bisterfelddel 

kapcsolatban álló, politikai szerepet vállaló egyénről is vallanak bizonyos források, aki könnyen 

azonos lehet az előzővel. Mindenesetre 1637-ben felbukkant egy bizonyos Henricus 

1 Az általunk használt mű jelzete: HAB 569.5 Theol. 
2 A latin változat jelzete: HAB 976.7 Theol. 
3 Johan NORDSTROM: Lejonet fran Norden, Stockholm, 1934. 179-180. 

65 



Meerbotius Erdélyben, aki a hesseni őrgróf megbízásából és a francia király tudtával hozott 

híreket I. Rákóczi György fejedelemnek, valamint tárgyalásokat kezdeményezett a háborúba 

való bekapcsolódásról4: „1637. aug. 9-én Henricus Merbolti, Joannes Lizelius, Joannes Benyei, 

hires tudós emberek, Urunk hozatja őket Német országból nagy hírre deákokkal, és környüllök 

levőkkel együtt 11 magokkal"5 - áll a kolozsvári sáfárpolgárok számadáskönyvében, majd 

Herepei János még a következő megjegyzést teszi: „Merbolti Henrik Bisterfeldnek álneve a 

politikai kiküldetésben"6. Valóban úgy tűnik, hogy Rákóczi óvatosságból, mivel nem akarta 

egy ismeretlen német papra bízni az olyan fontos küldetést, fedőemberként használta 

Meerbotiust, akit megfelelő okmányokkal is elláttak, és a nevében Bisterfeld ment 

Svédországba és Franciaországba tárgyalni7. Ennek némiképp ellentmondani látszik Hugo 

Grotius levelezése Krisztina svéd királynővel, ahol Meerbotius önálló követként szerepel 

többször is8. Arról lehet szó, hogy Bisterfeld egy darabig Meerbotius álnév alatt jelent meg az 

európai hatalmaknál, majd a későbbiekben a német tényleges követi meghatalmazás révén 

bekerült az európai politikai vérkeringésbe. Ezt egyébként megerősíti még egy másik forrásból 

származó adat is, mely szerint „Henricus Marebodus (Meerbott)" erdélyi nagykövet volt 

Stockholmban, és 1643-ban itt is halt meg. Stockholmban is szerzett még hasonló hangnemű 

műveket, mint a Sententia Definitive?. Meg kell jegyezni, hogy Meerbotius részvétele az 

erdélyi diplomáciában további kutatások tárgya kell hogy legyen, ugyanis az egészen 

szélsőségesen Habsburg-ellenes és chiliaszta lelkész felbukkanása Erdélyben nem tekinthető 

véletlennek. Az is tény, hogy Bisterfeld ismerte Meerbotiusnak az itt tárgyalt művét, mert a De 

uno Deo-ban ő is hivatkozott rá. 

Meerbotius így foglalja össze a célját: Nun hat aber Gott seiner Evangelischen Kirchen den gäntzlichen 

Fall deß Eysernen Römischen Reich, vnd der Geistlichen Babylon, wie auch ein sanftmütigeres Regiment, vnd 

glückseligere Zeit noch vor dem jüngsten Gerichts Tage verheissen vnd zugesagt, biß dato aber noch nicht 

vollkömblich geleystet, derenthalben muß solches alles wegen der vnbeweglichen Warheit Gottes noch erfüllet 

4 SZILÁGYI S.: I. Rákóczi György, 320-322. 
s HEREPEI János: Bisterfeld élete folyása, In Uő. Polgári irodalmi és kulturális törekvések a század első 
felében (Adattár XVII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez), Budapest-Szeged, 1965. 401. 
6Uo. 
7 SZILÁGYI S.: I. Rákóczi György, 323. 
8 Briefwisseling von Hugo Grotius, Kiad. Bernardus Lambertus MEULENBROEK, Gravenhage, 1953. 462-
464. 
9 Sveriges bibliografi 1600-talet, kiad. Isac COLLIJN, Uppsala, 1942. 580. Az említett művek: Anima sicca, 
das ist Wöchentlich wercktägliches, Buesz- vnd Fasten-Gebet. Durch Bernhardum Comenium. Stockholm 
1641., Gerberus trieeps Antichristianus, das ist gründliche Erklärung des sehr nachdenkliche XIII. Capitel der 

66 



werden (Isten ígéretet tett az evangélikus egyháznak a vas római birodalom és az egyházi Babilon teljes 

bukására, mint ahogy egy jámborabb kormányzásra és még az utolsó ítélet előtti boldog időre is. Mivel eddig ez 

még nem teljesedett be, ezért Isten kérlelhetetlen igazsága miatt be kell következnie). 

Meerbotius a művét száz fejezetben (lat. aphorisma, ném. Articul) foglalja össze. Az általa az 
előszóban megnevezett célját az első aforizmában még a következővel egészíti ki: daß ich mich 

entschlossen, den in Gottes Wort geoffenbarten Göttlichen Rathschluß von dem geringen Vberrest deß 

Römischen Reichs klärlich zu entdecken, vnnd zugleich auch sein von Gott bestimptes Ende vnd gäntzlichen 

Vntergang, der gantzen Welt, vor Augen zu stellen (elhatároztam magam, hogy az Isten szavában 

kinyilvánított isteni végzést a római birodalom csekély maradékáról világosan felfedem, s hogy a hanyatlásnak 

ugyancsak az Istentől meghatározott idejét az egész világ szeme elé tárom). A második fejezetben 
továbbpontosítja a szándékát, s azt akatja bizonyítani, hogy nagy változás előtt áll a világ, és 
mind a római birodalom, mind a római egyház hamarosan bukni fog. Az evangélikus 
igazsághoz tartozók pedig bízhatnak egy boldog kor eljövetelében. Mivel az egész mű 
ismertetésére nincs lehetőség, ezért néhány fontosabb fejezetet emelnénk ki, mint például a 
Bisterfeld és Permeier által is hivatkozott XXIV. aforizmát. 

Dániel alapján az az alapvető tétele, hogy a negyedik, római (vas) birodalom a végnapjait éli, 

mert sok megjósolt prófécia beteljesedett már, s csak néhány vár a bevégzésre. A negyediket 

az ötödik (kő) monarchia fogja követni, amely jellegzetessége, hogy nem Krisztus birodalma 

lesz és nem égi, hanem földi (XVI. és XVII. aforizma). Különféle számkombinációkkal 

Dánielre és a János jelenésekre támaszkodva az 1630 és 1640 közötti évtizedet hozza ki a 

birodalom bukásának (XXIII. aforizma). A XXIV. aforizmában Dániel könyve 7. fejezetének 

(Látomás a világbirodalmakról) az értelmezése áll a középpontban. Meerbotius nyolc pontban 

foglalja össze, hogy miért gondolja azt, nem Krisztus értendő az Emberfia kifejezésen (lat. 

filius homini, ném. Menschensohn), s hogy egy a földön létrejövő és világi hatalom (emberi 

személy) által irányított monarchia várható. Ugyanitt elutasítja a „bolond és őrült" 

chiliasztákat, akik szerinte Krisztus eljövetelét, s a halottak feltámadását várják ezer évre a 

földön. Pedig a dánieli szövegben nem erről van szó, hanem a negyedik monarchia 

megsemmisítéséről, s arról, hogy a hatalom a szent népnek adatik. Miért nem lehet Krisztus az 

Emberfia? Christus hat jederzeit die indische Macht von sich abgewiesen, Joh. cap. 18. v. 36. Mein Reich ist 

nicht von dieser Welt, vnd c. 6. v. 15. alß das Volck ihn wolte haschen, daß sie ihn zum König machten, ist er 

entwichen auß ihren Händen. Nuhn aber wird deß Menschen Sohn allhie die indische vnd welüiche Macht 

bekommen. Derhalben ist deß Menschen Sohn allhie nicht Christus. (Krisztus mindig elutasította magától a 

földi hatalmat, Joh.18-36. Az én birodalmam nem evilági. 6-15. s ahogy a nép meg akarta őt fogni, hogy 

Offenbarung Johannis. Vom dreyköpffigen Antichristischen Heil-Hundt. ... Authore Bernhardo Comenio. 



királlyá tegyék, megszökött a kezük közül. De itt az Emberfia földi és világi hatalmat kap. Ezért az Emberfia 

nem Krisztus). Mivel az Emberfiának földi feladatokat kell végrehajtania (a negyedik birodalom 

kiirtását), mely feladat nem mérhető Krisztushoz, így csakis egy ember lehet, ja sag ich, es muß 

noch geschehen, daß Gott einen solchen Helden zu seiner Zeit zu solchem Werck erwecke (igenis azt mondom, 

ennek még meg kell történnie, hogy a megfelelő időben Isten egy ilyen hőst támaszt ehhez a cselekedethez). Ez 

az ember jóakaratával, emberiességgel minden népet lekötelez magának. Eljövetele, valamint 

az Öregkorúhoz való vitele (Seine Zukunfft vnd daß er für den Alten bracht wird) nem más, 

mint az ő felemelése a hadsereg élére, és őt minden jámbor embernek követnie kell. A 

következő aforizmában a szöveg mellett az eddig elmondottak képi megjelenítése is látható, 

egy egyszerű rajzot kell elképzelni, mely feltehetőleg Meerbotiustól származik: egy felhőből 

kinyúl két kéz, az egyik letör egy szarvat egy kutyaszerü szörnyetegről, melynek kilenc másik 

szarva van, a másik kéz pedig egy kardot nyújt egy embernek, aki szembefordul a szörnnyel. A 

könnyebbség kedvéért a szerző felsorolja, hogy kik is képezik a tíz szarvat: tíz Habsburg-

uralkodó, I Rudolftól Mátyásig bezárólag. (XXVI. aforizma) 

A XXXIV. aforizmától Ezsdrás negyedik könyvében leírtakat veszi szemügyre. Ezt is hasonló 

stilizált rajz kíséri: egy háromfejű sas és egy oroszlán állnak egymással szemben, a sas három 

feje a három legnagyobb Habsburgot jelképezi: Zsigmond, V. Károly és II. Ferdinánd, az 

akkori német-római császár, míg a tollazaton további Habsburgokat nevez meg. Az oroszlán 

mellett pedig ez a mondat áll: Leo ex sylva liberans populum Dei (Az oroszlán az erdőből 

megmenti az Isten népét). 

Az LV. aforizmától a János Jelenések könyvét magyarázza. A LXXXVIII. aforizmában jut el 

addig, hogy megnevezze azt a személyt, aki Emberfiaként, nyugati királyként, oroszlánként 

véget vet a negyedik birodalomnak, s kiválasztottakkal együtt ezer évig fog uralkodni. Gusztáv 

Adolf svéd király emlékének azzal tiszteleg, hogy előfutárnak tekinti, majd rátér a tárgyra: 

„Ludovicus 13" vagyis XIII. Lajos francia királyban találja meg az isteni hőst, s rögtön Nagy 

Sándorral és Herkulessel hasonlítja össze őt (also hat man sich die Hoffnung auch zu machen, 

daß dieser vnser wehrte K. Ludovicus sich noch so höchlich verdienet machen werde, daß er 

vnter den vornembsten Häuptern der Christenheit der Christen Hercules ... noch genennet 

werden möge). 

Meerbotius tehát három bibliai könyvre - Dániel, Ezsdrás negyedik könyve és János jelenések -

alapozva egy egészen különös keverékét hozta létre a chiliasmus irodalmának. A politikai 

Stockholm 1641. Collijn szerint Bernhardus Comenius az egyik álneve Meerbotiusnak. 

68 



eseményekben és a történelemben is járatos szerző olykor komoly teológiai érvekkel próbálja 

igazát érvényre juttatni úgy, hogy a chiliasmusnak még a látszatát is igyekszik elkerülni 

(egyébként a különféle számkombinációi rettenetes zavarról árulkodnak). A bibliai próféciák 

tudós magyarázata mellett a legvulgárisabb napi politika szintjére süllyed (lásd a sas Habsburg 

tollazatát), s a legnagyobb baklövése, amikor (feltehetően Gusztáv Adolf halálával megüresedő 

„poszt" miatt) a katolikus francia királyban látja az igaz evangélikus vallás megmentőjét. A 

művének a zavarosságára vonatkozó gyanúnkat tovább fokozza, ha összevetjük egy, a XVI. 

század elején elteijedt irattal, Das Buch der hundert Kapitel címmel, mely mű ismeretlen 

szerzőjét csak a felső-rajnai forradalmárnak nevezik10. Az író alapos ismerője volt a korabeli 

apokaliptikus irodalomnak, s ezekből alkotott egy sajátos programot: hamarosan megvalósul 

az ezeréves birodalom, élén a Fekete-erdőből érkező megmentővel, akit Frigyes császárnak 

nevez a szerző, az ő támogatója egy bizonyos sárgakeresztes rend, akiknek a terror és 

gyilkosság is megengedett volt az új birodalom érdekében (mindezt szinte élvezettel taglalja az 

író). A szintén száz fejezetben összefoglalt írás ha nem is eszmeiségében, de formájában és 

támadókedvében mindenképp előképe lehetett a Sententia-rak (bár hozzá kell tenni, hogy soha 

nem jelent meg nyomtatásban). 

A Sententia-1 támadások is érik, leginkább amiatt, hogy rendszertelen, összefüggéstelen és 

zavaros. Crucius a weigeliánusok ellen írt könyvének első részében külön függeléket szánt a 

Sententia-nák11, anélkül, hogy a szerzőt ismerte volna. Corrodi is felvette a chiliasmus 

történetébe12, a harmadik kötet harmadik fejezetében tárgyalta az Apokalipszis magyarázói 

között Paul Felgenhauer és Peter Serrarius társaságában. Corrodi az ismeretlen szerzőnek a 

Habsburgok megtámadását rótta fel, s teljes értetlenséggel állt a sas Habsburg-császárokat 

szimbolizáló tollazata előtt. Szerinte minden ok nélkül emelte ki a szerző a megnevezett 

uralkodókat, s rajta kapta tévedéseken is a történelemben (például Anjou Zsigmond 

Habsburggá nyilvánítása), majd azzal fejezte be a mondandóját, hogy nem ez a szerző volt az 

egyetlen, aki azt a nyugtalanságot, amely annak idején Németországban eluralkodott, a végső 

idők előjelének tartotta. 

Permeier és a Sententia 

10 Bővebben Normann COHN: Die Sehnsucht nach dem Millennium, 130-138., és Will-Erich PEUCKERT: Die 
grosse Wende, Das apokalyptische Saeculum und Luther, Hamburg, 1948. 223-227. 
11 J. CRUCIUS: ANTI-WEIGELIUS 

69 



Permeier a Diatribe és a Clavis mellett, mint már feljebb idéztük, ezt tartotta a legfontosabb 
chiliaszta alapműnek. A másik kettő szerzőhöz hasonlóan ennek az íróját is a református 
táborba sorolta. A Sententia szinte a megjelenése időpontjában Berlinben okozott felindulást. 
A már idézett berlini forrás a Permeier-fejezetben tárgyalja azt az eseményt, hogy 1634 körül 
ward unter vielen besondem Scriptis eines publiciiet, Sententia definitiva genant, von entlicher Veränderung 

des Römischen Reichs, unter den Nahmen Authoris, Heinrich Meerbott, An Königl. May. zu Schweden und 

alle protestirende stände in Deutschland, des Inhalts: daß Gott Kraft seiner Zusage den gäntzlichen Fall des 

eisern Römischen Reichs und der geistl. Babel, wie auch ein sanffmüthigers Regiment und glückseligem Zeit 

vom Jüngsten Tag werde kommen laßen, welches wie es geschehen möchte, vielen lieb seyn wurde13 (a sok 

különös írás közül volt egy Sententia definitiva-mia nevezett, a római birodalom végleges megváltozásáról, 

Heinrich Meerbott szerzői név alatt, a svéd királyi méltóságnak és a német protestáns rendeknek ajánlva, 

melynek a tartalma: Isten ereje a vas római birodalom és az egyházi Bábel teljes bukását ígéri, mint ahogy egy 

jámbor kormányzást és boldog időket még az utolsó ítélet előtt, mely ha így történne, sokaknak a kedvére 

lenne). Tehát Permeier és barátai már akkor hozzájutottak a könyvhöz, esetleg teijesztették is, 
ha a krónika írója ennyire fontosnak tartotta kiemelni az esetet. 

Szintén az első levelekben már beszélgettek róla Beringerrel, és ő erre a műre reagálva 

mondta, hogy nem tart sokat az ezeréves birodalom eljövetelét képviselőkről, inkább gyanús 

ügyként kezeli az egészet, s ezennel visszaküldi a könyvet14. Nem sokkal később Permeier újra 

próbálkozott nála, most a német nyelvű kiadással lepte meg a barátját. Mivel csak „nyers" 

állapotú példánya volt, meg egyébként is éppen akkor kapta egy távoli helyről, arra kérte 

Beringert, hogy köttesse be szép, tiszta, piros papírba. Különösen a táblázatokra (képekre) 

ügyeljen a könyvkötő, hogy azok a megfelelő helyekre kerüljenek. De ha mégsem sikerülne, 

küldje vissza neki, Permeiernek, s ő majd elintézi15. A stílusát illetően dicsérte a Sententia-1: der 
stylus diser Schrillten sonsten zimlich fein, das sich die Politisirten Weltohren nicht gantz vergeblich oder mit 

Vnlust damit bemühen dörifen: ob schon im übrigen der rechte Zweck darin so eigenüich nicht getroffen, so 

gibts doch anleitung den sachen weiter nachzudencken, sonderlich was die miteingeftihrten Theologica 

belanget, welche per se nicht vnrichtig sein, allein etwas Partheyisch auf selb eingebildte subjecta individua 

appliciret worden16 (ezeknek az írásoknak a stílusa elég finom, a politikai világfülek sem teljesen hiába vagy 

éppen kedvetlenül fáradoznak vele, bár az igazi céljukat nem találták el. A dolgokat illetően van min 

továbbgondolkodni, különösen a bennük levő teológia alapján, mely nem helytelen, csak egy kicsit pártos, 

amennyiben a saját maguknak beképzelt egyénre vonatkoztatnak belőle). Itt nyilván arra gondolt 

Permeier, hogy a kálvinisták elsősorban V. Frigyesre, a pfalzi választóra vetítették ki 

12 H. CORRODI: Kritische Geschichte des Chiliasmus, 3. kötet, 60. 
13 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin, Ms. Boruss. fol.484. f.36v. 
14 B17a III3a 
15 B17a III4f 

70 



váradalmaikat, az evangélikusok később Gusztáv Adolfra, a svéd királyra, vagy ugye mint 

Meerbotius, XIII. Lajosra (de a példákat egészen Comeniusig lehetne továbbfolytatni). 

A Beringernek augusztusban küldött könyvlistán 13. tételként van rajta Meerbotius műve: 

Sententia Definitiva Teutsch sambt den marginal-GXofterv. NB. welches wider zurugk 

kommen, vagyis Permeier megjegyzetelte a lapszélen a művet, és úgy adta tovább. Ezenkívül 

még az 5. tételben ez szerepel: Responsio ad quaestiones Christophori Sculteti S.S. Theol. 

Doctoris super notas in Sententiam Definitivam 17 (Válasz Christopherus Scultetus teológiai 

doktor kérdéseire a Sententia Definitiva-ra tett jegyzeteket illetően). A magyarázat 

ugyanebben a levélben rejlik: An stat der abgeforderten Teutschen Sententia Definitiva schick Ich Ihm ein 

andere hiebey so Mir wegen der marginal-Glafoea. besonders lieb ist, weil Ich vor disem derentwegen mit einem 

vornehmen Doctore Theologiae zu Alten Stettin (sonsten meinem sehr guten, alten wol-affectionirten Freund 

der es vieleicht andern vnd sonderlich den Schwedischen ofjicirn daselbst zugefallen auf sich nehmen müßen:) 

in ein sehr subtil: vnd scharfsinniges quaestionvtea. schriftlich gerathen18 (a kért német Sententia Definitiva 

helyett küldök egy másikat, melyet a margón tett jegyzetek miatt különösen kedvelek, ugyanis ezelőtt egy 

előkelő stettini teológussal (különben igen jó, régi barátom, aki talán másoknak is, sőt még az ottani svéd 

tisztviselőknek is a tetszését megnyerte) igen kifinomult és éleseszű írásbeli kérdezősködésbe kerültem. Vagyis 

Permeier a Sententia megjegyzetelése kapcsán kérdéseket kapott Scultetustól, akit már 

korábbról ismerhetett, majd válaszolt is ezekre (mindez 1635-ben történt, tehát még a berlini 

tartózkodása alatt19). Permeier úgy vélte, hogy különösen azok a teológusok tanulhatnak ebből 

a vitából, akik a titkos prófétai könyvekkel, s a Dániel-jóslatokkal foglalkoznak, majd így 

folytatta: Derowegen Ich dann solche meine auf die übergemelte Gloßen damalen empfangene scharffe 

Haubtffagen gethane Beantwortung so sich in die 5. oder 6. Bogen erstrecket, dem Herrn Brüdern hin nach 

senden will, damit Er von meiner Politischen Feder auch etwas Theolgisch zusehen habe20 (Ezért akkor én a 

glosszák kapcsán kapott éles kérdésekre egy 5 vagy 6 ív teijedelmű választ adtam, melyet az Úrnak még meg 

akarok küldeni, hogy a politikai tollam mellett valami teológiait is lásson). Scultetus a Permeier által is 

laikus és idióta válasznak (idioten: oder Layen-antwort) nevezett irományon annyira 

felháborodott, hogy nyilvánosan is fel akart lépni Permeier ellen, aki nem félve a kihívástól arra 

szólította fel Beringert, hogy másoknak is (értsd, hasonló „kvalifikált" egyéneknek, mint 

Scultetus) mutassa meg a jegyzeteit, mivel szeretne értő és pártatlan ítéleteket is hallani. Még 

arra is figyelmeztette pozsonyi barátját, hogy vigyázzon erre a példányra, mert ez az egy van 

belőle, s ha megjelenne nyomtatásban a vitája Scultetus-szal, akkor a glosszáknak is fontos 

16 Uo. 
17 B17a III5e 
18 Uo. 
19 (Johann Permeier): Vnpartheyische CENSVR, 48b 

71 



szerepe lesz benne. Maga a vita 1644-ig biztosan nem jelent meg, mert az Vnpartheyische 

Censvr című művében még mindig mint csak tervről számolt be róla, hogy amilyen hamar 

lehet, (tanító szándékkal) ki kell adni. Mint itt is kiviláglik, a vita tárgyát leginkább az 

eljövendő birodalomban uralkodó személy (besonders den daselbst beschriebenen Köriig von 

Mitternacht21) kiléte képezte. Ami kissé csodálkozásra ad okot, hogy az 1644-es könyvlistán 

nem szerepel a Sententia, holott előtte pár oldallal még említést tett róla Permeier. 

20B17ani5e 
21 (Johann Permeier): Vnpartheyische CENSVR, 64. 

72 



d. Johann Permeier: Error Triunus 

©cnucftiMcf) t<r©c6itrf <$)rifti/i 6 3 8. 
1 ¿TTS53K336S JSasSSae^BSSSSSe^^eBH® 

E R R O R T R I V N V S . 
Sail]" 

r e p e p n w e r p P b - -
Iiĉ cri>nt> gefällterer §§}«* 

tyimbnu 

er Qetxmgtm &> 
frangeltfcfcn 6fdnbc v\\b ©cíval* 

«3cnítt?mtfcf>íatit>t, 

€£o bei mitte fij)nb ín Stopft ¿it jfjrcm 
fwmifj idn^cc ̂ nejjr^fn. 

Ffiut. Tftlm.li. 

a. ERROR TRIUNUS. Das ist Drey einiger 

schedlicher vnd gefehrlicher Irrthuemb. Derer 

Evangelischen Stände vnd gewaltigen in 

Deutschlandt. So da müde sein in Angst zu 

ihren zeitlichen vnd ewigen Verderben, in 

Finsterniß Irre gehn Esaiae 8. Psalm 82. Erstlich 

gedruckt zu Bitterfeldt, von Aurelio 

Güldenstern. Anno M.DC.XXX. 4o. pp. 3-16.1 

b. ERROR TRIVNVS. Das ist, Drey einiger 

schädlicher vnd gefährlicher Irrthumb, etc. Der 

beträngten Evangelischen Stände vnd 

Gewaltigen in Teutschlandt. So da müde seynd 

in Angst zu ihrem Zeitlichen vnd Ewigen 

Verderben, im Finsternuß länger Irre gehen 

Esaia 8. Psalm 82. Getruckt nach der Geburt 

Christi, 1638. 4o. pp. [20]2 

Az első kiadás címlapján szerepel a cím, a nyomdász neve, a kiadás helye és éve. A másodikon 

egyedül a cím és a kiadás éve. A címlapon egyébként csak írásmódbeli különbségek fedezhetők 

fel, eltekintve a „beträngten" szorongatott szó használatától. Mégis honnan tudjuk, hogy 

Permeier a mü szerzője? Érdekes módon sehol nem ismerte el, nem írta le, hogy ez tőle 

származik, de fennmaradt szerencsére egy olyan példány 1630-ból, melyben Permeier 

kézírásával a nyomdásznak szóló korrektúra- és javításjeleket találunk, sőt több bekezdés 

kihúzását is kérte az új kiadás számára. Másrészt elárulja szerzőségét az oly 

összetéveszthetetlen és árulkodó stílusa is, melyről még a későbbiekben is szó lesz. 

'Általunk ismert példányok: FS 61D21 
2 Általunk ismert példányok: B17a Va, FS 61D21 

73 



A mű 

Az irodalom- illetve eszmetörténet számára eddig ismeretlen a mű, s még utalások is legfeljebb 

csak a létezésére történtek. 

Permeier rögtön a felütésben megfogalmazza mondanivalója lényegét: a keresztényeknek 

egyeknek kell lenniük (Eins seyn müssen), békében élniük (fást haltén am Bande deJ3 Friedens), 

testvéri szeretetben meglenniük (sich vnter einander mit vngefárbter Brüderlicher Liebe), mint 

egy testnek a tagjai (als Gliedmassen eines Leibes). Mert Krisztuson kívül csak a sötétség, 

tévedés, s Isten haragja van, és az ezekből fakadó átok, baj, fájdalom stb. Manapság pedig csak 

ez utóbbiak találhatók Isten (kiválasztott) népében és annak vezetőiben, Németországban. 

Párhuzamot von a zsidók történelmévell, akik szintén engedetlenekké váltak Istennel szemben. 

A mű további oldalain ezt a kihegyezett, feszültséget keltő megállapítást fejti ki részletesebben. 

Az első fő oka a bajoknak, hogy Krisztust, az Élet Fényét, elvesztették az emberek a lelkűkből 

a bűneik miatt. Ebből pedig három további szerencsétlenség ered. Az első: az evangélikus 

rendek nem látják és nem értik, hogy a császár mostani helyzete egyszerűen Isten akarata és 

végzése. A császár és az uralkodó ház szándéka, hogy a Földet ismét a Szent Római 

Birodalom régi státusába emelje, s egy új, általános monarchiát hozzon létre, melyben ő 

abszolút a saját akarata és tetszése szerint uralkodik. S mert a béke kötelékét a vallás jelenti, és 

a vallási egység nélkül nem lehet békét teremtem, így, mint elődjei, ragaszkodik az egyetlen 

valláshoz és istentisztelethez, mely a római katolikus vallás kell hogy legyen. Az akaratának 

ellenállókat pedig minden lehetséges módon meg fogja semmisítem. 

Az evangélikusok csak az üldöztetést látják, panaszkodnak szóban és írásban ellene, de a 

mögöttes okot nem veszik észre. Ám Isten szándéka szerint megbűnhődnek. Mert Isten ennek 

előtte különös kegyelmet bocsátott Németországra: a környező országok népeit kellett volna 

megtérítenük, az igazságot velük megismertetniük. De ehelyett a pogányoktól minden 

gonoszat és rosszat eltanultak, Istenhez hűtlenek lettek, Krisztus törvényeit és tanításait 

elhagyták, egymással marakodtak és szétváltak. Isten ezért nem tűri tovább, hogy a nevében 

ilyen dolgokat műveljenek, s útnak indította haragjának a lovagjait, hogy az örök kárhozattól 

megmentse még őket, és az engedetlen és megtévedt népet magához visszatérítse. Mindezeket 

az evangélikusoknak megjövendölték és megírták, mint ahogy azt is, hogy cselekedeteiket és 

életüket miképp igazítsák Krisztus tanítása után, de nem értették meg. 

A második fő tévedés: Az evangélikusok akár az utolsó ítéletig is, de azt védik, amit a császár 

és Isten meg akar szüntetni: vagyis a hatalmukat szegény testvéreik felett (kötelességek, adók, 

74 



vámok, tizedek, szolgálatok), melyek révén ők gazdagok és hatalmasok lesznek, s ezt nevezik 

ők ráadásul német szabadságnak. De a császár így ezt az állapotot nem akarja tovább 

fenntartani, s ezért az Aranybullát, birodalmi rendeleteket és egyéb szerződéseket csak 

annyiban fogja figyelembe venni, amennyiben az ő szándékait támogatják. Összefoglalva: Isten 

nem akarja többé ezt a Római Birodalmat. Mint már korábban a másik három világi fő 

birodalomnak, így ez utolsó rómainak is lejárt az ideje. A tagjai egymástól elszakadtak, s a 

tüzet maguk gyújtották meg maguk alatt, melytől ők és a Birodalom is hamuvá válik. Ezért az 

evangélikusok részéről bármi tanács, disputa, praktika, kérés, szövetség és követség, 

erődépítés hiábavaló, mert ezzel csak bűnt bűnre halmoznak, s még jobban magukra haragítják 

az Istent. 

A harmadik fő ok: az evangélikus hatalmasságok meg akarják akadályozni a császárt, s ezzel 

Istent is a szándékaiban. Ugyanis a császár és az uralkodó ház (ahová Spanyolország is 

tartozik) a Római Birodalom bukása után a szentek birodalmába és a mennybe fog emelkedni. 

S mivel az egész világon a spanyol király a legnagyobb, ő a Rex Catholicus, ő az, aki tűzzel és 

vassal védelmezi a katolikus vallást, ő az eretnekek kivégzője, Istennek nagy szolgálatokat 

tevő alattvaló, kétségtelen, hogy se más vezető, se más vallás (az egyetemes katolikuson kívül) 

nem kerülhet a szentek birodalmába. Ezért az egész Római Birodalmat az uralkodása alá fogja 

vonni, s mint a legfőbb hatalmasságnak, mindenki engedelmeskedik neki, és megadja a 

császárnak azt, ami a császáré. így az evangélikusoknak is abba kell hagyni a lázadást ellene. 

Bár ők is azt mondják, hogy ez a császár a legjobb, a legkegyelmesebb, a 

legmegvilágosodottabb, mégis panaszkodnak, hogy a javaikban és a szabadságukban 

megsértették őket. De hogy az embereknek inkább engedelmeskednek, mint Istennek, s 

Istennek nem adják meg, ami jár neki, azt nem veszik észre. 

Krisztus birodalmát és a feltámadást már sok helyen megjövendölték, az embereket felhívták a 

sötétség és az ördög megtagadására, a fényhez való megtérésre, de a nagy tömegek inkább a 

földi jólétüket védelmezik. Ezért Isten haragja a saját királyuk keze által fogja elpusztítani őket, 

mint a zsidókat is annak idején. Ezt meg fogják látni, és nem tudnak majd védekezni ellene. 

Sem a béke nagyszerűségét nem fogják élvezni, mert a kegyelmi időt elmulasztották, és nem 

jöttek, amikor hívták őket. 

75 



A kiadás történetéhez 

Mint már említettük, az 1630-as kiadás ügye teljesen homályos., A mai kézikönyvek 

segítségével sem sikerült Aurelius Güldenstern nevű nyomdászt találni Bitterfeldben. Sem 

Permeier levelezéséből nem derül fény arra, hogy mikor írta ezt a művet, s miért éppen az adott 

helyen jelentette meg. A későbbiekben, amikor erről a kiadásról ír, nem tesz utalást semmilyen 

titokban, álnéven történt publikálásra. 

Az 1638-as kiadás történetéhez már több kapaszkodónk van, hiszen a levelezésből 

gazdagabban folynak az adatok erre vonatkozóan. Rögtön az év elején, 1638. január 26-án 

Matthaeus Meriantól kapott egy levelet, melyből kiderül, hogy Permeier e hó 5-én küldött neki 

egy kis könyvcsomagot, benne a kéréssel, hogy kinyomtatná-e az Error Triunus című kis 

traktátust. Merian ezt válaszolta: Das Tractätlein Error Triunus, ist sehr gut vnd die Warheit, aber alhie 

öffentlich zudistribuiren ist nicht möglich, dahero Ich solches zudrucken nicht Rathsam befinde: am Trucken 

doch in geheim zwar würde es kein Mangel haben, aber wo mit hinaus wüste Ich nicht, Sintemahlen nichts 

solches alhie gedultet wirdt, Da aber der Herr begert auff seinen Costen dasselbig gedruckt zuhaben vnd Ihme 

die exemplaria alle zusenden3 (Az Error Triunus traktátus nagyon jó és igaz, de itt nyilvánosan terjeszteni 

lehetetlen, ezért ezt kinyomtatni nem találnám tanácsosnak, a titokban való kinyomtatásnak nem lenne 

akadálya, de hogy hová, azt nem tudnám, mert itt nem tűrik az ilyesmit. Ha az Úr azonban a saját költségén 

mégis úgy kívánja, hogy kinyomtassuk, és a példányokat mind elküldjük, [ám legyen]). 

Permeier február 13-án fogott újra tollat ez ügyben, elismerte, hogy ezekben az időkben 

meggondolandó az ilyen dolgok kiadása, mégis úgy döntött, hogy magára vállalja a költségeket 

annak fejében, hogy a példányok őt illetik4. Ennek megfelelően utasította is Meriant, hogy also 

kein Nahm des Orts oder Druckers beyzusetzen nöthig (nem kell feltüntetni a nyomdahelyet és 

a nyomdászt), s még arra is megkérte, hogy másik három kis traktátust is tegyen mellé az 

Error Triunusnak. A költségeket ő úgy számolta, hogy az megfeleljen az átlagos áraknak: 

finom, tiszta papírra a négy művecske kb. 6 ívet tesz ki, ívenként pedig maximum 1 rajnai 

tallért vélt elfogadhatónak, ha így elvállalja valaki (akár Merian), akkor ezennel megbízza a 

kiadással. Ezért különben 100 példányt várt cserében Permeier. A másik három művecske sem 

érdektelen: Tractätlein von dem Gerichte Gottes über dise Virtte Monarchiam, Item noch ein geschribnes von 

dem waren Predigambt des Geistes so sich mit des Herrn Newen Bibel-Titul vergleichet, sambt noch einem 

3B17aIII2e 
4B17ani2f 

76 



gedruckten halben Bogen nemblich Schlüßl der Hellen vnd des Todss. Az első Gifftheil egyik leghíresebb 

és legtöbbet kiadott röpirata, az Erkänntnuß Der Zergehung dieser Vierten Monarchiae, Vnd 

wie das Gericht Gottes auff die Völcher dringet címmel. A másodiknak a címét nagyon 

pontatlanul adta meg Permeier, ezért az azonosítás is nehezebb, de valószínűleg Panthalaeon 

Trappénak az írása Eine Christliche, beständige vnd gründliche Erklärung címmel, míg a 

harmadik a Grammendorf által szerzett Schlüssel Der Hellen Vnd des Todes. Ezekről a 

későbbiekben még esik szó. 

A megállapodás létrejöttét egy későbbi, Grammendorfhak írt levélből tudjuk meg6. Ebben 

Permeier annak örvendezett, hogy Grammendorf az új Error Triunus-bó\ már kapott egy 

példányt Hamburgon keresztül, ugyanakkor hiányolta, hogy a jegyzeteket nem nyomtatták 

hozzá a margóra, mint ahogy egy Lipcsén át Berlinbe küldött példányban sajátkezűleg is 

megjelölte, mert így kétféle stílus ütközik benne, melyek nem rímelnek egymásra. A kritikát 

magának Meriannak is kifejtette pár nappal később, dicséri ugyan a papír szépségét, de jobbnak 

tartotta volna, ha a szöveget egy kicsit összehúzzák, s akkor a margináliák is odafértek volna 

mellé, mert azoknak céljuk volt7. 

Dülmen kiválóan szemléltette Permeier politikai teológiáját a már említett cikkében, igaz az 

Error Triunus-t, mely az 1630-as kiadással kiinduló, az 1638-as kiadással pedig végpontja egy 

utópisztikus elképzelésnek, nem vonta be a vizsgálódás tárgyába, hanem Permeier kéziratban 

maradt röpiratai és levelezése alapján rajzolta fel a politikai-vallási missziójának az elemeit8: 

ezek szerint Permeier meg volt győződve a negyedik monarchia bukásáról, mégpedig rövid 

időn belül. Ennek a hátterében a pusztító háború illetve a kereszténység vallási megosztottsága 

állt. De az idők vége közeleg, s a politikai illetve vallási egységet helyre kell állítani, mely kettő 

szorosan összefügg egymással. A császárnak birodalmi gyűlést és zsinatot kell összehívnia, 

ezeken fognak a háborúnak és a szakadásnak véget vetni. Az elsődleges szerep a császáré, aki 

elegendő hatalmat birtokol és legitim, s képes arra, hogy a világi és egyházi hatalmat egy 

személyben, a sajátjáéban összpontosítsa. így jönne létre egy univerzális monarchia (teokrácia) 

egyetlen államvallással, amelyben az összes keresztény egyesül. Az állam és az egyház, a 

politika és a vallás egymástól szétválaszthatatlan egységet képeznének, élén a mindenható és 

Istentől felszentelt vezetővel, a császárral. Eddig Dülmen. 

5 Uo. 
6 B17a III4n 
7 B17a III4q 

77 



Ami mellett mind ő, mind más elemzők elsiklottak, arra pedig maga Permeier hívta fel a 

figyelmet, amikor Campanellának a Monarchia di Spagna című értekezésére utalt. Az egész 

Error Triunus-bm egyedül ezt a Campanella-munkát idézi a Biblián kívül, s ez szolgáltatott 

okot arra, hogy közelebbről is megvizsgáljuk az olasz eretnek ezen művét. Tommasso 

Campanella (1568-1639), a dél-itáliai Calabriából származó dominikánus szerzetes, már az 

1590-es években többször nézett szembe ellene indított egyházi eljárásokkal politikai és vallási 

megyőződése miatt, mígnem 1599-ben egy komoly összeesküvésbe - fő lázadóként spanyol- és 

egyházellenes tervekkel - is belekeveredett. Ennek a következménye az inkvízició három éven 

át folyó vizsgálata lett, mely végül 1629-ig tartó nápolyi házifogsággal végződött9. Bár 

leghíresebb műveként a Civiías Solist (1602) tartják számon, a legjobb stílusban íródottnak 

mégis az olasz nyelvű Monarchia di Spagna-t10. Ez 1600-ban, közvetlenül a letartóztatása 

utáni időben keletkezett, s benne a spanyol államot és annak gazdasági, társadalmi, vallási 

viszonyait hja le úgy, hogy mit kell tenniük a spanyoloknak a világhatalom megszerzése és 

megtartása érdekében. Akárcsak a Civitas Solis-ban (ahol egyébként a spanyolok szerepét 

szintén érinti felületesen az Ispotályos szavaiban: „A spanyolok pénzsóvárságból kutatnak 

újabb és újabb országok után, de Isten magasabb célra tör általuk."11), itt is egy utópisztikus 

államot vázol fel, a legmesszebbmenőkig szabályozva az állam és a társadalom életét. Ebben 

fejti ki bővebben az univerzális monarchia eszméjét: mivel a végidők közelednek (Es ercheinet, 

die Propheceyung von der Welt Ende ... bald erfüllet werden12), s erre különféle égi jelek is 

figyelmeztetnek, a monarchiákban is változások következnek be. A római birodalomnak vége 

van, s a helyébe a spanyolok lépnek. Az ő világhódításuk isteni rendelés, bár maguk sem 

tudják, hogy mi Isten rejtett célja velük. A spanyol uralom egyesíti az emberiséget (die Spanier 

leichtlich zu der höchsten Herrschafft haben langen können, werden auch ihre Macht noch 

weiter können fortsetzen, vnd die gantze Welt vnder sich bringen13), s az egész világ fölött a 

spanyol király fog uralkodni, aki azonban a pápának lesz alávetve egy egységes világvallás 

alapján (wann höchgedachter König in Spanien sein macht vnd Ansehen, nach göttlichem 

Willen vermehren will, daß er sich erklere, daß er gantz dem Päpstlichen Stul anhange)14. 

8 R. van DÜLMEN: Prophetie und Politik, 433-438. 
9 Gisela BOCK: Thomas Campanella, Politisches Interesse und philosophische Spekulation, Tübingen, 1974. 
2-3. 
10 Thomas CAMPANELLA von der Spannischen Monarchy, az általunk használt példány jelzete: HAB 21.1 
Pol. 
11 Tommaso CAMPANELLA: A napváros, Kiad. SALLAY Géza, Budapest, 1996. 23. 
12 T. CAMPANELLA: von der Spannischen Monarchy, 7. 
13 Uo. 4. 
14 Uo. 17. 

78 



Bár Permeiernek a forrásra való utalása 

Campanellától, erre mégsem találtunk példát, 

erre álljon itt egy példa is: 

Campanella 

Dahero sihet man daß der König in Spanien sich mi 

allem fleiß bemühet, daß er möchte zum Römischen 

Kayser gewehlt werden, welches nicht allein Gott, 

sondern auch sein aigne Fürsichtigkeit ihme anzeigt, 

daß er auff solche weise zu seinem Intent galengen 

köndte (Azt látja az ember, hogy a spanyol király 

minden szorgalmával azon fáradozik, hogy római 

császárnak válasszák, mely nemcsak Isten, hanem 

saját maga előrelátását is mutatja, hogy ő ily módon 

elérheti a célját). 

miatt gyanakodtunk szószerinti átvételre is 

Viszont a gondolati hasonlóság tagadhatatlan, 

Permeier 

Vnd weil Er zu erlangung vnd anrichtung dessen allen 

fuglicher nicht gerathen kann, als vnter den Schein H. 

Römischen Reichs, so wendet Er sein Hauß all ihr 

Witz, Rath vnd Vermögen dahin, daß der Spanisch-

Kayser das Römische Reich in seinen völligen Gewalt, 

vnd eygene Disposition redigire vnd bringe (S mert a 

világbirodalom eléréséhez és berendezéséhez 

alkalmasabb módon nem tud jutni (a spanyol császár), 

mint a Szent Római Birodalom látszata alatt, ezért 

házát, minden értelmét, tanácsát és vagyonát arra 

fordítja, hogy a spanyol császár teljes hatalma alá 

kerüljön a római birodalom, s hogy a saját 

rendelkezése alá vonja és hozza). 

Bár Campanella művei nem jelentek meg Itáliában, az 1620-as évek elején sorra kiadták őket a 

németek. A Monarchia di Spagna-t Christoph Besold fordította (ahogy a címlapon 

megjegyezte olaszról) és gondozta, az első kiadáshoz Eberhard Wild, a nyomdász fűzött egy 

előszót 1620-ban, míg az 1623-as kiadásból ez kimaradt, viszont Besold csatolt hozzá egy 

függeléket13. Besoldot is foglalkoztatta a világuralom kérdése, mert a függeléket rögtön ezzel a 

kérdéssel indította: Ob zu wünschen, daß alle Christliche Herrschafften, einem einigen Oberhaupt 

vnderworffen weren? (Vajos kívánatos-e, hogy minden keresztény uralkodó egy vezetőnek legyen alávetve?) 

Majd arra a következtetésre jut, hogy igen, mert ha nem a nagy monarchiák uralják a világot, 

akkor ez a helyzet mindig boldogtalanságot és szerencsétlenséget hoz magával. 

Mint látjuk, Campanellának ebben a művében nincs szó a teokráciáról, hiszen a spanyol 

királynak a pápával együtt és egyetértésben kell uralkodnia az egész világ fölött. Permeier sem 

biztos többé a pápa kiiktathatóságában, ezt tükrözi a két kiadás (az 1630-as és az 1638-as) 

közti szövegkülönbség is. 

Az 1630-as példányba a következőket jegyezte fel kézírással Permeier: DiB vnd was nachfolgend 

gezeichnet oder mit Strichen vmbzogen ist den vbrigen stylo nicht gleichformig (ez és a következő megjelöltek 

15 C. GILLY: Cimelia, 162-163. 

79 



vagy áthúzottak a többi szöveg stílusával nem egyformák). Utalt arra, hogy glosszaként a margóra 

kerüljenek a megjelölt részek. Mint már fentebb tárgyaltuk, Merian nem követte ebben 

Permeier kérését, és a glosszák egyszerűen kimaradtak. Erről így nyilatkozott Permeier 

Meriannak: der Error Triunus ist auf schönen großen Papir gedruckt worden, were aber beßer gewesen, das 

der contextus änger zusam gezogen, vnd die beygeschribnen marginal-glaben auch in margine darzue 

gedruckt worden weren, weil dieselben allerley Specialia vnd theils ironice Psal.2. wegen des Newen Schweden 

Pfalzischen, Friderici Salomonis, vnd des endlichen Nachfolgers 4.Esdr.l2. Dan.7.&12. Psal.45.&72. in sich 

begreiffen16 (az Error Triunus-t szép nagy papírra nyomták, de jobb lett volna, ha a szöveget szorosabbra 

húzzák, és a melléírt margójegyzetek is odafértek volna. Mert ezek részben speciálisan, részben ironikusan 

értendők az új svéd-pfalzi Friedrich Salomon miatt, s a végleges utódját is magukban foglalták). Mivel 

viszonylag jelentős mennyiségű aláhúzást találtunk, így felmerül a kérdés vajon milyen részeket 

utalt glossza „sorsra" speciális vagy ironikus volta miatt az 1638-as kiadásban. Egy pár esetben 

úgy tűnik, hogy tényleg csak stilisztikai megfontolás számított, de vannak olyan bekezdések is, 

amelyeknek a fő szövegből való elhagyásának másutt keresendő az oka: 

1. Ahol arról ír, hogy a császár fogja uralkodása alá vonni az egész világot, a következőket 

teszi ki a margóra: Ehhez a császár nem talál biztos talajt a lába alá, mert amíg az általános 

béke-fejedelmet (generál Frieden-Fürst) nem veszi be a béke megteremtésébe, addig a béke 

legfeljebb csak negyven és nem arra a bizonyos ezer évre szól. 

2. Ahol arról a Jelenések könyvéből vett bibliai helyről ír, amikor az ördög ismét a mélybe 

vettetik, s így az ezer béke év alatt nem szabadulhat ki onnan. 

3. Ahol a teokrácia elméletét fogalmazza meg, vagyis egy az égből megáldott fő vezető 

nemcsak a koronát, hanem a süveget is viselni akarja, vagyis a királyságot és a püspökséget 

(császárságot és pápaságot) legitim módon uralni. 

4. Az a megjegyzés is kikerül, amikor az Emberfiáról írva, akinek majdan az össze hatalom 

adatik, a svéd királyt, a holland papot és a pfalzi őrgrófot is felsorolja, mint akik azt hitték, 

hogy ők az igazi megszabadítok. Emellé még kézírással feljegyezte Permeier, hogy a 

kálvinisták szívesen tették volna Frigyesüket a királyok királyává, de Isten másképp akarta. 

Tehát úgy tűnik, hogy a nyolc évvel későbbi kiadás már az akkori helyzetnek megfelelően 

aktualizált. Egyrészt háttérbe szorult vagy ironikussá vált az a korábban képviselt álláspontja, 

hogy az új monarchia élén álló császárnak egyben az egyházi vezetőnek is kellene lennie. Erre 

Campanellánál sem talált példát. Bár a meggyőződése a Római Birodalom hamarosan 

16 B17a III4q 

80 



bekövetkező pusztulásában teljesen nyilvánvaló, mégis azt a két részt, ahol az egész szövegben 

az ezeréves kifejezés előfordult, kitette margóra, mintha a közvetlen chiliasmussal való 

vádolhatóságának elejét szerette volna venni. A Frigyesre és a Gusztáv Adolfra vonatkozó 

szöveg pedig az eltelt időben minden politikai jelentőségét elvesztette, hiszen a svéd király 

meghalt, Frigyes pedig Hollandiában élt menekültként. 

Permeier az Error Triunus-t is több levelezőpartnerének és barátjának megküldte. Az elsők 

között volt Anna Maria Breuner 1638. március végén17. Grammendorfot már említettük, hogy 

egy hamburgi ismerős közvetítésével megkapta, s még arra is megkérte őt, hogy nézzen utána, 

a következő személyekhez eljutottak-e a küldemények: Levin von Knesebeck, Johann Crellius, 

Christoph Hübner. Ugyanitt megjegyezte még, hogy néhány példánnyal Johann Heinrich 

Alstedet is megtisztelte Erdélyben18. Breslauban is ismerték a művet, mert Wilhelm Schwartz 

így válaszolt Lazarus Henckel von Donnersmarck kérdezősködésére 1638. júliusában, hogy az 

Error triunfus) deßen ich achte, nur ein paar Exemplaria in großer gehaimb alhier sein19 (az 

általam becsült Error triunus-ból csak néhány példány van meg itt, az is a legnagyobb 

titokban). Nyilván Permeier küldte el oda is, sőt, augusztusban arra kérte Schwartzot, hogy 

Breslau fizikusának, Dobricius úrnak is adjon belőle feltétlenül egy példányt20. Két másik 

levelezőtársát is nagyobb mennyiségű példányhoz juttatta, így Georg Christoph von 

Schallenberg augusztusban hat Error Triunus-szal21, míg Melchior Beringer huszonkettővel 

lett gazdagabb22. Később Beringernek még azt a megjegyzést fűzte hozzá, hogy a huszonkét 

példány között volt egy, amely után a többit is ki kell javítani és aláhúzni, ezért azt tartsa meg 

magánál, s a többit is meg kell nézni, hogy kinek a kezébe kerül, mert die zwar nicht iedermans 

kauff, aber den Verständigen desto werther ist23 (nem vásárolja meg mindenki, de az értőknek 

annál drágább). Szeptember elején Johann von Kherbergent értesítette a könyv újbóli 

kinyomtatásáról24, majd egy hónap múlva Christian von Pénz grófot ajándékozta meg vele25. 

Abraham von Franckenberg is azok között szerepel, akik tiszteletpéldányt kaptak belőle, mert 

ő egy levelében így minősíti az Error Triunus-t: Was dann nun besonders die überschickten 3.lei 

17 B17aIII3a 
18 B17a III4n 
19 B17a III5a 
20B17aIII5c 
21 B17a m5d 
22 B17a III5e 
23B17aIII5g 
24 B17a III5q 
25 B17a III6f 

81 



gedruckte Schrifiten anbetrifft, achten wir es nach vnserem wenigen einrathen, nicht alleine heilsam, sondern 

auch hochnöttüg, durch derogleichen Schrifitmäßigen Grund vnd Gegensatz, des wahren vnd falschen Bildes, 

heiligen vnd vnheiligen Tempels, rechten vnd vnrechten Gerichtes, den Willen Gottes vnd ietziger Zeit 

Beschaffenheit, gleichsam sichtbarlich vnd handgreiflich für Augen zustellen26 (Ami a megküldött 

„háromszoros" írást illeti, a mi kevéske találgatásunk alapján nemcsak üdvös, hanem nagyon szükséges is, és 

rajta keresztül, az igaz és a hamis képnek, a szent és a profán templomnak, a helyes és a helytelen bíróságnak, 

Isten akaratának és a mostani idők állapotának az írásos alapja és ellentétje láthatóan és kézzelfoghatóan a 

szem elé tárul). Egy Florian Crusiustól származó levélből, amit Permeier nem vett fel az Acta 
Regni Christi-be, megtudjuk, hogy neki is megküldte ennek a műnek több példányát egy 
ismerősön keresztül27. 

A könyv hatásáról források híján kevés a benyomásunk, maga a száz példány sem nagy 

mennyiség, ha valaki a nézeteit intenzíven terjeszteni akarja. Egy huszonöt évvel későbbi hír 

mégis azt árulja el, hogy Permeier barátainak a körében nem feledték el a művecskét, igaz 

Grammendorfot tartották a kiadójának és szerzőjének is (mellékesen a címet is helytelenül 

idézték). 1663. június 16-án Joachim Betke így ír Friedrich Brecklingnek: Grammendorf p.m. hat 

insonderheit lassen ausgehen error triumphus, eine Schrift, welche wohl zu lesen, wäre nützlich bei dem 

mysterium Babylonis oder sonsten gedruckt werden, wiewohl alle seine Tractätlein köstlich und gut und das 
28 

Judicium Daniels 7 urgieren (Grammendorf kiadott egy írást Error Triumphus címmel, jó olvasmány, hasznos 

lenne a Mysterium Babylonis mellé vagy akár külön is kiadni, egyébként az ő művei mind nagyon kiválóak és 

jók, s a Dániel 7-ről szólnak). Breckling nem fogadta meg a már öreg Betke tanácsát, s nem adta ki 

a saját müvével együtt az Error Triunus-t. 

26 B17a III5b 
27 A levelet idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 40. 
28 T. WOTSCHKE: Der märkische Freundeskreis Brecklings, 27. 

82 



e. Permeier chiliasmusa 

Die Opinion vom 1000. Jährigen Seculo ist für keinen zur Seeligkeit nöthigen Glaubens articl constituirt oder 

obtrudiret: doch weil Sie die claren Zeugnußen in Gottes Wort oder Heiligen Schrift zum Grund, ist sie so fern 

nicht zuuerwerffen, die weil viel andere ding daran hoffen, vnd diser Zeit verwirrte Beschaffenheit desto 

gewißer dadurch kan geprüfet werden1. (Az ezeréves korról való vélemény nem az üdvösséghez konstruált 

hitcikkely, de mivel Isten szavában vagy a Bibliában tiszta bizonyítékként létezik, így elvetni nem lehet, s ezt a 

mostam zavaros állapotot annál biztosabban tudjuk rajta keresztül ellenőrizni). A kérdés fontosságát jelzi, 

hogy az első általa írt levélben, amit felvett az Acta Regni Christi-be, rögtön felmerült a 

chiliasmus problémája. Permeier ezeket a szavakat Beringerhez intézte, aki hitetlenkedik, s azt 

mondja, hogy Mir dises placidum seculi spiritus sancti gar verdächtig2 (a Szentlélek ez a 

kegyes kora nekem nagyon gyanús). Permeier válasza erre: Wann man sich entzwischen nur nicht 

mit praeconceptis zuuil occupiret vnd seinem vnpartheyischen judicio immer ein freyes Ohr reserviret3 (Az 

embernek nemcsak az előítéletekkel kell elfoglalnia magát, hanem a pártatlan vélemények számára is nyitva 

kell tartani a fülét). Hogy Permeier a pártatlan vélemények alatt mit értett, lehet róla némi 

elképzelésünk, ha megnézzük az általa Beringernek küldött olvasnivalók listáját. 

A seculum spiritus sancti kifejezés a középkorba vezet vissza minket, mégpedig Joachim von 

Fiorehoz (1130 k.-1202). A calábriai apátot mint az új eszkatológiai rendszer kitalálóját tartják 

számon4, aki azt állította, hogy a Szentírásnak van egy rejtett, ugyanakkor egyedülálló prófétai 

tartalma. Az újdonság ebben az volt, hogy a Bibliát mint eszközt értelmezte a történelem 

megértéséhez, s bizonyos jövőbeni események megjövendöléséhez, és kiemelkedő szerepet 

tulajdonított a János Jelenések könyvének5. A történelmet három korszakra osztotta, az első az 

Atyaistené vagy a Törvényé, a második a Fiúé vagy az Evangéliumé, a harmadik pedig a 

Szentléleké. Ha a történelmi személyiségeken keresztül akarjuk megfogni a korszakokat, akkor 

az első Ádámtól Ábrahámig, a második Éliástól Jézusig tartott, a harmadik pedig Szent 

Benedekkel kezdődött, s nemsokára itt a vég. Joachim mindezt ki is számolta, mégpedig 

minden korszakra negyvenkettő generációt vett, egy emberéletet harminc évre becsült, így jött 

ki neki 1200 és 1260 közé a vég bekövetkezése. A hátralevő időkben az Antikrisztus fog 

uralkodni egy földi király személyében, aki a megromlott és elvilágiasodott egyházat 

1 B17a III2b 
2 B17a III2a 
3B17aIII2b 
4 N. COHN: Die Sehnsucht nach Millennium, 117. 

83 



megsemmisíti, majd az ő bukása után köszönt be az új kor, a Szentléleké, melyben a szeretet, 

öröm és a szabadság tölti el a szerzetessé vált embereket. 

A joachimi felfogás hatása robbanásszerű volt, s a későbbi korok is szívesen nyúltak vissza 

egészen az ő elméletéig igazuk alátámasztására, sőt, a XVI-XVII. században röpiratokban6 és 

gyűjteményes kötetekben7 kivonatolták főbb nézeteit. Permeier is egy ilyen népszerűsített 

változatra utalhatott az egyik levelében, mert úgy ír a szerzőről, mint a négyszáz évvel azelőtt 

élt Joachim apátról, akinek a „Vaticinio"-ja is bizonyság a hamarosan bekövetkező 

változásokra8. 

Permeier chiliasmusa természetesen több forrásból táplálkozik, s jellegzetességeit a következő 

pontokban lehet összefoglalni: 

1. a közeli világvégében való hit 

2. az általános reformáció által a béke és a vallási egység megteremtése 

3. egy Istentől küldött király uralkodása a béke birodalmában 

4. egy földi birodalom megvalósulása, ahol csak a kiválasztottak (szentek) fognak élni az 

utolsó ítéletig 

5. a békebirodalom kezdetéről és fennállásának időtartamáról nem beszél 

6. a végre utaló jelek (szokatlan égi vagy időjárásbeli események, furcsa csodajelenségek, 

próféták felbukkanása stb.) összegyűjtése és „katalogizálása". 

7. a prófétaszerep magára vállalása 

1. A világ közelgő végéről sokszor beszélt a leveleiben, ezt úgy írta le, hogy a tömegeket 

hirtelen és váratlanul fogja érni, míg der Weise vnd Gottsförchtige aber lehrnet das Vnglück zuuor 

mercken vnd sein absehen dahin richten wo Er salvirt werden könne9 (a bölcsek és istenfélők a 

szerencsétlenséget megértik előtte észrevenni, s törekvéseik az üdvözülésre irányulnak). Máshol a magukat 

biztonságban érzőket fenyegette a Gonosznak nem sokára az égből való kitaszíttatásával10. 

Dánielre hivatkozva eme utolsóelőtti idők zavarosságáról, zaklatottságáról és félelmetességéről 

5Uo. 
6 Csak egy példa álljon itt: Weissagungen Deß Göttlichen Propheten Joachimi, gewesenen Abbts zu Flor in 
Calabria, von dem künfitigen Zustand der gantzen Welt ... Gedruckt im Jahr 1642. Id. P. HOHENEMSER: 
Flugschriftensammlung, 217. 
7 Egy ilyen tipikus, középkori prófétikus szövegeket tartalmazó kétkötetes gyűjtemény volt Johann Wolfíustól a 
LECTIONVM MEMORABILIVM ET RECONDITARVM CENTENARII XVI., ezt többször kiadták a XVI. 
század végétől. 
8 B17a 1117a 
9 B17a III7c 
10 B17a III6p 

84 



írt, mely sem ennek előtte nem volt még, sem ezek után nem fog eljönni11, s hogy a világ 

jelenleg az utolsó előtti nagy változás előtt (vorletzte Hauptveränderung) áll, amikor is a 

negyedik (vas)monarchia megszűnik, s elkezdődik az ötödik. Ugyanakkor nem részletezte a 

várható eseményeket, és azok milyenségét. 

2. Az általános reformáción (allgemeine Reformation) azokat az intézkedéseket értette 

Permeier, melyek a békebirodalom (Friedensreich) megteremtéséhez szükségesek. így azt várta 

a császártól, hogy mindenhol a világon figyelmeztesse az egyházi rendeket (Geistlichen), hogy 

tekintsenek magukba, a szívükbe, s ismerjék fel és el, hogy micsoda szörnyűséges pusztulás 

ment végbe bennük, hogy csak a külső látszat számít náluk. Rendeleteken keresztül hívja fel a 

figyelmét az alacsonyabb és magasabb rendeknek (hohe und niedrige Stände) arra a tényre, 

hogy Istent nem felcicomázott kőtemplomokban kell tiszteim, hanem lélekben és szívben kell 

neki szolgáim vnd das Er nicht sey ein Gott in der ferne, der eines Stadthalters bedörffe, sondern in der 

Nähe, erfülle himmel vnd Erden, vnd wohnet in den zerschlagenen demutigen Herzen12 (és hogy ő nem Isten a 

messzeségben, akinek helytartóra van szüksége, hanem a közelben lakozó Isten, eget és földet betöltő, aki a 

szétzúzott, alázatos szívekben él). Végül minden ember térjen meg Krisztushoz úgy, hogy seinen 

Adamischen Leib mit seinen begierden in hoffart vnd Geiz in Neid vnd Zorn, mit emst creuzigen13 (az ádámi 

testét a kevély vágyaival, az irigy fösvénységével és haragjával feszítse meg). Vagyis ennek az általános 

refomációnak tevékenyen része kell hogy legyen minden egyes ember, rangjától függetlenül, s a 

megtisztulási folyamat (a régi Ádám megölése magukban, Krisztus követése) a császár 

vezetésével kell hogy végbemenjen. Ezenkívül békét kell teremteni, ennek az előfeltétele a 

vallási egység: dann eußerlichen oder leiblichen Fried stifften, vnd innerlich mit dem Geist oder Hertzen 

zertrennet bleiben, gibt keinen rechten Bestand oder vertrawen, darumb muß vom Zwispalt der Religion 

angefangen werden, wie solcher souil möglich zuuereinigen seye14 (külső vagy testi békét teremteni, úgy, hogy 

belül a szellem vagy a szív ettől elválasztva marad, nem eredményez állandóságot és bizalmat, ezért a vallás 

megosztottságával kell elkezdeni, s amennyire lehetséges, azt egyesíteni). Ezért szükséges egy általános 

zsinat összehívása, ahol hozzáértő emberek a világi és egyházi rendekből egyaránt a vitás 

kérdéseket elsimítják15. 

3. Háborún, járványokon, éhségen és pusztuláson keresztül vezet az út az általános békéhez, 

(mindez Isten akaratából történőén), mely békebirodalomnak az élén egy király fog uralkodni, 

Permeier reményei szerint a német-római császár, aki a legjobban megfelel ennek a feladatnak. 

11 B17aIII4f 
12 (Johann Permeier): Schreiben an den Kaiser, In R. van DÜLMEN, Prophetie und Politik, 469-470. 
13 Uo. 
14B17aHI4b 
15B17aIII3d 

85 



Ő teremti meg a békét a földön, s ezzel együtt a vallási egységet is: vnser allergenedigster Herr der 

Römische Kayser als Göttlich stadthaltendes Reichs Oberhaubt mit seinem hocherleuchten Verstand vnd 

authoritet an gehörigem Ort eines schon lang sollicitirten allgemeinen Reichs Tags vnd beynebens ersetzten 

vnpartheyischen Haubt-concilii selb Personlich dazu kommet16 (a mi legkegyelmesebb Urunk, a római császár, 

mint isteni helytartói birodalmi fő, az ő igen megvilágosodott megértésével és tekintélyével a már régóta 

óhajtott birodalmi gyűlésre és a mellette ülésező pártatlan fő zsinatra személyesen kell hogy eljöjjön). 

Permeier tisztában van azzal, hogy más, önmagukat ugyancsak prófétának tekintő sorstársai 
ugyanilyen váradalmakat fűztek előbb V. Frigyeshez, a fiatal pfalzi választófejedelemhez 
rövidéletű cseh királysága kapcsán, majd az ő bukásával Gusztáv Adolf svéd király került a 
jóslatok középpontjába, hogy hirtelen halála 1632-ben a csatamezőn annál nagyobb csalódást 
okozzon. Permeier egy levelét idézve: Maßen also dem König aus Schweden zur Zeit da Er victoriosus 

gewesen, von den seiiúgen viel schöner Lobsprüch vnd Propheceyungen überflüßig zuegedichtet worden, was 

Er für ein Wunderman sein vnd gleichsam eine Newe Lutherische Monarchiam auf Erden anrichten werde. 

Eben wie die Calvinisten vorhero mit ihrem König Fridrich (als ob Er der Newe Salomon were Psal.72.) auch 

vermainet, vnd sich schändlich miteinander verführet, das in vielem nichts draus worden noch werden sollen 

oder können, weil man dißfalß auf allen Seiten nur eignen Gutduncken vnd Anschlägen nachgegangen17. (A 

svéd királynak is abban az időben, amikor még győztes volt, bőségesen juttattak dicséreteket és próféciákat, 

hogy micsoda csodaember, s hogy ő fogja az új lutheri monarchiát a földön megteremtem. Mint ahogy a 

kálvinisták előtte pedig Frigyes királyukkal (mintha ö az új Salamon lenne Psal.72.) képzelték ugyanezt, és 

szégyenteljesen félrevezették egymást. Az egészből semmi nem lett, nem is lesz, s nem is lehetne, mert 

mindegyik oldal csak a saját véleményét és számítását követte). Hogy Permeier terveinek a 

gyújtópontjában miért éppen a német-római császár áll, azt már az Error Triunus tárgyalása 
során kifejtettük. 

4. Több helyen is hangsúlyozta, hogy Krisztus küldöttének földi uralkodásáról van szó (letzten 

Herligkeit des Königreichs Christi auff Erden18) De maga is tudta, hogy nem egyszerű dolog 

elmagyarázni ezeket a dolgokat, mint ahogy egyik (kiadatlan) röpiratának a címe is jelzi ezt, 

valószínűleg annak a vitának az eredményeként, amely Permeier és egy bizonyos Petro 

Schneller lüneburgi jogász között zajlott 163 l-ben: Beweiß das das immerwährende Königreich JESU 

CHRISTI nicht aus oder von diser Welt, sondern von Gott aus dem Himmel seye. Buchstab-kurtze Disputats: 

oder Discurs-verfaßung vom rechten Verstand des Königreichs JESU CHRISTI Ob vnd wie solches geist: oder 

leiblich inner: oder eußerlich, von vnden oder oben her, das ist, von dieser Welt, oder von Gott aus dem 

Himmel seye. Item auff welche Zeit daßelbige auff Erden anzurichten in heiliger schrifft eigentlich versprochen 

worden. Zwischen Petro Schnellem Juris-utriusque-Doctori zu Lutherischen Lüneburg. Vnd Joanni Permeiern 

16 B17a III3a 
17 Uo. 
18 (Johann Permeier): Buchstab - Kurze Disputats, In R. van DÜLMEN: Prophetie und Politik, 450. 

86 



general-reformations-director von Calvinischen Embden beschehen 1631. 19 (Annak a bizonyítása, hogy Jézus 

Krisztus örök királysága nem ettől vagy ebből a világból, hanem az égből ered. Rövid disputa vagy diskurzus 

Jézus Krisztus királyságának a helyes felfogásáról, hogy az szellemi vagy testi, belső avagy külső, fentről vagy 

lentről, ettől a világtól avagy az égből való-e. S hogy ugyanez mikor valósul meg a földön, ahogy ezt a 

Szentírásban is megígérték). 

5. Szinte kínosan kerülte a világvége pontos idejének a témáját, vagy talán nem is tartozott ez 

a fő problémák közé nála. Maga az ezer év kifejezés is csak egyszer fordult elő a levelezésben, 

amikor Beringernek azt fejtette ki, hogy nem kell az ezeréves birodalomról való elméletet 

elvetni. Ismerte Alsted és Mede műveit, de semmiféle kommentárt nem fűzött például az 

Alsted által megadott világvégedátumhoz (1694), bár Dobricius Zeiterinner című könyvéhez a 

következő megjegyzést tette: Die Jahrrechnung aber hat er zwar nicht so genaw getroffen, welches auch 

andern widerfahren ist, vnd mehr einem Göttlich als Menschlichen Vermögen20.. (Az év kiszámolását azonban 

nem találta el olyan pontosan, ez már másokkal is előfordult, s inkább isteni, mint emberi képesség). 

Láthatólag nem kívánt ebbe belemenni, inkább úgy vélte, hogy a bizonytalanság biztos talaján 

állva csak a közeljövőt nevezi meg a pusztulás idejeként. Egyetlen egyszer fordult elő egy 

gyanús megjegyzés, ahol arra enged következtetni, hogy a vég a következő évre várható: Gott 

mit seinen Zorngerichten beförderist auf dem Evangelischen Theil in Teutschland sehr starck zum Ende eile, 

diweil fast aller orten des Verderben nie größer gewesen dann an ietzo, vnd scheinet das es dises vnd 

nechstfolgendes Jahr sammentlich wie man sagt, die letzte Öhlung bekommen werde, damit hemach das 

Tantzen darinnen aufhöre21 (Isten a haragbíróságaival Németország evangélikus részében is erősen a vég felé 

siet, merthogy a romlás soha nem volt a mostaninál nagyobb. Úgy tűnik, hogy ebben vagy a következő évben az 

utolsó kenet következik, s a tánc abbamarad). Hasonlóan bánt azzal a problémával is, hogy meddig 

tart az „ötödik monarchia". A chiliaszták körében az Apokalipszis 20-ban szereplő ezer évet 

inkább egy tökéletes számnak vették, s nem használták szószerinti értelemben (ld. Paul Egard 

lutheránus lelkész esetét, aki az ezeréves birodalom beköszöntését 1625-re tette, s a tartamát 

durván négy évre határozta meg22). Permeier erre sem ad semmilyen információt, hogy az ezer 

évet hogyan kell nála érteni. 

6. Minden szokatlan időjárásbeli (természeti katasztrófák), asztrológiai jelenség (új csillagok 

felfedezése, üstökösök feltűnése), a normálistól eltérő viselkedésforma állatoknál és 

embereknél egyaránt izgatta, ezeket kiterjedt levelezése és az udvarban való járatossága révén 

szorgalmasan gyűjtötte. Véleménye szerint ezek Isten haragjának a jelei (Zornzeichen), melyek 

most majdnem minden helyen egyre gyakrabban mutatkoznak, ezekből látható, hogy sich Gott 

19 Uo. 
20 1644-es katalógus 24. tétel 
21 B17aIII4f 

87 



mit seiner Räch gewaltig mercken lest, vnd Ihme Glauben auff Erden zumachen, seinen Wunder-Arm von 

newem zum höchsten erhoben hat23, (a bosszúálló Isten most nagyonis észrevéteti magát, hogy hitet terjesszen 

a Földön, és most felemelte legmagasabbra a csodakezét). Éppen elég csoda történik az országban, ezek 

bűnbánatra kellene hogy buzdítsanak, de ezek értői és jóravaló megfigyelői kevesen vannak24 -

folytatta egy másik levelében. Csak egy-két példát emelnék ki a levelezésből a fentiekre. 

Állatok tömeges pusztulásáról írt neki Grammendorf25, Andreas Detri egy merseburgi 

asszonyról számolt be, aki szörnyalakot látott, mely egy róka, egy kutya és egy farkas 

alakjában jelent meg, három-négy ajtón keresztül is képes volt bemenni, s a birkákat 

megsebezni. Berlinben karácsonykor tűz26, máshol pedig vér esett az égből, avagy vér fakadt a 

földből27. Breslauban az egerekről elnevezett tóban reggel hattól estéig egy gyönyörű vörös 

ruhadarab látható, s ha egy hordóval kifogták, csurgó vérré változott, ezt akár ezer ember is 

bizonyíthatja28 - jelentette Wilhelm Schwartz. Nagy érdeklődést keltett a baráti körben az a 

Grammendorf által feljegyzett magdeburgi eset, ahol egy tudatlan és néma cselédlánynak 

jelenései voltak, visszanyerte a hangját, s különféle bibliai helyeket sorolt fel, ezeket a mellette 

levő pap összegyűjtötte, Grammendorf pedig elküldte Permeiernek29. Az asztronómiáról szólva 

úgy vélte az osztrák, nem lehet tagadni, hogy az bizonyos fokig helyes, s valami haszna is van, 

hiszen ha egy új jel megjelenik a Napon, a Holdon, a Csillagokon, annak mindig különös hatása 

van - írta Anna Maria Breunernek, aki azt kérdezte tőle, hogy mit tartson a rengeteg 

prognosztikáról. Permeier olyan tapasztalt csillagászokkal példálózott neki, mint Tycho Brahe, 

Kepler vagy Johann Dobricius, akik a csillagok állása alapján megjósolták a mostani háborút is. 

De a mai félművelt és tapasztalatlan csillagjósok nem képesek arra, hogy ezeket a jeleket 

összevessék a prófétai bizonyítékokkal, ezért nem is lehet bízni bennük30. Egy üstökös 

felbukkanása mindig alkalmas levéltéma: Das ein newer Comet oder sonst besonderer Stern sich über der 

Stadt Rom sehen laße soll von etlichen Cardinälen hieher berichtet worden sein31 (hogy egy új üstököst vagy 

egy különös csillagot láttak Róma felett, állítólag ezt jelentette itt néhány kardinális), küldte a hírt Johann 

Crellnek Berlinbe. 

22 J. WALLMANN: Reich Gottes, 116-117. 
23B17am4b 
24B17aIII4n 
25B17aIII2h 
26 Uo. 
27 B17a III4p 
28 B17a III5a 
29B17aIII4m 
30 B17a III3a 
31 B17aIII2d 

88 



7. Már Permeier életének a felvázolásakor látható volt, hogy egészen pontosan dátumhoz 

köthetően mikortól tekintette önmagát prófétának. Míg a berlini éveiben ebbe olyannyira 

beleélte magát, hogy a huszonnégy bölcs kiválasztásáról is gondoskodott, akik őt, Permeiert, 

Krisztus helytartóját az uralkodásban támogatni fogják, addig a bécsi évek alatt ezt a szerepet a 

háttérbe tolta, bár soha nem mondott le róla igazándiból, és a frankfurti éveiben szinte 

mániákussá vált. Mint Isten által megvilágosodott egyén, teljesen alkalmasnak tartotta magát 

arra, hogy profetikus szövegeket magyarázzon: Was aber den gehaimen Verstand oder Offenbarung 

Gottes anlangt, der ist in ainer wie in der andern Sprach gleich Cräfitig, vnd wer einen Prophetischen Geist 

hat, kan auch souil die Prophetischen Schrillten recht judiciren vnd appliciren, in welchen ex: vnd 

applicationen Ich Mich doch alzeit beflißen.32 (Ami Isten kinyilatkoztatását vagy titkos megértését illeti, ez 

minden nyelven egyformán erős, s aki prófétai szellemmel rendelkezik, maga is jól meg tudja ítélni a profetikus 

írásokat, mely tisztázásban és hajlandóságban én mindig szorgalmas voltam). 

Nemrég idéztük Haase dolgozatát a chiliasmusról, ebben ő említett egy Paul Gräbner nevű 

szerzőt. Érdekes hasonlóságok figyelhetők meg Gräbner és Permeier felvetései között: 

Gräbner is az erőskezű német-római császárban hitt, aki minden népet leigáz és egy uralom 

illetve egy vallás alatt egyesít, mely uralkodás a legitimációját szintén egy általános zsinaton 

nyeri33. Természetesen felvetődik a kérdés, hogy ismerte-e Permeier a Grábner-féle 

Prognosticon-1. A levelezésben nem találtuk ennek nyomát, de az 1644-es katalógusban 

szerepel a mű: Pauli Grebneri von Schneeberg conjecturn oder Außlegungen deß obgedachten furtrefilichen 

Wunderstems so An: 1572. im Theil Mitternachts erschienen ist, welchen etliche Gelehrte gleichsamb für das 

Zeichen deß Menschen Sohns gehalten, vnd auch daran nit gefehlet haben.34 (Paul Grebner von Schneeberg 

magyarázata a kiváló csodacsillagról 1572-ből, mely részben éjjel jelent meg, s amit néhány tudós az Emberfia 

jelének tartott, s ebben nem is tévedtek). Permeier azonban nem utalt arra, hogy Gräbnerben 

eszmetársat fedezett volna fel, inkább a szerző stílusának a homályosságát emelte ki. 

Ha össze akaijuk foglalni Pemeiemek az 1638 előtti chiliasmusát, akkor a következőket 

mondhatjuk: igen különböző forrásokból táplálkozó, jövőbeni várakozásokra vonatkozó, de 

még ki nem kristályosodott gondolatok egyvelege. A forrásokat illetően egyaránt támaszkodik 

ó- és újtestamentumi könyvekre, így Dániel könyvének a 7. fejezetére, Ezsdrás 4. könyvére 

(Daniel Cramer ez utóbbit felvette az 1620-as Luther-Biblia kiadásába35), a János Jelenések 

könyvére, és egyéb prófétai írásokra. Ha a többi forrást vesszük szemügyre, elsősorban a 

32 B17a III5t 
33 R. HAASE: Das Problem des Chiliasmus, 80. 
34 1644-es katalógus, 26. tétel 
35 J. WALLMANN: Reich Gottes, 111. 

89 



2}»rarf$<» i |$< C E N S V R , 
XJiib ftntr imcbricbctt'cbe ¡bebenden »btr 

^nrtlOANNIS HEINRICI BISTERFELDII 
JJlirfilidbSiebtnblirßlfcfem T h c o l o g i Ac. Explication bcr (fJfaltrfjttl 

VifiontxtitxmJp.QJropSjcKiiDanielflm-/. Capitul. 

^itbej] Ä iifcgen Sojm/önföiwffc» 
(Bmcgeo'ßeplttjen auffÄrbem 'jj-

tTMcbe 2(ufflegutjg in Ipccie flrf> rcfcrirt miff ben 14. Aphorifmum ober A r . 
ticiil m Pein QAurt' Sentcntia Definit iv«Hcinric i Mccrbotii, Phbritcft(ll 3rantf< 

fur{ am OJJaon (ober Imnats )2<nnoi£jjz. » n b « , im lEtutfätn ßrrtmp(ar(fo Htm 
JWnlg auf ©itii»ttm»nntpr«<ftirmt<n Kdit».®(ilntni Im Irutfilani tc&kirl) p<ig, ?o.rnnl im ia»fn<r<t(n ( fo fem 64tv,-M|<Vn tHrt̂ a ĈunijifT UNclrl)|W/j. ff. In t. 
bereit Sfnlepttmg bte detinjle ¿Prüf; Pub 

levelekben is megemlített különféle próféciák, prófétikus röpiratok tartalma szűrődik le 

Permeier laikus megnyilvánulásaiban (s ide tartozik Meerbotius is), mintsem a tudósok 

(Coccejus, Mede, Alsted) által képviselt filológiai és összehasonlító analízisek. 

Levelezőpartnereit nem terheli nehézveretű teológiai érvelésekkel, hanem inkább a kor 

hangulatától amúgy elválaszthatatlan eszkatológikus várakozásokat próbálja chiliasztikus 

keretekbe illeszteni. 

A nézeteiben azonban lassú válto-

zás következett be. A probléma 

nem hagyta nyugodni, s már egy 

1638-as levelében jelezte, hogy 

Christoph Scultetus stettini evan-

gélikus teológussal vitát folytatott a 

Sententia Definitiva kapcsán, illetve 

meg lehet említeni a Clavis 

Apocalyptica-hoz írt jegyzeteit is. 

Ezek megjelenéséről nincs tudomá-

sunk, viszont 1644-ben tényleg 

kijött egy műve erről a témáról, és 

ebből már sokkal pontosabb képet 

nyerhetünk Permeier megváltozott 

chiliasmusára vonatkozólag. A cím-

lap rendkívül hosszú szöveget fog-

lal magába, melynek egy rövidített 

változatát közöljük itt: Vnpartheyische CENSVR, Vnd ferrer nachtrichtliche Bedencken vber 

Herrn IOANNIS HEINRICI BISTERFELDII Fürstlich Siebenbürgischen Theologi &c. 

Explication der Göttlichen Vision bey dem H. Propheten Daniel am 7. Capitel. Von deß 

Menschen Sohn, vnd obersten Gerichts-Hey/igen auff Erden. ... Zu gemeinem Behelff der 

werthen Christenheit vnd aller Welt, zu öffentlicher Drucks-publication befördert Anno 

I'.uris; judiciumSpiritui A l l i f i lmi^. Efdr: iz. Elz: 4. &c.nominirt:vrtb a[> 
fo a juil icio F i l i i extremo A p o c : i o . diftinguiret Wirb I ) Ojcjentlicl) auff ben junj» 

i l ^ h i ^ B ! ober afjcnwcrfljf Irnbfiudflfle gell .Oan: iz. tnvrrjicben: onb bamltel/t 
Nf jmlgi (irfofun.) irrige Ctrlflu« iof: u. Mnjmit): vnft vfufTnailting tef © ölt. 

11401 jtimjrilib» v»m Jfummrt t>«n: l.be» fclnljniwtri fill 
' inwifffm? 

2»tem;0t>wiicrbtn» intitulimoFILlOHOMlNISfweitherftn* 
Itcunnfföw <0^ttl!'cheri<Seiff-2.iwci»4.Efdr:iz.b40i(i/miffbcn 4iwc» 
vom ©ramm3uba Apocf. »nb nlArjriblfcljcnSEalb-iiwtn vett ©iKrtrnadif 
upfUdrtt wirb/) tin (jernffTcSfuijttlum mdmduum jtir ©OfW-Äintaftefcin frtfiitnt-

fdjajftlm bei;t(fci)rl6noi9iatb feiner citr(im<B<ttd)t&ipcvU$in »fr/Ianbrnoxr» 
N / Mit<m UiaiftnPftinb« 4P'rnf»""*Bn '=> flamcnunni<in ftaaCbrtg« 

»on ©ca vertw galten ffoe? 
Sitmpt/ W43folcbelll F111 o H o m i n i s (ober Kt-bur-lnilfch tWaifdytn* 

eo^tj)für abfcnbtrltdx Quali initn wib 3dd)<n/|U feiner fltwfjfin (Er» 
Mnbtmijjtmb Legitimation, (nfmjifscrgdjriffr 

atrribuiret werben. 
Jii gemct'ncmÄcbelffti er werthen €hrl(icnheitviibrtllerW»ft/jti 

Offcnttiefeer iDrndV -publication btfflrbcrt 
Anno M. DC. XLLV. 

M.DC.XLIV. 36 

36 A mű két példányát Wolfenbüttelben a következő jelzetek alatt sikerült megtalálnunk: HAB 189.61 Theol.(2) 
és a 251.14 Theol.(4). Azóta Stuttgartban is kezünkbe került egy, melynek jelzete: WLB Theol.qt. 1380. 
Ezenkívül Kvacsala János is említést tett egy boroszlói példányról Id. KVACSALA János: Az angol-magyar 
érintkezések történetéhez (1620-1670), In Századok, 1892. 793., sőt, Szilágyi Sándor ugyanennek a címlap 

90 



A címben jelzett Johann Heinrich Bisterfeld, német teológus, tudós és politikus, 1606-ban 

Nassauban született. Herborní teológiai tanulmányok, angliai és svájci peregrináció, s rövid 

herborni illetve leydeni tanárkodás után érkezett Erdélybe Johann Heinrich Alsteddel és 

Ludwig Piscatorral 1629-ben, hogy a gyulafehérvári főiskolát rangos intézménnyé tegye 

európai társai közt. Ettől kezdve, bár voltak kísérletei Erdély elhagyására, élete végéig a 

Rákóczi-család és az akadémia szolgálatában állt. 

A korabeli Európában egyáltalán nem ismeretlen személyiségről van itt szó. Bisterfeld 1638-tól 

kezdve jelentős diplomáciai szerepet vállalt a Rákócziak politikájában, elsősorban a nyugati 

szövetségi tárgyalásokban. De nemcsak a francia, svéd és német politikusokkal folytatott 

levelezése, hanem a tudós és a teológus kapcsolatrendszere neves és elismert kortársaival is 

figyelmet érdemel, melyet elsősorban az 1639-ben Leydenben megjelent, szociniánusok ellen 

íródott teológiai művének köszönhetett. írói-pedagógiai munkássága az 1640-es években 

teljesedett ki, művei sorra jelentek meg a gyulafehérvári fejedelmi nyomdában, diplomáciai 

tevékenysége sem hagyott alább, egy méltatója egyenesen a fejedelemség külügyminiszterének 

nevezi. II. Rákóczi György trónra kerülése után talán még jobban számított a német tudós 

tapasztalatára, mint I. Rákóczi György, de ennek ellenére lassan visszavonult a közügyektől. 

Az 1650-es évek elején a kulturális élet Johann Amos Comenius megjelenésével vált 

érdekesebbé, ám a két ember addig baráti kapcsolata a Drabik-jóslatok kapcsán megromlott, s 

Bisterfeld keserűségét csak fokozta kedvenc tanítványának, Rákóczi Zsigmondnak a halála. 

Maga is egyre több betegséggel küzdve 1655. februárjában halt meg Gyulafehérvárott37. 

Bisterfeld legfontosabb teológiai műve a Permeier által forrásként és indítékul szolgáló DE 

VNO DEO, PATRE, FILIO, Ac Spiritu Sancto, MYSTERIUMPIETATIS, contra IOHANNIS 

CRELLII, Franci, DE VNO DEO PATRE, LIBROS DVOS, Breviter defensum. LVGDVNI 

BATAVORUM, Ex Officina Elseviriana, Ao. 1639., mely a korabeli Európában igen nagy 

visszhangot váltott ki az unitáriusok által egyik legjobb teológiai alapvetésüknek, és 

megcáfolhatatlannak tartott Johann Crellius-mű (Iohannis Crellii Franci. De Uno Deo Patre, 

Libri duo, Racowiae, Typis Sebastiani Sternacii, Anno Christi 1631) szellemes elutasítása 

miatt. A megbízást a Crellius-könyv ellen még állítólag Johann Heinrich Alsted kapta I. 

Rákóczi Györgytől, aki az antitrinitáriusokkal való elméleti leszámolást rendkívül támogatta, 

majd Alsted halála után Bisterfeldnek jutott ez a feladat. 1639-ben a propagálhatóság 

fotóját is közli, mint Bisterfeldtől származó iratot ld. SZILÁGYI Sándor: I. Rákóczy György, 325. Ez a példány 
ma is a Wroclawi Egyetemi Könyvtárban található, még mindig Bisterfeld neve alatt. A jelzete: WEK 346528. 

91 



könnyebbsége miatt a híres leydeni Elsevir-nyomdában jelent meg a könyv a fejedelem 

támogatásával. 

Permeiert az antitrinitáriusok elleni argumentáció is izgatta, mégis egy egészen más dolog 

ragadta meg a műben a figyelmét, mégpedig Bisterfeld elemzése Dániel könyvének a 7. 

fejezetéről (Látomás a világbirodalmakról). Alstednek a Diatribe-ben bemutatott chiliasmusa 

hatással lehetett a fiatal tanárra, hiszen például a DE UNO DEO-ban szintén meg lehet találni a 

chiliasmus nyomait, mégpedig igen erős Habsburg-ellenességgel párosulva. Ebben a részben 

azt az eseményt értelmezi Bisterfeld, amikor a hatalom átadatik az Emberfiának, hogy 

leszámoljon a negyedik monarchiával. Chiliaszta érvelése amellett szól, hogy az Emberfia nem 

lehet Krisztus. Permeier közli az adott fejezetet előbb latinul, aztán a német fordítását. Az 

Vnpartheyische Censvr első, nagyobbik felében Permeiernek a Dániel-látomáshoz és a 

Bisterfeld-magyarázathoz fűzött kommentálja található, ezt követi három levél, Permeier 

küldte néven nem nevezett ismerőseinek a fenti tárgyban 1643-1644-es keltezéssel, s a művet 

egy függelék zárja, ahol a szerző negyvenkét pontban a témához illeszkedő irodalmat ad meg. 

Az első rész után egy rövid utószóban (Beschluss)38 határozza meg, hogy mi is volt a célja az 

Vnpartheyische Censvr-ral: az indítékot a megírásához Bisterfeld könyve szolgáltatta, s már 

három éve kész van a kézirat (1641), de eddig nem vettek róla tudomást. Próbálta ő már 

korábban is kiadatni, erről így ír: Ich will ehist einen Extrakt aus den gelehrten, weitsehenden Theologi 

Johannis Bisterfeld in Siebenbürgen wider den besonders bei den niederländischen Armimanern inkomparabel 

existimierten sozinianischen Crell (welchen ich noch 1629 zu Racow, als ihm damals sein Haus abgebrannt 

vnd er selber kaum errettet, auch über wenige Jahre hernach verstorben vnd ihre Sozietätsschul, wie ich gehört, 

zerstört worden, persönlich gekannt) ediertem Buche de uno deo patre hier drucken lassen, so zur Erläuterung 

des Danielischen Vision Kap. 7. sehr dienlich sein wird39 (Éppen egy kivonatot szeretnék kiadatni a tudós és 

széles látókörű erdélyi teológus Bisterfeld művéből, aki a különösen a holland arminiánusoknál párhuzamosan 

ható szociniánus Crell (akit én annak idején, 1629-ben Rakowban, személyesen is megismertem, éppen amikor 

a háza leégett, és magát is alig tudta kimentem, majd néhány évre rá meghalt, s ahogy hallottam, a társaságát is 

szétrombolták,) De uno deo patre cimű könyve ellen írt, s mely kivonat a dánieli vízió 7. fejezetének a 

magyarázatához igen hasznos lehet). Mivel Bisterfeld fejedelméről naponta jöttek a hírek (értsd 

Rákóczinak a háborúba való bekapcsolódásáról), s ezeket a „fama"-kat újra összefüggésbe 

hozták a szabadítói és béketeremtő szereppel, szükségét érezte a principal: oder Haupt-

Vrsachen gegenwertiger vnd noch bevorstehender grossen Veränderung (a jelenlegi és még 

37 Még ma is az egyetlen hosszabb méltatás Bisterfeldről: KVACSALA János: Bisterfeld Henrik János élete, In 
Századok, 1892. 447-478, 544-577. 
38 (Johann Permeier): Vnpartheyische CENSVR, 52. 
39 Idézi T. WOTSCHKE Die Polnischen Brüder, 20. 

92 



előttünk álló nagy változás alapvető és fő okainak a megmagyarázását) a Szentírás alapján, 

mégpedig a bibliai próféciák összevetésével és egymásra vonatkoztatásával. Christus, als der Bar-

AEnósch selber kompt, vnd mit seinem Reich Dan.2&7. das Römische Reich gäntzlich zerbricht: dagegen aber 

mit seiner Herrschafft die gantze Welt erfüllen wird. Welches ob es mm bald, oder erst am jüngsten Tag 

zugeschehen von Gott verordnet, eben das Thema vnd qvaestio dieser materi ist40 (Krisztus, mint Bar-AEnósch 

maga jön el, és a birodalmával teljesen szétzúzza a római birodalmat, s uralmával az egész világot betölti. Hogy 

ez hamarosan vagy először az utolsó ítélet napján fog megtörténni, ez a témája és kérdése ennek az anyagnak). 

Permeiernek szándékában állt Bisterfelddel vagy más kálvinistákkal is a kapcsolatot felvenni, 

vitákat és ellenvéleményeket provokálni, melyeken keresztül a dolog mindenki hasznára 

tisztává kell, hogy váljék. Nem elég a tudomásul nem vétel vagy a gúnyolódás, mint ahogy 

egyesek teszik (wir Lutheraner zwar ermelte reformatos ... sehr verspotten), ezért váija el az 

(evangélikus) teológusoktól, hogy világosan kifejtsék az álláspontjukat, de eddig ez nem 

történt meg41. Erős kritikával illette saját felekezetének a képviselőit, amennyiben nem vesznek 

példát a kálvinistákról, akik az egyházuk megreformálásába kezdtek, szemben a 

lutheránusokkal wir nicht nur kein Verbesserung vnsers elenden Zustands zusuchen begehren, 

sondern auch andere die es für vns suchen wollen, daran fürsetzlich hindern42 (a nyomorúságos 

állapotunknak nemhogy a jobbításán fáradoznánk, hanem még azokat is megakadályozzuk 

ebben, akik ezt helyettünk megtennék). Pedig a reformátusok nemcsak a megújulásban, de a 

Szentírás megértésében is a lutheránusok előtt járnak (die Zeugnussen in heyliger Schrifft viel 

besser vnd genawer dann wir vnsers Theils geprüfet)43. Ezért kell megbecsülni az olyan 

szerzőket, mint Meerbotius, Coccejus, Bisterfeld és a Clavis Apocalyptica írója, mert hasznos 

fényként és útmutatóként (nutzliches Liecht vnd Wegweiß) szolgálnak minden pártosságuk 

ellenére44. 

Nehézséget két akadály is okoz a próféciák megértésénél: az egyik, hogy ezek a Bibliában nem 

egy könyvben találhatók, hanem mindenhol elrejtve egy-egy darab, s ezeket a titkos kincseket 

csak keveseknek sikerül előásni. A másik, hogy a kommentátorok sokszor olyan értelmet is 

tulajdonítanak a szövegnek, sőt maguktól kitalálnak olyan dolgokat, amelyek a Szentírásban 

benne sincsenek45. Mindenesetre ő, Permeier úgy érezhette, hogy ezeket az akadályokat 

leküzdötte, mert három bibliai könyv (Dániel, Ezsdrás 4. és János Jelenések) alapján annak a 

40 (Johann Permeier): Vnpartheyische CENSVR, 57. 
41 Uo. 54. 
42 Uo. 56. 
43 Uo. 61. 
44 Uo. 58. 
45 Uo. 63. 

93 



bizonyításába kezdett, hogy hamarosan nagy változás fog bekövetkezni, s ennek a lényege az 

ún. első feltámadás lesz, amikoris a földön megvalósul egy birodalom, melyben a kiválasztottak 

fognak uralkodni egészen az utolsó ítéletig. A birodalom élén nem Krisztus fog állni, hanem 

egy ember, akit Krisztus jelöl ki erre a feladatra. De nézzük, hogy a fentebb megadott pontok 

alapján hogyan módosul a kép: 

Az ezeréves birodalomra vonatkozóan a következőket írta Permeier: Diese lebten vnd regierten mit 

Christo tausent Jahr. Die anderen Todten aber wurden nicht wider lebendig, biß das Tausent Jahr vollendet 

wurden. Diß ist die Erste Aufferstehung. (NB. Nicht die geistliche, so allen Ausserwählten gemein vnd nothig, 

sondern die Leibliche, so den berührten Blutzeugen oder Märtyrern besonderbar) seelig ist der vnd heylig, der 

Theil hat an der Ersten Aufferstehung. Vber solche hat der Ander Todt keine Macht, sondern sie werden 

Priester Gottes vnd Christi sein, vnd mi ihm regieren tausent Jahr. NB. Diese tausent Jahr, seind ein von Gott 

bestimbter Termin deß triumphirenden Königreichs Christi vnd seines heyligen Volcks auff Erden.... Es haben 

aber solche tausent Jahr deß Regiments Christi vnd seiner Heyligen Ertz-Cardinaln, keineswegs in vorigen 

Zeiten angefangen, wie die alt-tradirten irrige Glossen solche determiniren: sondern wie es der Heylig Text in 

der Bibel für sich selber klärlich besaget, vnd mit andern Zeugnussen richtig concordiret: nemblich, daß sie erst 

noch zukünftig, nach vberwundenem vnd gestürtztem Antichrist vnd seines Anhangs, anfahen werden46. 

(Krisztus mártíijai ezer évig éltek és uralkodtak együtt Krisztussal. A többi halott azonban nem lesz élő egészen 

addig, míg az ezer év be nem teljesedik. Ez az első feltámadás. (NB. Nem a lelki, ahogy az az összes 

kiválasztottnak közös és szükséges, hanem a tesü, amely az érintett vértanúknak és mártíroknak különös) 

boldog és szent az, akinek része van az első feltámadásban. Őfelettük nincs a halálnak hatalma, hanem Isten és 

Krisztus papjai lesznek, s vele fognak ezer évig uralkodni. NB. Ez az ezer év Krisztus győzedelmes egyházának 

és szent földi népének Isten által meghatározott ideje.... De Krisztus seregének és szent kardinálisainak az ezer 

éve semmiképp nem az előző időkben kezdődött, mint ahogy a régi hagyományos téves glosszák ilyet állítanak, 

hanem mint ahogy a szent szöveg a Bibliában maga is tisztán mondja, s más bizonyítékokkal is jól megegyezik, 

először csak a jövőben, mégpedig az Antikrisztus és híveinek a bukása és legyőzése után fog elkezdődni). 

Permeíer tehát világosan beszél az első és a második feltámadásról, s Krisztus három 
eljöveteléről. Krisztus első eljövetele maga a megszületése volt (da sein Reich allein im Geist 
zuherrschen angefangen). A harmadik eljövetele egyben az utolsó is, amikor a mű beteljesedik, 
amikor Krisztus személyesen bíráskodik az utolsó napon (seine allgemeine persönliche 
Endgericht am letzten Tage). De ezt nem szabad összekeverni a köztes vagy második 
eljövetellel (gegenwertiger anderter Zukunfft), amikor a special-Verheissung wegen leiblicher 
Aufflicht- vnd Triumphierung deß Reich der Heyligen Gottes (a különleges ígéret Isten szentjei 
birodalmának a felállítására és győzedelmére megvalósul). A második eljövetel azonban nem 
személyes megjelenése Krisztusnak, hanem egy általa küldött és felszentelt filius hominis fogja 

46 Uo. 21-22. 

94 



a birodalmat vezetni. A béke birodalmában csak a kiválasztottak, szentek, mártírok vehetnek 

részt, akik, ha már meghaltak, feltámadnak, s akik élnek, azokat nem érinti a halál. Vagyis 

Permeier testi, a földön megvalósuló feltámadást remél az ezer év kezdetén. 

Témájának az alátámasztására és egyben illusztrálására egy negyvenkét pontban összeszedett 

listát adott meg könyve legvégén ezzel a megjegyzéssel: sampt etlichen newen Visionen vnd 

Vaticinien, so dieser Meynung oder Muthmassung beystimmen (néhány vízióval és jóslattal 

együtt, amelyek ezt a véleményt vagy feltételezést támogatják). A listán sok olyan röpirat és 

mű szerepel, amelyek már korábban, az 1638-as levelezésben is feltűntek, illetve fordítva is 

igaz, több ott ajánlott irodalmat nem vesz föl erre a jegyzékre. Sajnos a terjedelmi keretek nem 

engedik ennek a könyvjegyzéknek az elemzését, azt a megállapítást viszont igen, hogy a 

Permeier által olvasott és ismert prófétikus-apokaliptikus irodalom jóval szélesebb alapokon 

nyugodott, mint azt a levelezésanyag sejtetni engedte. 

Összehasonlítva a korábbi nézeteivel, letisztultabb, tudományosabb (filológiára építő) és 

határozottabb körvonalakat mutató chiliasmust képvisel az 1644-es művében, s ezzel közelebb 

került Medehez és Alstedhez, mint pár évvel azelőtt. Emlékezzünk az Alsted-féle részleges 

feltámadás elvére (vagyis Alsted a végső és általános feltámadás előtt feltételezett egy olyan 

feltámadást, amely testben történik, tehát nem spirituálisán, és nem fog mindenkit érinteni, csak 

a kiválasztottakat, mégpedig az ezeréves birodalom kezdetével), egészen hasonlóan 

gondolkodott erről Permeier. Ugyanakkor, mint ebből a katalógusból is látható, a korabeli 

prófétikus-apokaliptikus (röp)irodalomnak továbbra is nagy a súlya, a megadott 42 tételből 

durván a fele ide sorolható. Ezek többnyire asztronómiai megfigyelésen alapulva (üstökös 

feltűnése az égbolton) jósolnak nagy változásokat a világban. A császár vezetésével létrejövő 

békebirodalom gondolata háttérbe szorult egy meg nem nevezett, de valószínűsíthető próféta 

javára. A leírás szerint a testileg gyenge (kranck oder schwach) ember nem az erejével tűnik ki, 

hanem jóravalóságával, Dávidot tekinti példaképének, és ihr Vertrawen nicht auff sich selbs, oder 

andere Creaturen, sondern alléin auff die Macht ihres Schöpffers setzen, vnd sich nach dessen Gebott mit 

willigem Gehorsamb regulieren, auch sich an seiner Gnad benügen lassen, vnd kein besondere Eygenheit in 

Hochheit, Ehr vnd Reichthumb affectiren47 (a bizalmat nem magába és nem más teremtményekbe, hanem 

egyedül a Teremtő hatalmába helyezi, és az Ő törvényei szerint él engedelmesen, az Ő kegyelmére hagyatkozik, 

és nem törekszik különleges dolgokra sem a tisztség, sem a tisztelet, sem a gazdagság terén), mindez 

megengedi azt a következtetést, hogy Permeier magára gondolhatott. Érdekes 

hangsúlyeltolódás figyelhető meg a vallásegyesítésre irányuló törekvéseiben: reformjaik és 

47 Uo. 12. 

95 



újításaik miatt pozitívan viszonyul a reformátusokhoz, és példavételre figyelmezteti az 

evangélikusokat, ezek új elemek az az unió felé való útkeresésben, s nem tartjuk kizárhatónak, 

hogy ebben, valamint a Duryval és Hartlibbel való tárgyalásokban az olvasott chiliaszta 

műveknek is jelentős szerepe lehetett. Végül talán nem hasztalan, ha összefoglalásképpen itt áll 

egy táblázat Meerbotius, Bisterfeld és Permeier műveiből arra vonatkozóan, hogy az adott 

Dániel-fejezetben miben tértek el a nézeteik: 

(Johann Permeier): Vnpartheyische Censvr 1644. (Henricus Meerbotius): SENTENTTA 
DEFINffTIVA 1633. 

XXIV. Art. 
A dánieli látomásban nem Krisztusról van 
szó, mert: 

a szövegben egyértelműen a szent népé 
lesz a hatalom, míg Krisztus visszatérése s 
az utolsó ítélet után már semmilyen 
hatalom nem lesz a Földön, és minden 
földi dolog véget ér. 

A negyedik vadállat elpusztítása után egy 
új, földi hatalom fog következni. 

A szövegben az áll, hogy az Emberfiát az 
Öregkorúhoz vezetik, míg Krisztus éppen 
tőle jön (tehát az Emberfia nem lehet 
Krisztus). 

A negyedik birodalom (negyedik vadállat) 
barátságtalan és kellemetlen, melynek 
elpusztí-tásához az Emberfia szükséges 
(aki alkalmas ilyen cselekedetre), s aki 
emberségével és jó akaratával minden 
népet és birodalmat magához láncol. 
Az Öregkorúhoz való odavitele azt jelenti, 
hogy ö lesz a hadsereg legfőbb vezetője. 

Ez az esemény most fog megtörténni, 
vagyis Isten a megfelelő időben kifog 
választani egy hőst a mű végrehajtásához. 

IOH. HENR. BISTERFELDH. DE 
VNO DEO 1639. 

A dánieli látomásban 
Krisztusról van szó, mert: 

nem 

ő úgy jön, mint egy Emberfia. 
A szövegben a négy monarchiáról 
van szó, ahol a negyedik az utolsó a 
Földön, melynek megsemmisítése 
után a szent nép fog uralkodni. 
Krisztusnak pedig az Atya már a 
mennybemenetele után átadta az 
uralkodást, tehát ö nem lehet az 
Emberfia. A szent nép uralkodása 
egy jövőbeli és a Földön 
megvalósuló esemény lesz. 

Az Emberfiát úgy vezetik oda az 
öregkorúhoz. Ez a mozzanat 
ellenkezik egyrészt Krisztus 
személyével, másrészt hivatalával. 
Öt nem vezethetik, illetve maga is 
meg tud mutatkozni, amikor akar. 

A birodalom a szent népnek adatik, 
nem pedig egy személynek. Ezért az 
Emberfia egy istenfélő király lesz, 
aki végezni fog az ellenséggel. 

A birodalom átadásának módja 
ellentmondana Krisztus hatal-
mának, hiszen neki már van 
birodalma. Egyébként a bibliai 
szövegben Krisztus egyéb nevei 
sincsenek megnevezve, úgy mint a 
Ben-Adam vagy a Bar-enósch, ezzel 
szemben az a megnevezés szerepel, 
hogy Ke-bhar enósch, ami 
„emberfiá"-t jelent. 

Teljesen igaz, hogy a Dán,7 nem Krisztusról. 
hanem egy másik személyről beszél. Lehetséges-
e, hogy egy más személy Krisztust az ö 
hivatalában képviselni tudja? Krisztus maga 
válaszol igennel az Apok, 12-ben: („az asszony 
fiúgyermeket szült, aki vasvesszővel fogja 
legeltetni a népeket mind. A gyermek 
elragadtatott Istenhez, az ő királyi székéhez"). 
De semmi estre sem Konstantinus császár 
leszármazottja lesz ez a fiúcska, mint a Clavis 
Apocalyptica szerzője állítja, sem egy istenfélő 
király vagy fejedelem, ahogy Bisterfeld mondja, 
sőt lehet, hogy ez a személy társai szemében nem 
lesz elég előkelő születésű, mígnem tetteivel be 
nem bizonyítja elhivatottságát. 

A Krisztus által küldött személy mintája Dávid, 
aki legyőzte Góliátot, s akinek saját királya Saul 
sem hitt, ezért meg kellett halnia. Dávid e késői 
követője nem lesz ismeretlen, sőt, jól ismert lesz 
mindenhol, s az isteni rendelkezéseket ö fogja 
nyilvánossá tenni. 

Bisterfeld a szöveg alapján nem tudja 
bebizonyítani, hogy királyról lenne szó, csak azt, 
hogy nem Krisztusról. 
Az Emberfiának Krisztustól kell jönnie, tőle kell 
a parancsot kapnia, vele igaz közösségben és 
egyesülésben kell lennie ahhoz, hogy a 
kételkedőket meggyőzze. Ez a személy pedig az 
lesz, aki Krisztus napját előre meglátta, s tőle az 
apostoliságot elnyerte. 

Vagyis Krisztus első és harmadik testi eljövetele 
között lesz egy második, amikor egy ún. Vice-
Christo, mint elő-bíró, végrehajtja a világ 
egyetemes reformációját, és megsemmisíti az 
Antikrisztust. 
Az isteni jóslatok nagy része (főleg az Új 
Testamentumnak a végidőkre vonatkozó jóslatai) 
is ebben az időben fognak beteljesülni.(pl. a 
zsidók és egyéb hitetlen népek megtérése). 

96 



2. Háborúellenesség és egyházkritika 

Már a dolgozat bevezetőjében szó esett arról a jelenségről, hogy a XVI. század vége felé 

komoly belső ellenzék jelent meg az evangélikus egyházon belül. Az ellenzékiség 

megnyilvánulása elsősorban írásokban fogható meg, mégpedig valamikor az 1610-es évek 

kezdetétől, amikor Valentin Weigel és híveinek addig csak kéziratban terjedt művei 

nyomtatásra kerültek. Ezzel egy olyan hulláma indult el a heterodox publicisztikának, melyet 

semmilyen hatalom nem volt képes megállítani, és a végpontját, egyben megszelídülését a 

pietizmusban találta meg. A „hivatalos" részről a probléma érzékelését jelezte egyrészt a heves 

elleniratok megjelentetése, másrészt az ún. weigeliánus perek sokasága1, melyekkel gátat 

igyekeztek szabni a tőlük elhajlóknak. Az alábbiakban olyan röpiratok és traktátusok kerülnek 

bemutatásra, melyek tartalmukban az egyházak, köztük is elsősorban az evangélikus egyház 

szerepét firtatják a közállapotok romlásában, az erkölcsök hanyatlásában és a háború 

kirobbanásában, emellett pedig egy bensőséges, Krisztus-követő, apostoli vallásgyakorlatra 

buzdítják az olvasókat. 

a. Joachim Belke: Mensio Chrisíianismi 

MENSIO CHRISTIANISMI ET MINISTER!! GERMANIAE: Das ist, Geistliche Abmessung 

vnsers heutigen Christenthumbs vnd Predigampts, ob beydes Christisch vnd Apostolisch sey. 0 

Jesu HErr mein Gott, dir dieses ich verehre, Behüt all Obrigkeit, dem Krieg vnd Auffruhr 

wehre, Zerstöre du in vns deß Sathans Lasterreich, Daß wir dir mögen seyn, an Sinn, Geist, 

Tode gleich. Getruckt im Jahr 1636. 8o. pp. 3-142.2 

1 Több kutatócsoport is dolgozott vagy dolgozik a perek forrástörténeti feldolgozásán, az egyik Ulrich 
BUBENHEIMER vezetésével a tübingeni egyetemen 1621-ben lefolytatott weigeliánus per a nyomdász 
Eberhard Wild és társai ellen, ld. Uő: Streittheologie, ott további irodalom, magyar nyelvű összefoglalója és 
hatása ld. Németh N.-Schaífer A.: Adalékok. A másik Carlos GILLY feldolgozásában a marburgi egyetemen 
1619-1620-ban Philipp Homagius és Georg Zimmermann ellen indított pert veszi nagyító alá. A nürnbergi 
weigeliánus perhez ld. R. van DÜLMEN: Schwärmer und Separatisten. . . . — . 
2 Az általunk használt példány jelzete: FS 12E7 ' X 

fa \ 



A német spiritualisták, ezen belül is a radikális Arndt-követők között számon tartott3 Joachim 

Betke (1601-1663) a viszonylag ismertebb német szerzők közé tartozik, aki az 1630-40-es 

években az evangélikus egyház megújítására törekedett, és igen éles kritikai hangot ütött meg a 

műveiben. Majdnemhogy egész életét Mark Brandenburgban töltötte, ezen belül is Linumban 

(Berlin közelében), ahol harminc éven keresztül lelkipásztorkodott, emellett kapcsolatban állt a 

berlini udvarral. Már első művei miatt (elsősorban a Mensio-ra kell gondolni) jelentős 

problémái támadtak a továbbiak kiadását tekintve, mert erős kritikai hangot ütött meg bennük. 

Brecklinggel való barátságát Theodor Wotschke dolgozta fel részletesen4, míg Christian 

Hoburghoz fűződő viszonyát egy disszertáció foglalta össze5. Elsősorban Amsterdamban, 

Breckling kiadásában jelenhettek meg a korábban írott és még kiadatlan művei élete vége felé, 

de halála után is viszonylag népszerű maradt, egészen a XVII. század végéig ismertek 

műveinek a kiadásai6. 

A mű 

Mivel a művet tartalmilag ismertette Bornemann7, ezért csak az általa figyelembe nem vett 

pontokra térnénk ki. Betke Mensio-ja két jól tagolható részből áll. Az első az egész 

kereszténység, a második a papság kritikáját tartalmazza fejezetekre bontva. Az első résznek, 

amelynek egyébként jóval nagyobb teret szentel, mint a másodiknak (14 fejezet szemben 5-tel) 

a kiindulópontja a saját falujában tapasztalható állapotok voltak: az emberek teljes tunyaságban 

élnek, nemhogy Bibliát olvasnának, de azzal nem is rendelkeznek, vasárnap és ünnepnapokon a 

bűnbánat és istentisztelet helyett táncolni és mulatni járnak. Ezért felteszi a kérdést: tényleg 

keresztény és apostoli-e a mai kereszténység Németországban? Úgy találja, hogy nem, s az 

3 ld. M. BRECHT: Die deutschen Spiritualisten, 221-223. 
4 T. WOTSCHKE: Der märkische Freundeskreis Brecklings 
5 Evamarie GRÖSCHEL-WILLBERG: Christian Hoburg und Joachim Betke, Diss. Erlangen, 1954. 
6 Betkéről nincsen újabb monográfia. A legtöbbet idézett szakirodalom egy disszertáció 1959-ből, mely nem 
sok újdonságot nyújt, és sok tekintetben hiányos. Id. M. BORNEMANN: Der mystische Spiritualist Joachim 
Betke, Diss. Berlin, 1959. Betke műveinek bibliográfiai adatai megtalálhatók Dünnhauptnál, igaz a lista nem 
teljes, például az 1638-as Mensio kiadást nem ismeri. Id. G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 1. kötet, 
Joachim Betke, 544-549. Az Amsterdamban kiadott Betke-műveket ld. Brucknernél. J. BRUCKNER: A 
Bibliographical Catalogue, 71., 89., 90.,114., 266. tételek. Az újabb tanulmányok kevés használható adatot 
tartalmaznak, többnyire a már említett disszertáción alapulnak. Id. Emst FRITZE: Michael Fritze (1603-1691), 
Joachim Betke (1601-1633) und Arndts „Wahres Christentum", In Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische 
Kirchengeschichte 53 (1993) 22-70. Bizonyára érdeklődésre tarthat számot, hogy a berlini Staatsbibliothek-
Preussischer Kulturbesitz levéltárában még jónéhány kiadatlan Betke-levél és vele kapcsolatos dokumentum 
található, és ugyancsak az ismeretlen források közé kell besorolni azt a három levelet, melyeket Georg Lorenz 
Seidenbecher írt Betkenek 1650-ben és 1651-ben, s 1739-ben Albert Menő VERPOORTEN adta ki őket a De 
Georgii Lavrentii Seidenbecheri Vita et institvtis c. művében (Danzig, 1739) 214-219. 

98 



állapotokat a legrosszabbnak a falvakban ítéli. Mert mit kellene tenni, hogy valaki jó keresztény 

és apostoli legyen: Krisztust követni, róla beszélni, tanítani és prédikálni, különösen otthon, 

bűnbánást tanúsítani és bűnt megbocsátani. Aki nem tud megbocsátani, az nem keresztény, s 

maga sem tud megújulni. A megújulást pedig úgy kell érteni, hogy a külső embert (eusserlicher 

Mensch) magunkban minden hívságával együtt meg kell ölni. Betke minden kereszténytől az 

aktív részvételt követeli: minden keresztény egyben lelkész is. Prédikáljon és tanítson, 

vigasztaljon és figyelmeztessen, büntessen és térítsen, ez a dolga. Ahogy nem szakács az, aki 

nem tud főzni, s nem orvos, aki nem tud gyógyítani, úgy nem keresztény az, aki ezeket a 

feladatokat nem viszi véghez. Ein Christ muss dieses nicht alléin können, sondern auch üben vnd 

verrichten8 (egy kereszténynek ezt nem csak tudnia kell, de gyakorolni és végrehajtani is). Betke 

kifejezetten kiemeli a nőket is, mint akik nem maradhatnak el ezekben a tennivalókban. De az 

emberek között a teljes tudatlanság uralkodik, senki nem hallott arról, hogy ő pap, akinek 

prédikálni kellene, vagy a Bibliát olvasni, és azon meditálni. 

De vajon mi a helyzet a papsággal, az keresztényi és apostoli-e, folytatja Betke az elmélkedést 

a mű második részében. Nem szenvedünk hiányt sem lelkészekben, sem könyvekben. Vannak 

számtalan nagy kommentárok, glosszák, magyarázatok, de ezek kinek használnak. Egy tudós, 

aki latinul ír, az csak egy másik tudósnak fogalmazza a gondolatait, de nem a köznépnek. 

Emellett azz anyanyelven kellene írni, de még inkább beszélni, mert abból ért mindenki, s ezzel 

lehet az embereknek segíteni a megismerésben és az igazságkeresésben. 

A könyvét azzal zárja, hogy bárcsak Isten minden szolgálója építőmester lenne, és az élő kőre, 

Krisztusra építené az egyházát (auff dem lebendigen Stein Christo zum Geistlichen Hause ... 

bawen sollen9). 

A Mensio-ból talán azt az alapgondolatot érdemes kiemelni, hogy Betke itt egészen 

egyértelműen az egyetemes papság radikális - Lutherétől eltérő - felfogását képviselte. Ez a 

kifejezés Luther által nyert jelentőséget a reformáció első éveiben. Szerinte minden keresztény 

egyben pap, mégpedig a hite és a megkeresztelése miatt. Ezért minden hívőnek lehetősége van, 

hogy a felebarátjának szolgáljon, érte könyörögjön, bajait meghallgassa és segítsen rajta. 

Betkénél a hívő viszont olyan feladatokra is jogosult, melyeket Luther az Istentől és a 

gyülekezettől hívott, és a hivatalt betöltő egyházi személynek tulajdonított (bizonyos 

7 M. BORNEMANN: Der mystische Spiritualist, 15-25. 
8 (Joachim Betke) Mensio, 110. 
9 Uo. 155. 

99 



szentségek szolgáltatása). Betkénél világosan megmutatkozik, hogy a mérleg nyelve a radikális 

reformátorok felfogása felé billen: ők fontosabbnak vélték a megvilágosodott laikusok 

írásmagyarázatát, mint a hivatalos egyháziakét, valamint a belső elhivatottságot, szemben a 

külső felszenteléssel10. 

Permeier és a Mensio 

Permeier Berlinben Grammendorf révén ismerkedhetett meg Joachim Betkével11. Bár 

közvetlenül levél Betkétől nem maradt fenn Permeierhez, Grammendorf mindig beszámolt az 

amúgy sokat betegeskedő linumi lelkész állapotáról és írásairól. Egy alkalommal azért Betke is 

kanyarított pár meleghangú sort Grammendorf egy leveléhez, ebben a nehézségeit említette a 

berlini konzisztóriummal, amely előtt már másodszor kellett megjelennie a Mensio miatt. Alle 

Lutherische vnd Calvinische, wider Mich uno oro gestritten12 (mind a kálvinisták, mind a 

lutheránusok egyhangúlag ellenem támadtak), írja. A Mensio-1 is Grammendorf küldte meg 

Permeiernek három példányban 1637 nyarán13, s egy levelében még arról is beszámolt, hogy 

Betke a Spiegel dieses Krieges című traktátusát cenzúrázás és nyomtatás végett Frankfurtba 

irányította (tartalma: egy kereszténynek sincs joga ehhez a háborúhoz), de az ottani teológusok 

mindent élesen elutasítottak azzal, hogy Isten- és felségellenes, hogy a nemesek és a 

keresztényi szeretet ellen szól. Betke az egészet finoman megcáfolta, s a cáfolathoz még egy-

két nyomtatott mellékletet is csatolt. Mostanáig még nem érkezett erre válasz Frankfurtból, írta 

Grammendorf14. 

Az Acta Regni Christi-ben legelőször a már sokat idézett legelső levélben (Beringertől 

Permeiernek) találkozunk a könyv említésével, amikor is Beringer dicséri a Mensio-t, s azt írja, 

hogy még a helybéli tanítónál van kölcsön15. 

A legrészletesebben Betke és Permeier kapcsolatáról a Meriannak küldött levélben 

olvashatunk. Ebben Permeier tulajdonképpen a Mensio utánnyomására kérte meg a frankfurti 

nyomdászt, érdekessége miatt egy kissé hosszabban idézzük: Item die Mensio Christianismi et 

Ministerii Germaniae (welcher ein sehr köstlicher Tractat vnd dem Herrn zu seinem Vorhaben insonderheit 

10 ld. az Allgemeines Priestertum című szócikket In TRE, XXVII. kötet, 402-406. 
11 Az alábbi idézetek közül a legfontosabbakat közli Wotschke, igaz különösebb magyarázatok nélkül, ld. T. 
WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 17-18. 
12 B17a ni2h 
13 Ezt a levelet Permeier nem veszi fel az Acta-ba, idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 36-38. 
jelzete: B17b Í91-92. 
14 Uo. 

100 



wol anstünde), ist mir aus der Marek Brandenburg zugeschickt worden, dauon Ich iüngistlich 1. exemplar dem 

jungen Endtner Buchdrucker zu Nürnberg, der alhie sein Buchgewelb hat vnd ietzo wider hinauff reiset, neben 

andern Sachen zum ersehen communicirt, ob solches etwan droben nachgedruckt werden könte: Ich will schon 

verordnen das solches hernach dem Herrn auch zu kommen möge, welcher es gewiß vor vielen andern Büchern 

hoch halten wird, maßen Ich es auch zu Preßburg vnter den ministerialn vmbrefiren gemacht, die ihren Text 

sambt den Zuhörern wol daraus zuerlernen haben, was iedes Ambt vnd BerufF eigentlich erfordere: der es 

gemacht ist selber ein Evangelischer vnd vornehmer Prediger mein guter Freund in der Marek, welcher es nun 

öffentlich wider die Consistoria, vnd Universiteten nach aller notturff verthädiget, auch zuuerthädigen nicht 

allein mit Menschlicher Kunst sonder auch mit der Crafit Christi gnugsam befestiget ist: Es haben Ihme 

anfangs die Sociniani als zu diser Zeit subtiliste Sectirer vnd vernunfit disputanten wegen seiner besondern 

Geschickligkeit vnd Eyfers sehr nachgestanden, aber wie Ich Ihme ihr grundwesen eigentlich vorrathen, vnd 

dagegen andere gute Geistreiche Bücher (darunter auch des Daniel Fridrichs seel. opera gewesen,) zubringen 

laßen, hat Er sich durch die Gnad Christi noch mehrer corrigirt vnd exeoliret, also das Er zu diser Zeit für ein 

hohen Werckzeug Gottes zurechnen ist, vnd den Arndt seel. mit der schärffe vnd vnterschied seiner Schrillten 

in vielem übertrifft16. (A Mensio-1 (amely egy kiváló traktátus, s az Úr terveihez is különösen illik) egyébként 

most küldték meg nekem Mark Brandenburgból. Egy példányát éppen most adtam fel más dolgokkal együtt a 

fiatal nürnbergi könyvkereskedőnek, Endtnernek, átnézésre. Neki ott van egy könyvesboltja, s éppen most 

utazott oda. Talán a fenti művek utánnyomtatásra kerülhetnének. Úgy akarok intézkedni, hogy ezek aztán az 

Úrhoz is eljussanak, aki ezt a művet biztosan többre fogja tartani a többinél. Pozsonyban köröztettem az 

egyháziak között is, akik a hallgatóikkal együtt tanulságosnak találhatták a szöveget atekintetben, hogy mit 

követel meg a hivatal és a foglalkozás. Aki ezt írta, maga is evangélikus és nemeslelkű lelkész, jó barátom 

Markban. Neki most ezt a művét a konzisztórium és az egyetemek előtt meg kell megvédenie, nemcsak emberi 

művészettel, hanem Krisztus erejével is kellőképpen felfegyverkezve. Kezdetben a szociniánusok (ebben az 

időben a legkörmönfontabb szektások és az értelemre ható vitázok) akarták megnyerni maguknak ügyessége és 

szorgalma miatt, de aztán én feltártam neki az alapvető jellemüket, és ellenük más jó, szellemdús könyveket 

(köztül a megboldogult Daniel Friedrich műveit is) hozattam a számára. így Krisztus kegyelmével Betke 

korrigálta és átdolgozta a nézeteit. Jelenleg Isten nagy eszközei közé számit, és a megboldogult Arndtot művei 

erősségében és különbségében sokban fölülmúlja). 

1637 legvégén Grammendorf számolt be Betke meghurcoltatásáról a konzisztórium előtt, s 
Betke levelét még annyiban kiegészítette, hogy megírta a vádlók nevét: Johann Bergius és 
Johann Koch, a berlini konzisztórium legtekintélyesebb tagjai. Er soll sich in etlichen Puncten 

ercleren schriftlich in 4. Wochen, das wird Er thun vnd nicht endern, wie Er ihnen dann seider der Mension 

noch ein Tractädein Sacerdotium inscribirt, sambt starcken Brieffen übersandt, dadurch Sie also ergrimmet17 

(írásban kell néhány pontot megmagyaráznia négy héten belül, ezt ő meg fogja tenni, és semmit nem változtat 

meg, sőt a Mensio óta még egy traktátust megírt Sacerdotium címmel, s ezt is átküldte nekik éles hangú 

15 B17a III2a 
16B17aüI2f 
17 B17aIII2h 

101 



levelekkel, melyen szintén bosszankodnak). Egy 1638. februári levélben Beringer írta, hogy aMensio 
még mindig Herr Götznél van, s elutasítólag reagált Permeier tudakozódására az ottani 

kiadással kapcsolatban, vagyis a Mensio-X nem lehet Pozsonyban megjelentetni, mert a nyomda 

a jezsuiták kezében van, így várni kell egy megfelelő alkalomra, nachdem Landtag vnd deßen 

glücklichen Außgang sich an einem nahe gelegnen Ort, etwan gähling ein Buchdruckerey eröffnet wird, 

alsdann mags wol geschehen18, (az országgyűlés és annak szerencsés kimenetele után egy közel fekvő helyen 

megnyílik egy nyomda, és akkor megtörténhet ez). 

Pár nappal később Grammendorfot értesítette Permeier, hogy 27 művet, köztük 

Grammendorféit és a Mensio-X is Nürnbergbe küldte, hátha valami kiadásra kerül belőlük, sőt, 

talán gleichfallß mit der Zeit in Hungarn vnd Sibenbürgen, wie Ich iüngst von Preßburg 

vertröstet worden (idővel Magyarországon és Erdélyben is, ahogy ezzel újabban Pozsonyból 

vigasztaltak)19. Beringernek úgy hivatkozott a Mensio-ra, mint amiből szépen lehet látni, hogy 

milyen erőszakkal élnek a papok hivataluk gyakorlásakor20. Március végén Daniel Rudolff 

kérte arra Permeiert, küldené meg a Mensio pontos címét és szerzőjének a nevét, mert bár 

Danzigban még nem látták, de nagy igény van rá (tregt groß Verlangen)21. 

1638. júliusában egy Grammendorfnak címzett levélben afölötti örömét fejezte ki, hogy a 

Mensio-X újra kiadták, még hozzá jobb minőségben, s hogy a Frankfurtból származó 

példányokat már mind szétosztotta, hogy nur das der rechte vnd nicht falsche Christus bekant 

gemacht vnd imitirt werden möchte22, (az igaz és ne a hamis Krisztust ismerjék meg, és 

kövessék a példáját). Wilhelm Schwartz Lazarus Henckelen keresztül jutott hozzá egy 

példányhoz, azt köszönte meg, igaz, már korábban olvasta23. Schwartzon keresztül pedig 

Dobricius is a megajándékozottak között volt, s Permeier megemlítette azt a szándékát, hátha 

Dobricius a további kiadást is támogatni tudná Breslauban24. A Mensio a Schallenberg-listán a 

második helyen szerepel25, míg Beringerén a kilencediken26, de itt meg kell jegyezni, hogy 

Beikének egy prédikációját is felvette Permeier a tizenegyedik helyre Predigt vom Heidnischen 

Christenthumb címmel (Prédikáció a pogány kereszténységről). Beringernek egy újabb ötlettel 

állt elő szeptember elején, szerinte érdemes lenne a Mensio-X és egy másik traktátust magyarra 

18B17am2k 
19 B17a III2n 
20 B17a III3d 
21 B17aIII3i 
22 B17a III4n 
23 B17a III5a 
24 B17a IH5c 
25 B17a III5d 
26 B17a III5e 

102 



is lefordítani27. Johann von Hoverbecket pedig arra kérte, ha nincs tovább szüksége a Mensio-

ra és a többi elküldött dologra, úgy szeretné visszakapni őket, mert van egy újabb jelentkező 

Hans Ludwig Wolzogen személyében, aki elolvasná ezeket a műveket28. Októberben arról 

értesítette Meriant, hogy van még tartaléka a jónak ítélt Mensio-ból és a Speculum Fidei-bői29. 

Végül kettő nem ebbe a csoportba tartozó levelet idéznénk 1643-ból: az elsőben Grammendorf 

számolt be arról, hogy kész Betke Excidium Germaniae művének a másolata, az írás igen erős 

(scharf)30, s aztán Schwartz is megírta Permeiernek, hogy Grammendorftól jött a hír H. Joachim 

Bettke eine Schrift geferttiget de Excidio Germaniae, sehr ausführlich, was die ursach solches verterbens, und 

wer daran schuldig, Gott gebe, daß es publiciret werden31 (Betke egy könyvet írt Excidio Germaniae címmel, 

benne nagyon részletesen, hogy a romlásnak mi az oka és ki a bűnös benne, Isten adja, hogy publikálják). 

Nézzük tehát, milyen képet nyertünk Betkéről a levelezés alapján. A berlini ismeretség, sőt 

barátság, személyes levelezésben nem maradt meg, de Permeier szorgalmas olvasója és 

terjesztője volt a linumi lelkész műveinek. Itt egy pillanatra álljunk meg, hiszen maga Permeier 

említette Meriannak, hogy a szociniánusoktól ő térítette el Betkét. Az unitáriusokkal való 

kapcsolatot egy másik forrás is megerősíteni látszik: Laurentius Grammendorff ein gelehrter Advocat 

in Berlin ... hat diesen Betkio erst zu lesung im Socinianischen v. weigelianischen Schriften anlaß gegeben, 

solches pflog er zu rühmen32 (L.G., egy tanult ügyvéd Berlinben, indította Betkét szociniánus és weigeliánus 

írások olvasására, ezeket dicsérgette ő). Permeier Daniel Friedrich könyveit hozatta meg Betkének 

1634-ben, mint hasznos olvasmányt a szociniánusok ellen, mégpedig Nürnbergből, Johann 

Kuhfußtol. Grammendorf további példányokat is kért a nürnbergi baráttól, mert ahogy íija, ich 

befinde, daß bei diesem Diener Gottes eine wahre geistliche Erkenntnis Gottes und Christi gewesen33 (úgy 

találom, hogy az Úr e szolgálójánál Isten és Krisztus igaz lelki ismerete nyilvánult meg). 

A Mensio első kiadásában Betke egy szójátékkal jelölte meg szerzőségét, így a berlini 

elöljáróság is könnyen rájöhetett az író kilétére, mint ahogy ezt meg is tette, sőt, tovább is 

mentek, és eljárást indítottak Betke ellen. A Permeier-életrajzánál felhasznált berlini krónika a 

következőket jegyzi fel erről az esetről az 1636. évben: Bald hernach ward sonderlich alhier zum 

Berlin disseminiret ein Scriptum anonymum virulentissimum mit der Überschrift: Mensio Christianismi et 

Ministerii Germaniae, were datirt aus Munil, umgekehrt heiß es Linumb, ein Dorff jenseits Spandow und eine 

Meile wegs dißeits der Fehre Berlin, am Tage Pauli bekehrung, ohne des Autoris und Orths, wo es gedrucket, 

27 B17a HI5o 
28 B17a III61 
29 B17a HI6q 
30 idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 60., jelzete: B17b fl00-101. 
31 B17b fl96. 
32 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 2o.l54. 

103 



Nahmen. Nachdem aber viel Unwesen dadurch entstünde, ward es lautbar, daß der Pfarrer zu Linumb, 

Nahmens Joachim Betke Berlinensis, für den Author wolte gehalten seyn.34. (Nem sokkal ezek után Berlinben 

egy mérgező névtelen írás került teijesztésre Mensio címmel, Munilból dátumozták, amit fordítva Linumnak 

neveznek, ez egy falu Spandau túloldalán, s egy mérföld Berlinnek erről az oldaláról, Pál megtérésének a 

napján, a szerző neve és a nyomtatás helye nélkül. S mert nagy felfordulás keletkezett miatta, nyilvánvalóvá 

vált, hogy a linumi lelkész, a berlini születésű Joachim Betke a szerző). Betkét behívták a konzisztórium 

elé, ahol beismerte a szerzőségét, mire a könyvben leírtak visszavonására szólították fel, 

különben az állásából való elmozdítással fenyegették meg. Mint kiderül, ezt valószínűleg nem 

tette meg, mert újra beidézték a Johann Bergius és Johann Koch elnökletével ülésező bizottság 

elé, és írásbeli magyarázatot vártak tőle, ehelyett egy újabb keserű hangú művel 

(Sacerdotium3S), s támadó levelekkel jelentkezett. Betke nehézségei mindenképpen 

összekapcsolódtak Permeier, Trappe és Grammendorf megtámadásával is, hiszen ezek a 

„weigeliánus" ügyek párhuzamosan folytak a berlini egyház és fejedelmi udvar előtt36. 

A Mensio-tak két éven belül két kiadása is megjelent (1636-ban és 1638-ban), de ez a 

kutatásban eddig nem volt világos37. A nehézséget az okozza a kettő elkülönítésénél, hogy a 

második kiadásnál Merian, a nyomdász, 1638 helyett ugyancsak az 1636-os évszámot 

nyomtatta a címlapra, valamint az a tény is, hogy az első, ténylegesen 1636-ból származó 

kiadásból nem maradt fenn példány. Hogy honnan tudjuk, hogy a két példány között mégis 

volt valami különbség? Wilhelm Schwartz jelezte Permeiernek, hogy ő olvasta már a Mensio-t, 

de negyedrét formátumban38, míg Merian nyolcadrét formátumban adta ki39. Egy forrásban 

sikerült végül ennek a negyedrét formátumú Mensio-nak a leírására rátalálnunk, mely a 

következő: Mensio Christianismi et ministerii Germcmiae h.e. Geistliche Abmessung unsers 

heuttätigen Christenthumbs unnd Predigampts, ob beydes Christisch und Apostolisch sey. 

Gedruckt im Jahr 1636. 4o. 88 számozatlan oldaf. 

33 Idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 8-9., jelzete: B17b f89. 
34 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484. 42v. 
35 SACERDOTIUM, HOC EST, New-Testamentisches Königliches Priesterthumb, auß dem Typischen fleißig 
herauß gesucht, vnd vnsern fast Priesterlosem Christenthumb zum Vnterricht vnd Nutzen auffgesetzet. Von 
IOACHIMO BETKIO Pastom zu Linumb in der Marek Brandenburg. Gedruckt im Jahr Christi M.DC.XL. 8o. 
Id. G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 1. kötet, Joachim Betke 4. 
36 A Grammendorf ellen indított eljárásról Id. a róla szóló fejezetet. 
37 Id. J. BRUCKNER: A bibliographical Catalogue, 67., ahol az 1638-as frankfurti kiadást vette föl az 
Amsterdamban megjelentek közé. 
38 B17a III5a 
39 ld. Merian kiadói katalógusát: Mensio Christianismi & Ministerii Germaniae, das ist, Geistliche Abmessung 
deß heutigen Christenthumbs vnnd Predigampts, in 8. In L. H. WÜTHRICH: Das druckgraphische Werk von 
Matthaeus Merian 3. kötet végén hasonmás kiadásban. 
40 P. HOHENEMSER: Flugschriftensammlung, 192. 

104 



Permeier Grammendorftól kapta meg a Mensio első, 1636-os amsterdami kiadását, mely már 

Berlinből való eljövetele után terjedt el ott. A tetszését olyannyira megnyerte, hogy megküldte 

egyrészt Beríngernek olvasásra, másrészt Endtnernek Nürnbergbe azzal a céllal, hogy újra 

kinyomtassák. Nem sokáig várt azonban az Endtnerek késlekedő habozására, hanem 

továbbíttatta Frankfurtba Meriannak, aki szinte rekordgyorsasággal a piacra hozta (a 

megküldés és a megjelenés között kb. három hónap telt el). Hogy Permeier mennyi darabot 

kaphatott Meriantól, azt sajnos nem tudjuk pontosan, de becsléseink szerint 15-20 körül 

mozoghatott a szám az elosztogatott és még tartalékban levő példányokat is figyelembe véve. 

A távolabbi területek meghódításán is gondolkodott Permeier, amikor Breslauban Johann 

Dobriciust, Pozsonyban pedig Beringert akarta a Mensio további kiadásának megnyerni. Sőt 

Beríngernek a magyar nyelvű megjelentetést is fbivetette, aki ezt megfelelő nyomda hiányában 

nem támogatta, de sok reményt fűzött az éppen akkor zajló országgyűléshez, ahol az 

evangélikusok eredményességeképpen esetleg egy új nyomda is felállhatott volna Pozsony 

közelében. A Mensio tartalmát illetően az egyházi emberek, azon belül is az evangélikus 

lelkészek bírálatával mélységesen egyetértett Permeier. A Mensio-ról való ítéletét Anna Maria 

Breunernek fejtette ki részletesebben41: sok igazán értő és pártatlan ember véleménye, hogy a 

lutherság majdnem minden helyen elveszett, s hogy a hívők ugyan teli szájjal dicsérik a hitet, de 

tettekben pont az ellenkezője bizonyítható: a szívükben lakozó erőtlenség (einwohnende Crafft 

im Hertzen ermangle). Az ilyenfajta vallás igazi tan- és életformabeli megreformálására 

törekedett Betke a Mensio-ban, mind a világiakat, mind az egyháziakat beleértve a reformra 

szoruló körbe. Az ilyen alapvető és hasznos könyvből kellene a híres új Senecának tanulnia, 

mondja Permeier, vagyis Elias Schillernek, aki 1637-ben tette közzé Probstain der reformirt 

Evangelischen Lehr, vnd Glaubens Artickeln című művét Bécsben. Betke könyvéből láthatná 

Schiller, hogy az ún. augsburgi valláson lévő hívők nem mind ellenségei a katolikusoknak, s 

nem lehet őket mindet egy kalap alá venni. Mert el kell ismernie Doktor Schillernek is, hogy ein 

warer aus Gott geborner Christ (ob Er schon weder die Stadt Augspurg noch die daselbst übergebne Confession 

niemalen mit Augen gesehen, noch den Luther oder andere ihre autores gekennt,) dennoch wol dem Heiligen 

Geist vnd in Ihme die rechte seeligmachende /te/zg/ows-Erkandtnus wircklich empfangen habén kan42, (egy 

igaz, Istenből született keresztény (lényegtelen, hogy sem Augsburg városát, sem az ott átadott konfessziót saját 

szemével nem látta, sem Luthert vagy más szerzőket nem ismer) magába fogadhatja a Szentlelket és az igaz 

üdvözítő vallási megismerést). A Schiller terjesztette gyűlölködés helyett (ami azért is rendkívül 

kellemetlen, mert Schiller ifjúkorától a császár nevelője volt) az egész keresztény 

41 B17a III4a 

105 



egyházközösségnek, és itt ismét Betke gondolatai csengenek vissza, tiszta törvényeken és Isten 

szaván alapuló, felfogható útmutatást kell adni, de erőszak nélkül43. Permeiernek tehát az a 

véleménye, hogy a népszerűsége és ismertsége miatt veszélyes Schiller könyvével a Betke-féle 

Mensio-1 lehet szembeállítani, mely nem pártosságra és gyűlölködésre buzdít, hanem felvázol 

egy reformkoncepciót az egyetemes papságra és egyáltalán a kereszténységre vonatkozóan. 

A Predigt vom Heidnischen Christenthumb című művet illetően valószínűleg a 

CHRISTIANISMUS ETHNICUS, Eine Predigt, Darinn gezeiget wird, Wie wir Christen, die 

wir zu-vor Heyden gewesen, heut zu Tage nicht Christisch, sondern noch Heydnisch leben* 

(Egy prédikáció, amelyben megmutatkozik, hogy mi keresztények, akik ennekelőtte pogányok 

voltunk, manapság sem keresztényi módon, hanem pogányokként élünk) című munkájáról van 

szó, mely prédikációt 1633-ban tartott, de először csak 1677-ben jelent meg Amsterdamban, s 

ezek szerint nem nyomtatott, hanem kéziratos másolatban teqesztett Permeier. Ennek az 

előszavában „A keresztény olvasóhoz" megszólítással nem mást nevez meg első helyen az igaz 

tanúk között Betke, mint a der geistreiche und hocherleuchtete Theologus Johann Arndt 

(szellemdús és megvilágosodott Johann Arndt-ot). A prédikációt a Bibliában megrajzolt 

keresztény gyülekezetek ideális állapota és a valóságban tapasztalható pogány viszonyok 

ellentétére hegyezte ki: Krisztushoz méltó, igaz keresztényi életet szinte senki nem él. A 

szívekben vakság és hiúság lakozik, s az ördög vezeti az embereket. 

Betkének egyébként nemcsak Berlinben, hanem Frankfurtban is elutasítással kellett 

szembenéznie a művei kiadását illetően. A frankfurti teológusok által cenzúrázott, majd nem 

engedélyezett fent említett mű a címe alapján az a FORTITUDO PACIS45 lehet, mely az akkor 

zajló háború jellegét foglalta össze, s 1640-ben végül is megjelent névtelenül46, majd négy évvel 

később egy egészen más cím alatt újra kiadták47. (A levelezés alapján így a megírás időpontját 

42 Uo. 
43 Schiller személyisége egyébként annyira izgatta Permeiert, hogy külön információkat gyűjtött róla. Salamon 
Lenz, a regensburgi szuperintendens válaszolt Permeier ezen kérésére, s úgy festette le Schillert, mint a bécsi 
udvar és az egyházi rendek által is igen nagyra tartott személyt, ld. B17a III5k 
44 CHRISTIANISMUS ETHNICUS, Eine Predigt, Darinn gezeiget wird, Wie wir Christen, die wir zu-vor 
Heyden gewesen, heut zu Tage nicht Christisch, sondern noch Heydnisch leben. Gehalten auff das grosse 
Heyden-Neue Jahr, Oder Fest Epiphanius (Anno 1633), Zu Linum. Durch JOACHIMUM BETKIUM, Past. 
doselbst(!) Amsterdam 1677. ld. G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 1. kötet, Joachim Betke 10. 
45 FORTITUDO PACIS, Nach dem wahren Reiche CHristi JEsu Jm Krieg deß Friedens, So Einem jeglichen 
Christlichen Ritter ein geruhiges Gewissen gebären kan. Gestellet vnd an Tag gegeben Durch Beatum Ioachimi 
Predigern zum Lambspringe. Getruckt im Jahr 1640. ld. G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 1. kötet, 
Joachim Betke 5.1 
46 Ezt a Betke-művet nem ismeri Bornemann. 
47 IRENICUM, Das ist, Trewhertzige Vermahnunge an das Gantze Christen-Volck von dem gegenwärtigen 
Türckischen Kriegen, Würgen, Morden, Todschlagen, Rauben, Verheeren, Placken, Schänden, Armen fressen 

106 



1637-nek vehetjük.) 

A levelezésben még egy művéről írnak, előbb Grammendorf, majd Schwartz Permeiernek, ez 

pedig az Excidium Germaniae48, melyet végül Breckling adott ki 1666-ban. Az előszóban a 

következőket jegyezte meg: Betke a végrendeletében bízta meg azzal, hogy ez a műve 

napvilágot lásson. Ezért ő, Breckling, egy régi példányból újra lemásolta az egészet, kijavította, 

s az Antichristenthumb-bú együtt nyomdába adta. Tehát az Excidium megírásának az 

időpontja 1642-ben lehetett, s Schwartz kívánsága a megjelenésre nézve 24 évvel később 

teljesült. A műben Betke Németország romlásának az okait kutatja, párhuzamba állítva az 

ótestamentumi Izrael és az újtestamentunű Németország sorsát. Egyetlen okra térnék ki, mely 

feltűnő hasonlóságot mutat Permeiernek az Error Triunus-b&n megfogalmazott gondolatával, 

ez pedig az, hogy a németek büntetése a római császár háborúja ellenük: Also hat Gott zwar auch 

den Römischen Monarchen in dieser letzten Zeit zu seinen Zorns-executorem geheiligt, und sanctificiret, und 

ihm sein Rachschwerd in die Hände gegeben, damit ins Deutschland zu fallen, und dasselbe zu verderben49 

(Isten tehát ebben az utolsó időben a római uralkodót szentesítette haragja végrehajtójának, s a kezébe adta a 

bosszú kardját, hogy megtámadja és tönkretegye Németországot). Permeier a következő személyeknek 

küldte meg a Mensio-t a levelek alapján: Melchior Beringer von Königshofen, Michael 

Endtner, Matthaeus Merian, Wilhelm Schwartz, Lazarus Henckel von Donnersmarck, Johann 

Dobricius, Johann von Hoverbeck, Johann Ludwig Wolzogen, Daniel Rudolff, Anna Maria 

Breuner, Clara Benigna von Rauchenstein, Johann Vetterer, Christoph von Schallenberg, és 

szándékában volt Elias Schillert is megtisztelni vele. 

etc. ... Durch Einen Friedwünschenden Evangelischen Predigern verfertiget. Gedruckt im Jahr M.DC.XLIV. Id. G. 
DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 1. kötet, Joachim Betke 5.2 
48 EXCIDIUM GERMANIAE h.e. Gründtlicher und warhafftiger Bericht, Wer davon Ursach, daß zur Zeit des Alten 
Testaments, das Judenthumb, und zur Zeit des Newen Testaments, Deutschland, zum zehenfachen Sodom worden, und 
Gott deßwegen mit Schwerdt, Krieg, Hunger und Pest, als seines Zomsplagen, dasselbe verderben, außbrennen, 
schleiften, zur Wüsten machen, ... Durch Joachimum Betkium, ... In Amsterdam, Druckts Christoffel Cunradus, 
Buchdrucker alda Anno 1666. Id. G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 1. kötet, Joachim Betke 8. 
49 Az Excidium Germaniae, akárcsak Betke többi műve (különösen az Irenicum), megérdemelne egy alapos 
forráskritikai elemzést. A Betke által a könyvben felhasznált szerzők sora Tauler, Kempis, Sebastian Franck, Arndt, 
Hermes Trismegistos, Erasmus, Kálvin, Luther, a Theologia Deutsch, Besoldon át egészen Giffíheilig terjed. 

107 



b. Ludwig Friedrich Gifftheil röpiratai 

Ludwig Friedrich Gifftheil (1595-1661) különös alakja a harmincéves háborúnak 

Németországban. A kézikönyvek által Permeier mellett említett háborúellenes utazó próféta1 

sajátos módszerekkel élve az égvilágon mindenkit levelekben és röpiratokban támadott meg, 

aki szerinte a háborúnak és a viszálykodásoknak az okozója volt. Viszonylag feldolgozott az 

életrajza az irodalomban2, annál nagyobb hiányosságok mutatkoznak a műveit illetően. Egy 

bibliográfiát, s egyáltalán a munkásságát értékelő tanulmányt már Horst Weigelt is 

szükségszerűnek tekintett3. Mindenféle tekintetben a legtöbbet nyújt egy 1922-es Eylenstein-

tanulmány, ebben a szerző az általa ismert összes Gifftheil-művet felsorolja, figyelembe véve a 

hallei kéziratos anyagokat is4, ugyanakkor az ugyanabban a könyvtárban lévő, két vaskos 

negyedrét kötet tele Gifftheiltól és másoktól származó röpiratokkal mindmáig ismeretlen a 

kutatók számára5. A problémát az is jelenti, hogy egyáltalán a szerzőség rendkívül nehezen 

tisztázható a névtelenül megjelent iratok esetében, s alapos szövegkritikai vizsgálat lenne 

szükséges, ami a röpiratok mennyiségét tekintve nehéz és időigényes feladat. Eylenstein is csak 

feltételezésekre szorul ebben a kérdésben, Wotschke is tévesen jelöli meg Gifftheilt szerzőnek6, 

de maguk a kortársak és például Gottfried Arnold a XVII. század végén7 sem voltak mindig 

tudatában, hogy kitől származik az adott röpirat, mint ezt rögtön látni fogjuk. 

Permeier és Gifftheil 

Permeier módszeresen gyűjtötte Gifftheil röpiratait: a B17a kódex első része az ő nyomtatott 

vagy Permeier által lemásolt műveiből áll. 18 nyomtatott és 28 kézzel, főleg Permeier másolta 

röpirat szerepel itt, amennyire a dátumozást nyomon lehet követni az 1626-1638 közötti 

időszakból. A B17b kódexben pedig az eredeti Gifftheil-kéziratok mellett Johann Friedrich 

1 M. BRECHT: Die deutschen Spiritualisten, 219-220. 
2 Az életrajzához ld. a Brecht által megadott irodalmat. 

H. WEIGELT: Ludwig Friedrich Gifftheil und die Schwenckfelder in Schlesien, In Traditio-Krisis-Renovatio 
aus theologischer Sicht. Festschrift Winfrid Zeller zum 65. Geburtstag, Kiad. B. JASPERT és R. MOHR; 
Marburg, 1976. 273-283. itt 274. 
4 E. EYLENSTEIN: Ludwig Friedrich Gifftheil, 1-62. 
s A Franckesche Stiftungen könyvtárában található két kötet jelzete: 61D21 és 76D5. Az első 101, a második 43 
röpiratot tartalmaz. 
6 T. WOTSCHKE: Johann Ludwig und Johann Friedrich Münster, 105. Itt egy Grammendorf-röpiratot 
Schlüssel der Hölle tulajdonít Gifftheilnak. 
7 G. ARNOLD: Kirchen- und Ketzer-Historie, 100-103. Itt felsorolja a Gifftheilnak vélt írásokat. 

108 



Münstertől és Permeiertől száraiazó másolatokkal találkozhatunk szintén a legelső részben (16 

kézirat). 

De nemcsak egyszerű gyűjtésről van itt szó. Permeier azt is fontosnak tartotta, hogy a 
röpiratok végére odaillessze az „effectus"-t (hatást), vagyis hogy a Gifftheil által megjósolt 
események, fenyegetések bekövetkeztek-e, s ha igen, akkor hogyan. Grammendorfot is arra 
kérte, hogy segítsen neki az összes Gifftheil-röpiratot felkutatni, mert zusammen gebracht vnd 
in Ordnung gerichtet auch die maisten effectus ihnnen beygefuget werden möchten8 (szeretné 
összegyűjteni, rendbe tenni s megjegyzetelni őket). Máshol egy kicsit bővebben így foglalta 
össze a véleményét: Die überschickte Mitternachtstimme des Gifftheils hab Ich zwar vor disem empfangen, 

aber seine Sachen sein nicht für iederman tauglich ... sonst weiß Ich wol, das Er nicht ein geringer Werckzeug 

Gottes ist, vnd das Ihne der Höchste nach seinen Worten sehr scharff verthädiget hat, wünschte auch alle seine 

vornembste Brieff zuhaben, die Er souil Jahren seit seiner Göttlichen Auffforderung hin vnd wider fast in 

meisten theilen Europae gethan, Ich wolte die Mühe selber daran wenden, solche in Ordnung aufeinander 

zurichten, vnd die effectus so allerseits darauf schon erfolget, wie Ich in etlichen, sonderlich Ao. etc. 1631. an 

den Fürsten seines Vatterlands Wirtenberg, Item an König aus Schweden vnd andere abgangen, gethan, souil 

Mir bewust, vnd in erfahrung zubringen möglich, darzu setzen, damit man wiße, das Warheit Warheit vnd 

keine Lugen seye.9 (A megküldött Mitternachtstimme-t Gifítheiltól már ezelőtt megkaptam, de az ő dolgai nem 

mindenki számára alkalmasak, ..., különben jól tudom, hogy ő az Úrnak nem csekély eszköze, s hogy őt a 

Legfőbb a szavaival igen erősen védelmezte. Szeretném az összes kiváló levelét magaménak tudni, melyeket ő 

oly sok éve (isteni felszólítása óta) Európa nagy részére szerteküldött. Magam akartam fáradságot szentelni 

annak, hogy ezeket sorba állítsam, s a hatást, mely bekövetkezett (mint ahogy pár darabnál 1631-ből, így a 

hazájába, a württembergi hercegnek, s a svéd királynak címzetteknél már megtettem) amennyire lehetséges és 

megtapasztalható, hozzájuk fűzzem. Ezáltal nyilvánvaló lenne, hogy az igazság igazság, és nem hazugság). 

Hogy pontosabban mit jelent egy-egy ilyen „effectus", azt egy példával világítjuk meg. 
Permeier egy 1629-ben Tillynek és Wallensteinnak címzett röpirathoz a következő 
megjegyzést tette: Effectus - Tylly ist erschoßen oder vom empfangenen Schuß gestorben Ao. 1631. 

Wallensteiner zu Eger schändlich erstochen 15,25. Febr. 1634.10 (A hatás - Tillyt lelőtték vagy a kapott lövéstől 

halt meg, Wallenstein szégyenteljesen megfulladt Egerben). 

Permeier és Gifftheil kapcsolatáról keveset tudunk. Találkoztak-e személyesen? Nem maradt 

fenn róla dokumentum. Hogy Gifftheil Berlinben járt nem sokkal Permeier előtt 1631-ben, 

arról Permeier értesülhetett berlini ismerősei révén. Mégis, bizonyos jelek arra engednek 

következtetni, hogy már Berlin előtt ismerte Gifftheilt. Ha kézbe vesszük Gifftheil röpiratait, 

8 B17a III4n 
9 B17a III4p 

109 



feltűnő a sok stílus- és megfogalmazásbelí hasonlóság közte és az osztrák írásai között: „Gotts 

Königlichen Triumphgesellschafft vnd Christ-Evangelischen general-reformatorn"11 áll az egyik 

Gifftheil-címlapon, „Gotts Königlichen Triumph Gesellschafft vnd Christ-Evangelischen 

Vniversal-Reformatorn"12 található a Permeier íráson. Ugyanazokat a címeket, amiket Gifftheil 

használt, eltekintve a „Krigesfiirst Michael"-tői, Permeier is felaggatta magára, igaz még 

számos másikkal is kiegészítette. 

Mindenesetre Gifftheil nagy hatást tett Permeierre, s nem zárható ki, hogy egyenesen az ő 

példája nyomán érzett elhivatottságot a prófétaságra. Mivel Permeier 1630. novemberét tette 

meg a prófétasága kezdetének, így már azelőtt kezében járhattak a Gifftheil-féle röpiratok, 

talán éppen Hollandiában ismerkedhetett meg velük. Erre bizonyíték az egyik kézzel másolt 

röpiratra tett megjegyzés Permeiertöl: NB. Dises Schreiben hat Ludwig Fridrich Gifftheil (welchen Gott 

im Nahmen seines Sohns des Newen König Davids zu Verkündigung deßen Vorgerichts auf Erden Dan.7. seit 

ohngefehr Anno 1624. an die vomembsten Könige Chur: Fürsten, Ständ vnd Städt zuforderist auf der genant 

Evangelischen Seiten, außgesandt, vnd wegen Repraesentirung solches Titul oder Ambts, ins gemein von den 

Soldaten der vnterschiedlichen Armeen, der König David, schimpffsweise genennet wird,) im verschinenen 

1629. Jahr an einen Menonisten in Holland ... abgehen laßen13. (Ezt az írást L.F.G. (akit Isten a Fiú nevében 

mint az új Dávid királyt a földi előbíróság megjövendölésére az előkelő evangélikus királyokhoz, 

fejedelmekhez, rendekhez és városokhoz küldött kb. 1624-től, s mert ilyen címet vagy hivatást képvisel, a 

különböző hadseregek katonái Dávid királyként szidalmazzák) az elmúlt 1629. évben egy mennonitának adta). 

Tehát Permeier ezt a röpiratot 1630-ban másolta, amikor még Hollandiában volt. Közeli 

információkkal rendelkezett Gifftheilről, hiszen tudta, hogy Gifftheil kb. 1624-től küldözgette 

figyelmeztetéseit, hogy ismert ebben a szerepében, mert gúnynevet is adtak neki a katonák. 

Egy másik megjegyzésében azt is tudni vélte, hogy ki közvetítette Gifftheil egy levelét II. 

Ferdinándnak14, vagy hogy Drezdában Gifftheil személyesen nyújtotta át az iratot a szász 

kancellárnak 1627-ben15. 

Ha Gifftheil munkásságát fontosnak is tartotta, személyiségét és a módszereit már erős 

kritikával illette, ahogy ez az egyetlen megmaradt Gifftheilnak írt leveléből kiderül16. Ebben 

egy rendkívül magabiztos, önmagát Istentől felszentelt prófétának tekintő Permeier nyilvánul 

meg, aki már a bevezető mondatokban azzal biztosít legitimációt magának, hogy ő Luther 

10B17aI16 
11 B17a I8a 
12 B17b 76r 
13B17aI13 
14 B17a I14a 
l s B17aIl l 
16 B17a III1 A levelet közli R. van DÜLMEN: Prophetie und Politik, 454-459. 

110 



művének a folytatója (durch meine Hand das Werck ... zu continuiren), annak a Lutherénak, 

aki a római Antikrisztust nyilvánosan megtámadta, és hatalmát megszabdalta (den Römischen 

groß-Antichrist mit öffentlicher ... Feder ... angreiffen). Mint ilyen, feladatának tekinti, hogy 

más, Istentől felkent tanúkat szorgalmasan tanulmányozzon (in den Schrifften anderer von 

Gott erweckter Mitzeugen fleissig zu prüfen), s hogy ami megfelelőnek látszik tőlük, azt 

nyilvánosságra hozza. így találta Gifftheilt igaz prófétának, s ezt írta: Ich ebenfalls von des Herrn 

nahmen etliche briefe angetroffen, welche Ich mir sehr wol gefallen lassen, auch weil sie schrifftmäßig 

befunden, sambt andern beylagen an vnterschiedliche principal-örther in Teutschland, ja nicht weniger 

jüngsthin über Leipzig vnd Nürnberg gar nach Wien an vornehmes Stands Leute vnd die bey dem Kayserlichen 

Hoff ihren freyen accessum haben, zu versenden. (Én is kaptam az Ön nevével jelzett levelekből néhányat, ezek 

nagyon tetszettek nekem, mert a Szentírásnak megfelelőnek találtattak. Más mellékletekkel együtt különböző 

fontos németországi helyekre, sőt újabban Lipcsén és Nürnbergen keresztül Bécsbe is megküldtem őket előkelő 

rendi képviselőknek, akiknek szabad bejárásuk van a császári udvarba). De most barátságosan 

figyelmeztetni szeretné Gifftheilt, hogy a brandenburgi udvarnak és népnek szóló legújabb 

levelei magyarázatra szorulnak. Gifftheil feltehetőleg Permeier "prófétai" érdekeit sértette a 

berlini udvarnál, amikor újabb röpiratokban támadta meg a tartományban fellépő hamis 

prófétákat. Ezért Permeier egyrészt arra szólítja fel az egyébként kedves barátjának címzett 

Gifftheilt, hogy bizonyítsa be, valóban ő az egyetlen és igaz Isten küldötte (persze Permeier 

sértve érzi magát, hogy míg ő elismeri Gifftheilt, a másik nem fogadta el őt), másrészt 

figyelmességre és óvatosságra hívja fel őt, hogy a nehéz művet véghez tudják vinni (so hohe, 

schwere vnd gefahrliche werck mit so gnugsamer Fürsichtigkeit ... vorgenommen werde), s 

egyben felajánlja neki a segítségét (hierzu meiner feder gebrauchen kan, soll Ihme dero 

müglichkeit... gegeben werden.) Hogy nem csupán a saját véleményét képviselte Permeier, ezt 

azzal akarta megerősíteni, hogy az aláírásba belefoglalta Trappét és más igaz keresztényeket is 

(thue damit sambt den Herrn Trappen wie auch andern beywesenen rechtschaffenen Christen). 

Ha ez nem is Trappe és a többiek egyetértésével történt, Permeier tudta, hogy Gifftheil 

fontolóra veszi, vajon mennyire gondolkodnak Permeierhez hasonló módon a berlini rajongói. 

Később is kapcsolatban állt a két önjelölt próféta (ha a köztes években nem is leveleztek), mert 

1644 őszén Permeier egy régi ismerőse Emdenből azt írja neki, hogy Gifftheil éppen ott időzik, 

s Permeier levelét átadták neki, melyet bizonyosan meg fog válaszolni17. A levél aztán meg is 

érkezett18, ez az egy, ami a Gifftheiltól Permeiernek írottak közül megmaradt. 

17 A levelet idézi T. WOTSCHKE: Johann Permeier, 580., a jelzete: B17b f220. 



Az 1638-as levelezésben nem sokat fordul elő Gifftheil neve. Grammendorf utalt az egyik 

levélben Gifftheil egy röpiratára, melyben Carl Gustav Wrangelnek jósolta meg a bukását, 

illetve hogy új írásokat is kapott tőle19. Egy a fiának szóló levélben csak röviden megjegyezte, 

hogy Gifftheil Hollandiában tartózkodott akkoriban20. 

Gifftheil tekintetében fontosabbak azonban Permeiernek a kiadókhoz írt levelei. Ezekben azt a 

szándékát nyilvánította ki, hogy szeretné Gifftheil műveit nyomtatásban látni. Az első ilyen 

röplap, fogalmazta meg Meriannak21, egy kleines geschribnes Tractätlein von dem Gerichte 

Gottes über dise Virtte Monarchiam (egy kis traktátus Istennek a negyedik monarchia feletti 

bíróságáról). Ezt, mint már feljebb említettük, Permeier az Error Triunus-boz nyomtatná kettő 

másik röpirattal együtt. A négy nappal későbbi Michael Endtnernek szóló levélben szintén a 

ugyanerre a röpiratra adott megbízást, igaz teljesen más írások társaságában, s itt is magára 

vállalta a költségeket22. Ugyanitt megnevezett újabb hat traktátust, melyeket hasznosnak látna 

kiadatni, köztük a Göttliche Aufforderung an alle Generalen-t és az Aufforderung an alle 

Universitäten-t Gifftheiltől. 

Három hónap múlva pedig azt írta Meriannak, hogy Endtner visszautasította azt a több mint 30 

darab írást, amit mgküldött neki, mivel alkalmatlannak tartja az időt erre most Nürnbergben, és 

ezért az egész anyagot Meriannak irányítja, hátha ő segíteni tudna. Von dem Tractätl Aufffbrderung 

an alle Priester etc. so neben den andern hiebey ligt, hab Ich noch etliche exemplaria, also das es meinetwegen 

keines nachdruckens damit bedarf, Ich schick aber dises darumb das es der Herr auch andern guten Freunden 
23 

communiciren kan, vnd wer lust hat, wird es an fernere ort zubefurdern wißen (A Felhívás minden paphoz 

című traktátusból, mely ott található a többi mellett, van még néhány példányom, így felőlem nem szükséges az 

utánnyomása. De azért megküldöm az Úrnak, hogy jó barátjainak odaadhassa, s akinek kedve van hozzá, 

támogathatja a kiadását a távolabbi helyeken is). A tábornokoknak illetve az egyetemeknek szóló 

követeléseket külön megküldte Meriannak, hátha megfelelőnek tartja a kiadásra és a 

könyvvásáron való terjesztésre24. Októberben afelől érdeklődött Meriannál, hogy megkapta-e 

az írásokat, s ha igen, vajon mit lát jónak kiadni25. 

A művek 

18B17bflO. 
19B17aIII2h 
20 B17a II151 
21 B17aIII2f 
22B17aIII2g 
23 B17a III4i 
24 Uo. 
25 B17a III6q 

112 



Lássuk most a levelezésben leggyakrabban szereplő és biztosan Ludwig Friedrich Gifftheilnak 

tulajdonítható röpiratokat: 

1. Erkänntnuß Der Zergehung diser Vierten MONARCHIAE, Dan:2&7. Vnd wie das Gericht 

Gottes auff die Völcker dringet, welche dieselbe inne haben, wie solche Deduction auß 

Göttlichem Antrieb, zur nothwendigen Prüfiung diser Zeit Beschaffenheit, vnd als ein 

prodromus Famae seiner verordneten Christ-Evangelischen Universal-reformatorn Ps:2&149. 

Apoc:5&17. den vornembsten Chur: Fürsten vnd Ständen selbigen Reichs, noch Anno 1627. 

underschiedlicher weise Schrifftlich insinuirt worden. 4o. pp. 1-7.26 

2. Eine Aufforderung an alle Höhen 2. Corinth.10. oder Universiteten im Römischen Reich, 

Matth.24. 4o. pp. 1-7.27 

Permeier kérésére Grammendorf tisztázott néhány szerzőségi kérdést. Ezek szerint ez a röpirat 

Gifftheilé, de Panthaleon Trappe egészítette ki.28. 

3. Eine Göttliche aufforderung an alle Generalen, Obersten vnd Soldaten zu Roß vnd Fuß. 4o., 

PP. 1-8.29 

4. Aufforderung, und Ermahnung An alle Priester, Propheten, SchrifftGelehrten, Lehrer vnd 

Prediger, so hin vnnd her im Deustchen Lande vnter dem Volcke GOttes der Blinden vnnd 

Vnwissen den Leiter vnd Lehrer, vnd von Gott Gesandten seyn wollen. (...) Gedruckt im Jahr 

M.DC.XXXI. [A röpirat végén: Geschrieben aus Roma Nova l.Januarij Anno XXXI. Durch L.H. H.H. vnd 

E. Gedruckt vnd Verlegt.] 4o. pp. 1-14.30 

5. Erstlich Gott im Himmel. Für das ander Die grosse Noth der armen Leute allhie auff Erden. 

Zum dritten, Die starcke Grundveste der Erden, Berge vnd Hügel, nemlich die gewaltige 

Häupter vnd Regenten, Oberste vnd Kriegs-Leute betreffende, als durch welche der Sathan, 

der Fürst dieser Welt nun loß, ledig, oder außgelassen. 

26 B17a I8c 
27 B17a 135 
28 B17a m6n 
29 B17a 136 
30 B17a 125 

113 



Von wegen des Vnwesens in dem Römischen Reich, an den Churfiirsten von Sachsen, vnnd 

des Schwedischen Reichs Amptleute, zuvorderst aber an deroselben Feld-Marschalck, Panier 

gelanget. Gedruckt im Jahr, M.DC.XXXVII. 4o. pp. 1-6.31 

6. An die Schwedische, Chur Sächsiche und an die Kayserische Ampt, Sap.6. Oberste vnd 

Kriegesleute zugelangen, Apoc.6. 16. 20. ANNO 1637. 4o. pp. 1-3.32 

7. Posaun, Den Tag des HERRN, Gottes Gericht, vnd das Ende der Welt betreffend. An die 

Völcker dieser jtzigen vnnd letzten Welt zugelangen, So dieser obschwebenden Entpöhrungen 

halb, durch welche der Sathan, der Fürst dieser Welt loß, oder außgelassen, in einem Streit 

versamblet, (...) ANNO: M.DC.XXXVII. 4o. pp. 1-5.33 

8. Copia Oder Inhalt eines Sendbriffs, welcher alß Gottes Wortt für etlichen Jahren an den 

König auß Schweden abgangen, so sich deß armen Menschlichen Geschlechts gar niemahlen 

nach dem Grunde deß waren vngeferbten Glaubens vnd der Liebe Gottes nach anzunehmen 

begehret, (...) Neben einem andern Schreiben, so deß vberteufflischen Mord vnd Raubwesens 

halber itzundt erst an die Schweden gelanget. Abgefertiget Durch den Kriegs Fürsten Michael 

Apoc.12. (...) Gedruckt im Jahr Jesu Christi, 1637.4o. pp. 1-7.34 

9. STIMME Durch welche der HErr Zebaoth auß Zion also brüllet. 1 folio oldal35 

Gifftheil apokaliptikus hangnemű, rövid terjedelmű írásainak az alapvetése, hogy a végidők 

közelednek (Vnd weil wir itzund gewiß vnd warhafftig vor dem ende der Welt seynd), s 

mindenki készüljön fel a leszámolásra. Gifftheil szerepe a prófétáé, aki az embereket arra 

figyelmezteti, hogy az üdvösségük érdekében (ernstlich ermahnet, wol für sich zusehen, seine 

Seele vnnd Gewissen, anders in acht zu nehmen), és amit még mindig hozzátesz, a szegények 

szüksége érdekében (vmb der grossen Noth willen der armen Leute), tekintsenek magukba és 

bánják meg a bűneiket. Minden nép a földön abba a bűnbe esett, hogy Isten szeretetének a 

31 B17a I33b 
32 B 17a 134 
33B17aI31 
34 B17a 132 
35 B17a I14a 

114 



szövetségét felbontotta, és az ártatlan lelkeket is az ördög uralmának vetette alá. Az utolsó 

idők jele a mostani véres, mindent tönkretevő háború. 

Gifftheil végigvesz a vádjaiban mindenkit, aki szerinte a világ romlását okozta, legyen az 

uralkodó vagy hadvezér, egyszerű katona, lelkész vagy tudós. Egy jóravaló keresztény 

katonának például nemcsak a bibliai parancsolatoknak kell megfelelnie (legfőképp a szeresd 

felebarátodatnak), hanem tudnia kell döntenie az igazságos és igazságtalan háború közt. 

Pontosan ugyan nem fejti ki Gifftheil, hogy mit is ért ezalatt, de a szövegből kiolvasható, hogy 

a mostam keresztények közötti szakadás és háborúság lázadás a szeretet szövetsége ellen, és 

semmilyen keresztény hiten belüli vita nem adhat okot arra, hogy bárki háborúba kezdjen 

felebarátja ellen. Egy keresztény katona ne bántson, ne félelmítsen meg, ne kínozzon, ne 

raboljon ki és legfőképp ne öljön meg egy másik keresztényt. 

Az egyetemekhez és az egyháziakhoz intézi dörgedelmeit, amikor arra figyelmezteti őket, hogy 

csupa istenteleséget követnek el. Az igazi lelkész hivatás abban áll, hogy előkészítse, és az igaz 

hit alapján a szellemben és a szeretet szövetségében egyesítse az embereket (Dem wahren 

Predigampt nach sollen die Leute zubereitet, in Gott erbawet, einander dem waren glauben 

nach im Geist, vnd dem Band der Liebe vereiniget sein). Vak vezetőknek és a szeretet köteléke 

elválasztóinak nevezi az egyháziakat és a tudósokat, akik a saját jólétük és hasznuk érdekében 

léptek egymással hamis szövetségre. 

Összegzés 

Röviden tekintsük át tehát a Permeier-Gifftheil kapcsolatot. Permeier intenzíven foglalkozott 

Gifftheil írásaival, a hatás elsősorban hollandiai tartózkodása alatt érhette. A prófétai szerepek 

feltűnő hasonlóságát (azonos vagy közel ugyanazon megnevezések és címek, az uralkodóknak, 

rendeknek, birodalmi gyűléseknek küldött levelek) figyelembe véve Permeier Gifftheil nyomán 

indult el ebben a szerepében. Ez feltűnt Gifftheilnak is, aki egy indulatos röpiratban mutatott rá 

a brandenburgi fejedelemnek és udvarának a hamis prófétára: Copia eines Schreibens, welches an 

den Churfiirsten von Brandenburg, seine Räthe oder Amüeute ... übersendet worden, wegen einer großen 

Gotteslästerung, welche von einem falschem Propheten, greulichen und reißenden Seelenwolf allda 

ausgegangen36. (Egy írás a brandenburgi választófejedelemnek és a tanácsosainak, valamint hivatalnokainak, 

melyet amiatt az istenáromlás miatt küldünk, melyet egy hamis próféta, szörnyűséges, marcangoló, lelki farkas 

36 Ezt a nyomtatott röpiratot Eylenstein ismerteti egy, az akkori breslaui egyetemi könyvtárban található 
Gifftheil-kolligátumból, de megvan a hallei anyagok között is, jelzete: FS 61D21 

115 



követett el). Permeier, mert ki másról lehetne szó, találva érezhette magát, s jóval 

visszafogottabb hangnemben, de határozottan visszautasította Gifftheil azon nézetét, mi szerint 

csak ő az egyedüli igaz próféta. A Gifftheilnak írt hosszú 1636-os levélnek tehát megvan az 

indítéka a fenti röpiratban, és Permeier békülékeny hangja, a közös ügyben felajánlott 

segítsége, elismerése Gifftheil felé, valamint az a tény, hogy valóban addig is terjesztette az 

írásait feltehetőleg lecsillapították Gifftheil haragját. Egyébként is Permeier aztán visszatért 

Bécsbe, más ügyekkel foglalkozott, és a távolság is megnőtt köztük. Igaz, Permeier továbbra is 

szem előtt tartotta Gifftheil tevékenységét, s gyűjtötte a röpiratait. Szándékában állt azokat 

kiadatni, sajnos nem tudjuk, hogy milyen sikerrel. A röpiratok ugyanis névtelenül, évszám és 

nyomdahely, valamint a nyomdász megjelölése nélkül jelentek meg. A Zergehung-nak több 

kiadása ismert, az egyik legnépszerűbb Gifftheil-írásnak számított. A B17a kódexben is két 

különböző nyomtatvány és még egy másolat Permeier kézírásával található belőle. De a többi 

röpiratnak is számos kiadása van. A legnagyobb a reneszánszuk egyébként az 1640-50-es 

években, ekkor fordították le őket angolra, latinra, hollandra, állítólag Gifftheil híre Moszkvába 

és Törökországba is eljutott37. A két próféta kapcsolata 1644-ben folytatódott, amikor levelet 

írtak egymásnak. 

A hasonlóságokról már beszéltünk esetükben, de különbségek is adódtak. Gifftheil 

emocionálisabb, túlfűtött közelítése a dolgokhoz gyakrabban keltett visszatetszést, mint 

Permeier szenvedélyes, de racionális érvelése (Permeier érve igaztalan volt Gifftheillal 

szemben, amikor azt írta, hogy nem ismeri eléggé a Szentírást). Míg Gifftheil módszerei 

hatásosabbak voltak atekintetben, hogy elérte velük, hogy udvari körökben fogadják, mégha 

szent őrültnek is tekintették, írásait ismerték és terjesztették, addig Permeier egész életén át 

azért küzdött, hogy levelei eljussanak a német-római birodalom császárához, de ez soha nem 

sikerült neki. Viszont az eszmetársak, hasonló gondolkodásúak körében Gifftheil 

radikalizmusát veszélyesnek tartották (ehhez elég Franckenberg értetlenséget kifejező 

véleményét idézni az egyik leveléből38, vagy a Münster-testvérpár levelezését megnézni, hogy 

37 G. ARNOLD: Kirchen- und Ketzer-Historie, 102. 
38 J. TELLE: Abraham von Franckenberg, 242-252. Franckenberg ebben az 1649-es levelében egy 13 évvel 
korábbi Gifftheillal való találkozásáról ír. A württembergi próféta karddal próbálta az igazát megvédeni, s 
rátámadt egy helyi (mindez Sziléziában játszódott) lelkészre. Franckenberg megjegyzése ehhez: inkább 
szavakkal és szellemi karddal, nem pedig valóságos fegyverekkel kell az Antikrisztust és a derékhadát 
megsemmisíteni. 

116 



Gifftheil milyen lekezelt figura volt egyes körökben39), míg Permeier szelídebb terjesztői 

munkásságával viszonylagos népszerűségnek és ismertségnek örvendett. 

39 T. WOTSCHKE: Johann Ludwig und Johann Friedrich Münster, 141. Wotschke itt Johann Ludwig Münster 
levelét közli testvéréhez, Johann Friedrichhez, aki egy életen keresztül Gifftheil rajongója és kísérője volt, és 
szorgalmasan feljegyezte szavait. Ludwig igyekezett Gifltheiltól eltéríteni az öccsét, mert szerinte Gifftheil 
inkább akadályozza, mintsem segíti az evangéliumi igazság kiderülését. 

117 



c. Lorentz Grammendorf és müvei 

Lorentz Grammendorf a Permeier-féle kör legizgalmasabb személyisége. Igaztalanul a háttérbe 

szorult a barátaihoz és eszmetársaihoz képest, a kutatásban eddig semmilyen méltatást vagy 

tanulmányt nem szenteltek neki. A legtöbbet Wotschkétől tudhatunk meg róla, de ő is csak 

más rajongókkal kapcsolatban érinti Grammendorf szerepét. Ezért ebben a fejezetben egy 

kicsit bővebben térünk ki rá, hogy az olvasó is meggyőző képet kapjon a fenti állításról. 

Grammendorf már Arnoldnál kiérdemelt egy külön kis bekezdést, ebben Arnold két művét 

említi, az Ernste Wehklage-t, s az Apologia-1, mint a lutheránus lelkészek ellen szánt kritikus 

hangú írásokat1. Ugyanitt, a Breckling által írt részben, Gifftheil után a második helyen 

szerepel: Cammer-Gerichts-advocat in Berlin, hat mit seinem seligen brueder und trauen dem Gifftheilen 

treulich bis in den tod beygestanden, und viel herrliche Zeugnissen vonder welt-Babel und ihrem fall öffentlich 

drucken lassen, darüber er von den Priestern sehr verhasset und von ihren Kirchhoff auch nach dem tode 

ausgeschlossen, aber von dem Chur-Fürsten geschützet, und auf der Reformierten Kirchhoff mit seiner Frauen 

begraben, dessen Zeugnisse noch bey mir beruhen.2 (Kamarai bírósági ügyvéd Berlinben, aki megboldogult 

bátyjával és feleségével kitartott Gifftheil mellett annak haláláig. Számos kiváló tanúbizonyságot tett közzé a 

világ-Bábelről és a pusztulásáról, ezért a lelkészek nagyon gyűlölték, és a temetőből is kizárták. De a 

választófejedelem megvédte, s feleségével együtt a református temetőben leltek nyugalomra. Művei megvannak 

még nálam). Breckling tudni vélte, hogy Panthaleon Trappe el akarta őt téríteni a rajongóktól, 

de végül Grammendorf nyerte meg őt Gifftheilnak és az ügynek3. Betke megtérítésében már az 

adott fejezetben láthattuk a kezdeményezését. Barátja! közé tartozott Conradus Potinius 

lelkész Wittmundban4, Johann Paul Ludwig clevei tanácsos5, Nicolaus Wolff berlini 

aranyműves6, aki a Grammendorf elleni praktikák miatt maga is tollat ragadott, s írásaiban 

védte meg őt. Rathardus Hoffmann, aki berlini ügyvéd volt, szintén kiállt Grammendorf nézetei 

mellett, amiért börtönbe vetették, s végül elszegényedve ő is a református temetőben lelt 

nyugalomra7. Breckling többször megemlítette, hogy amikor Gifftheil halála után magához 

1 G. ARNOLD: Kirchen- und Ketzer-Historie, 152. 
2 Uo. 1090. 
3Uo. 
4Uo. 
5Uo. 1091. 
6Uo. 
7 Uo. 

118 



vette Johann Friedrich Münstert, nagyon sok kéziratot megkapott tőle, köztük 

Grammendorféit is8. 

Az egyetemi matrikula szerint 1592-ben iratkozott be az Odera melleti Frankfurtba jogot 

tanulni, mégpedig a választófejedelem támogatásával9, s aztán az ő szolgálatába lépett 

ügyvédként. A tisztes polgári foglalkozás mögött azonban igazi eretnek lélek rejtőzködött. 

Ismeretségi körébe tartozott szinte az összes valamire való önjelölt próféta és disszidens, és 

rengeteg szál futott össze a kezében. Kapcsolatban volt Betkével, Gifftheillal, 

Franckenbergékkel, Johann Paul Ludwiggal, a Münster-testvérekkel, a nürnbergi rajongókkal, 

köztük Nicolaus Pfaff-fal, Paul Felgenhauerrel, Christoph Hübnerrel. Hasonlóan Permeierhez, 

maga is rendezett sajtó alá műveket, s ő is írt, mégpedig szenvedélyesen. 

Permeierrel baráti viszonyban állt, ez a barátság a berlini közös évek alatt bontakozott ki. 

Évente több levelet váltottak egymással. A levelek egy része a B17a, a másik része a B17b 

kódexben található (összesen 17), ez utóbbiban az eredetiek. 

Grammendorf tevékenységéhez az a forrás nyújt segítséget, melyet már korábban, Permeier 

berlini föllépése kapcsán idéztünk. Ebben ugyanis nemcsak Permeierről számol be részletesen a 

szerző, hanem arról is, kik voltak a társai és milyen könyveket olvastak. A krónikás kiemeli, 

hogy Permeier huszonnégy tagot nevezett meg a társaságából, tizenkettő a rendekből, 

lovagokból és politikusokból került ki, ezekhez tartozott Grammendorf és Trappe10. Később 

azt tudjuk meg, hogy az előkelő ügyvéd 1635. januárjában egy újévi figyelmeztető levelet 

küldött a polgármesternek, Benedek Reichartnak. Ebben azt követelte, hogy a polgármester 

mindenki számára tegye közzé, amit ő megírt, nevezetesen: az evangélikusok eltévelyedése az 

oka most minden bajnak, felsorolja, hogy milyen eszközök vannak a szerencsétlenség 

leküzdésére, elmondja, hogy Krisztus eljövetele a küszöbön áll, hogy mit kell tenni az 

üdvözülésért s mit nem szabad, s ellenállást kíván az antikrisztusi birodalommal szemben11. A 

levélhez még a következő iratokat csatolta Grammendorf: Zeugniß des ewigen Euangelii, 

Schlüßel der Höllen und des todes, Classicum sacrum ad Heroes Davidicos, Auforderung und 

Ermahnung an alle Priester fiirn Riß zustehen12. A polgármester állítólag engedett 

Grammendorf kérésének, nyilvánossá tette az írásokat, de ugyanakkor továbbította őket a 

8 T. WOTSCHKE: Zwei Schwärmer, 148. 
9 Aeltere Universitäts-Matrikeln Universität Frankfurt a.O., I. kötet, Kiad. Ernst FRIEDLAENDER, Leipzig, 
1887. 370. 
10 Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Boruss. fol. 484. 35r. 
11 Uo. 37r. 

119 



minisztériumnak is, ahol egy ülésen felolvasták azokat: Worauf bey Verlesung und gehaltener 

deliberation einhellig geschloßen, daß einer ihres Mittels in Nahmen des gantzen berlinischen Predig-Amts 

aufsetzen wolle Eine Prob und Prüfung des Grammendorffischen Neu-Jahrs-Brieffs13 (mire a felolvasáson és a 

tanácskozáson egyhangúlag úgy döntöttek, hogy egy közvetítőjük az egész berlini egyházi hivatal nevében a 

grammendorfi újévi levelet próbára teszi és leellenőrzi). A fent nevezett levelet elküldték egy kérvény 
kíséretében a konzisztóriumnak, hogy ők döntsenek az ügyben. Azonban semmilyen választ 
nem kaptak, s ennek az oka, ahogy a krónikás megjegyzi, bleibet bis dato unbewust 
(mindeddig nem derült ki). 

De ezzel nem értek véget a berlini ügyvéd üldöztetései. A Permeier életrajzát ismertető 

fejezetben már beszámoltunk a stettini svéd kormányzó leveléről 1636. októberéből. Johann 

Transaeus ebben azt követelte a berlini tanácstól, hogy tartóztassák le Grammendorfot, 

Permeier veszélyes weigeliánus védelmezőjét és tanácsadóját. Indítsanak ellene eljárást, hogy 

tanait visszavonja, de vigyázzanak rá, hogy meg ne szökjön, és eskessék meg, hogy er nicht alle 

diejenige Brieffe, welche der Permeier bey einen Jahr hero an unterschiedliche Geist und weldtliche Persohnen 

alhier und in Dantzig geschrieben, gelesen, Rath dazu gegeben, approbiret und gut geheißen habe14 (azon 

levelek közül, melyeket Permeier egy jó évvel ezelőtt Stettinbe és Danzigba küldött különböző világi és egyházi 

személyeknek, nem olvasta mindet, nem adott tanácsot hozzájuk, nem hagyta jóvá és nem nevezte jónak őket). 

Transaeus reméli, hogy a berliniek nem hunynak szemet az ügy felett, s haladéktalanul 

intézkednek, mely döntésekről ő is váija az írásos választ. Sajnos a forrás itt megszakad, de 

Grammendorf levelei tisztázzák a történteket. 1637. áprilisi levele szerint Transaeus szolgájától 

megtudta, hogy wie gar böse Praktiken derselbe wider den Herrn vnd mich vorgehabt15 (milyen 

gonosz praktikákkal akart Permeier és ellene Transaeus eljárni), de miután Carl Gustav 

Wrangel megérkezett a csapataival, a dolgok egészen másképp álltak, mint ahogy azt a svéd 

elképzelte. Végül Transaeust és a feleségét elkergették, a vádat pedig visszautalták az udvari 

kamarai bírósághoz, ahol Grammendorf is dolgozott, így elült a per. Emellett feltehetőleg 

komoly támogatói voltak az ügyvédnek a választófejedelem udvarában. 1638-ban azonban újra 

felmerült az ügy, igaz, most nem a város részéről, hanem az egyházi elöljáróság akaratából (az 

aláírók között voltak mindkét részről, tehát evangélikusok és reformátusok is). Május 22-én 

egy jelentést küldtek a fejedelemnek, melyben egy új konzisztóriumi és vizitációs rendelet 

munkálatairól számoltak be. A nyolcadik pontban, ahol a weigeliánizmus elleni küzdelmükről 

esett szó, megnevezték Joachim Betkét és a Mensio Christianismi című írását. Betke azt 

12 Uo. 
13 Uo. 
14 Uo. f44. 

120 



vallotta, hogy ezt a tudta nélkül adta ki Christoph von Erxleben, a terjesztése pedig 

Grammendorfhak volt köszönhető. Weigeliánus agitátorokként felsorolták még Pantaleon 

Trappét, Johann Sarnoviust és Andreas Detrit. De a legrosszabbnak köztük Grammendorfot 

tartották, akinél a találkozók is zajlottak és az írások is keletkeztek16. A fejedelmet vélhetően 

bosszantotta az ügy, és egyre szigorúbb rendeleteket adott ki a weigeliánusok ellen. 

Hogy pár évvel később mégis egy szabályos per indult ellene, azt egyrészt a Permeierhez írt 

leveleiből, másrészt egy fennmaradt művéből tudjuk, ezek alapján viszonylag pontos képet 

formálhatunk az eljárásról. 1641. augusztus 11-én kelt levelében megemlítette Permeiernek, 

hogy az ellenségei ismét bevádolták a választófejedelemnél, a berlini esperessel, Johann 

Kochhal az élen. Grammendorf ugyanis (ismét újév alkalmából) újabb figyelmeztető leveleket 

küldött nekik, hogy ne legyenek olyan biztosak a dolgukban, mert itt a vég. Mellékelt hozzá 

egy gedruckte Erkenntnis der Plagen Ursach17 (nyomtatványt a „Csapások okának a 

felismeréséről"). 1643. február 8-án még mindig ugyanerről panaszkodott: Was ich rede, so 

fange ich Krieg an18 (bármit beszélek, háborúba kezdek vele), majd így folytatta. Unlängst vor 

den Weihnachtsferien, als B. Reichard begehrte, ihm von meinen meditationibus mitzuteilen, übersandte ich 

ihm am Christtage eine geistliche Betrachtung der Geburt Christi. Wie er nun diese dem Propst von Berlin M. 

Samuel Hoffmann zugesandt, hat derselbe folgenden Tags so heftig dawider gewütet, daß er dieselbe, teils aber 

gestümmelt, von der Kanzel verlesen, teils heftig lamentiert vnd gelästert vnd wider die wahre Beiwohnung 

Christi in den Gläubigen gedonnert. Ihm sind auch andere gefolgt. Ich habe ihnen aber am Neujahrsabend 

wieder geschrieben vnd ihre Torheit vnter Augen gestellt. Sie sollen mich abermals bei dem Kurfürsten 

verklagt haben (Nem régen, még a karácsonyi szünet előtt B. Reichard kérte tőlem, hogy adjak neki a 

meditációimból. Átküldtem neki a ,Krisztus születésének lelki szemlélése" címűt, s ő erre továbbította ezt a 

berlini esperesnek, Samuel Hoffmann-nak19. Ő a következő napon oly hevesen dühöngött, hogy részben 

felolvasta az írásomat (közben elment a hangja), részben hevesen siránkozott és szitkozódott rajta, és a 

hívőkben levő igaz Krisztus ellen dörgedelmezett. Majd mások is követték ebben. Én azonban újév estéjén 

ismét írtam nekik, s szemük elé tártam az ostobaságukat. Állítólag megint bevádoltak a választófejedelemnél). 

Valamikor ezek a vádak olyannyira megsokasodtak, hogy az udvarban a pártfogók sem tudtak 

mit tenni ellene. Grammendorf a konzisztórium elé került, erről egy művéből Apologia címmel 

szerzünk tudomást. Az Apologia-vú személyesen Georg Wilhelm választófejedelemhez 

fordult, tudta, hogy csak az ő segítségével kerülhet ki a nehéz helyzetből. Vádlottnak nevezi 

15idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 40., jelzete: B17b f90. 
16 Ezt az esetet Bonin írja le. Id. Burkhardt von BONIN: Die Versuche märkischer Kirchenrechtsreform im 17. 
Jahrhundert, In Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, 22 (1927) 173-180. 
17 idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 60., jelzete: B17b f98. 
18 Uo. 40., jelzete: B17b flOO-lOl. 
19 Samuel HOFFMANN (1608-1649) evangélikus teológus. Sziléziából menekült Berlinbe, ahol hamarosan 
magas egyházi pozícióba került, ő lett 1637-ben a püspök. 

121 



magát, mégpedig a berlin-kölni lutheránus lelkészek üldözöttjének. Mint írja, hosszú éveken 

keresztül türelemmel viselte az ellene való támadásokat, azt, hogy eretneknek nevezték. A 

műben pontokba szedi, hogy milyen vádakkal gyanúsítják, és részletes cáfolatokat ír ezekre. A 

vádak lényege röviden: nem jár templomba, nem gyón, és nem vesz magához úrvacsorát (er 

kähme nicht in ihre Kirchen, kähme nicht zu ihrer Absolution und Abendmahl). Grammendorf 

felelete erre, hogy ez keresztény szabadságában áll (er stehet in seiner Christlichen Freyheit), s 

ilyet maguk az apostolok sem tettek. Ő egy katolikus [értsd az eredeti jelentését: általános] 

gyülekezetben hisz (eine Catholische und allgemeine Versandung), s reméli, hogy Isten 

kegyelméből tag lehet egy ilyenben. Ezért hagyott föl a pápista fölbegyónással is, mert ennek 

Isten szavaiban nincsen alapja, s tudja, hogy az egyik testvér nem bocsáthat meg a másiknak 

(kein Bruder den andern Gott versöhnen könne). Hasonló okokból utasítja el az úrvacsorát, 

ehelyett ő minden nap Krisztushoz könyörög az égi kenyérért (bittet er täglich nach Christi 

Befelhl umb das überwesentliche Himmel Brod). Azzal gyanúsítják, hogy weigeli szektához 

tartozik (den Beklagten einer genannten Weigelianischen Sect beschuldigen), s mint ilyen, 

weigeliánusokat rejteget a házában (Beklagter solte Weigelianische Rotten-Geisier beherget 

haben), s ez utóbbit nem is tagadja, csak máshová fekteti a hangsúlyt: Und ob er gleich nach Gottes 

Befehl ein oder zwey Bothen Gottes vor etzlichen Jahren auffgenommem, so sind es doch keine Sectirische, 

viel weniger Weigelianische Geister, ... es sind Boten der Warheit und Gerechtigkeit Gottes20. (Isten 

parancsolatjára néhány évvel ezelőtt Isten egy vagy két követét magamhoz vettem, de ők nem voltak 

szektatagok, még kevésbé weigeliánusok, ... hanem az isteni igazság és igazságosság követei). Vádolják, 

hogy enthuziaszta, aki nem mer a nézeteivel a vádlói elé állni. Új tanokat hirdet, lázít, nem 

tiszteli a felsőbbséget, sőt el is veti, tiltott-titkos összejöveteleket tart, ahol egyszerű embereket 

térít meg a tanainak, melyek tévesek és bosszantóak. Miért ne tenném meg a kötelességemet, 

kérdez vissza Grammendorf, hogy figyelmeztessem embertársaimat a bűneikre, s ha 

összejövünk egymással beszélgetni, akkor vajon minek kellene a témának lennie, ha nem az 

igaz keresztény életnek. Grammendorf a cáfolatában hatásosan festi le a köztük levő 

felfogásbeli különbség lényegét, mégpedig ellentétpárokra építve: amazok (értsd a papság) 

kőépületeikben rég elvetették az élő szót, míg a többiek (értsd az igaz hívők) az élő kőre, 

nevezetesen Krisztusra építik szellemi templomukat (jene erbawen sich auff den Lebendigen 

Stein oder Felß, nemlich Gott in Christo Jesu zu einem geistlichen Hause und Priesterthumb). 

Amazok embertől kapott hivatalokat viselnek, a Szentírást emberi vélemények után 

magyarázzák, a többiek a béke követeiként apostoli hivatalukat gyakorolják, és testvéreiknek a 

20 (L. Grammendorf): Apologia, 33. 

122 



nagy titkot magyarázzák (Jene fuhren ain Apostolisches Amt, als Botes des Friedens 

Euangeliciren und verkündigen ihren Brüdern das ... grosse Geheimnuß). Amazok csak a külső 

dolgokkal törődnek (irigység, gőg, pénzéhség, testi gyönyörök érdeklik őket), a többiek 

megmutatják, hogyan él az ember a szellemben (wie man im Geist lebet). Amazok maguk 

akarnak az egyház fejei lenni, akik ember és Isten között a közvetítők és könyörgök (die 

zwischen Gott und Menschen als Mittler und Vorbitter gesetzet), a többiek bebizonyítják, hogy 

minden igaz keresztény egyben Isten papja és szolgálója (alle wahren Christen alß Geistliche 

auch rechte Priester und Diener Gottes seyn), akiknek nincs szükségük közvetítőkre. Maga az 

Apologia elemzése megérdemelne egy külön tanulmányt, melyről itt hely hiányában le kell 

mondanunk21. 

De téijünk vissza a Permeierrel való levelezésére. Permeier közvetítésével Florian Crusius és 

Grammendorf is kapcsolatba léptek egymással, Crusius üdvözölte Grammendorfot, mert úgy 

vélte, hogy auch um die Gerechtigkeit bestehet22 (szintén kiáll az igazságosságért), ő pedig egy 

Crusius-írást kért Permeiertől De reformatoribus címmel23. Közben Grammendorf azon 

igyekett, hogy nagyobbik fiának, Christophnak, aki gyógyszerész, állást szerezzen. Akkoriban 

a fiú Danzigban tartózkodott, s rajta keresztül mentek a levelek Berlin és Danzig között. 

Egyébként a svédek is őrá figyeltek fel, s tőle szerezték meg aztán a Pérméiért és az apját 

terhelő bizonyítékokat24. (Később a fiú Permeier révén Bécsbe, majd Pozsonyba került25.) 

Grammendorf a nehéz időkben végig Berlinben élt, legalábbis 1643. március végéig, ez ugyanis 

az utolsó fennmaradt levelének a dátuma. A nehéz idők többféleképpen értendők: egyrészt a 

Grammendorf elleni perre, másrészt a Berlint és környékét érő háborús dúlásokra 

vonatkozóan. Grammendorf oldalakat szentelt leveleiben a svédek pusztításainak, a pestis 

terjedésének és a hasonló csapásoknak. 

21 Egy nagyon érdekes analóg jelenség figyelhető meg kb. ugyanezekben az években Nürnbergben. Ott 1639-től 
a város első lelkészének, Johann Saubertnek a vezetésével indult vizsgálat a weigeliánusok ellen. A per iratai -
a vádak hasonlósága (nem járnak templomba, nem vesznek úrvacsorát, téves tanokat terjesztenek, titkos 
gyülekezeteken vesznek részt, mindezt az ún. keresztényi szabadságra hivatkozva teszik), valamint az 
(evangélikus) egyházi vezetés igyekezete a weigeliánusok városból való kiutasítására, és ezzel szemben a városi 
tanácsnak a polgárait védelmező óvatossága - egészen megdöbbentően azonos elemeket mutatnak fel a berlini 
eljárással. (Az érdekességet tovább fokozza, hogy egyrészt voltak kapcsolatok a nürnbergi és a berlini rajongók 
között, másrészt a nürnbergi ügy annak a könyvnek a megtalálásán pattant ki, amit Matthaeus Merian adott ki 
1644-ben. Egyébként Christian Hoburg Spiegel Der Misbräuche beym Predigampt im heutigen Christenthum 
című művéről volt szó.) Id. R. van DÜLMEN: Schwärmer und Separatisten, 122-135. 
22 T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 31., jelzete: B17b fl09. 
23 Uo. 37., jelzete: B17bf91. 
24 Erről Transaeus ír a már idézett levélben, ld. Permeier-fejezet 44. Íj. 
25 B17a III6c 

123 



Gifftheillal való levelezéséből csak töredékek maradtak meg26, a kapcsolatuk a harmincas évek 

elejénél régebbre nyúlt vissza. Grammendorf azt írta 1637-ben, hogy Abraham von 

Franckenberg jó tíz évvel azelőtt Gifftheil révén von meiner Person berichtet worden27 (értesült 

az én személyemről). 1641-ben arról számolt be Permeiernek, hogy Gifftheil éppen Londonban 

van, de rettentő zavarosak az ügyei, s már ő maga is ellenérzésekkel tekint rá. Ugyanitt 

említette Joachim Hübner levelét Angliából, aki az ottani egyház helyzetét elemezte neki28. A 

Münster-testvérek is ismerték és nagyra tartották Grammendorfot. A Gifftheil-kísérő 

Friedrichnek azt írta Ludwig bátyja, hogy Grammendorfot flir einen lieben frommen Mann vnd 

einen Freund Gottes halte29 (egy kedves jámbor embernek, és Isten barátjának tartja). Végül 

lássunk egy másik forrásból származó adatot: 1643. augusztusában Johann Morsius30 egy 

levelet küldött Joachim Jungiusnak31. Ebben elmesélte, hogy még 1629-ben Johann Valentin 

Andreae megtisztelte őt a Dextera Amoris című munkájának tizenkét példányával, majd 

akkurátusan felsorolta, hogyan osztotta ezeket szét barátjai és ismerősei között: Das achte 

Laurentius Grammendorff, Ictus et Advocatus Berolinensis Aulae praestantissimus, vir insigniter in Theologia 

Mystica, Medicina et Philosophia versatus, et christianissimo animo praeditus32 (A nyolcadik Laurentius 

Grammendorfnak, a jeles berlini udvari ügyvédnek, a misztikus teológiában, orvostudományban és a 

filozófiában is kitűnő férfiúnak, aki a legkeresztényibb lelket birtokolja). 

Mivel 1643-ból ismerjük tőle az utolsó levelet, élete további folyását nem követhettük. 

Brecklingtől olvastuk temetése szomorú történetét: a sok ellenségeskedés és vita 

következtében az evangélikusok nem voltak hajlandók a saját temetőjükben nyugalomra 

helyezni őt, és a fejedelem parancsára a reformátusoknál temették el. 

Grammendorf adatta ki Paul Felgenhauer Aurora Sapientiae című művét 1628-ban33. A 

szűkszavú információ a Bruckner-katalógusból származik, a Felgenhauer-mű 1629-es 

amsterdami kiadása kapcsán. Bruckner az első Grammendorf-kiadást Magdeburgból 

26 Id. T. WOTSCHKE: Zwei Schwärmer, 155-156. 
27 idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 39., jelzete: B17b f92. 
28 T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 60., jelzete: B17b f98. 
29 T. WOTSCHKE Johann Ludwig und Johann Friedrich Münster, 142. 
30 MORSIUS, Joachim (1593-1639) teológiát és filozófiát tanult különböző egyetemeken, egy ideig a rostocki 
egyetemen könyvtáros. Jól ismert a heterodox körökben, maga is rózsakeresztes ideákat követ. Legendás hírű 
kézirat- és könyvhagyatéka volt. 
31 JUNGIUS, Joachim (1587-1657), filozófus és természettudós, előbb matematikát, majd orvostant tanult, 
Rostockban és Hamburgban működött. 
32 A levelet közli Heinrich SCHNEIDER: Joachim Morsius und sein Kreis, Lübeck, 1929. 59. 
33 Aurora Sapientiae, Das ist, Morgenröthe der Weißheit Von den Dreyen Principijs vnnd Anfang Aller Dinge 
im Geheymnüß der Weißheit offenbahret wird: Zum wahren Erkentnüß Gottes, deß Menschens vnd der 
gantzen Welt.... Gedruckt im Jahr, 1629. 

124 



eredezteti34. Egy másik érdekes kiadói adalékkal maga Grammendorf szolgált Permeiernek. Az 

osztrák arról lelkendezett barátjának, hogy Meriantól kapott egy csodálatos kis könyvet 

Speculum fidei címmel, melynél jobbat életében nem látott35. Azt kérdezte Grammendorftól, 

hogy hallott-e róla. A berlini válasza ez volt: Ich habe ein Tractätlein Speculum fidei intitulirt, welchs 

Hardtwich Lohman Syndicus zu Flenßburg, von da Er neben Nicol. Tetingen vertrieben, vor etzlich wenig 

Jahren drucken laßen, ... Ist es sonst noch ein anders Tractätlein, bitte Ich Mir Titulum zuconununiciren, oder 

wo möglich ein exemplar.36 (Néhány évvel ezelőtt kiadtam egy kis traktátust Speculum fidei címmel, melyet 

Hartwig Lohmann flensburgi szindikus írt (ahonnan őt Nicolaus Tetinggel együtt elüldözték). ... Ha ez egy 

másik traktátus lenne, kérném a címét, vagy ha lehetséges, egy példányt belőle). 

A művek 

Saját műveivel kapcsolatban nagyon nehéz a dolgunk, az eset teljesen hasonlatos Gifftheiléhoz, 

és segítséget csak a saját maga által adott adatok illetve egy gyűjteményes kötet (61D21) 

Haliéból nyújt. 

A levelezésben a következő művekről derül ki, hogy az övé: 

1. Tractätlein: die Beschaffenheit heutiger Verwüstung in 5. Fragen37 

Ez a művet nem sikerült azonosítani. 

2. Gründliche Erinnerung An die weltliche Ampts-Verwalter in der Christenheit. 4o. pp. 1-3. 

Permeier ezt a művet megküldte Endtnernek38, majd Meriannak39 is nyomtatás céljából. 

Szerepel még a Schallenberg-féle listán a l ó . helyen: An die Regimentsverwalter der genanten 

Christenheit, Hr. L. Grammendorffs40. 

Ami nyilvánvalóan az övé: 

3. Az Apologia-t már említettük az előbb, itt a címlapon rajta áll, hogy ki a szerző. Két kiadása 

van, de a kettő nem egyforma. Az elsőben (a) az Arnold Mengeringgel41 való vitája foglaltatik 

benne, a másodikban (b) pedig a perben ellene felhozott vádakra válaszol. 

34 J. BRUCKNER, A bibliographical Catalogue, 40. 
35 A Speculum fidei-ről ld. az adott fejezetet. 
36 B17a niőp 
37 Az egyetlen, amelyről őmaga mondja, hogy az övé. ld. B17a III6p 
38 B17a III2g 
39 B17a III2f 

125 



a. APOLOGIA wayland Herrn Laurentii Grammendorffs, wegen etlichen Herren Prediger zu 

Berlin, beschehene Anklage und Beschuldigung, Von dem Autore Dem Durchl. Chur-Fürsten 

von Brandenburg, v.v.v. am fordersten übergeben. Item Warhafftige Ursachen, Woher es 

komme, daß die meisten Prediger ihres guten Zwecks verfehlen, und mit ihrem Predigen und 

Bücher-Schreiben so wenig Nützen zur Erbauung und Besserung des Lebens schaffen an ihren 

Zuhörern, klärlich entdecket. Item Warhafftige Ursachen, Woher es komme, daß die meisten 

Prediger ihres guten Zwecks verfehlen, und mit ihrem Predigen und Bücher-Schreiben so 

wenig Nutzen zur Erbauung und Besserung des Lebens schaffen an ihren Zuhörern, klärlich 

entdecket. In einer Erinnerung an Selig: Herrn Doctor Arnold Mengering, über dessen 

bekanten Tractat einem, geschrieben. Von Weyland Herrn Laurentio Grammendorff Sei. 

gewesenen Cammer-Gerichts Advocaten zu Berlin. Amsterdam bey dem Verleger Heinrich 

Neuman, Anno 1690.4o. pp. 1-12.42 

b. APOLOGIA Herrn Lorentz Grammendorffs, Wegen des Abgöttischen-Heuchel- und 

Lügenwercks, der falschen Propheten, Miedling, und Bauchdiener: So dem Zeugnuß Gottes; 

Nach der Krafft und Warheit seines lebendigen Worts Widerstehen, und ihren Baal oder 

Zauberisches Babel Wesen vertheidigt haben wollen. Darvon anfänglich alles außwendige 

Vnwesen und Verderben in der Welt, nach der Lügenhafftigen Krafft und Würckung des 

Sathans inwendig ihnen entsprungen. Außwendig aber seinen Fortgang haben oder behalten 

muß. Von dem Autore dem Churfürsten von Brandenburg, auff die von den Lutherischen 

Schrifftgelehrten zu Berlin beschehene falsche Anklag und Beschuldigung am vordersten 

übergeben. (Bibliai idézetek) Amsterdam bey dem Verleger, Heinrich Neuman Anno 1690. 4o. 

pp. 1-69. 

4. Az Ernste Wehklage 1691-es kiadója őt nevezi meg szerzőként. Ennek a műnek is két 

kiadása ismert: 

a. Ernste Wehklage Vber die Hirten der Herde Gottes. Geschrieben im Jahr Christi 1631. 

Vnnd im Eingang des 39. Zum Druck befordert. Cum facultate Eius, qui erat & est & erit. 

Exod.3. Apoc.l. Hesek.19. Du aber mache eine Wehklage vber die Fürsten Israel vnnd sprich: 

40 B17a III5d 
41 Arnold MENGERING (1596-1647) evangélikus teológus Halléban. Grammendorf itt arra a művére reagált, 
amiben Mengering a katonák viselkedését a háborúban (öldöklés, rablás stb.) ördöginek vélte, s nem értette, 
hogyan következhetett ez be, amikor prédikációkat hallgatnak és könyveket olvasnak. Grammendorf 
mindebben a lelkészeket tartja hibásnak, akik nem elég jó pásztoraik a nyájuknak, s nem szolgálnak az 
embereknek példaképül. Grammendorfnak ez a műve nagy vitákat okozott még a század vége felé is, ezért 
vállalkozott egy bizonyos H. Wilhelm a kiadására. 

126 



Warumb ligt deine Mutter die Löwinne vnter den Löwinnen, vnnd erzeucht ihre Jungen vnter 

den jungen Löwen? 4. pp. 1-11. 

b. Ernste Wehklage Vber die Hirten der Heerde GOttes mit einer Anmerckung Wie verkehrt 

ihr heutiges Wesen vnd Thun für GOtt stehet ,was GOtt im Himmel dazu saget ,vnd wie es 

endlich mit solchen hinauß lauffen wird. Nach Gottes Wort auffgesetzet von Herrn Lorentz 

Grammendorf, Kammer-Gerichts-Advocaten zu Berlin am Churfürstl. Hofe zu Brandenburg, 

vnd bißher etzliche mahl in den Track heraußgegeben. Gedruckt von ANDREAM LUPPIUM 

privi! Buchhändlern, im Jahr 1691 Jahr. 4. pp. 1-16. 

A B17a kódex ötödik, utolsó részében az ő művei vannak egybekötve. Hogy Permeier Error 

Triunus-a is idekerült, ennek az oka abban keresendő, hogy a kódex összeállítója 

Grammendorfnak tulajdonította azt. Tehát a következőkről van szó: 

5. Erkantnus Der grossen Phantasterey Das ist Der Wider Christischen Verblendung derer, so 

sich vnd andere ihres gleichen auß lauter falscher Imaginationen vnd Phantastischer Einbildung 

für Christen, Geistliche, vnd Christi Statthalter vnd Mundbotten halten, vnd an Christi Statt als 

Mittler die andere, so sie die Weltlichen nennen, seelig machen wollen, vnd darüber die waren 

Kinder Gottes, so in solche ihre Phantasterey nicht bewilligen, verlästern, verdammen, 

verketzern, verfolgen, verjagen vnd tödten, vnd vermeinen sie thuen Gott einen grossen Dienst 

daran, wan sie das Vnkraut ihrer Phantasey nach aussietten, vnd die Engel in der Erndte der 

Arbeit benehmen wollen. Nebenst einer Erkandtnus der grossen Ertz-Huren vnd ihrer Bulen, 

davon der Geist Gottes zeuget. Geschrieben im Jahr, M.DC.XXVIII. 4. pp. 1-27. 

Johann Theodor Tschesch megköszönte Friedrich Münsteraek 1643-ban a Schrift von 

Phantasterei holland változatát, s elmondta, hogy ismerte a korábbi német nyelvű pédányt is, s 

a szerzőjének Trappét vélte. Ha Münster tudja a szerzőjét, írja meg neki, kérte43. 

6. Bericht wie Christus auß seinem Tempel ausgetrieben vnd durch die Alten vnd Newen 

Päbste der Grewel der Verwüstung an der heiligen Stelle gesetzet, Geschrieben im Jahre 1629. 

4. pp. 1-5. 

A 61D21 jelzetű kolligátumban ismeretlen kezétől származó bejegyzések a címlapon ezeket a 

műveket tulajdonítják még Grammendorfnak a fenti 5. jelzetű mellett: 

42 Bruckner nem ismeri, nem vette fel a katalógusába. 
43 T. WOTSCHKE: Zwei Schwärmer, 156. 

127 



7. Felsichtes Stein-Geschreye An alle Gottlose Priesterschafft. Gedruckt im Jahr 1656. 4. pp. l-

23. (A címlapon a következő megjegyzés található: Lorentz GrammendorfFtestis imper territas 

veritatis quae in Christo est. Solidissimum Testimonium spiritus est in hoc scripto. Davon nur 

dieß einige Exemplar mehr übrig ist, und were gut das es auff einen bogen contrahieret auch 

die heutige Zeit applicieret und in alle Welt außgesand werde Ihnen zum Zeugniß.) 

8. Ob es die Fürsten, Obern vnd Gewaltigen in Ländern, Städten vnd DörfFern, so sich 

Christen rühmen, vnd Gottes Volck seyn wollen, in ihrem Hertzen vnd Gewissen vor Gott 

zuverantworten, vnd vor Gott recht daran thun ... Dieses Recht zuerkennen, sol nach der 

grund-ursachen gefraget werden, warumb Gott wieder die Völcker, so sich Evangelisch 

nennen, eine so schwere Zornruthe erwecket, vnd sie ihren Feinden zum Raube vbergeben. 

Gedruckt im Jahr M.DC.XXX. 4. 

9. Schlüssel Der Hellen Vnd des Todes, Nach welchen sich ein Mensch zu prüfen, ob er bey 

jetzigemin der Welt verhandenem Vnwesen, dem Geist Gottes, oder der Krafft vnd Wirckung 

des TeufFels vnterworffen sey. Anno 1634. 4. 

Permeier ezt a művet is megküldte Meriannak nyomtatásra44. 

10. Von der grossen Babel, vnd ihrem hohen Güldenen Bilde, dafür alle Völcker vnd Zungen, 

so durch das Sigel Gottes nicht bezeichnet, vnd versigelt seyn, sondern das Mahlzeichen deß 

Thiers haben, vff der Posaunen vnd Trommeten schall niederfallen vnd es anbeten. Gedruckt 

im Jahr, ANNO M:DC.XXIX. 4. (A címlapon a következő megjegyzés található: solidum 

veritatis Testimonium GrammendorfF.) 

Permeier ezt a művet megküldte Endtnernek nyomtatásra45. 

11. CLASSICUM SACRUM: AD HEROES DAVIDICOS. Das ist Auffinunterung vnd ernste 

Ermahnung, an alle wahre vnd geengste Christen, vnd Christliche Streitter sich an diesem 

grossen Tage Gottes des Allmechtigen wol zurüsten, zuwachen, vnd wieder die Feinde Gottes 

eyfrig zustreitten. Gedruckt im Jahr. Anno XXXIII. 4. pp. 1-7. 

44B17aIH2f 
45 B17a III2g 

128 



Idetartozik még egy, a 61D21-ben szereplő mű, igaz a címlapon nincs Grammendorf 

feltüntetve, mégis a az itt felsoroltak közül az ötödikkel való szövegbeli egyezések alapján az ő 

szerzőségére gondolunk. 

12. Erkantnus Der grossen ErtzHuren vnd ihrer Buhlen, davon der Geist Gottes zeuget. 4. pp. 
1-4. 

Összegzés 

Lorentz Grammendorf az 1630-40-es évek Berlinjének rendkívül sokoldalú, érdekes alakja. 

Permeierrel való levelezése alapján egy összetett kép bontakozik róla, melyet a sok elszórt adat 

csak tovább színesít. A korabeli disszidensek közül rengeteget ismert, s sokukkal állt 

levelezésben, igaz, ezeknek a leveleknek a nagy része elveszett. 

Amennyiben igaz, hogy a Lohmann-féle Speculum fidei-nek ő volt a kiadója, akkor már az 

1620-as évek közepétől bizonyíthatóan a heterodoxia iránt érdeklődött. Az 1628-as 

Felgenhauer-kiadás egy újabb állomás ebben, s nem zárható ki, hogy egy ideig barátkozott a 

szociniánus eszmékkel is, hiszen a berlini forrás erre a tényre utalt Betke térítésével 

kapcsolatban. Egy másik fontos szálat jelent a Morsius-féle levél, aki Grammendorf misztikus 

teológiában, az orvoslásban és filozófiában való jártasságát emelte ki 1629-re visszatekintve. 

A harmincas évek elején Gifitheil berlini fellépése gyakorolt rá nagy hatást. Betke Brecklingnek 

szóló leveleiből tudjuk, hogy rengeteg Gifftheil-röpiratot lemásolt és teijesztett46. Mindvégig 

kitartott Gifitheil mellett, még ha ebbe a hűségbe néha a kétely hangjai is vegyültek. De 

nemcsak Gifitheil, hanem Johann Permeier hatása alá is került. Mint Khuefufinak 

megfogalmazta, őket tartja legtöbbre egész Németországban47. Bár Permeierhez fűződő 

barátságát is sokan megkérdőjelezték, mégsem hagyta magát megingatni, még a fenyegető 

letartóztatás ellenére sem 1637-ben. Egyébként Permeieren keresztül sok más kapcsolathoz 

jutott (de ez fordítva is igaz volt), nem is beszélve az osztrák lelkes teijesztőmunkájáról és 

költségvállalásairól. A negyvenes évekre elsősorban a háború és a per nyomta rá a bélyegét. 

Feltehetően ekkor tett szert a Hartlib-körrel is ismeretségre, mégpedig Joachim Hübner révén. 

(Hartlib 1639-ben ezt jegyzi fel a naplójába: Ab illo omnes libri Theosophici Prophetici etc. 

haber! poterunt. Miserat non ita pridem schriften Ioachimi Bechii Pastor zu L. in Marck-

46 ld. T. WOTSCHKE: Der märkische Freundeskreis Brecklings, 5. 
47 ld. T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 4. jelzete: B17b f89. 

129 



Brandenburg. Item schreiben von Lorens Grammentorf, Doctor Iuris zu Berlin. Item Pantel 

Trappens buchlein. Item von Lodowich Giftheil48.) 

A levelekben keveset olvasunk az ő munkáiról, ezekről szerényen hallgatott, inkább mindig 

másokat ajánlott Permeier figyelmébe. így fordulhat elő, hogy a viszonylag sok röpirat közül 

csak három, a Schlüssel Der Hellen Vnd des Todes, a Tractátlein die Beschaffenheit heutiger 

Verwüstung in 5. Fragen, és a Gründliche Erinnerung An die weltliche Ampts-Verwalter in 

der Christenheit fordul elő a levelezésben, igaz ezeket Permeier igyekezett kiadatni is. 

Meglepő védettségét annak a kettős helyzetnek köszönhette, hogy evangélikus létére 

református fejedelem szolgálatában állt, s egy biztos állás talajáról (gyaníthatóan a fejedelem és 

körének szemhunyorításával) szinte napi harcban állt a város világi, de még inkább az egyházi 

vezetésével. A grammendorfi vallásfelfogásba a legjobb bepillantást az Apologia nyújtja. Ebből 

kiderül, hogy majdnem minden, amivel vádolták (nem jár templomba, nem gyón, nem vesz 

úrvacsorát, a házában gyülekezeteket tart, eretnekeket rejteget magánál, rajongó), igaz, de ő a 

keresztényi szabadságra hivatkozva elutasította az ellene felhozottakat, s egy egészen más, a 

hívők szoros közösségén, szellemi összetartozásukon, a belső ihletettségen alapuló krisztusi 

egyházképet rajzolt fel, amelyben semmi szükség a hívők és Isten közé furakodó papokra. 

Betke barátsága és közös eszmeiségük hozta meg neki a késői, XVII. század végi elismerést, 

amikor több művét újra kiadták. Ekkor vált ismertté az Apologia, és újra megjelent az Ernsíe 

Wehklage. Hogy miért Betkének köszönhetően? Betke egészen élete végéig hűségesen 

megemlékezett róla, s ő hagyta tulajdonképpen Brecklingre a nála majdnem teljes egészében 

meglevő Grammendorf-írásokat49. Feltehetően ebből a forrásból jutottak a 90-es évek elején 

Heinrich Neuman könyvkiadóhoz a művek. 

48 Hartlib Papera CD1-2, Sheffield, 1995. 
49 Breckling egy levelében: Joachim Betkius, mein geistlicher Vater, mir vor seinem Ende per cabalam alles 
radierte, was ihm auf dem Herzen lag, und mir sein Antichristenthum, Excidium Germaniae, und andere 
Manuskripte et testimonia veritatis bei tausend Kopien und Manuskripte bei mir versammelt und aufgehoben, 
darunter auch des Lorenz Grammendorf recht gesalzene Schrillten (Joachim Betke, az én szellemi apám, 
halála előtt mindent belém vésett, ami a szívét nyomta. Az Antichristenthum-ot, az Excidium Germaniae-t, és 
más kéziratokat illetve igaz hagyatékokat, összegyűjtött és megőrzött másolatokat nálam ezer oldalszámra, 
köztük Grammendorf igazán csípős írásait is.) Idézi T. WOTSCHKE: Der märkische Freundeskreis Brecklings, 
6. 

130 



Még egy műve felbukkant egészen későn: Hellpolierter Secten-Spiegel, samt einer Vorrede 

Christiani Democriti, Amsterdam, 1719.50. A Democrítus álnév mögött egy Johann Conrad 

Dippel (1673-1734) nevű orvos rejtőzött, aki a radikális pietizmusban jelentős szerepet töltött 

be. 

50 Két példánya ismert: az egyik a Bajor Állami Könyvár katalógusában a 4 Polem. 3364,14 jelzet, a másik 
Stuttgartban a Württembergische Landesbibliothek-ban a Theol.qt.2805 jelzet alatt található. 

131 



d. Panthaleon Trappe 

Eine Christliche, beständige vnd gründliche Erklärung Auff die schweren Beschuldigungen, so 

heuten ohn vnterscheid, so wol über die rechtschaffene wäre Glieder JEsu Christi, als auch 

vber meine nichtige Person also gefuhret werden, samb verachtete ich (wie dessen die 

Weigelianer, Enthusiasten, Phantasten, Neue Propheten ins gemein, vnd ein jeder insonderheit 

vnter disen Nahmen mit beschuldiget wird) die Heylige Schrift die Heylige Sacramenta, das 

wäre Apostolische Predigampt, den Standt der Obrigkeit vnd alle andere Stände, vnd wartete 

nur auff sonderbare Raptus. Allen Christlichen Hertzen zur nachricht auffgesetzet, nebenst 

einem kurtzen extract deß S: Johan Amts Christenthumb: Durch Pantel Trappen, gewesenen 

Burger zu Havelberg in der Marek vnd Chur Brandenburg. Matth. 5.V.11. Selig seid ihr, so 

euch die Leuthe schmähen, vnd reden allerley vbels von euch ümb meinent willen, so sie daran 

liegen: Seit ffölich vnd getrost, es soll euch im Himmel wol belohnet werden. Denn wer mein 

Jünger sein will, der muß das Lästerungs Creutz auffiiehmen, vnd mir damit täglichs folgen, 

oder er ist mein nicht werth. Matth. lO.v.38.39. Luc. 9.V.23. 

Gedruckt in Hollandt, 1637. 4. pp. [64]1 

2. Auffforderungf!] zu wahrer Ninivitischer Busse: Darinnen kürtzlich angedeutet wird, 1. Was 

die wahre Busse sey? 2. Wie der Mensch dieselbe in sich zuerkennen. 3. Eine Ermahnung zur 

wahren Prüfung. 4. Ein rechtes Bußgebettlein. 5. Was der Glaube sey? Durch Liebhaber der 

Warheit, allen Menschen zu hertzlicher Prüfung auffgesetzet, damit ein jeder in sich gehen vnd 

forschen möge: Ob er in Christo, vnd Christus in Ihm, oder, ob er mit dem Teuffei, der Welt, 

vnd seinem Fleisch vnd Blut vereiniget sey? Im Jahr M.DC.XL. 8o. pp. [40]2 

Panthaleon Trappe Grammendorf és Giftheil baráti koréhez tartozott. A Berlinhez közel fekvö 

Havelberg polgára, söt többször polgármestere is volt3. MIg azonban Grammendorf viszonylag 

a háttérben maradt ismertség tekintetében, Trappe, Gottfried Arnold révén, bizonyos hírnévre 

1 Az általunk használt példány jelzete: B17a IV. 
2 Egyetlen ma található példánya: ULB Halle an der Saale AB 153755. A mű másolatát Andreas de Boor 
barátomnak köszönhetem. 
3 A leghasználhatóbb, igaz pontatlanságokban bővelkedő tanulmány hozzá Michael SCHIPPAN: Zwei 
Havelberger „Weigelianer" 

132 



is szert tett az egyháztörténetben. Arnold ugyanis külön közölte az egyik írását4, ugyanakkor 

Brecklingnél is szerepel az igazság tanúi között3. A kutatásban elsősorban a radikális Arndt-

követők között említik6. Már a Grammendorf-fejezetben kitértünk arra, hogy Breckling szerint 

Trappe akarta eltéríteni Grammendorfot a rajongóktól, de maga is beleesett ugyanebbe a 

„csapdába". Gifftheil lelkes hívévé vált, ráadásul ő maga is írni kezdett. A különböző 

hercegeknek, fejedelmeknek, városoknak küldözgetett írásai miatt Betkéhez és 

Grammendorfhoz hasonlóan nehézségbe került, olyan súlyos vádakkal illették, mint hogy ő 

weigeliánus, fantaszta és rajongó. A háború (vagy esetleg a vádak) elől Hamburgba menekült, 

ahol 1637 végén meghalt. 

A művek 

Az Eine Christliche, beständige vnd gründliche Erklärung című művében a keresztény 

olvasóhoz fordul Trappe, mégpedig védelem érdekében a rázúduló gyanúsítások ellen. Ezek 

szerint Trappe semmibe veszi a Szentírást és a szentségeket, nem tiszteli az igaz apostoli papi 

hivatalt, megveti a felsőbbséget és a többi rendet. A grammendorfi Apologia-bzn elhangzott 

vádak csengenek itt vissza, a mű megformálása azonban mégis eltér attól. A szöveg ismertsége 

miatt azonban lemondunk a részletesebb ismertetésről. 

Az Aufforderung című traktátusában az igaz bűnbánatról fogalmazza meg a gondolatait, s arra 

szólítja fel embertársait, hogy mindenki mélyedjen el magában és vizsgálja meg a lelkét, hogy 

valóban kereszténynek nevezheti-e magát vagy sem. A negyven oldalas művecske alaphangja, 

hogy a hívők Gott vnd seinen heiligen Willen, in dem innwendigen Grunde seiner Seein verlassen, von dem 

alles in allen erleuchtenden Liecht der Gnaden Christo Jesu sich abgewandt, vnd deß heiligen Geistes 

Regierung, durch den eygen Sinn vnd fleischlichen Willen verwoiffen (Istent és az ő szent akaratát lelkük 

belsejében elhagyták, Krisztus kegyelmének mindent megvilágító fényétől elfordultak, és a Szenüélek 

kormányzását a saját érzékeik és testi akaratuk miatt elvetették.) A traktátus első részében a bűnbánat 

mibenlétéről értekezik bővebben, és arról, hogy mi különbözteti meg az igaz keresztényt a 

látszólagosan és csak a külsőségekben a vallását tartó hívőtől. Bírálata kiterjed az 

istentiszteletekre is, ahol a hívők nyomorúsága, szegénysége és vaksága nyilvánul meg lelki 

4 G. ARNOLD: Kirchen- und Ketzer-Historie, Eine Christliche, beständige vnd gründliche Erklärung Auff die 
schweren Beschuldigungen, 949-972. 
5 Uo. 1090. 
6 ld. Wilhelm KOEPP: Johann Arndt. Eine Untersuchung über die Mystik im Luthertum, Berlin 1912. 139., 
August THOLUCK: Lebenszeugen der lutherischen Kirche aus allen Ständen vor und während der Zeit des 
dreißigjährigen Krieges, Berlin, 1859. 448-452. 

133 



értelemben, amennyiben nem ismerik fel az isteni igazságot, pedig erre különböző Istentől 
származó jelek (sújtások és büntetések) is figyelmeztetnek. Trappe üzenete, nem utolsósorban 
ismét Johann Arndtra támaszkodva és a Négy könyv az igaz kereszténységről harmadik 
könyvét idézve7, hogy Hiernacher wolle nun ein jeder Mensch sich recht erforschen, ob seine biß dahero 

getriebene Busse Göttlicher Art gewesen, nämlich, dass der alte Adam dadurch warhafftig ertödtet, betrübet, 

casteyet, gecreutziget, vnd also Christus warhafftig in seiner Seelen empfangen8 (Minden embernek meg kell 

vizsgálnia önmagát, hogy az addigi bűnbánata isteni természetű volt-e, vagyis hogy ezen keresztül megölte-e a 

régi Ádámot, elszomorította-e, keresztre feszítette-e, s hogy igazán a lelkébe fogadta-e Krisztust). A szövegbe 
beékel egy bűnbánó imádságot is, majd röviden érinti az igaz hit kérdését: Der wahre Glaube ... 

beruhet in keiner Wissenschafft der heiligen Schrifft ... oder deren Artickeln, so Menschen auß der heiligen 

Schrifft nach ihrer Vernunfft auffgesetzet haben, welches man außwendig lemen, ins Gedächtnuß fassen, vnd 

... dann sagen vnd bekennen kann, das glaube ich9. (Az igaz hit nem a Szentírás tudományán és nem is azokon 

a cikkelyeken alapszik, melyeket az emberek a Szentírásból saját eszük szerint szereztek, s amiket aztán 

kívülről megtanultak, megjegyeztek, majd azt mondják és vallják, hogy ebben hisznek.) 

Permeier és Trappe 

Permeier személyes ismeretségben állhatott Trappével a berlini évek alatt. Feltehetőleg 

ugyanabban az időben, amikor Permeier visszatért Bécsbe, költözött Trappe is Hamburgba. 

Azonban ott sem nyughatott, és Gifftheiléhoz hasonló hangnemű leveleket küldözött a német 

fejedelmeknek és hercegeknek, valamint városi vezetőknek, például Lipcsébe, Erfurtba és 

Jénába10. Ezekben élesen kritizálta a papságot és az írástudókat, mint minden baj és a háború 

okozóit (Es stehet die Schuld nicht principaliter bey den Zuhörern, sondern bey den Lehrern11). 

Azzal vádolta őket, hogy nem teszik azt, amit az apostoli hivatal követel tőlük, vagyis nem 

követik Krisztust. Egy ismeretlennek a levél után szereplő megjegyzése szerint a jénai 

teológusok kérésére a weimari herceg egy vádiratot címzett a hamburgi városi tanácsnak, 

amelyben azt követelte, hogy vizsgálják ki a náluk nagy felháborodást keltő ügyet. Trappe 

erről értesülvén, magához a herceghez fordult egy levélben, ahol ártatlanságát próbálta 

bizonyítani. Lutherre és Johann Arndtra hivatkozva megismételte az egyháziakra szórt vádjait: 

also haben sie die Schwerter erreget, zuerhaltung ihres vermeinten Ampts, worts vnd Schulgezäncks, dardurch 

7 Aufftörderung, 11. 
8 Uo. 8. 
9Uo. 31. 
10 A levelek egy része megvan a Franckesche Stiftungen levéltárában, érdekes módon nem a B17a vagy B17b 
kódexekben, hanem teljesen más jelzetekkel. 
11 FSC 812.36 

134 



das Band Liebe so gar getrennet12 (ezek a civakodók felemelték a kardokat a tévesen magukénak tartott 

hivatalaik érdekében, és emiatt a szeretet szövetségét felbontották). Mivel Trappe nem sokkal ezekután 

meghalt, valószínűleg Jénában is megnyugodtak a kedélyek. 

Trappe halálának hírét nagy fájdalommal vette Grammendorítól tudomásul Permeier. Das der 
liebe Herr Trapp in Gott verstorben, habe Ich zwar vngern gehört, aber seines Nahmens Gedechtnus wird nicht 

vmbkommen sondern ewig bleiben wie es von den Gerechten geschrieben stehet: Seine Schrillten haben es 

meritiret, das Ich auch meines theils dieselben ietzo mit Fleiß zusammen fasse, von newem correct abschriebe 

vnd nach Franckfurt am Mayn sambt Vorlag zum Druck bestellen werde13. (Hogy a kedves Trappe úr meghalt, 

nem szívesen hallom, de hírneve nem fog elmúlni, hanem örökké megmarad, ahogy ezt az igazakról is 

megírták. Az írásai a részemről is megérdemlik, hogy szorgalmasan összefoglaljam, az újakról pontosan 

lemásoljam, és majd Frankfurt am Mainban az eredetiekkel együtt nyomtatásra megrendeljem őket). 

Permeiernek a Trappe-írások gyűjtésében és másolásában barátja, Otto Buschof is segítségére 
volt (die meisten abschreiben vnd aigner Person mit mir nur fleißig collationiren helffen14), 
mert igen nagyra tartotta ezeket (sonderlich hoch vnd theur gehalten). Permeier érdemesnek 
tartotta volna az egyik cím nélküli traktátust kiadni (die intitulirte collationem Christi vnd 
Antichristi, welcher schöner Tractat vor andern in Druck zubringen wol würdig were15), de 
egyelőre nem látott alkalmat rá. Grammendorftól Trappe írásainak a jegyzékét kérte egy 
levelében, mire a berlini így válaszolt: Herrn Trappii Schrifften sind zu Hamburg bey Herrn Kherbergen 

in Verwahrung, meines Wissens hat man etzliche nach Franckfurt am Meyn gesandt zum publiciren, darunter 

die Collatio Christi et Antichristi auch16. (Trappe úr írásai Hamburgban vannak Kherbergen úrnál megőrzésre, 

tudomásom szerint néhányat Frankfurtba küldtek kiadásra, köztük a Collatio Christi et Antichristi-t is.) 

Permeier rögtön tollat ragadott, és Meriant kereste meg ez ügyben, hogy ha ő kiadta Trappe 
valamelyik művét, feltétlenül szeretne néhány példányt belőle17. 

Összegzés 

Permeier, csakúgy, mint Gifftheiltól és Grammendorftól, Trappétól is gyűjtötte az írásokat, 

ebben Grammendorf volt a segítségére. A másolás és a rendszerezés feladatát megosztotta 

Otto Buschoffal, aki szintén fontosnak tartotta Trappét az igazság tanúi között. Trappe együtt 

dolgozhatott Gifftheillal, mert az egyik röpirat, az Eine Aufforderung an alle Höhen oder 

12 FS C 812.37 
13 B17a III2n 
14 B17a IH4n 
15 Uo. 
16 B17a IH6p 
17 B17a III4q 

135 



Universiteten im Römischen Reich, közös művük, jobban mondva, Trappe kiegészítette 

Gifftheil írását18. Az Aufforderung zu wahrer Ninivitischer Busse című művét Permeier 

elküldte előbb Endtnernek, majd Meriannak, akinél végül is 1640-ben megjelent a traktátus, 

mégpedig névtelenül és a nyomdász, valamint a nyomdahely megjelölése nélkül, viszont 

rendkívül igényes és szép kivitelezésű címlappal, mely nem jellemző az anonym teológiai 

traktátusoknál. Ennek a műnek az azonosításában sokat segített Trappe megjegyzése, mely 

szerint ezt a művet ő írta (von mir auffgesetzten Ninivitischen Buße19). Míg az Eine 

Christliche, beständige vnd gründliche Erklärung-b&n a mű vezérfonala az egyház és a papság 

bűneinek a sorravétele, addig az Aufforderung-ban, egészen hasonlatosan a következő 

fejezetekben bemutatandó Felgenhauer és Lohmann művekhez, az egyszerű hívőhöz fordul, és 

az önvizsgálatra, a bűnbánatra és Krisztus követésére szólítja fel az embereket. Műveiben 

többször idéz Johann Arndttól, elsősorban A négy könyv-bői, s őt sem tartalmilag, sem 

stilisztikailag nem tudta fölülmúlni, másképpen fogalmazva az arndti gondolatok 

leegyszerűsített változatával állunk szemben a munkáiban. Mint láttuk, az írásai miatt neki is 

problémái voltak az egyházi elöljárósággal (valószínűleg már Berlinben is, de egészen biztosan 

Hamburgban), és egy a hangvételében Grammendorféhoz hasonlítható apológiát szerzett 

ártatlansága védelmében. Arnold ezt a művét tartotta a legjobbnak, és ezekkel a szavakkal 

méltatta őt: er wol über den gemeinen verfall schmertzliche und sehr gründliche klagen führet, und dabey 

mit grossem nachdruck den wahren grund des inwendigen Gottesdienstes und Christenthums bezeuget20 (az 

általános szétesésről fájdalmasan és igen alaposan panaszkodott, s emellett nagy nyomatékkal a belső 

istentisztelet és kereszténység igaz alapját bizonyította). 

Permeier az Auffforderung zu wahrer Ninivitischer Busse című traktátust nem vette föl egyik 
könyvjegyzékre sem, valószínűleg azért, mert nem volt neki felesleges példánya belőle, hiszen 
1640-ben jelent meg először nyomtatásban. Viszont a saját, kézzel másolt darabjait megküldte 
Clara Benigna von Rauchensteinnak a következő megjegyzéssel: Im übrigen, weil mich den 
Valentin berichtet, das Eur G. vnd dero hochgeehrte Mitschwestern in Zeit ihres drausten seins noch gerne 

etwas von nutzlichen Schriffien lesen möchten, hab Ich nicht vnterlaßen sollen entzwischen beyligendes 

zuübersenden, doch das Ichs hernach wider zu sichern Händen bekommen könne. Die ersten zwey als die 

Ninivitische Büß, vnd Abmeßung des Heut-tägigen Christenthumbs, hab Ich iüngsüich auch Ihr G. Herrn 

Hannsen Vetterer neben andern sachen communicirt, vnd Ihne sehr wol contentirt, also das Er sehr gern eigene 

exemplaria daruon hette: wie es auch in Warheit sehr hoch nutzliche vnd Geistreiche Bücher sein, die ein ieder 

18B17aIII6n 
19 FS C 812.37 
20 G. ARNOLD: Kirchen- und Ketzer-Historie, 108. 

136 



Christ Ihme billich wol befolhen sein lafien solle21 (Egyébként Valentin arról számolt be, hogy Nagyságod és 

nagytiszteletű Nővérei ott lent [Sopronról van szó] valami hasznosat szeretnének olvasni, ezért nem hagyhatom 

ki, hogy ne küldjem el a következő írásokat, de ezeket majd vissza szeretném kapni a kezeimhez. Tehát az első 

kettőt (a Ninivitische Bufi, és az Abmejiung des Heut-tűgigen Christenthumbs) megküldtem Hans Vetterer 

Úrnak is más dolgokkal együtt, aki nagyon elégedett volt velük, és szívesen vett volna saját példányokat is 

belőlük, mivel ezek valóban nagyon hasznos és szellemdús könyvek, melyeket minden egyes kereszténynek 

parancsolnia kellene magának). A másik mű, amit Permeier olvasásra ajánlott, Joachim Betke 
Mensio-']&. Mint ahogy feljebb idéztük, Beríngernek is tudomása volt Trappé műveiről, de 
sajnos más nyoma a terjesztésnek nem maradt fönn a levelekben. 

21 B17a IH3b 

137 



3. Spiritualizmus és misztika 

Ha igazán a szűkebb értelemben vett misztikáról akarunk ezekben a fejezetekben szólni, a 

Permeier gondozta Seelenschatz-on és Jacob Böhme művein kívül nem lenne más tárgyalandó 

eset. Ugyanis a Kemper által használt „munkafogalomnak" nem tisztán felel meg a többi, 

általunk idesorolt mű. Kemper szerint „a misztika a személyes hitvallástól kísért indokolt 

keresés és tapasztalat az ember istenivel való egyesüléséről (unió), mely magában foglalja a 

világ szolgálatába állított Istenszeretet gyakorlását (contemplatio et actio)"1. Felgenhauer és 

Lohmann művei nem kifejezetten az unio-t állítják középpontba, mint vágyott célt, hanem az 

actio-t, vagyis a cselekvésre és a szeretet gyakorlására szólítják fel azokat a hívőket, akik az 

üdvözülésre törekednek. Ez egyébként nem áll távol a misztikusoktól, akiket nemcsak belső, 

mély vallásosság jellemzett, hanem intenzíven érdeklődtek egyházi feladatok iránt is. Továbbá 

megfelelnek a szintén a misztikára jellemző konfesszió felettiségnek, forrásaik közé olyan 

szerzők tartoznak, mint Thomas van Kempen vagy Johann Tauler, akiket a párhuzamosan 

létező katolikus kiadások mellett ők is kiadnak és teijesztenek. Mindez összekapcsolódik a 

kegyességi irodalomban megfogalmazott Krisztus követése ideáljának a gyakorlati életbe 

kivetített aspektusával is, és a kegyességi irodalom, valamint a spirituális szerzők terjedése 

párhuzamosan lezajló és sok ponton érintkező folyamat. 

a. Paul Felgenhauer: Christianus Simplex 

Christianus Simplex. Das ist, Einfeltige Betrachtung der Wissenschafft Vnsers Christlichen 

Glaubens, vnd Christenthumbs, In Sieben vnderschiedene kleine Fragen getheilt, vnd nach der 

Warheit beschrieben, Allen Menschen zum theuren Zeugnuß auß der Heiligen Schrifft Gottes, 

Durch den Kleinen von Gott gewürdigten Diener Christi, der Gemeine Gottes, im im (sie!) 

Geyst, zu Philadelphia, die da haben Christi Sinn. (Bibelzit.) Gedruckt zu Wahrenburgk. A.C. 

1624. 12o. pp. [24]2 

1 A szakirodalomban folyó, magára a fogalmak (misztika és spiritualizmus) tisztázására irányuló viták 
ismertetéséről itt nem lehet szó, ehhez ld. bővebben H-G. KEMPER bevezetését a Deutsche Lyrik der Frühen 
Neuzeit 3. kötetében (Forschungsprobleme und Versuch einer Definition von Mystik) 1-24. A misztika 
definíciója ugyanott 4. 
2 ld. G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 2. kötet, Paul Felgenhauer 10.1. Az első kiadáshoz nem 
sikerült hozzájutni, így egy későbbi, címében megváltoztatott, és tartalmában kibővített változatát használtuk: 

138 



Paul Felgenhauer (1593-1677?) újabb érdekes fejezete a XVII. századi eretnektörténetnek. 

Személye és művei hasonló problémákat vetnek fel, mint Ludwig Friedrich Gifftheilé, vagyis 

éppoly kevéssé kutatott és feldolgozott, mint a kortárs próféta munkássága. Felgenhauer 

nagyon sok művet hagyott hátra, ezeknek az azonosítására történt ugyan kísérlet, de maguk a 

szerzők is tisztában voltak vele, hogy nem lett teljes a listájuk3. Mi ebben a fejezetben 

elsősorban Felgenhauernek az 1630-40-es évekbeli működésével foglalkozunk, illetve a 

Permeier-féle baráti körhöz fűződő viszonyával. 

A mű 

Egy viszonylag visszafogott hangnemű műről van szó itt, ahol a szerző hét kérdésre ad 

részletes választ az igaz kereszténységgel kapcsolatban. Az első, hogy melyik Krisztus igaz 

egyháza és miről lehet felismerni (Von der wahren Kirche). Az a gyülekezet, melyben a 

kiválasztottak, szentek, Isten gyermekei és hívők vannak, feleli Felgenhauer. Ennek az 

egyháznak a feje Krisztus, aki értünk áldozta fel magát. Nem tartoznak ide a pártok, szekták és 

egyéb ilyen emberi találmányok. Ezt a gyülekezetet nem lehet felismerni, mert nem épített 

templomokba járnak a tagjai, hanem maguk templomai az élő Istennek (selbst ein Haus vnd 

tempel des lebendigen Gottes), s nem emberi mondatokkal szolgálják az Istent, hanem a 

szellemükkel. Az ő tanítójuk az Isten, nem az ember (da seind von Gott gelehret, vnd nicht von 

Menschen), s Krisztus választotta ki őket, ezért tapasztaltak a tan felismerésében, s áldottak a 

titkos bölcsességgel. 

A második kérdésben az újjászületésről (Von der Wiedergeburt) ír a szerző. Milyen legyen az 

ember, ha az örök boldogsághoz és Isten birodalmába akar jutni? Arra emlékeztet Felgenhauer, 

hogy mindnyájan Isten gyermekei vagyunk, Krisztus örökösei és mint ilyenek, részesek a 

mennyei létben (deß himlischen wesens theilhaftig sein) és az isteni természetben. Az 

újjászületés is szellemi értelemben történik (Geistlich sey), s ehhez gyerekekké kell válnunk, 

CHRISTIANORVM CHRISTIANVS secundum sensum CHRISTI. Sieben Fragen vom Wahren Christenthumb, 
I. Von der wahren Kirche. II. Von der Wiedergeburt. III. Von Glauben vnd Rechtfertigung für Gott. IV. Vom 
Reich Gottes. V. Vom Buchstaben der Testamenten. VI. Von der einigen wahren Religion. VII. Von der 
rechten Policey im wahren Christenthumb.... Durch Der Sechsten Gemeine zu Philadelphia beruffenen Diener. 
Im Jahre Anno 1630. Az általunk használt példány jelzete: HAB 1286.2Th(3). A két művet egyébként maga 
Felgenhauer is azonosítja a Harmónia Sapientiae című munkájának az indexében: Christianus Christianorum: 
Einfaltig Christenthumb; oder, sieben Fragen vom wahren Christenthumb. 1624. auch 29. item 1630. getruckt. 
3 Id. Emst Georg WOLTERS: Paul Felgenhauers Leben ill. G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 2. 
kötet, itt további szakirodalom Felgenhauerre nézve. 

139 



mert a gyerekekben a Szentlélek sokkal hamarabb tud hatni. Ezért man... sehr wohl vnterscheiden 

müße, vnter dem animalischen vnnd fleischlichen alten Adam vnnd Menschen vnnd vnter dem Hinüischen 

Göttlich vnnd Geistlichen newen vnd andern Adam (jól meg kell tudni különböztetni az állati és testi régi 

Ádámot, és az égi isteni és szellemi új másik Ádámot egymástól). 

A harmadik fejezetben a hit és a megigazulás kérdéskört veszi szemügyre (Von Glauben vnd 

Rechtfertigung für Gott). Hogyan juthatunk Istenhez, és hogyan üdvözülhetünk? Istenhez való 

jutás és az üdvözülés csakis Krisztuson keresztül történhet. So ist nun der Glaub ein kindtliches 

vertrauwen, gehorsam vnd ergebung Gottes in aller gelassenheit, erniedrigung vnd absagung oder Verleugnung 

seiner selbst (tehát a hit egy gyermeki bizalom, engedelmesség és Istennek való odaadás teljes 

ráhagyatkozásban, megalázkodás és lemondás vagy önmagunk megtagadása). A hit nem egyenlő a 

Krisztusról való tudománnyal (Wissenschafft von Christo), sem az emberek által szerzett 

hittételekkel, sem a vallásokkal. Gyermekké kell válni, különben nem juthat senki az égbe (ein 

pur lauter Kindt sein, sonst mag er nicht ins Himmelreich kommen). 

Majd Isten birodalmáról (Vom Reich Gottes) folytatja fejtegetéseit Felgenhauer: mi Isten 

birodalma és hogyan kell azt felfogni? Isten birodalma a bennünk lakozó isteni erő és szó 

(Inwohnende Göttliche Crafft vnd Wort in vns). Isten birodalma nem a betűk külsődleges 

megjelenése, hanem az isteni betűkben, Isten élő szavában s bennünk levő igazság. Itt 

emlékeznünk kell arra, hogy eddig a hamis próféta és a babiloni parázna uralta a világot a sátán 

hatalmából, de Krisztus újra el fog jönni, s megkötözi a sátánt, majd szentjeivel ezer évig 

uralkodik. Ezt követi az utolsó ítélet és az általános feltámadás, utána minden időknek vége 

lesz, s beköszönt az örök Örökkévalóság. Krisztus személyesen fog megjelenni (sichtbare 

persönliche Zukunfft), és uralkodni az ezeréves birodalomban, mely birodalom a mennyei és 

örök képét hordozza magában. Az ember az egyik tisztaságból a másikba fog átlépni (gehen 

aus einer clarheit in die ander), illetve az egyik világból a másikba (aus der einen Welt in die 

ander). 

Az egyetlen igaz vallásról (Von der einigen wahren Religion) szóló fejezetben Felgenhauer 

összefoglalja a hívő tennivalóit. Az egyetlen igaz vallás, ha Istennek szolgálunk, ha őt féljük, és 

ha őt teljes szívünkből szeretjük. Ahhoz, hogy ezt megtaláljuk, magunkba kell nézni, 

magunkban keresni (auf sich selbst sehen, in sich selbst gehen, vnnd dieselbe in sich selbst 

suchen). Ezért ember, ismerd meg, kutasd és ellenőrizd magad (O Mensch, erkenne, erforsche 

vnd prüfe dich selbst). Az embernek fel kell ismernie, hogy Istenből született, s hogy csak egy 

vallás létezik a világon. El kell felejtenie a tudósok hamis és félrevezető tudását, mert ők nem 

ismerik Krisztust, sem magukat. 

140 



Végül utópisztikus képet fest az utolsó, hetedik pontban a keresztény állam szerepéről: a 

keresztény őrségről az igaz kereszténységben (Von der rechten Policey im wahren 

Christenthumb). A gyülekezet jólnevelt, szerény és erényes emberekből áll, akiket Krisztus 

szelleme irányít. Az emberek szent házasságban élnek, gyerekeket nemzenek és mindefolött a 

bölcs, igazságos kormány uralkodik. 

Permeier és Felgenhauer 

Felgenhauer akkor vált egyes német területeken ismertté, amikor az 1620-as évek elején több 

politikai-prófétai művet írt a háborúval kapcsolatban. Ezekben különféle eseményeket jósolt 

meg az őt ért látomások alapján, így pédául azt, hogy Frigyes vissza fog térni Prágába vagy a 

világvégét 1623-ra. Rengeteg támadás érte, maga is belátta sikertelenségét, s aztán felhagyott 

ezekkel a kísérleteivel. Vándorlásai során rengeteg ismeretséget kötött, így kerülhetett 

kapcsolatba egy berlini útja során Lorentz Grammendorffal 1628 körül, aki az Aurora 

Sapientiae-t először kiadta. Wolters utal arra, hogy 1629-ben ismét Berlinben volt, és a 

szociniánus Martin Ruarral disputált4. 1638 körül Danzigban és környékén tartózkodott, majd 

nem sokkal később Bederkesaban (Bréma mellett) telepedett le, és orvosként praktizált. A 

levelezésben ebből az időszakból találunk említéseket Felgenhauerről, elsősorban Daniel 

Rudolph és Florian Crusius révén. Rudolph akkoriban Danzigban élt, orvostanhallgató volt, jó 

kapcsolatban állt Ruarral és Crusiussal, és ebben az időben kezdett el Abraham von 

Franckenberggel is levelezni. 

Ő jelezte Permeiernek 1638. márciusában, hogy Felgenhauer porosz területen van, és 

húsvétkor ismét Brémába akar menni. Sokat írt ezen a télen, főleg contra Photinianos: auf welche 

Er so gar sich erzürnet, das Er auch mit sie rüt reden will5 (a szociniánusok ellen, melyen annyira felizgatta 

magát, hogy nem is akar beszélni velük). Felgenhauer szintén felvette Abraham von Franckenberggel 

a kapcsolatot, majd ezzel folytatta Rudolph: Mein judicium (si ausim appellare ita) von Ihme ist noch 

biß dato: Er lauffe noch zu frühe, vnd helffe zu ruck halten, souil müglich, auch ihme nit vndienstlich.6 (Az a 

véleményem róla eddig, hogy túl korán jött, és nem ártana, ha visszább fogná magát, amennyire lehetséges). A 

másik levelében pedig a közben Danzigba érkezett Felgenhauernek az ott írt műveit sorolta fel 

Rudolph, melyeket az alábbiakban sorra veszünk. Ezek általában vitairatok voltak, és 

kiadatlanok maradtak. Egy részüket mégis azonosítani lehet, mégpedig két forrás alapján: az 

4 E.G. WOLTERS: Paul Felgenhauers Leben, 83. 
5 B17a III3i 

141 



egyik egy jegyzőkönyv 1657-ből, ekkor Hannoverben perbe fogták Felgenhauert, s ebben a 

perben lefoglalták és katalogizálták a műveit.7 A másik azonosítási lehetőség a Harmónia 

Sapientiae (Amsterdam, 1649) című művében megadott index, ahol a már kiadott és még 

kéziratban levő munkáit sorolta fel. Tehát a Rudolph által összeszedett művek és az 

azonosításuk vastagon szedve ott, ahol ez lehetséges volt: 

A Daniel Rudolph által felsorolt művek8 

Newlichst wider die Photinianer vnd deren 
Catechismum von 38. Bögen. 

Azonosításuk 

Mysterium iniquatis, darinnen des 
Photinianers Osterodi Schriften und der 
Racowische Catechismus examiniert und 
refutiert werden. 

Noch eine Schrifït von vnd wider dieselben, 
des animalischen Vernunft entgegen gesetzet 
von 30. Bogen, auff die dem Herrn 
commwnicirte 61 propositiones. 

Ez feltehetőleg: Prüfebüchlein auf das 
Photinianische Buch Kennzeichen der 
falschen Lehrer, Libellus probatorius pro 
responsione ad libellum illum 
Socinianorum. 

Item ein Schrift von 18. Bögen Mehr von 
Offenbarung Gottes vnd seiner Kinder, 
vornemblich der 3. erstgebornen Söhne: 1. 
Der eingeborne Sohn vnd Mittler J.C. 2. Der 
erstgeborne Ißräel 3. Der Regenaratus ex 
DEO. Dieß alles aus dem alten Testament auff 
begerer eines Mannes, welcher durch die 
Juden durch viel conversation vnglaubig fast 
werden wollen. 

Ezt a művet nem sikerült azonosítani. 

Item viel vnd lange Brieffe zu 6. 8. 10. Bögen, 
gantz eng geschrieben mit Verwunderung. 

Ezt a művet nem sikerült azonosítani. 

Wie dann auch Ich ein Controversiam neben 
andern mit vnd wider Ihne habe. 

Epistola Philadelphica ad Danielem 
Rudolphum contra dogmata blasphemica 
Photinianorum, Lateinisch, von 31 Bogen 
1638. 

Apologia wider anonymum (:der des Oraculi 
Dodonaei autor auch ist) ist gedruckt: in 
causam Himlischen Newen Propheten. 

Apologia Christiana oder Christliche 
Verantwortung gegen die animalischen 
fleischlichen Secten ... sonderlich aber 
gegen das Büchlein: Gründlicher Beweis ... 
o.O., o.J. (Frankfurt a.M., 1637) 

ahol ez utóbbi egy 1634-ben névtelenül kiadott könyv az új próféták ellen Gründtlicher Beweifi 

címmel, melynek szerzője Nicolaus Hunnius volt9. 

6Uo. 
7 Wolters egy kisebb monográfiát szentelt Felgenhauernek többek közt ennek a pernek a megmaradt anyaga 
alapján, de a folyóiratba csak egy lerövidített változata került be. E.G. WOLTERS: Paul Felgenhauers Leben, 
69-70. 
sB17aIII3k 
9 Erről a műről bővebben a Cenzúra című fejezetben. 

142 



Permeier tehát elég sok információt szerezhetett Felgenhauerről, aki ezekben az években 

(1637-1638) láthatóan teljesen a szociniánusok elleni vitákkal volt elfoglalva. Permeiert is ez a 

tény izgatta, mert rákérdezett Rudolphnál, hogy milyen a viszony Crusius, Ruarus és 

Felgenhauer között: vnd möcht gern wißen ob Hr. Felgenhawer mit disen Männern rechte Kundtschafit hat, 

vnd was Er in specie von ihnen judiciret: dann seinen Eifer vmb verthädigung der Warheit Christi laß Ich 

gerne paßiren, aber die vermainten Feind müßen auch nach ihren individuis sehr wol vnd richtig vnterschieden 

werden.10 (szívesen megtudnám, hogy Felgenhauer ezekkel az emberekkel kapcsolatba került-e, s mi a 

véleménye róluk. Mert az ő igyekezetét Krisztus igazságának az érdekében szívesen veszem, de a vélt 

ellenségeket a személyiségük alapján igazságosan és jól meg kell különböztetni). Vagyis nem nézte volna 

Permeier jó szemmel, ha Felgenhauer megtámadná Crusiust és Ruarust, és gyűlölködő 

hangnemben szidalmazná őket (mint ahogy ez a hangnem nem állt távol az írásaitól). Rudolph 

válasza erre a kérdésre nincs benne az Acta-ban, de mi mégis tudjuk rá a feleletet. Felgenhauer 

természetesen összeütközésbe került Crusiusszal: Photinianischer Prüfstein zur Antwort eine 

photinianische Privatschrift eines Photinianers Doctor medicine Floriani Crusiin a címe a 

bajvívó válasziratnak. Ruarral korábban, még 1629-ben volt vitája Berlinben, mint már 

említettük. 

Mivel a levelezésben többször nem fordul elő Felgenhauer neve, így azt sem tudjuk meg, hogy 

miért és hogyan jutott Permeier a Christianus Simplex című művéhez, és hogy miért tartotta 

érdemesnek arra, hogy elküldje Beringernek, hiszen a könyvlistán a hetedik helyen szerepel12. 

Valószínűleg Grammendorf lehetett a közvetítő ebben is. A Christianus Simplex többször is 

megjelent nyomtatásban, az 1624-esen kívül még 1629-ben Amsterdamban, s rá egy évre 

ugyanott13. 

Összegzés 

Felgenhauer bekerülése a terjesztett szerzők közé nem véletlen. Permeier, ha személyesen nem 

is ismerte a kívülálló és állandó támadások középpontjában levő prófétát, mégis sokra becsülte 

küzdelmét az igaz ügyért. Ugyanakkor nem szerette gyűlölködő hangnemét, mellyel ezekben 

az időkben a szociniánusokat illette, akik között Permeiernek több jó barátja és ismerőse volt. 

A Permeier által kiválasztott Christianus Simplex egy régebbi írása Felgenhauernek, mely 

10 B17a III31 
11 E.G. WOLTERS: Paul Felgenhauers Lehen, 83. 
12 B17a III5e 

143 



témájában eltérő volt a korábbi politikai és a későbbi vitairataitól, mert ebben az egyén 

vallásosságát állította gyújtópontba. A német spiritualizmus hagyományaiból táplálkozva, 

ugyanakkor annál jóval radikálisabban elutasította a vallás külsődleges jegyeit, mint a 

templomokat, a templomba járást, a szentségeket, magukat a vallásokat, s egyetlen igaz vallást 

hirdetett, a keresztényt, melynek a gyülekezetébe az isteni szellemiségtől áthatott Krisztus-

gyermekek tartoznak. Ahhoz, hogy valaki ennek a láthatatlan gyülekezetnek a tagjává váljék, 

meg kell tisztulnia, meg kell tagadnia magát, a régi Ádámot le kell rontania magában, és 

Istennek teljes szívéből át kell adnia magát. A negyedik fejezetben felbukkanak a chiliasmus 

jegyei is, bár jóval konfúzabb és egyszerűbb módon, mint ahogy Permeiernél már láttuk ezt. 

Felgenhauer Krisztus személyes eljövetelében hisz, s azt tartja, hogy az ő uralkodása fog 

megvalósulni a hamarosan bekövetkező ezeréves birodalomban. Ehhez társul még az utolsó 

fejezetben igen zavarosan kifejtett kép egy utópisztikus társadalomról, amelyben mindenki 

szeretetben és békében él, dolgozik és gyermeket nemz, s egy jóságos kormány uralkodik. 

A Christianus Simplex ugyan nem tartozott a heterodoxok és rajongók sokra becsült könyvei 

közé, viszont magában foglal egy mérsékelt színvonalon megírt, és kérhetetlen logikával 

végigvitt koncepciót a belső vallásosságról. Tartalmában nem sok újdonságot nyújtott a 

misztikus irodalom ismerőinek, Permeier sem terjesztette tulajdonképpen, inkább arról lehetett 

szó, hogy a személyes példányát küldte el Beringernek olvasásra, hiszen a mű mindenképpen 

illeszkedett a Seelenschatz-íé\e misztika vonalába. 

13 ld G. DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 2. kötet, Paul Felgenhauer 10.2,10.3,10.4. 

144 



Hartwig Lohmann: Speculum fidei 

S P E C U L U M F I D E I . 
2>a$ iff: 

m 

hm* 
Jarímwi cm ^fofar M e m f i d t t 
bf*flCífHtc$ b e h a u e n / aucb eíárítc¿ ab. 
uejjmcn uní» erfcnncn tan/oí» er i»cn ß»ai>rcn 

€t>rijiliij>cn ©fauben \>at ebtv 
nic&f. ** 

iWefen Ic&fen befen Seifen / ba fc&fetSf 
-©laufe imt»ííe(»e gattfc Veibfäcn ifl/irtermfa« Sc 

oigItc& jurSprflfuttg geferfiget uní» an Sag gege, á j 
ben íurcfj Sgr 

H. L. I. H. S 
Jer. p. j. 

FOT/feine $ugen fejjen natjj fem © l a u f e n . ^ * 
Ebr.it.Tj6. 

gefaßem 
Matth. 7.V.1Ó.20. 

» ibren J rőc f fm folt i f r fte erfennen. \ 

Sri 
/» iL 

©f&rucfcfoi 3ajjr ? £ § 

V 6 V' f O f t y 

a. SPECULUM FIDEI. Das ist 

Spiegel des Glaubens. Darinn ein 

jeglicher Mensch sich selbst 

Geistlich kan beschawen, auch 

klärlich abnehmen vnd erkennen, 

Ob er den wahren Christlichen 

Glauben hat, oder nicht. In diesen 

letzten bösen zeiten da schier 

Glaube vnd Liebe gar verloschen 

ist, Jedermäniglichen zur Prüfung 

gefertiget, vnd an Tag gegeben. 

Durch H L.J H. Ier. 5. v. 3. HErr, 

deine Augen sehen nach dem 

Glauben. Ebr. 11. v. 6. Ohn 

Glauben ists vnmöglich Gott 

gefallen. Matth. 7. v. 16.20. An 

jhren Früchten solt jhr sie 

erkennen. Gedruckt zur 

Newenstatt bey Ernst Freyen. Im 

Jahre 1625. 4o. pp. 3-32.1 

b. SPECVLVM FIDEI, Das ist, 

Spiegel deß Glaubens. Darinnen ein jeglicher Mensch sich selbst Geistlich beschawen, auch 

klärlich abnemen vnnd erkennen kan, ob er den wahren Christlichen Glauben hat, oder nicht. In 

diesen letzten bösen Zeiten, da schier Glaube vnd Liebe gantz verloschen ist, Jedermänniglich 

zur Prüffiing gefertiget, vnnd an Tag gegeben, Durch H.L.I.H. Ier. 5. v. 3. Herr, deine Augen 

1 J. BRUCKNER: A bibliographical Catalogue, 31. 

145 



sehen nach dem Glauben. Ebr. 11. v. 6. Ohn Glauben ists vnmöglich Gott gefallen. Matth. 7. v. 

16. 20. An jhren Früchten solt jhr sie erkennen. Gedruckt im Jahr 1638. 8o. pp. 3-45.2 

Csakúgy, mint az előző fejezetekben, ismét egy nehéz esettel nézünk szembe. Nemcsak a 

Hartwig Lohmannra vonatkozó kutatások hiányával, de a fent említett művek ritkaságával is 

számolni kellett3. 

Lohmann Flensburgban élt titkárként és városi írnokként, majd az ott felbukkanó Nicolaus 

Teting hatására ő is írni kezdett 1622 körül. A városi polgároknak Arndt és Weigel könyveit 

ajánlották olvasásra, s a helyi egyházi személyeket különféle levelekben és memorandumokban 

támadták meg. Ezekután nemsokára kiutasították őket Flensburgból, és Lohmann különféle 

vándorlások után Koppenhágában bukkant föl. Valamikor 1642 környékén halt meg4. 

A mű 

A Speculum fidei rövid lélegzetű, a vallást és annak a gyakorlását a középpontba állító kis 

traktátus. Lohmann tizenegy fejezetre osztja, s minden fejezet élén egy-egy kérdést tesz fel 

(ebben hasonlít az előző fejezetben tárgyalt Felgenhauer-műhöz), amit a Bibliából vett 

idézetekkel alátámasztva válaszol meg. Ennek a gondolatmenetnek megfelelően követjük végig 

a mű tartalmát. 

Az első fejezetben feltett kérdés. Woher der wahre Christliche Glaube komme, auch was er sey 

und vermöge? (Honnan ered az igaz keresztény vallás, s miben áll?) Az igaz keresztény hit egy 

isteni mű az emberben és Isten kegyelme egyben (Der wahre Christliche Glaube ist ein Göttlich 

Werck im Menschen und eine Gnaden-Gabe des Allerhöchsten). Az igaz hit nem halott, nem 

beképzelt őrültség és nem történeti tudomány (Dann der wahre christliche Glaube ist nicht 

todt, oder ein eigebildeter Wahn, historische Wissenschafft). 

A következő négy fejezetben a hit erejét és tulajdonságait veszi szemügyre Lohmann, s a 

következőket állapítja meg. Az igaz keresztény hitnek vonzó ereje van, mint ahogy a mágnes is 

magához húzza a vasat. Az igaz hittel így jár együtt az isteni kegyelem (Der wahre Christliche 

Glaube hat Erstlich eine an sich ziehende Krafft, daß Er nemlich die Gnade Gottes in Christo 

Jesu an sich zeucht). Másodszor a hitnek tisztító az ereje (hat der wahre Christliche Glaube 

2 Uo. 81. Az általunk használt mű jelzete: WEK 468505 
3 Míg az 1624-es kiadásból Bruckner egyetlen mára fennmaradt példányt sem tudott megnevezni, addig az 
1638-asból egy Stuttgartban levőt jelzett, és a wroclawi példányt nem ismeri. 

146 



eine Krafft zu reinigen, daß er das Hertzen des Menschen von den verborgenen bösen Tücken 

und aller Unsauberkeit reiniget), s az ember a belső tisztuláson (innerliche Reinigung) 

keresztül, a hiten keresztül egy új szívhez és jósághoz jut, mellyel egész lénye megváltozik. A 

harmadik ereje a hitnek, hogy világít, mint a fény vagy a tűz, s magától láttatik (der wahre 

Christliche Glaube eine Krafft von sich zu leuchten), világít és melegít a szereteten és a jó 

művön keresztül. A negyedik erő lényege abban áll, hogy az igaz keresztény hit győzedelmes 

(hat der wahre Christliche Glaube eine Krafft zu überwinden), mint ahogy a reggel áttöri a 

sötétséget, úgy győzi le a hit a sötét világot, a gonoszt és az ádámi húst, és minden ellenség 

fölött áll. 

A hatodik fejezetben a hívő embernek arra a kételyére ad feleletet, hogy lehetséges-e 

keresztény módra élni (Daß einem gläubigen Menschen Christlich zuleben müglich sey). 

Akinek az igaz keresztény hit a szívében lakozik, s a felsorolt erőket mind magában érzi, az 

állandóan gyarapodik a hitében, az nem fog bűnöket elkövetni, hanem Isten kegyelméből 

megóvja magát azoktól. Vajon miért kell a hívőnek a bűnbocsánatért esedeznie, fakad a 

következő kérdés (Aus was Ursachen die Gläubigen und Heiligen umb Vergebung ihrer Sünde 

bitten müssen?). Lohmann négy pontban indokolja válaszát. Minden ember eredendő bűnös a 

fogantatása révén. Aztán mert megtérése előtt sok tényleges bűnt is elkövet az ember. 

Harmadszor mert a halandó testben bennlakozó bűnök is vannak, s végül mert még egy igaz 

hívőnek is sok olyan rejtett hibája van, amit sem maga, sem más ember nem ismer fel. 

A nyolcadik fejezet egyfajta központi szerepet tölt be, s ebben a hívő ember bűneinek a 

formáját írja le Lohmann (Wie und welcher Gestalt ein anhebender gläubiger Mensch sündige?) 

Ehhez előbb elmagyarázza, hogy mi a különbség az igaz hívő kétféle születése között. Az első 

születés, mely az öreg ádámi bűnös születés, az anyától és az apától, a bűnös földi, testi 

magokból, melynek révén az ember egy külső, látható földi testet ölt, ez Ádám teste (die alte 

Adamische sündliche Geburt, von Vater und Mutter aus sündlichen, irrdischen, fleischlichen 

vergänglichen Saamen, daraus der Mensch hat bekommen einen natürlichen, alten, 

eusserlichen, sichtbaren irrdischen Leib oder Menschen. Derentwegen er ist Fleisch von Adams 

Fleisch.) A másik születés az új, szellemi, égi Istentől való, az élő szóból és a Szentlélekből 

(Und darnach die Neue geistliche Himmlische Geburth von Gott, aus dem lebendigen Wort 

und heil. Geiste), s így az ember egy természet fölötti, új, belső, láthatatlan, égi, szellemi testet 

ölt (daraus der Mensche hat erlanget einen übernatürlichen, neuen, innerlichen, unsichtbaren, 

4 S. WOLLGAST: Philosophie in Deutschland, 578-579. 

147 



himmlischen, geistlichen Leib oder Menschen). Ebben az újjászülettett testben az ember nem 
tud bűnözni (kann nicht sündigen), de a régi, külső, ádámi ember, aki még haláláig magán viseli 
az ádámi húst, követ el bűnöket. Ein wahrer Christ aber lässet die Sünde nicht herrschen in seinem 

sterblichen Leibe, sondern weil er Christum angehöret, so bittet er täglich und stündlich Gott den Allmächtigen 

umb Hülff und Beystand (Egy igaz keresztény azonban nem engedi a bűnöket eluralkodni a halandó testében, 

hanem mivel Krisztushoz tartozik, ezért naponta és óránként könyörög az Istenhez, a Mindenhatóhoz, hogy 

segítsen neki és álljon melléje). 

A különbség az igaz hitű keresztény és a hitetlen ember között abban áll (IX. fejezet), hogy ez 

utóbbiaknak kedvük van a bűnökre (Haben Lust zur Sünde), hogy akarattal bűnöznek 

(Sündigen mit Bedachtsamkeit), örömüket lelik ebben (Haben Freude an der begangenen 

Sünde) és megátalkodottak a bűnben (Beharren in der Sünde). 

Hogyan lehet megvizsgálni az egyes embereket, hangzik az utolsó kérdés (X. fejezet). Mivel az 
igaz keresztény hit nélkül senki nem üdvözülhet, így igen fontos, hogy minden ember maga 
ellenőrizze, hogy hisz-e még, s ha igen, akkor mennyire gyarapodott a hitében. Eszerint 
különböztet meg Lohmann háromféle fokozatot a hitben: az első az erős, igaz hit. A második, 
amikor a hívő úgy találja, hogy a hite kicsi és gyenge. Ekkor igencsak könyörögni kell az 
Istenhez, hogy kegyelmezzen neki és erősítse meg. A harmadik, amikor az egyén aber noch gantz 

im Unglauben, und also von Gott und seiner Gnaden abgescheiden ist, der falle auf seine Knye, hebe sein Hertz 

sampt den Händen auff zu Gott im Himmel, und bitte den Allerhöchsten Tag und Nacht von Hertzen, mit 

Seufftzen und heißen Tränen, daß er sich seiner umb Christi willen in Gnaden erbarmen (teljesen hitetlen, 

Istentől és az ő kegyelmétől elvágva. Akkor ez az ember essen térdre, emelje a szívét és a kezét a magasba az 

égi Istenhez, és szívből könyörögjön a Mindenhatóhoz, éjjel és nappal, forró könnyeket ontva és sóhajtozva, 

hogy Krisztus kedvéért könyörüljön meg neki). 

Az utolsó fejezetben pedig azokat a parancsolatokat (Früchte und Kennzeichen eines wahren 
gläubigen Christen) gyűjti össze Lohmann, melyeket minden igaz kereszténynek be kell tartania 
az üdvözülése érdekében. A több mint száz "gyümölcs" közül álljon itt illusztrációként pár: Ein 
gläubiger Mensch ist neugebohren aus Gott. Ist eine neue Creatur. Thut wahre Buße. Bekennet seine Sünde. 

Bereuet dieselbe innerlich im Hertzen. (A hívő ember Istenből újjászületett. Egy új teremtmény. Bűnbánó. 

Beismeri a bűneit. Megbánja ezeket szívből). 

Permeier és a Speculum fldei 

Az eddigiekben azt láttuk, hogy Permeier az általa fontosnak tartott olvasmányokat előbb 

Nürnbergbe, majd Frankfurtba irányította kiadás céljából. Most egy fordított eset állt fönn, 

ugyanis a frankfurti nyomdász, Merian, a megrendelt Mensio Christianismi mellé elküldött pár 

148 



példányt az éppen frissen elkészült Speculum fidei-bői (Neben diser Mensione hat mir auch 
Herr Merian etliche exemplar von einem kleinen Büchl Speculum fidei genant, mitgeschickt). 
Permeiert megdöbbentő erővel érintette a könyv. Bár nem tudta, ki a szerzője, így nyilatkozott 
róla Grammendorfhak: darüber ich mein Tag nicht beßers vnd gründlichem gesehen hab, vnd das für alle 

Christnahmige Religion: oder Glaubensgenoßen dienstlicher ist, maßen es auch vornehme geisüich vnd 

politische Catholici also ruhmwürdig dafür paßiren laßen müßen, vnd will sonderlich einer vom Adel alhie 

einem Geistlichen zugefallen (welcher der Teutschen Sprach gantz vnkündig, aber ein guter Taulerianer vnd 

Kempist sein soll,) ins Latein, ein anderer aber wie Er sich erboten, aufs zierlichste in Italianisch vertiren, 

damit es auch in andern Sprachen zum Nachdruck kommen möge, weil es den einigen Grund der waren 

Catholischen Kirchen in sich führet, vnd mit den Sectantischen opinionen oder vnnutzen Zarckquestionen 

gantz nichts zuthun hat5 (életemben nem láttam ennél jobbat és alapvetőbbet, és hogy minden keresztény 

vallás- és hittársnak hasznos, ezt még az előkelő lelki és politikai katolikusoknak is el kell ismerniük. 

Különösen egy nemesnek, egy egyházi személynek tetszett itt (aki németül nem tud ugyan, de állítólag egy jó 

tauleránus és kempista), s ő latinra vagy ahogy egy másik kínálkozott, ékes olaszra fordítná, hogy más 

nyelveken is ki lehessen adni, mert a mű magába foglalja az igaz katolikus egyház alapját, és a szektás 

véleményekhez és a haszontalan ... kérdésekhez semmi köze nincsen). Majd így folytatta a levelet: Wofer 

der Herr den obgemelten Speculum fidei sambt seinem schönen Kupfferstückl noch nicht gesehen, kan Er 

Herrn Merian darumb zuschreiben: weil es ein universalscriptum ist, so ein ieder Christ nach seiner besten 

mögligkeit zum gemainen Nutz vnd erbawung fortbringen helffen solle: Ich hab meine exemplar schon fast alle 

verschenckt, wiewol der Vncosten der Bücher von so weiten orten sehr groß ist: theils hab Ich auch nach 

Preßburg, Berckstädt, Clausenburg, Preslaw, Dantzig, Stettin, Steyrmarck, vnd an andere ort mit vncosten 

verschickt, vnd wann es wälsch vertirt, soll es hoffentlich auch bald Italiam vnd Hispániám zusehen 

bekommen: dann mit Streitbüchern, vnd die die Christliche wäre Gemeinschaft liebe verstören, ist Mir nichts 

gedient, sonder was erbaut vnd beßert, damit es einem ieden rechtschaffenen Hertzen zu Nutz kommen möge, 

vnd muß in Warheit nochmalen bekennen, das vnter den genanten Papisten mehr vnd beßere Leute von Eifer 

vorhanden, mit dennen man in sachen das Gwißen vnd Gottesdienst betr. sicherer vnd füglicher vmbgehen kan, 

als mit vnserm ins gemein höchst verdirbten epicurischen Lutherrij-hauffen, daran zwar vnser Confeßion per se 

so gar nicht schuldig ist, als der Gottlose Mißbrauch des falsch aufgefasten Wörtleins Glaub, so bey ihnen 

allein im bloßen Wahn vnd phantasey bestehet (ha az Úr a fenti Speculum fideit a szép rézmetszetekkel még 

nem látta, írjon Meriannak, mert ez egy egyetemes írás, mely minden kereszténynek a legjobb lehetőség szerint 

hasznára és épülésére válik. Én a példányaimat már majdnem mindet elajándékoztam, mert a könyvek eme 

távoli helyekre igen sokba kerülnek, részben Pozsonyba, Bányavárosba, Kolozsvárra, Breslaüba, Danzigba, 

Stettinbe, Steiermarkba, és más helyekre küldtem őket nem kevés költséggel, s ha majd olaszra fordítják, 

hamarosan Itáliában és Spanyolországban is látható lesz. Mert a vitaművek, s azok, melyek az igaz keresztény 

közösségi szeretetet zavaiják, nem szolgálnak nekem, hanem csak azok, melyek építenek és jobbítanak, hogy 

minden igaz szívnek hasznára váljanak. S be kell ismerni az igazságot, hogy az úgynevezett pápisták között 

5B17aIII4n 



több és jobb igyekvő ember van, akikkel az ember a lelkiismeretre és az istentiszteletre vonatkozó ügyekben 

biztonságosan és alkalmasan tárgyalhat, mint a saját igen megromlott epikureus Luther-hadunkban. Ebben 

persze nem a hitvallásunk a hibás, hanem a hamisan felfogott hit szónak az istentelen félrehasználása, mely 

náluk (értsd a lutheránusoknál) csupán tévhit és fantázia). 

Viszonylag hosszan idéztünk a fenti levélből, de ennek az oka abban keresendő, hogy ekkora 

elragadtatással és a könyvvel kapcsolatban tele tervekkel nem sokszor szólalt meg Permeier a 

leveleiben. Schwartzot arra kérte egy levélben, hogy juttassa el üdvözletét Johann 

Dobriciusnak, s megígérte, hogy nemsokára neki is küld belőle, illetve számít rá a további 

terjesztésben6. Beringernek, amellett hogy a neki küldött katalógusban a tizedik helyen szerepel 

a mű (10. Speculum fldei vom Evangely-anfangsalten That: oder Lieb: vnd Gut-Wercks-

Glauben7) felvillantotta a Mensio és a Speculum fidei magyar nyelven való terjesztésének a 

lehetőségét: meritirten wol auch in andere Sprachen zu mehrer propagation übersetzt zuwerden, dabey die 

Hungarn mit ihrer Muttersprach auch nicht träg sein sollen8 (más nyelvekre is lefordítják őket terjesztés 

céljából, és ebben a magyarok se legyenek restek). 

Mint megtudjuk, Otto Buschof nem sokkal halála előtt a nála kölcsönben levő személyes 

Permeier-példányt adta tovább Santhelier grófnak, aki szintén nem tudott kifogást találni benne 

(nicht tadeln können)9. Permeier később azért fordult levélben a grófhoz, hogy visszaszerezze 

tőle a saját könyvét10. 

Grammendorf válaszlevelét már az adott fejezetben idéztük, ebben azt árulta el bécsi 
barátjának, hogy az első, pár évvel korábbi kiadást (pontosan 13 évvel azelőtti) ő gondozta. 
Megadta a szerző nevét, Hartwig Lohmann, s azt is megemlítette, hogy Lohmannt és Nicolaus 
Tetinget elűzték Flensburgból. A traktátusról jó véleménnyel volt: das ist sehr gut, handelt vom 

Glauben, was Er sey, hypohtesis, woher Er komme, wie Er wachse, was sein Krafft vnd Eigenschafft etc. ob ein 

Gläubigen möglich Christiich zuleben: Warumb die Glaubigen vmb Vergebung der Sünden bitten: Was für ein 

Vnterscheid sey der Sünden bey einem anfallenden Christen vnd den Vnglaubigen: Item Frucht vnd 

Kenzeichen des Glaubens etc.11 (Ez nagyon jó, a hitről szól, hogy az miben áll, hipotézis, hogy honnan jön, 

hogy növekszik, mi az ereje és a tulajdonságai stb, hogy egy hívőnek lehetséges-e keresztény módra élni, hogy 

ntiért kérnek a hívők bűneikért bocsánatot, milyen különbségek vannak egy hívő és egy hitetlen bűnei között, s 

mik a hit gyümölcsei és ismertetőjegyei). Majd megbízta Permeier, ha egy másik műről lenne szó, 
akkor küldje el neki. 

6 B 17a III5c 
7B17aIII5e 
8 B17a HI5o 
9 B17a III6a 
10 B17a III6s 
11 B17a III6p 

150 



Pár hónappal később, a Meriannak írt levélben már Permeier lelkesedésének a csökkenését 

mérhetjük le, legalábbis a terjesztéssel kapcsolatban. Még a Speculum fldei-bői és a Mensio 

Christianismi-ből is volt neki tartaléka. Ich hab es den Leuthen mit großer Begierd frey vmb sonsten 

gegeben, aber dennoch ist wenig Lust vnd Eyfer zu solcherley materi vorhanden, weil die Wollüsten vnd 
12 

Sorgen der Nahrung wie Christus sagt, gemainiglich allen guten Saamen vnterdrucken vnd erstiecken (Az 

embereknek szívesen és ingyen adtam a könyveket, de kevés a kedv és az igyekezet bennük ezekhez a 

dolgokhoz, mert a gyönyörök és a gondok (ahogy Krisztus mondja) közösen nyomják el, s fojtják meg a jó 

magvakat). Pedig Isten gyermekeinek a cselekvő szeretet (thätige Liebe) gyakorlásába nem 
szabad belefáradniuk, zárja a gondolatait Permeier. 

Összegzés 

A Matthaeus Meriantól valamikor 1638 koranyarán kapott művecske mélyen megérintette 

Permeiert, aki addigra éppen befejezte a Seelenschatz kiadását, de még az új előszóval nem 

készült el. A két mű között sokféle párhuzamot fedezhetett fel a belső vallásosság 

gyakorlásával, az egyénnek a saját magában való elmélyülése, megtisztulása, Istenhez való 

megtérése kapcsán. Lohmann egyszerűen, a katekizmusok mintája alapján, kérdésekre adott 

feleletekben tanítja a hívő embert a hite erősítésére. A felsorolt keresztényi erényeknek a 

katalógusa az egyszerű hívőknek is gyakorlati segítséget nyújtott az eligazodásban. A sorokban 

elrejtett kritika a "kőegyházak" és prédikátoraik, az iskolák és a tudósaik ellen azt szolgálja az 

egyszerű hívő embernek bizonyítani, hogy nem a külsődleges jegyektől és nem a tanultságtól 

függ az üdvözülés, hanem az Istenben való hittől és Krisztus követésétől. Nem véletlen, hogy 

Permeierben is Tauler és Kempis gondolatai idéződnek fel a Speculum fidei kapcsán. Ha 

színvonalában nem is, de szándékában ugyanazt a képet közvetíti Hartwig Lohmann a hívő 

felé, amit Tauler és Kempis is megfogalmaztak a műveikben: Krisztust követni és a hit által 

üdvözülni. 

Permeierben azonnal tervek sokasága fogant meg, mert úgy vélte, hogy a Speculum fidei 

pontosan azokat az ideákat fogalmazza meg, amit ő is minden írásában, de talán pártosabban és 

hevesebben mondott el: egy igaz vallás van, a keresztény, egy igaz egyház, az általános 

(katolikus), s minden hívőnek cselekvő szeretetben és békességben kell együttélnie, és 

Krisztust követnie. A tervek arra vonatkoztak, hogy milyen nyelvekre kellene a kis értekezést 

lefordítani, hogy tovább lehessen azt terjeszteni. Beszélgetések során felmerült a latin, az olasz, 

12B17aIII6q 

151 



a magyar fordítás esélye, sőt még a távoli Spanyolországba is szándékozott Permeier 

példányokat küldeni később. Lelkesen osztogatta barátainak és ismerőseinek a könyveket, 

magára vállalva a költségeket is, és aztán csalódással kellett észrevennie, hogy a csodálatát 

nem sokan értik. 

A felsorolt városok megengedik a következtetést, hogy kiknek ajándékozhatta a Speculum 

fldei-X. Pozsonyban Beringernek, Kolozsvárott sajnos nem tudni, hiszen Alstedék 

Gyulafehérvárott vannak, Danzigban Crusiusnak és Rudolphnak, Breslauban Schwartznak, 

Dobriciusnak és Franckenbergnek, Bányavárosban esetleg Henckelnek, Stettinben például 

Scultetusnak, Steiermarkban osztrák nemes barátainak. De nemcsak elküldte szerteszét, hanem 

Bécsben is beszélgetéseket folytatott a műről, mégpedig jobbára művelt katolikusokkal, 

akikben több fogékonyságot és megértést talált, mint a saját felekezetéhez tartozókban. 

152 



c. Begierer Oder Der Seelenschatz 

Begierer Oder Der Seelenschatz, Darinn ein jeder Christen Mensch vnter einem lieblichen vnd 

gantz lustigen Gespräch, gelehrt vnd vnterwisen wird Gott recht zuerkennen, zuförchten, auß 

grund seines Hertzen zulieben, vnd durch solche Gottseelige Mittel den allerbesten Schatz 

nemblich die ewige Seeligkeit zuerlangen. Von dem Auetore erstlich in Spanischer Spraach 

verfertigt, nachmals in die Wälsche, Frantzösische, Niderlendische vnd in vnsere Hochteutsche, 

von vnterschidlichen verdolmetschet: Jetzo aber auffs neue fleißig vbersehen vnd 

nachgedruckt. Cum facultate Superiorum. Gedruckt zu Wienn in Oesterreich, Bey Gregori 

Gelbhaar, Rom: Khay: Mtt: Hoff- vnd einer Löbl: Landschafft vnder der Ennß Buchdrucker. 

Im Jahr 1638. 12o. pp. 1-428.1 

A mű 

Már a régi ajánlásból, melyet Permeier szintén beleillesztett a könyvbe és az új ajánlás mögé 

csatolt észrevehető, hogy a régi példány, ami Permeiernek megvolt, az a Sebald Mayernál 

1551-ben Diliingenben megjelent, és egy bizonyos Justus Blanckwald által kiadott Seelenschatz 

volt, vagy ennek egy esetleges későbbi kiadása. Ebből Permeier átvette Justus Blanckwaldnak 

a spanyol nemesembereknek szóló ajánlását a könyv eredetéről és hasznáról (Alte Dedication 

Auß dem Exemplar mit Rom. Kay. May. Freyheit gedruckt zu Dillingen durch Sebalden 

Mayer, im Jahr, 1551.), s hozzátette a saját ajánlását és előszavát. 

Permeier ajánlása (Dedication An Herrn Hannß Paul Freyherrn von vnd zu Rauchenstain, 

An der Frawen Ciarae Benignae von Rauchenstain gebornen Freyin von Puchhaimb) 

Tehát Paul és Clara Benigna von Rauchensteinnak, mint nagytiszteletű és kegyes urának és 

úrnőjének a támogatásával jött létre ez a hasznos és szellemdús könyvecske, mely a 

Vágyakozó vándorlása avagy utazása, hogy elérje az igaz isteni szeretetet, s ezen keresztül 

egyesüljön Krisztussal. Sok nyelvre lefordították, köztük németre is, de most az egész 

kereszténység hasznára, felébresztésére és megerősítésére újra kiadják. Az oly kedves tartalma 

153 



címet is neki ,ftewzionischen Schwester OrdensBüchF, (vagyis egyfajta szabályzatnak 

tekintette), ugyanakkor arról is tudott, hogy más rendeknek is kézikönyvül szolgált már 

korábban, így például a Szent Szűz Mária Testvériségnek. Az ajánlás végén az Apokalipszisből 

vett idézetekkel, mint Krisztus igaz követőit dicséri a pártfogóit, és az örök életet ígéri nekik 

az égi birodalomban. 

Permeier előszava (Vorred. An den Gottliebenden vnd wahrer Gottseeligkeit begierigen Leser) 

Permeier az előszóban az istenszerető és az üdvösségre vágyó olvasóhoz fordul, akit arra 

figyelmeztet, hogy nemcsak a világiak, de Isten szolgái között is sok az olyan, aki az üzletekkel 

törődik a belső elmélyedés (innerliche Prüfúng) helyett. Ezért ennek a könyvnek az a célja, és 

itt Permeier a misztika egy bevett toposzára az Ádám-Krisztus ellentétpárra alapoz, hogy az 

olvasó a segítségével a megromlott régi Ádámot lerontsa, s az új krisztusi embert pedig 

felépítse magában (seines altén verderbten altén Adam ab- vnd durch die rechte Zucht- oder 

Creutzschárffe zu dem newen Menschen in Christo fiihren). 

A továbbiakban erős kritikával illeti az egyházakat, mert az istentiszteletek és a ceremóniák 

tele vannak álszenteskedéssel (Heucheley) és istentelenkedéssel (Abgötterey), Krisztus drága 

áldozatát lábbal tapossák, a régi, jó keresztény szokásokat elhagyják, s a nép között a csalás és 

a hamisság uralkodik. A sötétség fejedelmének a birodalma egyre terjed, az igaz cselekvő 

hívők (Thatglaubigen) egyre kevesebben, míg a rossz úton álló ostobák egyre többen vannak. 

Nincs mit azon csodálkozni, hogy Isten haragja mindenkit kivétel nélkül sújt. Bár Isten a 

prófétáin keresztül figyelmeztet a bosszújára, mégsem hisznek ezeknek az embereknek. Holott 

Isten törvényeit a szívükben kellene megtartaniuk, nem pedig csak azt a látszatot keltem, 

mintha Istenhez hűségesek volnának. Egyik ember sem üdvözítheti (salviren) a másikat, egyik 

testvér sem válthatja meg (erlösen) a másikat, egy ember sem képes arra hogy a másikat 

Istennel megbékítse (versöhnen) vagy a lelkét pénzzel (das Löse-Geld fur seine Seele) 

megváltsa. Mindenkinek saját magának és saját magáért kell a célért megküzdenie, s ehhez nem 

elég a szorgalmas imádkozás (fleissig Betten), hanem az igaz jámborságot is gyakorolni kell 

(vbung aller wahren Gottseligkeit). Itt ezen a helyen Permeier beékel az előszóba két hosszabb 

1 Egyeüen (általunk) ismert példánya a Wroclawi Egyetemi Könyvtárban van a 47493 jelzet alatt. A mű 
megtalálásában köszönöm barátom, Leslau Spychala segítségét. 

154 



kivonatot Johann Tauler2 két prédikációjából arról, hogy miben áll az igaz bűnbánat, és a 

felkészülés Isten szeretetére (Doctor Joh: Taulerus in seinen Predigten auff vnser lieben 

Frawen Geburtstag, worin die wäre Büß vnd Bereitung zu der Liebe Gottes bestehe)3. 

Mindkettő teljes összhangban áll a Seelenschatz tartalmával: hogyan kell az embernek magában 

a bűnöket (úgymint a kevélységet, a tisztátalanságot, a mohóságot, a haragot s a szív minden 

világi bujaságát) megsemmisítenie, majd Istenhez teljes akaratával megtérnie. Ahhoz, hogy a 

szeretet nőjön, az élvezeteket (Lust) csökkenteni kell, mert ezek valódi akadályt jelentenek az 

Istenhez vezető úton. 

Az előszó második felében a Tauler-prédikációk értelmét magyarázza Permeier. Ő is úgy 

határozza meg a szeretetet, mint a legfőbb adomány és erény (die höchste Tugend), melyért a 

Vágyakozó (Begierer) mindent megtesz: Isten szent törvényeit igaz kedvvel és szeretettel kell 

szemléim, bennük elmélyedni s gyakorolni. Permeier hatásosan ábrázolja a misztikus hármas 

utat: purgatio-illuminatio-unio vagyis a megtisztulást, a megvilágosodást és az egyesülést 

Istennel. A Krisztustól megvilágosodottak (von Christo erleuchteten Werckzeugen) szavára 

figyelni kell, mert ők részesei az isteni titkos művészetnek, a bölcsességnek és igazságnak. Az 

üdvözüléshez a régi embernek a bűneivel együtt (der alte Mensch mit seiner Sünden) a halandó 

testben el kell pusztulnia, s az új embernek a maga istenszerű képével (der newe Mensch mit 

seinem Gottförmigen Ebenbild) az ő örök egységéből és belsőjéből (aus dem Grund seiner 

ewigen Einig- vnd Innigkeit) elő kell törnie. A vágyakozót semmi nem tántoríthatja vissza attól 

a komoly és jó céltól, hogy az Úr birodalmába eljusson, s ott neki szeretetét s hódolatát 

bizonyítsa (die rechte Lieb vnd erbhuldigung gelaistet). Hogy mi is hasonlóképpen követhessük 

őt, s részesülhessünk az örök boldogságban, ahhoz Krisztus végtelen kegyelme segítsen 

bennünket, fejezi be Permeier a fejtegetését. 

Az előszó végén elnézést kér, hogy a bibliai helyeket nem jelölték meg a műben, de erre nem 

jutott hely a könyv formátuma miatt, ugyanakkor talál egy másik okot is erre: így inkább az 

együgyűek (Einfeltigen) és kicsik (kleinen) kedvére tesznek, akik Isten dicséretét 

megsokszorozni segítenek, és így Isten birodalmában is osztozni fognak, szemben a 

tudósokkal. Ez az érvelés emlékeztet egy másik Seelenschatz-kiadás előszavára4, ahol a kiadó 

2 TAULER, Johann (13007-1361) strassburgi dominikánus szerzetes, a német misztika egyik óriása, akinek 
írásai a koraújkorban is rendkívül népszerűek. 
3 A prédikációkat ld. Auff vnser lieben Frawen géburt. In Postilla Johannis Tauleri... gedruckt zu Hamburg, 
durch Hans Mosen. In Verlegung Michael Herings. Anno M.DC.XXI. 334. Az általunk használt példány 
jelzete: HAB 404.5 Theol.2. 
4 Begierer, Oder Der Seelen Schatz, Darinn ein jeder Christ, vnder einem lieblichen vnd gantz lustigen 
Gespräch gelehret vnd vnderwiesen wirdt, GOtt zuerkennen, zuförchten vnd auß Grundt seines Hertzen 

155 



szintén alkalmasnak találja a művecskét mind az alacsonyabb, mind a magasabb rétegek 

számára olvasásra, bár ő elsősorban a katolikus olvasóközönséget célozza meg, nem titkolva, 

hogy az evangélikusok is sokat tanulhatnának belőle. 

Permeier egy Beringernek írt levélben fogalmazta meg pontosabban, hogy kiknek szánta a 
könyvet: so wol den gênant Evangelischen Religions Parthey, als den Catholicis Ja ins gemein allén vnd 

ieden Menschen so die rechten Grundtugenden erlangen vnd in ihrem Christenthumb fruchtbar werden wollen, 

sehr nutz vnd dienstlich fiirscheinet5. (mind az úgynevezett evangélikus vallási pártnak, mind a 

katolikusoknak, összességében mindenkinek, minden egyes embernek, aki az igaz erényekre vágyik s 

kereszténységét gyümölcsözővé akarja tenni, nagyon hasznosnak és szolgálattevőnek tűnik). 

A mű egy vadonban élő áhítatos emberről szól (Begierer-Vágyakozó), akinek egyszercsak 

vágy keletkezett a lelkében és a szívében, hogy az igaz tökéletes tudást és Isten szeretét 

megszerezze. Ezért elhatározza, hogy bejárja az egész világot, s felkutatja, hogy van-e valaki, 

aki megtanítja ezt neki. Útja során különböző, férfiak és nők alakjában megszemélyesített 

erényekkel találkozik (Demut-Alázat, Gehorsamkeit-Engedelmesség, Reuschheit-Megbánás, 

Einfeltigkeit-Együgyüség, Armut-Szegénység stb.), akik új tanítványuknak leckét adnak abból, 

hogyan lehet a bűnöktől megtisztulni, s hosszú, fáradságos és veszedelmes vándorlások 

közepette a vágyott lovaghoz, Isten Szeretetéhez (Liebe Gottes) eljutni. 

A Vágyakozó a lelki gyakorlatok és a beszélgetések során fokozatosan megtisztul (purgatio), s 

készen áll Isten Szeretetével való találkozásra. Mikor ez megtörténik, a boldogságtól és a 

félelemtől ájultan zuhan a földre, majd zokog, mígnem Isten Szeretete megvigasztalja, s 

tanításaiban előkészíti Istennel való egyesülésre. Ehhez a lelkének három fokozaton kell 

keresztüljutnia. Az első, hogy képes legyen a következő parancsolatoknak megfelelni: ne 

követelj (fordert nichts), ne vágyakozz (begehrt nichts), ne gondolkodj (dencket nichts)6. 

Ezeket állandó imádkozással, önmagába tekintéssel el kell sajátítani. A második, hogy mindent, 

amit az Úr parancsol, meg kell tenni. Minden gondolatot és cselekedetet, aszerint kell 

mérlegelni, hogy vajon ez Istennek tetsző-e, mindent, amit ő szeret, szeretni kell, mindent, amit 

ő gyűlöl, gyűlölni kell. Ez a szeretetnek a harmadik állapota. 

zulieben, vnd durch solche Gottselige Mittel die ewige Seligkeit zuerlangen. Auß Frantzösischer in 
Hochteutsche Sprach vbergesetzt. Gedruckt zu Cöln, In Verlegung Conradi Burgenii, 1619. Az általunk 
használt példány jelzete: HAB Xb 3390 
5 B17a III4d 
6 Begierer oder der Seelenschatz, 290. 

156 



Az Úr két legnagyobb ellensége a Világ és a Hús7. Ezért Isten Szeretete gyűlöli ezeket tiszta 

szívből, s a világtól teljesen visszavonultan a vadonban él, imádkozással és önsanyargatással 

töltve az idejét. A Vágyakozót, miután mindent megtanult ennél a lovagnál, a legmagasabb 

tisztségű társukhoz vezették, akinek a neve Isten Vágya (Begier Gottes), s akinek a tanítása a 

következőkben áll: Az ember az önmegismerésen keresztül eljut az öngyűlöletig, majd még 

több tapasztalatot és megismerést követően Isten Vágyához (Begier Gottes), s aki eddig elért, 

az már nem vágyik semmilyen világi dologra, hanem a legnemesebb s legfőbb jóra, Istenre 

magára.8 Ennél a lovagnál megtanul a Vágyakozó énekelni, s a muzsikával Istent tisztelni és 

dicsérni, neki köszönetet mondani, a zenéből vigasztalást nyerni.9 Ezzel a Vágyakozó teljesen 

megtisztult, s lelke olyan felfokozott állapotba került, hogy csak az Istennel való találkozásra 

tud gondolni (illuminatio). 

El is nyeri a legnagyobb jutalmat, mert az Úrhoz vezetik10 (unió), tőle pedig egy szép tanítást 
hallgat végig, amelynek a lényege négy szóból áll: Ich vnd Du, die seynd die ersten, vnd die andern 

zween seynd, Sclave vnd König, wann ihr dise vier Wörter wol werden können üben vnd zu werck stellen, so 

werden sie euch zu grosser Volkommenheit vnd Sauberkeit deß Hertzens helffen.11 (Én és Te, ezek az elsők, 

Rabszolga és Király ez a másik kettő szó. Ha te ezt a négy szót gyakorlod és megvalósítod, akkor ezek a szíved 

tisztaságához és tökéletességéhez segítenek neked). Az Én és Te szócskák jussanak mindig az eszedbe, 
mondja az Úr, mi ketten létezünk csak ezen a világon, minden mást el kell felejtened. A Király 
és a Rabszolga szavak pedig a társaiddal való együttélésben segítenek, mert minden 
Rabszolgák vagytok, ezért engedelmesnek s alázatosnak kell lennetek. Ugyanakkor mindnyájan 
Királyok is vagytok, és gazdaggá teszlek benneteket, öröm és jóság lesz az életetek. De ehhez 
Isten szeretetét mindig ki kell érdemelni, újra és újra küzdeni kell érte. Ezekután az Úr 
elbocsátja a Vágyakozót, aki a tanítással a szívében egyfolytában a négy szót gyakorolja: Ich sag 
recht, sprach er, Dann ich bin vmb die Liebe meines HERRN ein Sclave. Damach namm er das ander vnnd 

sprach, Ich König bin, der Ich Gottes Diener bin, Dann ihm zu Dienen, ist Regieren vnnd Herrschen, vnnd also 

muß ich König seyn12. (így beszélt ő, Isten szeretete kedvéért egy rabszolga vagyok, majd ízlelgette a másik 

szót, Király is vagyok, mert Isten szolgája vagyok, mert ahhoz, hogy neki szolgáljak, kormányozzak és 

uralkodjak, Királynak kell lennem). 

7 Uo. 346. 
8 Uo. 361. 
9 Uo. 376. 
10 Uo. 389. 
11 Uo. 396. 
12 Uo. 406. 

157 



A mű rövid jellemzését és elemzését egy spanyol kutató adta közre, mégpedig Angelus Silesius 

és a spanyol misztika című cikkében13. Ő figyelt fel arra, hogy Silesius legnagyobb hatású 

művében, a Cherubinischer Wandersmann-ban, maga a költő jelöli meg forrásként a 

Seelenschatz-ot a II. könyv 178. versénél egy utalás formájában: „Besihe den Begihrer am 

Ende"14, majd közelebbről is szemügyre vette azokat a rímpárokat, melyeket közvetlenül a 

Seelenschatz ihletett. Tarraco felteszi a kérdést, hogy a Seelenschatz-nak vajon melyik kiadását 

használhatta Angelus Silesius, majd egy másik tanulmányra hivatkozva megadott egy 1618-ból 

Bécsből származó és Hans Permeier által gondozott kiadást, sőt még arról is tud, hogy ennek 

egy példánya a breslaui egyetemi könyvtárban található15. Nyilvánvalóan vagy elírásról vagy 

tévedésről van szó az évszám kapcsán, hiszen a Permeier által kiadott könyv 1638-ból 

datálódik. Az közismert tény, hogy Abraham von Franckenberg könyvtárát Silesius örökölte 

meg16, és minden valószínűséggel Franckenbergnek megvolt a Seelenschatz Permeier-féle 

kiadása, tehát Silesius ebből a forrásból juthatott hozzá. Sajnos a levelezésben nem találtunk 

konkrét utalást arra, hogy Permeier Franckenbergnek is küldött a könyvből, de 

elképzelhetetlennek tartanánk, ha nem így tett volna ebben az esetben is. 

A következőkben röviden összefoglaljuk a Tarraco által feltárt eredményeket17: Tarraco szerint 

a mű szerzője ismeretlen, de a témából és a közlésmódból egy (egy korai címlapábrázolás 

alapján ferencesnek látszó) szerzetes alakja rajzolódik elénk, aki feltehetően a Ramón Llull-féle 

misztikus iskolához tartozott. A pontos keletkezési ideje sem adható meg, csupán az látszik 

biztosnak, hogy a XV. század végéről származik a mű. A ma ismert első kiadása 1515-ben 

Barcelonában jelent meg katalán nyelven Spill de la vida religiosa címmel, de ennek a végén 

megemlítik, hogy ez is egy fordítás egy öreg kasztíliai könyvből. A XVI. században többször 

megjelent, ezekből párat említ Tarraco: Zaragoza 1535, Lissabon 1541, Alcalá de Henares 

1554. Ez utóbbi kettő spanyol nyelvű El Desseoso címmel. Bár nagy hatású és széles körben 

elteijedt, több európai nyelvre lefordított alkotásról van szó, a spanyol irodalomtörténet 

eleddig teljesen figyelmen kívül hagyta. A mű szerkezetét tekintve már maguk a spanyol 

kiadások sem felelnek meg egymásnak, kisebb-nagyobb eltérések találhatók köztük. Hogy 

13 Jaime TARRACO: Angelus Silesius 
14 Angelus Silesius: Cherubinischer Wandersmann, Kiad. Luise GNÄDIGER, Stuttgart, 1985. 97. Az említett 
kétsoros a következő: Alls steht im Ich und Du (Schöpfer und Geschöpfe) Nicht ist als Ich und Du: und wenn 
wir zwey nicht seyn. So ist Gott nicht mehr Gott und fällt der Himmel ein. 
15 A tanulmány, amelyre Tarraco hivatkozik Jean Orcibaltól származik 1937-ből és kiadatlan! 
16 ld. 13. Íj. 361. 
17 J. TARRACO: Angelus Silesius, 106-110. 

158 



aztán a német kiadások melyik spanyolt (vagy más nyelvűt) veszik alapul, azt nagyon nehéz 

eldönteni. Eddig Tarraco eredményeiről. 

E spanyol misztikus mű fő célja, hogy hogyan lehet Isten szeretetét elnyerni, s ezen keresztül 

Istennel Krisztusban egyesülni. Permeier szavaival: sehr anmüthige, auch Nutz- vnnd Geistreiche 

gedieht vom Tugendt-Wandel oder Reise deß genanten Begierers vmb erlangung der wahren Liebe Gottes, vnd 

damitelst verainigung mit ihme18 (nagyon kedves, hasznos és szellemdús költemény a fent nevezett Vágyakozó 

erény-vándorlásáról avagy utazásáról, hogy Isten igaz szeretét elérje, s ezen keresztül egyesüljön vele). A mű 

forrásai közé Permeier a legtökéletesebb tanokat és regulákat, a Szent Bibliát, s a 

legmegvilágosodottabb egyházatyák írásait sorolja (einen Zusammenzug aller volkommenen 

Lehren vnd Reguln so wol aus der Heiligen Bibel, als der erleuchtesten Vätter Schrifften).19 

Egyébként a művecske a németek közt is népszerűnek számított, s elsősorban katolikus 

területeken jelent meg, ismert kiadásai: 1551 Diliingen, 1578 Diliingen, 1610 Köln, 1619 Köln, 

1680 Sulzbach. Az 1668-as hamburgi (ratzeburgi) kiadásban Johann Naumann 

könyvkereskedő megjegyezte, hogy nagyon keresett a könyv, de már nem lehetett német 

nyelvű példányt elérni, ezért újra kiadják, több példány alapján kijavítva, s megtisztítva a 

gyanús szerzetesi szövegektől (verdächtigen Münchischen Reden) 20. 

A kiadás történetéhez 

A Seelenschatz első említése 1638. február 4-én egy Grammendorfhak címzett levélben történt: 
Also hab Ich auch alhier ein sehr schönes geistreiches Büchl (Begirer oder der Seelenschatz genannt so ersüich 

aus der Spanischen Sprach in andere translatiret vnd vnter einem anmuthigen Gedicht die volkommensten 

Lehren zu erbawung des menschlichen Gemüths, nach anleitung des hocherleuchten Tauleri vnd Thomae de 

Kempis in sich begreiffet.) bei dem Consistorio censuñien laßen, so alberait zum nachdrucken schon verwilligt 

vnd vnterschrieben, auch dem Hofibuchdrucker p. 50 angedinget worden: dauon Er vns allein 200 exemplaria 

einlifern solle: Wan solches fertig, will Ich auch des Herrn vnd anderer rechtschaffener Mitbrüder mit einem 

exemplar gedencken, das Sie die Ordensreguln der Newzionischen Schwesterschafft mit mehrerm daraus 

observieren mögen: Der es verlegt, ist ein Freyherr dises Lands, vnd ist fiirnemblich durch sein Fraw Gemahlin 

18 Begierer oder der Seelenschatz, Vorrede 
19 B17a HI4d 
20 

Schatz der Gott-begiereigen Seelen, Das ist, Eine sehr lehrhaffte Unterrichtung darinnen ein jeder Christ 
unter einem gantz lustigen und über allemaß lieblichen Gespräch gelehret und unterwiesen wird Wie er der 
Sünder absterben, Sein Adamisches, fleischliches Leben hassen, Sich selbst verleugnen und Christo leben soll, 
auff daß er zu der wahren liebe Gottes und seines Regsten gelangen möge. Bereits vor 200. Jahren in der 
Castiliansichen Sprach geschrieben, und nachmals in die Frantzösische, Italiänische, Lateinische, Teutsche und 
Niederländische Sprachen übertragen. Nunmehro über in vielen unteutschen und verdächtigen Reden geändert, 
und verständlicher in diese richtige Ordnung gebracht. In Verlegung Johann Naumanns Buchhändlers in 
Hamburg vor S. Joh. Kirch. Ratzeburg aufftn Dohm, Druckts Niclas Nissen, Anno 1668. 

159 



darzu bewogen worden, die es hernach vnter ihre gute freundinnen hin vnd wider auch bey beeden kayserlichen 

Hoff frawzimmern mit zierat gebundener außtheilen will. Vielleicht bekommen die Berlinischen Hoffdamen 

hernach auch lust sich mit dem Orden diser heiligen Schwesterschafit vmb souil desto williger vnd wircklicher 
21 

zuuerbinden. Vnd wen Sie etwan noch weiter darzue nachsich ziehen helffen werden. . (Van itt egy nagyon 

szép, szellemdús könyvecske (A vágyakozó avagy lelki kincs címmel, spanyolból fordították a többi nyelvre, s 

magában foglal egy kedves verset is a legtökéletesebb tanokról az emberi lélek épülésére, Tauler és Kempis 

bevezetésével), melyet a konzisztóriumnál cenzúráztattam, s már engedélyezték az utánnyomást, a fő udvari 

könyvnyomtatónak már át is adtak 50 florenust, ebből csak nekünk 200 példányt kell szállítania. Ha ez kész 

van, akkor Uramról és más derék testvérünkről is meg akarok egy-egy példánnyal emlékezni, hogy az „Újcioni 

Nőtestvériség" rendszabályait ebből tanulmányozhassák. A kiadója egy osztrák báró, akit a felesége ösztönzött 

erre, és aki aztán a jó barátnőinek és mindkét császári asszonyszemélynek szét akaija osztani. Hátha a berlini 

udvari dámák is kedvet kapnak ahhoz, hogy kapcsolatba kerüljenek ezzel a szent testvériséggel). Később 

több barátjának is írt róla, és a következő érdekes történet kerekedik ki az információkból. Egy 

kicsi, hasznos és kellemes könyvecskét készített elő kiadásra Permeier, mégpedig Clara 

Benigna von Rauchenstein kezdeményezésére. Történt ugyanis, hogy Permeier kölcsönadta 

neki az ő régi példányát olvasni, és ez az előkelő hölgynek annyira megtetszett, hogy le akarta 

másoltatni (Sie es sonsten durch eine ihrer Freylen mit aigner Hand von meinem exemplar 

abschreiben laßen wollen22). Valószínűleg ekkor merült fel Permeierben az ötlet, mi lenne, ha 

nem másolni kellene, hanem mások is gyönyörködhetnének a műben saját épülésükre. Clara 

Rauchenstein megbeszélte a férjével a dolgot, s úgy döntöttek, hogy magukra vállalják a kiadás 

költségeit, mely 78 florenusra rúgott, s ezért 200 példányt szállított nekik az udvari 

könyvnyomtató, Gregor Gelbhaar23. Permeier barátja és szomszédja, Otto Buschof 

segítségével (aki Leopold Wilhelm herceg titkára és alkancellárja volt) kijavította a régi 

példány hibáit (das Er Mir gemeltes Büchl von Neuem alles fleißes übersehen vnd corrigiren 

helffen, selber zu addiren sich erboten24), s cenzúrázás végett az egyetemre adták. Amikor az 

engedélyt megkapták valamikor 1638. februárjában, a könyv nyomtatásra került. Ugyanakkor 

hiányzott még az ajánlás a Rauchenstein-házaspárhoz, és az előszó, melynek elkészítésére 

Buschof vállalkozott, de időközben meghalt, így Permeierre maradt ennek a megírása. Ő 

eleinte a már készen levő kötetlen példányokat ajándékozta ismerőseinek és barátainak, s csak 

később csatolta hozzá az ajánlást és az előszót. 

21 B17aIII2n 
22 B17a III5m 
23 B17a III2n 
24 B17a III5m 

160 



Még egy érdekességet meg kell említeni a könyvvel kapcsolatban. Permeier adott neki egy 

másik címet is, Neuzionisches Ordensbüchl (Újcioni rendkönyv). Még a Clara Benigna von 

Rauchensteinnal folytatott beszélgetések során gondolhatott először arra, hogy az éppen 

reneszánszukat élő régi és új szerzetesrendek mintájára egy női rendet is létre kellene hozni, 

melynek e könyvecske lenne a „szabályzata". Ez az „Újcioni nővérek" rend túlnyúlna Bécs 

határain, Berlin, Varsó, Koppenhága nemes hölgyeit is sorai közé hívná azzal a céllal, hogy a 

pártos veszekedéseken és megosztottságon felülemelkedve bűnbánatot gyakoroljanak, s 

felkészüljenek az isteni szeretet fogadására, s az Istennel való egyesülésre. Permeier ezért a 

könyvét olyan ismerőseinek és barátainak küldte el (feltehetőleg több példányban), akik jó 

szívvel továbbadták előkelő és áhítatos hölgyeknek. így tudomásunk van, hogy Berlinben 

Grammendorfot25, Varsóban illetve Lengyelországban Johann von Hoverbecket26, Dániában 

Christian von Pentz grófot27, Pozsonyban Beringert28 kérte meg a terjesztésre. Voltak 

természetesen Permeier által közvetlenül kiszemelt célszemélyek is, például Beringerhez 

fordult Harrach grófnő megnyerésére, akit szintén alkalmasnak tartott a tagságra abból 

kifolyólag, hogy a Bruck an der Leitha-i szerzetesrend is neki ajánlotta új reguláskönyvét, mint 

kegyes és mélyen vallásos pártfogónak29. 

Összegzés 

A mű kiadása kiváló példája annak az állapotnak, hogy egy még az evangélikus vallásában is 

gyanús osztrák egy mélyen misztikus katolikus (keresztény) műhöz nyúl vissza annak 

érdekében, hogy hittársait megtérésre, igaz bűnbánatra buzdítsa, hogy őket Krisztus 

eljövetelére előkészítse. Az előszóban hevesen bírált közállapotok leírása akár az Error 

Triunus folytatásának is tekinthetők Permeier keserűségét szemlélve, de az evangélikusokat 

sújtó kritikáját kiterjesztette az egész kereszténységre. 

Egyébként a középkori misztika megjelenése, jobban mondva a kiadása és recepciója, a XVII. 

századi evangélikus irodalomban viszonylag új jelenség. Azért kell a viszonylagosságot 

kihangsúlyozni, mert például az evangélikus meditációs irodalomba már a XVI. század során 

bekerültek ennek és a kortárs katolikus misztikának az elemei minden nagyobb felzúdulás 

25 B17a III4n 
26 B17a III5m 
27 B17a III6f 
28 B17a ÜI4d 
29 Uo. 

161 



nélkül30. Wallmann a XVII. századi német irodalom egyik legnagyobb hatású írójának, Johann 

Arndtnak tulajdonítja ezt a közvetítő szerepet31. Arndt volt az, aki nem saját (protestáns) 

misztikából építkezett, hanem visszanyúlt a középkori misztikus forrásokhoz, és vagy újra 

kiadta őket, mint például 1621-ben Tauler postilláját32, 1597-ben és 1605-ben a Theologia 

Deutsch-ot, és Thomas van Kempentől a Nachfolge Christi-1 (amit maga fordított le újra), 

vagy beépítette őket a saját műveibe, mint például Angela da Foligno egyes dialógusait saját 

fordításában, Bernhard von Clairvaux írásait. Wallmann megjegyzi, hogy ugyanakkor Arndt 

maga nem volt misztikus, s a fent említett szövegeket erős kritikának, sőt cenzúrának vetette 

alá, s ahogy egy találó mondatban megfogalmazza: Arndts Tauler ist - sit venia verbo - ein lutherisch 

kastrierter Tauler33. (Arndt Taulerje - elnézést a kifejezésért- egy lutheránus módon kasztrált Tauler). Voltak 

egyébként protestáns oldalról korábban is misztikus szövegkiadások, s most tekintsünk el a 

fiatal Luther Theologia Deutsch kiadásától, helyette említsük Caspar von Schwenckfeld és 

Sebastian Castellio szöveggondozásait, de ők az egyház szemében mindig gyanúsak voltak, és 

eretnekként kezelték őket. 

Arndttal szemben Permeier nem nyúlt bele a szövegbe, nem tompította a misztikus 
csúcsmondatokat, mint például az „Én" és a „Te" szócskákhoz kötődő istenélményt, ennyiben 
újdonságot jelent. Permeier előszóbeli érvelése erősen emlékeztet a Theologia Deutsch-bm 
megjelenő gondolatokra: Der alte Mensch ist Adam vnd vngehorsam, selbheit vnd ichheit (das ist eigen 

wille, vnd eigene liebe) vnd dergleichen, Aber der newe Mensch ist Christus, vnd der Gehorsam. Wenn man 

auch redet vom sterben vnd verderben, vnd deßgleichen, so meynet man, daß der alte Mensch sol zu nichte 

werden. Vnd wenn vnd wo das geschieht in einem wahren göttlichen Liecht, so wird der newe Mensch 

widergeboren34. (A régi ember Ádám és engedeüen, önösség és "énség" (saját akarat és önszeretet) és 

hasonlóak, de az új ember Krisztus, aki engedelmes. Amikor az ember halálról, romlásról és hasonlókról 

beszél, azt gondolja, hogy a régi embernek meg kell semmisülnie. Amikor és ahol ez az igaz isteni fényben 

30 U. STRÄTER: Meditation und Kirchenreform, 3. 
31 J. WALLMANN: Johann Arndt und die protestantische Frömmigkeit, 9. 
32 Ennek az előszavában Arndt abban találja Tauler nagyszerűségét, hogy a szerzetes minden tanítását arra 
alapozta, hogy a "húst" háttérbe szorítsa, s a szellemet és az új embert felépítse a hallgatóiban, majd így 
folytatja: vnd lehret das Hertz Gott allein ergeben, welches er mit einem alten Deutschen Wort nennet die 
Gelassenheit, vnd ist nicht anders als daß man sich dem Willen Gottes gantz lasset, die Welt verlesset, Gott von 
Gantzem Hertzen anhenget, sich selbst verleugnet, sein eigen fleischlich Leben hasset, vnd seinen willen Gott 
gantz auffopffert, welches das rechte Creutz ist, so ein jeder tragen soll, vnd Christo nachfolgen (s azt tanítja, 
hogy a szívet egyedül Istennek kell adni, amit egy régi német szóval, a Gelassenheit-tal fejez ki, s ez nem más, 
mint hogy az ember teljesen átengedi magát Isten akaratának, magát megtagadja, saját testi életét gyűlöli, s a 
saját akaratát teljesen feláldozza Istennek. Ez az igazi kereszt, melyet mindenkinek viselni kell, s Krisztust 
követnie). A kiadás adatait ld. 2. Íj. 
33 J. WALLMANN: Johann Arndt und die protestantische Frömmigkeit, 17. 
34 Die Deutsche Theologia, Das ist: vom rechten Verstände, was Adam vnd Christus sey, vnd wie Adam in vns 
sterben, Christus aber in vns leben soll. Das vierzehende Capittel. Was der alte vnd newe Mensche sey. A 
kiadás adatait ld. Postilla Johannis Tauleri. 

162 



megtörténik, akkor és ott fog az új ember újra megszületni). Tauler prédikációinak a befűzése, és a 

Theologia Deutsch-hoz való hasonlatosság miatt felvetődik az ötlet, hogy Permeier vajon nem 

pont azt a Tauler-postilla kiadást használta fel forrásként, amely 1621-ben jelent meg 

Hamburgban, és a fentieken kívül még magában foglalta még Kempen Die Nachfolge Christi 

című művét és a Theologia Deutsch-ot is35. Maga az előszó egyébként stílusbeli meggyőző 

erejével és megkomponáltságával messze felülmúlja például Arndt bevezetését a Tauler-

postillához, s Permeiernek a kevés igazán olvasható írásai közé tartozik. Rendkívül biztosan 

bánik a misztikus anyaggal, s láthatóan jól kiismeri magát a forrásokban is. 

Tarraco a Begierer misztikáját tekintve megállapítja, hogy a misztikus irodalomban két fontos 

irányzat is Spanyolországból eredeztethető: az egyik a jezsuita, mely az aszkézist tekinti a 

misztika előudvarának, a másik a karmelita, mely a misztikus élmény titokzatos világából indul 

ki. De létezik egy harmadik ezeken kívül, a népi misztika (volkstümlich), mely legerősebben az 

ElDesseoso-ban nyilvánul meg, s mely nagy hatást gyakorolt Silesiusra is36. 

Permeier a könyvvel minden embert megcélzott, propagandaműnek tekintette, s szerette volna, 

ha mindkét császári nőszemélyhez (feltehetően a császár feleségére, Maria Anna von Spanien-

re és a császár mostohaanyjára Eleonora Gonzaga-ra gondolt) eljutna a már említett 

nőtestvériségnek a tagjain kívül, sőt, tervezte, hogy a Sterneknél Lüneburgban Zweifele nicht, 

man werde auch forthin an Evangelischen orten mehreren lust darzue bekommen, solches in weitern 

Nachdruck zubringen, sonderlich wan es in der Druckerey der Sternen zu Lüneburg solcher gestalt ersehen 

wurde37 (nem kétséges, hogy más evangélikus helyeken is kedvet kapnának az emberek, az ilyen művek 

utánnyomására, különösen, ha ez a lüneburgi Sternek nyomdájában megvalósulhatna), vagy Meriannál 

Frankfurtban38 is megjelenteti, hogy az ottani evangélikus területeket is el lehessen látni vele. 

Úgy vélte, hogy a világ a felkészülés időszakában van, Krisztus eljövetele nyilvánvaló. Ezért le 

kell mondani a világi örömökről, s megtisztítani a lelkeket a bűntől, hogy átadhassuk magunkat 

az isteni szeretetnek, és ezzel megnyíljon az út az örök üdvösség felé. Mivel ez a tény nem az 

egyházaktól függ, nem az egyház szolgáitól, nem a sokféle vallási párttól, így mindenkinek 

hasznos lehet a könyv olvasása. Beringernek még írt egy másik okról is, mely fenyegetően ott 

tornyosult minden nem katolikus osztrák felett: wan es zur Verfolgung oder Auflzug kombt, kan man 

leichtlich ein Biblisch: oder ander gutes schrifftpüschl, als ein Steiner: oder Höltzerne Kirchen mittragen, vnd 

33 Ez az 1621-es Tauler-Theologia Deutsch-Kempis kiadás más szempontból is érdekes. A már többször 
emlegetett tübingeni Wild-ügyben ez is a Wild által terjesztett „weigeliánus" könyvek közé tartozott, melyből 
Wild 20 példányt adott el, többek között Christoph Besoldnak. ld. U. BUBENHEIMER: Wilhelm Schickard, 
87. 
36 ld. J. TARRACO: Angelus Silesius, 6. 
37 B17a III4r 

163 



durch deßen erweckung seine exercitia pietatis im innern Hertzen-Chor anstellen vnd verrichten, wie sich viel 

sonderlich zu diser Angst: vnd Tribulattonszeit damit behelffen müßen39. (ha üldözésre vagy kivándorlásra 

kerül a sor, akkor az ember könnyebben visz magával egy bibliai vagy más jó írott könyvet, mint egy kő- vagy 

fatemplomot, és a jámborság gyakorlását benn a szív kórusában kell elkezdeni s megvalósítani, mert ezekben a 

félelmetes és gyötredelmes időkben ezzel segíthetünk magunkon). 

Kikhez juttatta el még a könyvet? Mint fentebb említettük, több példányt terjesztésre küldött jó 

ismerőseinek, de rajtuk kívül sokan mások is kaptak belőle: Anna Maria Breunernek, ő hármat, 

hogy nővérének s sógornőjének is juttasson belőle40, pártfogójának, Johann Ehrenreich 

Geyernek41, a nyomdász Endtnereknek Nürnbergbe42 és Meriannak Frankfurtba43, éppen 

elhunyt barátja, Otto Buschof özvegyének44. Meglepő módon a katalógusokban nem szerepel a 

Seelenschatz, de Beringer is kaphatott belőle, hiszen az ő közvetítésére számított Harrach 

grófnőnél. Egy érdekes tényre világít rá Florian Crusius levele 1641. decemberéből. Mint írta, 

Adam Hirtenius, a svéd birodalmi kancellár orvosa tudatta vele, hogy Permeier könyvét 

bemutattata a svéd királynőnek: es wäre nicht angenehm gewesen, weil es für ein päpstisches 

Büchlein gehalten worden45 (ez nem volt kellemes, mert pápista könyvnek tartották), mely 

abból eredt, hogy bécsi kiadóhely szerepelt a címlapon, s mint ilyen, a svédeknél visszatetszést 

keltett. Vagyis a svéd királynő, Krisztina bevonása a Seelenschatz révén a Permeier tervezte 

női rendbe nem sikerült. A műnek a már említetteken kívül más visszhangjáról nem tudunk. 

38 B17aIH4n 
39 B17a III4d 
40 B17a III4g 
41 B17a III4h 
42 B17a III4r 
43B17aIII4n 
44 B17a IÜ6r 
45 A levelet idézi T. WOTSCHKE: Die Polnischen Brüder, 50-51., jelzete: B17b fl22., de nem azonosította a 
művet. 

164 



d. Jacob Böhme1 

1. IOSPEHUS REDIVIVUS Das ist Die Vberaus Lehr vnd Trostreiche História von dem 

Erztvatter Joseph, welches die allerschönste Figur von dem New- vnd Wiedergebohrnen 

Menschen auß dem Alten Irrdischen ADAM ist; anzeigendt: Wie ein jeder Christen-Mensch 

insonderheit, inn gleichen Proceß mit Jospeh eintredten, vnd der new Himlische Joseph in jhme 

lebendig thätig vnd herrschend werden müsse, Auch wie die Welt mit jhme vmbgehe ehe Er 

zum Fürsten über daß Adamische Reich seiner Irrdischen Natur gemacht werde: Gestellet Vber 

die letzten 15. Capitt. deß ersten Buch Mosis, zu mehrem Verstände was Adam vnd Christus, 

der Alte vnd Newe Mensch sey: Ist Ein Spiegel worinnen sich ein jeder beschawen vnd pruffen 

kan welches Geistes Kind Er sey? Durch IACOBVM BÖHMEN. Sonst TEUTONICUS 

genandt. Anno Christi M.DC.XXXI. 12. pp. 1-261. 

2. Der Weg zu Christo, In zweyen Büchlein. Das erste, Von wahrer Busse, Wie sich der Mensch 

im Willen vnd Gemüte in sich selber erwecken müsse, vnd was seine ernste betrachtung vnd 

fursatz seyn solle. Nebenst angehengten gar ernsten Gebeten. Von wahrer Gelassenheit, wie 

der Mensch in Göttlichem vertrawen wandelen solle. Gestellet durch Jacob Böhmen, sonst 

Teutonicum Philosphvm. Gedruckt im Jahr deß Herrn Christi, M.DC.XXXV. 12. pp.5-248.2 

Jacob Böhme első könyve - a Der Weg zu Christo - még életének utolsó évében, 1624-ben 

jelent meg Görlitzben3. Halála után barátai és tisztelői gondozták tovább az életművét, a 

második és egyben hosszú időre utolsó hazai kiadás 1628-ban látott napvilágot, szintén 

Görlitzben Johann Rhambánál4. A következő években, sőt évtizedekben Hollandia, 

mindenekelőtt Amsterdam vált a német és holland nyelvű Böhme-kiadások központjává, illetve 

nemcsak az övé, hanem más misztikus szerzőké is, akik vallási és/vagy politikai okokból nem 

jelenhettek meg Németországban5. 

1 Ez a fejezet már egy korábban megjelent cikk javított és kibővített változata. Id. VISKOLCZ N: Egy Böhme-
olvasókör 
2 A felsorolt Böhme-művek ismertetését elhagytuk, hiszen ezek mai, modem kiadásban is könnyedén elérhetők. 
3 Werner BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 14. 
4 Uo. Nr. 15. Ez ismét a Der Weg zu Christo volt. 
s Ehhez érdemes végiglapozni a Hollandiában kiadott német nyelvű könyvek korántsem teljes katalógusát a 
XVII. századra vonatkozóan. Id. J. BRUCKNER: A Bibliographical Catalogue 

165 



Az 1630-as évektől fokozatosan jelentek meg Böhme művei németül, és ezzel párhuzamosan 

lefordították és kiadták őket hollandul is, sőt némely munkája hamarabb jött ki hollandul, mint 

németül. Az újabb kutatási eredmények szerint a recepcióban nagyobb szerepe volt a 

hollandoknak, mint a németeknek („miért éppen a hollandok fektettek pénzt és időt a 

gondolatvilágában nehezen megközelíthető Böhmére" - teszi fel a kérdést van Ingen6), közülük 

is egy holland kereskedőnek, Abraham Willemszoon van Beyerlandtnak, aki a Böhme-

kéziratokat fáradhatatlanul gyűjtötte és kiadásra előkészítette. De az egyik legújabb 

monográfia nemcsak a holland, hanem még az angol recepciót is korábbra teszi a németnél: 

„Angliában Németországnál hamarabb keltett érdeklődést Jacob Böhme, akinek 1663-ra, 39 

évvel a halála után, gyakorlatilag minden művét lefordították angolra"7. 

Pedig sok a tisztázatlan kérdés. Először is biztos, hogy a hollandiai német nyelvű kiadások 

létrejöttében jelentős német értelmiségi csoport bábáskodott8. Másodszor: erőfeszítések 

folytak a németországi megjelentetésre is, ami azonban továbbra is nehézséggel járt9. 

Harmadszor: nagy mennyiségű Böhme-kézirat volt forgalomban a német Böhme-rajongók 

között, akik nem sajnálták sem a pénzt, sem a fáradságot a művek lemásolására, majd 

terjesztésére. Ezen állítások igazolására azonban nem lehet megelégednünk csupán a Böhme-

kiadások történetének a vizsgálatával, hanem a kutatásnak ki kell terjedni más forrásokra is: 

így hagyatéki leltárakban szereplő könyvjegyzékekre, az aukciókon résztvevő 

magánkönyvtárak összeírására, s a korabeli levelezésekre. Ez utóbbira szolgálnak példaként a 

Permeier-levelezésben előforduló utalások a Böhme-művekre. 

Permeier és a Böhme-művek 

Az első levél, amelyben Böhme neve felmerül, hat évvel az ő halála után, 1630-ból származik. 

Permeier arról értesítette egy barátját, Anton von Hoecket, hogy Böhme bekötött írásait 

megkapta, ugyanakkor figyelmeztette őt a hamis másolatokra, melyek nem Böhme saját írásai, 

6 Ferdinand van INGEN: Jákob Böhme in Holland, In Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung, 11. 
(1983) 227. (Weshalb fanden sich gerade Niederländer, die Zeit und Geldmittel in die schwer zugängliche 
Gedankenwelt Böhmes zu investieren bereit waren.) 
7 Christoph GEISSMAR: Das Auge Gottes. Bilder zu Jakob Böhme, Wiesbaden, 1993. 13. (Früher als in 
Deutschland stieß Jakob Böhme in England auf lebhaftes Interesse, 1663, 39 Jahre nach seinem Tod, waren 
praktisch alle seine Schriften auch ins Englische übersetzt.) 
8 Például Abraham von Franckenberg, Johann Angelius Werdenhagen, Heinrich Prunius. 
9 1642-ben Drezdában jelent meg Heinrich Prunius kiadásában hamis nyomdahellyel, év nélkül. Id. W. 
BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 169.1652 és 1654 között Thornban jött ki pár Böhme-mű. 

166 



és rengeteg hibával kerültek forgalomba10. A következő, még szintén korai levél, nagyon 

érdekes. Egy bizonyos Johannes Saccus Amsterdamból számolt be ebben az Emdenben lévő 

Permeiernek arról, hogy testvérével egy nyomdát akarnak létesíteni Böhme műveinek a 

kiadására, mindenekelőtt a Iosephus Redivivus-ra. Már sikerült is pénzhez jutniuk jó 

emberektől, s arra kérik Permeiert, hogy szerezzen nekik pénzt és támogatást a további 

munkálatokhoz (den Josephum Redivivum betreffent, Deßen Titul der Herr inliegendt finden 

wirdt, dehn Wir schon angefangen haben Etzliche guetthertzige Leutte daß gelt darzu Alhier 

verschoßen, nemblich daß Setz Vndt Drucklohn wie auch Deß Papier zukauffen, wan sich nun 

nach dem Willen Gottes zue Embden auch, Wie der Herr gedencket, Solche Liebhaber finden 

wollen die diß Vorhergehende vom Mysterio Magno Auch Verlegen wollen, Vndt daß Papier 

Setz Vndt Drucklohn bezahlen sehe Ichs hertzlich gerne11). Végül azt állította Saccus, hogy 

minden előkészületet megtettek, és az egyik traktátust már el is kezdték kinyomtatni (dan Wir 

auch Albereidt nach dem Willen Gottes Eine Preße nebst anderen zugehörigen Sachen 

Verfertigen Vndt setzenn laßenn, auch schon den letzten Theil des Mysterij Magni Nemblich 

die schöne lehr Vndt Trostreiche Históriám des Josephi, auß Raht begehren Vorschub Etlicher 

Christlicher Hertzen zu Trincken angefangenn12). 1631-ig a Iosephus Redivivus-nak két 

kiadását ismerjük, 1630-ból és 1631-ből, mindegyik Heinrich Veits nyomdájában jelent meg 

Amsterdamban13. Az 163 l-esnek a kiadója feltehetőleg Abraham von Franckenberg volt, mert 

egy appendix is található tőle a mű végén. Azt nem tudjuk, hogy a Saccus-testvéreknek 

sikerült-e végül a kiadás, mert nem maradtak fenn példányok, amelyek ezt igazolnák. Tény 

viszont, hogy Permeier már az 1630-as évek elején jelentős mennyiségű Böhme-kézirattal 

rendelkezhetett. Ezt erősíti meg egy másik forrás is: Samuel Hartlib jegyzi föl 1634-ben, hogy 

Hans van Keeibergen, Joh. Permeier loh. Suchius these are of the fraternity et have somé ms. of Iacob 

Böhmen14 (a fentiek egy testvériségben vannak, és birtokolnak néhány Böhme-kéziratot), itt nyilvánvalóan a 

Suchius név alatt Saccust kell érteni, a testvériség pedig a Permeier-féle társaságra 

vonatkozhatott. 

Ezek után az Acta Regni Christi leveleiben találunk Böhmére újabb adatokat: előbb Wilhelm 

Schwartz köszönte meg Lazarus Henkel von Donnersmarcknak a pénzt, amelyet a neki 

10 B17b f69. 
11 B17bf218. 
12.Uo. 
13 Az 1630-as kiadás hiányzik BUDDECKÉ-nél és BRUCKNER-nél, csak DÜNNHAUPT ismeri, in: G. 
DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 1. kötet, Jacob Böhme 8.1.; A második, 1631-es kiadásra ld. 
BUDDECKE, Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 166. 
14 The Hartlib Papers, CD1-2, Sheffield, 1995. 

167 



megküldött Iosephus Redivivus-ért kapott15. A Iosephus Redivivus-nak ekkora már létezett 

egy harmadik kiadása is 1635-ből16. Majd Melchior Beringer von Königshofen kérte Permeiert 

ugyanennek a könyvnek a megküldésére Pozsonyba17, és a barátja valóban eljuttatta neki a Der 

Weg zu Christo-1, mely addigra szintén a harmadik kiadását élte meg18. Ez a mű a Beringer 

könyvlistán a 12. tételként van feltüntetve: Weg zu Christo, nemblich von der rechten Büß, vnd 

2. von der Glassenheit Jacob Böhmens19. Pár nappal később Permeier elmesélte Beringernek, 

hogy Von dem Fürtrefflichen, Hochgelehrten vnd Geistreichen Mann Herrn Abrahamen von Franckenberg zu 

Ludwigsdorff in Schlesien, (:sonsten vornehmes geschlechts:) hab Ich heut wider ein schönes Schreiben aus 

dem Fische Brun des bewusten Schusters Weißheit empfangen, darin vngezweifelt das gesambte Ministerium 
20 

zu Pressburg viel nutzliches zumeditiren haben wurde (ma Abraham von Franckenbergtől (aki különben 

nemes), a sziléziai Ludwigsdorfból ismét egy szép írást kaptam az ismert cipész bölcsességének a halaskútjából, 

s ezen kétségtelenül az egész pozsonyi minisztérium sok hasznosat elmélkedhetne). Vagyis Beringer 

minden bizonnyal megosztotta Böhme-olvasmányait a pozsonyi elöljárósággal, ami kisebbfajta 

szenzációnak is minősülhet. Berlinből Lorenz Grammendorf írt Permeiernek, és elmondja, hogy 

a következő művei vannak Böhmének már nyomtatásban21: a Iosephus Redivivus, a DE 

SIGNATURA RERUM22, a Der Weg zu Christo és az AURORA23. Permeier aztán megkérte 

Grammendorfot a Iosephus Redivivus illetve a Viertzig Fragen von der Seelen Vrstand 

megküldésére24, ami feltehetőleg meg is történt, mert egy évvel később Lazarus Henkel arról 

tudósította Permeiert, hogy még nem tudja visszaadni a Viertzig Fragen-t, mert mindenképp le 

akarta másoltatni, de a másoló rengeteg hibát vétett, majd a javító végzett nagyon lassú 

munkát25. Tehát Permeier ekkor már a saját példányát adta kölcsön Henkelnek. 

1641-ben egy katalógust küldött Permeier Beringernek Böhme műveiről, és mellékelte neki is a 

Viertzig Fragen-t. Figyelmeztette Beringert, hogy egy arra alkalmas másolót találjon, mert ez a 

könyve valószínűleg nem fog olyan hamar nyomtatásban kijönni németül, mint a többi26. S 

l sB17a35a 
16 W. BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 167. 
17 B17a 35f 
18 W. BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 16. 1624 és 1628 után 1635-ben Amsterdamban jelent 
meg a harmadik kiadása. 
19B17a35e 
20 B17a 35g 
21 B17a 36o 
22 W. BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 145. 1635-ben jelent meg. 
23 Uo. Nr. 115. 1634-ben jelent meg. 
24 B17a 36p 
25 B17b fl46 
26 B 17a 37c 

168 



valóban, a Viertzig Fragen először 1648-ban jelent meg németül, szintén Amsterdamban27. 

Vagyis ebben az esetben kéziratos példányokat olvastak, és másoltak tovább. (Ennek a műnek 

létezett ugyan egy latinra fordított, és 1632-ben Johann Angelius Werdenhagen által 

Amsterdamban kiadott változata28, melyről azt írta Franckenberg Werdenhagennek pár évvel 

később, hogy 40 darabot Rómába juttattak belőle kitűnő emberek kérésére29, ami szintén 

megdöbbentő tény már csak a mennyiséget is nézve, a rendeltetési helyről nem is beszélve.) 

A két utolsó Böhmét is érintő levélben Wilhelm Schwartz számolt be a Franckenbergtől hallott 

érdekességekről Permeiernek. Franckenberg szerint van Beyerland, a holland üzletember, csak 

nyereségvágyból adja ki Böhmét30. Később pedig David Guilbertus durva támadásáról 

tudósított Böhme és van Beyerland ellen31. 

Összegzés 

A levelekben magáról Böhme filozófiájáról kevés szó esik. Beringer többször írta, hogy ez neki 
túl nehéz, nem érti, sokszor el kell olvasnia, idő kell hozzá, sonderlich die 40. Fragen, welches mir 

doch gar ain verschloßnes Buch ist, vnd mir nicht erlauben will, nur das A.B.C. darinnen anfangen zu lernen, 

doch lese Ich im Gottes Nahmen gemach fort, da dann bisweilen etwas wenigs kleben bleibt32 (különösen a 40 

kérdés zárt könyv nekem, s nem akarja megengedni [a megértést], csak az ábécé tanulásának az elkezdését 

rajta, de csak azért is tovább olvasom Isten nevében, mígnem egy kevéske rám nem ragad). Permeier ezt 
megértéssel fogadta, de véleménye szerint ha Böhme elveit egyszer valaki felfogta, akkor 
ugyanezeket találja meg a többi művében is. Sőt, volt egy ötlete is: Es ist zwar sein des Schusters 

Philosophia etwas hoch aber nicht weitleuffig vnd könte mit einem richtigen methodo in eine gar kurtze form 

gebracht werden, dann wer einmal seine principia verstehet, der findet in allen Schrifften immer einerley 

gleich wie der Apostel Paulus geschrieben, vnd die Warheit nach ihrer Volkommenheit für sich nicht änderst 

kan oder vermag33, (a cipész filozófiája egy kicsit nehéz, de nem széles körű, és egy helyes módszerrel rövid 

formába lehetne önteni, mert aki egyszer megértette az alapvetését, minden más írásában ugyanazt találja, mint 

ahogy Pál apostol írta, és az igazság a maga tökéletességében egyszerűen nem lehet más). 

Nem mindig egyértelmű a levelekből, hogy nyomtatott könyvről vagy kézzel írott másolatról 
van-e szó. Többször leírták azonban a levelezőpartnerek, hogy vagy egy megbízható írnokkal 

27 W. BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 129. 
28 W. BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben. Die Übersetzungen, 2 Teil, Göttingen, 1957. Nr. 1. 
29 Uo. 
30 Idézi T. WOTSCHKE: Wilhelm Schwartz, 107. jelzete: B17b fl96 
31 Uo. 124. jelzete: B17bfl97 
32B17a37d 
33 B17a 37e 

169 



lemásoltatták az adott művet, vagy maguk tették ugyanezt, mint Wilhelm Schwartz is: vnd 
meiner inniglichen Beliebung, Mir mit solchen guten Christlichen Schrillten einen Schatz zusamlen, wie Ich 

dann auch Vorhabens bin, vnd da Mir Gott dz Leben so lange fristet alle des tewren Mannes Jacob Böhmes 

seel[igen] Hochachtbare Schrifiten abzuschreiben, denn der Vngedruckten noch zimlich viel34 (belső 

késztetésem, hogy magamnak ilyen jó keresztény írásokkal kincset gyűjtsek, és szintén a terveim közé tartozik, 

hogy amíg az Isten engedi, a drága Jakob Böhme minden tiszteletreméltó írását lemásoljam, mivel még elég 

sok kiadatlan). Emellett igyekeztek megszerezni a már kinyomtatott példányokat is. Erre példa 
ugyancsak az előbbi levél egy részlete, Schwartz írta Böhme műveiről Lazarus Henckelnek 
1638 elején: Es seind in Hochteutsch zu Ambsterdam in Niderland zwar herauskommen, so Ich Mir vber 

Dantzig bestellet: die Aurora, de Signatura rerum, Josephus redivivas, vnd von den 4 Complexivum. Zweij 

andere seiner Bücher in 4to seind zwar gedruckt, aber in Niderteutsch. Es wäre mit edition aller seiner Bücher 

fortgefahren worden, so seind aber die große wunder des Herrn, der Klugen Welt zu thöricht, darumb sie 

verboten mehrere zudrucken, seine J[acobi] B[öhmens] 40. Fragen von der Seelen, Lateinisch gedruckt, vnd 

hier vorhanden, haben die Cardinäle zu Rom, von Ambsterdam 40. Exemplaria abholen laßen35 (Ezek jelentek 

meg németül Amsterdamban Hollandiában, amiket Danzigon keresztül megrendeltem: az Aurora, de Signatura 

rerum, Josephus redivivus, és a von den 4 Complexivum. Két másik könyve is meg van nyomtatásban, 

negyedrét formátumban, de hollandul. Kívánatos lenne a könyveinek a további kiadása is, de az okos világnak 

az Úr nagy csodái túl ostobák, és ezért megtiltották a nyomtatásukat. A 40. Fragen von der Seelen latinul itt is 

megvan, a római kardinálisok 40 példányt hozattak belőle maguknak). Ebből a szempontból érdekesség, 
hogy mely Böhme-művekkel rendelkezett bizonyíthatóan Abraham von Franckenberg: a 
Iosephus Redivivus-szú 1631-ből, a Viertzig Fragen-nel 1648-ból, s a Trost-Schrift, Von vier 
Complexionen-nú 1635-ből36. 

A fenti körben a leginkább keresett Böhme-művek a következők voltak: a Der Weg zu Christo, 

a Iosephus Redivivus, a Viertzig Fragen. A szintén nyomtatásban megjelent Trostschrift, a 

MYSTERIUM MAGNUM és a Bedencken Vber ESAIAE STIEFELS Büchlein57 nem kerülnek 

említésre. Az előbbi traktátusok jellemzője, hogy Böhme ezekben praktikus oldalról mutatja be 

az önkutatás és önmegfigyelés fortélyait, a Krisztushoz és Istenhez való fordulásnak, a rájuk 

való hagyatkozásnak az útjait. A Iosephus Redivivus már a címében is jelzi azt a 

gondolatvilágot, amit Permeier és köre következetesen képviselt az eddigiek során is: a bűnös, 

34 A levelet közölte Schaffer Andrea a weimari kódex alapján, ld. Uő: Briefe an und von Lazar Henckel d.J. 
bzw. an seinen Sohn Elias In Oberschlesische Dichter und Gelehrte vom Humanismus bis zum Barock, Kiad. 
Gerhard KOSELLEK, Bielefeld, 2000. 295-312., itt 302-303. 
35 Uo. 
36 János BRUCKNER: Abraham von Franckenberg. A bibiliographical catalogue with a Short list of his library, 
Amsterdam, 1988., 94. és 103. 
37 W. BUDDECKE: Die Jakob Böhme-Ausgaben, Nr. 140. 1639-ben jelent meg. 

170 



régi önmagunk (Ádám) megtagadása és az új ember (a Krisztus-előd József) megteremtése 

szükségszerű az üdvözüléshez. 

A holland Böhme-recepció jelentősége tagadhatatlan, hiszen a teljes Böhme-életmű valóban 

előbb jelent meg nyomtatásban mind hollandul, mind angolul, mint a német38. Azonban emellett 

létezett egy karakterében más német recepció is, melynek határai jóval messzebb nyúltak, túl a 

német területeken is, és amely időben nem sokkal Böhme halála után már tetten érhető a fenti 

levelekben, s amelynek a szociális összetétele is rendkívül érdekes, hiszen többnyire a művelt, 

tanult laikusokra hatott. Ugyanakkor a Hollandiában piacra került német nyelvű misztikus 

irodalom nagyságrendje (Bruckner több mint 600 tételt sorol fel) azt jelzi, hogy a németek 

óriási érdeklődést mutattak az ilyenfajta irodalom iránt, csak a lehetőségeik korlátozottak 

voltak ezek otthoni kiadására. Ezt a rést vették nagyon jól észre a holland könyves 

szakemberek, s bizony ki is használták. 

38 Az első német összkiadás 1682-ben Amsterdamban jelent meg, majd újra 1715-ben és 1730-ban, szintén 
Hollandiában. 

171 



e. Permeier vallási válsága 

Az Acta Regni Christi leveleit közvetlenül három másik levél követi, melyek bár ebből az 

időszakból származnak, mégsem kerültek bele az előző egységbe1. Permeier ezeket teljesen 

külön kezelte, és az a közös jellemzőjük, hogy ugyanahhoz az egy hölgyhöz szólnak. Az eddigi 

irodalomban senki nem vette figyelembe a létezésüket, aminek viszonylag egyszerű a 

magyarázata: egyáltalán nem illenek bele a vallási rajongó Permeierről fölvázolt képbe. 

Permeier ugyanis arról írt hosszú oldalakon keresztül a levelezőpartnerének, hogy mondjon le 

az evangélikus vallásának a gyakorlásáról, és térjen át katolikusnak, mert az evangélikus vallás 

úgy ahogy van rossz és elvetendő. Különösen az első levél sejteti, hogy Permeier vagy 

konvertált már, vagy ennek a lépésnek a közelébe jutott. 

Előbb nézzük a konkrét adatokat a levelekkel kapcsolatban. Keltezése az elsőnek és a 

harmadiknak van, az elsőé Karlsbadból 1638. július 27-i, a harmadiké pedig majd egy évvel 

későbbi, 1639. június 7-i Bécsből. Formai szempontból az első és a második levél nem 

választható szét, mivel a másodikban nincs külön megszólítás, hanem tulajdonképpen az 

elsőnek a folytatása tartalmilag is. A megszólított hölgy evangélikus, aki nem tartózkodott 

Ausztriában, mert itt nem tudta a vallását gyakorolni. (Bár ahogy Permeier megjegyzi, ezt 

megtehetné, ha átjárna Magyarországra istentiszteletre, s továbbra is itt lakna.) Ebben az 

időben Permeier két nemesnővel levelezett, az egyikük Anna Maria Breuner, született 

TrautmansdorfF, a másikuk Clara von Rauchenstein, született Puchheim. Az első levél 

bevezetésében még azt is megemlítette Permeier, hogy egy bizonyos Maximilian herceg offt 

vermeidet, wenn vnser Fraw Schwester in disem Land were, so sollen wir vnsere krumpe Tage miteinander 

zubringen (gyakran jelenti, hogy ha az asszonytestvér itt lenne az országban, akkor a „görbe" napjainkat együtt 

kellene töltenünk). A két nemeshölgy életrajzába vetett pillantás hamar meggyőz arról bennünket, 

hogy ebben az esetben a címzett Anna Maria Breuner, akinek a bátyját Maximilian von 

Trautmansdorffnak hívják. Sajnos nem sikerült kiderítenünk, hogy Anna Maria Breuner hová 

költözött vagy hol lakott ekkoriban. 

Permeier a rövid bevezetőt követően azonnal a lényegre tért. Azt mondta Anna Maria 

Breunernek, hogy legjobb, ha felhagy a vallásának a gyakorlásával, mert az rosszul alkotott és 

rosszul alapított (alldieweil gedachter Glaub ... so übl... beschaffen vnd gegründet ist.) Kilenc 

1 B17a III8a,b,c 

172 



pontban fejtette ki részletesen az indoklását, melyekből csak a leglényegesebb érveket 

emelnénk ki. 

Ez a vallás új, Luther előtt soha nem létezett (diser Glauben gantz new vnd vor Lutheij Zeit nie 
gewesen), ebből következik, hogy nem igaz vallás (nicht der rechte Glaub sey). Ez a vallás nem 
kemény, mintaszerű embertől származik, hanem olyantól, aki egy szabad, az érzéseinek és az 
emberi hajlamainak megfelelő életet vezetett, Er dann die Leuth frey gemacht hat vom Gehorsamb der 

Kirchen, von specifice Beichten, auch das Fasten vnd die processiones, vnd andere vhralte continuirende 

anreitzungen zur Andacht vnd Übungen des Gottesdiensts abgeschafft, Ja gelehret die Geboth Gottes sein 

vnmüglich zuhalten, Item das die guten Werck zur Seeligkeit nicht nothwendig sein etc. Vnd dardurch die 

Leuth von dem Engen Weg der guten Werck ab: vnd auf die weite vnd gebaute Strasß dem sensui nach 

gewisen2 (Az embereket felszabadította az egyháznak való engedelmesség alól, megszüntette a gyónást, a 

böjtölést és a processziókat, illetve más régtől való ösztönzéseket az istentiszteletben való áhítatra és 

gyakorlásra. Azt tanította, hogy Isten törvényeit nem lehet betartani, s azt is, hogy a jótett nem szükséges az 

üdvözüléshez. Ezzel pedig az embereket a jó mű keskeny útjáról letérítette, s az érzelem széles épített útjára 

irányította). 

Ez a vallás ingatag és igen gyakran változott, ehhez meg kell nézni, hogy hányszor 

módosították az augsburgi hitvallást és a formula concordiae-t, ezek pedig nem az igaz vallás 

tulajdonságai. A hívők között nincs egység, mást tanítanak Tübingenben, mint Rostockban, 

Danzigban vagy Wittenbergben. A katolikus egyházban nincs ilyen széthúzás, mert amit egy 

pápista a tatároknál vagy zsidóknál hisz, ugyanazt hiszi egy másik Spanyolországban, 

Franciaországban vagy Angliában. Ebben a vallásban megosztják Krisztust, mert a testét 

kenyérként, a vérét borként nyújtják. Ehhez a valláshoz még egy pogány sem tért meg, 

szemben a pápisták sikeres térítéseivel. E vallásban nem hisznek a csoda erejében, pedig az das 

eigentliche vnd allegewisseste Zeichen der rechten Lehr (a tulajdonképpeni és legbiztosabb jele 

az igaz tannak). Az evangélikusok elvetik a csodát, mint varázslatot és az emberek elvakítását, 

de Krisztus azt mondja, hogy akik hisznek benne, azoknak csodát fog tenni. 

Ebben a vallásban nincsenek igaz hivatott lelkészek. Mert se Luthert, sem Melanchtont nem 

küldte és nem szentelte fel senki, sem Isten, sem ember, hogy pap legyen és Isten szavát 

tanítsa. A levél végén, amellett hogy röviden összefoglalja a pontokat, a következő 

megjegyzést teszi még: bey den Evangelischen kein rechte Kirch, keine rechte Priester vnd dahero kein 

rechtes Sacrament des Altars, kein Verzeichung der Sünd vnd Absolution vnd kein rechter Glaub ist, so haben 

E.L. kein gnugsame Vrsach das sie wegen deßelben mit ihrer so grosse Vngelegenheit also in der frembde 

Leben, sondern vielmehr das Sie sich begebe zu dem jenigen Glauben bey welchem ihre Vor Eltem so vill 

2B17aIII8a 

173 



hundert Jahr gewest vnd erst vor hundert Jahren abgewichen3 (az evangélikusoknál nincs igaz egyház, nincs 

igaz lelkész, ebből kifolyólag nincs igaz oltári szentség, bűnbocsánat és feloldozás, nincs igaz hit, tehát 

őnagyságának elég oka van arra, hogy a vallás miatt ne kerüljön olyan nagy kellemetlenségbe, tehát egy idegen 

életbe, hanem inkább azon a valláson legyen, melyen már az ősei is voltak sok száz éven át, és először száz éve 

tértek el ettől). 

A harmadik levél már csak egy rövid, egészen más hangnemben írt reakció Anna Maria 

Breunernak arra a válaszára, amelyben ő, a maga laikus módján összeszedte a vitatott vallási 

pontokat a keresztény egyházak között, és ezekről kérdezte Permeiert, hogy vajon hol az 

igazság. Permeier, aki akkoriban éppen Linzből érkezett vissza, ahol „pártügyekben" (értsd: 

evangélikus pártéban) járt el, gyorsan átnézte a listát és ezt válaszolta: darinnen vnterschiedliche 

vnd zum Theil wie etlichen scheint, nicht vnwichtige Bedencken zusammen lauffen, iedoch nichtes so fem 

Newes dabey vorkombt das nicht albereit vorhin auch schon ventiliret vnd von vnsern Evangelischen 

Theologen ausführlichen beantwortet worden were: allein das deren Bücher vnd Schriften mit den 

Catholischen, zu diser Zeit, an disen Orten nicht gleicher Freyheit genießen vnd dardurch (wie es sonsten zur 

Entscheidung einer Stritt sachen gehörig, das beeder Partheyen Notturfflen miteinander zugleich dargelegt vnd 

vernommen werden sollen,) nicht sowol gehabt werden können:4 - ([az átolvasott pontokban] különböző és 

részben fontos gondolatok találkoztak össze, ennek ellenére semmi olyan új nincs bennük, amit korábban már 

az evangélikus teológusaink ne válaszoltak volna meg részletesen. Csakhogy az ő könyveik és írásaik nem 

élveznek azonos szabadságot ezen a helyen a katolikusokéval, és emiatt (mint ahogy egy vita döntéséhez 

tartozik, hogy mindkét párt igényeit be kell mutatni és meghallgatni) nem olyan könnyű hozzájuk jutni). Amit 

fontosnak látott még hangsúlyozni, hogy ha majd ideje engedi, akkor pártatlan módon 

igyekszik majd válaszolni a kérdésekre (vnpartheyische Weise), hogy egyetlen igazságra 

szomjazó krisztusi felebarát (Mitglied in Christo) vagy a szent általános egyház tagja (heilige 

allgemeine Kirche) ne panaszkodhasson. Ehhez szüksége van még a héber nyelvű Bibliára, 

hogy mindig ellenőrizhesse az adott helyet, mert állítólag Luther meghamisította őket a 

fordításában (an ietzo kein Hebraeische volkommene Bibel (daraus diejenigen Sprüch Heiligen 

Schrifft so Lutherus wie Er beschuldiget wird, gefälscht haben soll, allermeist vnd originaliter 

geprüfft werden müßen) bey handen habe). 

A két levél (az első és a harmadik) között óriási a különbség. Míg az elsőben az evangélikus 

vallás helytelenségéről beszélt, addig az egy évvel későbbiben már azonos nevezőre helyezte 

magát az evangélikusokkal, és szó sem volt a saját felekezet elvetéséről. Az elsőben a 

katolikusok részéről a polemikus iratokban használt legdurvább személyeskedő vádak 

3 B17a ni8b 
4 B17a III8c 

174 



keveredtek finomabb teológiai fejtegetésekkel. A másodikban egy halvány utalás hangzott el az 

egyetlen igaz egyházról (melyet többször úgy nevez sancta catholica - heilig allgemein), de 

mellette kiemelte azt a nehézséget, hogy az evangélikus könyveket nem tűrik jelenleg 

Ausztriában. Igaz, Lutherba vetett bizalma nem látszott teljesnek egy évvel később sem. 

Milyen okok vezethettek Permeier csalódottságához és a saját vallásától való elforduláshoz? 

Ha visszaemlékszünk, pontosan ekkoriban lett kész a Seelenschatz kiadásával, igaz az előszó 

még hiányzott, valamint ekkor olvasta Lohmanntól a Speculum fidei-t. Ugyancsak idéztük 

panaszait azzal kapcsolatban, hogy az erről a könyvről való beszélgetések arra az eredményre 

vezettek, hogy bizonyos előkelő katolikusok (vornehme catholicis) jobban megértették őt, mint 

a saját hittársai. Mellőzve érezte magát a „pártügyekben" is, valószínűleg ezt helyettesítette a 

lázas kiadói tevékenység, szeretett volna hasznára válni a vallási közösségének, viszont ez a 

közösség értetlenséggel és elutasítással szemlélte Permeiert. Nem érdektelen megvizsgálni egy 

másik, valamivel előbb lezajlott áttérési esetet ezzel kapcsolatban. 

A csalódás a saját felekezetben, és az emiatt való áttérés ugyanis nem volt kivétel a korban. 
Permeier is hallhatott az egyik leghíresebbről, amikor 1635-ben a korábban Tübingenben tanító 
jogászprofesszor, Christoph Besold, a katolikus valláshoz való öt évvel korábbi (1630) 
megtérését nyilvánossá tette. Ekkor jelent meg tőle az ezt a lépést indokló könyve5, ami nagy 
port kavart fel, és vitairatok sorozatát indította el. De már korábban és pontosabban is 
megfogalmazta Besold a kételyeit, mégpedig egy Keplernek szóló levélben: Ausserdem bin ich 

jetzt in diesem Lande kein sehr beliebter Mann; man schilt auf meinen Umgang mit einigen Vätern der 

Gesellschaft Jesu und hat die Reinheit meines protestantischen Glaubens stark in Verdacht, und in der Tat, 

mein verehrter Jugendfreund, möchte ich lieber ein Mitglied der heiligen Mutterkirche sein, deren uralte 

Bräuche schon wegen ihres Alters ehrwürdig sind, als mitten unter diesen zankenden haarspaltenden 

Protestanten stehen, die wie bissige Hunde wegen eines Knochens, sich gegenseitig ankläffen wegen eines 

Buchstabens in der Lutherischen Bibelübersetzung. Ist das die einigung des Christenthums, die Verbesserung 

der Religion, von der man so pomphaft vorgesprochen?6 (Ezenkívül engem most nem igazán kedvelnek ebben a 

tartományban, szidalmaznak, mert kapcsolatom van néhány atyával a Jézus Társaságból, és a protestáns hitem 

tisztasága került emiatt gyanúba. S valóban, kedves barátom, inkább szeretnék annak a Szent Anyaegyház tagja 

lenni, mely ősi szokásai már csak a koruk miatt is tiszteletreméltóak, mint a civakodó, egymás haját tépő 

5 Christlich und Erhebliche Motiven, Warumb Christoff Besold, Beeder Rechten Doctor,... vornemblich dafür 
gehalten, dass der Recht und Einig seeligmachende Glaub, allein im Römisch Catholischen Kirchen 
anzutreffen: Derenthalben Er auch auss aignem Trib seines Gewissens und zu Entfliehung ewiger Verdmanuss 
zu solcher Alten Catholischen Kirchen sich begeben, und all andere new aufikommne Secten oder Lehren 
verlassen hat. Ingolstatt 1637. 
6 A levelet idézi Wilhelm KÜHLMANN: Wilhelm Schickard - Wissenschaft und Reformbegehren in der Zeit 
des Konfessionalismus, In Zum 400. Geburtstag von Wilhem Schickard, Kiad. Friedrich SECK, Sigmaringen, 
1995. 45. 

175 



protestánsok között állni, akik mint harapós kutyák egy csontért, úgy csaholják egymást a lutheri bibliafordítás 

egyetlen betűje miatt. Ez a kereszténység megtisztulása, ez a vallás megjobbítása, amit nekünk olyan pompásan 

megígértek?) 

Besoldnál és Permeiernél is tettenérhető tehát az amiatti ellenérzés, hogy az evangélikus tábor 

megosztott, hogy nincs összetartás. Nem vált valóra az az ígéret, amivel Luther és a 

refomátorok első generációja elindította a megújítást, hogy most valami jobbat és 

nagyszerűbbet fognak alkotni az eddiginél. Mindkettőjüket többször támadták meg saját 

hittársaik, Besoldnak egy könyvét érte éles kritika, valamint érintett volt korábban a Wild ellen 

folyó perben is, Permeier Berlinben élhetett át hasonló helyzetet, amikor az ottani egyházi 

elöljáróság nevetségessé tette, és Bécsben is hiábavalónak látszott munkája az igaz hit 

terjesztésére. Mindketten az ősi szokásokra és az ősi katolikus egyházra (uralte katolische 

Kirche) hivatkoznak, amelyhez visszafordulnak, mint még egy tiszta, evangéliumi állapotokat 

őrző forráshoz. Valószínűleg, hogy ide lenne illeszthető az a Permeier által gondozott kis 

művecske, mely Meriannal jelent meg valamikor Die vralíe Catholische Kirch, was, vnd wie 

sie sey, auch woran sie erkant werde, in 8. címen, de sajnos azon kevés mű közé tartozik, amit 

nem sikerült azonosítanunk. Ráadásul Permeier ebben a lelkiállapotban olvasta a Speculum 

fidei-X, ahol Lohmann az egyetlen igaz hitről, s egyetlen igaz hívőközösségről beszél, s tudjuk, 

hogy ez a könyv nagy hatást gyakorolt Permeierre. 

Besold barátja, Johann Valentin Andreae abban is látta az áttérés okát, hogy Besold durch das 
viele Lesen so mancherlei verschiedener Meinungen irre gemacht wurde7 (a sok olvasás miatt 
különböző véleményekkel megtévesztették). Permeier egészen hasonlókat fogalmazott meg 
Anna Maria Breunernak: Dann als Ich weil Ich Evangelisch war so viel vnterschiedliche Meinungen der 

Papisten vnd Calvinisten gehört, vnd solche Mir allerley nachdencken vnd Mich irr gemacht, bin Ich zwey gantzer Jahr 

angestanden, ehe Ich durch Gottes Gnad den modum wie Ich Mir daraus helffen könte, haben finden können, biß das 

Mir endtlich vorkommen ist (és amikor én, azért mert evangélius voltam, különböző véleményeket hallottam a 

pápistáktól és a kálvinistáktól, ezek mindenféle gondolatokat előidéztek bennem, és megtévesztettek. Két teljes évig 

haboztam, míg Isten kegyelméből megtaláltam a módját, hogy hogyan segítsem ki magam, mint ahogy végül is ez 

megtörtént). Nem tudjuk, hogy mit ért ezalatt, mert míg Besold valóban az áttérésben találta meg 
a megoldást, addig Permeier csak a közelébe kerülhetett inkább ennek a lépésnek, s az egy 
évvel későbbi levél arról tanúskodik, hogy bár evangélikus maradt, de szelleme nem nyugodott 
meg ettől a döntéstől, és sok kínzó kétellyel kellett még szembenéznie. 

7 Idézi C. GILLY, Johann Valentin Andreae, 139. 8 B17a III8a 

176 



IV. A NYOMDÁSZ ÉS A CENZÚRA 

A következő két fejezetben az eddig még hiányzó láncszemeket illesztjük be, vagyis hogy a 

Permeier-csoport szándékai a könyvkiadást tekintve hogyan váltak valóra: az egyikben 

Permeier kapcsolatát vesszük szemügyre a kor egyik híres nyomdászával, aki titokban 

elvállalta több műnek a kiadását, a másik fejezetben azt vizsgáljuk, hogy ezeknek a 

traktátusoknak milyen volt a fogadtatása a hivatalos egyház részéről, milyen intézkedéseket 

hoztak ellenük, hogyan próbálták visszaszorítani a számukra kellemetlen olvasmányokat. 

a. A kiadó, Matthaeus Merian 

Johann Permeier 1638-ban vette fel a kapcsolatot a frankfurti kiadóval és művésszel, 

Matthaeus Meriannal. Az első levele 1638. január 5-éről datálódik hozzá, ez ugyan ismeretlen, 

de Merian válaszleveléből kiderül, hogy Permeier kereste meg őt. Összesen egyébként 

Meriannak három, Permeiernek négy egymáshoz szóló levele maradt fönn a két kódexben, 

illetve Meriannak egy harmadik személyhez (Maria Janin) címzett levele. 

Matthaeus Merian (1593-1650) Baselben született református családban1 Előbb 

üvegfestészetet, majd a metszés mesterségét tanulta ki Zürichben és Baselben, és 1616-ban 

érkezett Oppenheimba a Bry-nyomdába. A szintén református de Bry-család ekkorra már 

tekintélyesnek számított a nyomdászok között elsősorban Frankfurtban, ahonnan vallási 

problémák miatt kellett Oppenheimba települniük. Merian 1617-ben házasodott össze 

munkaadójának a lányával, Maria Magdaléna de Bryvel. Kezdettől fogva fontos szerepet 

játszott a kiadó életében, amennyiben jelentős mennyiségű rézmetszetet készített Bry különféle 

kiadásaihoz. Érdemes felfigyelni az alkémiai és politikai művekhez metszett illusztrációira 

ebből az időből (Róbert Fludd, Michael Maier). Közben próbálkozott Heidelbergben 

polgárjoghoz jutni, hiábavalóan. 1620-ban családjával visszatért Baselbe, ahol négy évig 

maradtak. Ezt az időszakot mint Merian művészi csúcspontját szokták jellemezni, ekkor jelent 

meg ugyanis a Basler Totentanz (1621), s a különböző tájkép- és városmetszetei is ekkor 

készültek. Miután apósa 1623-ban meghalt, az özvegye, aki a nyomdát örökölte, Merian 

segítségét kérte a továbbműködtetéshez. A család újra költözött, ezúttal Frankfurtba, ahol a 

1 Az életrajzi adatok a Merian születésének a 400. évfordulójára megjelent katalógusból származnak, ld. Lucas 
Heinrich WÜTHRICH: Matthaeus Merian d. Á. Biographie, In Catalog zu Ausstellungen, 5-19. 

177 



polgárjogra vonatkozó kérelmét most már pozitívan bírálták el, és 1626. június 1. napjától 

frankfurti polgárnak számított. Anélkül, hogy a kiadói programját bővebben tárgyalnánk, a 

Permeierrel való kapcsolatáig, tehát 1638-ig, a város legjobb és legnevesebb nyomdászai közé 

emelkedett. Nevét olyan híres művek fémjelzik, mint a világkrónika, Európa története, a Biblia, 

Európa topogáfiája, természetesen metszetekkel ellátva. Merian 1650-ben Bad Schwalbachban 

halt meg. 

Merian és a vallás 

Mint már említettük, Merian református volt. A vallása gyakorlása azonban Frankfurtban 

nehézségekbe ütközött. A város vezetése az evangélikusok kezében volt, illetve egy jelentős 

katolikus kisebbséggel is számolni kellett. Ez a városi vezetés nem engedélyezte a református 

istentiszteleteket, így a reformátusok egy része (köztük több nyomdász is) a Frankfurt melletti 

kis városokba, például Oppenheimba és Hanauba költözött ki2. Merian maga Frankfurtban 

maradt, és a városi levéltárból származó iratok szerint többször került összeütközésbe egyrészt 

a város elöljáróságával, másrészt a cenzúrahatóságokkal. De nem is a református 

felekezetiségével volt baj, hanem mással gyanúsították: weigelianizmussal. 

Az első erre utaló jelek dokumentumai 1637-ből származnak. Ebből az évből maradt fenn 

Meriannak két levele is, amelyek heterodox nézeteinek a bizonyságai. Az első levél 1637. 

október 24-én kelteződött egy ismeretlennek, mégpedig Johann Theodor Tschesch egy 

traktátusa kapcsán (Treuhertzige Erinnerung an die Evangelische Priesterschaft in 

Deutschland), melyet Merian szívesen kiadott volna, de nem látott rá lehetőséget a cenzúra 

miatt. A levélből hosszabban is idéznénk fontossága miatt: Schwenckfeldii vnnd Weygelii Schriften 

habe ich guten Theils gelesen, welchen beide erleuchtete Männer gewesen vnnd nichts anders getrieben, als die 

wahre Gottseeligkeit vnnd wie man zu derselbten durch die Newe Geburt kommen soll, item die wahre 

Erkanntnus Gottes vnnd Christi, darin das ewige Leben stehen. Hiebey sie beide mit Grundt göttlicher Schrift 

vnnd Zeugniss des Geistes trefflich gelehret, vnd da ihre Schriften durch den Satan nicht weren unterdruckt 

vnnd verboten worden, würden sie noch Wunder viel Frücht bringen, wie sie dan auch thun denen, so dieselben 

mit unparteischem Gemüth (Schwenckfeld és Weigel írásait nagyobb részt olvastam már, mindketten 

megvilágosodott emberek voltak s nem tettek mást, mint hogy az igaz isteni üdvösséget propagálták, és azt, 

hogy ezen keresztül hogyan születik újjá az ember, valamint Isten és Krisztus igaz megismerését, amiben az 

örök élet áll. A Szentírás és a Szellem bizonysága alapján kitűnően tanítottak, s ha a Sátán ténykedése miatt az 

2 Erről bővebben VISKOLCZ N.: Lucas Jennis, 640. 
3 ld. L.H. WÜTHRICH: Matthaeus Merian d. Ä. Biographie, 13-14. 

178 



írásaik nem lennének elnyomva és betiltva, sok csodát gyümölcsözhetnének, mint ahogy ezt teszik is a pártatlan 

érzelmű embereknek). Majd egészen a Lohmann-féle Speculum fidei-nsk a gondolatait 
visszatükrözve így folytatta: Die summa ist dies: der natürliche Mensch verstehet nicht den Geist Gottes, 

es ist ihme eine Thorheit vnnd große Ketzerey, vnnd ob schon es der grösste Doctor were, vnnd auff allen 

Schulen in der Welt gelehret hette vnnd alle Bücher sambt der Bibel ausswendig könte, so hielffe vnnd diene es 

doch alles zur Seeligkeit nichts, wo nicht der Heilige Geist selbsten inwendigk in der Seelen lehret vnnd die 

geheimnuss offenbahret, so bleibt es doch verschlossen vnnd verborgen. (Az összegzés pedig a következő: a 

természetes ember nem érti Isten szellemét, neki ez nagy ostobaság és eretnekség, s ha még a legnagyobb 

doktor is lenne, és a világ minden iskolájában tanult volna, ha minden könyvet a Bibliával együtt kívülről 

tudna, az sem segítene és szolgálna neki semmit az üdvösséghez, mert ahol nem a Szentlélek tanít a lélekben, 

és nem ő nyilvánítja ki a titkot, ott az zárva és rejtve marad). 

A másik levél nem kevésbé tanulságos, ezt pár hónappal később annak a Maria Janinnak 

küldte, aki Nürnbergben Nicolaus PfafF baráti köréhez tartozott. Meriannak egy levelet írt a 

vallásra vonatkozó fejtegetésekkel, amire Merian azt válaszolta, hogy Janin gondolatait az 

isteni titkokkal kapcsolatban nem tudja megítélni, de ajánlani tudja neki Felgenhauer Das 

Büchlein Adam című könyvét4 ebben a témában. Schwenckfeld műveit olvasta, s mit großem 

Nutzen gebraucht, vnd dienen mir noch täglich zur Ertötung des alten Adams vnd täglichen Besserung vnd 

Erleuchtung des Gemüts vnd Verstandes der H. Schrift5 (nagy haszonnal forgattam őket, és naponta arra 

szolgálnak nekem, hogy a régi Ádámot megöljem, és a Szentírás lelkületét és megértését minden nap javítsam 

és megvilágosítsam). Amiben mégsem értett egyet Schwenckfelddel, az a chiliasmus elvetése volt 

Schwenckfeld részéről. Ahogy megjegyezte Merian, Schwenckfeld egy könyvében majdnem az 

egész Jelenések könyvét megmagyarázta, de a 20. fejezetet mégis kihagyta, pedig ott 

egyértelműen szó van az ezer évről. Merian hitt a chiliasmusban, de nem a földön megvalósuló 

valóságos birodalmat értett alatta (nicht aus fleischlichem Gesuch), hanem egy szellemit, ahol 

mindent az örök élet szintjére kell helyezni (in das ewige Leben setzen). 

Ha az idézetek alapján a kis mozaikokat összerakosgatjuk, a következőket szűrhetjük le: 

Merian fokozatosan elfordult az egyház hivatalos tanításaitól, és a hangsúlyt a vallásosságában 

egyre inkább a belső, individuális Istenhez fordulásra fektette. Ehhez a gyökereket a 

spiritualizmusban találta meg, elsősorban Schwenckfeldnél és Weigelnél, akiknek a tanításaiból 

a belső megújulás, a bűnökkel való állandó elszámolás, a régi Ádám megölésének és az új 

krisztusi ember megteremtésének a szükségszerűsége sugárzik. A fentieket kiegészítette még 

4 Das Büchlein Adam, Das ist, Offenbahrung deß Menschens, Darinnen bezeuget vnd fürgestellet wird, die 
allerhöchste, grösseste vnd heimlichste Weißheit, die da ist Gott, Christum vnd auch sich selbst recht erkennen, 
nach der heimlich-verborgenen vnnd wahren Menschheit ... oO., oJ. (Amsterdam, 1636.) Id. G. 
DÜNNHAUPT: Personalbibliographien, 2. kötet, Paul Felgenhauer 19. 
5 Idézi T. WOTSCHKE: Matthaeus Merian, 186., jelzete B17b f211-213. 

179 



nála a mélységes hit a világ hamarosan bekövetkező pusztulásában, mindez chiliaszta 

várakozásokkal színesítve. Úgy gondolta, hogy ezeket a tanokat a szószékekről csak nagyon 

kevesen tudják közvetítem (von Gott gelehrten Lehrers ... keine oder wenig auff allén Canzeln 

gefunden werden6), ezért nála a vallásgyakorlat külsőségei helyett más jegyei lettek fontosak: 

állítólagosán részt vett titkos gyülekezeteken (konventikulumok), ahol a tagok egymásnak 

prédikáltak, sőt olyan egészen szélsőséges és megdöbbentő kérésének is teret engedett a 

frankfurti városi tanács, mely szerint Merian (magas korára hivatkozva) nem volt hajlandó a 

templomban megesküdni, hanem csakis a saját házában in Gegenwart einer Christlichen 

Versammlung7 (egy keresztényi gyülekezet jelenlétében), természetesen azért egy lelkész 

vezetésével. A tanács előbb tiltakozni próbált, de aztán beletörődött a tekintélye minden súlyát 

latba vető Merian követelésébe, így a második házasság, hogy úgy mondjuk, egy heterodox 

baráti körben pecsételtetett meg8. Az egyházi vezetésnek is akadtak problémái Meriannal. 

1639-ben ez a megjegyzés olvasható az evangélikus egyház aktáiban: Ersuchen des 

Ministeriums um Massnahmen gegen die neue Sekte der Enthusiasten oder Weigelianern, zu 

deren Gönnern die Kalvinisten v.a. Matthaeus Merian gehören9 (a minisztérium kísérletei az 

enthuziaszták és weigeliánusok új szektája elleni eljárásra, akiknek a támogatói közé a 

kálvinisták, többek között Merian is tartoznak). 

Tehát ekkor, nem sokkal a két levél megfogalmazódása után, lépett a képbe Johann Permeier. 

Nem kizárt, hogy Meriant nürnbergi barátai (pl. Nicolaus Pfaff) ajánlották neki, akikkel a 

nyomdász is jó kapcsolatokat ápolt. Mindenesetre feltűnő, hogy még Wolfgang Endtnerrel 

tárgyalásokat folytatott kiadási ügyekben, de közben már megkereste Meriant ugyanezekkel a 

röpiratokkal és művekkel. Merian, mint emlékszünk, előbb vonakodott a Permeier kérte iratok 

kiadására a cenzúra nehézségei miatt, de amikor Permeier is az asztalra fektette a kártyáit, 

hogy egyrészt magára vállalja a költségeket, másrészt nem kívánja a címlapon az adatok - úgy 

mint a szerző és a kiadó - feltüntetését, Merian sem látott további akadályokat az 

6Uo. 
7 Nem tudjuk, hogy a heterodoxia (vagy nevezzük másfajta vallásosságnak) mennyire befolyásolta a Merian-
család hétköznapjait, de meglepő módon az első házasságból származó két fia közül az egyik, Caspar Merian, 
lemondott minden földi javáról, és egy lábadista gyülekezetbe költözött. A második házasságából született 
Maria Sybilla Merian (aki a rovarokról és virágokról alkotott metszeteivel vált Európa-hírüvé) pedig férjét 
hagyta el, hogy ugyanabban a gyülekezetben, a holland határ közelében, Isten közelségében éljen. Id. Natalie 
Zemon DAVIS: Women on the Margins. Three Seventeenth-Century Lives, Cambridge-London, 1995. 157-
158. 
8 Id. L.H. WÜTHRICH: Matthaeus Merian d. Ä. Biographie, 14. 
9Uo. 

180 



együttműködésük előtt. Merian még az első leveléhez csatolt két rézmetszetet is, az egyik, 

mely a Sátán megkötözését (Apk20,2) ábrázolta, különösen tetszett Permeiernek, s nem bánta 

volna, ha az egyes műveket ilyen metszetekkel díszítené Merian10. 

Sajnos ennek a kapcsolatnak a részletei, tehát Permeier anyagi áldozatvállalása az ügyben, az, 

hogy pontosan mely traktátusokat, hány példányban stb. adott ki Merian, rejtve maradnak 

előttünk. Ami mégis világos, az két forrásanyagból származik: az egyik az Acta Regni Christi 

levelei, a másik Meriannak a kiadói katalógusa. Lássuk tehát részletesen az adatokat. 

Permeier saját bevallása szerint 27 (máshol azt mondja, hogy több mint 30) írást küldött előbb 

Endtnernek, majd nem sokkal később (Nicolaus PfafF révén) Nürnbergből tovább Meriannak. 

Ezek egy része május vége felé meg is érkezett, a másik része csak valamikor az év utolsó 

hónapjaiban. Az első kettő mű, amit 1638 kora nyarán megkapott Permeier Meriantól, az az 

Error triunus és a Mensio Christianismi. Míg az előbbin rajta áll az évszám (1638), az utóbbit 

az első kiadáshoz képest változatlan címlappal adta ki Merian, így azon is az 1636-os évszám 

szerepel. Ennyi derül ki összesen a levelezésből. 

Nézzük a katalógust, Lucas Heinrich Wüthrich, aki Merian nyomdai teljesítményét és grafikai 
munkáját négy kötetben vette számba11, közölte az 1643-as kiadói katalógust is: CATALOGUS 

OMNIUM LIBRORUM QUI IN OFFICINA MATTHAEI MERIANI, BD3LIOPOLAE ET SCULPTORIS 

MOENO-FRANCOFURTIANI, ejus empendio impressi, & maximam partém aere ornati veneunt. Typis 

exscriptus Anno a partu salutifero, M.DC.XXXXIII.12 

Rögtön az első részben találjuk a teológiai könyveket LIBRI THEOLOGICI oder Geistliche 

Bücher cím alatt. Vajon miket vett fel Merian a katalógusba a Permeier által megrendelt művek 

közül? 

Mensio Christianismi & Ministerii Germaniae, das ist, Geistliche Abmessung defi heutigen 

Christenthumbs vnnd Predigampts, in 8. 

Aufifbrderung zu wahrer Ninivitischer Busse, in 8. 

Die vralte Catholische Kirche, was, vnd wie sie sey, auch woran sie erkant werde, in 8. 

A LIBRI PHILOSOPHICI, POETICI, Mathematici, Mechanici, & aliarum Artium fejezetben 

a következő egy művet: 

10 Ebben az esetben Meriannak a Bibliához készített metszeteiről van szó (először 1627-ben jelentek meg 
Icones Biblicae címen Frankfurtban), azon belül is a Jelenések könyvében a Bindung des Satans című 
metszetről. Az előtérben egy angyal áll, kezében az alvilági kulccsal és a lánccal, éppen a Sátánhoz közelít, a 
háttérben gigantikus háború folyik a népek között, és az égben az Atyaisten ítéletre emeli a kezét. ld. L.H. 
WÜTHRICH: Das druckgraphische Werk, 3. kötet, 7-16. 
11 L.H. WÜTHRICH: Das druckgraphische Werk, 1-4. kötet 
12 A katalógus hasonmás kiadását a harmadik kötet végén közli Wüthrich. 

181 



D. Joannis Dobricii das ist, Zeiterinner, in was vor einer Zeit wir jetzo seyn, vnnd was nunmehr 

der Welt vnd vns vnfehlbar zugewarten, in 4. 

Tehát az Error triunus nincs, de Betke Mensio-ya. benne van a katalógusban, valamint még 

másik három művecske is, melyekről tudtuk ugyan, hogy Permeier elküldte nyomtatásra, 

viszont eddig nem derült ki, hogy valóban megtörtént-e a kiadásuk. Ez most világos lett a 

kiadói katalógusból. 

Wüthrich a negyedik kötetbe felveszi Panthaleon Trappétól az Eine Christliche Erklärung 

című művét, mint Meriantól származó kiadást13. Mivel sem az Error triunus, sem a Trappe-mű 

nem szerepel a katalógusban, bátran lehet feltételezni, hogy Merian más, Permeier által 

megküldött traktátusokat is kiadott. Viszont Gifftheil röpirataira valószínűleg nem tudta őt 

Permeier megnyerni, mert egy 1643-as levelében a nyomdász az Erkänntnuß Der Zergehung 

diser Vierten MONARCHIÁÉ és a Kriegs in Schweden Einbruch in das Reich című 

röpiratokat kéri tőle. Mint írta, ezekből már látott két nyomtatott ívet, és jónak találja őket14. 

Ezek szerint Permeiernek sikerült más nyomdászt találnia a Merian által nem vállalt művekre. 

Az 1642-es évvel aztán új alapokra helyeződött Permeier és Merian kapcsolata, amennyiben 

Permeier Frankfurtba költözött, és Meriannal közösen, valamint Beringerrel a háttérben 

nekiálltak az Arndt-postilla újrakiadásának. Mint tudjuk, a postilla 1643-ban jelent meg, és a 

katalógusban így szerepel: HERRN Johann Arndten Postilla, oder Außlegung der 

Evangelischen Texten, an Sonn- Fest- vnd Apostel Tagen, durch das gantze Jahr: Neben 

Erklärung der Histori deß Leydens Jesu Christi, mit Kupfferstücken, in fol. 

A nagy munka mellékleteként napvilágot látott Permeiernek az Abtruckt Vnterschiedlicher 

Sendschreiben vnd Exträct című műve is, mely leveleket foglal magába Európa uralkodóihoz, 

vezető politikusaihoz és tudósaihoz Arndt műveinek a népszerűsítése érdekében. A címlapon 

nem tüntették fel sem a szerzőt, sem a nyomdászt, csupán az évszám (1642-1643), és a kiadói 

13 L.H. WÜTHRICH: Das druckgraphische Werk, 4. kötet, 699. Wüthrich, aki kiváló ismerője a Merian-
nyomda termékeinek nyomtatástechnikai szempontból is, ezt a művet a Merian által kiadottak közé sorolja. 
Bruckner ezzel szemben ezt a Trappe-művet felvette a Hollandiában kiadottak közé. Id. J. BRUCKNER: A 
bibliographical Catalogue, 71. Ő minden olyan művet bevett a katalógusába, amelynek a címlapján holland 
kiadóhely szerepelt. Ez az eset is rámutat a módszerének a gyenge pontjára. Könnyen lehetséges ugyanis, hogy 
a német nyomdászok hollandiai kiadóhelyet hamisítottak a címlapra. Ezzel megkérdőjeleződik például a 
Mensio első kiadásának a holland nyomdából való származása is. A holland kiadók szerepének az eltúlzására a 
német heterodoxia irodalmának a megjelentetésében már egy korábbi tanulmányban utaltunk, ld. NÉMETH N: 
Egy Böhme-olvasókör, 
14 Idézi T. WOTSCHKE: Matthaeus Merian, 191. jelzete: B17b f214. és Wilhelm BINGSOHN: Matthaues 
Merian, sein soziales Umfeld und die Geschichte der Stadt Frankfurt a.M. 1590-1650., In Catalog zu 
Ausstellungen, 31. 

182 



hely (Frankfurt am Main) olvasható rajta a címen kívül. De lehet-e kétségünk, hogy hol jelent 

meg a mű? A következő évben, tehát 1644-ben, Permeier egy újabb könyve jelent meg, az 

Vnpartheyische Censvr. Most már a címtől eltekintve csak egyetlen kötelező adat tűnik 

szembe a címlapon, a kiadás éve, 1644. A nyomdai kép alapján a szálak megint Merianhoz 

vezetnek. 

Permeier közvetítésével ismerkedett meg Merian Joachim Betkével. Permeier megbízásából 

adta ki a Mensio-t. A többi művének a gondozására azonban már nem volt szüksége 

Permeierre, hanem egyenesen Berlinből érkeztek a kéziratok Frankfurtba. A kiadói 

katalógusban ezeket az írásokat találjuk Betkétől (a már felsorolt Mensio-n kívül): 

Joachim Betkii Pfarrers zu Linumb in der Marek Brandenburg, Sacerdotium, das ist, New-

Testamentliches Königliches Priesterthumb, in 8. 

Ejusdem Mysterium Crucis, das ist, Schrifftliche Eröffnung der Geheimnussen vnd Krafft deß 

Qeutzes Christi, in 8. 

De vajon hol jelent meg Betkének a többi műve (ne felejtsük, a kiadói katalógus 1643-as)? 

Wüthrich megtalálta a frankfurti könyvvásár katalógusában még az Irenicum-ot és a Mensio 

egy későbbi 1648-as Merian-féle kiadását is15. 

Nézzük a történetnek egy újabb szálát! 1638-ban, Permeier és Abraham von Franckenberg 

levélváltásában, szó esett egy bizonyos Paul Göbelnek a Canonicae című 1527-es művéről, 

melynek a kézirata Franckenbergnél fekszik, s ő szívesen vállalkozna ennek a megvilágítására 

(Welches Mich denn bewogen selbiges M[anu]s[scrip]tum zu übersehen, vnd mit 

vorgedachter Zeitrechnung, zue desto mehrer Auffmunterung, zuerleutern, kunfftig, auf 

begehren, guten vnpartheyischen Freunden mitzutheilen.16). 1643. márciusában Permeiertől 22 

példányt kapott ebből a műből Wilhelm Schwartz, ebből tizet megtartott magának, a többit 

Franckenberghez irányította17. A Merian-katalógusban így szerepel a teológiai könyvek között: 

Horae Canonicae, oder die H. Sieben Gebettzeiten, beschrieben durch Fr. Paul Göbel, in 8.18 

Permeier tehát megszervezte sziléziai barátainak is az általuk vágyott könyv kiadását. 

15 L.H. WÜTHRICH: Das dnickgraphische Werk, 2. kötet, 22-23. 
16 B17a III5r 
17 Idézi T. WOTSCHKE: Wilhelm Schwartz, 123-124., jelzete: B17b fl97„ ld. még J. TELLE: Abraham von 
Franckenberg, 336. 
18 A mű egyetlen ma ismert példánya megvan a Wroclawi Egyetemi Könyvtárban HORAE CANONICAE, 
Oder die heilige Sieben Gebet Zeiten, Ersüich beschriben zu Räpitz, Durch Fr. Paul Göbel. M.D.XXVII. 
Jelzete: 311133. Wütchrich azt feltételezte, hogy meg sem jelent, a katalógusban csupán a szándék nyilvánult 
meg a kiadásra, de nem valósult meg. ld. L.H. WÜTHRICH: Das druckgraphische Werk, II. kötet, 151. 

183 



Ha összefoglaljuk a Permeier-Merian kapcsolatot, a következőket mondhatjuk. Közös 

munkájuk 1638-ban Permeier kezdeményezésére kezdődött. Előbb kisebb, valószínűleg 

Permeier költségén kiadott művekben nyilvánult ez meg, majd egyre inkább a Permeier által 

iniciált és befolyásolt irányba folytak ezen a téren a kiadások. Természetesen voltak ezenkívül 

Meriannak olyan megjelentett szerzői, akik kiadásában nem volt szerepe Permeiernek, például 

ilyen Hartwig Lohmann Speculum fidei-]e vagy egy-két misztikus mű a katalógusban, köztük 

egy Theologia Deutsch egybenyomtatva Kempis Nachfolgung Christi-jével. Mégis a kiadói 

katalógust szemlélve egyértelműen kiviláglik, hogy Merian a kiadói programjába a teológiai 

könyvek nagy többségét, és ezen értsük azt is, hogy ezek a könyvek nem az akkori 

cenzúraszabályoknak megfelelően jelentek meg, Permeier felbukkanásának és az ő 

megbízatásainak köszönhetően vette be. Másképpen fogalmazva azt is mondhatjuk, hogy 

Merian, aki a heterodox nézeteivel titokban akart maradni, a magabiztos Permeiertől kapott 

lökést ahhoz a kockázatos vállalkozáshoz, hogy az igaz keresztény vallás hasznára váljék 

kiadóként is, mégha ez annyi veszélyt is hordozott magában. Az első bátortalan kísérletet erre 

a Speculum fidei jelentette (ami meglepő módon ismét a Permeier baráti körrel köthető össze, 

mert ugye Grammendorf gondozta az első kiadást), s aztán sorra követte ezt a többi mű is. 

184 



b. Cenzúra a protestáns területeken 

A cenzúráról általában 

Anélkül, hogy a cenzúra történetébe részletesen belemennénk, a tisztázás érdekében a 

következő általános megállapításokat kell tennünk1. A könyvnyomtatás terjedésével az 

ellenőrzésének a jogi szabályozása is egyre nagyobb erővel folyt a német-római birodalomban. 

Ez a rendszer a XVI. század második felében törvények és rendeletek révén megszilárdult, és 

egészen a XIX. század elejéig minden nagyobb változtatás nélkül működött. A rendszer alapját 

a következő elemek képezték: a központi (császári) centralizálás képtelensége miatt a cenzúra 

a mindenkori tartományok vezetőinek a kezében volt. Nekik kellett megszervezni, hogy a 

nyomdákban csak olyan műveket nyomtassanak ki, melyeket előtte a hatalom által megbízott 

személynek bemutattak. 1570-ben egy újabb központi rendelettel megszüntettek minden 

zúgnyomdát, és csak a tartományi székhelyeken, birodalmi és egyetemi városokban 

engedélyezték a nyomdák működését. Ehhez járult még, hogy a nyomdákat kötelezően 

ellenőrizni kellett. Ha valamelyik tartományi vezető nem járt el ennek megfelelően, maga is 

büntethetővé vált. 

Ahol egyetemek léteztek, ott az egyetemi hatóságok jártak el cenzúraügyekben. A birodalmi 

városokban vagy az egyes tartományokban a vezetés vagy a fejedelem jelölt ki személyeket 

vagy bizottságokat. Nagy szerepet játszottak emellett az egyházi intézmények, ezek is általában 

megbíztak egy-egy képviselőt a felügyeléssel. Természetesen a császár részéről is történtek 

intézkedések egyfajta közonti felügyeleti szerv felállítására. Ez az intézmény, a császári 

könyvbizottság (Kaiserliche Bücherkommission), a XVI. század végén vált állandóvá, és 

Frankfurtban volt a székhelye. Dokumentumok bizonyítják, hogy erre az intézményre az egész 

XVII. században erős befolyást gyakorolt a római kúria. A bizottság feladatköre a könyvvásár 

és a frankfurti kiadók ellenőrzése volt. 

Ezenkívül a katolikus egyház erőteljes politikával igyekezett fellépni a katolikus országokban 

illetve közösségekben. Ehhez iránymutatóul szolgált az Index Librorum Prohibitorum, 

melynek az eredete a tridenti zsinat határozatai között keresendő, és mely hosszas bizottsági 

1 A téma alapműve, amire mi is támaszkodunk: Ulrich EISENHARDT: Die kaiserliche Aufsicht über 
Buchdruck, Buchhandel und Presse im Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation (1496-1806), Karlsruhe, 
1970. illetve Uő: Staatliche und kirchliche Einflussnahmen auf den deutschen Buchhandel im 16. Jahrhundert, 
In Beiträge zur Geschichte des Buchwesens im konfessionellen Zeitalter, (Wolfenbütteler Schriften zur 
Geschichte des Buchwesens, 11. kötet) Kiad. többek között Herbert G GÖPFERT, Wiesbaden, 1985. 295-313. 

185 



munka után először 1564-ben jelent meg. 1571-től pedig létrehozott a pápa egy újabb 

bizottságot Indexkongregáció névvel, melynek a feladata a könyvpiac állandó figyelése volt, 

valamint az index felfrissítése az éppen aktuális eretnek művekkel, így nyilvánvaló volt, hogy 

mit nem szabad olvasni és terjeszteni. Érdekes, hogy a római centrális szabályzást egyes 

országokban még helyi listákkal is kiegészítették, így a spanyol nagyinkvizítor is adott ki 

indexet, mely eltérő volt a rómaitól2, de a bajor tartománynak és a portugáloknak is létezett 

hasonló indexe. 

A protestáns cenzúra 

A protestánsoknál ilyen egységes lista nem volt. A könyvolvasást és terjesztést azonban a 

protestáns egyházak is igyekeztek ellenőrizni, s ennek a megvilágításához nyúljunk egy kicsit 

gyakoratiasabb forráshoz az eddigi száraz tényeket követően. Egy, a korból származó 

Kirchenordnung? bepillantást nyújt az evangélikusok gyakorlatába. Ebben megtiltják a szektás 

könyvek olvasását (értsd: katolikus, kálvinista és egyéb szekták könyvei), s ha a vizitáció során 

a lelkész ilyet fedez fel, azt el kell kobozni és az elöljáróságnak beküldeni. A frankfurti 

könyvvásárra megjelent könyveken kívül tilos másokat olvasni, s ha a helyi heti vagy éves 

vásáron külföldi vagy más ismeretlen könyvkereskedő könyveket árul, előtte a lelkésznek meg 

kell tekintenie, s ha valami rajongó irodalmat talál, vissza kell tartania. A szektásoknak a 

büntetése, hogy nem részesülhetnek a szentségekben, egyházi temetésben például, senki nem 

szállásolhatja el őket, illetve a tartományból is ki kell utasítani őket. Ha a távozásra még sem 

hajlandók, börtönbe kell őket vetni. 

Számunkra a kép ott válik még érdekesebbé, amikor kifejezetten azokról a személyekről és 

könyvekről esik szó, akikről és amikről a dolgozatban eddig tárgyaltunk A különféle világi és 

egyházi rendeletek megszegése az egyénre nézve a következő büntetéseket vonhatta maga 

után. A legegyszerűbb eset a könyvek lefoglalása és elkobzása volt. Erre láttunk is példát, 

amikor Permeier könyveit a kremsmünsteri bíró konfiskáltatta 1628-ban. Az eljárás szerint 

ezeket nem kaphatta vissza, s a könyvek sorsa nem egy ilyen esetben az elégetésük volt. De 

Permeier nemcsak Felső-Ausztriában, hanem Frankfurtban is hasonlóképpen járt. Merian egy 

2 Ralf Goer BOGNER: Paracelsus auf dem Index. Zur kirchlichen Kommunikationskontrolle in der frühen 
Neuzeit, In Analecta Paracelsica Kiad. J. TELLE, Stuttgart, 1994. 489-531. itt 492. 
3 CYNOSURA Oeconomiae Ecclesiasticae Wirtembergicae Oder Summarischer Extract deren in dem löblichen 
Hertzogthumb Würtemberg wolhergebrachter Evangelischer Kirchenzucht vnd Ordnungen. Stuttgart, 1649. 8. 
és 123. 

186 



levele szerint Permeier Frankfurtból való távozása után nem sokkal sein Logament darin seine 

Bücher vnd Schrifften sein solten, von hiesigem Magistrat verschlossen vnd versigeit worden4 (a szállását, 

benne állítólag a könyveivel és írásaival, az itteni tanács parancsára bezáratták és lepecsételték). 

Természetesen ha egy könyvkereskedőnek a könyveivel történik ugyanez, akkor ez szinte a 

vagyonelkobzással egyenlő, mely az egyén egzisztenciáját is fenyegette. Emlékezzünk a 

röviden érintett tübingeni Wild-esetre, de például Frankfurtban sem volt ritka az ilyen eljárás, 

különösen a református kiadók és könyvkereskedők kiadványai ellen5. A büntetés egy még 

súlyosabb fokozata már az egyének szabadsága ellen irányult: ez a letartóztatástól egészen az 

adott területről való kitiltásig terjedhetett. Permeiert, ahogy már szó volt róla, a könyvei 

lefoglalása mellett le is tartóztatták, igaz csak rövid időre. Feltehetőleg feltételül szabták neki 

Felső-Ausztria elhagyását. 

De nem csak a katolikus tartományokban éltek a hatóságok ezzel a büntetési módszerrel. 

Idézzünk a brandenburgi választófejedelemnek, Georg Wilhelmnek a rendeleteiből a 

konzisztóriumhoz a weigeliánus gyanús könyvek és személyek ügyében az 1637-1639-es 

évekből. Nem nehéz kitalálni, hogy mi áll az ügy hátterében, hiszen ezt már Permeier Berlinből 

való távozásakor leírtuk: Stettin svéd kormányzója emelt panaszt a konzisztóriumnál egy 

bizonyos berlini weigeliánus szekta ellen, melynek fő felbújtója Permeier volt, s akinek 

távozásával a csoport Grammendorf vezetésével működött tovább. Követelte a feloszlatásukat 

és a megbüntetésüket. Erről az esetről értesülhetett Georg Wilhelm, és ennek lett a 

következménye két rendelete is: Az elsőnek egészen enyhe a hangneme, egy türelmes és 

megértő fejedelem képe kerekedik ki belőle, aki hisz a józan szó hatalmában és a 

meggyőzésben: Rescript, wegen des einreisenden Weigelianismi und wie in der Sache zu 

verfahren, vom 16. Aug. 1637.6 (Leirat a beszivárgó weigeliánizmus végett, s hogy miként kell 

az ügyben eljárni)., ebben megemlékezik arról, hogy még Küstrínben tartózkodott, amikor a 

konzisztórium elnöke és más tanácsosok is beszámoltak arról, hogy a weigeliánizmus 

terjedőben van az országban, illetve hogy mindenféle bosszantó könyvek terjesztése folyik a 

hívek között bizonyos lelkipásztorok által. Ezért elrendeli, hogy akit gyanúsnak tartanak, 

hívják maguk elé, és a Szentírás alapján győzzék meg őket tarthatatlan nézetekiről. Ha ez még 

4 idézi T. WOTSCHKE: Matthaeus Merian, 191. jelzete: B17b £214. és W. BINGSOHN: Matthaues Merian, 
sein soziales Umfeld und die Geschichte der Stadt Frankfurt a.M. 1590-1650., In Catalog zu Ausstellungen, 13. 
5 Uo. 24. 
6 Entscheidungen des Cöllnischen Konsistoriums 1541-1704., kiad. Burkhard von BONIN, Weimar, 1926. No. 
XIV. 

187 



sem sikerülne, értesítsék a fejedelmet az egész ügy lefolyásáról, s arról, hogy mi legyen a 

következő lépés ellenük. 

A másik leirat már jóval szigorúbb. Úgy látszik, bosszantotta Georg Wilhelmet, hogy nem 

sikerült pontot tenni az ügy végére, és két év elteltével sem szűnt meg még a probléma: 

Geschárfftes rescript von gleicher materie, vom 9. Aug. 1639.7 (Nyomatékos leirat 

ugyanabban az ügyben). Ebben fölháborodásának adott hangot, hogy azok a nem ismeretlen 

személyek, akik ennek a szektának a tagjai, nem hogy megtértek volna az igazhitű 

keresztények közé, hanem tovább térítenek, s attól kell tartani, hogy rebelliót okoznak, melyet 

tovább nem tűrhet. Ezért a konzisztórium idézze be ezeket az embereket, s próbálja jó útra 

térítem őket azzal a figyelmeztetéssel, ha nem engedelmeskednek, az egész hercegségből ki 

fogják őket utasítani. 

További leiratot nem találtunk, de a Grammendorf ellen indított per, valamint Betke állandó 

nehézségei az egyházi elöljárósággal arra engednek következtetni, hogy a fejedelmi 

rendeleteknek ez volt a foganatjuk. Grammendorf és Betke kiutasításáról nem tudunk (bár azt 

is egyfajta büntetésnek tekinthetjük, hogy Grammendorf temetését az evangélikus vezetés nem 

engedélyezte a saját temetőjében), de Pantaleon Trappé és a társasághoz tartozó Johann 

Sarnovius már korábban elhagyták a brandenburgi tartományt. Permeier is, bár ő már két éve 

Bécsben tartózkodott, nem kívánatos személynek nyilváníttatott ezekben az években. Paul 

Felgenhauert Bréma városából, Hartwig Lohmannt Flensburgból, a Permeier által is pártfogolt 

Georg Zimmermannt Marburgból utasították ki a hatóságok örök időkre. Visszaidézhetjük azt 

az esetet is, amikor Betke egy művét a frankfurti egyetem cenzúrabizottsága találta 

veszélyesnek, és nem engedélyezte a nyomtatását. 

Mindez azonban az érme egyik oldala. A másik oldal a kiépített rendszer hiányairól és 

becsaphatóságáráról szól. A legrészletesebb szabályzások, a legszigorúbb figyelmeztetések 

ellenére is egy igen élénk könyvfeketepiac virágzott a koraújkorban, melynek ellátását mind 

helyi (német), mind külföldi (svájci és holland) nyomdák magukra vállalták. Ennek a 

folyamatnak - tehát egyrészt a nyomdász tiltott tevékenysége, másrészt a terjesztő 

rendeletekbe ütköző működése, harmadrészt a vásárló (vagy olvasó) törvényszegő magatartása 

- a nyomai megtalálhatók a különféle egyetemi cenzúraaktákban, az egyházi cenzúrairatokban, 

a vizitációs jegyzékekben és így tovább. Erről a megosztott (legális és tiltott) könyvpiacról 

7 Uo. No. XV. 

188 



beszél elsősorban a Wild-ügy kapcsán Bubenheimer8, aki azt is feltérképezte, hogy milyen más 
könyvkereskedőkkel volt még Eberhard Wildnek kapcsolata. A következő nyomdászok és 
kiadók könyveiből árult Tübingenben nagyobb mennyiségben példányokat: a magdeburgi 
Johann Franckétől Weigel és Pseudo-Weigel műveket, Gabriel Leytól Augsburgból 
Schwenckfeld-műveket, de szerepelt Lucas Jeműs és a strassburgi Zetzner-nyomda is több 
kiadvánnyal9. Wild a kihallgatások során maga számolt be a módszereiről: weigeliánus és 
schwenckfeldiánus könyveket árult, és ezeket titokban terjesztette bel- és külföldön. Hasonló 
tartalmú műveket a cenzúrahatóság engedélye nélkül maga is kiadott, ezek címét 
megváltoztatta, a nyomtatás helyét és évét meghamisította, a szerzők nevét vagy eltorzította 
vagy kihagyta, a kinyomtatott könyveket bálaszámra küldte Lipcsébe, Rostockba, Stettinbe és 
Ausztriába10. De még a XVII. század végén is a következő panaszt olvashatjuk: Es gehen viel 

Bücher unterm Nahmen Weigelii heraus, ob sie aber alle von ihm verfertiget, oder nicht, hält Herr. D. Hunnius 

in der Betrachtung der Theophrastischen Weigelianischen Theologie p.96. vor ungewiß, und kan wohl seyn, 

daß andere, so sich scheuen ihren Namen vor ihre Fanatische Bücher zu setzen, sich eines frembden Namens 

bedienen, wie sie denn gemeiniglich ohne Ort und Drucker ihre Chartechen drucken lassen, damit der Autor 

unerkannt bleibe. Diejenigen auch so ein wenig begütert seyn, pflegen heimliche Druckerey auffzulegen, und 

allen unwissend, ihr Schmierwerck selbst an Tag zu bringen. Es hat mir ein dieser Sect zugethaner berichtet, 

daß seine Mutter, gleiches Schlages, eine solche Druckerey heimlich gehabt, in welcher er selbst, der deßwegen 

die Buchdruckerkunst gelernet, Paul Felgenhawers und Nie. Tetings, sammt andern Schrifften, gesetzet und 

abgedrucket11 (Weigel neve alatt sok könyv jelenik meg, hogy mindet ő írta vagy sem, Hunnius úr is 

bizonytalannak tartja. S lehetséges, hogy mások, akik szégyellik a saját nevüket a fanatikus könyveikre 

helyeztetni, inkább egy idegen nevet használnak, vagy általában hely és nyomdász nélkül adatják ki a 

gyalázkodásaikat, hogy a szerző ismeretien maradjon. Akik pedig egy kicsit vagyonosabbak, titkos nyomdát 

állítanak fel, és a többieknek ismeretlenül hozzák ki piszkos műveiket. Egyszer egy ehhez [értsd weigeliánus] a 

szektához tartozó [ember] elmesélte nekem, hogy a hozzá hasonló érzelmű anyjának volt egy nyomdája 

titokban, melyben ő, aki pontosan ezért tanulta meg a könyvnyomtatás művészetét, Nicolaus Teting, 

Felgenhauer és mások munkáit adta ki). 

A legvilágosabban azonban a korabeli vitairatokból szűrhetjük le, milyen nagy problémát 

okozott a feketepiac létezése. A lutheránus ortodoxia részéről - más hathatós eszközök híján -

igazi hulláma indult meg a heterodoxia elleni támadásoknak, mind a szószékekről, mind az 

írásaikban. Ahogy Gilly találóan kifejezi, számukra nem maradt más lehetőség (mivel a 

8 U. BUBENHEIMER: Schwarzer Buchmarkt, 150. ill. Uő: Orthodoxie - Heterodoxie - Kryptoheterodoxie, 
258-259. 
9 Uo. 157-158. 
10 A a tübingeni egyetem vezetőinek az erről szóló levelét Friedrich von Württemberg hercegnek közli R. van 
DÜLMEN: Die Utopie einer christlichen Gesellschaft, 276. 
11 E.D. COLBERG: Das Platonisch-Hermetisches Christenthum, 216. 

189 



könyvek megjelenését nem tudták megakadályozni), mint a fanatikusok ellen dühödt 

elleniratokban küzdeni12. Ismét nincs hely kitérni a gazdag előzményekre, az 1610-es évek 

végén elkezdődő írásáradatra Weigel, Arndt és a követőik ellen, és csak azokat a szerzőket 

tudjuk figyelembe venni, akik a fenti fejezetekben tárgyalt személyeket és a könyveiket 

érintették13. 

1634-ben Außfiihrlicher Bericht Von Der Newen Propheten (Részletes jelentés az új 

prófétákról) című könyvében arról panaszkodott a szerző (aki ugyan anonym marad, de tudjuk, 

hogy Nicolaus Hunniusról van itt szó), hogy Die newen Propheten schleppen sich mit Büchern, Tauleri, 

Kempis, deutsche Theologia, etc. schreiben auch selbsten Bücher, stecken sie den Leuten heimlich zu, etc. 

damit sie öffentlich bezeugen, Bücher schreiben, vnnd lesen sey vnter Christen nicht vnrecht14 (Az új próféták 

Tauler, Kempis, a Theologia Deutsch könyveivel járkálnak, maguk is ugyanilyeket írnak, titokban megfertőzik 

az embereket ezekkel, de így nyilvánosan is bebizonyítják, hogy a könyvírás és olvasás a keresztények között 

nem igaztalan). Ez az utóbbi félmondat arra célzás, hogy a "próféták" részéről állandó vitatéma 

volt a tudósok és teológusok könyvszagú tudománya, melynek semmi köze nincs az Isten és az 

egyén közti személyes kapcsolathoz. De Hunnius helyesen figyelt fel arra a jelenségre, hogy 

mennyire gyakori és népszerű lett az említett szerzőkhöz visszanyúlni, és rájuk hivatkozva a 

hivatalos egyházat kritikával illetni. Egyébként még azt is hibaként rója fel az "új prófétáknak", 

hogy élénk levelezést tartanak fenn más országokban élő barátaikkal, s így ott is híveket 

szereznek maguknak. 

A két évvel későbbi Nothwendige Verteidigung Des Außßihrlichen Berichts15 szerzője, 

Johann Müller, már nem teketóriázott, és az előző Hunnius-mű védelmében elmondta, hogy 

kikre is gondoltak. A címben megnevezi Nicolaus Tetinget, mint fő eretneket, s elsősorban az 

ő (Teting) megcáfolása a könyv témája. Az előszóban azonban még kitért egyes nyomdászok 

és kiadók gyakorlatára is. Figyelmezteti őket, hogy törvénybe ütközőt művelnek, amikor a 

címlapra nem helyezik rá a nyomdász nevét és a kiadás helyét: wollen wir, daß v. des Druckers 

Namen vnd zunahmen, auch die Stadt, darinne solches gedrucket, mit nähmlichen worten darein gesetzet 

12 C. GILLY: „Theophrastica Sancta", 468-469. 
13 Érdemes itt megjegyezni, hogy a tárgyalt szerzők közül az Index librorum prohibitorum római változatában 
1633-tól rajta szerepel a Werdenhagen-féle Psychologia Vera Böhme-kiadás 1632-ből, anélkül, hogy ismerték 
volna a mű szerzőjét. A spanyol Indexben pedig így található: Jacobus Boehmen Germanus Lutherus. Id. Franz 
Heinrich Reusch: Der Index der verbotenen Bücher. Ein Beitrag zur Kirchen- und Literaturgeschichte, 2. kötet, 
Bonn, 1883. 
14Außführlicher Bericht Von Der Newen Propheten, 217. jelzete: HAB Alvensleben V 566 (4). 
15 Nothwendige Vertheidigung Des Außfuhrlichen Berichts, jelzete: HAB 447.3Th. 

190 



werde (azt akarjuk, hogy a nyomdász neve és adatai, valamint a város, ahol a művet nyomtatták, rá legyen 

helyezve [a címlapra]). 

1646-ban Nicolaus Baringio16 Trewhertzige Warnung17 című könyvében hívta fel a jámbor 

keresztények figyelmét azokra a könyvekre, amit nem szabad olvasniuk. Ő már alaposabban 

tájékozott volt a rajongók (Schwärmer) irodalmában. így például ismerte azt az esetet, amikor 

egyébként az általa Paracelsus és egyéb rajongókhoz besorolt Gifftheil Tübingenben Osiander 

prédikációján annyira felháborodott, hogy karddal rontott neki, s ezeket a szavakat kiáltotta: 

Warumb lehrstu nicht Gottes Wort?18 (miért nem Isten szavát tanítod?) Majd leírta, hogy 

Gifftheilt elvezették, majd rövid időre börtönbe vetették. Azok között az új próféták között 

említette Tobias Schneubert (Permeier egy hűséges hívét, aki maga is prófétai írásokat 

küldözgetett barátainak, az egyetemeknek, és mindkét kódexben található tőle ezekből), akik a 

Bibliából akarnak jövőbeni dolgokat megjósolni. Denn dieser Tobias Schnäuber mißbrauchet 

ebenmessig sehr die Schrift, vnd heimliche Offenbahrung Iohannis, vnd vermeinet aus derselben, die Newe 

güldene Zeit, vnd aureum seculum zu beweisen, hat doch sonsten dabey andere grobe Irrthumb, vnd pflegt 

Gottslästerliche Reden gegen die heilige Mayestet Gottes auszuschütten19 (Ez a Tobias Schneuber rosszul 

magyarázza a Szentírást és a titkos János jelenéseket, s azt gondolja ennek alapján, hogy az új aranykort és az 

aureum seculumot be tudja bizonyítani. De egy másik durva hibát követ el ebben, s istengyalázó beszédeket 

szokott Isten szent felsége ellen tartani). 

De a kálvinisták sem jobbak ezekben az ügyekben, folytatja Baring, köztük Aisted in seiner 

diatribe de mille annis Apocalypticis, welche auch Sebastian Francken in die Teutsche Sprach versetzet, anno 

163020. (a Diatribe művében, amit Sebastian Franck német nyelvre fordított 1630-ban). A könyve legvégén 
megadott egy regisztert, ahol a legfontosabb fanatikus könyveket sorolta föl, mert bár eine 

zimliche anzahl der Enthusiastischen Schriften zu handen kommen, die wir doch nicht alle hier einführen 

wollen, nach dem wir befunden, daß sie fast durch vnnd durch einerley Gewäsche treiben, vnd die Irrthumben 

in etlichen begrieffen seyen, welche durch die andern alle gestrewet worden (elég sok entuziaszta írás kerül a 

kezünkbe, de nem fogjuk itt mindet bemutatni, mert úgy találtuk, hogy majdnem mind egy kaptafára készült, 

vagyis a néhány [könyvben] meglevő tévedéseket a többiben terjesztik tovább). A tizenkét könyv nagy 
része Christoph Andreä Raselius21 és Felgenhauer műve, utolsóként ott szerepel a Christianus 
Simplex is pontos adatokkal. 

16 BARINGIO, Nicolaus (1607-1648) evangélikus lelkész Hannoverben. 
17 Trewhertzige Warnung an alle fromme Christen, jelzete: FS 32F12 
18 Uo. 59. 
19 Uo. 76. 
20 Uo. 94. 
21 RASELIUS, Christoph Andreä, teológiát tanult Wittenbergben, több rajongó írás szerzője. 

191 



Az összes eddig bemutatott ellenvélemény közül legalaposabb és legjobb ismerőnek Adam 

Spengler22 tűnik az Extract Der förnembsten Weigelianischen Irrthummen 23 című több mint 

200 oldalas munkájában. A művében a weigeliánusoktól olvasott könyvekre támaszkodva 

cáfolja meg a nézeteiket, illetve az ezekből vett idézetekkel igyekszik azok tarthatatlanságát 

bebizonyítani. A könyve végén megadja az általa használt heterodox művek katalógusát, ahol 

többek között azok is szerepelnek, amelyeket Permeier és barátai adtak ki vagy éppen 

terjesztettek. Álljon itt egy részlet belőle: 

Catalogus auctorum Weigel quos in hoc scripta allegavi. 

Christianus Simplex 1624. Gedruckt zu Wehrenburg(i) 

Aurora Sapientiae oder Morgenröthe der drey einigen Weißheit Physisophia, Theologia und Theosophia. 

Spiegel der Weißheit und Warheit allen Menschen in der gantzen Welt fiirgestelt als Christen, Jüden, Türcken 

und Heyden 1632. gedruckt. 

Bedencken über Esaiae Stiefels Büchlein von dreyerley Zustand des Menschen und dessen neuen Geburt 1621. 

Jacob Böhms sonsten Teutonicus genant 1639. gedruckt. 

Ejusdem von Christi Testamenten 2. Büchlein Gedruckt im Jahr Christi 1624. däbey allerley Tractätlein von 

der Tauff und Abendmahl, von der Magiam, religión und Secten, wie auch ein extract etlicher Sendbrieffe, 

angehefitet. 

Treuhertzige Erinnerung an die Evangelische Priesterschaft in Teutschland gestellet im Jahr 1623. itzo aber 

wolmeinent im Track verfertiget 1637. 

Christliche und gründliche Erklärung auff die schweren Beschuldigung etc. Pantell Trapp Burgermeister zu 

Havelberg, Gedruckt in Holland in octavo 1637. 

Láthatjuk, hogy Felgenhauer, Böhme; Tschesch, Grammendorf és Trappe művei nem voltak 
ismeretlenek Spenglernek. Máshol az is kiderül, hogy némelyikükkel személyes ismertségben 
állt, így például az előbb már említett Schneuberrel. Erről több megjegyzést is betold: Tobias 

Schneuber welcher 1645. Mündlich etliche stunden mit mir conferiret, war ein Feldprediger gewesen, gieng 

aber damals als ein Kauffinansdiener. ([Ezekhez a Weigel-követőkhöz tartozik] Tobias Schneuber, aki 1645-

ben néhány órán keresztül vitatkozott velem, és aki vándorlelkész volt, akkoriban azonban egy kereskedő 

szolgája). A XI. fejezetben még a továbbiakkal is kiegészíti ezt az információt: Dergleichen auch 

1645. Tobias Schneuber ein Weigelianer (welcher vorgab daß er ein Feldprediger gewesen) zu Berlin gantz 

operase und eyfferig wolte behaupten, es wehre unmöglich, daß ein Wiedergebohrner sündigen könte. Wo 

Sathan Sünde findet da hat er einen rechtmeßigen Zusprach sagt Pantel Trapp, d.2.6. (Tobias Schneuber is, egy 

weigeliánus (aki azt állította, hogy vándorlelkész volt) Berlinben igen hevesen bizonyítani akarta, hogy az 

lehetetlen, hogy egy újraszületett bűnöket kövessen el. Ehhez ld.Pantel Trapp adott fejezetben, ahol a Sátán 

bűnt talál, ott joga is van a [beavatkozásra]). 

22 SPENGLER, Adam (1612-1665) evangélikus lelkész Berlinben. 
23 I.N.J. Extract Der fürnembsten Weigelianischen Irrthummen, jelzete: HAB 1270.17 Th. 8. 

192 



Végül utoljára idézzünk egy szerzőt, akinek a műve döntő jelentőségű volt a lutheránus 
ortodoxiában. A bevezetésben már szó esett Colberg eretnektörténetéről. Ebben a 
weigeliánusokról szóló fejezetben, azon belül is az Einige Chiliasten und neue Propheten című 
alfejezetben a felsorolást Paul Nagellel és Gifftheillal kezdi, majd így folytatja: Johannes Heinricus 

Bisterfeldy, Fürstlich Siebenbürgischer Theologus, hat eine Explication der Vision Danielis 7. von des 

Menschen Sohn und obersten Gerichts-Heiligen aufF Erden drucken lassen, in welchem er darthun will, daß 

unter dem intitulirten filio hominis (welcher sonsten aufF der göttlichen Geist-Löwen 4. Esdrae c.21. das ist, 

aufF den Löwen vom Stamm Juda, und nicht den inidschen Wald-Löwen von Mitternacht appliciret wird, ein 

gewisses Subjectum individuum, zur Gotts-Königlichen Praesidentschafft, im beybeschriebenen Rath seiner 

obersten Gerichts-Heiligen verstanden werde. Er berufft sich in den Beylagen aufF mehr Complices, Henricum 

Meerborium in Sententia Definitiva, den Autorem Clavis Apocalypticae gedruckt bey der Universität zu 

Cantabrigia Anno 1632. eines andern Clavis, der gesamten heiligen Schrifft, welche die Mittere oder zwischen 

ZukunfFt JEsu Christi, nach der Kraffi seiner Wiedergeburth, Matth. 19. Joh. Henr. Alstedium in der Diatribe 

de Mille Annis Apocalyptcis. Die hundert Jahr alte Vision Sigmund Garthaners, gewesenen Burger-Meister zu 

Smalkalden, vom Mittemächtigen Löwen, hundert Jahr alte Weissagung David Jöris, eines Niederländers, wie 

der gegenwärtige Knall die gantze Welt berühren, und Christus dadurch seine Kirch dennen segen, den Anfang 

aber an den erhöhten Niederlanden machen, und seinen Gotts-Königl. Reichs-Pallast oder Residentz darinn 

auffrichten, und von dannen allen umbliegenden Königreichen die Krohn abnehmen lassen werde; Die 

Holländische SchafFschererey, das ist, Inthi Jansen Vision vor dreyen Personen, und Hermanrü von Werve 

Erklärung darüber Das Pfaltzischen HofF-Propheten, Christoph Kolters(!) vielfaltig Visiones vom Untergang 

des neuen Babels, und dagegen Auflichtung des neu Salomonischen Monarchischen Reichs Christi. Die 

Visiones der berühmten Polnischen und Böhmischen Jungfrauen Panitovakin(!). Joh. Warners von Oedem in 

Meissen, des Schwedischen Feld-Propheten Visiones, durch derer Veranlassung harte Streitschriften zwischen 

D. Jac. Fabricio General-Superintendenten in Hinter-Pommern, und M. Jac. Stolterfothen verwechselt, auch im 

Ministerio zu Stettin sich Uneinigkeit entsponnen, wie desfals verwechselte Schriften verhanden. vid. 

Stolterfoth Wiederholung der Streitigkeit c.2. Imgleichen die Visionem Abr. von Einsiedel, eines andern von 

Salefeld, Reichards, davon des Superintendenten zu Mitaw, auli Einhorns warhaftiger Bericht zu lesen24. 

A kissé áttekinthetetlennek tűnő felsorolás abban a pillanatban értelmet nyer, amikor 
összehasonlítjuk a Permeier-féle Vnpartheyische Censvr könyvkatalógusával, hiszen a kettő 
megegyezik. Colberg nyilvánvalóan rosszul olvasta a hosszú címlapot, s azt hitte, hogy 
Bisterfeld egy művével áll szemben, holott Bisterfeldet csak idézi Permeier rajta. Colberg itt a 
Permeier által a függelékben megadott szerzőket adja meg, mint bűntársakat (complices), s 
mint akik eretnek és elítélendő könyveket hagytak az utókorra. 

24 E.D. COLBERG: Das Platonisch-Hermetisches Christenthum, 262-264. 

193 



Összegzés 

Visszatérve a Pertneier által terjesztett könyvek megítélésére, nyilvánvaló, hogy nagyobb 

részük a hivatal (világi és egyházi egyaránt ide értendő) tiltásával találkozott, mely legjobban a 

levelezőpartnerek hatóságokkal való összeütközéséből, valamint a polemizáló kortárs iratokból 

mérhető le. A művek címlapján csak kevés esetben szerepeltek a kötelező adatok, úgy mint a 

szerző, kiadó, nyomdász és nyomtatási hely, legtöbbjükön vagy nem voltak ezek rajta vagy 

hamis adatokat tüntettek fel. A szerző nevét tulajdonképpen egyedül a Diatribe-n találjuk rajta, 

de annak a német változatáról már ismét hiányzik Alsted neve. 

194 



V. ÖSSZEFOGLALÁS 

A dolgozat kiindulópontja egy válságjelenségnek - mégpedig az evangélikus egyház XVII. 

század harmincas-negyvenes éveiben megnyilvánuló nehézségeinek - a bemutatása volt. 

Mindezt azon a folyamaton keresztül igyekeztünk megragadni, melyben művelt laikusok saját 

költségükön, anyagi áldozatvállalással, családjuk és maguk egzisztenciáját veszélyeztetve 

reformírásokat, teológiai traktátusokat adtak ki és teijesztettek vallás- és társadalomjobbító 

törekvésekkel. Fő szervezőként Johann Permeiert tárgyaltuk, ugyanakkor fontos szerepe volt 

ebben berlini és sziléziai barátainak is. Berlinben tevékenykedett Lorentz Grammendorf, 

Joachim Betke, Pantaleon Trappé, és ugyan a nem Berlinből származó, de a körhöz sorolható 

Gifftheil, akik számos írásban nyilvánították ki a reformok szükségszerűségét. A másik 

lényeges kapcsolódási pont Szilézia volt, ahol elsősorban Abraham von Franckenberg és 

Johann Theodor von Tschesch működésére kell irányítani a figyelmet. 

A krízist az egyházi vezetés is érzékelte, és panaszok csengtek vissza a teológiai irodalomban 

is: a hívők közömbösek, csak látszatkeresztények, a prédikációra nem hallgatnak, a 

figyelmeztető szavak nem jutnak el a szívükig1. A másik oldalon - nevezhetjük Permeieréket 

laikus ellenzéknek, akik a hívők véleményét próbálták képviselni és közvetíteni - a problémát 

nem a hívők érdektelenségében, hanem érdektelenné tevésében látták. A kritika részükről 

elsősorban arra vonatkozott, hogy a reformáció nem valósult meg a maga teljességében. Ez a 

felfogás legerőteljesebben Permeiernél érzékelhető, aki egy általános reformáció 

szükségszerűségéről ír egészen Johann Arndt-i szellemben: minden embernek saját magán kell 

kezdeni a „reformálást", amennyiben meg kell javulnia és az ádámi széles útról a krisztusi 

keskeny ösvényre lépnie2. A bírálat másik része a teológusokat illette. A berlinieknél, de 

Felgenhauernél és Lohmannál is találunk bőven példát az „írástudók" (Gelehrte, 

Schriftgelehrte) hasznavehetetlenségének az ábrázolására. Bár érveik nem voltak újak, hiszen 

ha a radikális reformátorok szóhasználatát nyomon követjük, feltűnő a hasonlóság a száz évvel 

korábbi nyelvezettel. Az írástudók kifejezés jelentéskörében már Münzernél is benne volt, hogy 

ők a hatalom részesei, és mint ilyenek, az igaz keresztények árulói, hogy bár tanultak, 

doktorok, mégis a Szentírás igazi tartalmát nem ismerik, hogy fejükben lehet bármennyi tudás, 

1 ld. U. STRATER: Meditation und Kirchenreform, 85-90. 
2 Gilly egy újabb tanulmányában egyenesen az ún „harmadik reformáció" fontos képviselőjeként tárgyalja 
Permeiert, aki szerinte Johann Arndtot vélte e reformfolyamat elindítójának a Vier Bilcher vom wahren 
Christenthum című művével, ld. C. GILLY: Johann Arndt, 71-72. 

195 



de szívük üres, hogy elmerülnek a keresztény dogmák tudományos fejtegetésében és a 

Krisztusról szóló parttalan vitákban, hogy könyvek százait íiják latinul, melyek semmire sem 

használhatók, de mégsem ők Krisztus követői, hanem azok, akiknek szeretet lakozik a 

szívében3. A támadások kereszttüzéből nem maradtak ki az egyházi hierarchia alacsonyabb 

rangú képviselői sem. Az egyszerű lelkész általában istentelen életmódjával, tunyaságával és 

ostobaságával szolgáltatott okot a bírálatra. Nem járnak elöl személyes jó példával Krisztus 

követésében és nem jó pásztoraik a nyájuknak, mert nem törődnek a hívők bajaival, hangzottak 

a vádak ellenük. De a hívőkre is záporoztak a vádak, köztük a tudatlanság uralkodik, nem 

képesek a bűnbánatra, és nem vesznek példát Krisztusról. 

A reformtörekvések arra vonatkoztak, hogy a hívőknek gyakorlati utat mutassanak Krisztus 

követéséhez. Ahogy Permeier a Seelenschatz előszavában kifejezte, a könyvecske fő célja a die 

gantze Lern vnnd vbung in der Erbawung deß wahren Christenthumbs (az igaz kereszténység 

építésének a tanulása és gyakorlása). Majdnem az összes általunk tárgyalt műben szerepelnek a 

következő „kötelező" elemek, mintegy a hívőknek a szájába rágva a tennivalóit: hogyan 

különböztesse meg a régi és az új embert (a bűnös Ádámot és az ártatlan Krisztust), hogyan 

vezet az út az önmegtagadáson keresztül az üdvözüléshez, miben áll az igaz bűnbánat. Ehhez a 

kiadói és terjesztői programjukba olyan műveket vettek fel, melyek stilisztikailag ugyan 

leegyszerűsítve, de mégis a misztika nyelvezetét használták, szerkezetükben katekizmusszerű 

gyakorlati útmutatót adtak a napi vallásgyakorlathoz és önvizsgálathoz (Lohmann, 

Felgenhauer), és tartalmukkal a laikus hívőt szinte szerzetesi életmódra bátorították és 

biztatták lelki békességének és üdvének az érdekében (Seelenschatz). Hasonló 

reformszándékok figyelhetők meg a sziléziaiak körében is: Johann Theodor Tschesch (róla az 

Acta-ban csak említéseket tesznek) éppen ezekben az években jelentetett meg egy éles hangú 

írást Trewhertzige Erinnerung An die Evangelische Priesterschafft in Deutschland címmel, 

melyet ugyan 1623-ban szerzett, de csak 1637-ben látta meg a napvilágot a szerző és a kiadási 

hely megjelölése nélkül. Ebben még erősebb hangnemben fejezi ki bírálatát az evangélikus 

egyháziakkal szemben, mint Betke vagy Grammendorf. A mű nagy vihart keltett, és az 

egyháziak részéről panaszlevelek áradatát indította el4. Pár évvel később azonban már egy 

3 A szóhoz kapcsolódó jelentéskört tárgyalja C. GILLY: Das Sprichwort „die Gelehrten die Verkehrten" oder 
der Verrat der Intellektuellen im Zeitalter der Glaubensspaltung, In Fonne e Destinazione de Messaggio 
Religioso, Kiad. Antonio ROTONDO, Firenze, 1991. 229-379., illetve Hans-Joachim DEEKMANNSHENKE: 
Die Schlagwörter der Radikalen der Reformationszeit (1520-1536), Frankfurt am Main, 1994.142-147. 
4 Ezek egy része fennmaradt kéziratos formában: Judicia quorundam- de libello Erinnerung an die 
Evangelische pristerschaffl, többek között Johann Gerhardtól, Paul Röbertől, Johann Mattheus Meyfarttól és 
Johann Sauberttől. Id. Staatsbibliothek - Preußischer Kulturbesitz Berlin. Ms. Germ. Fol. 142. f.205-209. 

196 



másfelé mutató mű került nyilvánosságra, a Franckenberg és Tschesch közös munkájaként 

számontartott Christ-Fiirstliches Bedencketr', mely először 1646-ban jelent meg 

Amsterdamban, majd ezt számos másik kiadás is követte, és az evangélikus körökben sokat 

olvasott és még többet vitatott 

munkának számított. A szerzők 

mindkét fél gyakorlatát kritizálták: míg 

a hívők megelégszenek az 

alkalmakkénti temlombajárással és a 

szentségek fogadásával, addig a papok 

képtelenek hivatásuk teljesítésére, a 

prédikációk unalmasak és hosszúak, a 

hívők nem kapnak választ az őket 

gyötrő kérdésekre. Az istentisztelet 

nem több egy feladat kötelességszerű 

végrehajtásánál. A reformáció 

hibájaként róják föl, hogy az ősi 

egyház lelki gyakorlatait egyszerűen 

megszüntette, és semmivel nem 

helyettesítette, ezzel a hívőnek 

elveszett a lehetősége a magában való 

elmélyedésre és a meditációra. 

Megdöbbentő módon nyilvánul ki a 

műből a hiányérzet, a tekintély hiánya, a vallásos élmény, a liturgia, de akár az esztétika hiánya 

is. Franckenberg és Tschesch a következőket akarják: visszaállítani a régi gyakorlatot, hogy 

bizonyos órákban (horae canonicae) a hívők a lelki gyakorlatnak és meditációnak áldozzanak. 

Vezessenek be újra böjtnapokat, melyek a hívőt szintén az elmélyülésre késztetik. Fontos 

továbbá a hívőknek esténként a lelkük vizsgálata (önvizsgálat), újra fontossá válik a bűnbánat 

és a gyónás, valamint a gyóntatóatya mindig kísérő figyelme. A hívők a sétákat is épületes 

beszélgetésekre vagy meditációkra használják, s végül nem szabad elfelejteni a szegények 

5 Christ-Fürstliches Bedencken vnd Außschreiben, Von Nothwendiger ergreiffung der jehnigen Mittel, 
wodurch GOTTES gerechtes Gerichte, gefasseter Zorn, vnd endliche Straffe (Vber jtzige Welt) Mit rechtem 
Ansehen erkennet... werden möge ... an den Tag gegeben Durch Amadeum von Friedeleben Anno MDCXLVI. 
Id. J. BRUCKNER: Catalogue, Nr. 136. 

HÖR JE, 

C A N O N I C M , 

£tet'Meí)cíítcje 

teßett̂eßet 
©r|Wclj íxfdjrie&en íu Oiapfé/ 

S>tttO) 
§r-<Pauíöa6<i 

. M. D. XXVII. , T 



megsegítését és az adományokat6. Ebből a szempontból érthető a már említett Horae 

Canonicae című kis traktátus, melyet Franckenberg gondozott, Permeier közvetített 

Frankfurtba és végül Merian adott ki valamikor 1642-43 táján. Paul Göbel, egy ferences 

szerzetes a XVI. század elején, műve nem másról szól, mint az imádkozásnak és a 

meditációnak a mindennapokba való beépítéséről: Eine kurze Erinnerung, oder Vermahnung 

der Gottseligen Alten, Wie die HORAE CANONICAE, Oder die heilige Sieben Gebettzeit 

zuhalten (Az istenáldotta öregek rövid megemlékezése vagy figyelmeztetése, hogy miként kell 

a horae canonicae-t vagy a hét szent imádságidőt betartani). 

Ha sommásan fogalmazunk, az ortodoxia által eretnekeknek kikiáltott rajongók semmi mást 

nem akartak, mint a reformáció okozta űrt betölteni: a kiüresedett lelkész-hívő kapcsolat 

helyére közvetlenebb Isten-hívő viszonyt állítani, amennyiben olyan könyveket próbáltak a 

kezükbe adni, amelyek egyszerűen és közvetlenül mondták el, hogy mit kell tenniük az 

üdvözülés érdekében, és amelyek a gyakorlati kegyességhez szolgáltak útmutatóként. E 

megújításra törekvő folyamat egyébként teljesen párhuzamosan zajlott le a német területeken 

éppen ezekben az időkben óriási sikert arató angol kegyességi művek elterjedésével, s mivel ez 

utóbbiak mentesek voltak az egyházakra és egyháziakra vonatkozó kritikus felhangoktól, így 

diadalmenetüknek nem állt semmi az útjába7, míg Permeier és társai támadásokkal néztek 

szembe. 

A praxis pietatis módszertana mellé társult a bűnbánatra való felhívás (Gifftheil, Trappe), mely 

szétválaszthatatlanul összekapcsolódott a kort átható eszkatológikus váradalmakkal. Az utolsó 

idők megélésének a biztos tudatát jelezte az az óriási apokaliptikus röpiratirodalom, melynek a 

gyűjtéséről és terjesztéséről való hírek végighúzódnak az egész levelezésen. De nemcsak a 

korhangulatnak az érzékeléséről van itt szó, hiszen az utolsó ítélet közelségétől való félelem 

áthatotta az egész XVII. századi irodalmat8. Permeierék tudatosan vállalták fel a protestáns 

egyházak által elvetett tant, a chiliasmust, mely megfelelő magyarázatot adott a végső dolgokra 

vonatkozóan, s nem mellékesen a kiválasztottságtudatukat is felerősítette, hiszen valamennyien 

részeseinek vélték magukat a Krisztus második eljövetelével megvalósuló „elő" 

6 A Christ-Fürstliches Bedencken-bői származó gondolatokat Sträter könyve alapján idézzük. Id. U. 
STRÄTER: Meditation und Kirchenreform, 53. és 79., de bővebb elemzése is létezik: John BRUCKNER: Das 
von Abraham von Franckenberg herausgegebene Briegische Bedencken (1627) - ein vorpietistisches 
Dokument? In Religion und Religiosität im Zeitalter des Barock, Kiad. Dieter BREUER, Wiesbaden, 1995. 
143-153. 
7 Ld. hozzá Udo STRÄTER: Sonthom, Bayly, Dyke und Hall: Studien zur Rezeption der englischen 
Erbauungsliteratur im 17. Jahrhundert, Tübingen, 1987. 
8 ld. hozzá Dietrich KORN: Das Thema des Jüngsten Tages in der deutschen Literatur des 17. Jahrhunderts, 
Tübingen, 1957. 

198 



mennyországnak. Ugyanakkor ez a tanítás azt is lehetővé tette számukra, hogy aktívan 

kifejtsék politikai elképzeléseiket: Permeier ezekben az években egy erőskezű német-római 

császárban bízott, akinek a vezetésével fog megvalósulni a béke birodalma, ahol a népek és a 

vallások egyesülnek, Gifftheil pedig apokaliptikus hangnemben támadta a háborút folytató 

királyokat és hatalmasokat, magát tekintve az isteni végrehajtó eszköznek. 

Ha figyelembe vesszük a fentieket, valamint a Permeier vallási válságáról korábban írtakat, 

akkor a krízis következményeiben kettős tendenciát látunk: az egyiket a sziléziaiak, Tschesch, 

Franckenberg és az ő baráti körük képviselik, a másikat a berliniek. Az előbbiek a kritikán 

túljutva, annak eredménytelenségétől elkeseredve, az evangélikus oldalról állandó 

támadásoknak kitéve vagy a konvertálás közelébe kerülnek (ezt feltételeztük Permeiernél és 

valószínűnek tartjuk mind Franckenberg, mind Tschesch esetében is ennek a lépésnek a 

fontolgatását életük utolsó éveiben), vagy ezt meg is teszik, mint ahogy Christoph Besold 

illetve 1653-ban Johannes Scheffler9. A másik út, melyen a berliniek és végül Permeier is 

megmaradtak, az az állandó és ismételt társadalom- és egyházkritika hangoztatása, a 

vallásgyakorlatban a csendes visszahúzódás az aktív részvételtől és titkos közösségi 

gyülekezetek (konventikulumok) létrehozása, melyek forrásaikat a vallási különbségeket 

kirekesztő misztikus-spirituális kegyességi irodalomban találták meg, amire a válasz a hivatalos 

egyház részéről az üldözés, kiközösítés és megvetés volt. 

Ha a kritikát gyakorló és reformokra törekvő ellenzék hatását akarjuk lemérni, kétségeink 

lehetnek eredményességüket tekintve. A kevés példányszámban, nem túl jó minőségben és 

titokban terjesztett iratok nem célozhattak meg nagy közönséget, viszont a szemben álló 

frontot alaposan megosztották, és ezzel - indirekt módon ugyan - de mégis sikeresek voltak. A 

merev, a dogmákhoz és a tiszta tanokhoz ragaszkodó, mindenféle reformot elutasító egyházi 

réteg, akik hallani sem akartak arról, hogy valaki evangélikusnak tekintse magát anélkül, hogy 

istentiszteletet látogatna és szentségeket magához venne, sértődötten és gyűlölettel reagált. Ők 

a kritikát támadásként élték meg és eképp is viszonozták. Elsősorban róluk beszéltünk 

protestáns cenzúra címén. Lázas igyekezetükkel, hogy a weigeliánus rajongókat 

megsemmisítsék, maguk szolgáltak legjobb reklámmal ellenfeleiknek, és egyben utat nyitottak 

egy önkritikát gyakorló belső magnak, mely átérezte a válságos helyzetet, a hiányérzeten 

9 Scheffler (Angelus Silesius) áttérésének az ide való beillesztése túl messzire vezetne, de a szakirodalom igen 
nagy szerepet tulajdonít ebben Franckenbergnek. A konvertálását megindokló Gründtliche Vrsachen vnd 
Motiven (Olmütz, 1653) című művében felhozott érvek döbbenetes hasonlóságot mutatnak a Permeier által az 
Anna Maria Breunernek írt levelekben felsoroltakkal. Ehhez ld. Ernst Ottó REICHERT: Johannes Scheffler als 
Streittheologe. Gütersloh, 1967. 

199 



javítani akarva elindított egy reformfolyamatot, hogy a tan és a gyakorlat ismét összhangban 

álljon egymással, s hogy a lelkész és a hívő újra közösséget alkosson. Az ő kiindulópontjuk az 

volt, hogy a vallási életnek bensőségesebbé kell válnia, a hívőnek lehetőséget kell nyújtani 

vallásosságának a lelki gyakorlására is, ehhez eszközként pedig a meditációt találták meg. 

Röviden térjünk még vissza a célközönségre is, hiszen az sem mellékes, hogy kik kapták meg 

olvasásra a fenti műveket. Egyrészt egy igen művelt, heterodox irányultságú, de ugyanakkor 

laikus körben (a berliniekre és a sziléziaiakra gondolunk, valamint a nürnbergi, az észak-német 

és a holland ismerősökre) cirkuláltak ezek az iratok, nem feltétlenül mindig nyomtatott 

formában, másrészt ennek a csoportnak a tagjai megcéloztak egy szélesebb réteget is, 

elsősorban Permeier tevékenységéről beszélhetünk itt, ő kifejezetten osztrák előkelő 

személyeket (általában jóismerőseit, mint Schallenberget, Christian von Penzet, a Geyereket, 

Roggendorfot, Lazar Henckelt), Beringer révén feltehetően felső-magyarországi protestáns 

nemeseket, valamint az erdélyi elitértelmiséget (elsősorban a német tudósokat, Alstedet és 

Bisterfeldet) vette célba10, s próbálta őket kiadványai révén reformprogramjának megnyerni. 

Ebbe a reformprogramba beletartozott az adott műveknek az anyanyelvre - így a magyarra is-

való lefordítása és terjesztése, ami izgalmas, de hamvába holt ötletnek bizonyult. Rendkívül 

fontos gesztusnak véljük Permeier részéről, hogy a művek finanszírozásában, terjesztésében és 

egyben megolvasásukban kiemelkedő szerepet tulajdonított a protestáns nemesnőknek (Clara 

Rauchensteinnak és Anna Maria Breunernek), akik ezekből az olvasmányokból vigaszt és 

útmutatást nyertek a zűrzavaros időkben. 

Értékelésünk végén arra is figyelmeztetni kell, hogy nem ez volt az egyetlen reformcsoport 

ebben az időben Németországban, mely tudatosan felépített egy titokban működő kiadói és 

terjesztői hálózatot, hanem feltételezhetően több ilyen is létezett egymás mellett, sőt ezek 

informális kapcsolata is valószínűsíthető11. 

10 Sajnos az Adattár XVJ-XVIII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez című sorozaton belül Monok István 
szerkesztésében megjelent könyvjegyzékeket tartalmazó kötetek átnézése nem járt pozitív eredményekkel, az 
általunk tárgyalt művek nem fordulnak elő a korabeli inventáriumokban. Természetesen azért csekélyke 
vigaszul szolgál, hogy az egyik soproni könyvjegyzék a következő tételt is magában foglalja: (469.) Der Seelen 
Schaz Hannsen Peyrmayers, valamint Betke Mensio-ja is szerepel a jegyzéken, igaz, egy a címből kiragadott 
részlettel: (367.) Geistliche Abmessung dess heutigen Predigampts. A könyvek tulajdonosa Georg Poch volt, 
aki feltehetően kapcsolatban állt Permeierrel, és közvetlenül tőle szerezhette ezeket a műveket, ld. Lesestoffe in 
Westungarn I., Sopron (Ödenburg) 1535-1721, Kiad. többek között Tibor GRÜLL, Szeged, 1994. 282. 
Nagyobb sikert biztosítana, ha a kegyességi művek elterjedését vizsgálnánk meg az adott korszakban a források 
alapján, hiszen se szeri, se száma az angol és német szerzőktől származó ilyen típusú irodalomnak. 
11 Erre példát egy nemrég megjelent tanulmányban láthatunk, ahol a szerző két iskolamester szerzői és kiadói 
tevékenységét világítja meg, akik hasonló módszerekkel és egyház- illetve társadalomjobbító célokat maguk elé 
tűzve dolgoztak, mint Permeierék. ld. Jürgen BEYER: George Reichard und Laurentius Matthaei: 

200 



Nem véletlen, hogy a dolgozatban sorra vett művek által tükrözött nézetek a pietizmusban 

érnek össze egy egységes, kifinomult rendszerré. A Spener-féle chiliasztikus színezetű 

Hoffhung besserer Zeiten elméletnek, a collegium pietatis megalakításának, az ennek a 

programjába beépített meditációs gyakorlatoknak, s nem utolsósorban a radikális pietisták 

kiadói munkásságának, melynek révén számos reformokra törekvő előd művei újra vagy 

egyáltalán először kiadásra kerülhettek, ezeknek mindnek megvolt az előképe és a mintája a 

század harmincas éveiben, éppen a Permeier és társai által képviselt eszmékben. Közismert 

tény, hogy Philipp Jakob Spener kiadta 1675-ben Johann Arndt Postilla-]kt, ahhoz előszót írt, 

mely egyben programadó írássá is vált Pia Desideria címen. A kevésbé fontos tények közé 

tartozott azonban, hogy az utolsó lapokon hivatkozik arra a kiadásra, mely neki mintául 

szolgált, s mely csak néhány dologban szorult korrekcióra, sőt, megemlíti azt is, hogy olvasta 

az előszavát12. Nem másról volt szó, mint a Merian közreműködésével, Permeier 

gondozásában és Melchior Beringer anyagi hozzájárulásával megjelent Arndt Postilla-ról 

1642-43-ból. 

Schulmeister, Küster, Verfasser, Buchhändler und Verleger im letzten Jahrzehnt des Dreißigjährigen Krieges, 
In megjelenés alatt. Permeierék ismerték Reichard jóslatait és vízióit, sőt, ők is teijesztették. 
12 Philipp Jákob SPENER: PIA DESIDERIA: oder Hertzliches Verlangen, Nach Gottgefälliger Besserung der 
wahren Evangelischen Kirchen,... Franckfurt am Mayn,... MDCLXXVI., 81-82. 

201 



VI. FÜGGELÉK 

a. Johann Permeier müveinek a jegyzéke 

Kiadott művek 

1. a. ERROR TRIUNUS. Das ist Drey einiger schedlicher vnd gefehrlicher Irrthuemb. Derer Evangelischen 
Stände vnd gewaltigen in Deutschlandt. So da müde sein in Angst zu ihren zeitlichen vnd ewigen Verderben, 
in Finsterniß Irre gehn Esaiae 8. Psalm 82. 
Erstlich gedruckt zu Bitterfeldt, von Aurelio Güldenstern. Anno M.DC.XXX. 4o. 3-16.1 

b. ERROR TRIVNVS. Das ist, Drey einiger schädlicher vnd gefährlicher Irrthumb, etc. Der beträngten 
Evangelischen Stände vnd Gewaltigen in Teutschlandt. So da müde seynd in Angst zu ihrem Zeitlichen vnd 
Ewigen Verderben, im Finsternuß länger Irre gehen Esaia 8. Psalm 82. 
Getruckt nach der Geburt Christi, 1638. 4o. 20 számozatlan oldal2 

2. Abtruckt Vnterschiedlicher Sendschreiben vnd Exträct, dardurch inbegriffnen der Augspurgischen 
Confession zugethanen Königreichen, Chur- vnnd Fürstenthumben, sampt andern Ständen, Stätten vnd deren 
Ministerien im Christnahmigen Europa, wie ins gemein die geziemende Wegsbereitung zu allerseits weiterer 
Außbreitung der Ewig-Evangelischen Reichs Warheit Gottes vnnd seines Christi, Matth.24. Apoc.14. 
Psal. 19.72. etc. Also auch in specie die Mit-Propagierung seines zu Eingang dieses Seculi auß besondern 
Gnaden in Teuschland erweckten hochwerthen Vorzeugens, Weyland deß Ehrwürdigen vnd Wohlgelehrten 
Herrn Johann Arndts gewesten Pastorn in der Statt Braunschweig, vnnd hernach General-Superintendenten im 
Hertzogthumb Lüneburg, hinterlaßner zu fruchtbarlicher Erbawung deß wahren Christenthumbs hochnutzlich-
vnd nothwendigen geistreichen Pietet-Schrifften, nach Christschuldiger Lieb vnnd Gesuch der Heyligen 
allgemeinen Christlichen Kirchen Wolfahrt vnd einträchtigen Friedens, jedes Orts vnd Stand gebürhafft, 
insinuirt vnd recommandiret worden. Auß Der Kayserl. Freyen vnd deß H. Rom. Reichs Statt Franckfurt am 
Mayn, In den Jahren Christi, 1642. vnd 1643.3 

3. HEINRICIBISTERFELDII Fürstlich Siebenbürgischen Theologi See. Expiration der Göttlichen Vision bey 
dem H. Propheten Daniel am 7. Capitul. Von deß Menschen Sohn, vnd obersten Gerichts-Heyligen auff Erden. 
Welche Außlegung in specie sich referirt auff den 24. Aphorismum oder Articul in dem Buch Sententia 
Definitiva Heinrici Meerbotii, Gedruckt zu Franckfurt am Mayn (oder Hanaw) Anno 1632. vnd 33. im 
Teutschen Exemplar (so dem König auß Schweden vnnd protestirenden Ständen im Teutschland dedicirt) pag 
70. vnnd im Lateinischen (so dem Schwedischen Reichs Cantzler dedicirt) pag. 55. in 8. 
Nach deren Anleytung die gewisse Prüf- vnd Außfündigmachung in H. Schrifit-harmonia sehr nöthig vnd 
nutzlich ist; Ob der darinnen beschribne Gerichts-Consessus Dan. 7. (so sonstenjudiciumPatris, Itemjudicium 
Spiritus Altissimi 4. Esdr. 12. Esa. 4. &c. nominirt, vnd also a judicio Filii extremo Apoc. 20. distinguiret 
wird,) eygentlich auff den jüngsten Tag, oder gegenwertige trübseeligste Zeit Dan. 12. zuverstehen, vnd 
danüttelst diejenige Erlösung welche Christus Luc. 21. durch Beynah- vnd Auflichtung deß Göttlichen 
Königreichs vom Himmel Dan. 2. den seinigen vertröstet, zuverhoffen? 
Item; Ob vnter dem intitulirten FILIO HOMINIS (welcher sonsten auff den Göttlichen Geist-Löwen 4. Esdr. 
12. das ist, auff den Löwen vom Stamm Juda Apoc. 5. vnd nicht indischen Wald-Löwen von Mitternacht 
appliciret wird,) ein gewisses subjectum individuum zur Gotts-Königlichen Praesidentschafit im 
beybeschribnen Rath seiner obersten Gerichts-Heyligen verstanden werde, welchem die absonderliche 
Plenipotentz in Namen vnnd an statt Christi von Gott vorbehalten seye? 
Sampt, was solchem FOLIO HOMINIS (ode Ke-bar-Enósch Menschen-Sohn) für absonderliche Qualitäten vnd 
Zeichen, zu seiner gewissen Erkändtnuß vnd Legitimation, in heyliger Schrifft attribuiret werden. 
Zu gemeinem Behelff der werthen Christenheit vnd aller Welt, zu öffentlicher Drucks-publication befördert 
Anno M.DC.XLIV. 

'Általunk ismert példányok: FS 61D21 
2 Általunk ismert példányok: B17a Va, FS 61D21 
3 HAB 264.35.3 Quod. Ebbe Permeier kézírásával van belejavítva! 

202 



4. Alt-Christianisches Fahnen-SYMBOLUM. Datum im Rosenthal bey newen Saron, ANNO SALVTIS 
M.DC.XLIV. 

Kiadatlan művek 

1. Andert-Psalm-lange Richtschnur, vnd Daniel-Zwey-capitulirte applications-Maß. Aller vnd ieder von ein: 
biß außgang dieses lezt-secularischen Zeitrings, Jahr-Monat-Wochen-täglich durch alle Welt, zu waßer vnd 
land vmbpaßirenden Ordinär: vnd extraordinari: Postzeitungen, (jelzete: FS Ms. B17a 111/12.) 
2. Mit-bruderliche trew-erinderung An das Gottheilig in JESU CHRISTO außerwehlte ertzkönigliche 
Priesterthumb. (jelzete: FS Ms. B17b f62-65.) 
3. Beweiß das das immerwährende Königreich JESU CHRISTI nicht aus oder von diser Welt, sondern von Gott 
aus dem Himmel seye. Buchstab-kurtze Disputats: oder Discurs-verfaßung vom rechten Verstand des 
Königreichs JESU CHRISTI Ob vnd wie solches geist: oder leiblich inner: oder eußerlich, von vnden oder oben 
her, das ist, von dieser Welt, oder von Gott aus dem Himmel seye. Item auff welche Zeit daßelbige auff Erden 
anzurichten in Heiliger Schrifift eigentlich versprochen worden. Zwischen Petro Schnellem Juris-utriusque-
Doctori zu Lutherischen Lüneburg. Vnd Joanni Permeiern general-reformations-director von Calvinischen 
Embden beschehen Vor ablauff des ersten triumph-regiments-... Christ auff Erden, vnd nach seinem Heil-
geburt 1631. (jelzete: FS Ms. B17b Í66-67) 
4. Aentlichen Beweiß und Warnungsvortrab Wider den Arian-Photin-Socin-Arminiamschen erst: und letzt-
ewig-antichrist-Gottes-lesterlichen heimlichen Seel-mordt-Geist und liigen-ffech-haubt betrieglichen 
reformations-ketzertreimber der Welt durch Joannem Permejerum Austriacum der heiligen königlichen 
Gesellschafft des ewig-evangelisirten Welt-allgemeinen Triumph-regiments unsers letzt-ober-richterlichen 
bluterlösungs Herrn JESU CHRIST auff Erden Primarium. Außgegeben In der Reichs-gräflichen Stadt Embden 
mit Jahr nach der Heil-gebürts 1631. (jelzete: FS Ms. F53) 

b. A B17a kódex tartalma 

L 
Catalogus Derer Schrifiten so in diesem, und dem dazu gehörigen Band in folio begriffen sind4, 
la. Von Ludw. Frid. Gifftheils Lebenslauf! 
lb. Von Johann Permeiers Lebenslauf!. 
lc. Von Pantel Trappen. [Inhaltverzeichnis und Nr.la-c. von unbekannter Hand.] 
Id. D. Mandat oder Befehl GOTTES, Darinnen dem Glauben nach zuerkennen Was man sich des 
obschwebenden verderblichen Kriegswesens halber gegen denselbigen zuvorhalten, welche nicht allein wider 
den Grund der heiligen Schlifft, sondern gar nach der Macht und Wirckung des Satans kriegen. Gedruckt im 
Jahr, 1626. [13 S. mit Bemerkungen von unbekannter Hand.] 
2. Ao. 1626. dieses hat L.F.G. hinterlaßen so iemand nach Ihm fragen wurde. Erkentnus waß vor dem grossen 
vnd schrecklichen Tag des letzten Gerichts meine Verrichtung in der Welt. [Kopie von Johann Permeier.] 
3. L.F.G. Schreiben Anno 1626. vber geben an 20. April dem Cancellario D.F. Prucken. 
4. Anno 1626. 21. April Dem H. Cancellario zugestellett. 
5. Erkendtnis Wie die Zergehung des AntiChristischen Reichs verhindert oder gewehrett. 
6. Posaun Betreffend die ansiglung der Reichs Gotts. 
7. Ein ander Schreiben. [Nr. 3-7. Kopie von unbekannter Hand.] 
8.a. Erkentnuß Der Zergehung dieser Monarchiae vnd welcher gestalt das Gericht Gottes auff die Völcker 
dringet welche dieselbe innen haben. (Kopie von Johann Permeier.] 
8.b. D. Erkänntnuß Der Zergehung dieser Vierten Monarchiae, Vnd wie das Gericht Gottes auff die Völcker 
dringet, welche dieselbe inne haben: wie solches im Namen der Gotts Königlichen Triumphgesellschafit vnd 
Christ-Evangelischen general-reformatorn u. den vomembsten Chur: Fürsten vnd Ständen selbigen Reichs 
noch Anno 1627. vnterschiedlicher Weise insinuiret worden. [7 S. Ohne Ort und Jahr.] 
8.c. D. Erkänntnuß Der Zergehung diser Vierten MONARCHIAE, Dan:2&7. Vnd wie das Gericht Gottes auff 
die Völcker dringet, welche dieselbe inne haben, wie solche Deduction auß Göttlichem Antrieb, zur 
nothwendigen Prüfiung diser Zeit Beschaffenheit, vnd als ein prodromus Famae seiner verordneten Christ-
Evangelischen Universal-reformatorn Ps:2&149. Apoc:5&17. den vomembsten Chur: Fürsten vnd Ständen 

4 A D betű a nyomtatványokat (Drucke) jelzi, a külön nem jelzettek kéziratok. 

203 



selbigen Reichs, noch Anno 1627. underschiedlicher weise Schriftlich insinuirt worden. [7 S. Ohne Ort und 
Jahr. Als Druck nicht identisch mit dem vorigen.] 
9. Wegen Zergehung dieses Reichs, oder Zerteilung dieser monarchia Ao. 1627. 
10. Wiederholung der zuvor angedeuteten Creutzigung Christi. 
11. Dem Sachsichen Cantzler zu vber andworten. [Am Ende: Anno 1627. Durch L.F.G. zu D. vbergeben.] 
12. An die Regenten oder Kinder des Reichs der ewigen Finsternis. [Nr. 9-12. Kopie von unbekannter Hand.] 
13. Kraft wegen Erkändtnus welcher gestalt Gott die Gewalt der Gottlosen Zerbrechen vnd das Reich des 
Teufels alhier in der Welt seinem Saamen nach zerstören werde. [Kopie von Johann Permeier. Bemerkung von 
Penneier: „NB. Dises Schreiben hat Ludwig Fridrich Giftheil (welchen Gott im Nahmen seines Sohns des 
Newen König Davids zu Verkündigung deßen Vorgerichts auf Erden Dan.7. seit ohngefehr Anno 1624. an die 
vornembsten Könige Chur: Fürsten, Ständ vnd Städt zuforderist auf der genant Evangelischen seiten, 
außgesandt, vnd wegen Repraesentirung solches Titul oder Ambts, ins gemein von den Soldaten der 
vnterschiedlichen Armeen, der König David, schimpfFsweise genennet wird,) im verschinenen 1629. Jahr an 
einen Menonisten in Holland (der sich gleichsam an seiner Rede vnd vorgeben das nemblich Gott nach seiner 
alten Macht auch seine vnd seiner Kinder Feinde stürtzen werde, gestoßen) abgehen laßen."] 
Ist also der gewiße vnterschied darin begriffen, wan vnd auf was weise auch den Christen vnter ihrem 
oberhaubt leibliche Kriege zufuhren vnd dadurch gerechte Rache an ihren Feinden zuüben eigentlich gebüren 
vnd zustehen werde.] 
14a D. STIMME Durch welche der HErr Zebaoth auß Zion also brüllet. [1 S. Folio Format, Bemerkung von 
Johann Permeier: „Diser Brieff ist Ao. 629. Kayser Ferd.2. zugeschickt und durch seinen gehaimen Secret: 
Herrn Gärtinger überlifert."] 
14b. STIMME Durch welche der HErr Zebaoth auß Zion also brüllet. [Kopie von unbekannter Hand. Identisch 
mit Nr. 14a.] 
14c. Gottes Stimme von Mitternacht als Durch welche der Herr Zebaoth, aus Zion also brüllet. [Kopie von 
Johann Permeier. Identisch mit Nr. 14a. Bemerkung von Permeier: „Gedruckt im Jahr Christi 1629. NB. Solch 
gedruckte Schrift-Stimme ist in gemeltem 1629isten Jahr neben disen nachfolgenden Schreiben vnter des 
Knechts Gottes Ludwig Fridrich Gifitheils eigner Handt dem Wallensteiner vnd Tylly, von Hamburg aus 
zugeschicket, welcher zwar den Botten in die Eisen schlagen, aber doch bald wider loß gelaßen. Was nun für 
ein eingriff darauff anno 1630, 1631. erfolget vnd wie Tyllj vnd Wallensteiner ihren Sold empfangen, ist 
kundbar, vnd wird das übrige auch nicht außenbleiben."] 
15. Folget der Inhalt des Schreibens, Ware Erkentnis, welcher gestalt des Römischen Kaysers Kriegsleuth dises 
obschwebenden Zeitlichen vnd ewigen Verderbens halber, von dem was wider Gott ist, abzustehen vermahnet, 
vnd ihrer Seelen Seeligkeit in acht zunemmen, ernstlich bedrawet werden. 
16. Ein anders Schreiben Welches eben zur selben Zeit nemblich im Jahr 1629 dem Tyllj vnd Wallensteiner in 
specie, gleich wie das vorstehende den Kayserl. vnd ligistischen Kriegs Beambten ins gemein, sambt der 
gedruckten Stimme zugesendet worden. [Bemerkung von Johann Permeier: „Effectus - Tylly ist erschoßen oder 
vom enpfangenen Schuß gestorben Ao. 1631. Wallensteiner zu Eger schändlich erstochen 15,25. Febr. 1634."] 
17. Newe Wallensteinische Grabschrift. [Nr. 15-17. Kopie von Johann Permeier.] 
18a. Gottes Seinem Wort nach lengst zuuor entdeckter, mm aber noch einmal widerholeter Anschlag wider 
Babel vnd alle practicen. Abgesandt Auf den Tag zu Regenspurg Anno 1630. 
18b. Annotationes Was von den Weißagungen Heiligschriftmäßig zuhalten seye. [Nr. 18a-b. Original von 
Johann Permeier.] 
19. Dem Hertzogen zu Wirtenberg Ao. 1631. im Martio. Durch Ludwig Friedrich Giftheil, im Nahmen der 
Gottsköniglichen Triumphgesellschaft vnd Christevangelischen general-reformatorn Dan.7. Dritt-Eliasich 
abgeordneten extraordinari-Curier zu schnellen Fuß, von der Churfürst. Brandenburg. Residentz-Statt Berlin 
aus, dorthin übersendet. 
Extract Schreiben aus dem Prüreyn, vom 17,27. Septemb. Anno 1634. Wie es in Wirttenberg hergehet. 
20a. Abschrift Zweyer Schreiben so der Knecht Gottes Ludwig Friedrich Giftheil Anno 1631. zu Spandaw 
übergeben als 1. An den König aus Schweden. 
20b. Das ander Schreiben An D. Fabricium König-Schwedischen Hoffprediger, Ihme zu Spandaw übergeben 
imgemelten 1631. Jahr. 
21. Schreiben Ermelten Fridrich Giftheils, so Er vnter seiner eignen Hand neben beigelegten gedruckten 
Tractätlein, Aufforderung an alle Priester, Propheten, Schriftgelehrten etc. D. Crellio vnd andern Reformirten 
Predigern zu Cöln an der Sprew, von Brandenburg zugeschicket worden. Anno 1631. 
22. An die versamblete Stände der Chur vnd Marcke Brandenburg, übergeben Am 25. Maj Ao 1631. da Rex 
Suec. selbiger Orten zugegen war. 
23. Schreiben an der Stadt Leipzig dem regierenden Burgermeister zuüberantworten Abgefertigt aus Berlin im 
April 1631. 

204 



24. Gottes Wort Wie es von wegen seines Gerichts oder Regiments An Chur Sachßen vnd andere Stände des 
Römischen Reichs gesendet (...) 1631. [Nr. 19-24. Kopie von Johann Permeier.] 
25. D. Aufforderung, und Ermahnung An alle Priester, Propheten, SchrifftGelehrten, Lehrer vnd Prediger, so 
hin vnnd her im Deustchen Lande vnter dem Volcke GOttes der Blinden vnnd Vnwissen den Leiter vnd 
Lehrer, vnd von Gott Gesandten seyn wollen. (...) Gedruckt im Jahr M.DC.XXXI. [14 S. Am Ende: 
Geschrieben aus Roma Nova l.Januarij Anno XXXI. Durch L.H. H.H. vnd E. Gedruckt vnd Verlegt.] 
26. An das Haubt des Weldtlichen Regiemendts in dem Churf.thumb. 
27. Aus Zion. 
28. Erkendtnis des gerichts Gottes. [Bemerkung von unbekannter Hand: „Ao. 1634. In octobri."] 
29. Wegen grundtlicher Veränderung vndt abwendung dieses obschwebenden Vnwesens in dem Romischen 
Reiche. [Nr. 26-29. von unbekannter Hand. Bemerkung von unbekannter Hand: „Ao. 1636. in Januar."] 
30. D. COPIA Zweyer Schreiben, Welche der Krieges-Fürst des Herrn, des obschwebenden Vnwesens halb in 
dem Römischen Reich, an den Churfürsten von Sachsen, wegen desselbigen Bundes, den er wieder Gott mit 
dem Kayser gemacht, gelangen lassen, Anno: 1635. 1636. [7S.] 
31. D. Posaun, Den Tag des HERRN, Gottes Gericht, vnd das Ende der Welt betreffend. An die Völcker dieser 
jtzigen vnnd letzten Welt zugelangen, So dieser obschwebenden Entpöhrungen halb, durch welche der Sathan, 
der Fürst dieser Welt loß, oder außgelassen, in einem Streit versamblet, (...) ANNO: M.DC.XXXVII. [5 S.] 
32. D. Copia Oder Inhalt eines Sendbriffs, welcher alß Gottes Wortt für etlichen Jahren an den König auß 
Schweden abgangen, so sich deß armen Menschlichen Geschlechts gar niemahlen nach dem Grunde deß waren 
vngeferbten Glaubens vnd der Liebe Gottes nach anzunehmen begehret, (...) Neben einem andern Schreiben, so 
deß vberteufflischen Mord vnd Raübwesens halber itzundt erst an die Schweden gelanget. Abgefertiget Durch 
den Kriegs Fürsten Michael Apoc.12. (...) Gedruckt im Jahr Jesu Christi, 1637. [7 S.] 
33.a. Erstlich Gott im Himmel. Für das ander Die grosse Noth der armen Leute allhie auff Erden. Zum dritten, 
Die starcke Grundveste der Erden, Berge vnd Hügel, nemlich die gewaltige Häupter vnd Regenten, Oberste vnd 
Kriegs-Leute betreffende, als durch welche der Sathan, der Fürst dieser Welt nun loß, ledig, oder außgelassen. 
Von wegen des Vnwesens in dem Römischen Reich, an den Churfürsten von Sachsen, vnnd des Schwedischen 
Reichs Amptleute, zuvorderst aber an demselben Feld-Marschalck, Panier gelanget. Gedruckt im Jahr, 
M.DC.XXXVII. [Kopie von Johann Permeier. Identisch mit Nr. 33b.] 
33.b. D. Erstlich Gott im Himmel. Für das ander Die grosse Noth der armen Leute allhie auff Erden. Zum 
dritten, Die starcke Grundveste der Erden, Berge vnd Hügel, nemlich die gewaltige Häupter vnd Regenten, 
Oberste vnd Kriegs-Leute betreffende, als durch welche der Sathan, der Fürst dieser Welt nun loß, ledig, oder 
außgelassen. 
Von wegen des Vnwesens in dem Römischen Reich, an den Churfürsten von Sachsen, vnnd des Schwedischen 
Reichs Amptleute, zuvorderst aber an demselben Feld-Marschalck, Panier gelanget. Gedruckt im Jahr, 
M.DC.XXXVII. [6 S.] 
34. D. AN die Schwedische, Chur Sächsiche und an die Kayserische Ampt, Sap.6. Oberste vnd Kriegesleute 
zugelangen, Apoc.6. 16. 20. ANNO: 1637. [3 S.] 
35. D. Eine Aufforderung an alle Höhen 2. Corinth.10. oder Universiteten im Römischen Reich, Matth.24. [7 
S. Ohne Titelseite, mit Korrekturzeichen von unbekannter Hand.] 
36. D. Eine Göttliche aufforderung an alle Generalen, Obersten vnd Soldaten zu Roß vnd Fuß. [8 S. Ohne 
Titelseite, mit Korrekturzeichen von unbekannter Hand.] 
37. Summarium was für Plagen aus der Creutzigung Christi im geistlichen Jerusalem entstanden. [Kopie von 
unbekannter Hand.] 
38a. D. Die Gewaltige, Regenten oder Amptleute Sapient.6. betreffend, als welche die Welt nicht ohne 
Gewissen regieren, Mich.7. Gottes an den armen Leuten verschonen, Ecclesiast.35. von dem Menschen der 
auch Odem in der Nasen hat, ablassen, sollen, Jesa.2. zuvorderst an den Römischen Keyser, die Evangelische 
Churfürsten, Fürsten vnd Stände, folgends an die Schweden oder Außländische Völcker zugelangen. [7 S. 
Ohne Ort und Jahr.] 
38b-39. D. Dieser obschwebenden Noth vnd Kriegßentpörung halb, Matth.24. Marc. 13. Luc.21. Meinen 
vorigen schreiben nach, an deß Römischen Keysers vnd der Cron Schweden Generain, Obriste, vnd Kriegsleute 
zugelangen, Apoc.6.12. [2 Folio S. Ohne Ort und Jahr.] 
40. D. Die Völcker dieser Vierdten Monarchia oder letzten Reichs der Welt, Dan.2.7.12. zuvorderst aber die 
Schweden, oder aus Mitternacht in das Teutschland hinein gefallene Völcker betreffend, Dan. 12. [4 S. Ohne 
Ort und Jahr.] 
41. D. COPIA Eines Schreibens so von wegen aller Hohen Schulen, Schrifft vnnd Weltgelahrten, l.Johan.4.2. 
Tim.4. in dem gantzen Teutschen Lande, zuvorderst die Hohe Oberkeit deß Hauses Sachßen, so wol auch an 
andere Fürsten vnd Richter zu gelangen abgangen (...) [5 S. Ohne Ort und Jahr.] 

205 



42. D. COPIA eines Schreibens: So dieser obschwebenden Noth vnd Kriegs-Empörungen halb Apocal.16. Nach 
Gottes Recht, Jerem.5.8. Vrtheil vnnd Gericht Psalm. 76.97. beydes an den König in Dennemarck, vnd der 
Krön Schweden Regenten oder Amptleute gelanget, Hes.22. [6 S. Ohne Ort und Jahr.] 
43. D. Erkäntnus Welcher gestalt der Tag deß Herrn, wie ein Fewer im Ofen angehen, oder herfür brechen 
wird, wieder die Gewalt der Weltlichen Obrigkeit, (...)[6 S. Ohne Ort und Jahr.] 

n. 
1. D. Den siebendtausenden versigelten Israelis, das ist den Ausserwehlten Gottes, meinen Brüdern, so 
zerstrewet seynd hin vnd her auff der gantzen Erden. [4 S. Ohne Ort und Jahr. Am Ende: „Tuba Septangeli 
JESV CHRISTI."] 
2. D. CITATIO, Das ist Fürforderung, oder Beruffung aller Rotten vnd Secten in den Grentzen deß gantzen 
Israelis, ins Thal Josaphat, für daß Göttliche Gericht: Durch deß Menschen Sohn, nach anleitung der Schrifft, 
die Ihm der Geist Jesu Christi gedeutet hat. [4 S. Ohne Ort und Jahr. Am Ende: „Tuba Septangeli JESV 
CHRISTI."] 

m . 
I. Johann Permeirs Schreiben an Ludwig Fridrich Gifftheil. Mit vertrawlicher Beyfügung etlicher objectionen, 
so Ihme wegen seines Jüngsthin an die Churfürst. durchl. zu Brandenb. gestehen Begerens, zu mal von denen 
in disem Sachen noch nicht zu genügen berichteten Judicibus oder andern Leuten zu mehrerer erleuterung 
seines eigentlichen Sinnes vnd Meinung, vorgehalten werden möchten. Datirt Berlin 28. Januarij Anno 1636. 
[Kopie von unbekannter Hand.] 
2-6. Acta Regni Christi Anno 1638. [Kopiebriefe von Johann Permeier.] 
7. Copia Ferrers Schreibens an Herrn Melchior Beringer von Königshof, der Rom: Kay. Mayt. Rath vnd 
gewesten Hoff Kriegs Zahlmaister etc. aus Wienn nach Preßburg vom 8. April. Ao. etc. 1641. [Kopiebriefe von 
Johann Permeier.] 
8a. Hoch vnd Wolgeborne Fraw, sonders freundtliche vnd vielgeliebte Fraw Schwester. 
8b. Wie man bald vnd leicht zu sicherer Erörterung der stritigen Glaubens Articul gelangen könne. Carlsbad 
den 27. Julij Ao. 1638. 
8c. Hochwolgeborne Fraw Fraw. Wienn am 7. Junij Ao. 639. [Nr. 8a-c. Kopiebriefe von Johann Permeier.] 
9. Aus Der Christevangelischen general-reformatorn Hoch Teutschen gehaim-Cantzley in der Churfürst. 
Brandenb. residentz-Stadt Berlin. Etliche zu diser Zeit sehr Hochnothwendig fürgegebene und aus Gottes Wort 
kurtz beantwortete Fragen 1635. (...) Gestellet mit eingang des 1635isten Jahrs. [Original von Johann 
Permeier.] 
10. Sanctae Societatis Regalis JESU Christi Primarii Schreiben An Der Churfürst: Durchl. zu Brandenburg 
vornehmsten gehaimen Secretarium Herrn Casparum Daschenberger, die abreise der Herrn Gesandten auff den 
New-Caesarischen Collegial-Tag, vnd wie zugleich die Notturff wegen absetzung des alten, vnd ansetzung 
eines Newen Bapstes schrifftmäßig Apoc.19. daselbst gehandelt werden solle. Datirt Berlin am 14. May Ao. 
1636. [Brief von Johann Permeier.] 
II. Allerdurchleuchtigster Großmechtigster vnd vnüberwindüichster Römischer Kayser. [Brief von Johann 
Permeier.] 
12. Andert-Psalm-lange Richtschnur, vnd Daniel-Zwey-capitulirte applications-Maß. Aller vnd ieder von ein: 
biß außgang dieses lezt-secularischen Zeitrings, Jahr-Monat-Wochen-täglich durch alle Welt, zu waßer vnd 
land vmbpaßirenden Ordinär: vnd extraordinari: Postzeitungen. [Original von Johann Permeier.] 
13. Schreibens Copey An Herrn Superintendenten in Lüneburg, den 3. Xbris Ao. 1631. [Brief von Johann 
Permeier.] 
14. Thema Correctum ex accidentibus. [Johann Permeiers Nativität gestellt von Jacob Freying. Kopie von 
Johann Permeier.] 
15a. Symbolum & Epitaphium Joanrüs Permejeri Austriaci. Geschrieben zu Berlin im Monat der Heilgeburt 
vnsers einigen Mitlers vnd Seeligmachers JESU Christj Anno 1634. [Original von Johann Permeier.] 
15b. Gottes Gericht betreffendt. [Kopie von unbekannter Hand.] 
15c. Ziegen-Haare zum Tempel Bauw Oder Lebendiges Exempel Daß Die Vielfaltigen Zeugnüsse Vom Reiche 
Gottes in Unß Ihren Vesten grund haben war genommen. An Einer Einfaltigen frohmen Person nach dehme 
bey geschlossenen Augen Ihr Sienlicher Verstandt auch fühlen und gehöre, bey nahe 4 Stunden, Sie schon 
gantz verlassen hatten. Ao. 1677. d. 22. Novembris. [Kopie von unbekannter Hand.] 
16. D. Abtruct Vnterschiedlicher Sendschreiben vnd Exträct , dardurch inbegriffhen der Augspurgischen 
Confession zugethanen Königreichen, Chur- vnnd Fürstenthumben, sampt andern Ständen, Stätten vnd deren 
Ministerien im Christnahmigen Europa, wie ins gemein die geziemende Wegsbereitung zu allerseits weiterer 
Außbreitung der ewig Evangelischen Reichs Warheit Gottes vnnd seines Christi, Mathh. 24. Apoc. 14. Psal. 

206 



19. 72. etc. Also auch in specie die Mit-Propagierung seines zu Eingang dieses seculi auß besondern Gnaden in 
Teutschland erweckten hochwerthen Vorzeugens, Weyland deß Ehrwürdigen vnd Wolgelehrten Herrn Johann 
Arndts gewesten Pastorn in der Statt Braunschweig, vnnd hernach General-Superintendenten im Hertzogthumb 
Lüneburg, hinterlaßner zu fiuchtbarlicher Erbawung deß wahren Christenthumbs hochnutzlich- vnd 
nothwendigen geistreichen Pietet-Schrifiten, nach Christschuldiger Lieb vnnd Gesuch der Heyligen 
allgemeinen Christlichen Kirchen Wolfahrt vnd einträchtigen Friedens jedes Orts vnd Stands gebürhaffi, 
insinuirt vnd recommendiret worden. Auß Der Kayserl. Freyen vnd deß H. Rom. Reichs Statt Franckfurt am 
Mayn, In den Jahren Christi, 1642. vnd 1643. 
17. D. Alt-Christianisches Fahnen-SYMBOLUM. Datum om Rosenthal bey newen Saron, ANNO SALVTIS 
M.DC.XLIV. [1 FolioS.] 

IV. 
D. Eine Christliche, beständige vnd gründliche Erklärung Auff die schweren Beschuldigungen, so heuten ohn 
vnterscheid, so wol über die rechtschaffene wäre Glieder JEsu Christi, als auch vber meine nichtige Person also 
geführet werden, samb verachtete ich (wie dessen die Weigelianer, Enthusiasten, Phantasten, Neue Propheten 
ins gemein, vnd ein jeder insonderheit vnter disen Nahmen mit beschuldiget wird) die Heylige Schrift die 
Heylige Sacramenta, das wäre Apostolische Predigampt, den Standt der Obrigkeit vnd alle andere Stände, vnd 
wartete nur auff sonderbare Raptus. Allen Christlichen Hertzen zur nachricht auffgesetzet, nebenst einem 
kurtzen extract deß S: Johan Amts Christenthumb: Durch Pantel Trappen, gewesenen Burger zu Havelberg in 
der Marek vnd Chur Brandenburg. Matth. 5.V.11. Selig seid ihr, so euch die Leuthe schmähen, vnd reden 
allerley vbels von euch ümb meinent willen, so sie daran liegen: Seit frölich vnd getrost, es soll euch im 
Himmel wol belohnet werden. Denn wer mein Jünger sein will, der muß das Lästerungs Creutz ausnehmen, 
vnd mir damit täglichs folgen, oder er ist mein nicht werth. Matth. lO.v.38.39. Luc. 9.V.23. Gedruckt in 
Hollandt, 1637. 

V. 
a. D. ERROR TRTVNVS. Das ist, Drey eyniger schädlicher vnd gefahrlicher Irrthumb, etc. Der beträngten 
Evangelischen Stände vnd Gewaltigen in Teutschland! So da müde seynd in Angst zu ihrem Zeitlichen vnd 
Ewigen Verderben, im Finsternuß länger Ine gehen. Esaia 8. Psalm.82. Getruckt nach der Geburt Christi, 
1638. [10 S.] 
b. D. Erkantnus Der grossen Phantasterey Das ist Der Wider Christischen Verblendung derer, so sich vnd 
andere ihres gleichen auß lauter falscher Imaginationen vnd Phantastischer Einbildung für Christen, 
Geistliche, vnd Christi Statthalter vnd Mundbotten halten, vnd an Christi Statt als Mittler die andere, so sie die 
Weltlichen nennen, seelig machen wollen, vnd darüber die waren Kinder Gottes, so in solche ihre Phantasterey 
nicht bewilligen, verlästern, verdammen, verketzern, verfolgen, veijagen vnd tödten, vnd vermeinen sie thuen 
Gott einen grossen Dienst daran, wan sie das Vnkraut ihrer Phantasey nach aussietten, vnd die Engel in der 
Emdte der Arbeit benehmen wollen. Nebenst einer Erkandtnus der grossen Ertz-Huren vnd ihrer Bulen, davon 
der Geist Gottes zeuget. Geschrieben im Jahr, M.DC.XXVIII. [27 S. Am Ende: „S.D.G."] 
c. D. Ernste Wehklage Vber die Hirten der Herde Gottes. Geschrieben im Jahr Christi 1631. Vnnd im Eingang 
des 39. Zum Druck befordert. Cum facultate Eius, qui erat & est & erit. Exod.3. Apoc.l. Hesek.19. Du aber 
mache eine Wehklage Vber die Fürsten Israel vnnd sprich: Warumb ligt deine Mutter die Löwinne vnter den 
Löwinnen, vnnd erzeucht ihre Jungen vnter den jungen Löwen? [IIS.] 
d. D. Gründliche Erinnerung An die weltliche Ampts-Verwalter in der Christenheit. [3 S. Ohne Titelseite, 
Fortsetzung des vorigen. Am Ende: „S.D.G."] 
e. D. Bericht wie Christus auß seinem Tempel ausgetrieben vnd durch die Alten vnd Newen Päbste der Grewel 
der Verwüstung an der heiligen Stelle gesetzet, Geschrieben im Jahre 1629. [5 S.] 

c. A B17b ködex tartalma 

1. Catalogus Derer Schriften so in diesem vnd dem dazu gehörigen quart Band begriffen sind. [l-2r, Copia 
von unbekannter Hand]s 

Von Ludwig Friedrich Gifftheil 

5 Ahol nem jelöljük külön, mindenhol autográf kéziratról van szó. 

207 



2. Die Gewaltige der Weldt Bevorab Alß Von wegen deß Anweßens dem Römischen Reich den Kayßer, die 
Evangelische Chur Fürsten, Fürsten vndt Stände In dem selben betreffend 
Von wegen der Vhrtel vndt seines Gerichts Apocal: 17. et 18. an dießelbe auff den Tagk zu gelangen, so 
Itzundt deß halben zu Regensburgk gehalten wirdt den Versandeten Häuptern vndt Ständen deß Reichs Alda zu 
vber antwortten, In der 2. petri. 3. sapient: 6. [3-7v, Copia von unbekannter Hand] 
3. Dem Römischen Kayser den Churfürsten, Fürsten vndt Ständen deß Römischen Reichs vndt demselben 
Abgesandten So an Itzo zu Regensburgk versandet Sämptiichen mitt Ein ander zu erbrechen von wegen der 
Vrtell Gottes vndt seines gerichts. [8r-v, Copia von unbekannter Hand] 
4. An dem Raht vnd Regierenden haupt Bürger Meister der Stadt Regensburg zu überantworten [9r-v] 
6. an Herrn Johann Bermeir zu Hamburg. Emden, 7. Septembris 1644. [lOr-v] 
7. Bekräfftigung der Ewigen erlößung Israelis. [ll-14v] 
8. In seiner Nidrigkeit ist sein Gericht erhoben. [15r-v] 
9. Dem Herrn Veldt Marschal Rohemen? Wrangel zu Überantwortten so an ietzo zu Stettin in Pommern. [16-
17v] 
10. Dem Herrn Dallweiler? Hamburg [18-19v] 
11. Dieser obschwebenden Kriegßentpörungen halb.[20-22v] 
12. Gottes Gericht betreffend. Wider Der Regierung deß Adlers. [23r-v] 
13. Herrn Niclaß Pfaffen großg. zuhanden. In Nürnberg [24r-v, Copia von Johann Friedrich Münster] 
14. Herrn Niclaß Pfaffen vnd David Creton zu selbst eigenen händen. [25r-v , Copia von Johann Friedrich 
Münster] 
15. Erinnerung an die ienige, welche zwar ihrer hoch klugen Vernunfit nach alles zuwißen vermeinen. [26r-v, 
Copia von Johann Friedrich Münster] 
16. Die Regenten deß Grewlichen vnd schädlichen Thiers betreffend. [27r-v, Copia von Johann Permeier] 
17. Der Mensch stehet nach dem Wesen seiner vergänglichen Natue in der Krafit der großen Natur darvon er 
anfanglich erschaffen. [28-29v, Copia von Johann Friedrich Münster] 
18. Copia eines Schreibens, so an die weltliche Obrigkeiten vnd Räthe deren Reichsstätte Nürnberg, Straßburg 
Franckfurth vnd Vlm newlichst abgangen, zuforderst aber dem Rath vnd Burgeimeistern der Statt Nürnberg 
eingehändigt worden. [30-3 l v , Copia von Johann Friedrich Münster] 
19. Dieser Vierdten Monarchiae halber Dan.7. Gerichtß vndt nach der Berechtigkeit Gotteß Psal.89.97.119. das 
Hauß Bayeren betreffendt, [32r-v, Copia von Johann Permeier] 

Von Panthaleon Trappe 
20. Denen Wol Edlen, Ehrnvesten, Großachtbarn Hochweisen Vnd Hochgelarten Herrn Bürgermeistern vnd 
Rathmannen der Stadt Vlm etc. meinen insonders großgünstigen vnd hochgeehrten Herrn etc. VLM. Pantel 
Trappe, Neumunster in Hollstein den 4 Novemb. 1637. [33-35v] 

Von Tobias Schneuber 
21. Den hirten der drey herdschaften auß Haren, die vor dem Brunnen Jesus Christus im felde deß landeß 
gegen morgen liegen:... Dem Ministerio der 3 Religionen zu Danzig? in Julio 1640. [36-37v] 
22. Dehn Engeln der deuschen Gemeinden in Pohlen. Übergeben zue Lissaus in Groß Pohlen, im Monat Julio. 
Anno 1640. [38-41v] 
23. Den Geistlichen Weingärtnern in den Catholischen Weinberge des HERRN zu Breßlaw vnd benachbarten 
orten. 1640 den 1. Augusti [42r-v] 
24. Herren Johann Permeyern großgunst. Freundt zu handen. Wien den 15. Augusti 1640. [43r-v] 
25. Herren Johann Permeyern großgunst. Freündt zueröffnen. Lintz den 16. Aug. Wien in güldenen Enten, bey 
dem Closter St. Jacob [44r-v] 
26. Den Teütschen Weingärtnern in dem Weinberg des Herrn, arbeitende auf den beeden hügeln, Österreich 
vnd Böhmen, zuhanden. [45r-v, Copia von Johann Permeier] 
27. Jesus Christus, der ewige Sohn Gottes. [46r-v] 
28. Ein ander gebett deß Menschen Sohns, vmb den Geist der Weißheit, zuhalten das Gericht. [47r-v] 
29. An die Römisch Keyserlich, Auch zu Vngarn vnd Böhmen Königliche Mayt., meinen Allergnädigsten 
Herren. [Permeier's Bemerkung: „Von Tobia Schneubern gebürtig aus der Marggrafschafft Durlach, zu 
Regenspurg Ihr Kay: Mayth. selbsten (seinem bericht nach) verschloßner übergeben am letzten Augusti styli 
novi Ao. 1640. darüber Er 7. Tag lang daselbst verharret oder aufgewart, aber nie gefordert oder gesucht 
worden". 48-49v] 
30. Die Gnade vndt barmhertzigkeit vnßers Vaters. [50-5 lr] 
31. Herren Herren Johann Permeyern Großggustg. freündt zuhanden Franco pS: 2. 7bris 641. Wien bey der 
güldenen Endten oder H. Michale Höltzlin ...zuerfragen. [52r-v] 

208 



32. T.S. Ein Armes Schlachtschafflein Jesu Christi, wünschet den Catholischen Lutherischen Lehrern in 
Mähren seinen grüß. [53-54v] 
33. Den Haußhaltern deß Geheimnissen Gottes in dem teütschen Weinthal Silesia der blutigen Babylonischen 
Christenheit. 1640 den 8. tag nach Trinit.... 29. Julij H. M. Joachim Fleischern zu Bießla offeriret. [55-56v] 

Von Wilhelm Eo Neuhauser 
34. Mystica témpora Patefacta. Das ist kurtze erklerung vnd Offenbarung der geheimen vnd verborgener Zeit 
Vnd Zal in Heiliger Schrifft. [57-60v, ?] 

35. Extract auß Johann Werners Schreiben den 2. febr. 1643. von Freyberg. [61r, ?] 

Von Johann Permeier 
36. Mit-bniderliche trew-erinderung An das Gottheilig in JESU CHRISTO außerwehlte ertzkönigliche 
Priesterthumb. [62-65v] 
37. Beweiß das das immerwährende Königreich JESU CHRISTI nicht aus oder von diser Welt, sondern von 
Gott aus dem Himmel seye. Buchstab-kurtze Disputáis: oder Discurs-verfaßung vom rechten Verstand des 
Königreichs JESU CHRISTI Ob vnd wie solches geist: oder leiblich inner: oder eußerlich, von vnden oder oben 
her, das ist, von dieser Welt, oder von Gott aus dem Himmel seye. Item auff welche Zeit daßelbige auff Erden 
anzurichten in heiliger schrifft eigentlich versprochen worden. Zwischen Petro Schnellern Juris-utriusque-
Doctori zu Lutherischen Lüneburg. Vnd Joanni Permeiern general-reformations-director von Calvinischen 
Embden beschehen Vor ablauff des ersten triumph-regiments-... Christ auff Erden, vnd nach seinem Heil-
geburt 1631. [66-67v] 
38. Brief an Hans-Ludwig Wolzogen Emden 27. Mai 1631. [68-69r] 
39. Brief an Christoph ... Emden 27. Mai 1631. [69r] 
40. Brief an Anton von Hoeck. Emden 31. Mai 1631. [69r] 
41. Dennen Ehrenvest-gelehrt-polit-weisen Herren H. Burgermeistern vnd Rath der Reichs-Gräflichen Stadt 
Embden etc. Meinen lieben Herrn vnd Freunden. Emden 22. Juli 1631. [70-71v] 
42. Brief an Sigmund Permeier. Emden 1. Sept. 1631. [72-75v] 
43. Gratia salvifica & pax a Deo per JESUM CHRISTUM Dominum nostrum Semper ..., Amen. Freyberg 24. 
Juni 1632. [76r] 
44. An Herrn Nicolaum Crursenium Ord. S. Augustini superiori in Wienn. [76v] 

Von Sigmund Permeier 
45. 17,27. März 1643. [77r-v] 
46. Wien 26. März 1643. [78r-v] 
47. Wien 3. Juni 1643. [79r-v] 

Von Abraham von Franckenberg 
48. Breslau 5. Juli 1640. [80r-v] 
49. Breslau 12. Juli 1640. [81r-v] 
50. Breslau 17. Sept. 1640. [82r-v] 
51. Ps. 19. Sept. 1642. [83-84v] 
52. Extract Schreibens von Kirair oder Crim aus Gazarien an dem porto Euxino, von einem vornehmen Juden 
Schelomo Ben Simeon Patisch, an Herrn Rittangelium der Oriental: Sprachen profeßor. zu Königsbergi 
abgangen den 3 Ijar oder May Ao. Mundi 5401. sonst im Jahr Christi 1641 vnd zu Königsberg in Preussen 
angelangt den 20 Sept. Ao. 1642. [85r-v, Copia von Johann Permeier] 
53. Extract Aus Herrn Abrah. von Franckenb. Schreiben aus Danzig vom monat Novemb. 642. [85v , Copia 
von Johann Permeier] 

Von Johann Valentin Andreae 
54. Extract Herzog Augusti von Braunsch. vnd Lüneb. 25. Januar: 1641. und Brief an Johann Permeier. 
Stuttgart 22. Okt. 1642. [86r] 
55. Stuttgart 15. März 1643. [87r-v] 
56. Stuttgart 24. Mai 1644. [88r-v] 

Von Laurentius Grammendorf 
57. Brief an Johann Khuefuß in Nürnberg. Berlin 5. Junij 1634. [89r-v] 
58. 13,23. April 1637. [90r-v] 

209 



59. 12. August 1637. [91-92v] 
60. 22,2. Sept. 1637. [92-94v] 
61. 13,23. Dez. 1637. und ein Anhang von Joachim Betke [95r-v] 
62. 5715. Sept. 1638. [96r-v] 
63. 30. Okt. 1638. [97r-v] 
64. 11,21. August 1641. [98r-v] 
65. 10. Okt. 1641. [99r-v] 
66. 8,18. Febr. 1643. [100-101v] 
67. 8,18. März 1643. [102r-v] 
68. 22,2. März,April 1643. [103r-v] 

Von Florianus Crusius 
69. Krakko 30. August 1630. [104-105v] 
70. Danzig 17. Juni 1633. [106-107v] 
71. Danzig 22. Sept. 1634. [108-109v] 
72. Danzig 25. November 1635. [110r-v] 
73. Danzig 25. Sept. 1636. [lllr-v] 
74. Danzig 31. April 1637. [112-113v] 
75. Danzig 26. Juni 1637. [114-155v] 
76. Danzig 28. August 1637. [116r-v] 
77. Danzig 19. November 1637. [117r-v] 
78. Danzig 15. Jan. 1638. [118-119v] 
79. Danzig 19. Febr. 1638. [120r-v] 
80. Danzig 31. Sept. 1638. [121r-v] 
81. Danzig 12. Dez. 1641. [122-v] 
82. Danzig 26. Febr. 1643. [123r-v] 
83. Streschin 14. Mai 1643. [124-126r] 

Von Hans Ludwig Wolzogen 
84. Amersfort 3. Mai 1631. [126v] 
85. Amersfort 29. Juli 1631. [127r-v] 
86. Amersfort 24. Okt. 1631. [128r-v] 
87. an Johann Khuefuß Amersfort 17. Febr. 1633. [129r-v] 
88. Bobelwiz 21. März 1633. [130r-v] 
89. 9. Juli 1640. [131-132v] 
90. Posan 16. Juli 1640. [133r-v] 
91. Krakko 15. Sept. 1641. [134r-v] 
92. Posen 5. Febr. 1641. [135r-v] 
93. 26. Febr. 1641. [136r-v] 
94. Bradi 20. April 1641. [137r-v] 
95. Ritwiani 17. August 1641. [138r-v] 
96. 27. August 1641. [139r-v] 
97. Warschaw 22. Febr. 1642. [140r-v] 

Von Matthias Wolzogen 
98. 19,29. März 1631. [141r] 
99. 3,13. Okt. 1632. [142r-v] 
100. 29. August,8.Sept. 1644. [143r-v] 

Von Lazarus Henckel von Donnersmarck 
101. Wien 10. Sept. 1637. [144-145v] 
102. 31. Dez. 1640. [146-147v] 
103. 8. März 1641. [148-149v] 

Von Melchior Beringervon Königshofen 
104. Pressburg 16. Jan. 1642. [150r-v] 
105. Pressburg 20. März 1642. [151r-v] 
106. Pressburg 12. April 1642. [152-153v] 

210 



107. Pressburg 14. Juni 1642. [154-156v] 
108. Pressburg 21. Sept. 1642. [157r-v] 
109. Pressburg 29. Dez. 1642. [158r-v] 
110. Pressburg 30. Jan. 1643. [159-160v] 
111. Pressburg 12. März 1643. [161r-v] 
112. Pressburg 19. März 1643. [161ar-v] 
113. Pressburg 20. April 1643. [162-164r] 

Von Jacob und Matthias Cappauhn 
114. 19. Okt. 1641. [165-166v] 
115. 15. März 1642. [167-168v] 
116. Wien 25. Juni 1642. [169-170v] 
117. Wien 27. August 1642. [171-172v] 
118. Wien 18. Martij 1643. [173-175v] 
119. Wien 18. Juni 1643. [176-177r] 
120. Wien 1. Juli 1643. [178-181v] 
121.Wien 11. Mai 1644. [182-183v] 
122. Wien 25. Mai 1644. [184-185v] 

Von Wilhelm Schwartz 
123. Breslau 16. Sept. 1638. [186r-v] 
124. Breslau 21. Okt. 1638. [187r-v] 
125. Breslau 24. Jan. 1640. [188r-v] 
126. Breslau 27. Juni 1641. [189r-v] 
127. Breslau 4. Juli 1641. [190r-v] 
128. Breslau 5. Sept. 1641. [191r-v] 
129. Breslau 22. Mai 1642. [192r-v] 
130. Extract Aus Herrn Joh. Ang. von Werdenhagen, an Matth. Merian. Lübeck 21 Juli 1642. [193r-v] 
131. Breslau 9. Juli 1642. [194r-v] 
132. Breslau 20. Sept. 1642. [195r-v] 
133. Breslau 21. Jan. 1643. [196r-v] 
134. Breslau 4. März 1643. [197r-v] 
135. Breslau 9. April 1643. [198r-v] 

Von Johann Coberstein 
136. Gelinhausen 20. April 1642. [199-200v] 
137. Gelinhausen 30. April 1642. [201-202v] 
138. Gelinhausen 11. Juni 1642. [203-204v] 
139. Gelinhausen 22. Juni 1642. [205-206v] 
140. Gelinhausen 26. Sept. 1642. [207-208v] 
141. Gelinhausen 2. Nov. 1642. [209-210v] 

Von Mattheus Merian 
142. an Maria Janin Frankfurt 10. Okt. 1637. [211-213v] 
143. Frankfurt 18. Sept. 1643. [214r-v] 
144. Frankfurt 22. Okt. 1643. [215r-v] 

Von Jacob Keusch 
145. Stuttgart 16. Nov. 1642. [216r-v] 
146. Stuttgart 25. Nov.. 1642. [217r-v] 

Von Johannes Saccus 
147. Amsterdam 8. Juni 1631. [218-219v] 

Von Tonigs Jansen 
148. Emden 29. Sept. 1644. [220r-v] 

Von Anonym 

211 



149. Von J.K. Stettin 16. April 1638. [221r-v] 
150. Wien 28. Febr. 1637. [222-223v] 

Von Otto Hamm 
151. Kassel 31. Mai 1643. [224r-v] 

Von Abraham Poemer 
152. 6. Febr. 1641. [225-227v] 

Von Johann Ludwig Münster 
153. an Nikolaus Pfaff. Öpffingen 13,23. Mai 1625. [228r-v] 
154. an Johann Khuefuß. Strassburg 12. Januar 1627. [229r-v] 
155. an Johann Friedrich Münster. Sept. 1643. [230-232v] 
156. an Maria Janin. Bernstein 4. Aug. 1646. [233-234v] 

Von Johann Friedrich Münster 
157. an Nikolaus Pfaff. Hamburg 20. Jan. 1638. [236r-v] 
158. an Nicolaus Pfaff. Hamburg 5. Febr. 1638. [237r-v] 
159. an Nikolaus Pfaff. Hamburg 23. Febr. 1638. [238r-v] 

Von Matthias Felber 
160. an Nikolaus Pfaff. Stuttgart 21. Nov. 1643. [239-240v] 
161. Paulus Felber Bildnuß von Georg Schweichardt. [241r-v] 
162. Bericht von Veijagung Matthias Felber in Stuttgart [242r-v] 

Interrogatoria Auff welche die neue Sectirer oder Weigelianer gehöret worden Anno 1640 [243-247v] 

212 



d. A Beringer-könyvjegyzék 

Am 22. dito hernach Ihme Herrn Beringer bey seiner Magd überschickt: 
1. vom Errore Triuno 22. eingehefite exemplaria. 
2. Clavem Apocalypticam et omnia Vaticinio collecta vom Johan Werner an biß auf den Zieglerum. 
3. Leonem Septentrionalem mit seinen Kupfferstucken vnd beygefügten explication. 
4. Judicium super Clavem Apocalypticam & caetera. 
5. Responsio ad quaestions Christophori Sculteti S.S. Theol. Doctoris super notas in Sententiam 
Definitivam. 2. dabey auch die Zergehung der Virtten Monar. vnd 3. Ministerium oder Ambt des Geistes. 
6. Funff Schreiben sambt deren Einsclüüßen auff den Collegial-Tag zu Regenspurg Ao etc. 1636. 
7. Christianus Simplex. 
8. Herrn Kulmers Catalogus. 
9. Mensio Christianismi et Ministerii Germaniae. 
10. Speculum fidei vom Evangely-anfangsalten That: oder Lieb: vnd Gut-Wercks-Glauben. 
11. Predigt vom Heidnischen Christenthumb Hrn. Joachimi Betkij, sambt D. Bergij & aliorum. 
12. Weg zu Christo, nemblich von der rechten Büß, vnd 2. von der Glassenheit Jacob Böhmens. 
13. Sententia Definitiva Teutsch sambt den marginal-Gloüea. NB. welches wider zurugk kommen.1 

e. A Schallenberg-könyvjegyzek 

Einschluß 
1. De mille annis Apocalypticis Joh. Heinrici Alstedi. 
2. Mensio Christianismi vel Ministerii Germaniae. 
3. Speculum fidei. 
4. Zweiffelhafftige Gwißens Frag eines evangelischen Predigers. 
5. Ministerium vom Ambt des Geistes. 
6. Auffiörderung an alle Priester. 
7. Prüfung aller Menschen. 
8. 6. exemplaria Erroris Triuni. 
9. Zergehung der Virtten Monarchiae: Item von der Evangelischen Fürsten vnd Ständ vergeblichen 
Waffenführung vnd verthädigung ihrer Religion. Sambt ainem Anhang Pax rapax. 
10. Aufforderung an die Soldaten vnd Generalen zu Roßs vn Fuß. 
11. Aufforderung an die Universiteten oder Hohen Schulen im Römischen Reich. 
12. Posaun zu dem Reich Gottes Ludwig Fridrich Gifftheils. 
13. Gott im Himmel, vnd die Noth auff Erden, ejusdem. 
14. Schreiben an die Schwedischen Generain, ejusdem. 
15. Dabey gefügte vorige Schreiben an den Schwedischen König de anno 1631. so sehr scharff ist. 
16. An die Regimentsverwalter der genanten Christenheit, Hr. L. Grammendorffs. 
17. Zehen Fragen von der Juden Bekehrung vnd was derselben anhengig betr. 
18. Tituli Zweyer Catalogen so die Schrifiten vnd Bücher insonderheit diser Zeit Veränderung betreffen. 
19. Tituln vnd annotationes vom Clave Apocalyptica vnd andern Tractaten. 
20. De Examine comitiorum Ratisbonensium, Item de pace Pragensi <£ aliorum2. 

f . Az 1644-es könyvjegyzék 

Beylagen, So zu vorstehenden Schreiben vnd Postscripto gehörig seyn3: 

1. Fragen vnd Antwort, von den rechten Kennzeichen der von Anfang der Welt seelig wordenen, vrtnd 
noch seelig werdenden wahren Kirchen Gottes, oder deren würcklich einverleibten Glieder auff Erden. 

1 A jegyzék jelzete: B17a HI5e 
2 A jegyzék jelzete: B17a HI5d 
3 Ez a jegyzék az Vnpartheyische CENSVR-hoz csatolt függelék. 

213 



Gestellet durch einen wolgelehrten Fürstlichen Cantzler im Römischen Reich, vnd nach dessen Todt, auß 
seinen Unterlassenen manuscriptis publicirt. 

2. Keyserliche Erlaubnuß so zu Wien in S. Stephans Kirchen öffentlich verlesen worden, allen Layen 
die es begeren, das heylige Abendmahl in zweyen Gestalten nach Christi Einsetzung, zureichen, so auch 
geraume Zeit geschehen ist. 

3. Ein in Latein gedrucktes hundert Jahr altes gefertigt vnd vnterschriebenes außführliches diploma. 
wegen der vom Papst damahlen gevollmächtigten Absendung in Teutschland, durch concedirung etlicher 
ausserlicher Sachen, die zertrennete Kirch zuergäntzen. NB: Weil aber der Riß vom Geist Christi 2. Thessal:2. 
innerlich verursachet war, hat das eusserliche Flicken deß Antichrists nicht hafiten wollen Jerem 51. sondern 
solchen Riß vielmehr erweitert, biß das außätzige Babel-hauß Apocal: 18. nunmehr zu seinem gäntzlichen 
Abbruch vnd Fall verunreinet vnd sinckend worden ist. 

4. Verthädigung deß gelehrten Religion- Vergleichers oder vielmehr Verwirr: vnd Zerstörers Hugonis 
Grotii\ dardurch er den Geist der Warheit Christi mit Verdrähung seiner schrifftlichen Zeugnussen, vberreden 
will, daß der Römisch Papst nicht sein principal-antagonist, oder der occidentalische Antichrist seye, sondern 
daß selbiger schon längst zuvor im Heydenthumb auffgehöret habe. Da doch der hocherleuchte Apostel Paulus 
sein deß Antichrists succession so weit hinauß setzt, biß der HERR, das ist, Christus selber komme, vnd sein 
völliges End verursachet. Daß also dißfalls Hugo Grotius einem Heuchler, wo nicht gar Abtrünnigen von der 
rechten Kirchen Christi, gleich scheinet, er villeicht gern die Frantzösische newe Thier: vnd Huren-reuterey 
mit dem Papst auffgericht vnd verstärcke sehen wolte. Dann wann er gegen den antichristischen Kirchgliedern, 
Glimpff vnd Bescheydenheit gebrauchen will, muß er vnpartheyisch durchgehen, vnd mit Nachgebung oder 
conniventz eines Vnrechts, der Evangelischen Christbrüder ihr Recht nicht schwächen: dieweil che Ergernuß 
ohne das vielmehr gegen den glaubigen, als vnglaubigen, mit grosser Gewarsambkeit zuvermeyden ist: wie 
Christus selber vnd sein von ihm hocherleuchter Rüstzeug Paulus exemplificiret haben: 

5. Dieser Hugo-Grotianischsn Apologiae oder Schirmschrifft, stehet (auff besserm fundament) 
entgegen Herrn Joannis Cocceji professoris zu Franiker in West-Frießland refutation, mit explicixung der 
inserixten Hauptsprüchen, so vom Antichrist handeln, als deren description nach, leichtlich kein so grosser vnd 
stattlicher Vogel in der gantzen Welt gefunden werden kan, der mit allen Federn, dem Antichrist so gleich 
sihet, als der Papst zu Rom. Ist demnach billich, daß mans bey Luthers Meynung vnnd sententz vnverändert 
verbleiben lasse; vnd daß der Geist seines successorn, inhalt obangeregten Zeugnuß Pauli, vollends denselben 
gar aufreiben vnd auß dem Stuel heben müsse. 
In welchem Coccejischen scriptor auch zunttentiren seyn die nütlauffenden dicta von der nunmehr 
erwartenden Entdeck: Erschein: oder Offenbahrung Christi, ob dieselbe auff sein eygene Person, oder 
beywohnende geistliche Krafft in seinen Gliedern, zuverstehen seye? So in gleichem Herrn Bisterfeld zu 
mehrerer information wegen deß Bar-AEnosch Dan.7. dienen kan. 

6. Herrn Joannis Henrici Alstedii scripta, insonderheit sein kleines Büchlein Diatribe de mille annis 
Apocalypticis, nicht der alten oder newen Irrgeister opinion, sondern dem warhafften Zeugnuß heyliger Schrillt 
gemäß. Vnd weil darinn auch vnterschiedliche Einreden mit gutem Grund vnd Geschicklichkeit sich widerlegt 
befinden; als wird solch Büchlein hiemit von newem allen Gelehrten vnd insonderheit Lutherischen Theologen 
recommendirt, daß worinn sie bey deß autoris Meynung nicht acquiescixen können, ihre Bedencken mit 
besserm Grund förderlichst ans Liecht zugeben, als in einem solchen principal-stack, daran dem eusserlichen 
statu der noch dato hssch-periclitixenäsn Evangelischen Kirchen sehr wichtig gelegen ist. 

7. Deß vnbenambten Englischen Autoris Clavis Apocalyptica gedruckt bey der Universität 
Cantabrigia Anno 1632. in 4. in welchem er dem rechten Verstand der letzten Offenbahrung Christi, in vielen 
Stucken sehr nahe kommet. Allein daß ihme wie andern, die rechten subjecta individua, dardurch Gott seiner 
Kirchen ihr beständiges Heyl zugeben vnd außzuwürcken beschlossen, noch vnbekandt gewesen: so dann auch 
erst durch ein besondere legitimation der Wercken so die heylig Schrillt davon praedicirt, von anderen 
vnterscheyden vnd vergwißt werden müssen. 

8. Ein anderer Clavis der gesambten heyligen Schrillt, welcher die mittere oder zwischen-Zukunfit 
Jesu Christi nach der Krafft seiner Widergeburt Matth: 19. darauß vmbständlich deduciret, auff welche Zeit 
sich die änderte grosse Bewegung Himmels vnd der Erden Hagg:2. zu Vertilgung seiner Widerwertigen 
Völcker Esa:63. bezihlet. Vmb dardurch räum zumachen, daß die gehorsamen Frembdling an ihre statt 
eingepflantzt werden mögen Psal: 18. etc. 

9. Darzu gehören nachfolgende Vaticinia-, Als die hundert Jahr alte Vision Sigmund Garthaners 
gewesten Bürgermeisters zu Schmalkalden, vom Mitternächtigen Löwen, welcher nach langem Gefecht mit 
seinen Widerwertigen, endtlich plötzlich in die sieghaffte Gestalt Jesu Christi verwandelt worden; masse solche 
Vision bey dem gelehrten Peucero de divinationibus, in Latein: wie auch im teutschen opusculo von 
Wimderzeichen, Jobi Fincelii, gedruckt bey der Universität zu Jena in Thüringen, zulesen ist. 

214 



10. Hundert Jahr alte Weissagung David Joris eines Niderländers, wie die gegenwertigen Krieg die 
gantze Welt berühren, vnd Christus dardurch seinen Kirchdännen segen: den Anfang aber an den erhöchten 
Niderlanden machen, vnnd seinen Gottsköniglichen Reichs-Pallast oder residentz dariim auffrichten: vnd von 
dannen allen vmbligenden Königreichen die Krön abnemmen lassen werde. Sampt deducimag aller 
Amptsgraden Christi, welche die H. Schrift von dieser seiner änderten geheimen Zwischen-Zukunft im Geist 
Göttlichen Vorgerichts, (dardurch der Römische Anti-Christ sampt dem gantzen Reich seinen endtlichen 
Vntergang nemmen soll Esa:11.2. Thessal:2. etc.) praediciiet. Sonderlich daß das heylig Evangelium zum 
letzten Vberzeugnuß vnd Erleuchtung der Völcker, von newe, auß Zion, das ist, vom principal-ort der 
Christlichen Kirchen außfliessen, vnd nach vollzogenem Vrtheil vber Babel, der in Göttlicher Fürsehung noch 
restirenden Juden vnd anderer Vnglaubigen, Bekehrung vervrsachen werde. Dabey redet der Autor sehr viel 
von den vier haupsächlichen als Hebraeisch, Grieschisch, Lateinisch vnd Teutscher Sprache, vnd wie Christus 
mit seinem Titul so Pilatus vber sein Haupt geschrieben, die drey ersten sampt deren Völckern confundiret, die 
vierte aber als die letzt vnd beste so ihren Schein vber alle geben soll, ihme vorbehalten habe, daß die 
Antichristliche Weißheit sampt irem charactere dardurch gäntzlich zerstört vnd außgelöscht werden solle. 
Doch ist dieser Autor (ob er schon ein gebomer Niderländer gewesen vnd alle seine Sachen in solch 
Niderteutschem idiomate geschrieben) nicht wie etlich andere seine Lansleuth in der Phantasey gesteckt, als ob 
Niderteutsch die erste Vrsprungs-Sprach im Paradeys gewesen, vnd GOTT mit Adam dit vnd wit, dat vnd wat, 
etc. geredet hätte. Sondern er preyset allein die Land oder Provincien vor andern seelig, vmb daß sie durch 
angeregtes universal-werck Gottes, (darzu es warlich vor hundert vnd weniger Jahren noch schlechtes Ansehen 
gehabt,) auß ihrer Nidrigkeit so hoch erhebt werden sollen. Die Sprach aber so dariim vnd allerseyts am 
meisten floriren soll, nennet er die deutliche Teutsche, das ist hoch: oder recht Teutsche Sprache, welche ihre 
rechte Männlichkeit vnd respect in sich begreiffet, zumahl auch nun schließlich die viert-monarchiischsa. 
imperial-acten der Römischen Hochheit fürnemblichst in solcher Sprach verhandelt werden. Vnd darumb auch 
Christus als der Stein Dan:2. welcher die gantze Welt erfüllen soll, das Teutsche Keyserthumb von keinem 
Spanischen, Frantzösichen oder andern frembd nationisirtea König zuvbernemmen gesinnet, sondern wie es 
mit den teutschen Imperatorn schriftmässig beschlossen wird, da als dann aller Gwalt der Welt sich zugleich 
vnter sein allgemeine monarc/ii-Herrschaft biegen muß, Psal:2.72.110. Apocal:12. etc. 

11. Die Holländisch Schaf-schererey, das ist, eines andern Niderländers Namens Inthie Jansen, 
Eltisten der Evangelischen Kirchgemeinen zu Oster-See vnd Echten in West-Frießland, Vision von dreyen 
Personen, so ihme vnter der Gestalt Christi (welcher als die erste Person, wie die Sonn gegläntzet, vnd ein 
fewrige Blut-trieffende Ruthen in seiner rechten Hand geführet) Item, die ändert vnter der Gestalt eines 
Kriegsmanns mit einem blossen blut-trieffenden Schwerdt, vnd der auch selbst biß an die Knie blutig war: 
dann die dritte vnter der Gestalt deß Todts, erschienen, vnd ihm den künftigen blutigen Vntergang der 
Spanischen Provincien, forderist Braband vnd Flandern: wie auch hernach die blutscharpffe reformation in 
Frießland, durch ein Mitternacht-seytiges meist von frembden Hirten oder directorn besetztes hohes synodal-
Gericht: Vnd dann erfolgends die Straff deß gantzen Teutschen Landes, mit höchster Weheklag angezeigt, vnd 
auch im Gesicht fürgezeiget haben, im Jahr 1622. so hernach An: 1623. in der West Frießischen Haupt-Statt 
Leewarden Niderteutsch gedruckt außgangen, davon noch ein original-exemplar vorhanden, vnd erfolgends 
Anno 1630. in der Ost Friesischen Graffschaft Embden ins hochteutsch vbersetzt worden ist. In welcher 
Vision auch tecte innuiret wird, daß Pfaltzgraff Friedrich (als ungenannter schöner Reichsvogel,) vom 
Morgenseytigen Adler auß seinem Nest veijagt, endtlich aber von einem Löwen auß Sudwesten, wider restituirt 
werden solle. NB. Hierbey ist zumercken, daß der Low von Mitternacht solche restitution zwar angefangen, 
aber darumb nicht continuiien, weniger bestehen können, weil der Lutherisch Papst keine confirmation darüber 
ertheilt, als von welchem forthin die Könige der Erden ihre newe Lehenschaffien nothwendig requiritea. 
müssen. 

12. Herrn Hermanni von Werve Verklärung vber nächst vorstehende Inthie-Janische Vision, gestellt in 
der Keyserlichen residentz-Statt Wien Anno 1640. oder 41. darinnen er in den praeliminaribus von den 
vnterschiedlichen generibus & specibus divinationum viel Vmbschweiffs gemacht, so meist auß andern autorn 
ad verbum extrahirt sich erfunden: in den substantial-fmncten. aber was diese Vision für sich begreift, ausser 
dem Adler (daß solcher den Römischen Keyser bedeute) nichts richtiges getroffen, wie künftig auß deren 
absondern Druck zuvernemmen seyn wird. Derowegen: 

13. Ein interims-censur darüber verfasset, weil am rechten Verstand mehr besagter Vision, allen 
interessenten, sonderlich so wol den Spanischen, als Stadischen Niderlanden, zu zeitlicher Erwöhlung ihres 
Heyls vnd wider zusam Einigung, sehr höchlich gelegen ist. 

14. Deß Pfaltzischen Hof-Propheten Christophen Kotters vielfältige Visiones vom Vntergang deß 
newen Babels, vnd dagegen Auffrichtung deß new-Salomonischen monarchi Reichs Christi: darzu das Schwert 
von Morgen vnd Mitternacht gefordert werden soll, vmb dem Göttlichen Königs-Priester die heylige Krön vnd 
Hut Psal:21. etc. Ezech: etc. etc. auffsetzen zuhelffen. Wie dann etlicher massen die praeludia im Gleichnuß 

215 



mit Pfaltzgraff Friederichen als gemachten König auff der Burg zu Pragerischen Sion, fürgelossen seyn. Allein 
daß die heyligen Engel Gottes die dem Pfälztischen Propheten diese Visionen revelirt, gar ein andern 
demüthigern Knecht gesehen vnd verstanden, deme solche dignitet von Gott praedestinations-mässig 
vorbehalten ist, nemblich zur Zeit, wann die fürgelossnen vnlegitimirten Heyland ihre vnnütze Werck gar auß-
ag/ret haben, vnd als dann erst die vnter Babel würcklich gefangenen, deß rechten Nothhelffers oder Erlösers 
bedürftig seyn. Denn daß obermelter Prophet oder Weissager in seiner eygenen Phantasey oder Geduncken 
vermeynt, daß Pfaltzgraf Friedrich der kleine Mann von Mitternacht seye, welcher mit seinem scharpffen Beyl 
dem grawsamen Thier Apocal:13. Dan:7. etc. den Kopff abhacken solle, das haben ihm die Engel nicht gesagt, 
wie er dann an einem andern Orth der Visionen selber gestehet, daß er den Mann so auß dem Ochsen mit dem 
güldenen Horn, auff der schönen breyten Basans-Wiesen worden, sampt seinen Gesellen so sich zu dem 
daselbst herrlich angerichten schönen Tisch Psal:23. gesetzet, niemahln gekandt habe. Dahero in diesem 
Gesicht ein frembde Person, vnd nicht Fridericus Palatinus, welchen der Prophet gnugsamb gekennet, von 
Gott fürgezeigt oder repraesentirt worden ist. Zwar mag ermelter Prophet oder Seher in seiner Vernunft Anlaß 
genommen haben, von der mit blaw vnd weiß vermischten Kleyder: oder habitsfaib, darinn der kleine 
Wundermann von Mitternacht erschienen ist, daß er also nothwendig auß dem Churfürstlichen Hauß Pfaltz 
(welches sich letzlich gar starck an das Königreich Schweden gehangen,) gebürtig seyn müßte. Aber diß macht 
kein nothwendig consequentz, dieweil auch Chur Bayrn, blaw vnd weiß in seiner Hof-farb oder Liberey führet; 
dagegen Chur Pfaltz nicht gern gestehen wird, daß Chur Bayrn nach dem geheimen Sinn heyliger Schrift, auß 
dem jüngern Jacobs: sondern ältern Esaus Geschlecht her entsprossen seye, dieweil sie die Pfältzischen ihre 
Verfolgung von ihm erdulden müssen, vnd noch dato nicht wider zu ihrem Erbeygenthumb gelangen können. 
Wann man derowegen vom rechten Verstand vnd Anzeig der Vision sagen will, kan selbiger mit schöner 
harmonia wol bestehen, daß der newe David mit seiner Verwandtnuß dem Hauß Pfaltz villeicht näher als die 
selber wissen vnd vermeynen, zugesipt seye; ob schon solches in den gestümmelten Geschlechtsregistern zu 
Heydelberg, nimmer so außdrücklich zufinden seyn möchte: Dann weil die Pfaltzisch Religion ohne das alle 
geheime Schrift Gottes mehr nach dem Verstand deß Geistes, als blossen Buchstaben, new Bundsmässig, 
ihnen applicitet, vnd sie sonst nach dem Fleisch Bastarden seyn müßten, wann die Göttliche praedestination 
vnter dem Schatter deß alt-Jüdischen Volcks, nicht vielmehr das newe Israel im Geist, zum Seegen vnd 
endtlichen Ererbung deß vnvergänglichen Reichs, gesetzet hätte; Also kan der Low vom Stamm Juda Apocal:5. 
Geneß: 49. die angenehmen Bundszeichen von allerley Farben armemmen, vmb daß serselbe sich mit seiner 
legitimations-lini sich auff alle Geschlecht der Welt erstrecket, daß sie ihme als ihrem obersten Eibherrn zum 
Anhang, Dienst vnd Freundschaft stehen sollen. Diß dienet den Pfältzischen exulanten zum besondern Trost, 
daß sie dem David in der Wüsten Apocal:12. so gleichförmig werden, ohne welche Demüthigung, die 
Erhöhung nicht sicherlich bestehen köndte Psal: 18.89. etc. 

15. Der Polnisch: oder Böheimischen Jungfraw Panitovskin sehr anmuthige vnd wichtige visiones, die 
auch zum theil auff vorigen Inhalt zihlen, auch schon viel Stuck erfüllet worden, insonderheit mit dem klar 
praesagirten. ewigen Schlachtstoß deß Keyserlichen Feld-Hauptmanns von Wallenstein, etc. Item, mit dem 
starcken zurucktrieb deß Heervolcks von Mitternacht: vnd dann mit gegenwertiger praeperation zum letzten 
starcken Auffzug aller vornembsten Europaeiseben Völcker, wider den newen Fridericum oder Salomon, der 
seinen eysernen Reichs Scepter vber all dieselben außstrecken: Psal:2.45. Apocal:2.12.&19. vnd den letzten 
Endsieg erhalten soll. Psal:24.46. etc. 

16. Deß schwedischen Feld-Propheten Hansen Werners von Oedern in Meissen, erste Schriften de 
Anno 1629. so sein bäwrische Einfalt, vnd nicht seiner hernach sich eingemischten gelehrten Federführer 
correctur gestellet, welche auß seinen vermehrten Fi's/onen oder Weissagungen, (sonderlich was sie zum Druck 
befördern vnd an viel Orth mit fleiß spargiren lassen,) ein lauter new-Babylonisches Mischmasch gemacht, daß 
es eine Sünd vnd Schand ist, solcherley von Lugen zusam geflickte scartaeken, der Warheit vnnd Kunst deß 
hochwerthen heyligen Geistes zu/mputfren, vnd die albere Welt damit fürsetzlich zubetriegen. Darumb sie auch 
billich nach Verdienst Straff für Lohn dafür empfahen sollen. Dann Gott bedarff keines Lugners zu 
Verthädigung seiner Warheit, noch Verbesserung seines styli, wann er schon nach vngleicher habilitet der 
subjectorum, durch einen Kühehirten Arnos, etwas mir schwererer Zungen, als durch einen gelehrten Esaiam 
redet. Es gehet dem Inhalt der Geheimnüssen darumben nichts ab, vnd findt sich bißweilen ja so viel in den 
einfältigen Werckzeugen, als die sonst mit hohem Weltverstand vnd vbriger Geschicklichkeit begäbet seyn. 
Hätten nun die newen Herren Phariseer vnd Schriftgelehrten, sonderlich die vom Schwedischen favor vnnd 
obligo oder pension dependiten, obermelten Hans Werner reden vnd schreiben lassen, wie es ihme Gott selber 
eingegeben, oder im Gesicht fürgezeiget hat, so were es allen interessenten in gantz Teutschland, vnd auch der 
Evangelischen ihren widerwertigen wol ersprießlich gewesen. Aber die jenigen so ohne das in Lugen vertieft, 
mit dergleichen noch mehrern vberschütten, gibt keinen Behelff zur Freymachung vnd Verbesserung, darzu 
doch alle Gab vnd Vermögen von Gott verlihen ist. Die Vrsach fürscheinet in diesem Stuck wie sonsten, daß 
man mit sehr bösem Fürsatz, Gott vnd seinem Christo ihr gebürende Ehr rauben, vnd dieselbe mehrers den 

216 



Menschen zulegen will. Dahero das nöthigste vnd beste in deß Werners Schrillten noch nie öffentlich an Tag 
kommen, sondern mit Fleiß hinderhalten vnd zum Druck nicht passiret worden ist. Sonderlich was in der 
Vision erschienen Dritte Person anlanget, dir nach dem König auß Schweden, vnd Chur Fürsten zu Sachsen, 
herfür kommen: vnd von Gott den Gwalt empfahen soll, den letzten Endsieg wider Babel zuerhalten, vnnd 
dardurch der gantzen Christenheit den hoch verlangten werthen Friden wider bringen zuhelffen; dann dieses 
arcanum mußten allein etliche Herrn conscientz: vnd andere geheime Räth, Cantzler vnd Generals-Personen, 
aber nicht die gemeine Landsknecht, Burger vnd Bawren wissen, daß sie auch eine Hoffnung auff diesen 
Göttlichen Heyland stellen können vmb das grosse Hallelujah, bey Stifitung deß new-Salomonischen Friedens 
Psal:72. mitsingen zuhelffen. Wann aber ermelte Generales vnd vberige hohe Officiantea, bey dem Krieg auch 
so vbel vnd offt vnmenschlich wie ihre vntergebene, tractiret wurden, ist wol zuglauben, daß sie nicht lang mit 
der Warheit hinderm Berg halten, sondern dieselbe an allen Orthen frey öffentlich exclamiren wurden. Darumb 
mögen sie durch dieses memorial in guter Meynung gewarnet seyn, die Krieg deß HERRN forthin besser als 
bißhero zudirigiren vnd führen, damit man ihnen nicht ein andere ordre so mehr in Wercken als Worten 
bestehet, praescribiien müsse. Dann dieser dritte Heyland so dem Schweden vnd Sachsen nachfolgen, vnd das 
Werck Gottes gar außführen soll, ist nicht auß dem Rautenbusch, noch Feygenstock, sondern auß dem new-
Saronischen Rosenstamm entsprossen, vnnd ein solcher Held, der sein Wort nicht endert, sondern praecise 
vollzogen haben will. Damit ein jeder Leser aber hievon mehrern Bericht habe, soll nach erster Möglichkeit, 
der gantze Tractat von der Dreyfachen Zukunfft Christi, welchem diese vnd andere Vaticinia anhängig, sampt 
denselben, in Truck gegeben werden. Weil die letzten actus in der grossen Tragoedi nunmehr obhanden seyn, 
daß nicht allein die Knecht, sondern auch die höchsten Herren der gesambten Welt, ihrem General-Fürsten 
Apocalyps:l.&19. den persönlichen Zuzug werden leysten müssen. 

17. Herrn Abraham von Einsideln eines Meißnischen Edelmanns gehabte Vision, die Aufflichtung deß 
Reichs Christi, gegen Vntergang der new-Babylonischen Monarchiae, betreffent. 

18. Vision eines andern vom Adel von Salefeld, in der Graffschafft Henneberg, vor vielen Jahren, 
welche er Chur Sachssen, etc. wie auch dem damahligen Imperatori zxmotificirea. von Gott angetrieben 
worden, vmb zuwissen, daß sein Königreich vom Himmel, Dan:2. Luc:21. nahe herbey kommen seye. 

19. Der Mitternächtige Postreuter von anderthalb hundert Weissagungen auß der Bibel vnd andern 
Büchern, zusammen gezogen, welche alle wie wol vnrechtmässig, auff den König auß Schweden gedeutet 
worden. Es soll aber darumb dem rechten Löwen von Mitternacht, wie ihn der Prophet Esdras, vnd die 
Offenbarung Jesu Christi beschreibet, an seinem Ampt nichts abgehen. Dann Gott lässet gern die begierige 
Welt wie die Kinder in ihrer Einbildung, voran lauffen, vnd wann sie die Hörner wol abgestossen, ist es noch 
Zeit genug auff seiner Seyten einzulegen vnd denkräfftigen Nachdruck zum Durchdrang zuverschaffen. 

20. Etliche Visiones vnd Vaticinia auß den collectaneis Joannis Wolfii J.C. sonderlich deß Weyland 
gelehrten Mönchs vnd berühmbten Astronomi Joannis Capistrani, wie der Päpstliche Stuel zu Rom, endtlich 
nach Maintz in Teutschland versetzt, vnd das Statthalterampt Christi andern tüchtigem Personen 
zuadministriiza. vbergeben werden soll. Wird also der Arndt-Lutherische Königs-priester viel ein grössers vnd 
reichlichem Patrimonium gewinnen, als die alten Päpst zuvor gehabt, sonderlich wann die restitutio omnium 
bonorum so davon entzogen, im gantzen Christnamigen Europa darzu verstanden wird. Ausser was von den 
frembd entlegnen Königen, Reichen vnd Insuln im Psalmbuch vnd andern Propheten geschrieben stehet: wie 
häuffig sie ihre Opffergäben dem new-Salomonischen Friedfürsten (der zugleich das Königliche Priesterthumb 
Psal: 110. verwalten soll,) zuführen werden. 
Darzu gehören auch etlich andere prognosticalia: 

21. Herrn Tychonis de Brahe verteutschter extract, vom Stem Anno 1572. welcher sampt dem Stern 
1603. oder 1604. den Außgang, gleich wie der groß Comet Anno 1618. den Anfang dieses allgemeinen Kriegs 
bedeutet. Doch hat sich Tycho an dem Krieg deß Gog vnd Magogs in H. Schrifit Verstössen, weil derselb auff 
vnser Zeit nicht, sondern erst auff den letzten Grad gegen der Welt end, gehörig ist. Daß aber das executions-
Schwert Christi Anno 1630. gleich nach hundertjährigem Ablauff der auff dem Reichstag zu Augspurg 
vbergebenen religions-Confession, von Mittemacht auß dem Fimüändischen Theil deme der Stem vertical 
gewesen, wider Babel außgangen, hat er zur Verwunderung in sechtzig Jahr zuvor wol getroffen, vnd 
derowegen als ein fürtrefflicher Astronomus seinen Ruhm wol behalten mag. 

22. Deß Kepleri scripta so vorgedachten Tychonem in etlichen Stücken wol imitirt, sonderlich was die 
reformation der Kirchen vnd Verbesserung aller Regimenten belanget. 

23. Deßgleichen die Rößlinischen Tractat, diese materi betreffent, sonderlich was er den Herrn 
General Staden in Niderland dedicirt, vnd auß dem alten Buch Onere Ecclesiae vmbständtlich deducirt, daß 
das Papstthumb wie es noch dato ist, nicht geschickt sey ihres theils die verbesserende reformation in der 
Kirchen Christi zubeheben, sondern daß es fümemblich den Evangelischen zustehen müsse vnd von Gott 
gegeben werden. 

217 



24. Herrn Joannis Dobricii Phil: & Med: Doctoris auch Stattphysici zu Preßlaw Zeit-Erinner, ein 
trefflich wolnutzliches scriptum vom gantzen Verlauff jetzig vnd künffiiger Zeiten, insonderheit was die 
betrangte Evangelische Kirch endtlich für ein Glückseeligkeit gegen ihrer Feinde Vnglück vnd Vntergang, 
dabey zugewarten. EdirtAnno 1612. Die Jahrrechnung aber hat er zwar nicht so genaw getroffen, welches auch 
andern widerfahren ist, vnd mehr einem Göttlich als Menschlichen Vermögen, so eygentlich zubezihlen 
zustehet. Dann Gottes Kalender ist bißweilen länger vnd hat mehr characteres als der vnserige, darumb nichts 
schwerers vnd vngewissers als solche mystische Zahlrechnung, ohne Göttliche Offenbahrung, anzufassen seyn, 
wie auch nie mehr Irrthumb als in der gleichen verspüret worden. 

25. Nicolai Möllers von Möllenberg Churfürstl: Brandenburgischen geweßten Leib-medici 
collectanea, an selbig Chur-fürstliche Durchleucht: Joachim Friedrich geschrieben Anno 1592. von viel alten 
traditionell vnd vaticinien wie es künfflig in der Welt hergehen werde. Sonderlich die letzten Krieg in 
Teutschland vnd Franckreich betreffent. Item, wie hernach die Lutheraner vnd Calvinisten miteinander 
Einigkeit treffen: Franckreich sampt andern endtlich vom Papst weichen, vnd sich hernach auch die 
Vnglaubigen zur einigen Herd Christi bekehren werden, etc. Das Hauptmittel aber zu diesem allem wird sein 
Christus selber in der Krafit deß heyligen Geistes verstanden, der nach dem Vorbild Jacobs vmb Rachel, jetzo 
vmb sein verjüngte oder regenerirte Kirchbraut buhlen, vnd dagegen die Lieb zu der alten Bustabischen 
Kirchen (die wie Lea blöde Augen hat) schwächen wird. Zu dem End beschreibt er gar vmbständtlich die 
legitimation deß liebsten Brust Jüngers Jesu Christi Joannis, daß derselbe im Geist zur reformation der Kirchen 
wider kommen, vnd das Statthalter-ampt Christi von deß Petri successorn vbernemmen werde. Sampt schöner 
Verklärung meist aller geheimen Vorbilder in heyliger Schrillt, so dehr denckwürdig vnd nutzlich zulesen ist. 

26. Pauli Grebneri von Schneeberg conjecturn oder Außlegungen deß obgedachten fürtrefflichen 
Wundersterns so An: 1572. im Theil Mitternachts erschienen ist, welchen etliche Gelehrte gleichsamb für das 
Zeichen deß Menschen Sohns gehalten, vnd auch daran nit gefehlet haben. Dann die Erste Zukunffl Christi ins 
Fleisch, ward von Gott den Morgenländern durch einen besondern Stern angedeutet: Also haben an jetzo die 
Mitternachtseytigen das Zeichen der Andern Zukunffl im Geist deß Vorgerichts Gottes Esa:4. 4. Esdr:12. vor 
andern am nächsten gehabt, weil dieser Geist laut deß Propheten Zachariae Cap:6. gegen Mitternacht seine 
residentz: oder Ruhestatt suchen oder bekommen solle: Deß Grebneri Gedancken aber haben sich so weit nicht 
erstrecket, sondern hat meistes nur auff die Niderländischen actiones so sich vmb selbige Zeit erhoben, 
gesehen, welche zwar ein Vorspiel in particulari, aber noch nit das Haupt: oder universal-xverck gewesen, 
darauff besagter grosser Wunderstern finaliter gezihlet hat. Im vbrigen seyn dieses autoris deductionen so wol 
in der Teutschen als Lateinischen Beschreibung (oder wer diese vertirt haben mag,) obscur, vnd also ein guter 
Vnterscheid im lesen znadhibiien. 

27. Viel besser aber hat Joannes Micronius Neapolitanus (sonst Eysenmenger genannt,) in seinem 
tractat so er vber diesen Stern geschrieben, die Sach auß dem Grund gehoben, so nicht in vielem zuverbessern, 
vnd darumb jedermann zulesen fürträglich ist. Dann darinn werden die theologica ex sacris litteris & patribus 
mit den Historien vnd astronomischer Observation gar geschicklich connectiret, vnd weil es in gut Teutsch 
verfasset, kan es sich auch bey dieser nation desto mehr meritiien. Wer aber andern Nationen damit nutzen, 
vnd es weiter translatiien vnd propagiien helffen will, wird nicht weniger seinen Danck vnnd Preyß daran 
zuverdienen haben. 

28. Herrn Laurentii Eichstadii Med: Doctoris vnd Statt-p/iys/c; zu alten Stettin, seine vorige 
astronomische Schrifiten, darinn er zum theil den gelehrten Tychonem imitirt, auch etlichen Puncten in der 
Erfahrung nahe kommen. Ob er sich schon mit dem Mitternächtigen Löwen dabey Verstössen, hat er sich doch 
hernach wider corrigirt, vnd sonderlich in seinem hewrigen Calender das Judicium in Actis Apostolorum, dem 
jenigen der es Macht zuhalten, oder in welchem es Gott beschlossen hat, heimbgestellet. 

29. Herrn M. Eberhardi Welperi zu Straßburg Anatomia der grossen Conjuction, so sehr fundirt ist, 
vnd den rechten final-Zweck gegenwertiger grossen Verenderung richtig weiset, also daß auch andere nebenst 
ihme darauff fussen können: sonderlich warm die heyligen Vaticinia auß GOttes Wort darzu gefüget vnnd 
richtig darauff applicitet wurden, wie Herr Doctor Dobricius in seinem obgemelten Zeit-Erinner sehr löblich 
vnd zu grossem Nutz gethan hat: Dessen exemplaria so vor wenig Jahren new nachgedruckt, zu Franckfort 
noch zu vorhanden seyn. 

30. Deß gelehrten Theologen Herrn Joannis Dölingii in Rügen scripta, vom Namen vnd Zahl deß 
Römischen Antichrist vnd seinem Fall. etc. 

31. Zuforderist aber die Außlegung der letzten Offenbahrung Jesu Christi, Herrn Doctor Hoen von 
Hoheneck, Churfürstlich Schasischen Ober-Hofpredige, vom Vntergang deß newen Babels, so mit dem alten 
fast in allen Stucken Gleichheit hat, vnd darvmb auch fast gleiches End für sie beyde Jerem:51. vnd Apocal:18. 
vom heyligen Geist geweissaget wird. Daß aber bey etlichen Evangelischen Kirchgliedern seythero Ergernuß 
eingefallen, weil selbige Churfürstl: Durchl: etc. ihre Waffen von ermeltem Babel ab, vnd wider seine eygene 
Glaubensgenossen gewendet, als müßte sein oberster Gwissensrath Herr Hoe seythero einer andern Meynung 

218 



worden seyn, vnd nunmehr seinen eygnen Worten, noch dem Text in Heyliger Schrift nicht glauben, daß 
Babel jetzo vntergehen könne, sondern biß an jüngsten Tag sampt dem Antichrist verbleiben müsse etc. Da 
wird er seine erhebliche Vrsachen zu Abwendung dieses Verdachts, schon zu rechter Zeit fürzubringen wissen. 
Sonst ist es die gewisse Warheit daß der Liebgeist Jesu Christi in seinen renatis wie sie Joh: Arndt in seinen 
Büchern vom wahen Christenthumb beschreibt, allein mit Geistlichen Waffen so ihme gemäß seyn, wie der 
himmelische Zeugwart der Apostel Paulus sagt, vbet oder führet. Wer aber dieser Regul in der Nachfolg Christi 
gantz geleben will, muß auch gantz von Babel außgehen, vnnd kein Churfürstliches Recht noch Freyheit wider 
Christi ort, in Babel behalten. Sondern er muß den Römischen Keyser das Reich allein verwalten lassen, darinn 
ihne Gott zum Ober-regenten gesetzet, vnd durch dessen eygenen Sohn mit seinem Lehr vnd Lebens-exempel 
conßrmiret hat, biß die Zeit solches Hauptreichs wie der vorigen Dan:7 erfüllet wird. Entzwischen heißt es mit 
den Evangelischen Christen: exite foras, nemblich in desertum Apocal:12. wie die alten Glieder Christi laut der 
Epistel an die Hebraeer, ihre Pilgerfahrt in Ziegenfellen vnd Cameihäuten angestellt, biß das Knäblein deß 
schwangern Schmertzenweibs geboren vnd Mannbar wird, daß es den eysernen Scepter mit Geradigkeit halten 
könne, Psal:2. & 45. dann gleich wie der Römische Keyser sampt den seinigen die Evangelischen Fürsten vnd 
andere hohe Ständ billich außlachen daß sie mit ihme auff seinem Stuel zu Babel in gleicher Freyheit 
mitherrschen wollen, vnd dessen gar vnnöthig achtet; also seynd sie von Gott vnd seinem Christo noch viel 
mehr verspottet, daß sie ihm sein Gesetz verkehren, vnd in dem er sie auß besondern Gnaden, mit seiner 
Warheit, zu ewigen Kindern gefreyet, Joh:8. sie von newem wider der Menschen Knecht, ja ewiglich als 
Sclaven tractirt werden wollen. Dann dem Keyser geben, was Gottes ist, das streitet wider die Regul Christi; 
gleich wie auch nicht recht ist, ihme entziehen oder schmälern, was ihme von Gottes wegen zugehöret. Nun 
gehört ihme allein die Politische Weltfreyheit sampt der Christen Leib vnd Gut zu, aber nicht das Gwissen vnd 
die Seele. Wer nun mit gutem Gwissen dem Keyser (welcher den Stäb vnd Schwert deß Zorns vnd Straff Gottes 
in seiner Hand führet) nicht widerstehen will, der muß viel weniger seine Christnamige Glaubensbrüder tödten 
helffen, vnd also derselben Hencker oder Mit-verfölger werden, zuwider allen Exempeln der ersten wahren 
Christen, da ein Bruder für den andern selber das Lebengelassen hat. Derowegen müssen die rechtschaffenen 
Evangelischen Christen, oder warhafitig ihme einverleibten Glieder Christi, den Römischen Keyser im Reich 
der Welt noch dato walten lassen, wie es GOtt selber durch ihne dirigiret, der schon weiß, wann es Zeit 
vmbzukehren vnd die Straff von den seinigen auch auff ihre Widerwertigen zuwenden. Entzwischen wann ein 
Evangelischer hoher oder niderer Stand an der Ordnung Gottes, das ist, am Keyser oder Politischen Obergewalt 
sich versündiget, darff ander seines gleichen, kein exebutor werden, sondern er soll sich seines theils auch zum 
Creutz Christi bereyten, vnd der Keyser hat von Gott schon so viel Macht vnnd Mittel, daß er für sich allein die 
Straff (sie sey nach Menschenweise verdient oder nicht 4. Esdr:12. & seqq: sonder wann solche von Gott auß 
seinen Vrsachen gewillet vnd verhenget wird) vollziehen lassen kan. Also waren die alten vorbildlichen Juden 
im Reich Israel vnd Juda, ein sehr freyes, auch zu führung deß leiblichen Schwerts, von Gott selbst 
absonderlich priviligiites Volck, vnd weder den Königen zu Assyrien noch Babel, einiges echt oder Zuspruch 
in ihrem heyligen König: vnd Priesterreich geständig, aber das halff alles nichts wider Gottes Rathschluß, 
sondern sie müßten vmb ihrer schweren Sünden vnd Abfalls willen, von ermelten Potentaten vnd andern 
Feinden so lang gedemüthiget werden, biß die bestimbte Zeit erfüllet war. Wie viel mehr will dem new-
heyligen Volck in Christo, Gedult gebühren, die stracks von anfang ins Creutz vnd Vnterdruck geordnet, vnd 
sich allein mit der Gnad Gottes im heyligen Geist, der sie dardurch zu ewigen Vberwindern gemacht, 
contentiren müssen, wie noch. Wolte man aber einwenden, die Christlich Kirch were anfanglich nur in 
schlechten einfältigen Gliedmassen bestanden, nachmahlen aber, vnd sonderlich in jüngsten seculis, hätten 
doch hohe Ständ vnd Fürsten, als Weltliche Mit-Obrigkeiten das Evangelium angenommen, darumb sie auch 
die jure der poli tischen Freyheit oder Mit-regenschaft gemessen, vnd zugleich das Schwerdt brauchen müßten. 
Denen antwortet der hocherleuchte Ertzfürst Christi, Paulus, daß eben die geringen vnd einfältigen meistes die 
außerwählten Heyligen Gottes, vnd rechten Glieder Christi seyn, die mit ihme das Reich Gottes ererben, vnd 
auch zu Richtern vber die Welt gesetzet werden sollen. Vnd Christus selber, als der ewige König der 
Gerechtigkeit, bezeuget: daß kein hoher Standsmann für sich selber, zu seinem Vatter ins Himmelreich 
kommen könne; will aber durch ihn als den einigen Weg, Warheit vnd Leben, hinein kommen, so muß er 
zuvor wider nidriges Kind, vnd ihme die Eygenschaft seines Vatters durch den Geist der legitimation, 
angeboren werden. Vnd wann er solchen Geist der Kindschaft Gottes empfähet, so wird ihn derselbe schon in 
alle Warheit leyten, vnd nichts vnrechtes in seinem Beruff vnd Stand vornemmen lassen. Wem aber das Gebott 
vnd Joch Christi (welcher keinem hohen Stand für dem nidrigen, ein besondere exception in seinem newen 
universal-Gesetz machet) noch zu schwer ist, der mag auch so lang draussen bleiben, vnd sich bey den 
Knechten im Vorhof aufihalten, biß er von seinem Herrn frey gesprochen, vnd als dann ihme die stetige 
Beywohnung im Hause der Kinder verstattet wird. Dann wanns so gleich gulte vnd leicht were sich Christo vnd 
der Welt (darinn der Teuffei Oberfürst ist, gleichförmig zaaccomodiien, so hätte er gewiß den Vnterscheid 
zwischen seinem vnd der Welt: oder deß Drachen-Reich nicht so weit extendirt, daß der gantze vergängliche 

219 



Himmel solche ewige Kluft nicht befassen kan. Dahero kein Wunder, wann ein grosser Weltknecht der bey 
Gott die Gnad der Kindschaft noch nicht erworben, sein gefährliches Ampt im Gewissen betrachtet, daß ihme 
wie man sagt, die Haut schawren, vnd die Haar zu Berg stehen müssen. Dann ausser Christo (der allein in 
ewigen Gnaden bey Gott ist, vnd solche Gnad allen den seinigen durch ihne verliehen wird) würcket ein ewiger 
Zorn, dafür der Teuffei selbst so oft er als executor der Göttlichen Verhengnuß, an seines Herrn Namen 
gedencket, nach dem sie etlicher massen zum rechten Bewußt oder Erkandtnuß der Lehr Christi vnd seiner H. 
Apostel gelanget seyn, daß sie sich weniger Krieg oder anderer Gwaltthätigkeit wider die Evangelischen 
Glaubensgenossen oder andere vnschuldige Vnderthanen, gelüsten lassen. Dann es war ihnen Bangigkeit vnd 
Last ohne das genug, nur mit der administration der notwendigsten ordinari-justitiae vnd Versorgung so einer 
grossen Oeconomiae, mit vnschuldigen Händen biß an das End ihres Lebens hinauß zureichen. Wolten aber 
etliche ferner entgegen sprechen, vnd auß der heyligen Schrift zubeweisen sich vnterstehen, daß jetzo schon 
die Zeit wer, daß Gott sein Volck an ihren Feinden rechen, vnd darumb eusserliche Wehr vnd Waffen darzu 
gebrauchen werde, wie er dann bereit schon zimblichen success darzu verliehen hätt. etc. So wird solches 
simpliciter zwar nicht negirt, aber vmb die notwendige absonderliche legitimation gefragt, wer dieselben 
Heerfürhrer seyen, die solches Rachschwert Christi Apoc. 19. in seinem Namen anzugürten von ihm im Befelch 
haben. Dann wann Gott ein Newes schaffet, vnd dardurch das Alte annulliret, müssen auch beständige newe 
Kräften dabey erscheinen. Weil aber noch dato sich keiner bewisen der solch Sigel von Gott wie Moses, Josua 
vnd andere liberatores seines Volcks exhibiien können, so müssen solche nicht für vnbillich halten, daß 
insonderheit recht verständige Christen, ihrem Vergeben so lang nicht glauben, weniger sich ihrem Panier zur 
Nachfolg vntergeben. Sondern daß sie lieber in Gedult erwarten biß der kommet, der da kommen soll, vnd an 
dem man nach der Warheit, keinen zweiffei haben möge. So lang möchte durch Beyfall vnd anraten Herrn 
Hoens, die Churfürstliche Durchl. zu Sachsen, vnd andere Evangelnahmige Schwertführer auch warten, vnd 
entzwischen ihre Glaubensgenossen vngetödtet oder vnpersequirt lassen. Dann wo dieselben gesündiget, so hat 
Gott andere Zornknecht sie dardurch zustraffen; sonsten wird man nicht bessers vberzeuget, als daß man selber 
auch zu dem hauffen der Heyden vnd Antichristen gehöre: die keine Erretter, sondern Verdeiber deß 
Erdbodens, von Jesu Christo selber genennet werden, vnd auch gleiches Verdeiben von seiner Hand 
zugewarten haben: wie ein jeder den Text in seiner letzten Offenbahrung selber hievon lesen vnnd hören mag. 

32. Vnter diesen Requisiten seynd auch begriffen folgende Schriften, als extract auß den laut heyliger 
Schrift intitulirten Gottsköniglichen Reichs-oc/e« Dan:2.&7. das seyn fünff principal-Schxeiben von der 
hochheyligen Christ-Evangelischen reformations-Societet Göttlich deputirten Primario vnd Generain, auß der 
Keyserlichen residentz-Statt Wien, auff den collegial: vnd Wahl-tag in deß heiligen Römischen Reichs Statt 
Regenspurg Anno 1636. 
Das erste an die Röm: Keyserl: Majest: Ferdinandum II. 
Das ander, an die Röm: auch zu Hungarn vnnd Böheimb Königl: Majest: Ferdinandum III. 
Das dritte, an die Hochfürstl: Durchl: Leopoldum Wilhelmum Ertzhertzogen zu Osterreich, etc. 
Das vierte, an das Churfürstl: gesampte Collegium vnd der abwesenden Churfürsten Gesandte. 
Das fünfte, an Chur-Brandenburgischen pmcipaZ-Abgesandten, Herrn Adamum Grafen zu Schwartzenberg, 
etc. 
Den ratione offlcii anersuchten öftren für alle interessenten Paßfreyen Reichstag, sampt dabey ansetzung eines 
vnpartheyischen Haupt-conci/i/ oder oecumen-synodi, zu ventilir: vnd außfundigmachung, wie auch 
würcklicher componir: vnd decidimng aller re/igiomr-strittigkeiten, (welche den endverderblichen Blutstreit 
vnd Zerstörung der Europäischen Christenheit nach sich gezogen vnnd fürnemblichst excitiref) betreffend! 
Darzu gehören folgende Beylagen, so theils mit ermelten Postschreiben vberschicket, vnd die vbrigen hernach 
zu Wien, wie auch zuvor bey dem Churfürstlichen Hof zu Berlin, insinuirt worden. 

33. Königs Ferdinandi I. eygenes Handschreiben an Lutherum, daß seine der H. Schrift gemässe Lehr 
wol zudulden: vnd wie vbel dagegen die Glieder der Catholischen Kirchen vom Papst verführet, ja dieselben 
wie sein Spanischer Beichvatter am Todtbeth selbst bekennet, an statt deß Weitzen, mit leeren Sprewern 
gespeiset worden seyen. Item, wie er sich derenthalben durch Abschickung einer ansehnlichen Legation in 
Spanien, bey seinem Herrn Brüdern der Röm: Keyserl: Mayest: etc. Carolo V. bestes bemühen wolle, daß wo 
möglich die Sach auff einem gemeinen Reichstag vertragen werden möge. Auch da wider verhoffen, der Keyser 
sich dessen weygern wurde, er doch das seinig zuthun nicht vnterlassen wolle, etc. Welches Schreiben in 
concept oder Abschrift bey der Keyserlichen alten Registratur noch dato zufinden, das original aber zu 
Dreßden verhanden seyn soll. 

34. Keysers Maximiliani II. Schreiben an seinen Oesterreichischen Rath Lazarum von Schwendi, etc 
wie vbel ihm das angestifte Blutbad in Franckreich, vnd die Spanischen Consilia, wegen der vervbten 
Tyranney in Niderlanden, mißfallen, als die gäntzlich wider Christi vnd seiner heyligen Apostel Lehr vnd 
Leben streiteten, auch darumb vngezweiffelt die gerechte Räch vnd Straff bey Gott verdienen vnd erwecken 
werden. Dabey sich der löbliche Keyser mit bethewrtem reinen Gewissen entschuldiget, daß alles ohne seinen 

220 



Rath, willen vnd wissen geschehen sey, ob ihme schon dasselbe gar vngleich von etlichen imputiret worden; 
sondern daß insonderheit sein Tochter der Königin Franckreich, solche ministros vnd Räth habe, die mehr als 
ihr Herr selbst imperiren, vnd darumb auch die Sache vor seinem deß Keysers Wissen vnd Rath verhalten 
werde. Sampt was deme mehrers anhängig, vnd noch dato allen Regimentsd/rechw/j, forderist die den Namen 
Christi führen, vnd Verthädiger seiner Kirchen seyn wollen, zubetrachten höchstnöthig ist. 

35. Ein etlich hundert Jahr alte Päpstliche Epistel an die Bischöfe in Bayrn, wie sie das Kirchenwesen 
visitiren vnd reformiren sollen. Darauß man sihet, daß zu der Zeit noch etlicher massen ein Glantz von der 
Apostolischen Warheit vnd Lebensform in der Römischen Kirchen herfür geschimmert, ehe der scheinheylige 
Teuffei endtlich alle Krafit deß Wesens außgetilget hat: biß Gott seine newe reformatores (deren warlich der 
hocherleuchte Prediger Joannes Taulerus zu Straßburg, mit seiner New-testamentischen Geistlehre ein 
trefflicher Vorlauffer gewesen) erwecket, vnd die praeparatoria machen lassen, daß man jetzo den gantzen 
Kirchendähnen Matth:3. desto leichter abfegen könne. 

36. Vnter diese vorbereiter der künffflgen General-reformation, gehört auch Keyser Sigmund, der sich 
durch vnterschiedliche Concilia bemühet, den Stat der Christenheit beydes Geistlich vnd Weltlich 
zuverbessern; wie er dann derenthalben wichtige vnd wolbequembte reformations-pxmcten verfassen, vnnd den 
Concilial-Vättern zum effect vberreichen lassen. Weil aber meist allezeit die Päpst böse halßstarrige Schälck 
gewesen, vnd nie kein Joch Christi vber sich leyden wollen, sondern allein den Weltlichen Layen dasselbe 
auffgebürtet; also hat sich auch ermelter frommer Keyser Sigmund mit seiner so eyfrig vorgehabten 
reformation, gantz vergeblich von ihnen vnd ihren adhaerenten vexiren lassen müssen, biß er gar das Leben 
vber all sein Mühe, vnd vielfältiges beschwerliches vmbraysen, eingebüßt: Doch hat ihme Gott noch lang 
vorher ein besondere Genad gethan, deren er sich auß den actis erscheint, kräfitig getröstet, vnd auß solcher 
Antrieb, der Sachen desto embsiger nachgesetzet. Weil er in seinem Königlichen Schloß zu Preßburg in 
Hungaren, auß einer Göttlichen Vision oder Offenbarung, die noch daselbst in der newen Kirchen an einer 
Tafel mit vergulten Lateinisch vnd Teutschen (doch wegen alters nun theils vnleßlichen) Buchstäben 
beschriebner zusehen, am frühen morgen deß H. AufFährtstag Anno 1403. berichtet worden, daß Gott zu seiner 
Zeit, einen andern nach ihm erwecken werde, der nicht allein deß Römischen Reichs Zeichen zur lincken, 
sondern auch deß Geistlichen Regiments, als ein von Gott selbst qualificirter Priester, zur rechten Seyten 
tragen werde. Der soll das Göttlich reformations-werck außführen, als dessen er Keyser Sigmund nur ein 
Wegsbereiter mit den Conciliis wäre. Vmb willen aber der Name Friederich, (von Langen: oder Landenaw) 
dabey gehöret worden, scheinet auß den Vmbständen der Beschreibung, Keyser Sigmund seye in die 
Gedancken gerathen, daß sein nächster successor Keyser Friedrich (der Dritte) derselbe Königspriester seyn 
wurde. Weil aber der von Gott offenbarte effect vnter ihme nicht erfolget, so sagt Johan: Wolfius I. C. in seinen 
lectionibus memorabilibus (darein er auch diese Geschickt von Keyser Sigmund colligirt,) recht, daß man sein 
noch zuerwarten habe, vnd villeicht wenig zuvor werde wissen können wer er eygentlich sey. Wann man aber 
heylig schrifflmässig davon judiciren will, kompt kein anderer Mann als Fridrich oder Fridericus mit dem 
newen Solomon oder Schelomoh, so wol vnd nahe vberein; dann beyde nach Hebraeisch: vnd Teutschen laut, 
bedeuten einen solchen Mann, der selbst friedfertig ist, vnd darumb auch Fried machen könne. Dannenhero die 
Zeit glücklich seyn wird, so ein Zukunffl erreichet, da man in aller Welt vnd forderist genannten Christenheit, 
mit Frewden sagen vnd raffen wird, Vivae Rex Schelomoh-Fridericus, Glück zu dem Frieden-König, Psal:72. 
etc. 

37. Extract auß Herrn Lutheri Schrillten, wie aller Weltlichen Könige, Fürsten vnnd anderer Regenten 
Rath: vnnd Thatschläg gantz vergeblich vnd vnwürcklich seyn, wann sie nicht nach Gottes eygnem Sinn vnd 
Willen bedacht vnd vorgenommen werden. So dem politischen Stat noch zu Tag ein klaren Spiegel gibt, 
sonderlich wann sie das Psalmbuch Davids darzu nemmen, vnd solches auch mit dem Inhalt deß Koheleth oder 
Predigers Salomonis conferiren. 

38. Extract auß Herrn Doctor Hoens von Hoeneck Schriften, darinn er den Herrn Lutherum mit 
seinem wider das Antichristische Babel oder Papsthumb geführten religions-Eyfer gleichsam wider lebendig 
gemachet: auch danebenst vmbständtlich deducirt, was etliche Römische Keyser, als Carolus V. Ferdinandus I. 
vnd Maximiiianus II. für treffliche Leuth beydes Geist: vnd Weltlichen Standes, vmb sich gehabt, welche den 
Grund der heyligen Evangelischen Lehre sehr wol gefaßt vnd ihren Heren zum besten recommendiret haben. 
Davon dann so gewaltige effectus erfolget, daß sie nicht allein für sich Liebhaber Gottes Worts worden, 
sondern auch den Evangelischen Kirchgliedern so viel Freyheit zu vngehinderter Vbung ihrer religion oder 
Gottesdienstes wolgeneigt concedirt vnd verstattet haben. 
NB. Hier soll Herr Doctor Hoe fortfahren, vnd auch bey dem Hof dises löblichsten Keysers sampt seines Herrn 
Bruders, gleichen newe Creaturen durch Hülff deß Geistes Christi vnd deß Zeugnuß seiner Warheit, 
regeneriren helffen, damit Christus eine rechte gestalt in ihnen gewinnen: vnd sie hernach auch ihren Herren 
zu deren seeligmachenden Erkändtnuß in der wahren Gottseeligkeit, die beydes zeitlich vnd ewige prosperitet 
in Verheissung hat, nutz vnd eibawlich werden mögen. Sonsten beschweren sich die Evangelischen 

221 



Glaubensgenossen wider den Keyser vnd die seinigen vnzeitig, daß sie ihren Willen nicht erfüllen wollen, weil 
sie nicht wissen, was ihnen bey Verlust der Seeligkeit, zuthun nöthig ist. Sondern vielmehr sehen daß die 
newen Lutheraner viel ärger als die alten Papisten seyn, kein Lieb vnd Zucht vnter ihnen haben, welche andern 
ein Vrsach vnd Wegweiß zur Nachfolg vnd Gemeinschafft geben köndte. Ist also höchst nöthig, daß am ersten 
der berühmbten Evangelischen Kirchgemein (die am aller wenigesten rechte Christförmige Gemeinschafft 
vnter sich belebet,) ein schrifftmässiger reformations-Papst aufferstehe, vnd den Fegbesem erstlich auff diesem 
Dähnen Matth:3. so der Thür deß Herrn Hauses oder Tempels Ezech:9. am nächsten ist, ansetze, biß er weiter 
an die ausserhalbigen gelange. 

39. Extract auß vorgedachten Gottsköniglichen Reichsac/e« Anno 1637. das ist, ein außführliche 
deduction an den Keyserlichen vornemen geheymen Rath vnd Reichs Vice-praesidenten, Herrn, Herrn Peter 
Heinrichen Freyherrn von Stralendorff, etc. für ihne vnd den gesambten Keyserlichen Hof, sonderlich die 
Göttliche evocation vnd extraordinari-legimitation der Mitternächtigen executions-WaSea, vnnd warumb 
dieselben dagegen stracks von Anfang so eng limitirt, auch vber gethanen excursum, wider retrahirt vnd 
cohibiret worden, daß sie deß Römischen Keysers ihme von Gott reservirtes Erbeygenthumb niemahlen 
gäntzlich occupixea, weniger behalten können, betreffendt. Sampt grundmässigem Beweiß auß heyliger 
Schrift vnd andern Göttlichen indicien, daß die Zeiten der indischen Welt-regierung vnd darvnter forderist 
der vierten als letzten Römischen Monarchiae Dan:2.&7. 4.Esdr:12. & seqq. nun allbereit vollendet. Dahero 
dem Römischen Keyser als Göttlichem Oberverwalter vnd Statthalter derselben, ratione officii, obligt, vor allen 
vbrigen Potentaten am ersten, ihrem Ertz: oder General-Fürsten Apocal:l. & 19. zu forderlicher Beheb: vnd 
Aufrichtung deß aller Welt zum Heyl promittirten heyligen allgemeinen Reformation-Reichs Daniel:2. die 
gehorsame würckliche Hand zubieten, sonderlich was in Teutschen vnnd Italianischen Reichs Landen die 
Nothdurft wird. Darvnter dann deß Römischen Keysers vnd seines gantzen Hauses würckliche salvimng vnd 
continuiiliche prosperitet begriffen ist. 

40. Darzu gehört ein Speciflcation oder Catalogus von acht vnd zwantzig Beylagen allerley Tractaten 
vnd Schriften so die Sach mit mehrerm verkläret haben, welche dann nun mehr auch zu gemeinem Wissen der 
Welt, sampt andern requisiten durch den Druck edirt werden sollen. 

41. Derne seind auch abhängig die Berlinischen Acten de Anno 1632. biß 1636. von vielen Schriften 
vnd certificationen, so bey dem Churfürstlichen Hof vnd Schwedischen ministris zu ihrer Warnung, vnd 
Beförderung der Billichkeit, sonderlich was die Reichstags-nothdurften belanget, intimiret worden. Massen 
dann gegen verspürter nicht genügsamen realen Bequemung, die Göttliche praescriptions-Feder von 
oberhöhiger Gerechtigkeit wegen nicht änderst gekondt, dann alles das jenige was sie sonsten den genannten 
Evangelischen Bundsgenossen zu ihrem besten vnd sa/v/rung vermeynet, wider außzuleschen, vnd dasselbig 
alles vmb erforderlicher Correction vnd Demüthigung willen, zu ihrer Widerwertigkeit vnd Schaden 
zuwenden. Also daß eben zwischen solcher Zeit die Schwedische total-ruin bey Nördlingen erfolgt, vnd damit 
auch ihre vnzeitige Tractaten zu Frackfort am Mayn, auff ein mal zerstöret vnd versrtewet worden. So wol was 
sie ferner an vnterschiedlichen orthen vnd auff mancherley geheime Listweise tentirt, niemahlen noch dato zu 
keinem beständigen effect gelangen können. Sondern müssen in dem Göttlichen Bann wie die alt-Israelitischen 
Rebellen in der Wüsten, so lang vmbvag/ren, biß sie meistes durch ihre eygene Waffen vnd andere 
Plagschärpffe werden consumiret seyn, daß nicht mehr davon vberbleiben, als welche in Gottes Augen werth 
erachtet, ihrem rechten Josuae Apocal. 19. zu Einnemmung deß heyligen werthen Reichs Landes Dan: 7. & 12. 
künftig nachzuziehen, vnd der Meßschnuren oder Loßfalls deß lieblichen Erbs Psal:16. theilhaffiig zuwerden. 
42. Deßgleichen die Acta de Anno 1630. vnd 1631. mit den generali vnd special-ordinantzsa an alle 
vornembste Christnahmige Potentaten vnd respublicas, welche zum theil allbereit erfüllet, vnd der Rest folgen 
muß. Wiewol die politisch direction jederseyts ihren eygnen Zweck darzu setzet, kan doch derselbe dem 
Göttlichen Absehen nichts benemmen. Dann eben mit der widerwertigen Creatur ihrem eygnen Verlust vnd 
Vntergang, wird ihres Schöpffers Rath am scheinbarsten durch sie erfüllet, als dessen Rath wie die Schrift 
sagt, Ewiglich besteht. Derowegen thut es den grossen Weltknechten in ihrem eygenen Willen vnd Begierd oft 
wehe, daß sie nicht auch solche absolute Herren vnd Götter seyn, Psal:33. & 82. welche allezeit Rath vnd That 
kräftig zusammen fassen können. Aber auff diese weise käme der Teuffei als der Oberfürst der von Christo 
abtrünnigen Welt, auch zu Vergnügung seiner Begierde vnd zu Ruhe, wann er dem einigen afco/urinächtigen 
Gott in Herrschaft vnd Macht gleich seyn köndte, daß er kein Gsetz vnd Zwang von ihm empfahen vnd 
erleyden dörffie. Darumb gilt auch allhie beschließlich nur lauter williger Gehorsamb, wer den eyfernen 
direction oder Zuhtstab im Ernst nicht fühlen will Ps:2&110. Apoc:2.12. & 19. 

222 



VII. IRODALOM 

a. Kéziratok 

Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz 
Ms. Boruss. fol. 2o. 484. 
Ms. Boruss. fol. 2o. 201. 

Halle, a.S., Franckesche Stiftungen, Archiv und Bibliothek 
Ms. B17a 
Ms. B17b 
Ms. F 53 

Linz, Oberösterreichisches Landesarchiv 
Stiftsarchiv Kremsmünster, Hofgerichtsprotokoll des Stiftes 

Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek 
Cod. Guelf. 65.1. Extra 
Cod. Guelf. 2. Noviss. 2. 

b. Nyomtatványok 

ARNOLD, Gottfried: Unpartheyische Kirchen- und Ketzer-Historie, Vom Anfang des Neuen 
Testaments Biß auf das Jahr Christi 1688. Franckfürt am Mayn, 1729. 
BARINGIUS, Nicolaus: Trewhertzige Warnung an alle fromme Christen, sich zu hüten Für 
den newen Propheten, Darinn nicht allein auß der Kirchen Histori klärlich außgeführet wird, 
wie der leydige Sathan, nunmehr vber hundert Jahr, stracks nach wieder hervorbringung deß 
Heil. Evangelij, sich allezeit bemühet habe, desselben Lauff durch die Newen Propheten 
verhindern, Sondern auch in specie gehandelt wird, von deren AVREO SECVLO, Ob noch für 
dem Jüngsten Tage eine Tausendjährige güldene Zeit auff Erden zu hoffen sey. 
Wolmeznendtlich herauß geben Von NICOLAO BARINGIO, der Heil. Schrifft LICENTIATE 
vnd Predigern Göttliches Worts an der Hauptkirche, zu S.S. Jacob vnd Georg, in Hannover. 
Hannover, Gedruckt vnd verlegt von Johann Friedrich Glasern Fürstl. bestellten Buchdruckern 
daselbst, Im Jahr 1646. 
CAMPANELLA, Thomas: Von der Spannischen Monarchy, Erst vnnd ander Theyl. Oder 
Außführliches Bedencken, welcher massen, von dem König in Hispanien, der gantzen 
Weltbeherrschung, so wol ins gemein, als auff jedes Königreich vnnd Land besonders, 
allerhand Anstalt zu machen seyn möchten. ... Getruckt im Jahr, 1623. 
COLBERG, Ehregott Daniel: Das Platonisch-Hermetisches Christenthum Begreiffend Die 
Historische Erzehlung vom Ursprung und vielerley Secten der heutigen Fanatischen Theologie, 
vnterm Namen der Paracelsisten, Weigelianer, Rosencreutzer, Quäcker, Böhmisten, 
Wiedertäuffer, Bourignisten, Labadisten, und Quietisten, 1-2. kötet, Frankfürt-Leipzig, 1690-
91. 

223 



CRUCIUS, Johann: ANTI-WEIGELIUS, Id est, THEOLOGIAE, QUAM VALENTINUS 
WEIGELIUS, ex Paracelsi potissimum & veterum haereticomm lacunis haustam, variis sparsit 
libellis, ex sacris Literis & Antiquitate prompta confütatio. INSERTA EST LOCO SVO 
APPENDIX REGNI MILENARII, FUNESTAE DE FATALI Imperij Romani mutatione in 
Ecclesia & Politia, atque excidio Austriacae aquilae plenario, sententiae definitivae, a 
tenebrione Chiliasta, veritate invita, in lucem protrusae, opposita. Kassel, 1651. 
CORRODI: Kritische Geschichte des Chiliasmus, 1-3. kötet, Frankfurt und Leipzig, 1781. 
(HUNNIUS, Nicolaus) Außfiihrlicher Bericht Von Der Newen Propheten, (die sich 
Erleuchtete, GOttesgelehrte, vnd Theosophos nennen) Religion, Lehr vnnd Glauben, damit der 
Satan die Kirche GOttes auffs newe zu verunruhigen sich vnterstehet: Zu Nothwendiger 
Offenbarung der gefahrlichen Verführung, vnnd trewhertigen Warnung, daß sich alle, die ihnen 
ihrer Seelen ewige Wolfarth lieb sein lassen, dafür auffs fleissigste fürsehen: Auch gründlicher 
Widerlegung ihrer vielfaltigen schädlichen Irrthumb: Gestellet durch Das Predigampt der 
Christlichen Gemein zu Lübeck, Hamburg, vnd Lüneburg. Lübeck, 1634. 
JANUS, Andreas: Bey der Hochgräfflichen Christlichen SEPULTUR und Leich-Begängnus 
DER weyl. Hochwolgebohrnen FRAUEN, Frauen Clara Benigna, Gräffin von Buchhaim etc. 
etc. ... allhier in Regenspurg, verschieden, Anno 1683. den 24. Augusti St. Nov. gerad an Ihren 
Geburts-Tage, umb 11 Uhr, Vormittag, und darauf in den Statt-Kirch-Hoff zur H. 
Dreyfaltigkeit genannt, den 24. Augusti St. vet. in ansehnlicher Hochadelicher Volckreicher 
Versamblung, in Ihre Grabes Ruhe beygesetzt worden; ... Durch ANDREAM JANUM 
Evangel. Predigern daselbst. Regenspurg, gedruckt bey Paul Dalnsteinern, 1683. 
MÜLLER, Johann: Nothwendige Vertheidigung Des Außführlichen Berichts Von der Newen 
Propheten, die sich erleuchtete Gottesgelehrte vnd Theosophos nennen, Religion, Lehre vnd 
Glauben, Wider Nicolaum Teting, welcher in seiner vermeinten wolbewehrten Verantwortung 
solchen Bericht in etlich wenig Punckten angetastet, die längst beantwortetet dinge 
wiederholet, vnd allerley Schwenckfeldische, Wiedertäufferische vnd Weigelianische Irrthumb 
darwider außgestrewet,... Durch Johannem Müllern, der H. Schlifft Litentiatum vnd Pastorem 
zu S. Peter in Hamburg. Gedruckt zu Hamburg bey Jacob Rebenlein, in Verlegung Zachariae 
Dertels, Buchhändlers daselbst, Im Jahr 1636. 
SPENGLER, Adam: I.N.J. Extract Der fürnembsten Weigelianischen Irrthummen , welche sie 
von den meisten Glaubens Artickeln foviren und führen, aus ihren eigenen Schrifften kurtz 
zusammen gezogen und mit Sprüchen und Zeugnüssen der H. Schlifft wiederieget. Allen 
einfaltigen Christen, sonderlich deren, die offt mit solche leuten (den Weigelianern) conversiren 
und umbgehen müssen zur Lehr Vnterricht und Warnung. Gestellet von M. Adam Spenglern 
Der Kirchen zu Writzen an der Oder Pfarrern und des benachbarten Inspectorn. l.Joh.IV.1. 
prüfet die Geister, ob sie von Gott seyn: Wittenberg, In Verlegung, D. TOBIAE HEVII Erben 
und Elerd Schumachers, Gedruckt bey Melchior Oelschlegels Erben, 1658. 
ZAPFFEN, Nicolas: Trewhertzige Wächterstimme, Wegen der An manchem Orte der Stadt 
Gottes Evangelischer Kirchen Einschleichenden Weigelianischen Nordbrenner (...) Gedruckt 
vnd verlegt zu VLM, Durch Balthasar Kühnen, bestellten Buchtruckern. Anno M.DC.XXXIX. 

c. Szakirodalom 

Rövidítések: 
FS = Franckesche Stiftungen, Halle an der Saale 
HAB = Herzog August Bibliothek, Wolfenbüttel 
OÖLA = Oberösterreichische Landsarchiv, Linz 

224 



Lexikonok: 
Jöcher = C. G. JÖCHER: Allgemeines Gelehrten-LEXICON, Darinne die Gelehrten aller 
Stände ... Nach ihrer Geburt, Leben, merckwürdigen Geschichten, Absterben und schafften 
aus den glaubwürdigsten Scribenten ... beschrieben werden. 4 kötet, Leipzig, 1750-51. 
(Hildesheim, 1960-61.) 
Thieme-Becker = Allgemeines Lexikon der bildenden Künstler von der Antike bis zur 
Gegenwart, Kiad. U. THIEME és F. BECKER. 
TRE = Theologische Realenzyklopedie, Kiad. Gerhard KRAUSE, 1, kötet, Berlin-New York, 
1974. 

Tanulmányok: (itt csak azokat tüntetjük fel, melyeket legalább kétszer említettünk.) 

J.H. Aisted, Herborns calvinistische Theologie und Wissenschaft im Spiegel der englischen 
Kulturreform des frühen 17. Jahrhunderts, Kiad. Jürgen KLEIN und Johannes KRAMER, 
Frankfurt a.M., 1988. 
BLEKASTAD, Milada: Comenius. Versuch eines Umrisses von Leben, Werk und Schicksal 
des Jan Arnos Komensky, Oslo-Prag, 1969. 
BORNEMANN, Margarete: Der mystische Spiritualist Joachim Betke (1601-1663) und seine 
Theologie - Eine Untersuchung zur Vorgeschichte des Pietismus, Diss. theol. Berlin, 1960. 
BRECHT, Martin: Das Aufkommen der neuen Frömmigkeitsbewegung in Deutschland, In 
Geschichte des Pietismus, 1. kötet, Der Pietismus vom siebzehnten bis zum frühen achtzehnten 
Jahrhundert, Kiad. Martin BRECHT, Göttingen, 1993. 113-205. 
BRECHT, Martin: Die deutschen Spiritualisten des 17. Jahrhunderts, In Geschichte des 
Pietismus, 1. kötet, Der Pietismus vom siebzehnten bis zum frühen achtzehnten Jahrhundert, 
Kiad. Martin BRECHT, Göttingen, 1993. 205-241. 
BRUCKNER, John: A Bibliographical Catalogue of Seventeenth-Century German Books 
Published in Holland, The Hague-Paris, 1971. 
BUBENHEIMER, Ulrich: Schwarzer Buchmarkt in Tübingen und Frankfurt. Zur Rezeption 
nonkonformer Literatur in der Vorgeschichte des Pietismus, In Rottenburger Jahrbuch für 
Kirchengeschichte 13 (1994) 149-163. 
BUBENHEIMER, Ulrich: Orthodoxie - Heterodoxie - Kryptoheterodoxie in der 
nachreformatorischen Zeit am Beispiel des Buchmarkts in Wittenberg, Halle und Tübingen, In 
Siebenhundert Jahre Wittenberg: Stadt - Universität - Reformation, Kiad. Stefan OEHMIG, 
Weimar, 1995. 257-274. 
BUDDECKE, Werner: Die Jakob Böhme-Ausgaben. Ein beschreibendes Verzeichnis. 1. rész, 
Göttingen, 1937. 
Catalog zu Ausstellungen im Museum für Kunsthandwerk Frankfürt am Main und im 
Kunstmuseum Basel ... als ... Ehren-Gedächtnis ... des Matthaeus Merian des Aelteren, Kiad. 
Többek között Christiane RIEMANN, Frankfürt am Main, 1993. 
COHN, Normann: Die Sehnsucht nach dem Millennium. Apokalyptiker, Chiliasten und 
Propheten im Mittelalter, Freiburg-Basel-Wien, 1998. 
DONAT, Dietrich: Gelehrte um Johann Arnos Comenius. Briefe und Stammbucheintragungen 
Chr. Besolds und P. Meiderlins, In Slavische Barockliteratur, 1. kötet, Kiad. Dimitrij 
TSCHIZEWSKIJ, München, 1970. 79-92. 
DÜLMEN, Richard van: Die Utopie einer christlichen Gesellschaft. Johann Valentin Andreae 
(1586-1654), Stuttgart, 1978. 
DÜLMEN, Richard van: Prophetie und Politik. Johann Permeier und die „Societas regalis Jesu 
Christi" (1631-1643), In Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 71 (1978) 417-473. 

225 



DÜLMEN, Richard van: Schwärmer und Separatisten in Nürnberg (1618-1648) - Ein Beitrag 
zum Problem des „Weigelianismus", In Archiv für Kulturgeschichte 55 (1973) 107-137. 
DÜNNHAUPT, Gerhard: Personalbibliographien zu den Drucken des Barock, 2.verb. Aufl., 
Stuttgart, 1990-1993 
ESCRIBANO-ALBERCA, Ignacio: Eschatologie, Von der Aufklärung bis zur Gegenwart, In 
Handbuch der Dogmengeschichte, IV. kötet, Sacramente - Eschatologie, Freiburg-Basel-Wien, 
1987. 
EYLENSTEIN, Ernst: Daniel Friedrich - Ein Beitrag zum mystischen Separatismus am Ende 
des 16. Jahrhunderts in Deutschland, Diss. Langensalza, 1930. 
EYLENSTEIN, Ernst: Ludwig Friedrich Gifftheil. Zum mystischen Separatismus des 17. 
Jahrhunderts in Deutschland, In Zeitschrift für Kirchengeschichte 40 (1922) 1-62. 
GEISSMAR, Christoph: Das Auge Gottes. Bilder zu Jakob Böhme, Wiesbaden, 1993. 
GERHARDT, Claus W.: Der technische Stand des Buchdrucks im 17. Jahrhundert, In Bücher 
und Bibliotheken im 17. Jahrhundert in Deutschland, Wolfenbütteler Schriften zur Geschichte 
des Buchwesens 6 (1980) 11-24. 
GEBSON, Kenneth: Philip Ziegler and Ludwig Friedrich Gifftheil: Apocalyptic and Millenerian 
Prophecy in Early Stuart England, (to be published) 
GELLY, Carlos: „Theophrastica Sancta" - Der Paracelsismus als Religion im Streit mit den 
offiziellen Kirchen, In Analecta Paracelsica - Studien zum Nachleben Theophrast von 
Hohenheims im deutschen Kulturgebiet der frühen Neuzeit, Kiad. Joachim TELLE, Stuttgart, 
1994. 425-488. 
GELLY, Carlos: Das Bekenntnis zur Gnosis von Paracelsus bis auf die Schüler Jacob Böhmes, 
In De hermetische Gnosis in de Loop der Eeuwen, Baarn, 1992. 400-442. 
GILLY, Carlos: Johann Arndt und die 'dritte Reformation' im Zeichen des Paracelsus, In Nova 
Acta Paracelsica (Beiträge zur Paracelsus-Forschung), Neue Folge 11 (1997) 60-77. 
HAASE, Roland: Das Problem des Chiliasmus und der Dreißigjährige Krieg, Diss. Leipzig, 
1933. 
The Hartlib Papers CD 1-2, Sheffield, 1995. 
HOHENEMSER, Paul: Flugschriftensammlung „Discursus politici" des Johann Maximilian 
Zum Jungen, Frankfurt am Main, 1930. 
INGEN, Ferdinand van: Jakob Böhme in Holland, In Wolfenbütteler Arbeiten zur 
Barockforschung 11 (1983) 227-254. 
Johann Valentin Andreae - Die Manifeste der Rosenkreuzerbruderschaft - Katalog einer 
Ausstellung, Kiad. Carlos GILLY, Amsterdam, 1986. 
JÜRGEN, Beyer: Lutherische Propheten in Deutschland und Skandinavien im 16. und 17. 
Jahrhundert, In Europa in Scandinavia. Kulturelle und soziale Dialoge in der frühen Neuzeit, 
Kiad. Robert BOHN, Frankfurt am Main, 1994. 35-55. 
KEMP, Fridhelm: Jakob Böhme in Holland, England und Frankreich, In Wolfenbütteler 
Arbeiten zur Barockforschung 11 (1983) 211-226. 
KESERŰ Bálint: Rajongók Erdélyben. Profetikus irodalom és publicisztika a XVII. század 
derekán, In Emlékkönyv Jakó Zsigmond nyolcvanadik születésnapjára, Kolozsvár, 1996. 247-
256. 
KESERŰ Bálint: Heterodoxie und Späthumanismus im östlichen Mitteleuropa, In Das Ende 
der Renaissance. Europäische Kultur um 1600, Kiad. August BUCK-KLANICZAY Tibor, 
Wiesbaden, 1987. 49-62. 
KESERŰ Bálint: In den Fußstapfen der Rosenkreuzer - Johann Permeiers Tätigkeit und 
Vorhaben im Karpatenbecken, az 1995-ös konferencián elhangzott előadás kézirata, 
megjelenés alatt. 

226 



KESERŰ Bálint: Ein oberschlesischer Spiritualistenkreis um Lazarus Henckel den jüngeren. 
Fragen und Hypothesen, In Oberschlesische Dichter und Gelehrte vom Humanismus bis zum 
Barock, Kiad. Gerhard KOSELLEK, Bielefeld, 2000. 281-292. 
LEHMANN, Hartmut: Das Zeitalter des Absolutismus: Gottesgnadentum und Kriegsnot, 
Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz, 1980. 
NÉMETH Noémi-SCHAFFER Andrea: Adalékok a tübingeni heterodoxia nyugat-
magyarországi kapcsolataihoz az 1620-as években, In Magyar Könyvszemle 112 (1996) 223-
233. 
NOACK, Lothar-SPLETT, Jürgen: Bio-Bibliographien Brandenburgische Gelehrte der Frühen 
Neuzeit, Berlin-Cölln 1640-1688, Berlin, 1997. 
PEUCKERT, Will-Erich: Das Rosenkreutz. 2. javított kiadás, Berlin, 1973. 
Pietismus und Neuzeit 14 (1988) kiad. DEPPERMANN, Klaus 
SCHIPP AN, Michael: Zwei Havelberger „Weigelianer" aus der Zeit des Dreißigjährigen 
Krieges - Panthaleon Trappe und Johann Bannier, In Europa in der frühen Neuzeit. Festschrift 
für Günter Mühlpfordt. 2. kötet, Kiad. Erich DONNERT, Weimar, 1997. 383-404. 
STRÄTER, Udo: Meditation und Kirchenreform in der lutherischen Kirche des 17. 
Jahrhunderts, Tübingen, 1995. 
SCHLEIFF, Arnold: Selbstkritik der lutherischen Kirchen im 17. Jahrhundert, Berlin, 1937. 
SZILÁGYI Sándor: I. Rákóczi György 1593-1648 (Magyar Történeti Életrajzok), Budapest, 
1893. 
TARRACO, Jaime: Angelus Silesius und die Spanische Mystik. Die Wirkung der spanischen 
Mystik auf den „Cherubinischen Wandersmann", In Spanische Forschungen der 
Görresgesellschaft (Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens) 15 (1960) 1-150. 
VISKOLCZ Noémi: Lucas Jennis frankfurti könyvkiadó katalógusa 1626-ból, In Művelődési 
törekvések a korai újkorban. Tanulmányok Keserű Bálint tiszteletére, Szeged, 1997. 639-654. 
WALLMANN, Johannes: Johann Arndt und die protestantische Frömmigkeit. Zur Rezeption 
der mittelalterlichen Mystik im Luthertum, In Johannes WALLMANN: Theologie und 
Frömmigkeit im Zeitalter des Barock, Gesammelte Aufsätze, Tübingen, 1995. 1-20. 
WALLMANN, Johannes: Zwischen Reformation und Pietismus. Reich Gottes und Chiliasmus 
in der lutherischen Orthodoxie, In Johannes WALLMANN: Theologie und Frömmigkeit im 
Zeitalter des Barock, Gesammelte Aufsätze, Tübingen, 1995. 105-123. 
WOLLGAST, Siegfried: Philosophie in Deutschland zwischen Reformation und 
Frühaufklärung 1550-1650, Berlin, 1988. 
WOLLGAST, Siegfried: Spuren der Häresie des 17. Jahrhunderts in Pommern, In Pommern in 
der frühen Neuzeit. Literatur und Kultur in Stadt und Region, Kiad. Wilhelm KÜHLMANN-
Horst LANGER, Tübingen, 1994. 349-372. 
WOTSCHKE, Theodor: Der märkische Freundeskreis Brecklings, In Jahrbuch für 
brandenburgische Kirchengeschichte (1930) 1-70. 
WOTSCHKE, Theodor: Der Polnischen Brüder Briefwechsel mit den märkischen 
Enthusiasten, In Deutsche wissenschaftliche Zeitschrift für Polen 22 (1931) 1-66. 
WOTSCHKE, Theodor: Die Frankfurter Folioausgabe der Arndteschen Postille und der 
österreichische Protestantismus, In Jahrbuch der Gesellschaft für die Geschichte des 
Protestantismus in Österreich 55 (1934) 65-68. 
WOTSCHKE, Theodor: Johann Ludwig und Johann Friedrich Münster. Ein Beitrag zur 
Geschichte des Separatismus, In Blätter für Pfälzische Kirchengeschichte 7 (1931) 97-107., 
129-143. 
WOTSCHKE, Theodor: Johann Permeier. Der Primarius der christköniglichen 
Triumphgesellschaft, In Zeitschrift für Kirchengeschichte 56 (1937) 565-592. 

227 



WOTSCHKE, Theodor: Matthäus Merian, In Neue kirchliche Zeitschrift 42 (1931) 57-64., 
185-192. 
WOTSCHKE, Theodor: Wilhelm Schwartz. Ein Beitrag zur Geschichte des Vorpietismus in 
Schlesien, In Zeitschrift des Vereins für Geschichte Schlesiens (1930) 89-127. 
WOTSCHKE, Theodor: Zwei Schwärmer am Niederrhein, In Monatshefte für Rheinische 
Kirchengeschichte 27 (1933) 144-178. 
WÜTHRICH, Lucas Heinrich: Das druckgraphische Werk von Matthaeus Merian d.Ä., 1-4 
kötet, Basel-Hamburg, 1966-1996 
WÜTHRICH, Lucas Heinrich: Matthäus Merian d.Ä. als Briefschreiber und Literat. In 
Librarivm 37 (1994) 162-177. 

228 



V M . ZUSAMMENFASSUNG 

Krise und Publizistik 

Die Lektüren einer heterodoxen Gruppe während des dreißigjährigen Krieges 

Die Dissertation behandelt anhand von zahlreichen Quellen die Lesestoffe und Leseweisen 

einer heterodoxen Gruppe während des Dreißigjährigen Krieges. Die Quellen der 

Untersuchung stammen aus dem Archiv der Hallenser Franckeschen Stiftungen. Es handelt sich 

um zwei Kodexe, in denen Briefe, Flugschriften und Traktate aus den Jahren 1620-40 zu 

finden sind. Diese Sammelbände gehörten Johann Permeier (1597-1644), einem Österreicher, 

der als Agent der Reformierten Stände in Linz und in Wien tätig war. Später, nach einer 

göttlichen Vision, fühlte er sich als Prophet berufen. Als Primarius der Societas regalis Jesu 

Christi reiste er viel. So ist er in den Niederlanden, Berlin, Frankfurt, Stuttgart und Hamburg 

nachzuweisen. Mit der heterodoxen Szene seiner Zeit war er sehr vertraut. Er stand mit 

zahlreichen Korrespondenzpartnern in Kontakt und bemühte sich so, Gleichgesinnte für sein 

Reformprogramm zu gewinnen. 

Einer der obenerwähnten Kodexe (Signatur: B17a) enthält einen Teil mit dem Titel Acta Regni 

Christi 1638., in dem sich 91 Briefe befinden. Diese Briefe wurden entweder von Permeier 

verfaßt oder sind an Permeier adressiert. Permeiers Briefpartner sind interessante Personen des 

öffentlichen Lebens, darunter österreichische Adelige (Georg Christoph von Schallenberg oder 

Christian von Pentz, aber auch Frauen, wie Anna Maria von Breuner oder Clara Benigna von 

Rauchenstein), daneben Adelige aus Schlesien (Abraham von Franckenberg) und Oberungarn 

(Melchior Beringer von Königshofen, Lazarus Henckel von Donnersmark), und auch Patrizier 

(der Hamburger Johann von Kherbergen), Ärzte (Florian Crusius), Studenten (Daniel Rudolff) 

und Handwerker (Andreas Detri) aus verschiedenen Städten Europas. Die Freunde schicken 

einander Bücherkataloge, Bücher und Flugschriften oder empfehlen in ihren Briefen neue 

Texte zur Lektüre. 

Das Ziel der vorliegenden Arbeit war es, diese meist kirchenpolitischen Flugschriften und 

theologische Traktate zu identifizieren, zu beschreiben und zu analysieren. In den ersten 

Kapiteln legten wir die Quellen dar, dann zeichneten wir auf der Grundlage unveröffentlichter 

Quellen ein neues und detailliertes Bild von Johann Permeier und seinen Briefpartnern. Im 

Hauptteil der Dissertation untersuchten wir die sogenannten „libri fanatici". Diese Bezeichnung 

229 



wurde von Seiten der lutheranischen Orthodoxie vielfach verwendet. Man verstand darunter 

die Bücher, in denen eine radikale Kritik an der Kirche, das Streben nach einer neuen 

Reformation und der Wunsch nach einem Beginn eines neuen Zeitalters vertreten wurden. 

Diese in den Briefen erwähnten Schriften haben wir den Themengruppen Chiliasmus, 

Kirchenkritik und Antikriegspropaganda, Mystik und Frömmigkeit zugeordnet. Zum Thema 

Chiliasmus gehören die Werke von Johann Heinrich Aisted (Diatribe de mille annis), von dem 

Engländer Joseph Mede (Clctvis Apocalyptica), Henricus Meerbotius (Sententia Definitiva) 

und von Permeier selbst (Error triunus und Vnpartheyische Censvr). In Flugschriften 

behandelten Joachim Betke, Ludwig Friedrich Gifftheil, Lorentz Grammendorf und Panthaleon 

Trappe, die bekannte Schwärmer aus der Berliner Gegend waren, Kirchenkritik und 

Propaganda. Unter dem Thema Mysik konnten wir den Traktat Christiemus Simplex von Paul 

Felgenhauer einstufen, sowie auch dem Speculum fldei von Hartwig Lohmann, die Werke von 

Jakob Böhme und einen von Permeier besorgten mystischen spanischen Traktat mit dem Titel 

Begierer oder der Seelenschatz. Diese Bücher werden in den Quellen nicht mit dem ganzen 

Titel und auch ohne anderen Angaben erwähnt. Es war uns möglich, alle Titel bis auf einen zu 

identifizieren und nachzuweisen. Ein Ergebnis, das angesichts der schlechten Überlieferung 

heterodoxer Schriften sehr erfreulich ist. 

In den nächsten Kapiteln der Dissertation wurde die Rolle des Druckers bei der Verbreitung 

heterodoxer Schriften dargestellt. In unserem Fall handelt es sich um den berühmten 

Frankfurter Matthaeus Merian d.Ä., der mit Permeier in Verbindung stand. Er gab viele der 

gewünschten Bücher heraus, teils auf Permeiers, teils auf eigene Kosten und auf eigene Gefahr. 

Diese Schriften erschienen meist anonym ohne Druckername und ohne Ort, um der Zensur zu 

entgehen. Unsere Darstellung konzentrierte sich hier auf die Entstehung eines 

Buchschwarzmarktes für heterodoxe Literatur. Daneben untersuchen wir den 

Zensurmechanismus der evangelischen Behörden. Diese beschränkten sich keineswegs darauf, 

Streitschriften gegen die Fanatiker zu verfassen. Vielmehr stellten sie mit Hilfe der weltlichen 

Macht die gefahrlichen Schwärmer vor Gericht und verwiesen sie des Landes, wie wir anhand 

eines Berliner Falles darstellten. 

Im Schlußkapitel faßten wir die Ergebnisse der Untersuchung zusammen und setzten sie in 

Beziehung zum Paradigma einer „Krise des 17. Jahrhunderts". Es wurde deutlich, zu welchem 

Zweck die heterodoxe Literatur in einer gebildeten Laiengruppe diente und warum gerade 

diese verbreitet und gelesen worden. Auf diese Weise war es möglich, einen kleinen Ausschnitt 

der religiösen Subkultur des 17. Jahrhunderts zu zeigen. 

230 




