
Szegedi Tudományegyetem 

Bölcsészettudományi Kar 

DOKTORI DISSZERTÁCIÓ 

BALOGH LEHEL 

LÉGY ÖNMAGAD! DE MELYIK? 

Az autenticitás filozófiai ideá(l)ja az egzisztenciális filozófiában és pszichoterápiában

Filozófia Doktori Iskola 

Dr. Csejtei Dezső, egyetemi tanár 

Etika, társadalom- és alkalmazott filozófia alprogram 

Dr. Tóth János, egyetemi docens 

A bizottság elnöke: Dr. Csejtei Dezső, egyetemi tanár 

Felkért bírálók: Dr. Kovács József, egyetemi tanár 

    Dr. Schmelowszky Ágoston, egyetemi adjunktus 

Bizottsági tagok: Dr. Czeglédi András, egyetemi adjunktus 

 Dr. Máté Zsuzsanna, főiskolai tanár 

Póttag: Dr. Sutyák Tibor, egyetemi docens 

Témavezetők: Dr. Tóth János, egyetemi docens 

 Dr. Juhász Anikó, egyetemi docens 

Szeged, 2012



 2  

Én, Balogh Lehel, teljes felelősségem tudatában kijelentem, hogy a benyújtott értekezés a 

szerzői jog nemzetközi normáinak tiszteletben tartásával készült. Jelen értekezést korábban 

más intézményben nem nyújtottam be, és azt nem utasították el. 



 3  

S. E.-nek 



 4  

Tartalom 

Tartalom ................................................................................................................................................. 4

Bevezetés ................................................................................................................................................ 5

1, Előzetes megfontolások ................................................................................................................... 5

2, Fogalmi tisztázások ....................................................................................................................... 13

I. fejezet: Az egzisztenciálfilozófia autenticitás-koncepciói ............................................................. 25

I. 1. Sören Kierkegaard ...................................................................................................................... 25

I. 2. Friedrich Nietzsche .................................................................................................................... 33

I. 3. Karl Jaspers ................................................................................................................................ 52

I. 4. Martin Heidegger ....................................................................................................................... 57

I. 5. Jean-Paul Sartre .......................................................................................................................... 82

II. fejezet: Az egzisztenciális pszichoterápia autenticitás-koncepciói ............................................. 97

II. 1. Az autentikus létmód mint az egzisztenciális pszichoterápia ideálja ....................................... 97

II. 2. Rollo May és Irvin Yalom egzisztenciális pszichoterápiája ................................................... 111

II. 3. Ronald Laing egzisztenciális pszichiátriája ............................................................................ 126

II. 4. Brit egzisztenciális pszichoterápia .......................................................................................... 139

III. fejezet: Összefoglalás és kritika ................................................................................................. 154

III.1. Az autenticitás ideáljának mozgásgörbéje .............................................................................. 154

III. 2. Félreértések, félreértelmezések és egy működőképes terápiás gyakorlat. Az autenticitás 
ideá(l)jának sokarcúsága ..................................................................................................................... 169

Bibliográfia ........................................................................................................................................ 181

Köszönetnyilvánítás ........................................................................................................................... 190



 5  

Bevezetés 

1, Előzetes megfontolások 

„Csak légy önmagad, és minden rendben lesz.” 

Ez a rövidke, hétköznapi mondat bármilyen egyszerűnek és banálisnak is hangozzék, 

rengeteg mindent rejt magában, és a foglalatát képezi annak, amiről a következőkben szó lesz. 

Egy mélyen gyökerező meggyőződést fejez ki ugyanis, egy már-már teljességgel ignorált 

eredetű és értékű hitet, hogy ha az ember önmagává válik, akkor minden rendben lesz. Mi 

derül ki ebből? Először is, hogy az ember nem önmaga. Másodszor, hogy nincs minden 

rendben. Hogy az ember nem esik egybe önmagával, továbbá hogy ez problémát jelent, amit 

orvosolni kell, jelen dolgozatban eme feltevéseket járom körül. Avagy közelebbről tekintve, 

egy bizonyos filozófiai hagyomány – az egzisztencializmus – egy jellegzetes fogalmának – 

autenticitás – átkerülését és beleivódását a mindennapok gyakorlatába a pszichoterápia 

praxisán keresztül. 

„Légy spontán, légy önmagad!” – hallhatunk gyakran ilyen és ehhez hasonló 

életvezetési elixírcseppeket barátainktól, jóakaró tanárainktól, olvashatjuk legkedvesebb 

regényeinkben, de általános elterjedtségét tetten érhetjük festményeken, fotókon, filmekben és 

magában a köznapi gondolkodásban ugyancsak. Ha valaki nem úgy viselkedik, ahogyan az rá 

jellemző, az rendszerint csodálkozást, adott esetben meghökkenést és rosszallást vált ki. Mire 

utal mindez? Hogy feltételezzük: az embereknek létezik egy szilárd és kézzelfogható jellemük, 

ami jellemzi őket (apa bátor, Pisti okos, Erika csalfa stb.). A jellem azért jellem, mert jellemez. 

Aki nem felel meg a jelleme által diktált képnek, az nem önmaga. Ha valaki részegen vérig 

sérti a felettesét, kedvesével sem éppen becézgető stílusban beszél, a fiát pedig jól nyakon 

vágja, akkor azt mondjuk rá: az alkohol miatt most éppen nem önmaga. Amikor kijózanodik, 

visszaemlékezve elszégyelli magát azért, amit – az alkohol befolyása alatt mint nem önmaga

– tett, és bocsánatkérésére főnöke, felesége, fia, amennyiben elnézőek, ekképp reagálnak: 

„Végre ismét önmagad vagy!” Ez a reakció egyrészt azt implikálja, hogy mindenki 

természetesnek véli a gondolatot, hogy képesek vagyunk nem önmagunk módjára létezni, 



 6  

másrészt hogy ez csupán ideiglenes, és, ami lényegesebb, kevésbé helyénvaló állapot, mint az, 

amikor egybeesünk önmagunkkal. A szégyen éppen annak (is) a jele, hogy amikor másként 

viselkedünk, mint ahogyan önmagunktól elvárnánk, akkor mi magunk is elfogadjuk, hogy 

jellemzően ilyenek vagy olyanok vagyunk, és az ettől való eltérés az idegenbe történő – 

helytelen és veszélyes – eltévelyedés. 

Az önmagunkra való reflexió igénye természetesen nem új keletű elgondolás, hiszen a 

legenda úgy tartja, hogy már Thalész azt írta a delphoi jósda falára: „Ismerd meg önmagad!”. 

Ez az „önmaga” azonban még nagyon távol áll attól az integratív centrumként felfogott 

szubsztantív szubjektumképtől, amely leginkább az újkor, jelesül Descartes óta jellemzi a 

nyugati gondolkodást. A modern szubjektum identitásának formálódása jól nyomon követhető 

Michel Foucault A szexualitás története című munkájában, amely különösen a harmadik 

kötetben (Törődés önmagunkkal) világít rá arra a már a görög és latin antikvitás óta fennálló 

gyakorlatra, amely az önmagunkkal való törődés különféle technikáiban manifesztálódik.1

Mégis, a modern szubjektum merőben eltér attól, amit a görögök és rómaiak számára jelentett, 

ezért az önmagává levés eszménye sem keletkezhetett azt megelőzően, hogy a modern 

értelemben vett „önmaga” létrejött volna. Ugyanakkor a helyzetet árnyalja az az 

eszmetörténeti tény is, hogy az egzisztencializmus által posztulált szubjektum már nem 

egyezik meg a modernitás – például Kant autonóm – szubjektumának elgondolásával sem, 

hanem egy új, szüntelenül változásban lévő szubjektum víziójával áll elő. Ez a vízió 

Kierkegaard Existenzével veszi kezdetét, majd Heidegger Daseinjában, valamint Sartre être-

pour-soi-jában csúcsosodik ki.  

Ahhoz, hogy önmagunkká lehessünk, előbb meg kell ismerkednünk önmagunkkal. De 

hogyan ismerhető meg egy olyan önmaga, amely szüntelen változásban létezik csupán? 

Továbbmenve: van-e egyáltalán egységes autenticitás ideál az egzisztencializmus 

hagyományán belül, avagy mindenki számára más és más az önmagaság és az önmagává 

válás jelentése? Mint látni fogjuk, az inautenticitás, vagyis az a létmód, amikor nem esünk 

egybe önmagunkkal, mindenki számára evidens módon értéktelenebb, mint az autenticitás. 

Nem jelentéktelen kérdés tehát, hogy vajon van-e erkölcsi relevanciája annak, amennyiben 

valaki inautentikus? Ami Heideggert illeti, köztudomásúlag nincsen etikai műve, és önmaga 

számos alkalommal explicit módon óva int attól, hogy a Lét és idő elemzései során 

felbukkanó, első pillantásra kifejezetten morálisan terheltnek tűnő kifejezéseket, mint 

1 M. Foucault: A szexualitás története III. Törődés önmagunkkal. Ford. Sujtó László. Budapest, Atlantisz, 2001. 



 7  

lelkiismeret, bűn, szabadság és önállóság, a hagyományos erkölcsi kontextusban értelmezzük. 

Mindazonáltal legalábbis zavaró és gyanakvásra ad okot, hogy éppen ezeket a terminusokat 

találta helyénvalónak alkalmazni az adott egzisztenciálék megnevezésére. Ezért nem meglepő, 

hogy az interpretáció-történet folyamán számos olyan olvasat ütötte fel a fejét, amely a 

lelkiismeret tulajdonképpeniségre való felhívásában többet vél felfedezni, mint puszta 

fenomenológiai deskripciót.2

Ha Heidegger nem is, Sartre már annál inkább megkísérelte kidolgozni az ontológiának 

az etikai felé való elmozdulását. A lét és a semmi, mint ismeretes, azzal az ígérettel zárul, 

hogy a már véghezvitt lételméleti vizsgálódásokat egy etikai mű fogja követni. Az ontológiai 

analízis ugyanis számos kérdést megválaszolatlanul hagyott. „Ezek a kérdések csak az erkölcs 

területén találhatnak válaszra. Egy következő művet szentelünk majd ennek.”3 Hogy mi lesz, 

illetőleg mi lett volna ennek a következő etikai műnek a vezérgondolata, már ezt is sejteti 

Sartre. „Az ontológiának és az egzisztenciális pszichoanalízisnek… fel kell fednie a morális 

cselekvőt, aki az a lét, akinek révén az értékek léteznek.”4 Az értékek szférája márpedig a 

gyakorlat maga, ahol ezek az értékek létrejönnek és meghatározódnak az egyes individuum 

döntései által, állítja Sartre. A lét és a semmi a rosszhiszeműség megkerülhetetlenségét 

mutatta ki az emberi gyakorlatban, az etikai mű ígérete azonban a rosszhiszeműségtől való 

„radikális eltávolodás” ígéretével kecsegtet, mely eltávolodás eszménye az autenticitás. 5

Jóllehet a szóban forgó etikai mű sohasem született meg, ennek az oka elsősorban abban állt, 

hogy erkölcsi tematikájú vizsgálódásait Sartre nem ítélte publikálásra érdemesnek. Halálát 

követően azonban mégis napvilágra kerültek Cahiers pour une morale6 címen. 

Meglehet, az egzisztencialista etikák szemmel láthatóan nem burjánzanak, az 

egzisztenciális fenomenológiai analízis talaján szárba szökkent egy, az etikától különböző, 

ámde nem kevésbé gyakorlatias orientáltságú tudományterület, amely magának az 

egzisztenciális pszichiátria nevet adta. Nomen est omen, az egzisztenciális pszichiátria a 

pszichés jelenségeket egzisztencialista, azaz az egyénhez mint egzisztenciához való 

viszonyulásában vizsgálja. Ez azzal jár, hogy a nem mentális szubsztanciaként felfogott 

2  Vö. pl. Ch. B. Guignon: „Authenticity, moral values and psychotherapy” In idem (ed): A Cambridge 
Companion to Heidegger. New York – Victoria, The Cambridge University Press, 1993, 215-239; illetve T. 
Carman: „The Concept of Authenticity” In Dreyfus H. L. – Wrathall M. A. (eds): A Companion to 
Phenomenology and Existentialism. Oxford, Blackwell, 2006, 229-239. 
3  J-P. Sartre: A lét és a semmi. Egy fenomenológiai ontológia vázlata. Ford. Seregi Tamás. Budapest, 
L’Harmattan, 2006, 735. 
4 Ibid. 734. 
5 Vö. ibid. 111, 3. lábjegyzet. 
6 „Füzetek egy erkölcstanhoz”. 



 8  

jelenvalólétet mint eredendően világban-benne-létet faggatja, és a számára feltáruló pszichés 

fenomének értelmére kíváncsi. Elveti tehát a „lélek mint szubsztancia” determinista 

elképzelését, sőt alapvetően szakít a lelki történések kauzalisztikus interpretációjával; helyette 

a fenomének leírására törekszik. Amennyiben a lelki jelenségek egzisztenciál-fenomenológiai 

leírásán túlmenően a pszichés betegségek gyógyítása is érdeklődésének homlokterébe nyomul, 

akkor nevezzük egzisztenciális pszichoterápiának.

Az egzisztenciális pszichoterápia és az autenticitás ideálja 

Az egzisztenciális pszichoterápia fogalma, semmi kétség, nem egy egységes 

megközelítést takar, amelyet egyetlen szerzőre, iskolára vagy időszakra leszűkítve lehetne 

konkretizálni. Mégis, számos jellegzetessége kimutatható anélkül, hogy szélsőséges vagy 

hamis generalizációkba kellene bonyolódnunk. Kialakulását hozzávetőleg a huszadik század 

első harmadának végére tehetjük, amikor a Lét és idő eredményeinek felhasználásával 

Ludwig Binswanger belevágott az ún. Daseinanalízis, vagyis a jelenvalólét pszichológiai 

interpretációjának heideggeri alapokon történő kimunkálásába.7 A Freud- és Jung-tanítvány 

svájci Binswanger fokozatosan távolodott el a pszichoanalízistől és közelített Heidegger 

ontológiai elemzéseihez, jóllehet maga Heidegger úgy találta, hogy nem sokat értett meg a Lét 

és időből, és inkább félremagyarázta azt, mintsem hogy kibővítette volna. Ezt a jellemzést 

később maga Binswanger is helytállónak ítélte.8 Ezzel szemben Medard Boss, egy másik 

svájci pszichiáter, Heidegger jóváhagyását élvezte, amikor pszichológiai elméletét a Lét és idő 

szellemében fogantnak minősítve kidolgozta a Daseinanalízis második, Binswangerétől sok 

ponton eltérő formáját. Maga Heidegger jó tíz esztendőn keresztül tartott előadásokat Boss 

meghívására pszichiáterek és medikusok számára, és ennek az együttműködésnek a 

gyümölcse lett a Zollikoner Seminaren címen megjelentett előadásgyűjtemény-kötet. A 

Daseinanalízis mindkét változata, a binswangeri és a bossi, az eltérések ellenére is 

megegyezik abban, hogy a freudiánus és általában a természettudományos megközelítések 

fiziológiai törvények által determinált szubjektumszemléletét a specifikusan werden-szerű 

7 A kezdeteknél szokás még megemlíteni Jaspers Allgemeine Psychopathologie és Psychologie der 
Weltanschauungen című műveit is, amelyek elsőként tettek kísérlet a pszichopatologicitás fenomenológiai 
leírására. 
8  Vö. H. Spiegelberg: Phenomenology in Psychology and Psychiatry. A Historical Introduction. Evanston, 
Northwestern University Press, 1972, 204. skk. 



 9  

emberi létmóddal, a jelenvalólét világban-benne-létével helyettesítik be, s ennek implikációit 

igyekeznek feltárni. 

Ezzel megközelítőleg egy időben alakította ki a bécsi származású Viktor Frankl a maga 

egzisztenciális pszichoterápia felfogását, amelyet logoterápia névre keresztelt. Miként már 

elnevezése utal rá, a logoterápia az ’értelem’ értelemben alkalmazott „logosz” fogalmát 

helyezi elmélete középpontjába. Frankl nézete szerint az ember számára az értelemkeresés az 

egyik, ha nem a legelemibb ösztön, és meggyőződése szerint a pszichopatologicitás minden 

esetben arra vezethető vissza, hogy az adott individuum nem talál rá azokra a célokra és 

értékekre, amelyek életének értelmet kölcsönözhetnének. Ezért a terapeuta célja nem más, 

mint az értelemkeresésben való közreműködés. A logoterápia azonban jelentős kérdésekben 

eltér a legtöbb egzisztencialista pszichoterápiától. Sartre-ral szemben például azt 

hangsúlyozza, hogy az értékek eleve adottak a világban, azokat felfedeznie kell az egyes 

embernek, s nem megalkotnia. 

A hatvanas években azután az USA-ba is megérkezett és rövid úton széles körű 

recepcióra talált a pszichológia és a pszichoterápia egzisztencialista megközelítése. Az, 

amivel szemben az önmagát ekkoriban még egzisztenciális-humanisztikus pszichológiaként 

definiáló mozgalom meghatározta magát, az Amerika-szerte domináns freudi pszichoanalízis 

volt. 9  Tanácsos azonban már itt felhívni a figyelmet, hogy amennyire az eddig említett 

európai irányzatok Heidegger filozófiai munkásságából és szinte kizárólag abból merítettek, 

addig az amerikai változat sokkal inkább az akkoriban a tengerentúlon egyébként is 

divatosnak számító Sartre filozófiai, pszichológiai és irodalmi nézeteire támaszkodott. 

Mindeközben Nagy-Britanniában előbb Ronald Laing révén születtek egzisztenciális 

pszichopatológiai és pszichoterápiás írások, majd az ún. British School of Existential Analysis

körébe sorolható pszichológusok formálták tovább az egzisztenciális pszichológia és 

pszichoterápia elméletét. Laing analízisei elsősorban a szkizofréniát vették górcső alá mind a 

klasszikus pszichoanalízis, mind a fenomenológia módszerének fényében, és intenciójuk az 

utóbbi prioritásának kimutatása volt. A British Schoolt, még ha a szó szoros értelmében nem 

is jelent(ett) egységes iskolát, összefogta az a törekvés, hogy a terápia, amennyire lehet, 

megszabaduljon a „betegség” diagnosztizálásától, magától a patologizálástól, illetőleg az 

értékítéletektől, és mindezek helyett a „beteg” megélt világának fenomenológiai leírására 

9 A teljes képhez hozzátartozik, hogy a pszichoanalitikus megközelítés mellett az akkortájt hasonlóképpen széles 
körben elterjedt behaviorizmus volt a másik cél a céltáblán. 



 10  

koncentráljon.10 A legjelentősebb „brit”11 egzisztenciális pszichoterapeuták közé tartoznak: 

Hans Cohn, Emmy van Deurzen és Ernesto Spinelli. 

Az egzisztencialista pszichológia és pszichoterápia, miként rövid áttekintésünk 

megmutatta, érzékelhetően sokszínű és kétségkívül divergens áramlatok összefoglaló neve, 

amelyek azonban feltétlenül közös nevezőre találnak abban, hogy módszerüknek a 

fenomenológiát, kiindulási pontjuknak pedig a világban-benne-létként és a lehetőségeire 

alapvetően nyitott egzisztenciaként felfogott egyszeri individuum valóságát tekintik. Az 

egzisztencialista pszichológia, és különösképpen az azt alkalmazó terápia már nem tartozik a 

filozófia berkeibe. Ám miután a filozófia igényt formál rá, hogy hozzászóljon a gyakorlathoz, 

a pszichoterápia pedig a gyakorlati viszonyulás egyik módja, ekképp az a szerencsés 

konstelláció adódik, hogy a pszichoterápiának van kérdeznivalója a filozófiától, a filozófiának 

pedig van mondandója a terápia számára. Különösen igaz ez az egzisztenciálfilozófia 

esetében, amelynek egyik kulcsmozzanata a reflektálatlanságból való kimozdítás és az egyén 

kivezetése a konvencionális válaszok erdejéből. Az egzisztenciális pszichológia és terápia 

abból az elemi elégedetlenségből született, ahogyan a pszichiáterek a konvencionális módon 

felfogott szubjektumok konvencionális módon felfogott betegségeit gyógyítani próbálták, 

holott az egzisztencialisták szerint sem egyik (a szubjektumkép), sem másik (a 

betegségfogalom) nem megfelelő arra a célra, amire született: az emberi valóság adekvát 

megragadására és az egyén „jóllétének” [well-being] elősegítésére. 

Jelen dolgozat arra tesz kísérletet, hogy az egzisztenciálfilozófia gyakorlathoz való 

viszonyulásának egy konkrét jelenségén keresztül kritikailag vizsgálja meg az 

egzisztenciálfilozófia tényleges lecsapódását a gyakorlatban. A gyakorlathoz való viszonyulás 

elemzendő közege az egzisztenciális pszichoterápia lesz, a konkrét jelenség pedig, amely a 

kutatások irányát, tartalmát és terjedelmét vezeti és megszabja, az autenticitás ideá(l)ja; 

pontosabban: az autenticitás filozófiai ideáljának metamorfózisai és átkerülése a 

pszichoterápia területére. Hiszen, mint demonstrálni szándékozom, az autenticitás éppen az a 

centrális filozófiai és pszichoterápiás koncepció, amely a sajátos jellemzőjét alkotja az 

egzisztenciális pszichoterápiának, lévén a terápia voltaképpeni funkciója és célja abban ölt 

testet, hogy az individuumot tulajdonképpeni – autentikus – önmaga felé vezesse. Azt a 

10 Vö. M. Cooper: Existential Therapies. London – Thousand Oaks – New Delhi, Sage, 2003, 127. 
11 Az idézőjel arra utal, hogy születési helyét tekintve a felsorolt terapeuták egyike sem brit: Cohn osztrák, van 
Deurzen holland, Spinelli pedig olasz. Ami mégis „brit”-té teszi őket, az az, hogy mind a londoni központú 
Society for Existential Analysis holdudvarában tevékenykedtek és utóbbi kettő tevékenykedik is mind a mai 
napig. 



 11  

meggyőződést viszont, amely a „Légy önmagad!” imperatívuszában leli meg a pszichés 

egészség, valamint az egyéni emberi „jóllét” bázisát, az egzisztenciálfilozófia kondicionálja. 

Ennélfogva mielőtt a pszichoterápiás praxisban járnánk utána az autenticitás eszményének, 

megkerülhetetlen, hogy ennek az eszménynek az egzisztenciálfilozófiai eszmetörténetét 

végigkövessük. 

Erre annál is inkább szükség van, mivel az egzisztenciális pszichológusok és terapeuták 

jellemzően – ám el nem ítélhető módon – nem érzik az igényét annak, hogy amikor az 

autenticitásról értekeznek, utánanézzenek, vajon az a szerző, akire hivatkoznak, valóban azt 

állította-e, amit róla állítanak, hogy állított. A primer filozófiai irodalom ignorálása vagy 

negligálása, véleményem szerint, egy tökéletesen érthető tendencia eredménye. Ez a tendencia 

egyrészt abban áll, hogy a pszichológusok szeme elé az egzisztenciálfilozófia már mindig is 

mint interpretált „korpusz” került, tehát antológiákon, és még inkább a témában otthonos, 

ámde óhatatlanul szubjektív értelmezéseken keresztül, amelyek nem elhanyagolható 

mértékben torzították és összezsugorították a lehetséges vizsgálódás fókuszát. A tendenciához, 

másrészt, az is hozzátartozik, hogy az egzisztenciális pszichológiát és terápiát kidolgozó 

pszichológusok és orvosok – pszichológusok és orvosok. Tehát nem filozófusok, hanem olyan, 

alapvetően a modern természettudományos paradigmában edukálódott specialisták, akik 

számára az „ontológia” – szélsőséges esetben – nem egyéb, mint helytelenül kiejtett 

„onkológia”. Még azok is, akik vették a fáradságot, hogy mélyebbre ássanak, mint például 

Laing, May vagy Yalom, olykor hajmeresztően egyéni interpretációkra vállalkoznak. 

Mindazonáltal nagyon fontos nyomatékosítani, hogy éppen ezek a filozófiailag sokszor 

tarthatatlan átértelmezések vezettek el egy nagyon is életképes gyakorlathoz, és ennek a 

jelenségnek a vizsgálata ugyancsak dolgozatom feladatai közé tartozik. Olyannyira, hogy élek 

a gyanúperrel: az egzisztenciálfilozófiai elemzések, noha az emberi valóság mind teljesebb és 

hitelesebb feltárására törekednek, némely esetben azonban mégis annyira eltávolodnak az 

emberi valóságtól magától, hogy éppen eszméik gyakorlatra való tényleges átültetése nem 

lehetséges ezen eszmék át-, vagy ha tetszik, félreértelmezése nélkül. Az egzisztenciális 

pszichológiának és terápiának tehát, meglehet, kiigazító funkcióit is tulajdoníthatunk majd, 

amennyiben empirikusan teszteli az ontológiai analízisben felmutatott egzisztenciálék 

felmutatási módjának érvényességét. Minderre azonban csak az autenticitás beható vizsgálata 

után kerülhet sor. 

Az egzisztenciálfilozófia és az egzisztenciális pszichoterápia tudományos igényű 

vizsgálata számos nehézséggel találja magát szemben. Ezek egyike a terminológia konfúz és 



 12  

gyakorta félrevezető voltában keresendő. Következésképp szükség lesz egy előzetes fogalmi 

tisztázásra, amely természetesen minden filozófiai dolgozat sajátja, ám jelen esetben kiemelt 

fontosságú, mert, egyfelől, nem mindig értem majd azt a bevett fogalmakon, mint amit a 

bevett fogalmakon érteni szokás, másfelől mert amennyire módomban áll, törekszem a 

túlságosan körülményes fogalomhasználattól való tartózkodásra. Ezt a fogalmi tisztázást a 

Bevezetés második fejezete végzi el. Egy másik nehézség abból adódik, hogy sem olyan, mint 

„egzisztenciálfilozófia”, sem olyan, mint „egzisztenciális pszichoterápia” nem létezik olyan 

értelemben, ahogyan például egy konkrét mozgalom vagy iskola, mint pl. a Franfurti Iskola 

létezik. Mint az egzisztenciális pszichiátria kapcsán utaltam rá, ezek nagyon különböző 

törekvések, szerzők és problémák összefoglaló elnevezései, és mint ilyenek, olyan széttartó 

sokaságot ölelnek fel, hogy voltaképpen semmi „konkrétat” nem tudunk megragadni, ha 

először is mi magunk nem töltjük fel értelemmel ezeket a hívószavakat. Ezért a soron 

következő fogalmi tisztázás egyik legfontosabb pontjának az „egzisztenciálfilozófia” és az 

„egzisztenciális pszichoterápia” fogalmainak lefektetése fog bizonyulni, milyen értelemben, 

mely szerzőket beleértve, és melyeket kihagyva beszélek a dolgozat folyamán 

egzisztenciálfilozófiáról, illetőleg egzisztenciális pszichoterápiáról. Legelőször is tehát meg 

kell alkotnunk ezeket a fogalmakat, hogy az autenticitás szóban forgó analízise egyáltalában 

lehetséges legyen, és csak utána kerül majd, fokozatosan, kimutatásra, mennyiben elégtelenek 

az előzetes definíciók.  

A vizsgálódás fonala és irányai 

Az itt következő vizsgálódások fonalát az autenticitás mint tulajdonképpeni emberi 

létmód fogalmának nyomon követése fogja szolgáltatni. A dolgozat a következőképpen 

tagolódik: 

I. fejezet: Az autenticitás filozófiai fogalmának elemzése öt – egzisztenciálfilozófiailag 

eminens – munkásságon keresztül. Az első fejezet Kierkegaard, a második Nietzsche, a 

harmadik Jaspers, a negyedik Heidegger, az ötödik Sartre releváns gondolatait vizsgálja. 

II. fejezet: Az autenticitás mint az egzisztenciális pszichoterápia ideáljának elemzése 

prominens egzisztenciálpszichológusok munkásságán keresztül. Az első fejezet a kezdeteket 

(Jaspers ide vágó munkásságát, a Daseinanalízist, valamint a logoterápiát), a második az 



 13  

amerikai egzisztenciális terápiát (May és Yalom), a harmadik Laing egzisztenciál-

fenomenológiai megközelítését, a negyedik pedig a brit iskolát (van Deurzen) vizsgálja. 

III. fejezet: Kritikai elemzések az autenticitás-fogalom mozgásgörbéjének megrajzolása 

segítségével. A zárófejezet arra a kérdésre keresi a választ, hogy az egzisztenciálfilozófia 

gyakorlati alkalmazása mennyiben jár kiküszöbölhetetlenül az egyes koncepciók 

félreértelmezésével, leegyszerűsítésével és revíziójával. Másfelől az egzisztenciális 

pszichoterápia önértelmezésének „jóhiszeműségére” is rákérdez, vagyis arra, mennyiben lehet 

képes teljesíteni a gyakorlatban, amire elméletében vállalkozik: az értéksemleges, par 

excellence „egzisztenciális” terápia megvalósítását. Továbbá annak is utána kívánok járni, 

hogy az autenticitás ideálja a tárgyalt filozófusok által kidolgozott formájában valóban olyan, 

a kultúránk mélyén meghúzódó imperatívusz-e, amely a legjobb alternatívát kínálja az 

emberek mentális egészségéhez és életgyakorlatához. Itt az autenticitás eszményében rejlő 

inherens ellentmondásokra és veszélyekre hívom fel a figyelmet, valamint az önmagunkká 

válásra történő biztatásnak a moralitással való kapcsolatát vizsgálom meg. Vajon kultiválja-e 

az egzisztenciális terápia a devianciát, a normáktól való eltéréseket, és ezen keresztül az 

immoralizmust? Ezekre a kérdésekre keresem a választ. 

2, Fogalmi tisztázások 

Egzisztencializmus 

Egzisztencializmuson azt a modernkori – tizenkilencedik-huszadik században kialakult – 

filozófiai megközelítést értem, amely elsődleges feladatának a szubjektív emberi valóság 

minél hitelesebb leírását tűzi ki céljául, s eme célkitűzése érdekében szakít a nyugati filozófiai 

tradícióban meggyökeresedett szubjektum-objektum dualizmussal és általában a világ 

objektív leírásának igényével. Ezzel szemben alapvetően a szubjektum szempontjából, annak 

önmagához, másokhoz és a világhoz való tényleges viszonyulásai alapján vizsgálódik.12 A 

„szubjektum” fogalma, miután ontológiailag diszkreditálódik, az egzisztencialista 

gondolkodásban átadja a helyét olyan fogalmaknak, mint jelenvalólét vagy önmagáért-való-

12 S. Michelman: Historical Dictionary of Existentialism. Lanham – Toronto – Plymouth, The Scarecrow Press, 
2008, 132. sk. 



 14  

lét. Ezek mindegyike ugyanazt a létezőt, a mindenkor világban létező, egyszeri, ezért unikális 

emberi valóságot jelöli, tehát a mindenkori egzisztenciát. Az egzisztencia a minden értelmezés 

előtt adódó legsajátabb emberi valóság, nem egy általános emberi természet, hanem minden 

egyes individuum számára más és más. Hogy az egzisztencia nem változhatatlan 

szubsztanciaként elgondolandó, az nem vitás, ám hogy mégis mennyire állandó vagy 

mennyire diffúz, ez szerzőnként változik. Azt mindenesetre tanácsos előrebocsátani, hogy az 

egzisztencializmus az egzisztenciára mint fundamentálisan lehetőség-létre gondol, amely 

képes így is, meg úgy is létezni. Éppen ez a potencialitásokra való eredendő nyitottsága 

szavatolja, hogy az ember képes autentikus vagy inautentikus módon létezni, egyáltalán, hogy 

különféle létmódjai vannak.  

Filozófiatörténetileg az egzisztencializmust Martin Heidegger Lét és idő című 

opuszának megjelenésétől, azaz 1927-től szokás datálni.13 Heidegger a Husserltől átvett és 

átdolgozott fenomenológia módszerét alkalmazva ered a lét értelmének nyomába. Nem 

indokolatlan azonban azt állítani, hogy a mű, minthogy az eredeti tervekhez képest csak a 

töredéke készült el, sokkal inkább a jelenvalólét analízisét nyújtja, mint tágabb értelemben 

vett ontológiát. Heidegger mellett a német Existenzphilosophie másik kiemelkedő képviselője 

Karl Jaspers, aki az Existenz mint az autentikus emberi létmód és a határszituációk 

elméletének kidolgozásával ugyancsak elévülhetetlen érdemeket szerzett az 

egzisztencializmus formálódásában és befolyásossá válásában. Az egzisztencializmus 

mindazonáltal elsősorban mégis inkább Heidegger hatására talált recepcióra Németországon 

kívül. Jean-Paul Sartre a husserli fenomenológiát és a heideggeri egzisztencializmust ötvözte 

a sajátosan francia karteziánus örökséggel, és ezek jellegzetes eredményeként hozta létre a 

maga egzisztencializmusát, amelyet A lét és a semmi 1943-as megjelenése fémjelez. Sartre 

nyomában azután számos francia gondolkodó kísérletezett egzisztencialista és fenomenológiai 

elemzések és elméletek kidolgozásával. Közülük a legjelentősebbek Gabriel Marcel, Albert 

Camus, Maurice Merleau-Ponty és Simone de Beauvoir. 

Az egzisztencia előtérbe nyomulása azonban már jóval a „hivatalos”, sartre-i 

egzisztencializmus megjelenése és kibontakozása előtt megtörtént. Az ilyen értelemben első 

egzisztencialista, aki a későbbi kulcstémák majd’ mindegyikét érintette és többé-kevésbé 

problematizálta is, nem más, mint Sören Kierkegaard. Ő volt az, aki a tizenkilencedik 

században elsőként emelte piedesztálra az önmagát kereső-kutató egyént, aki óva intett a 

13 Vö. ibid. xiii. skk. 



 15  

személyiség elvesztésétől és a tömegbe való beleveszéstől, így talán nem túlzás azt állítani, 

hogy filozófiatörténetileg vele indul az autenticitás ideáljának térhódítása. Hasonlóképpen 

Friedrich Nietzsche, jóllehet egyes filozófiatörténeti kánonok némelyike inkább a 

Lebensphilosophie körébe sorolná be, sok szempontból mégis ugyanolyan joggal nevezhető 

protoegzisztencialistának, akárcsak Kierkegaard. Más filozófiai nyelvet beszélve és más 

eredményekre jutva ugyan, ám Nietzsche ugyanolyan lelkes szószólója az egyéniség 

önmegvalósításának, miként Kierkegaard. Ennélfogva nem vitás, hogy mindkettejük 

filozófiája elsőrangú fontossággal bír témánkat illetően. 

A dolgozat terjedelmi korlátai nem teszik lehetővé az összes egzisztencialista szerző 

tárgyalását. Erre azonban nincsen is szükség. Mivel a részcél az autenticitás fogalmának 

egzisztenciálfilozófiai vizsgálata, ezért elegendő azokat a szerzőket számba venni, akik ebben 

a konkrét vonatkozásban alkottak jelentőset. A kiválasztást továbbá az is motiválja – és segíti 

egyszersmind –, hogy az egzisztenciális pszichoterápia irodalma túlnyomórészt ugyanezeket a 

filozófusokat idézi, amikor a maga autenticitás eszményével operál. Ezért, kronológiailag 

haladva, Kierkegaard, Nietzsche, Jaspers, Heidegger és Sartre autenticitás-koncepcióit és az 

ezekhez elengedhetetlen elméleti kontextust elevenítem majd fel az I. fejezetben. 

A gyakori kérdésre, amely úgy szól, vajon tekinthetünk-e az egzisztencializmusra 

egységes iskolaként, már a vizsgálódások elején azt kell válaszolnom, hogy nem, semmi 

esetre sem. Dacára annak, hogy lényegileg egyező impulzusok, „a kor kihívásai” teremtették 

meg a lehetőségét, az egzisztencialistának nevezett gondolkodók nagyon eltérő filozófiai 

megoldásokat találtak ezekre a kihívásokra. Hogy ez a tény, vagyis az egzisztencialista 

hagyomány heterogenitása sokszor elsikkad, a legkevésbé sem üdvözlendő körülmény, hiszen 

nagyon sok téves elgondolásra és értelmezésre ad okot. Ilyen például az az elmélet, hogy az 

egzisztencialisták lényegében mind ugyanarról beszélnek, gyakorlatilag mind egyetértenek a 

„lényeges” kérdéseket illetően.14 Bizton kijelenthetem, hogy ez a megállapítás nem helytálló, 

s ennek igazolására számos példát fogunk látni a következő fejezetekben. Ami az 

egzisztencialista filozófiákban mindazonáltal mégis közös, az a tulajdonképpeni önmagaság, 

az egzisztencia előtérbe állítása, és különösen az a problematika, amely az önmagaság 

elveszíthetőségének, illetve elnyerhetőségének igyekszik a mélyére hatolni. 

Az autenticitás etimológiája, köznapi és filozófiai jelentései 

14 Vö. pl. Cooper: ibid. 6-35. 



 16  

Az autenticitás köznapi fogalma alapvetően két jelentés körül mozog. Jelent 

egyfelől ’valódiság’-ot, ’hitelesség’-et, valaminek az eredeti, hiteles voltát. Autentikus lehet 

például egy eredeti okirat vagy egy aláírás, amely ilyen értelemben tehát nem hamisított, nem 

megmásított. Ezeknek az eredetéhez nem férhet kétség, más szóval hitelt érdemlők, 

megbízhatóak, nem utánzatok. A fogalom másfelől azzal áll kapcsolatban, amit ’illetékes’-

nek, ’hivatott’-nak, ’érvényes’-nek tartunk. Ebben az értelemben mondhatjuk, hogy egy 

színdarab autentikusan tár elénk morális kérdéseket, egy festmény autenticitása pedig abban 

állhat, hogy érvényesen reprezentál, tehát annyiban autentikus, amennyiben azt és úgy jeleníti 

meg, amire és ahogyan hivatott. Inautentikus reprezentáció volna például hamis színben, 

félrevezetően feltüntetni valamit, a kört úgy bemutatni, mintha ötszög volna stb. Ezen a 

példán láthatjuk, hogy nem áll távol egymástól a két jelentéscsoport, a hitelesség és az 

érvényesség. Azt is megfigyelhetjük továbbá, hogy a fogalom antonimája, az inautenticitás 

abban áll, ha valami nem hiteles, nem olyképpen jelenik meg, amire hivatott, ha tehát 

érvényessége megkérdőjeleződik.15

Ha a szó etimológiájára vagyunk kíváncsiak, akkor az ógörög és a latin nyelvhez kell 

fordulnunk. Az ógörögben az αὐθεντικóς (authentikos) szó ‘eredeti’-t, ‘valódi’-t, ‘legfőbb’-et 

jelent, amely az αὐϑέντης (authentes: ‘aki a saját jogán, saját hatalmánál fogva jár el’) 

melléknévi megfelelője, mindez pedig az autos: ‘önmaga’ és a hentes: ‘cselekvő’, ‘létező’ 

szavak összetételére vezethető vissza. A középlatinban már mint ‘authenticus’ volt jelen a 

kifejezés, amely az ófranciából (‘autentique’) került aztán át az angolba (‘authentic’), a 

németbe (‘authentisch’) és más nyelvekbe. A tizennegyedik századtól fogva kezdte magán 

viselni azt a jelentését, amely a tényszerűséggel, hitelességgel, a valóságnak való 

megfeleléssel fűzi össze.16

A következőkben némely autenticitás meghatározást vizsgálok meg. A definíciók sorát 

egy olyan példával kezdem, amely nem szakfilozófiai enciklopédiából 

(newworldencyclopedia) származik, a fogalmat mégis egyértelműen a filozófiához kapcsolja:  

Authenticity is a philosophical concept that denotes the genuine, original, true state of human existence. 

The concept arises from the insights that human beings generally live or exist in an inauthentic way and 

that the genuine sense of self and its relationship with others (including God and/or other people), have 

15 Vö. Finály H (ed): A latin nyelv szótára. Budapest, Editio Musica, 1991, ’Authenticus’ szócikk; illetve Bakos 
F: Idegen szavak és kifejezések kéziszótára. Budapest, Akadémiai Kiadó, 1994,  ’Autenticitás’ szócikk. 
16 Vö. www.myetymology.com, ill. www.etymonline.com „authentic” és „authenticity” szócikkeivel. 



 17  

been lost. The authentic life is often described as a life of freedom, joy, meaning, value, and happiness. 

Religious traditions generally incorporate such insights into their teachings, which often emphasize the 

restoration of an authentic self and society. In philosophy, the concept has also been discussed by many 

thinkers. According to Existentialists, who formally thematized the concept of authenticity, social 

relationships, cultural values, and norms construct an inauthentic self; the recovery of the authentic self 

requires a radical reexamination of cultural contexts, habitual lifestyles, and ways of thinking.17

A Ritter-féle Historisches Wörterbuch der Philosophie vonatkozó szócikkei 

(’Authentisch’, ill. ’Authentizität’) arról tájékoztatnak, hogy a fogalom a korábban 

említetteken – hitelesség, megfelelés a valóságnak stb. – túlmenően, a szerzőséggel is 

kapcsolatban állt egykoron, különösen a korai kereszténység idején. A görög egyházatyáknál 

példának okáért még ez a jelentésaspektus dominált. Idővel azonban elhalványult az 

autenticitás és az auctoritas terminusainak konvergenciája, habár még oly kései szerző is, 

mint Kant, a kinyilatkoztatással, illetőleg az egzegézis módjával említette egy lapon az 

„autentikus” jelzőt, amely az ő értelmezésében szemben áll a Szentírás „doktrinális” 

olvasatával. Filozófiai terminus techikusszá válását azonban majd csak Heideggernél, 

valamint Adornónál éri el az autenticitás fogalma. Előbbi kapcsán annyit tart érdemesnek 

lejegyezni a szócikk írója, hogy a heideggeri Eigentlichkeit szinonimájaként használatos, míg 

utóbbinál a zeneelmélet egyik központi kategóriája.18

Az angol nyelvű filozófiai irodalom meglehetős egyetértésben van a tekintetben, hogy 

kinek, kiknek a gondolkodásához köthető a fogalom. A Blackwell Dictionary of Western 

Philosophy így ír erről: 

Modern European philosophy [German Eigentlichkeit, from eigen, own, literally, my ownness, what is 

mine] Anxiety, the feeling arising from our sense of freedom, reveals to us that each person is uniquely 

himself or herself and no one else. According to Heidegger, each of us has our own potentialities to fulfill 

and has to face our death on our own. If, as Heideggerian Dasein, one has a resolute attitude in facing 

this lonely condition and holds a responsible position toward one’s uniqueness and individuality, that 

person is said to lead an authentic existence and to be aware of what this condition means. Authenticity 

holds onto both the future and the past and provides a constancy of the self. It also requires Dasein to 

17 http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Authenticity_(philosophy)
18 Vö. J. Ritter – K. Gründer – G. Gabriel (eds): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Vol. 1. Basel, 
Schwabe Verlag, 1971, „Authentisch”, ill. „Authentizität” szócikkek. 



 18  

accept its own death. Indeed, Heidegger claims that the real authentic self is revealed when one 

encounters one’s own death.19

A Stanford online fogalomtárában pedig a következő szerepel: 

Authenticity – in German, Eigentlichkeit – names that attitude in which I engage in my 

projects as my own (eigen). What this means can perhaps be brought out by considering moral 

evaluations. In keeping my promise I act in accord with duty; and if I keep it because it is my duty, I also 

act morally (according to Kant) because I am acting for the sake of duty. But existentially there is still a 

further evaluation to be made. My moral act is inauthentic if, in keeping my promise for the sake of duty, I 

do so because that is what “one” does (what “moral people” do). But I can do the same 

thing authentically if, in keeping my promise for the sake of duty, acting this way is something I choose as 

my own, something to which, apart from its social sanction, I commit myself. […] Authenticity defines a 

condition on self-making: do I succeed in making myself, or will who I am merely be a function of the 

roles I find myself in? Thus to be authentic can also be thought as a way of being autonomous. In 

choosing “resolutely”—that is, in commiting myself to a certain course of action, a certain way of being 

in the world—I have given myself the rule that belongs to the role I come to adopt. The inauthentic person, 

in contrast, merely occupies such a role, and may do so “irresolutely,” without commitment.20

Végezetül álljon itt egy olyan definíció, amely a Historical Dictionary of 

Existentialismből származik: 

The term “authenticity” (Eigentlichkeit) was introduced by Martin Heidegger in Being and Time, 

though the idea derives from Søren Kierkegaard. Kierkegaard was the first in the existentialist tradition 

to insist that authentic selfhood must be wrested away from the average anonymity of social life and from 

“aesthetic” diversions and distractions. Kierkegaard thus speaks of the process of “becoming a self” rather 

than “being a self.”21

Ami közös ezekben a forrásokban, hogy az autenticitás filozófiai koncepcióját 

Heideggerhez, illetve az egzisztenciálfilozófiához kötik. Ennek kapcsán kiemelik, hogy a 

fogalom specifikusan az emberrel, a Daseinnal van relációban. Az autentikus létmódról oly 

retorikával beszélnek, mintha az egyfajta elérendő cél, afféle személyes projekt volna, amely 

az emberi létező számára lehetőségként adott. Ám éppen minthogy csupán potencialitásában 

adott, ez jelzi, hogy alapvetően ennek hiánya, nem-megléte jellemző. Az inautentikus létmód 

mint az embernek a környezetéhez, másokhoz, de legfőképp önmagához való meghasonlott és 

elidegenedett viszonyulása kerül bemutatásra. Olyan egzisztenciálfilozófiai kulcsfogalmak 

19 N. Bunnin – J. Yu: Blackwell Dictionary of Western Philosophy. Blackwell Publishing, 2004, „Authenticity” 
szócikk. 
20 S. Crowell: “Existentialism”. http://plato.stanford.edu/entries/existentialism/
21 S. Michelman: Historical Dictionary of Existentialism, ‘Authenticity’ szócikk. 



 19  

bukkannak itt fel, mint a szabadságunk szülte szorongás, saját halálunkkal való szembenézés, 

a készen kapott társadalmi és kulturális normák, magától értetődő gondolkodásmódok és 

életvezetési stratégiák felülvizsgálatára történő felhívás, az önmagunk melletti elköteleződés, 

valamint választott értékeink és céljaink eltökélt követése. Az autenticitás eredeti 

jelentésaspektusai (hitelesség, érvényesség) tehát, mint látható, felszívódtak az emberi 

szubjektivitásba, minek folytán a ’hitelesség’ az önmagával [self, soi, selbst] szembeni 

hitelességgé transzformálódott. 

Egzisztenciális pszichológia

Az egzisztenciális pszichoterápiához az egzisztenciális pszichológián át vezet az út. Az 

egzisztenciális pszichológia a pszichés jelenségek egzisztencialista módon történő 

megközelítése. Ez két dolgot takar. Egyrészt egy attitűdöt, amely az egzisztenciálfilozófiából 

eredezteti magát. Másrészt az ún. egzisztenciális témákra való fókuszáltságot. Egzisztenciális 

témákon azokat a témákat értjük, amelyekkel az emberi valóság, a condition humaine 

elemzése során az egzisztencia oly módon találkozik, hogy ezek a témák számára nem mint 

puszta teoretikus kérdések, hanem döntően mint létét lehetővé tevő és formáló egzisztenciális

adottságok („existential givens”) bukkannak fel. 22  Ez az, amit filozófiailag fakticitásnak 

nevezünk. Olyan egzisztenciális faktumokról van tehát szó, amelyek az egzisztencia világban-

benne-létét, hogylétét, létmódjait alapvetően előirányozzák. Mindazonáltal fontos kiemelni, 

hogy csupán előirányozzák, azaz előre rajzolják azt a „játékteret”, amelyben az egzisztencia 

mint olyan mozgása egyáltalán lehetséges – nem pedig meghatározzák ezt a mozgást. Az 

egzisztenciális témák a következők: halál, szorongás, szabadság, értelem(nélküliség), 

autenticitás stb. 

Az egzisztenciális pszichológia egzisztencialista attitűdjén a következőt értem. Az 

emberi valóság mint egzisztencia nem a pozitivista emberkép szellemében kerül a vizsgálódás 

boncasztalára, hanem mint világban-benne-lét, amely mindenkor viszonyulásban van 

önmagával és világával. Miután az egzisztencia mint totalitás kerül tárgyalásra, ebből 

következik, hogy az egzisztenciális pszichológia meg sem kísérli a boncasztalra helyezni az 

egzisztenciát, hiszen, szemben az objektivista szemlélettel, nem gondolja úgy, hogy 

22 I. Yalom: Existential Psychotherapies. Basic Books, 1980, 7. skk. 



 20  

célravezető, ha az emberi valóságot elemeire boncoljuk. Mi több, azt sem gondolja, hogy az 

egzisztenciának volnának „elemei”, amelyekre szétbontható, és amelyekből újra összeállítható 

volna. Amikor a freudiánus vagy a behaviorista felfogással helyezkedik szembe, akkor 

azokban annyiban lát kivetnivalót, amennyiben antropológiájuk esszenciálisan redukcionista, 

amely az individuumot olyan „szubjektum”-ként vagy „én”-ként írja le, amely fizikai és 

fiziológiai törvények és szabályok által determinált.23 Olyan szubjektumként tehát, amely a 

megismerés számára mindig csak objektumként adódhat: egy rendkívül összetett, ámde 

mechanikusan működő objektumként, amelyet elsősorban az ok-okozatiság (inger-reakció) 

törvénye határoz meg. Az így felfogott szubjektum-objektum olyan szeparált részekből épül 

fel, mint id, ego és superego, benne „belső” ösztönök és késztetések dúlnak, és ezen ösztönök 

dinamizmusa, illetve szembetalálkozása a „valóság”-gal, a „környezet”-tel szüli a 

pszichológiai „diszfunkcionálás”-t. Az egzisztenciális pszichológia, mindezzel szöges 

ellentétben, a szubjektum-objektum dualizmust a világtól való hamis elszakítottságként 

utasítja el. Hasonlóképpen mellőzi az intrapszichikus részekről és a „belső” ösztönök 

dinamizmusáról való beszédet.24 Azt állítja, hogy nincs értelme az arról való diskurzusnak, 

hogy az egzisztenciában „belül” vannak a „külső” dolgok képzetei, lévén az egzisztencia már 

mindig kívül van a dolgoknál, és a velük való tényleges kapcsolat az alapja a pszichológiai 

problémáknak. Mindamellett ezek a pszichés problémák a fent említett egzisztenciális 

adottságokkal, az egzisztenciának a fakticitásával való szembesülésből adódnak. 

Az egzisztenciális pszichológiának történetileg nagyon sok változata létezik; elegendő, 

ha csupán arra gondolunk, hogy Jaspers és Sartre ugyanúgy megalkotta a maga koncepcióját, 

mint Yalom, Schneider vagy van Deurzen. Ami ezen a ponton érdekes számunkra, az az, 

hogy az egzisztenciális pszichológia, amikor pszichoterápiává bomlik ki, önmagának 

ugyanúgy képes kiegészítő (Yalom), mint integratív (Schneider) szerepet tulajdonítani, 

jóllehet eleinte (Daseinanalízis, May) önmagára inkább mint különálló irányzatra tekintett. 

Ezért most az egzisztenciális pszichoterápia fogalmi meghatározása következik. 

Egzisztenciális pszichoterápia 

23 Ibid. 
24 Ugyanakkor Yalom például az „egzisztenciális pszichodinamiká”-ról [Existential Psychodynamics] mint az 
egzisztenciális pszichoterápia integráns részéről beszél. Miként azonban látni fogjuk, ez igen távol áll a freudi 
vagy az interperszonális pszichodinamika modelljeitől. 



 21  

Az egzisztenciális pszichoterápia egy olyan pszichoterápiás megközelítés, amely az 

egzisztenciát önmaga fakticitásával való szembenézésre ösztökéli. Mindezt ama meggyőződés 

által vezérelve, hogy az egyén pszichés problémái eredőjében az egzisztenciális adottságoktól 

való szorongás áll. 25  Feladatát abban látja, hogy a terápiában résztvevő individuum 

fenomenológiai valóságát megértve segédkezzen az egyén előtt tornyosuló pszichés 

akadályok elmozdításában, ezáltal autentikusabb létmód felé irányítva az individuumot. Az 

autentikus létmódot tehát mint „pszichológiai egészség”-et posztulálja.26 Egészségről azonban 

nem a megszokott értelemben beszél. Az egzisztenciális terápia karakterisztikus 

ismertetőjegye, hogy megkérdőjelezi az olyan koncepciók relevanciáját, mint „egészség” és 

„betegség”, „normalitás” és „abnormalitás”, már amennyiben ezek a predikátumok a 

pszichére, az individuum „mentális állapotára” alkalmaztatnak. Alapintenciója szerint 

értéksemleges kíván lenni, más szóval nem óhajt egy általános érvényű egészség- és 

normalitás-fogalmat megalkotni, hogy azután ezekhez mérje az egyes individuumot. Ezért 

törekszik arra, hogy a terápia során a terapeuta ne mint autoritás lépjen fel az alárendelt 

„beteg”-gel szemben, hanem kettejük egyenrangúságon alapuló együttműködése teremtse 

meg azt a terápiás környezetet, amelyben éppen ez az egyenlőséget megvalósítani kísérlő 

interperszonális miliő a sikeres terápia kovásza. Ez magyarázza, hogy őrizkedik a „beteg” 

[patient] fogalmának használatától, és helyette inkább a „kliens” [client) kifejezés 

alkalmazását szorgalmazza. Továbbá ez, mármint az értéksemlegességre való törekvés az oka 

annak, hogy a fenomenológiához folyamodik mint módszereszményhez. Elsődleges 

feladatának a kliens fenomenológiailag megélt valóságának felderítését és leírását tartja, hogy 

„saját világának” tudatosítása segítségével szembesítse az egyént problémáinak gyökereivel. 

Az egzisztenciális értelemben vett egészség tehát mindig az adott egyén individuális 

„egészség”-ét jelenti, amelyet nem egy általánosan érvényes egészségfogalomhoz való 

hozzámérés szab meg, hanem az, hogy az egyén mennyiben képes elboldogulni a világában, 

mennyire nyitott rá, mennyire „otthonos” benne.27

Az egzisztenciális terápia munkája közben tehát visszanyúl a husserli „zárójelezés” 

módszeréhez, megkísérli kizárni a terapeuta személyes meggyőződéseiből és előítéleteiből 

fakadó torzító hatásokat, és a terápiás üléseken feltártakat mindig abból a szempontból 

25 Vö. Yalom: ibid. 5. 
26 Vö: „Healthy functioning would be seen as a person living an authentic life.” (C. Arnold-Baker – E. van 
Deurzen: „Existential Psychotherapy: Philosophy and Practice” In K. Jordan (ed): The Quick Theory Reference 
Guide: A Resource for Expert and Novice Mental Health Professionals. New York, Nova Science Publishers, 
2008, 53.) 
27 Ennek megfelelően az egzisztenciális betegség fogalmán, ha értenénk valamit, akkor azt értenénk, ahogyan az 
egyén a fakticitásából adódó szorongását nem képes kezelni, ahogyan elidegenül önmagától és világától. 



 22  

vizsgálja, hogy a kliens számára mit jelentenek. A fő mozgatórugó tehát az értelem keresése, 

jóllehet nem egy univerzális értelemé, hanem az adott egyén számára való személyes értelemé. 

Ennyiben tehát minden egzisztenciális terápia szükségképpen „szubjektív”, mert nem egy 

előzetesen meghatározott protokolláris jelentéstartományban mozog, hanem abban az 

értelemhorizontban, amelyet a terápiás praxis teremt meg a maga mindenkori 

egyedülállóságában. Ennélfogva nem annyira a múlt az, amelynek kiemelkedő szerepe van, 

hanem a terápia jelene. Habár a múlt kétségtelen fontosságát az egzisztenciális pszichoterápia 

sem tagadja a tekintetben, hogy az egyén pszichés problémái nyilvánvalóan a múltban lelik 

meg eredetüket, hiszen valószínűsíthetően egy korábban fennálló szituációval való 

megbirkózás kísérletének elégtelensége teremtette meg őket. Ugyanakkor miután az 

egzisztenciát nem mint kauzálisan determinált létezőt fogja fel, és minekutána az értelmek 

nem valami fixen adott dolgok az egzisztencia számára, a terápia sokkal termékenyebbnek 

ítéli az „itt és most” 28  felől kérdezősködni, mintsem a „szubjektum” mechanisztikus 

felfogásán alapuló etiológiákba bocsátkozni. Az „itt és most” az, amelyben az egzisztencia 

tisztázhatja maga előtt, mi milyen jelentéssel bír saját maga számára, és egyedül ez alapján 

képes dönteni afelől, hogy pszichés problémáit milyen módokon kísérelje meg feloldani. 

Az autenticitás fogalma az egzisztenciális pszichoterápiában 

Az autentikus létmód az egzisztenciális pszichoterápia telosza. Mint idea, mint elméleti 

koncepció viszonylag problémamentesen körülhatárolható, s ehhez a körülhatároláshoz van 

Deurzen definícióját veszem alapul, aki a következő módon ír az autenticitásról: 

Ez annyit tesz, hogy önmagukhoz igaz módon viszonyulnak és elfogadják az élet adta korlátozásokat, 

csakúgy, mint személyes korlátaikat. […] Az autentikus élet magában foglalja az emberi létmódból adódó 

ismeretlennel és szorongással való szembenézés bátorságát, és az átalakulást azzá, amit Heidegger 

„halálhoz viszonyuló lét”-nek nevez; hiszen egyedül a saját halandóságunk reális lehetőségként való 

elfogadásával élhetünk autentikus módon. Az autentikus élet ugyancsak magában rejti szabadságunk és 

önmagunk iránti kötelességünk felismerését, mely olyan döntések szüntelen meghozatalát jelenti, 

amelyekkel igaz potenciálunkat valósítjuk meg. Végső soron az autentikus élet a bölcsességről és az 

28 A „Here and now” Yalom gyakori szóhasználata, amellyel az egzisztenciális terápia egyik legfontosabb jegyét 
ragadja meg. 



 23  

igazságról szól. Arról, hogy az életünket és önmagunkat igaz és őszinte módon lássuk, valamint hogy az 

egzisztenciális szorongásból és bűnből fakadó érzéseinkre hangolódva megtudjuk, mi az, ami hiányzik.29

Ez a definíció három szempontból is kiváló. Először, mert felvillantja és anticipálja, 

hogy az egzisztenciális ontológia fogalmai milyen módon alakulnak át és kerülnek a 

gyakorlatba a terápiában. Az autenticitás itt mint valami elérendő és elérhető cél rajzolódik ki; 

egy olyan permanensen fennálló önmagához való viszonyulás, amely az egzisztenciának az 

„élet”-ét jellemezheti. Ilyenről, mint látni fogjuk, Heideggernél szó nincsen, jóllehet az idézet 

explicite rá hivatkozik. Másodszor, mert remek, habár természetesen nem kimerítő 

összefoglalót nyújt azokról a témákról, amelyeken mind az egzisztenciálfilozófia, mind az 

egzisztenciális pszichoterápia „végigrágja” magát, annak érdekében, hogy az autenticitást 

körül tudja írni. Említés esik itt az egzisztencia tulajdonképpeniségre való törekvéséről, 

fakticitásáról, az elhatározottságról, a szorongásról, a halálhoz viszonyuló létről, 

egzisztenciális időbeliségünk elfogadásáról, a Sartre-nál hangsúlyos egzisztenciális 

szabadságunkról és döntéseinkért vállalandó felelősségünkről, stb. Harmadszor, mert arra is 

felhívja a figyelmünket, hogy az autenticitás efféle definíciója, minden erénye ellenére sem

kielégítő. Az autentikus létmódot az egzisztenciális terápiák szignifikáns hányadában ugyanis 

éppen nem elérendő és elérhető célként tételezik, hanem ideálként, amely felé a terápiának és 

különösképpen a pszichés problémáival küzdő egyénnek erőfeszítéseket kell tennie, ám 

amelyről nem gondolják azt, hogy olyasvalami, ami megszerezhető, és ha egyszer már 

megvan, megtartható volna. Van Deurzen definíciója tehát azért is kiváló, mert rámutat arra, 

mennyire nem honol egyetértés az autenticitás „mibenlétét” illetően. 

Az autenticitáshoz való odafordulás azt jelenti, hogy immár nincs semmilyen más 

autoritás az egyénen kívül, mellett vagy felett, amely helyesebben tudná megítélni, mi az, ami 

számára – ámde csakis az ő számára – a lehető legjobb, mi az, amire szüksége van, ami 

hiányzik neki; ami felé tehát lépnie kell, ha pszichés problémáit kezelni kívánja. Két 

premissza kerül itt rögtön a szemünk elé. Az egyik, hogy a terápiához folyamodó individuum 

valamilyen mértékben inautentikus módon éli az életét. A másik, hogy az egyén tudja is, meg 

nem is, hogy mi a megoldás a problémáira. A terapeuta feladata tehát nem abban áll, hogy egy 

fennálló értékszisztémára való tekintettel előre megalapozott célok felé gardírozza kliensét 

(ezért is ragaszkodnak ahhoz, hogy a terápiának értéksemlegesnek kell lennie), hanem hogy 

tudatosítsa mind maga, mind a kliens számára, hogy mik azok az értékek, törekvések, 

preferenciák, amelyek az egyén tulajdonképpeni önmagában már adottak, ámde nem 

29 Van Deurzen: ibid. 53. A magyarra nem lefordított műveknél a fordítást minden esetben magam végeztem. 



 24  

észlelhetőek. Hiszen, Nietzschével szólva: „Saját magunktól vagyunk a legtávolabb – a 

magunk dolgában nem vagyunk tudósok.” 30  A terapeuta feladata „kiásni” az autentikus 

egzisztenciát önmaga védekező mechanizmusai alól, és abban segédkezet nyújtani, hogy a 

káros védekező mechanizmusokat kiváltó problémák felszámolódjanak.31

Kérdés mármost, hogyan értsük azt, hogy a „terapeuta feladata »kiásni« az autentikus 

egzisztenciát”? Az autentikus egzisztencia vajon mint egy lelet ott honol az inautentikusan 

létező egzisztencia „mélyén”? De hiszen épp az imént állítottuk, hogy az autentiticitás nem 

más, mint egy ideál, nem pedig egy ténylegesen elérendő cél, és végképp nem egy permanens 

állapot vagy egy szubsztancia, amelyet mindössze pár tüskés bokor takar el az inautenticitás 

kopár sivatagában. Avagy lehetséges, hogy autentikussá válni távolról sem abban áll, hogy 

felgöngyölítjük a nem-tulajdonképpeniség függönyét a már eredendően mindig is adott és 

változatlan önmagunk elől, hanem az önmagaság egy olyan elasztikus fogalom, amely – 

összhangban az egzisztencia werden-szerű létmódjának elképzelésével – szakadatlanul 

alakulófélben van, következésképp akár alakítható is? 

Az autenticitás fogalma egyelőre kicsúszni látszik a kezeink közül. Sikamlósságát 

mérséklendő, az első fejezetben az egzisztenciálfilozófiákhoz fordulok segítségért, hogy 

megvizsgáljam, miként formálódott az autenticitás koncepciója a filozófiában. 

30 F. Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. Ford. Romhányi Török Gábor. Győr, Holnap Kiadó, 1996, 8. 
31 Hogy ez egy végeláthatatlan folyamat, az abból világosan látható, hogy a védekező mechanizmus per se nem 
valami megszüntetendő rossz, hanem folyamatosan generálódó válaszreakció az „egisztenciális adottságok”-kal 
való szembenézés szülte egzisztenciális szorongásra. 



 25  

I. fejezet: Az egzisztenciálfilozófia autenticitás-koncepciói 

I. 1. Sören Kierkegaard 

„Az volt a fő gondolatom, hogy korunkban elfelejtjük a sok tudás révén, mit is jelent 

egzisztálni, és mit kell jelentenie a bensőségességnek”.32

Egzisztencia és bensőségesség, más szóval a szubjektivitás létigazságának előtérbe 

helyezése: ez emeli Kierkegaard filozófiáját az egzisztenciálfilozófia prototípusává. A német 

idealizmus rendszerszemléletével küzdve alakítja ki és viszi el a végsőkig azt a jellegzetes 

bölcseleti attitűdöt, amely a személyességben, a személyiség sajátos intimitásában fedezi fel a 

gondolkodás forrását, értelmét és általában: tétjét. A schellingi hatásra filozófiája 

kulcsfogalmává előlépő egzisztencia koncepciójának kimunkálása, valamint az inautenikus 

létmódozatok tematizálása és szerteágazó elemzése az egzisztencia filozófiájának 

megkerülhetetlen és mind a mai napig igen sűrűn hivatkozott atyjává avatja Kierkegaard-t. 

Miben áll gondolkodásának egyedülisége? 

Első megközelítésben abban, hogy az általános fogalmak és univerzális eszmék 

bűvöletében évezredek óra tevékenykedő filozófiát a modernitásban ő terelte első alkalommal 

az egyedüliség, az esetlegesség megismételhetetlensége, azaz az individuális emberi 

létezésmód differentia specificái felé. Abszolút értelemben szólva nem ő volt az első e téren a 

nyugati filozófia történetében, hanem az az emblematikus görög filozófus, akit – mutatis 

mutandis – athéni Kierkegaard-ként is emlegethetnénk, s akinek inspiratív karakteréhez maga 

Kierkegaard is gyakran folyamodik: Szókratész. Az ő személyes jellegű filozófiai 

hagyományát igyekszik föléleszteni, amikor az irónia fogalmát elemzi (Az irónia fogalma), és 

akkor is, amikor a bűn fogalma kapcsán a szókratészi tanítással polemizál (A halálos 

betegség). Végső soron mégsem annyira a tematikai egyezések, hanem a filozófia 

művelésének mikéntje fonja együvé ezt a két, időben és térben meglehetősen távoli 

gondolkodót. 

Az individuális emberi létezésmód differentia specificáiról beszéltem fentebb. Hogyan 

is értsük ezt? Hiszen Kierkegaard éppen az ellen folytatott – egyaránt személyes és filozófiai 

32 S. Kierkegaard: Lezáró tudománytalan utóirat a filozófiai töredékekhez. Ford. Valaczkai László. In Sören 
Kierkegaard írásaiból. Budapest, Gondolat, 1982, 449.



 26  

– hadjáratot, hogy a hegeli típusú, mindent magába olvasztó, így az egyént is fölemésztő 

rendszer-szörnyeteg egyeduralkodóvá váljék a filozófiában. Kierkegaard híres tézismondata – 

a szubjektivitás az igazság – is ennek szellemében fogant: „Ez a tétel: a szubjektivitás, a 

bensőségesség az igazság, a szókratészi bölcsességet tartalmazza, melynek halhatatlan érdeme 

éppen az egzisztálás lényegi jelentésének, a megismerő egzisztáló voltának a 

nagyrabecsülése”. 33  Amennyiben a megismerés ténylegesen a szubjektum kizárólagos 

hatáskörébe kerül, marad-e még bármi értelme kategoriális alakzatokról, mint amilyen a 

differentia specifica, beszélni, nem kerül-e ily módon veszélyesen közel ismét a kierkegaard-i 

elemzés a Systemphilosophie örvényéhez? 

Válaszom: nem, nem szükségképpen. Kierkegaard intenciójával minden bizonnyal nem 

áll szöges ellentétben, hogy az elkerülhetetlenül unikális emberi élmények megértéséhez 

általános fogalmi mankókat nyújtson, amely mankók azonban nem élveznek prioritást az 

egyedivel szemben, nem állnak annak fölötte. Azok a filozófémák, amelyeket rutinszerűen 

Kierkegaard-hoz szokás kötni, mint például a szorongás vagy a kétségbeesés, olyan 

fenoméneket írnak le, amelyek az emberi valóság árnyaltabb felfogásában igen hasznosnak 

mutatkozhatnak. Ezen a következőt értem: a szorongás fogalmi analízise például sem nem 

egyedül Kierkegaard saját szorongásainak akkurátus lejegyzése, sem nem logikai 

szükségszerűséggel bíró általános törvényleírás, hanem konceptuális keret, beszédmód, 

egyfajta fenomenológia, amely alternatívát kínál. Hogy mivel szemben? Az absztrakt létezést 

magasztaló, az egyedi létezőről egyszersmind lemondó filozófiai hozzáállással szemben. 

Érdemes rögvest tisztázni, hogy Kierkegaard, amikor az autenticitás mibenlétét kutatja, 

mindig relációban marad a vallásossággal, a keresztény Istennel. 34  Számára az emberi 

individuum egy olyan dinamikus vonatkozáskomplexum, amely alapvetően werden-jelleggel 

bír, szüntelen változásban van.35 Ennek a változásnak ideális telosza az az autentikus létmód, 

amelyben az ember – számos életstádiumon és megkerülhetetlen fázison általjutva – valódi 

önmagát teljesíti ki. Mint látni fogjuk, ez a valódi önmaga azonban hozzáférhetetlen azok 

számára, akik a vallásosságot, a hitet, avagy éppen az irracionalitást eleve elvetik. A helyesen 

értett és elsajátított keresztényi vallásosságon kívül nem valósítható meg autentikus létmód, 

33 Ibid. 392. 
34  Heidegger Kierkegaard és Nietzsche összehasonlítása kapcsán utal arra, hogy „Kierkegaard  […] nem 
gondolkodó, hanem vallási író, de nem is csupán egy a sok közül, hanem az egyetlen korának végzete szerint”. 
In idem: Nietzsches Wort “Gott ist tot”. Holzwege, Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1994. 7. kiad. 194.  
Czakó István is idézi ezt a mondatot In idem: Hit és történelem viszonya Kierkegaard és Karl Jaspers
gondolkodásában. Magyar Filozófiai Szemle. 2003. 3. sz. Vö. Ennek kapcsán: Czakó István: Hit és egzisztencia. 
Tanulmány Kierkegaard hitfelfogásáról. L’Harmattan Kiadó, 2003. 
35 Lásd S. Kierkegaard: A halálos betegség. Ford. Rácz Péter. Budapest, Göncöl Kiadó, 1993, 37. 



 27  

szögezi le Kierkegaard: „A keresztény heroizmus … abban rejlik, hogy az ember egészen 

önmaga mer lenni, egyedi ember, az a bizonyos egyedi ember, aki egyedül áll Isten színe 

előtt”.36 Ha nem tudnánk, miért akarna az ember „egészen önmaga lenni”, erre is megkapjuk a 

választ: „Énnek lenni, Énnel rendelkezni a legnagyobb dolog, végtelen adomány, ami az 

ember osztályrésze lehet, egyúttal azonban az örökkévalóság őt érő kihívása”.37

 De mit is ért a dán filozófus „egyedi ember”-en, mi az individuum, az én? „Az ember 

szellem. De mi a szellem? A szellem az Én. De mi az Én? Az Én olyan viszony, amely 

önmagához viszonyul”.38 Az egyén tehát szintézis, mégpedig először is test és lélek szintézise, 

másodszor pedig a szellem szintézise a test-lélek szintézisével. Szakadatlan dinamizmusban 

mozgó viszonyrendszer az én, amelyben tusakodás zajlik olyan ellentétpárok között, mint 

szabadság és szükségszerűség, végtelenség és végesség. Létezik tehát egy örök, isteni rész az 

emberben, állítja Kierkegaard, s ez nem más, mint a szellem. Az individuumnak ugyanakkor 

van egy teljességgel egyéni, egyedül rá jellemző komponense is, amelyet ugyanúgy képes 

elveszíteni, mint megnyerni.39 Ez azt implikálja, hogy önmagunknak lenni nem evidens és 

alapértelmezett állapota az egzisztenciának, hanem tenni kell ezért: autentikussá válni kell.  

A helyes irányú változást elsősorban a külső befolyások túlsúlyba jutása hátráltathatja. 

„Mindig óvakodni kell olyan életviszony létrehozásától, melynek révén több ember lehet 

belőlünk. Ezért már a barátság is veszélyes, hát még a házasság”.40 Miért veszélyesek ezek? 

Annálfogva, hogy az ember mással szövetkezik, személyiségének egy-egy aspektusát rögzíti a 

másik és önmaga számára, aminek következtében a többi aspektus vagy belső törekvés 

könnyűszerrel elcsökevényesedhet. Ha barátom vagy szerelmem valamely, egy időben 

jellegzetes személyiségjegyem (például figyelmességem) révén kedvelt meg, joggal várhatja 

el, hogy ez a jellegzetességem megmarad a későbbiek folyamán is. Ha alapvető attribútumaim 

tűnnek el és mások jelennek meg helyettük, könnyen érhetnek a következő vádak: „ez nem te 

vagy”, ill. „nem ilyennek ismertelek meg”. Kapcsolataim szorosra fonásával annak teszem ki 

magam, véli Kierkegaard, hogy lényegileg úton (vagyis változásban) lévő természetemet 

meghaladásra ítélt meghatározások póznáihoz szegezem, és saját magamat a változás szelében 

vergődő ponyvaként fixálom egy óhatatlanul önidegen állapotban. 

36 Ibid. 11. 
37 Ibid. 28. 
38 Ibid. 19. 
39 Vö: Gyenge Z: Kierkegaard élete és filozófiája. Máriabesnyő-Gödöllő, Attraktor Kiadó, 2007, 244. 
40 S. Kierkegaard: Vagy-vagy. Ford. Dani Tivadar. Budapest, Osiris, 2001, 285. 



 28  

Ahogyan nem volna helyénvaló az interperszonalitás apostolának nevezni Kierkegaard-t, 

ugyanígy a közösségiség regulatív felügyeletének szerepét betöltő etika is felettébb gyanús a 

szemében. Jóllehet a filozófus nevéhez fűződő trivialitások között az esztétikai és a vallási 

között az etikai képez átmeneti stádiumot, mégis, több szempontból magasabb rendűnek tűnik 

az esztétikai az etikaival való összevetésben. Míg az esztétikaiban az egyes szenvedélye 

uralkodik – legyen bár ez a szenvedély mégoly reflektálatlan és partikuláris is –, az etikát 

leginkább az unalom, a passzivitás, a személytelenség és arctalanság, végső soron a 

nivellálódás jellemzi. 41  Az etika megszünteti az egyéniséget, hiszen az egyéniség az 

általánostól való eltérésben, devianciában áll fenn.42 Az etika valójában nem is alapozható 

meg Kierkegaard nézete szerint, hiszen nem létezik „általában vett individuum”, a „hogyan 

kell élnem?” kérdésére csakis egyéni válaszok adhatóak. 43  Továbbmenve, a szenvedély, 

amely az esztétikai mellett a vallási stádiumban is megvan (az etikaiban ellenben nincsen), 

lesz majd az a trigger, az az impulzus, amely a vallási stádiumban a rezignáción túllendíti a 

bűnbánatban lévő egyént, túl a hit irányába. Elvégre, ahogyan Kierkegaard a Félelem és 

reszketésben fogalmaz: „A hit az ember legmagasabb rendű szenvedélye”.44

Amennyiben nem tanácsos a külvilágtól útmutatásra várni, úgy nem marad más hátra, 

mint befelé, a lélekbe tekinteni. Mit találunk itt? Szorongást – hangzik Kierkegaard válasza. 

Hogy mi jellemző erre a specifikusan emberi „tünet”-re, arra álljon itt a következő 

meghatározás A szorongás fogalmából: 

[E] fogalom teljességgel különbözik a félelemtől és más hasonló fogalmaktól, amelyek egy meghatározott 

dologra vonatkoznak, míg a szorongás a szabadságnak mint a lehetőség számára való lehetőségnek a 

valósága. Ezért nem tapasztaljuk, hogy az állatok szoronganának, hiszen az állat a maga 

természetességében nem szellemiként van meghatározva. 45

Az imént „tünet”-nek tituláltam a szorongást, és immár azt is tudjuk, minek a tünete: a 

szorongás a szellem jelenlétének szimptómája. Minél intenzívebb a szorongás, annál több a 

szellem, állítja Kierkegaard, következésképp az állatban éppúgy nincsen, mint az újszülöttben, 

41 Vö. Gyenge: Kierkegaard… 172. 
42  Figyeljünk fel rá, hogy Nietzsche, Kierkegaard-tól függetlenül, ugyancsak ezt írja majd A morál 
genealógiájában: az egyén autonómiája a morállal szemben fejlődhet csak ki. 
43 Gyenge: Kierkegaard… 162. 
44 S. Kierkegaard: Félelem és reszketés. Ford. Rácz Péter. Budapest, Göncöl Kiadó, 2004, 155. 
45 Idem: A szorongás fogalma. Ford. Rácz Péter. Budapest, Göncöl Kiadó, 1993, 52. Noha Kierkegaard felettébb 
sokoldalúan elemzi a szorongás fogalmát – beemelve az analízisbe a bibliai Ádám alakját, aki az isteni tiltás 
folytán érzett eredendő szorongás hatására esik bűnbe, megteremtve ezzel jó és rossz, azaz az értékek 
diverzifikálódásának előfeltételét, amely viszont a választás szülte szorongást hozza létre –, jelen dolgozatban 
ennél szűkebb bemutatásra szorítkozom. 



 29  

és a gyermekben is csak csekély mértékű – mind a szorongás, mind a szellem.46 Ám ami 

ennél talán lényegesebb ezen a ponton, az az, hogy a szorongás világosan elkülöníthető a 

félelemtől, mondván előbbinek nincsen tárgya. Ha a gondolatmenetet továbbgöngyölítjük, 

Kierkegaard-t egy elegáns szofizmán kaphatjuk, amikor is úgy érvel, hogy ha a szorongásnak 

nincsen tárgya, akkor nincsen semmi tárgya, vagyis a semmi a tárgya, más szóval a szorongás 

a semmitől való szorongás.47 Kierkegaard azonban tovább cizellálja a képet, azt állítva, hogy 

a „szorongás a lehetőség számára való lehetőségnek a valósága”. Ez a sommás definíció arra 

mutat rá, hogy a szorongásban a lehetőség lehetősége válik valóságossá. Leegyszerűsítve: 

annak lehetősége realizálódik, hogy lehetőségünk legyen – mire is? Hát önmagunkká válni. 

„A szorongás szimpatizáló antipátia és antipatizáló szimpátia”.48 A szorongás tehát 

gyökereiben ambivalens az individuum számára, és az is kell hogy legyen, hiszen a tőle 

elválaszthatatlan rettegésen keresztül helyes irányba terel(het)i az egyént, állítja Kierkegaard. 

Amennyiben az „egyéni élet állandó tovahaladás egyik állapotból a másikba”, vagyis egy 

olyan „kaland, amelyben minden embernek helyt kell állnia: meg kell ismernie a félelmet, a 

szorongást, hogy ne vesszen el amiatt, hogy soha nem félt, vagy amiatt, hogy elmerült a 

szorongásban”, annyiban a szorongással való szembekerülés minduntalan, újból és újból 

életünk részét fogja képezni.49 Ezért az egyik legfőbb teendő megtanulni „méltó módon félni”. 

A szorongás edukatív hatása nem másban áll tehát, mint hogy az előttünk felsorakozó 

végtelen lehetőségre, jobban mondva a végtelen lehetőségére, irányítja a figyelmünket.50 A 

végtelen lehetősége abban nyilatkozik meg, hogy a szorongás által bármi másnál jobban a hit 

felé fordul az egyén egzisztenciális útkeresésének iránya, és a szubjektumot az Istennel 

szembeni feltétlen hit ideális állapotába, a vallási stádiumba kormányozhatja. Az tanul a 

szorongás élményéből, aki emlékezetébe vési, hogy ha ismét „a szorongás rohama következik, 

ami bár szörnyű, de mégsem annyira, hogy elmeneküljön tőle. A szorongás a szolgáló 

szelleme lesz, ami akarata ellenére oda viszi őt, ahová ő, a megfélemlített akarja”.51 Mit 

értsünk ezen, hogy akarata ellenére oda viszi, ahová akarja? Bizonyára azt, hogy a szorongás 

ideiglenes bénultságában az ember megfeledkezik minden egyéb akaratáról, és ösztönös 

46  Ennek a fejtegetésnek a helytállóságára, hogy ti. az állatok nem, a gyermekek csak kevéssé szoronganak,  a 
dolgozat harmadik főfejezetében visszatérek még. 
47 Felmerülhet a kérdés, hogy amennyiben a szorongás a semmitől való szorongás, akkor voltaképpeni tárgya 
nem éppen ez a semmi-e? Lehet-e a semmi a gondolkodás tárgya? Anélkül, hogy ezt itt részletesen taglalnánk, 
érdemes előreutalnunk Heidegger elemzésére, ahol a szorongás a meghatározhatatlantól való szorongást, 
otthontalanságérzetet jelent majd, amelyben a Semmi tárul fel. 
48 Idem: A szorongás… 52. 
49 Ibid. 133, ill. 181. 
50 Ibid. 181 skk. 
51 Ibid. 185. 



 30  

válaszreakciója az, hogy ki akar kerülni ebből a rémisztő diszkomfortból. Ámde eredeti, a 

szorongást megelőző akarata, hogy önmagára találjon, éppen a szorongás által vezeti az Úr 

színe elé, ahol ez egyedül lehetséges. Oda azonban csakis a hit segítségével van mód eljutni, 

vagyis ama „belső bizonyosság” által, „amely a végtelenséget anticipálja”.52

Az igaz hit Kierkegaard felfogásában tehát megrendíthetetlen bizonyosság, amelyet 

semmi, sem erkölcsi intuícióink, sem világi törvények nem írhatnak felül. Ha az igaz hit 

embere – a „hit lovagja” – isteni parancsot kap, hogy áldozza fel fiát, nem fog habozni, mi a 

helyes, mit kell tennie: hezitálás nélkül teljesíti az Úr parancsát. Ezt illusztrálja Kierkegaard 

Ábrahám ótestamentumi példáján keresztül a Félelem és reszketésben. Ábrahám nem azért 

nem tanácstalan, érvel Kierkegaard, mert „vallási fanatikus” volna, aki lelkiismeret-furdalás 

nélkül öli meg saját kezével gyermekét, ha „égi hangot” hall, hanem mert minden 

elképzelhetővel szemben töretlenül bízik Isten igazságosságában 53 . Miként már a Vagy-

vagyban megfogalmazódik, az épületes „abban a gondolatban van, hogy Istennel szemben 

soha nincs igazunk”.54 Ebben áll az emberi egzisztencia végső paradoxona, hogy ti. amint 

autentikus létezése valósággá válik, és Isten előtt azzá lesz, aki, attól a pillanattól fogva a 

szubjektum feltétel nélküli hite által elfogadja Isten rendelését, bármi legyen is az, hiszen a 

végtelen jóságba és igazságosságba vetett hit nélkül odaveszne a vallási stádium fedezete. 

Akarni kell tehát, hogy képesek legyünk feltétlen hittel lenni Isten iránt. Akarni kell, hogy 

képesek legyünk saját korlátolt tudásunkat felelőssé tenni azért, ha helytelenítünk valamit 

Istennel szemben. Ezért mondhatjuk, hogy az igazi vagy-vagy nem az etika sajátja, hanem 

sokkal inkább a vallási stádiumnak ágyaz meg: az ember vagy elnyer, vagy elveszít mindent. 

Létezik azonban valami, ami a szubjektum választását jelentősen megnehezítheti, és 

ugyanúgy megkerülhetetlen, mint a szorongás: ez a kétségbeesés. A kétségbeesés Kierkegaard 

elméletében kiemelt szerepet tölt be az önmagunkká válás fáradalmas útján, s lényegében azt 

az állapotot írja le, amikor az ember a választás árnyékában így vagy úgy elvéti önmagát, 

kényszerpályára kerül. A kétségbeesés a szubjektumban működő ellentétes erők 

egyensúlyának megbomlása, tehát diszharmónia, „a szellem betegsége”, amely – eltérően a 

52 Ibid. 183. 
53 Csejtei Dezső ezzel kapcsolatban a következőket jegyzi meg: „ez a halál nem valamilyen közösségért – tehát 
valamilyen általánosért végrehajtott áldozati halál –, hanem az egyes, Isten kérésére végrehajtandó áldozati halál. 
Ha az ész, vagyis az általános mércéjével ítéljük meg Ábrahám tettét, akkor fia feláldozása nem értelmes halál, 
hanem olyan paradox, abszurd halál, mely csak egy olyan hit révén igazolható, mely az általános fölött áll és 
éppoly paradox, mint a nevében végrehajtott tett”. Csejtei D: Filozófiai metszetek a halálról. A halál 
metamorfózisai a 19. és 20. századi élet és egzisztenciálfilozófiákban. Budapest, Pallas Stúdió/Attraktor. 2002, 
161. 
54Vagy-vagy, 754. 



 31  

szorongástól – a szubjektum vesztét is okozhatja. Ennélfogva bizonyos értelemben az 

inautenticitás melegágya: a kétségbeesésben sokkal könnyebbnek tűnik elveszíteni, mint 

megtalálni önmagunkat.55

A kétségbeesés – miként elnevezése is mutatja – megkettőződést jelent, egy egység, az 

egyén mint szintézis felbomlását, bizonytalanságot, „halálos betegség”-et. Halálos, de nem 

azért, magyarázza Kierkegaard, mert ebben a betegségben meghalunk. „Ellenkezőleg, a 

kétségbeesés gyötrelme éppen az, hogy az ember nem tud meghalni.”56 Hogyan lehet az, hogy 

az ember képtelen meghalni? Itt Kierkegaard egy korábbi premisszájára kell gondolnunk, 

amelyet az emberi szubjektum kapcsán fejtett ki, ti. hogy az énben a szellem isteni eredetű, 

más szóval örökkévaló. Az ember kétségbeesésében önmagát, saját énjét akarja elpusztítani, 

semmissé tenni, ám erre képtelen, hiszen lényének szubsztanciális alkotóeleme az örökkévaló 

szellem.57 Ily módon a kétségbeesés annak „reménytelensége”, hogy a szubjektum valaha is 

meghalhat.58

A kétségbeesésnek három fő formája létezhet. Az elsőben az egyén nincs tudatában 

saját kétségbeesésének, hiszen arról sem tud, hogy van énje, illetve hogy ez az én örökkévaló, 

ezért ezt az állapotot, amelyet egyébiránt Kierkegaard igen gyakorinak tart, szellemnélkülinek 

nevezi. Tekintve azonban, hogy a kétségbeesés itt még nem emelkedett a tudatosság szintjére, 

az első formánál jóval lényegesebb a második kettő. Miként írja: „a voltaképpeni 

kétségbeesésnek két formája lehetséges”: az egyik, amikor kétségbeesetten nem akarunk 

önmagunk lenni, a másik, amikor kétségbeesetten önmagunk akarunk lenni.59 Eme két véglet 

között az arany középút, az autentikus létmód, amikor „a kétségbeesés teljesen le van győzve, 

a következő: miközben önmagához viszonyul és önmaga akar lenni, az Én átlátható módon 

abban a hatalomban alapozza meg magát, mely őt létrehozta”.60

Azt látjuk tehát, hogy egyrészt szükség van önreflexióra, az én-t alkotó dinamikus 

szintézis tudatosságára, másrészt arra a személyes akaratra, amely önnönmagát választja, 

55 Nem áll módomban bővebben kitérni rá, de feltétlenül meg kell jegyezni, hogy Kierkegaard számára a par 
excellence inautentikus létmód az ún. nyárspolgáré, akit a fantáziátlanság, bornírtság, önmaga és Isten egyidejű 
elveszítése jellemez. Vö: A halálos… 49. sk. 
56 A halálos… 24. 
57 Csejtei ennek kapcsán arra hívja fel a figyelmet, hogy Kierkegaard értelmezése szerint „Az öngyilkosság […] 
nemcsak bátorság kérdése – ahogy erről szó is esik –, hanem az embernek a saját életéhez való magas szintű, 
reflexív viszonyt tételez fel, amennyiben az egyén tudatosan állást foglal saját életegésze vonatkozásában.” In 
Csejtei: ibid. 152.  
58 Kierkegaard: A halálos… 24. sk. 
59 Ibid. 20. Ezt, ha tehát az ember kétségbeesetten nem akar önmaga lenni, illetve ha kétségbeesetten önmaga 
akar lenni, nevezi Kierkegaard bűnnek. Vö: ibid. 91. skk. 
60 Ibid. 20. 



 32  

harmadrészt pedig arra, hogy a szubjektum Istenben ismerje fel önmaga eredetét és alapját. 

Világos, hogy a transzcendens primátusának affirmációja nélkül nem lehet autentikus 

önmagává a szubjektum, vagyis pusztán saját erejéből, önmaga által öncsalás áldozata lesz az, 

aki „kétségbeesetten önmaga akar lenni”. 

Kétségbeesésünk tárgya tehát önmagunk, a kétségbeeső aktuális önmaga miatt esik 

kétségbe, mert épp ettől szeretne megszabadulni, hogy létrehozza autentikus önmagát:  

Az az Én, amivé kétségbeesetten akar lenni, olyan Én, ami nem ő (hiszen ha olyan Én akar lenni, ami 

valójában ő, az éppen a kétségbeesés ellentéte), ő ugyanis el akarja tépni az Énjét attól az erőtől, amely 

létrehozta. Erre azonban minden kétségbeesése ellenére sem képes; a kétségbeesés minden erőfeszítése 

ellenére az az erő hatalmasabb, és arra kényszeríti őt, hogy az az Én legyen, ami nem akar lenni. De 

mégis így akar megszabadulni önmagától, így akar megszabadulni attól az Éntől, ami ő, hogy az az Én 

lehessen, amivé válni maga törekedett. Olyan Énnek lenni, amilyennek ő akar, az … legnagyobb 

boldogsága volna; de arra kényszerítve, hogy olyan Én legyen, amilyen nem akar lenni, az gyötrelem 

számára, az a gyötrelem, hogy nem tud megszabadulni magától. 61

Amikor az ember kétségbeesetten nem akar önmaga lenni, akkor „kétségbeesetten 

másvalaki akar lenni, mint önmaga, új Ént kíván magának”, menekül önmaga elől, ezért ezt 

az attitűdöt a gyengeség jellemzi.62 Ezzel szemben ha valaki kétségbeesetten önmaga akar 

lenni, akkor önnön isteni lényege ellen lázad, és eme forma legmagasabb fokán, amelyet 

Kierkegaard „démoni kétségbeesés”-nek nevez, „a létezést gyűlölve akar önmaga lenni”.63

Fokozott tudatosság és rebellis dac a védjegyei a „démoni kétségbeesés”-nek, amely azt 

akarja bizonyítani, hogy saját magát Isten nélkül is létre tudja hozni. Ez azonban Kierkegaard 

nézete szerint nem lehetséges. Autentikussá válni, azaz ténylegesen személyiséggé lenni 

ugyanis csak azzal a totális autonómiáról való lemondással lehet, amellyel az ember az isteni 

gondviselésbe veti végső bizodalmát, a transzcendensben felismerve létének fundamentumait. 

61 Ibid. 27. sk. 
62 Ibid. 64. 
63 Ibid. 87. 



 33  

I. 2. Friedrich Nietzsche 

„Mi viszont azok akarunk lenni, akik vagyunk – az új, az egyszeri, a megismételhetetlen 

emberek, az önmaguknak törvényt szabók, az önmagukat megalkotók!”64

A hagyományok rombolójaként, a „kalapácsos filozófus”-ként ismert Nietzsche 

rendkívül szerteágazó gondolkodói tevékenységének bármilyen tematikus jellegű 

feldolgozása elkerülhetetlenül az önkényesség billogját hordozza magán. Ennek oka, hogy 

Nietzsche köztudomásúlag aforisztikusan írt, és művei inkább egy-egy gondolkodói 

időszakának nem szisztematikus lenyomatai, mintsem valamely struktúra-egészbe 

oktrojálható, tagolt gondolatív rendszeres kifejtései. Mégis, miként maga Nietzsche írja: 

„Minden filozófiában van egy pont, ahol a filozófus »meggyőződése« a színre lép”.65 Ezt a 

pontot Nietzsche esetében – értelmezésem szerint – a következő kérdés-felelet sűríti magába: 

„Mit mond lelkiismereted? – »Légy, aki vagy!«”.66

Az önmagunkká válás imperatívusza kitartóan végighúzódik az ouvre-n. A nem- 

önmagának-levés jelentésének és létrejöttének elemzésétől kezdve az önmagára-találás 

potenciális módozatainak tárgyalásán át az önmaga megalkotásának feltételein való 

töprengésig, és végül „receptek” adásáig jut el Nietzsche öneszmélésnek átfogó útja során. 

Hogy miért érdekes az, hogy az ókori görögség az apollói és a dionüszoszi erők együttes 

jelenléte és megütközése által tartotta fenn egészséges szellemét? Mert önmaguk

elfogadásának és megőrzésének egy módja volt ez. Hogy miért éppen a morál értékének 

kérdése a legégetőbb kérdés mind közül? Azért, mert valamiképpen a morál genealógiája adja 

meg a választ arra, miért és miképpen veszítette el az ember önmagát. Hogy miért indít 

hadjáratot Nietzsche a kereszténység ellen? Mert nézete szerint a keresztény metafizika és 

ideológia tehető felelőssé abban, hogy már nem is keressük önmagunkat. Márpedig a 

„személyiség hiánya mindenütt megbosszulja magát”.67

64 F. Nietzsche: A vidám tudomány. Ford. Romhányi Török Gábor. Szeged, Szukits Könyvkiadó, 2003, 188. 
65 Idem: Túl jón és rosszon. Ford. Tatár György. Budapest, Műszaki Könyvkiadó, 2000, 14. 
66 Idem: A vidám… 146.
67 Ibid. 200. 



 34  

„Hogy az ember az lesz, ami, föltételezi, hogy távolról sem sejtjük, mik vagyunk.”68

Nietzsche úgy véli, hogy az ember elől neveltetése és társadalomba való beágyazottsága elfedi 

valódi individuális természetét, és egyfajta „második természetet” kényszerít rá, amely a 

konvencióknak való megfelelést és éppenséggel az altruizmust, vagyis önmaga helyett a 

másik, a többiek iránti felelősséget és gondoskodást sulykolja belé. 69  Az egoizmust, az 

önmaga felé irányuló „természetes” hajlamokat elfojtja az uralkodó morál, hiszen a 

közösségnek annyiban hasznos az egyén, amennyiben kiszámítható, uralma alá hajtható és 

céljai alá rendelhető.70 Mivel „az emberiséget orránál fogva vezetni a legjobban a morállal 

lehet”, 71  így a morál lesz az az eszköz, amelynek segítségével a társadalom az egyén 

cselekedeteit felügyelete alatt képes tartani. 

Kérdés mármost, honnan származik ez a morál, amelynek érdeke fűződik ahhoz, hogy 

az egyén önmagáról lemondva szolgálja a társadalmat. Nietzsche a morál genealógiájának 

vizsgálatába merülve arra a következtetésre jut, hogy az az erkölcsiség, amely modern 

korunkban dominál, eredetét tekintve a kereszténységig, sőt még azon is túlra, a zsidóságban 

fajtaspecifikus ressentiment szelleméig vezethető vissza. A kereszténységet az „alávetettek és 

elnyomottak ösztönei” alkották meg, 72  mely ösztönök a tehetetlen bosszúvágytól és az 

uralkodó rétegek zsarnokságától megtermékenyülve alkotóvá lettek, és kifordították, feje 

tetejére állították az addigi „úrmorált”, amelyre az önmagára való igent mondás, a 

spontaneitás, az aktivitás, és az önmaga felett érzett boldogság volt jellemző.73 Ez az esemény, 

amelyet Nietzsche a „rabszolgalázadás a morálban” elnevezéssel illet, jelentette a kezdetét 

mai morálunk, mi több, mai önmagunk, ösztönképletünk és pszichológiai architektonikánk 

kialakulásának. 

Láthattuk, hogy Kierkegaard számára Isten nélkül nem hozható létre az autentikus 

személyiség. Nos, Nietzsche nézete szerint éppen ellenkezőleg: Isten az ember előtt 

tornyosuló legfőbb akadály az önmagává válás útján: „Az »Isten« fogalmát az élet 

ellenfogalmaként teremtették”.74 A kereszténység „teljesen elnyomta, összetörte és mintegy 

mélyen a sárba süllyesztette az embert: teljes kiszolgáltatottságának érzetébe aztán egyszerre 

68 Idem: Ecce Homo. Ford. Horváth Géza. Budapest, Göncöl Kiadó, 2003, 47. 
69 Idem: Hajnalpír. Gondolatok a morális előítéletekről. Ford. Óvári Csaba. Máriabesnyő-Gödöllő, Attraktor 
Kiadó, 2009, 28. 
70  Idem: Emberi, nagyon is emberi. Könyv szabad szellemek számára. (A továbbiakban: Emberi…) Ford. 
Horváth Géza. Budapest, Osiris Kiadó, 2008, 206. 
71 Idem: Az Antikrisztus. Ford. Csejtei Dezső. Máriabesnyő – Gödöllő, Attraktor, 2007, 74. 
72 Ibid. 34. 
73 Vö. idem: Adalék a morál genealógiájához. Ford. Romhányi Török Gábor. Győr, Holnap Kiadó, 1996, 33. skk. 
74 Ecce… 131. 



 35  

csak az isteni irgalom ragyogása világított be”. 75  Nietzsche érvelése szerint az emberek 

ösztöneit, a legtermészetesebb hajlamokat és törekvéseket, mint az érzékiség, a gyönyör utáni 

vágy vagy az egoizmus, bűnnek kiáltották ki; kísértésnek, amely eltereli az ember figyelmét a 

lélekről és annak megváltásáról. Saját igazságukat a keresztények mint az egyedüli Igazságot 

hirdették, következésképp kirekesztők lettek a másként gondolkodókkal szemben, akiket 

idővel eretneknek nyilvánítottak és üldözni kezdtek. 76  A keresztény meganarratíva egy 

kolosszális méretű fikció, amelyet kitalált okok és okozatok, képzeletbeli lények, valamint 

fiktív pszichológia és teleológia alkot – így Nietzsche.77 Az emberek elszakadtak a valóság 

közvetlenebb megélésétől, és általános diszkomfort uralkodott el rajtuk, jóllehet „az 

embereket nem a dolgok zavarták meg ennyire, hanem az olyan dolgokról alkotott vélemények, 

amelyek egyáltalán nem is léteznek”.78 A kereszténység a lemondás, az önmegtagadás, a 

bűntudat és a részvét vallása lett, vagyis a nihilizmus, a semmi akarása, amely tudatosan 

gyengíti le az embert, megfontolt szándékkal hat rá depresszíven, mert így, értelmet biztosítva 

az élet értelmetlenségétől szenvedő embernek, uralma alatt képes tartani őt. 

Azonban az „ember »bűnös« mivolta egyáltalán nem tényálladék, hanem inkább egy 

tényálladék, nevezetesen egy fiziológiai zavar interpretációja”.79 Az ember csak annyiban 

bűnös, amennyiben annak tartja magát, hiszen valójában nincsen felsőbb autoritás, nincsen 

Isten, aki az embert megítélhetné. Az érzékek ártatlanok, tanítja Nietzsche-Zarathusztra,80 és 

önmagában egyik ösztönnek sincs morális jellege, csakis a nevelés hatására ítéljük őket 

ilyennek vagy olyannak.81 „Az a keresztény döntés – szögezi le Nietzsche –, amely a világot 

csúfnak és rossznak találta, tette csúffá és rosszá a világot.”82  A kereszténység beállítja

valamilyennek a valóságot, és mi olyan régóta ebben az optikában élünk és észlelünk, hogy el 

sem tudjuk gondolni, hogy lehetne másképp is. Ahhoz, hogy újra képesek legyünk a 

keresztény fogalmi háló nélkül tekinteni a világ jelenségeire, a következőt kéri Nietzsche: 

„Segítsetek hát nekem, […] hogy eltávolítsuk a világból a büntetés mindent benövő és 

mindenütt elburjánzó fogalmát”.83 [Mi] „visszaadjuk az embereknek a régi jó bátorságot az 

egoistának bélyegzett cselekedetekhez és helyreállítjuk értéküket – megszabadítjuk ezeket a 

75 Emberi… 75. 
76 Az Antikrisztus 34. 
77 Ibid. 25. 
78 Hajnalpír 220. 
79 Adalék… 155. 
80 Idem: Így szólott Zarathusztra. Könyv mindenkinek és senkinek. Ford. Kurdi Imre. Budapest, Osiris Kiadó, 
2001, 69. 
81 Hajnalpír 28. 
82 A vidám… 112. 
83 Hajnalpír 15. 



 36  

rossz lelkiismerettől! […] a cselekedetek és az egész élet koncepcióját szabadítjuk meg a 

gonosz látszatától! […] Ha az ember nem tartja már többé magát gonosznak, meg is szűnik 

annak lenni!”84

Nietzsche analízise értelmében tehát úgy áll a helyzet, hogy az ember, a modern kor 

embere elgyötört, legyengült, egyszóval beteg. Betegségének oka, hogy „a legveszedelmesebb 

módon eltévelyedett ösztöneitől”; 85  azoktól az ösztönöktől, amelyek életben maradását 

szolgálnák. Egészségét, mint láttuk, Nietzsche szerint a kereszténység, vagy konkrétabban 

szólva az „aszketikus pap” rontotta meg, aki az akaratot, a vágyat, és általában az életet 

leginkább gyengítő eszközökkel „orvosolja” a rossz közérzetet. 86  A betegségen való 

felülkerekedést a lélek bűnösségének tanával való teljes szakítás hozhatja el: „szabadítsd meg 

lelked a ressentiment-tól – ez az első lépés a gyógyulás felé”.87 Az individuumban, ahol a 

keresztény részvétmorál két évezredes uralma, vagyis az önmegtagadás ethosza, valamint a 

bűntudat bénító betegsége jó mélyre ásta ki harcvonalait, ebben az individuumban Isten 

halálával újra lehetőség nyílt az úrmorál térnyerése előtt, miáltal az emelkedett jellem a két 

morál értékeinek „csataterévé tud válni”.88

A régi, a Nietzsche által nagyra tartott prekeresztény európai antikvitás azonban örökre 

elveszett, a valaha volt „előkelő” morál nem állítható vissza már. Hovatovább nem is cél, 

hogy a görög-római eszmények újjáéledjenek, „semmiféle múltba nem akarunk visszatérni”,89

ezért hát „nem maradt más hátra, mint hogy bátrak legyünk, akárhogyan végződjék is.”90 A 

bátorságra annál is inkább szükség van, mert a Nietzsche által óhajtott változtatás radikális: 

nem kevesebbet akar, mint az emberi psziché forradalmát, a benne harcukat dúló ösztönök 

tudatos szelekcióját, röviden: az ember újraalkotását. Mindazonáltal szükséges már itt 

tisztázni, hogy noha Nietzsche retorikája számos alkalommal arra engedne következtetni, 

hogy mindenkihez szól és az „általános emberi”, az „emberi természet” megváltozását akarja 

kieszközölni, valójában több szöveghely is azt bizonyítja, hogy „kevesekhez” szól, 

kiválasztottakhoz, „szabad szellemekhez”, a „felmagasló emberekhez”, „előkelő jellemekhez” 

stb. Ezt írja:„Én nem akarok »hívőket« … én sosem a tömegekhez szólok”.91 „Nem akarok 

84 Ibid. 90. 
85 Az Antikrisztus 23. 
86 Adalék… 157-162, 175-177 skk.
87 Ecce… 24. 
88 Adalék… 53. 
89 A vidám… 248. 
90 Emberi… 127. 
91 Ecce… 123.



 37  

erkölcsöt csinálni”;92 „mi sem áll távolabb tőlem, hogy »megjavítsam« az emberiséget. Én 

nem emelek új bálványokat”.93 „Föladatom, hogy előkészítsem az emberiség legmagasabb 

öneszmélésének pillanatát, a Nagy Delelőt”.94 Nietzsche nem hisz az emberi természetben, 

sokkal inkább abban, hogy az egyes emberek jelleme nagyon különböző és relatíve fix, ezért 

nem is beszél általános megoldásokról. Ekképpen érthető az is, hogy a minden értékek 

átértékeléséről prédikáló Zarathusztra, aki először maga is a széles tömegekhez fordul, később 

mégis így szól: „Törvény csakis az enyéim számára vagyok, nem vagyok törvény 

mindenkinek”.95 Nietzsche-Zarathusztrának tehát előkészítő feladata van, afféle tereprendezés, 

kertészkedés és elsősorban gyomlálás az emberi tudat meggyökeresedett előítéletei között, 

melyeknek sorában az első a keresztény Isten képzete. 

Isten halálának kinyilatkoztatása Nietzsche ama megállapításai közé tartozik, melyekről 

a leggyakrabban szokás megemlékezni. De hogy mit is értett ezen, hogy mi ennek a 

voltaképpeni jelentősége, az nem merül ki pusztán abban a merőben banális, ám annál 

népszerűbb elképzelésben, hogy mivel a tudomány „bebizonyította” számunkra, hogy Isten és 

a vallás felesleges hipotézisek – „a nép ópiuma”, hogy egy klasszikust idézzünk –, és immár 

nincsen szükségünk Istenre, ezért megszűnt létezni. Isten halálának hírét az őrült hozza el A 

vidám tudományban, aki fényes nappal lámpást gyújt Istent keresvén: „Hová lett Isten? – 

kiáltott föl. – Majd én megmondom nektek! Megöltük őt! – ti és én”.96 Az ember nem volt 

képes többé elviselni Isten mindent látó tekintetét, és Isten végül az ember iránti részvétébe 

halt bele. 97  Ám ezzel, figyelmeztet Nietzsche, még nem jött el egy csapásra a földi 

mennyország, hiszen „nekünk még [Istennek] az árnyékát is le kell győznünk!”.98 Miután „a 

keresztény Istenben való hit hiteltelen lett”, itt a lehetőség egy „új hajnalpír”-ra, a megismerés 

újbóli szabadságára.99 Ez azonban nem több egyelőre puszta lehetőségnél, amelyet számos 

valóságos veszély árnyéka borít be. Egyfelől, írja Nietzsche, „ma még a kereszténységre a 

legtöbb embernek Európában szüksége van”,100  és ennek megfelelően még azok is, akik 

ugyan belátják a régi értékek kiüresedettségét, „elviselhetetlennek” tartják azt a gondolatot, 

hogy Isten nem létezik, ezért úgy tesznek, minta semmi sem változott volna.101 Másfelől, azok 

92 A vidám… 158. 
93 Ecce…, 8. 
94 Ibid. 86. 
95 Így szólott… 338. 
96 A vidám… 108. 
97 Így szólott… 314. skk. 
98 A vidám… 95. 
99 Ibid. 196. sk. 
100 Ibid. 204. 
101 Hajnalpír, 53. sk. 



 38  

a személyek, akik a leginkább tisztában vannak a kereszténység tanainak teljességgel fiktív és 

káros mivoltával, továbbra sem szűnnek meg hitüket tettetni: „manapság kereszténynek lenni 

tisztességtelenség… tudnunk kell, hogy egy teológus, pap vagy pápa minden egyes kiejtett 

mondatával nemcsak téved, hanem hazudik is […] Mindenki tisztában van ezzel: s ennek 

ellenére minden marad a régiben”.102

Világos tehát, Nietzsche szerint miért is gyökeresedett meg olyan mélyen az emberben a 

kereszténység hite és szükséglete, és hogy, következésképp, miért nem jelenti még Isten halála 

gondolatának esetleges belátása és elfogadása sem automatikusan a keresztény hitrendszerrel 

való végleges szakítást. Isten „árnyékának legyőzése” éppen azt vonná maga után, hogy az 

összes hozzá kötődő metafizikai, episztemológiai vagy éppen pszichológiai és morális 

konklúziókat is számba veszi és interiorizálja az egyén: „az ember attól kezdve egyre 

magasabbra emelkedik, amikor már nem folyik ki valamely istenbe”.103 Az ateizmus diadala 

megszabadíthatja az embert Isten iránti képzelt tartozásának minden érzése alól; egyfajta 

„második ártatlanság” lehetne tehát, a káros örökségnek való búcsút intés. 104  Elvégre 

„örökölni veszélyes”, szól Zarathusztra figyelmeztetése,105 a teendő ennélfogva a dolgokra 

történő friss rátekintés, az új megismerés, az új tudás megalkotása. A megismerő embert, aki 

Nietzsche ideáljává lép elő, új alapérzés keríti hatalmába, és ez az „új alapérzés: végleges 

múlandóságunk”.106 A mulandóság az itt-és-most felértékelődését implikálja, az evilágiságot, 

a „realitás igenlésé”-t, az önálló megismerés tevékenységének prioritását a már meglévő 

minták  elfogadása helyett. 

Anélkül, hogy részletesebben bele kívánnék menni radikális ismeretelméleti 

szkepszisének boncolgatásába, röviden meg kell említenem, hogy Nietzsche nézete szerint a 

megismerés nem a jelenségek adekvát leírását, nem valamiféle objektív tudás megszerzését 

jelenti, hanem mindenkor alkotást, poiésist. Emberi szükségletek révén fejlődött ki előbb a 

kommunikációra való törekvés, majd a nyelv létrehozása. A nyelv nem más, mint önkényesen 

– vagyis nem logikai szükségszerűség nyomán – megalkotott gondolati, fogalmi konvenciók 

működtetése, konszenzuálisan fenntartott metaforák alkalmazása, röviden: a valóság 

szándékolt elszegényítése és tetszőleges interpretációja. Az individuumok egyedi élményeit 

közös nevezőre kellett hozni a sikeres kommunikáció érdekében, érvel Nietzsche, ily módon 

102 Az Antikrisztus 62. sk. 
103 A vidám… 154. 
104 Vö. Adalék… 104. 
105 Így szólott… 97.
106 Hajnalpír, 34. 



 39  

az egyéni benyomások széles skálájának elenyésző fragmentumai juthattak csupán át a 

konceptuális gondolkodásba. Mindez azonban a faj, az ember túlélését szolgálta, tehát 

kétségkívül hasznos volt. A probléma abból adódik, hogy megfeledkeztünk róla, hogy a nyelv 

és a gondolkodás „törvényszerűségei” nem a valóság törvényszerűségei. A dolgok lényege 

következésképp nem lehet meg a nyelvben, a valóságról semmit nem árulnak el az 

igazságaink, csak azt, amit mi tettünk bele. Kizárólag ennek belátása után érthetjük meg, hogy 

miért mondhatja Nietzsche, hogy az „én”, az egyén szabad akarata, a felelősség stb. miért 

illúziók csupán, amelyekkel évezredek óta megvezetnek bennünket, amelyekkel – és ez még 

rosszabb – önmagunkat is becsapjuk. 107

Az individuum karaktere Nietzsche felfogása értelmében valami szilárd, egyéni adottság. 

Ez az, ami az egyén gondolkodását és cselekedeteit meghatározza, ez a rá jellemző sajátos 

természet, amelynek jellegét a múlt által belévésett nyomok alapvetően megszabják. Múlton 

azonban nem csupán az individuum személyes múltját érti Nietzsche, hanem sokkal inkább az 

egyén elődeinek a múltját. Egy ember jelleméből kitörölhetetlen ősei preferenciatáblája: 

„Naturam expellas furca…”.108 Cselekedeteink és megismerésünk, véli, nem tények diszkrét 

sorozata, hanem egy állandó folyam. Az akarat szabadságának tana épp ezzel nem fér össze, 

mert ez a tettek elszigeteltségében hisz: „azonos tényekről, azonos jellemekről beszélünk, 

pedig egyik sem létezik”. 109  „Vajon a legtöbben nem úgy hisznek-e önmagukban, mint 

befejezett, kifejlett tényekben?” – teszi fel a kérdést Nietzsche.110 Az ember jelleme adott, ezt 

nem választotta, hanem készen kapta olyannak, amilyen: „A megváltozott nézetek nem 

változtatják meg az ember jellemét (vagy csak egész csekély mértékben)”. 111  Mégis 

általánosan elfogadott nézet, hogy az ember jelleme formálható, hogy szabadságában áll így 

vagy úgy cselekednie. Mi több, a morál még el is marasztalja azt, aki nem akképpen dönt, 

hogy a jót választja, a rosszat pedig elkerüli. Holott – Nietzsche szerint – olyan, mint szabad 

akarat nem létezik; „a való életben csak erős és gyenge akarat szerepel”.112

A jellem mégis formálható. Ha sokáig valamilyennek akar látszani az ember, olyanná is 

lesz, írja Nietzsche.113 „A színlelés tartós gyakorlása végül természetté válik: a színlelés a 

107 Vö. idem: A nem morálisan felfogott igazságról és hazugságról. In M. Heidegger: Bevezetés a metafizikába. 
Jegyzetek és szövegek. Ford. Tatár Sándor. Ikon Kiadó, 1995, 32-36. 
108 Túl jón… 132. 
109  Idem: Emberi – túlságosan is emberi. Könyv szabad szellemű embereknek. (A továbbiakban Emberi – 
túlságosan…) Ford. Romhányi Török Gábor. Szeged, Szukits Könyvkiadó, 2000, 214. 
110 Hajnalpír, 219. 
111 Emberi – túlságosan… 178. 
112 Túl jón… 23. 
113 Emberi… 47. 



 40  

végén önmagát szünteti meg, a szervek és az ösztönök pedig az alig remélt gyümölcsök a 

képmutatás kertjében.”114 Úgy tűnik tehát, hogy noha a jellem, amellyel az ember születik, 

rögzült, számos helyen Nietzsche mégis amellett érvel, hogy nem megváltoztathatatlan. „Ha 

azt kívánjuk, hogy a változás a lehető legmélyrehatóbb legyen, akkor adagoljuk a szert a 

legkisebb dózisokban, ám megszakítás nélkül, hosszú időszakaszokon át! … [Egyszer csak] 

ráébredünk, hogy az új értéktételezés túlsúlyos hatalommá lett bennünk, és ennek kicsi dózisai 

… új természetet gyökereztettek meg bennünk.” 115  Ösztöneink, törekvéseink, hajlamaink 

adottak, ám „[ö]sztöneinkkel kertészként rendelkezhetünk és … [csíráinak] termékenyen és 

hasznot hozóan mozdíthatjuk elő fejlődését”.116 Hogy mégis mi lenne a cél, amely ezt a 

kertészkedést vezesse? Hiszen elvégre minden, ami természetes, ami az ember természetét 

érvényre juttatja, ez szabja meg számára a helyes irányt. „Jellemünknek »stílust adni« – ez 

aztán a ritka és nagy művészet! … hosszas gyakorlással és napi munkával [érhető el] … 

Végül pedig, amikor a mű már kész, kiderül, hogy ugyanannak az ízlésnek a kényszere 

uralkodott”.117

A személyes karakter tehát olyasvalami, ami változtathatatlan is, s ugyanakkor 

alakítható is. Változtathatatlan, mert nem tudunk nem önmagunk lenni, nem tudunk nem 

rendelkezni sajátos ösztönkészletünkkel és –ökonómiánkkal. Ugyanakkor jellemünk, más 

oldalról tekintve, csakugyan alakítható, mégpedig olyan mértékben, amennyiben engedjük 

kibontakozni azt a csak ránk jellemző „stílust” vagy „ízlést”, amely mindig is irányítja 

gondolkodásunkat és cselekedeteinket. Nem másról van itt tehát szó, mint az önelfogadásról, 

természetünk kiismeréséről és affirmálásáról.118 Annak lenni, amik vagyunk, azt jelenti, hogy 

szilárdan ellenállunk azoknak az erőknek és befolyásoknak, amelyek eltérítenek legsajátabb 

lenni tudásunktól.119 Miben öltenek testet ezek az erők és befolyások? A morálban. Aki képes 

ellenállni a morál dehumanizáló, pontosabban dezindividualizáló fojtogatásának, az Nietzsche 

114 Hajnalpír, 135. 
115 Ibid. 205. 
116 Ibid. 218. sk. 
117 A vidám… 155. sk. 
118 „Bármilyen vagy is, légy önnön tapasztalatod forrása! Hajítsd el lényedtől a rosszkedvet, bocsásd meg 
magadnak énedet”. Emberi… 144; illetőleg: „Mi a kivívott szabadság pecsétje? – Ha már nem szégyelljük 
magunkat önmagunk előtt.” A vidám… 146. 
119 A legsajátabb lenni-tudás [eigenstens Seinkönnen] Heideggernél válik majd terminussá. Nietzschénél még 
nem a heideggeri értelemben használom a kifejezést, hanem mindössze annak megjelölésére, hogy az 
individuum, amennyiben képes megismerni és elfogadni önmagát olyannak, amilyen, úgy egyedül a rá jellemző 
módon (ezért a „legsajátabb” jelző) formálhatja természetét ama határok között, amelyeket karaktere kijelöl 
számára. 



 41  

szerint az, aki „élete költője” tud lenni:120 „Nekünk is szabadon és bátran, ártatlan önzéssel, 

önmagunkból kell kinőnünk és virágba borulnunk!”.121

A feladat tehát: „Nézzünk szembe önmagunkkal!”.122 Nietzsche, hogy világossá tegye, 

miről is van szó, megalkotja az önmagával való szembenézés ideáltípusát, aki ugyanazzal a 

gesztussal fordul el Istentől, a moráltól és a társadalomtól, mint amellyel önmaga, a 

természet(e) és az evilágiság felé fordul. Az önmagával való szembenézés eme kísérletező 

apostola, a par excellence autentikus ideál nem más, mint maga Zarathusztra:  

Zarathusztra látta meg elsőként a jó és a gonosz harcában a dolgok igazi mozgatórugóját – ő terelte a 

morált mint magábanvaló erőt, okot és célt a metafizika síkjára … Zarathusztra teremtette meg a morált, e 

lehető legvégzetesebb tévedést: következésképpen neki kell elsőként fölismerni tévedését. … A morál az 

igazság erejével legyőzi önmagát és ellentétéve – önnön énjévé – válik – ezt jelenti az én 

Zarathusztrám.123

Hogy kicsoda Zarathusztra? Zarathusztra az, aki veszi a bátorságot, hogy elforduljon 

korábbi „tévedésétől”, a morál megalkotásától, és vállalja sorsát, hogy „azzá legyen, aki”.124

Sorsa pedig nem más, mint hogy az emberfeletti ember és az örök visszatérés tanítója 

legyen.125 Az ember, jósolja Zarathusztra, az „utolsó ember” fajtájává fog korcsosulni, aki 

többé „nem lövi túl vágyának nyilait az emberen”, hanem inkább magához zsugorítja a 

világot. Az utolsó emberek a szó szoros értelmében inautentikusak, mert ahelyett, hogy 

önmagukból valami jobbat, értékesebbet akarnának megalkotni, „szomszédaikhoz 

„dörgölőznek” és „mindenki egyenlőségét” hirdetik.126 Szemet hunynak tehát az individuum 

természetéből fakadó perspektivikusság és az értékek különbözősége felett, és mindenkire a 

morál kényszerzubbonyát húzzák. Márpedig a morál uniformisa mögött eltűnik a személyiség, 

ami, mint láttuk, Nietzsche szerint soha nem vezet jóra. 

Zarathusztra az embert fölülmúló ember eljövetelét jövendöli. Az élettől, az 

evilágiságtól, a testtől való elfordulás a szenvedélyeket bűnnek nyilvánította, míg a részvétet 

és lemondást fennen hirdeti.127 Az embernek „igazolnia” és „kiegészítenie” kell immár az 

120 A vidám… 163. 
121 Ibid. 86. 
122 Az Antikrisztus 8. 
123 Ibid. 125. 
124 Vö. Így szólott… 285. 
125 Ibid. 265, ill. 384. 
126 Ibid. 22. sk. 
127 Ibid. 57. 



 42  

embert, írja Nietzsche a Morál genealógiájában.128 A Zarathusztra által „elképzelt embertípus 

olyannak képzeli a valóságot, amilyen: megvan hozzá az ereje – nem idegenedett, nem 

távolodott el a valóságtól, mert ez az emberfajta maga a valóság, magában hordozza annak 

minden borzalmát és kérdésességét, mert egyedül így lehet naggyá az ember”.129 Az ember 

tehát nem végcél többé: „mintha valami új kezdődne vele, valamit előkészítene, mintha az 

ember nem is cél lenne, hanem csak út, afféle átmenet, híd, nagy ígéret”.130 Amiképpen 

Zarathusztra prédikálja: „Kötél az ember, kötél az állat és az embert fölülmúló ember 

között”.131 Célja nem önmaga, hanem önmaga felülmúlása. Hogy azonban ez a felülmúlás 

lehetséges-e Nietzsche szerint az egyén életében, az erősen kétséges. Nem annyira az 

individuum öntökéletesítéséről van ugyanis szó a Zarathusztrában, hanem egy embertípus 

kitenyésztéséről.132

Ez a típus abban múlja felül az embert, hogy a valóságot, és benne önmaga valóságát 

olyannak fogadja el, amilyen. És nem csupán elfogadja, hanem igenli is. Nem teremt tehát 

illúzióvilágot (vallás), nem próbálja meg a valóság „meghamisításával” kötélen rángatni az 

egyént (morál), hanem „nevetve”, „vidáman” bólint rá a világra úgy, ahogyan az van. A 

„visszafelé ható akarat” működik benne, amely a „megesett”-et „így akartam!”-má képes 

változtatni: ez váltja meg a bosszúvágytól, valamint a nihilizmustól az akaratot.133 Az embert 

felülmúló ember képes elfogadni a véletlent, a „ki tudja miért”-et, és nem keres magánvalóan 

létező célokat vagy „jeleket” a világban, lévén ilyenek nincsenek. 134  Zarathusztra, mint 

mondottuk, az örök visszatérés tanítója. Az örök visszatérés tana megvonja az embertől élete 

megismételhetetlenségének menedékét és a túlvilági „megpihenésbe” vetett alaptalan 

bizodalmát. Ezzel szemben az emberi létmód kontingenciájának jelentését teljesen 

átértelmezve a „lét elviselhetetlen könnyűségét” a lét legsúlyosabb terhévé transzformálja.135

128 Adalék… 43. 
129 Ecce… 128. 
130 Adalék… 97. 
131 Így szólott… 20. 
132  Vö. Az Antikrisztus, 10: „A probléma, amit ily módon felvetek, nem az, hogy a fajok egymásra 
következésének folyamatában az emberiséget minek kell majd felváltania (– az ember vég-cél –): hanem az, 
hogy mely embertípust kell tenyészteni, akarni, mint ami magasabb értékű, életrevalóbb s ígéretesebb jövőjű”. 
133 Így szólott… 171. skk., ill. 240.
134 Ibid. 201. 
135 Vö. A vidám… 194: „A leghatalmasabb teher. – Mi lenne, ha egy napon vagy éjszakán egy démon utánad 
lopakodna a legmagányosabb magányba és így szólna hozzád: »Ezt az életet, amelyet most élsz és amelyet éltél, 
még egyszer és még számtalanszor újra kell élned, és nem lesz benne semmi új, hanem minden fájdalomnak, 
kéjnek, minden gondolatnak és sóhajnak, életed minden kimondhatatlanul apró eseményének ugyanúgy kell 
visszatérnie hozzád, ugyanabban a sorrendben és egymásutániságban …« Nem vágnád magad fogcsikorgatva a 
földhöz, átkozva a démont, aki így beszélt? … Ha e gondolat úrrá lenne rajtad, megváltoztatna teljes valódban, 
sőt talán föl is őrölne, a mindenre és minden dolgokra vonatkozó kérdés: »akarod-e mindezt még egyszer és 
számtalanszor újra?« nehezedne a legsúlyosabb teherként cselekvésedre? Vagy mennyi jóindulatról kellene 



 43  

Ez a „legsúlyosabb teher” arra figyelmezteti az embert, hogy noha egy cél- és értelemnélküli, 

kaotikus világban él, éppen ez a tény jogosítja fel, hogy önmaga legyen az értékek 

teremtője,136  hiszen ha annak fényében kell döntenie az individuumnak, hogy döntésével 

örökre elkötelezi magát eme döntés és annak következményei mellett, úgy éppen ezáltal a 

döntés óriási súlyt kap. Megváltoztathatatlan és soha véget nem érő lesz. Képes ezt a terhet 

elviselni az ember? Képes így szólni: „Ez volt az élet? – nosza még egyszer!”?137

 Nietzsche-Zarathusztra szerint nem. Erre egyedül az embert felülmúló ember képes. 

Amint azonban jeleztem, már maga Zarathusztra is egy ideál, az önmagát affirmáló 

autentikus típus ideálja, ennélfogva az általa megálmodott embert felülmúló ember egy ideál 

ideálja, amely nagyon távol esik a tényleges emberi valóságtól. Nietzsche önmagát nem 

csupán az „első immoralistá”-nak, 138  hanem „páratlan pszichológus”-nak is nevezi. 139

Pszichológiai elemzései során típusokat teremt, s ezek a típusok újból és újból felbukkannak 

írásaiban. Ilyen típus a „szabad szellem”, a „megismerő ember”, a „ressentiment embere”, a 

„décadent”, az „aszketikus pap”, az „emelkedett jellem” stb. Ezek némelyike ugyan 

történelmi kontextusokba is projektálható, ám dolgozatom szempontjából célravezetőbb, ha 

olyan pszichológiai típusokként tételezzük őket, amelyek egy konkrét individuum pszichés 

felépítését strukturálják. Nietzsche, emlékezhetünk, a morál értékének kérdését azért tartotta 

minden kérdésnél előbbre valónak, mert arra volt kíváncsi, miképpen veszítette el az ember 

önmagát, hogyan vált beteggé.  

A betegség módfelett gyakran előbukkanó téma műveiben. A betegség oka, mint láttuk, 

a „keresztény részvétmorál”-nak nevezett problémakomplexum, 140  amely a „rossz 

lelkiismeret” mételyéhez vezet. 141  Nem más ez, mint az önmagunkkal, ösztöneinkkel és 

szenvedélyeinkkel szembeni gyanakvás, az önmagunkban való kételkedés. Nietzsche eltökélt 

tanúbizonyságot tenned önmagad és az élet iránt, hogy soha többé ne kívánj egyebet, csak e végső és örök 
megerősítést és szentesítést?”
136 Vö. Így szólott… 75: „Ezért mondja »ember«-nek magát, ami annyit tesz: az értékelő. Az értékelés alkotás: ti 
alkotók, halljátok hát szavam! Amitől minden értékelt dolog értékes és becses, az az értékelés maga. Érték nem 
jön létre, csakis értékelés által”. 
137 Ibid. 191. 
138 Ecce… 124. 
139 Ibid. 60. Továbbá ibid. 129: „Előttem egyáltalán nem létezett pszichológia.” 
140 Vö. Az Antikrisztus, 88: „Senkinek sem áll szabadságában az, hogy keresztény legyen … egyszerűen elég 
betegnek kell hozzá lennie”. 
141 Vö: Adalék… 95: „A rossz lelkiismeretet súlyos betegségnek tekintem”; valamint ibid. 107: „a legszörnyűbb 
betegség, amely valaha is megnyomorította az embert”. 



 44  

szándéka, hogy megmutassa a gyógyulás felé vezető utat.142 Ennek ideálja a Zarathusztrában 

vagy az embert felülmúló emberben testet öltő típus. Ám emellett számos fejtegetése akad, 

amely nem az ideálisat, hanem a reálisat, a most élő individuum valós lehetőségeit célozza 

meg. 

A modernitásba, illetve a kereszténységbe belebetegedett embernek „új egészség”-re 

van szüksége Nietzsche szerint.143  Az új egészséghez új erény kell, és ez az új erény a 

Redlichkeit.144 Ez a „születőben lévő” erény,145 avagy az „erények legifjabbika”,146 amely a 

megismerő ember legsajátabb erénye, ekképpen az igazság akarásához tartozik. „Sohase 

tartsd vissza, vagy ne hallgass el magad előtt semmit, ami a tulajdon gondolatod ellenében 

gondolható. … Ez egyike a becsületes gondolkodás legelső követelményeinek. Önmagad 

ellen is hadjáratot kell vezetned nap mint nap”. 147  Nem más ez, mint a megismerő 

becsületessége és állhatatossága, a felfedezett igazságok elviselésének parancsa, legyenek 

azok az igazságok bármilyen rettenetesek is. A megismerés emberének, aki mindenekelőtt 

önmagát akarja megismerni, mindenek előtt éppen nem önmagát tudja megismerni, hanem 

minden mást: „Csak miután az ember birtokába jutott minden dolog ismeretének, akkor ismeri 

meg önmagát. Mert a dolgok csupán az ember határai.”148 A Redlichkeit szokatlan mérvű 

becsületességet kíván, „nem szerepel sem a szókratészi, sem a keresztény erények között”,149

ezért először is meg kell tanulni félretenni a megismerés tényeinek bárminemű morális 

interpretációját, amely Nietzsche szerint eddig nagyon is jellemző volt. Ahhoz, hogy az ember 

a jelleméhez megfelelő „értéktáblát” kidolgozhassa, előbb önmagát, önmaga ismeretéhez 

azonban a dolgokat kell megismernie. 

És ezért nekünk kell a világ minden törvénye és szükségszerűsége legjobb megtanulóinak és 

felfedezőinek lennünk: fizikusoknak kell lennünk, hogy minden értelemben alkotók lehessünk … És ezért: 

Éljen a fizika! És még inkább éljen az, ami a fizika felé kényszerít bennünket – a becsületességünk!150

142 A Menschliches, Allzumenschliches (Emberi, nagyon is emberi) mindkét kötetét mint “egészségtant” ajánlja 
figyelmünkbe. (Emberi – túlságosan…  163). Később pedig, az Ecce Homoban (Ecce… 18) ezt az ars poeticát 
teszi közzé,: „az egészség, az élet akarására építettem föl filozófiámat”.
143 A vidám… 254. skk. 
144 A “Redlichkeit”-ot hol „becsületesség”-nek, hol „egyenesség”-nek, hol pedig „szókimondás”-nak fordítják. 
Vö. Czeglédi A: „Incipit Zarathustra, avagy a főmű akarása. Friedrich Nietzsche: Így szólott Zarathustra” 
Jelenkor, 2004/9., 960–970., 9. lábj. 
145 Hajnalpír, 183. sk. 
146 Így szólott… 39. 
147 Hajnalpír, 163, kiemelés tőlem. 
148 Ibid. 34. 
149 Ibid. 184. 
150 A vidám… 188. 



 45  

Az igazság akarása önmagunk igazságának akarását is magában hordozza. Az 

egészséges ember abban különbözik a betegtől, hogy képes megbirkózni a legkellemetlenebb 

igazságokkal is: „Az erős, egészséges ember megemészti élményeit (tetteket és gaztetteket 

egyaránt)”. 151  Tisztában van vele, hogy magánvaló tények nem léteznek, hogy a világ 

„végtelen sok interpretációt zár magába”,152 ezért „minél több különféle szemmel nézhetjük 

ugyanazt a kérdést, annál tökéletesebb lesz róla alkotott fogalmunk és »objektivitásunk«”.153

Ennélfogva ha az egészséges, avagy becsületes szemlélet elkerülhetetlenül perspektivikus, 

nem meglepő Nietzsche ítélete, hogy ti. „minden, ami feltétlen, a patológiához tartozik”.154

Ebből következik, hogy noha a betegség mindenkinél ugyanaz, egészség annyi van, amennyi 

individuum. Miként Nietzsche írja: „Az erény a lélek egészsége” mondás módosításra szorul: 

„A te erényed a te lelked egészsége”. A testnek „végtelen sok egészsége lehetséges”, amelyet 

számos tényező (célok, erők, ösztönök stb.) befolyásolnak. A „normál egészség, normál diéta 

és valamely betegség normális lefolyásának” fogalmai elvetendőek. Ehelyett inkább „kinek-

kinek a saját egészségéhez tartozó erényt” kell meghatároznia.155

A „szókimondás” az „egészséges test” szavára hallgat.156 A test egyszerre az evilágiság 

– „a föld értelme” –, az élet, valamint az önmagaság, a tulajdonképpeniség szimbóluma. 

„Hatalmas parancsoló, ismeretlen bölcs áll, testvérem, gondolataid és érzéseid mögött – őt 

nevezik úgy: Önmaga. Testedben lakozik, ő maga a tested”.157 Az én, a szellem, a szubjektum, 

a tudat mind csak csekély részét, a felszínét mutatják meg annak, ami az individuális emberi 

valóság. „Tested szerszáma csekélyke eszed is, amelyet úgy nevezel: »szellem«”.158 A test a 

tulajdonképpeni emberi valóság Nietzsche számára. Az, amit az ember önkéntelenül, 

öntudatlanul cselekszik, sokkal igazabb módon vall rá, mint az, amit „én”-jének tart. „A 

nemes lelkű ember … vereséget szenved a saját ösztöneitől és legjobb pillanataiban 

kikapcsolja az észt”.159  A test – vagyis az Önmaga – a tudat, az én „alatt” működik:160 „nem 

mondja, hanem cselekszi az Ént.”161

151 Adalék… 156. 
152 A vidám… 246. 
153 Adalék… 143. 
154 Túl jón… 62. 
155 Vö: A vidám… 104. sk. Az Emberi…-ben pedig ez áll, 143: „A vélemények szabadságával ugyanaz a helyzet, 
mint az egészséggel: mindkettő egyedi, egyről sem alkotható általános érvényű fogalom. Ami az egyik 
individuumnak elengedhetetlen az egészséghez, az a másiknak betegséget okozhat”. 
156 Így szólott… 40. 
157 Ibid. 41. sk. 
158 Ibid. 
159 A vidám… 10. 



 46  

Hogy mi az, ami az Önmaga cselekvését irányítja? A hatalom akarása. „Bármi, ami 

eleven, mindenekelőtt az erejét akarja szabadjára engedni – élni nem más, mint a hatalom 

akarása”.162 A hatalom akarása és az élet korrelatívak: előbbi csak az utóbbin keresztül képes 

hatni: az akarat nem valami schopenhaueri értelemben vett, mindenütt jelenlévő metafizikai 

erő, hanem csakis az élők törekvéseiben van jelen. Ugyanígy, élet sincs hatalom akarása 

nélkül. 163  Hogy mit jelent élni? „Élni – azt jelenti: szakadatlanul eltaszítani magunktól 

mindazt, ami haldoklik”.164 Az élet állandó harc terepe, „lényegileg, éppen alapvető funkcióit 

tekintve sérelem, erőszak, kizsákmányolás és tönkretétel, vagyis éppen ezek révén működik, 

és nélkülük egyenesen elképzelhetetlen”. 165  Ugyanakkor „értékelés, előnyben részesítés, 

méltánytalanság, … a különbözőség akarása” is.166 Nietzsche az élet szeretetére szólít fel,167

arra, hogy igent mondjunk rá „akár a legidegenebb és legkeményebb megpróbáltatások közt 

is”.168 A Redlichkeit erénye tehát azt követeli meg, hogy az élet és a test „adja értelmét, 

ember-értelmét a földnek”.169 Ez az „ember-értelem” nem olyasvalami, amit meg kellene 

találni, hanem amelyet meg kell teremteni, méghozzá annak szem előtt tartásával, hogy az élet 

véges.170 Az új becsületességnek nem a múlt értékeit kell dicsőítenie, hanem az új értékek 

teremtésében kell közreműködnie. Maga az élet sem más, mint végtelen önfölülmúlás és 

teremtés.171

 Nancy „Becsületességünk próbaköve” című tanulmányában mindazonáltal arra 

figyelmeztet, hogy amennyiben önmagunk megismeréséhez a dolgok megismerésén keresztül 

vezet az út, úgy a „saját értéktábla megalkotása” 172  nem lehet önkényes, hiszen a 

becsületesség éppen „annak beismerése, hogy a törvény érvényesül rajtunk, nem mi 

160 A nietzschei Önmaga és a freudi tudatalatti sok tekintetben hasonlóságokat mutat (ám a különbözőségek 
legalább ugyanilyen mértékben szembeötlők). Erre itt azonban sajnos nem áll módomban részletesebben is 
kitérni. 
161 Így szólott… 41. Nietzsche nem feledkezik el összekapcsolni az erényt az Önmagával, ibid. 119: „Hogy ott 
van cselekedetekben az Önmaga, tenmagatoké, miként anyjában a gyermek: ez legyen az erényről a ti szavatok!”. 
162 Túl jón… 18. 
163 „A hatalom akarására leltem mindenütt, hol csak élőre akadtam”, mondja Zarathusztra. (Így szólott… 142)
164 A vidám… 34. 
165 Adalék… 84. 
166 Túl jón… 15. 
167 Vö. A vidám… 7: „Az életet szeretni kell, mert! Csak!”; illetve ibid. 149: „És szívesen tennék azért valamit, 
hogy az élet gondolatát százszor átgondolásra méltóbbá tegyem számukra [mint a halálét].” 
168 Ecce… 68, ahol Nietzsche saját magát idézi a Bálványok alkonyából. 
169 Így szólott… 96. 
170 Vö. Így szólott… 107: „Amit pedig világnak mondtatok, teremtsétek meg előbb ti magatok: a ti eszetek, a ti 
képetek, a ti akaratotok, a ti szeretetek légyen az maga! […] A legjobb hasonlatok viszont az időről és a 
létrejövésről szóljanak: a mulandóság dicsérete és igazolása legyen mindahány!”. 
171 Így szólott… 142: „Íme – mondotta [az élet] –, az vagyok én, aminek mindétig fölül kell múlnia önmagát”. 
172 Vö. A vidám… 187. 



 47  

határozzuk meg mértékét”. 173  Hogy mi ez a törvény? A physis törvénye, a dolgok és 

önmagunk természetéé. A physis igazsága így nem más, mint a szükségszerűség tudása, „a 

lelkiismeret mögötti lelkiismeret”, vagyis az, amit Nietzsche „intellektuális lelkiismeret”-nek 

nevez.174 Az intellektuális lelkiismeret annak a becsületes és kíméletlen átvizsgálása, hogy az 

ember lelkiismerete miért éppen ezt és ezt a dolgot véli értékesnek vagy értéktelennek, jónak 

vagy rossznak, és miért nem másokat. A „szellem kegyetlensége” ez, a lelkiismeret 

felülvizsgálata, amely „mélységében” és „sokrétűségében” akarja szemlélni a dolgokat.175

Nietzsche szerint azonban „a legtöbb embernek nincs intellektuális lelkiismerete … a legtöbb 

ember egyáltalán nem találja megvetendőnek, hogy valamiben higgyen, és aszerint is éljen, 

anélkül, hogy előzőleg megvizsgálta volna”.176

A feladat tehát önmagunk, „saját, ránk jellemző ideálunk” megalkotása. Ez az ideál 

azonban „soha nem lehetne senki másé, nemhogy mindenkié”, következésképp Nietzsche óva 

int a kategorikus imperatívusz, és általában a mindenkire kiterjedő axiológia tételezésétől:177

„saját erényét, saját kategorikus imperatívuszát mindenki önmaga lelje meg”.178 Ehhez az 

szükségeltetik, hogy ismerjük önmagunkat és körülményeinket, hogy adottságainkból erényt 

kovácsoljunk, se hibáinkat, se erényeinket ne rejtegessük. 179  Azaz hogy természetesek 

legyünk. 180  Annak érdekében, hogy az egzisztencia megismerje magát, kísérleteznie kell. 

„Újra visszaszereztük hát régi jó bátorságunkat a tévedéshez, kísérletezéshez, gondolatok 

időleges elfogadásához. … Akár még önmagunkkal is kísérletezhetünk! Igen, most joga van 

ehhez az emberiségnek!”.181 Az életet mint a megismerő ember kísérletét írja le Nietzsche.182

Ha önmagunk megismeréséhez a kísérletezés vezet el, úgy a hibák megszűnnek hibáknak 

lenni, semmi sem számít kudarcnak, hiszen minden újabb próba közelebb visz 

önmagunkhoz.183

173  J-L. Nancy: „Becsületességünk próbaköve. Az erkölcsi értelemben vett igazságról Nietzschénél.” in 
Athenaeum 1992/3, T-Twins, 39. 
174 Ibid. 33. 
175 Nietzsche: Túl jón… 103. 
176 A vidám… 8. sk. 
177 Ibid. 185. skk. 
178 Az Antikrisztus 19. 
179 Lásd Hajnalpír, 154, 127, ill. 218. 
180 Vö: ibid. 157: „Legalább a hibáiban természetes – ez talán az utolsó dicséret”. 
181 Ibid. 197. 
182 A vidám… 177. Vö: ibid. 176: „Mi önmagunkkal akarunk kísérletezni, a saját kísérleti állataink akarunk 
lenni!”. 
183  Vö: ibid. 42: „A gondolkodó … elsősorban felvilágosítást akar kapni valamiről: siker és sikertelenség 
számára elsősorban válaszok. De a kudarcon érzett bosszankodást vagy megbánást átengedi”. 



 48  

Az egyén jelleme, mint szó volt róla, relatíve szilárd, mégis formálható. Ahhoz, hogy 

formálni tudjuk, ismernünk kell, voltaképpen mit is formálunk. Adottságaink kiismerése 

azonban roppant bonyolult vállalkozás. A probléma abban áll, hogy nehéz felismerni, mihez 

van tehetségünk, mivel hiúságunk sokszor eltakarja, valójában miben is vagyunk jók (és 

főként, hogy miben nem).184 A hiúság Nietzsche számára az egyik legkomolyabb gát, amely 

önmagunk megismerésének az útjában áll. Nézete szerint a hiúság öröklött dolog, atavizmus: 

abból származik, hogy a szolgai jellem önmagának nem tulajdonított más értéket, mint amit 

urai tulajdonítottak neki.185 A hiú ember, aki túlságosan fogékony a hírnévre és a dicséretre, 

idegen vélemények alapján próbálja meg visszanyerni elveszített önmagát.186 A hiúság tehát 

lényegileg reaktív személyiségjegy, az önmagában nem bízás, a másokra szorulás attribútuma. 

Az individuumnak ellenben, ahelyett, hogy másokra reagálva hozná létre önmagát, sokkal 

inkább önmagából, saját forrásaiból kell megalkotnia önnön ideálját. 187  Hiúságát le kell 

vetkőznie, önmagát elfogulatlanul kell szemlélnie, és csak ezt követően áll módjában 

tehetségeinek kiművelése.188 „Mert mi más is volna a tehetség, mint egy név, amellyel a 

tanulás, tapasztalatszerzés, begyakorlás, elsajátítás, bekebelezés egy régi fejezetét jelöljük, 

akár apáink szintjén, vagy még korábban?! … aki tanul, az önmagát ajándékozza meg a 

tehetséggel – csakhogy … tanulni tudni kell”.189

Nietzsche rendkívül gyanakvó az ősöktől átöröklött tulajdonságainkkal szemben. Ezért 

is figyelmeztet számos alkalommal, hogy nem szabad az érzéseinknek hinni, mert azokban 

őseink téves (elő)ítéletei húzódnak meg. Inkább értelmünk és saját tapasztalatunk szavára, 

saját ítéletünkre hallgassunk, javasolja. 190  Már amennyiben, teszem hozzá, utóbbiak az 

intellektuális lelkiismeret kritikai vizsgálata alá vonták öröklött és automatikusan elfogadott 

előítéleteinket és meggyőződéseinket. Meg kell tanulni uralkodni ösztöneinken, irányítani, 

használni őket, elkerülendő, hogy ők hajtsanak igájukba bennünket.191 Először önmagával 

184 Lásd ibid. 75. sk. 
185 Túl jón… 129. sk. 
186 Emberi… 202. 
187 Hajnalpír, 61: „Az individuumnak, ha a boldogságát keresi, ne adjunk előírásokat a boldogsághoz vezető útra 
vonatkozóan: mert az individuális boldogság saját törvényekből fakad, amelyek mindenki más számára 
ismeretlenek, külső előírásokkal csupán akadályokat gördíthetünk elé és feltartóztathatjuk azt”. 
188 Emberi… 135: „Mindenkinek van veleszületett tehetsége, de csak kevéssel született és kevésbe neveltek bele 
olyan fokú szívósságot, kitartást, energiát, hogy valóban tehetség is lesz, tehát az, ami, azaz: ami művekben és 
cselekedetekben csapódik le”. 
189 Hajnalpír, 207. sk. 
190 Vö. ibid. 27. 
191Emberi… 15: „Légy úrrá önmagadon, légy úrrá erényeiden. Korábban ők uralkodtak rajtad … csakis az 
eszközeid lehetnek”. 



 49  

szemben kell jóakarattal viseltetnie az embernek, minden más erre épül: 192  „Mert egy a 

szükséges: hogy az ember végre elégedett legyen önmagával … Aki elégedetlen önmagával, 

állandóan kész arra, hogy ezért bosszút álljon: és ennek mi, többiek leszünk az áldozatai”.193

Az önmagával való elégedetlenségből a ressentiment szelleme szól, és pontosan ez az a 

szellem, amellyel le kell számolni Nietzsche szerint.194

Mi tehát az inautenticitás ismérve? Ezen a téren Nietzsche szembeötlően hasonló 

eredményekre jut, mint Kierkegaard, vagy mint később Heidegger. Az inautenticitás a 

többiekbe való beleveszés, amikor is az egyén elveszíti személyességét, és úgy ítél, úgy 

gondolkodik, ahogyan mások.195 „A legtöbben … egész életükön át semmit sem tesznek az 

ego-jukért, hanem csak az ego fantomjáért, amely a körülöttük lévő emberek fejében alakult 

ki és közvetítődött át hozzájuk”.196 Nietzsche figyelmeztet, hogy „a személyek előtti feltétlen 

hódolat nevetséges dolog”, mert ezáltal önmagunkkal szembeni becsületességünket vesszük 

semmibe.197 Akik önmaguk bármely részét vagy akár teljes önmagukat eltitkolják önmaguk 

elől, azok „lopást” követnek el a megismerés kárára. Az „Ismerd meg önmagad” pontosan 

ettől a „vétektől” óvja az embert.198 „Azt nevezem hazugságnak, ha valamit, amit látunk, nem 

akarunk látni, s ha valamit nem úgy akarunk látni, ahogyan látjuk … A legszokványosabb 

hazugság az, mellyel önmagunkat csapjuk be”. 199  Érthető ugyanakkor, hogy másokra 

támaszkodunk, ugyanis „»saját utunk« rögös és sokat követel tőlünk, és túlontúl messzire van 

a mások szeretetétől és hálájától – ezért menekülünk el róla szívesen, és menekülünk el 

legszemélyesebb lelkiismeretünk elől, és futunk a mások lelkiismeretéhez”.200 Saját magától 

szokatlan módon Nietzsche Szókratészt állítja követendő például, amikor arról ír, hogy a 

filozófiai ókor Szókratésztól kezdve az egoizmus megtagadása ellen volt: interpretációja 

szerint a görög filozófia azt tanította, hogy a gondolatszegénység és a szabályok szerinti 

192 Hajnalpír, 201.
193 A vidám… 156. 
194 Hajnalpír, 201: „Félelemmel kell lennünk azzal az emberrel szemben, aki gyűlöli önmagát, mert haragjának 
és bosszújának mi leszünk az áldozatai. Tehát arra figyeljünk, miként csábíthatjuk őt önszeretetre”.  
195 Lásd ibid. 194: „Sokak között a sokak életét élem, és nem az énem szerint gondolkodom”.  Ez a megjegyzés 
előremutat a negyedik alfejezetben elemzendő heideggeri akárkire. 
196 Ibid. 59. 
197 Ibid. 97. Továbbá ibid. 143: „Aki valakit a bálványává tesz, az ezen személy eszményképpé emelésével a 
saját szemében igyekszik igazolni önmagát; művész lesz abban, hogy jó lelkiismerete legyen.” Ez önbecsapás. 
198 Emberi – túlságosan… 176. 
199 Az Antikrisztus 96. 
200 A vidám… 192. 



 50  

életmód, a „»szomszéd nézeteinek való alávetettségetek az oka, amiért csak olyan ritkán 

vagytok boldogok«”.201

Továbbá az sem könnyíti meg az ember helyzetét abban, hogy önmaga lehessen, hogy 

kénytelen szerepeket, foglalkozásokat elvállalni a megélhetéséért. Nietzsche szerint 

„majdnem minden európai összetéveszti magát a szerepével”: elfelejtik, „mennyi hangulat, 

véletlen és szeszély uralkodott rajtuk akkor, amikor »foglalkozásuk« eldőlt – és mennyi egyéb 

szerepet is játszhattak volna”. Szerepükből idővel aztán jellem lesz. 202  Ha önmagunkat 

azonban „nem merev, állandó, egyetlen individuumként kezeljük”, hanem rugalmasan 

változunk a különféle élethelyzetekkel, úgy sokrétűbb és gazdagabb tapasztalatban lesz 

részünk.203 Nietzsche az „individuum” oszthatatlanágát, híresen, rendkívül rugalmasan kezeli. 

„Önmagunkat változó mennyiségnek kell tekintenünk”,204 amely időről időre szükségszerűen 

módosul és formálódik. Hiába az individuális karakter kvázi szilárdsága, soha nem vagyunk 

teljesen identikusak önmagunkkal, „mindig valaki más” vagyunk,205 jóllehet minden aktuális 

életszakaszunkban úgy hisszük, „ez az egyetlen lehetséges, ésszerű állapot számunkra”.206

Valójában azonban szüntelen változunk, mert a változás a változó körülmények közepette 

elkerülhetetlen. Ezért „[h]a már megtaláltuk önmagunkat, akkor meg kell tanulnunk, hogyan 

veszítsük el időről időre, majd találjuk meg ismét önmagunkat”,207 hiszen „[ö]nmagunkban is 

akkor telik kedvünk igazán, ha folyton valami újat változtatunk önmagunkká”.208

Az egyén tehát, ha kiismeri a dolgok természetét és felülvizsgálja önnön berögzött 

meggyőződéseit, önmaga ismeretéhez érkezik el. A tudatában azonban képtelenség megtartani 

mindazt, amit kiderített arról, hogy kicsoda ő és hogy számára mi előnyös és mi nem az, ezért 

hát a „feladat: bekebelezni és ösztönössé tenni a tudást”, hiszen „az ösztönök fenntartó ereje” 

sokkal hatalmasabb, mint a tudaté.209 Az ember szenvedélyeiről ily módon lepereg a bűnösség 

évezredes máza, és épp ezekből a szenvedélyekből „szökkennek szárba” erényei. Avagy 

Zarathusztra szavaival: a betegségre a „gyógyírt” ki-ki magának főzi meg saját 

201 Ibid. 180. 
202  Ibid. 216. skk. Ehhez kapcsolódik még ibid. 235:„Minden komoly mesterségbeli tudást drágán kell 
megfizetni … az ember azon az áron ura a mesterségének, hogy egyben áldozata is lesz”. 
203 Emberi… 214. 
204 Hajnalpír 154. 
205 A vidám… 169. Figyeljünk fel a Sartre-ral való hasonlóságokra: az individuum soha nem esik egybe 
önmagával. 
206 Ibid. 174. 
207 Emberi – túlságosan… 254. 
208 A vidám… 21. 
209 Ibid. 17. sk. 



 51  

„mérgeiből”. 210  Az autenticitás végső soron önmagunk és a világ elfogadása olyannak, 

amilyen, „meglátva a dolgokban a szükségszerűséget mint szépséget”. Ez a sors szeretete, az 

amor fati.211

210 Így szólott… 45. 
211 A vidám… 147. 



 52  

I. 3. Karl Jaspers 

„A filozófia az az összpontosító erő, amely által az ember önmagává lesz, amennyiben a 

valóság részeszévé válik.”212

Jaspers gondolkodásának egyik fő attribútuma, hogy a bölcselet nála ismét eléri 

méltóságának ama szintjét, amelyet Platónnál, avagy – eltérő hangsúlyokkal – Hegelnél: a 

filozófia Jaspers számára a történetileg kibomló emberi valóság lényegi megragadása, amely 

maga is szüntelenül történésben van. A filozófia azonban nem korlátozódik a valóság leírására, 

hanem magára kell vállalnia a nevelés feladatát is. Emberi valóságon ugyanis nem valami 

absztrakt és univerzális entitást ért Jaspers, hanem személyes tapasztalatok történetileg 

releváns esszenciáját, amely orientálni képes a mindig önnön kérdéseibe botló individuumot: 

„a filozófia megkerülhetetlen az ember számára. A filozófia mindig van.”213

Ha a filozófia a kérdések felbukkanásakor már mindig is van, akkor talán a 

szakadatlanul változó emberi valóság minden lényegi történetisége ellenére is lehetséges 

olyan állandó szempontokat kiemelni az elemzésből, amelyek a megértés számára bármikor 

segítséggel lehetnek. Jóllehet az egyéni emberi helyzetek természetüknél fogva egyszeriek, 

mégis, Jaspers szerint léteznek olyan határhelyzetek, amelyek túlmutatnak egyszeri 

bekövetkezésük partikularitásán. Amíg szituációknak a tömkelege szaladhat el mellettünk 

anélkül, hogy ezeket akárcsak észre is vennénk, a határszituációk abban különböznek az 

összes többitől, hogy képtelenek vagyunk nem észlelni őket. Minden más emberi helyzet 

elmúlik és nem tér vissza többé, a határhelyzet azonban makacsul megveti lábát 

tapasztalatunk erőterében. Ezek azok a helyzetek, „amelyeket nem vagyunk képesek 

megváltoztatni. E határhelyzetek tudatosulása a csodálkozáson és kételyen túl a filozófia 

mélyebb gyökere.” 214  Lévén a határhelyzetekkel való szembesülés korántsem kellemes 

élményekkel ajándékozza meg az embert, a természetes emberi reakció az ezek elleplezésére 

tett kísérlet. Ez azonban végső soron nem sikerülhet: a határhelyzetekre, „ha ténylegesen 

212 K. Jaspers: Mi az ember? Filozófiai gondolkodás mindenkinek. Ford. ifj. Kőrős László. Budapest, Katalizátor 
Könyvkiadó, 2008, 73. 
213 K. Jaspers: Mi az… 74. 
214 Ibid. 87. 



 53  

felfogjuk őket, kétségbeeséssel, majd az ebből való kikapaszkodással reagálunk: léttudatunkat 

átalakítva önmagunkká leszünk.”215

Mi határozza meg vajon, hogy mivé lesz az ember? Az ok, amiért Jaspers oly nagy 

nyomatékkal beszél a határhelyzetek jelentőségéről, az, hogy meggyőződése szerint az 

ezekkel szemben tanúsított magatartás teszi olyanná az egyes embert, amilyenné azután válni 

fog. A határhelyzetek ezek: a halál, a véletlen, a szenvedés, a világ megbízhatatlansága stb. 

Mindez a kudarcot példázza Jaspers számára, az emberi vállalkozások kudarcát: mulandósága 

eleve hiábavalóságra kárhoztatja az ember életét. Éppen ezért az „ember számára döntő, 

miképp éli meg a kudarcot: … hogy fantasztikus megoldásokhoz és az önmegnyugtatás 

eszközeihez folyamodik-e, vagy pedig becsületesen, a megfejthetetlen előtt elnémulván 

elfogadja azt. Azt, hogy mivé lesz az ember, az alapozza meg, ahogyan a kudarcot 

megtapasztalja.”216

A valóság megismerése sohasem lehet totális Jaspers szerint, és valójában objektív 

nézőpontokról sincs értelme beszélni, hiszen a megismerő mindig érdekelt és érintett valami 

formán abban a szituációban, amelyben a megismerés lezajlik. Ennélfogva megtévesztő volna 

a folyvást egymásba tűnő szituációk hálózatából végkövetkeztetéseket levonni a valóság 

természetére vonatkozóan. „Mivel a létezés szituációkban való lét, soha nem léphetek ki úgy 

egy szituációból, hogy ne lépnék át egy másikba.” 217  Létmódunknak eme mindenkori 

szituációnáltsága, ha az objektív tudás eszményétől el is távolítja az embert, önmagához annál 

inkább közel hozza. Ha a határszituációk az emberi létmódhoz tartozó kudarc jeleiként 

határozódnak meg, úgy olyanok ezek, „akár egy fal, amelybe beleütközünk… magának a 

létezésnek a velejárói.” 218  Ámde létezésről Jaspers legalább két értelemben beszél. A 

Daseinnál, avagy az egyszerű emberi létezésnél minőségileg magasabb rendű az egzisztencia

– avagy exisztencia –, amely voltaképpen nem más, mint lehetőséglét, egyfajta személyes ön-

projekció, amivé az egyén válhat. Amennyiben az ember felveszi a kesztyűt a 

határhelyzetekből fakadó kudarc tapasztalatával, nyitottá válik önmaga legsajátabb 

lehetőségeire. Amiként Jaspers fogalmaz: „ahhoz hogy áthidaljuk őket, a határhelyzetekre 

nem tervekkel és számítással reagálunk, hanem egészen más aktivitással: a bennünk 

215 Ibid. 
216 Ibid. 89. 
217 Ibid. 110. A szituáció Jaspers számára igen hasonló ahhoz, amit Heidegger a hangoltsággal ír le: mindig 
valamilyen módon találjuk [befinden] magunkat a világban. Más szóval: mindig valamilyen szituációban 
vagyunk, és soha nem a neutralitás moduszában szemléljük a világ eseményeit. 
218 Ibid. 111. 



 54  

lehetséges exisztencia megvalósulásával; önmagunkká leszünk, amennyiben nyitott szemmel 

lépünk be a határszituációkba.”219

Önmagunkká válni, azaz autentikusnak lenni tehát nagyon is lehetséges, és nem 

egyébből áll, mint egzisztenciaként a határszituációkban létezni: „A határhelyzetek érzékelése 

és az exisztencia egy és ugyanaz.”220 Mindez persze nem ilyen egyszerű Jaspers szerint, 

hanem számos egzisztenciális „ugrás” szükségeltetik ahhoz, hogy az egyén külsődleges, 

történeti szituációja ténylegesen is önmaga egzisztenciális határhelyzetévé váljék. Ezek az 

ugrások az egyént előbb a világtól választják el, és abszolút magányosságába taszítják, majd 

elé tárják azt, ami tőle soha el nem vehető: egzisztenciáját, „amely vagy vagyok, vagy nem 

vagyok”, azaz amelyet vagy felismer és beteljesít az ember, vagy nem: „harmadik lehetőség 

nincs”.221 Végül pedig lehetséges egzisztenciából valóságos egzisztenciává válhat, ha túllép 

önmaga végességén. No de hogyan lehetséges vajon ez a túllépés, a végesség transzcendálása, 

tekintve, hogy a végesség az emberi létezés legfőbb karakterisztikumát képezi? A válasz 

kézenfekvő, és egy szimpla tautológiával így fogalmazható meg: a transzcendálás a 

transzcendencia felé való túllépéssel mehet végbe. Létezik ugyanis transzcendencia Jaspers 

szerint, és a valóságos egzisztenciává válás során eminens jelentőséggel bír, hogy az ember 

felfedezze: van hová túljutnia önmagán. „Az exisztencia a maga szabadságában azt tudja 

magáról, hogy a transzcendenciára vonatkozik, amely megajándékozza őt önmagával, 

tudniillik az exisztenciát az exisztenciával.”222 Ajándék tehát, amelyet a transzcendenciától 

kapott az ember. Az egzisztencia, akárcsak Kierkegaard esetében, akkor válhat valóságosan is 

önmagává, ha felismeri a transzcendenciára való vonatkozását: „az exisztencia az én, amely 

önmagához viszonyul s ekképpen tudja, hogy a hatalomra vonatkozik, amely tételezi 

(Kierkegaard). 223  Az egzisztencia Jaspers szerint fellelhető szeretetünkben, valamint 

ugyancsak megszólíthat lelkiismeretünk formájában. 

Az egzisztenciát Jaspers gyakorta definiálja szabadságként; arra való szabadságként, 

hogy önmagunkká váljunk. Ám amennyiben szabadság, annyiban lehetőség is marad: nem 

így-lét [So-Sein], hanem létlehetőség [Sein-Können]. Alapvetően tehát „[n]em birtoklom 

magam, hanem úton vagyok magamhoz. Az egzisztencia a permanens választás állapotában 

van, hogy legyen vagy ne legyen. … Nem csak létezem, nem csak egy általában vett tudat 

219 Ibid. 112. 
220 Ibid. 
221 Ibid. 114. 
222 Ibid. 93. 
223 Ibid. 144. N. B. A Kierkegaard-ra való közvetlen hivatkozás nem az én személyes kommentárom, hanem 
Jaspers saját szövegében szerepel. 



 55  

egyik pontja vagyok, nem csak szellemi alkotások helye: mindezekben önmagam lehetek 

vagy el is veszhetek bennük.”224 Az egzisztencia alapja tehát nem önmaga, nem önmaga által 

létezik. Ha ezzel nincsen tisztában, „elszalaszthatja” önmagát; ha tisztában van: mint 

szabadságot nyerheti el: „exisztencia nincs transzcendencia nélkül”.225 Az egzisztencia egyedi, 

azaz megismételhetetlen és individuális, vagyis nincs belőle több. Mindazonáltal Jaspers 

cáfolni igyekszik Kierkegaard azon szélsőséges diktumát, hogy a szubjektivitás az igazság, 

amely megelőz minden általánosságot. „Ha és viszont ezt mondjuk: az első az exisztencia, 

megelőzi az általánost, a lényeget – akkor is tévedünk, amennyiben az egyes csak az általános 

által önmaga.”226 A helyesen értett egzisztencia fogalma azt a személyes valóságot jelöli, 

amely „önmaga számára való feladatként végtelen”227

Az egzisztencia lehetőséglétként tehát önmaga feladata, és miután végtelen feladatként 

képződik meg önmagával szemben, ennyiben soha nem lehet valóságosan, lezártan önmaga: 

önmagunkká válni mindig és újból kihívást jelent. Ez az önmagává válás, mint láttuk, egyedül 

a határszituációkban feltáruló kudarc megtapasztalása révén válik lehetségessé. Itt szembesül 

csak az ember önmagával, és itt kényszerül arra, hogy egzisztenciális döntések mellett 

határozza el magát. Ezek a döntések azonban nem lehetnek önkényesek, hiszen a „választás 

az exisztencia létlehetőségében annyit jelent, mint valóban létezni tudni a transzcendencia 

színe előtt. Önmagunk megteremtése az önkény vagy az általános helyesség semmijéből 

képtelenség.”228 Az ember nem alkothatja meg önnön lényegét a semmiből, nem lehetséges az 

alapok maradéktalan eltörlése, és valami radikálisan új személyiség létrehozása. Az ember 

választhatja önmagát, sőt Jaspers szerint kell is, hogy önmagát válassza, de ez csakis oly 

módon mehet végbe, ha önmagát választja, nem pedig valaki mást. 

Az egzisztencia kategóriákkal soha nem írható le tökéletesen, mivel nem szerezhető róla 

teljes körű, objektív tudás, továbbá mivel csak annyiban autentikus, amennyiben a 

transzcendenciára vonatkozik. Ez utóbbi, vagyis a transzcendens lét maga is olyan természetű, 

hogy masszívan ellenáll a megismerés tárgyilagos ismereteket kikövetelő törekvésének. Az 

egyes ember sajátságos egzisztenciája mindig történeti képződmény, „az én önmagára 

eszmélése az időben”.229 Roppant lényeges pont, hogy az egzisztencia önmagában tekintve 

semmi: önmagában állva voltaképpen nem önmaga. Kizárólag a másikkal való interakcióban 

224 Ibid. 
225 Ibid. 145. 
226 Ibid. 
227 Ibid. 
228 Ibid. 146. 
229 Ibid. 147. 



 56  

leli meg lényének legsajátabb értelmét: „[c]sak akkor válik önmagává, ha a másik énnel való 

kommunikáció során ez a másik is önmagává lesz.”230 Ennek értelmében tehát a közösségből 

való kivonulás, az elszigetelt magányosság bizonyosan nem az autenticitás felé vezető helyes 

út Jaspers szerint. Éppen ellenkezőleg: a másikkal való „harcoló szeretet”-ben találja csak 

meg tulajdonképpeni önmagát az ember. 

230 Ibid. 



 57  

I. 4. Martin Heidegger 

„A mindennapi jelenvalólét Önmagája az akárki-önmaga, amelyet megkülönböztetünk 

a tulajdonképpeni, azaz magunk által megragadott Önmagától. Mint akárki-önmaga, a 

mindenkori jelenvalólét szétszóródott az akárkibe, és meg kell találnia magát.”231

A fenti idézet kapszulaként magában foglalja mindama idioszinkráziát és 

problémahalmazt, amely Heidegger autenticitás-koncepciója kapcsán a legtöbb vitára 

szolgáltat okot. Bevezetésképpen lássuk ezeket röviden, tételesen. 

1, Különbség van a mindennapi jelenvalólét nem-tulajdonképpeni önmagája, valamint 

az autentikus jelenvalólét tulajdonképpeni önmagája között. A jelenvalólét képes ilyen is, meg 

olyan is lenni. 

2, A heideggeri szóhasználatban az autentikusat az ’eigentlich’ jelöli. Az eigentlich az 

autentikussal szemben nem csupán valami igaz vagy hiteles – genuin – voltára utal, hanem 

„saját”, „elsajátító”, vagyis magáévá tevő, megszerző jelentésére is. Ennek értelmében, ha 

valami (valaki) eigentlich, akkor az: 

(A) valóban, ténylegesen egybeesik önmagával (nem nem-önmaga); 

(B) önmagát elsajátítja, magáévá teszi (tehát korábban nem volt birtokában önmagának). 

Míg (A) azt implikálja, hogy az önmagával való egybeesés ugyanúgy lehetséges, mint 

az önmaga elvétése, a nem-önmaga-lét, addig (B) azt, hogy elsajátítás egyedül annyiban 

lehetséges, amennyiben fennáll az önmagától való elszakadtság állapota, amikor az önmaga, a 

jelenvalólét ki-je nem a sajátja, hanem valaki másé (ez az akárki-önmaga). 

Tulajdonképpeniségről csak akkor beszélhetünk, ha az ember többnyire nem tulajdonolja 

önmagát, azaz nem tulajdonképpeni. A jelenvalólét akkor tulajdonképpeni, ha „megragadja 

magát”. 

3, A jelenvalólétnek „meg kell találnia magát”, szól az idézet befejezése.232 Heidegger 

fogalmazásmódja számos helyen tartalmaz morális reminiszcenciákat, vagy a 

231 M. Heidegger: Lét és idő. Ford. Vajda Mihály et al. Budapest, Osiris Kiadó, 2001, 156. 



 58  

legmegengedőbb esetben is azt kell mondanunk, hogy kétértelműen fogalmaz, noha művét, 

saját állítása szerint – nem-etikainak szánta. Mit jelent vajon az, hogy a jelenvalólétnek meg 

kell találnia magát? Heidegger óvatos, nem sollent, hanem müssent használ: „muss sich erst 

finden”.233 A müssent angolra – el nem ítélhető módon – mustnak fordítják. Így fordulhat elő, 

hogy a Lét és idő angol nyelvű fordításában a következőképp szerepel a szóban forgó 

mondatrészlet: „must first find itself”.234A must az angolban azonban már közel annyira erős 

erkölcsi konnotációval bír, mint a sollen a németben: kötelességre is utalhat. Következésképp 

a „[Da-sein] must first find itself” az autenticitásra felszólító erkölcsi parancsnak hangzik – 

egyébiránt a magyar „meg kell találnia magát” nemkülönben –, jóllehet Heidegger nem 

szándékolta az erkölcsi áthallásokat, mint ahogyan azt számos tanulmányában tisztázni 

igyekszik. 235  Mégis, a Lét és idő szövege éppen a tulajdonképpeniség kapcsán fut bele 

minduntalan erkölcsi(nek tűnő) különbségtevésekbe és értéktételezésekbe, ezért ennek a 

dimenziónak, ti. a heideggeri autenticitás236 és az etika viszonyának tisztázása jelen fejezet 

egyik legfontosabb célkitűzése. 

Kezdjük annak tisztázásával, mit ért Heidegger jelenvalóléten. A Dasein az ember mint 

olyan létező, aki mindenkor viszonyulásban áll más létezőkkel (és a Léttel). A Da- előtag 

éppen ezt jelenti, hogy az ember ott van, jelen van a létben, mindig más létezőkhöz és a léthez 

viszonyul, jóllehet ennek többnyire nincsen tudatában. Az egzisztencia mint a jelenvalólét 

lényegi karakterisztikuma azt mutatja meg, hogy az ember ek-szisztens, azaz „kinn” van a 

létezőknél, már mindenkor egy világban találja magát, ahol más létezőkkel foglalatoskodik.237

Elsősorban tehát nem tudat, nem valamilyen teoretikus pozíció, a létezőktől való indifferens 

232 Vö: Fehér M. István: Martin Heidegger. Budapest, Kossuth Könyvkiadó, 1984, 76. 
233 Idem: Sein und Zeit. Frankfurt am Main, Klostermann, 1977, 172. 
234 Idem: Being and Time. Transl. Joan Stambaugh. Albany (NY, USA), State University of New York Press, 
1996, 121. Az igazán figyelmes olvasó számára feltűnhetett, hogy míg az „erst” fordításaként az angolban a 
„first” szerepel, addig a magyarban semmi. Ez a semmi, noha bizonyára nem egyéb apró figyelmetlenségnél a 
fordítók részéről, éppen hiánya folytán hívja fel a figyelmet az utalás-összefüggés egészére, amelyből kiszakítva 
az “erst” űrt hagy maga után. Heideggernek nem szokása töltelékszavakkal feldúsítani a szövegeit. Az „erst” 
fordításának elmaradása megmutatja, hogy mennyire lényeges éppen ez a mozzanat, hogy ti. az akárkibe 
szétaprózódott jelenvalólétnek „először” is azzal kell kezdenie, hogy önmagát megtalálja. Mindez a „legelőször” 
arra is előreutal, hogy önmagunk megtalálása Heidegger számára nem a cél, hanem csak az első lépés; feltétele 
valami másnak. Hogy mi ez a más, a „lényegi gondolkodás” tétje, azt rövidesen látni fogjuk. 
235 Például a Humanizmus-levélben a következőt írja: „»tulajdonképpeniség« és »nem-tulajdonképpeniség«, nem 
jelentenek morális-egzisztens és »antropológiai« különbségtevést”. „Levél a »humanizmusról«”. Ford. Bacsó 
Béla. In idem: Útjelzők.. Budapest, Osiris Kiadó, 2003, 308. 
236  Ami az eredeti szövegben Eigentlichkeit, az az angolba (valószínűsíthetően nem kis mértékben Sartre 
szóhasználata nyomán, akinek a révén Heidegger eszméi az angolszász világban is széles körben ismertté váltak) 
authenticityként került át, a magyarban azonban tulajdonképpeniség. A fejezetben eme három fogalmat egymás 
szinonimáiként fogom használni. 
237 Mint látható, Heidegger egészen más értelemben használja a „Dasein” és az „Existenz” fogalmát, mint 
Jaspers, amiről tanácsos nem megfeledkezni, hiszen sok félreértésre adhat okot, ha Heideggernél Dasein-on 
olyan létmódot értünk, amely az egzisztenciánál alacsonyabb rendű. Erről szó nincs. 



 59  

eloldottság, hanem kiszakíthatatlanul a világban létezik, más létezőkre vonatkozik, és létében 

így vagy úgy megérti a létezőket, közöttük önmagát.238 A jelenvalólétet továbbá mindenkori 

enyémvalósága [Jemeinigkeit] jellemzi, amely arra a specifikumára mutat rá, hogy a 

jelenvalólétnek mindig van egy „ki”-je, akihez tartozik, soha nem egy általános alany, hanem 

valakié, akinek érdeke fűződik hozzá, akinek „létében e létre megy ki a játék, létéhez mint 

legsajátabb lehetőségéhez viszonyul.”239

A jelenvalólétet a léthez való viszonyulása tünteti ki más létezőkkel szemben. Általa és 

rajta keresztül érthető meg a lét értelme. Márpedig a lét értelmének kérdése az a kérdés, 

amelynek kimunkálása Heidegger filozófiai törekvésének lelkét alkotja. Ennek szem előtt 

tartásával könnyebb azt is megérteni, miért ódzkodik attól, hogy gondolatainak morális 

implikációkat tulajdonítsanak. Elképzelése szerint ugyanis nem azt vizsgálja, minek hogyan 

kellene lennie, hanem hogy mi hogyan van, hogy miképpen megy végbe a lét és a létezők 

megértése a jelenvalólétben, valamint hogy miképpen alakult a filozófia története a lét 

kérdését illetően. Ezért minden morális vagy politikai vonatkozást mint ontológiai 

fejtegetéseinek ontikusként való félreértését utasítja vissza. A fundamentálontológia a nyugati 

metafizika kimondatlan előfeltevéseinek igyekszik aláásni, hogy ezáltal a létnek egy 

eredendőbb megértését biztosítsa. A fundamentálontológiának csak egy részét képezi a 

jelenvalólét egzisztenciális analitikája, amely tehát szándéka szerint azt írja le, ahogyan a 

jelenvalólét számára a létezők és a lét értelme adódik, nem pedig azt, hogyan kellene, hogy ez 

vagy az a partikuláris létterület (mint például a moralitásé) adódjon. Ezért állíthatja Heidegger, 

hogy a tulajdonképpeniség nem morális kategória. Hanem egzisztenciálé, vagyis olyasvalami, 

ami a jelenvalólét létmódjának sajátos lehetőségét jelenti. 240  Az egzisztenciális analitika 

azonban nem is csupán egyfajta antropológia, hanem minden antropológiát megelőzően tárja 

fel a jelenvalólét lényegi összefüggéseit.241

Mik ezek a lényegi összefüggések? Heidegger a jelenvalólétet „átlagos 

mindennapiságában” vizsgálja, vagyis ahogyan „többnyire és mindenekelőtt” van. A 

238  A husserli fenomenológiától való eltávolodásnak egyik szignifikáns pontja az, hogy a heideggeri 
intencionalitás nem egy episztemológia fogalmi hálójában mozog, nem egy szubjektumról (egóról) van tehát szó, 
amely rajta kívül álló objektumokat intencionál, hanem ontológiai, illetve ontikus vonatkozásokról, ahol a 
jelenvalólét már mindenkor kint találja magát a világában, ezért intencionalitása a létezőkre (nem pedig például 
azok reprezentációira) vonatkozik. A megértésben a létezők vannak jelen, a megjelenítés [Vorstellung] 
ennélfogva nem reprezentáció, hanem prezentáció, a létezők jelenlevése, a létezőkkel (létezőknél) való jelenlét. 
239 Lét… 59. sk. 
240 „Amíg az autentikus lenni tudás [Seinkönnen] struktúráját nem vezetjük be az egzisztencialitás eszméjébe, 
írja Heidegger, addig az egzisztenciális értelmezést vezető pillantás nem rendelkezik eredetiséggel.” Fehér M: 
ibid. 85. 
241 Vö. Lét... 348. sk. 



 60  

jelenvalólét világban-benne-lét, ami azt az egzisztenciálét emeli ki, hogy nem egy elszigetelt, 

semmiben lebegő, magányos tudat az ember, hiszen a világhoz eltéphetetlen szálak fűzik. A 

jelenvalólét a világban létezik, amivel azt kívánja kifejezni Heidegger, hogy a világot alkotó 

létezőkkel foglalkozik, velük szembesül, velük találkozik. Ezeket a létezőket gondoskodásába 

veszi [Besorgen], amennyiben kézhezállólét-jelleggel bírnak, illetőleg gondozza őket 

[Fürsorge], amennyiben – akárcsak önmaga – jelenvalólét-szerűek. A világban-benne-lét tehát 

mindig másokkal való együttlét, azaz Mitsein is egyszersmind. Összefoglalva: a világ nem 

valamely „külső” realitás az ember számára, amelybe képes kilépni, ám ahonnan képes vissza 

is húzódni. Mindig a világban van, ami azzal jár, hogy mindig a többi létezőnél tartózkodik. 

Világát folytonosan megérti valahogyan, anélkül is, hogy különösebben értelmeznie kellene. 

Ez az előzetes létmegértés. Amilyen mértékben megérti világát, amilyen mértékben képes 

benne eltájékozódni, olyan mértékben otthonos világában az ember. 

A jelenvalólét folytonosan a létezők felé fordul. Heidegger szerint azonban amikor ez a 

létezőkhöz való nem reflektált odafordulás, azok gondozása-gondoskodása zajlik, a 

jelenvalólét rendszerint nem autentikusan érti meg a létezőket, illetőleg azok létét. Megérti 

őket, ez kétségtelen, hiszen tevékenysége otthonosságra lel világában, ugyanakkor félre is érti 

őket. Pontosabban nem eredendően érti meg őket, hiszen még nem tematizálta a lét kérdését. 

Már mindig is egy eleve adott létmegértésben van, ám ezt a létmegértést nem a lét és önmaga 

létének tényleges elsajátítása irányítja, hanem egy konszenzusokon alapuló létmegértés, 

amely oly módon ítéli ilyennek vagy olyannak a létezőket, hogy előbb megvizsgálta volna, 

mit jelent létezni, hogy mi a lét értelme. A mindennapi megértés tehát az, amellyel mindenki 

máshoz hasonlóan orientálódunk a világban, és amely lehetővé teszi a megértést mint olyat: 

magunkét, egymásét, általában a létezőkét. A jelenvalólét a világban útjába kerülő létezőkből 

érti meg önmagát. Ily módon azonban nem tulajdonképpeni módon ért meg: a mindennapi 

megértés elrejti a lét és a létezők valódi értelmét. Mi több, magát ezt az elfedettséget is elrejti. 

Ezt nevezi Heidegger létfelejtésnek. 

A jelenvalólét soha nem valami jellegtelen neutralitás módján létezik, hanem mindig 

valamilyen módon találja magát a világban, mindig valahogyan van. Ezt fejezi ki Heidegger a 

diszpozíció [Befindlichkeit] terminussal. A diszpozíció vagy hangoltság „egzisztenciális 

alapmód”, amely a jelenvalólét belevetettségét tárja fel. A belevetettség [Geworfenheit] egy 

egzisztenciálét nevez meg, tehát a jelenvalólét létszerkezetéhez tartozik, és nem olyasvalami, 

ami másképpen is lehetne. Arra utal, hogy amikor önmagunkra lelünk a világban, 

szembesülünk azzal az egzisztenciális faktummal, hogy saját létezésünknek nem mi magunk 



 61  

vagyunk az okai, hanem ebbe a létezésbe bele vagyunk vetve [werfen]: „A belevetettség 

kifejezés a kiszolgáltatottság fakticitására utal.” 242  Belevetettségünk diszpozíciója nem 

olyasvalami, amelybe kedvünk szerint bele tudnánk helyezkedni. A „hangulat ránk ront”,243

írja Heidegger, és a belevetettség hangulatában, ami ránk ront, az annak pőre ténye, hogy 

egyáltalán létezünk. Önmagunkra hangolódunk. Ez a hangoltság azonban „nem annyira a 

szándékos keresésből, hanem a menekülésből származik.”244 Mi elől menekül a jelenvalólét? 

Legsajátabb lenni-tudása, azaz önmaga elől. A jelenvalólét „kitérően elfordul” önmaga elől, 

és a világ felé irányul. 

Ezt a „kitérés”-t és „menekülés”-t azonban nem valami „jellemhibaként” kell 

felfognunk; ezek továbbra is a jelenvalólét létszerkezetéhez tartoznak. A jelenvalólét menekül 

önmaga elől, ám ez a menekülés nem „tudatos”, nem szándékolt. Közelebb járunk az 

igazsághoz, ha a menekülést működésként fogjuk fel, amely az ember akaratától függetlenül 

áll fenn. A jelenvalólét ebben az önmaga elől való – fel nem ismert – kitérésben a világra 

„hanyatlik”. A hanyatlás [Verfallen] ugyanúgy egzisztenciálé, mint a belevetettség, tehát 

„nem fejez ki negatív értékelést, azt jelenti, hogy a jelenvalólét mindenekelőtt és többnyire a 

gondozott „világ”-hoz kötött”.245 Amennyiben viszont a világra hanyatlik, annyiban már eleve 

elszakadt önmagától, tulajdonképpeni lenni-tudásától: „már eleve eltévesztette és félreismerte 

önmagát”. 246  Ez az önmagától való elszakadtság az inautenticitás létmódja, amelyben a 

jelenvalólét többnyire belevész az „akárki nyilvánosságába”. 247  Ámde adott számára a 

lehetőség, hogy ismét önmagára leljen – amiképpen az is, hogy újra elveszítse, félreismerje 

önmagát. 

Az akárki elemzése a Lét és idő egyik leggyakrabban citált szakasza. Ennek oka abban 

rejlik, hogy felettébb könnyedén beleolvasható mind egy morális állásfoglalás kirajzolódása, 

mind pedig egy modernitás-kritika, amelynek aktuálpolitikai, tágabb értelemben történelmi 

vonatkozásai vannak. De vannak-e valójában ilyenek a Lét és időben? Ki is az az „akárki” 

[das Man], akibe a jelenvalólét mint önmaga nem-tulajdonképpeniségébe hanyatlik? A 

„jelenvalólét mint mindennapi egymással-lét mások fennhatósága alatt áll. Nem ő maga van, 

mások elvették létét. Mások kénye-kedve rendelkezik a jelenvalólét mindennapi 

242 Ibid. 163. 
243 Ibid. 165. 
244 Ibid. 164. 
245 Ibid. 207. 
246 Ibid. 173. 
247 Ibid. 207. 



 62  

létlehetőségei felett. Ezek a mások ugyanakkor nem meghatározott mások.” 248  Nem 

„meghatározott” másokról van szó, nem egy bizonyos réteg vagy csoport uralmáról egy másik 

csoport felett. Az akárki uralmát mindannyian generáljuk, a jelenvalólét létszerkezetéhez 

tartozik „akárki”-nek lenni. Nem más ez, mint a közvélekedés, az átlagos létmegértés: az, 

amelyben a jelenvalólét otthonosan mozog. „Mindenki másik, senki sem önmaga.” 249  A 

jelenvalólét elveszíti önmagát, kitér önmaga elől, és az akárki nivelláló átlagosságában 

biztonságra lel. Az akárki „tehermentesíti” a jelenvalólétet: úgy gondolkodunk, úgy 

cselekszünk, és úgy ítélünk, ahogyan „akárki”: ezáltal a felelősséget is átruházzuk erre a 

kollektív létmódra, amelyben többnyire vagyunk. „Akárkinek lenni annyi, mint az 

önállótlanság és a nem-tulajdonképpeniség módjában lenni.”250

Az „akárki” rendelkezik a jelenvalólét létlehetőségei felett. Ez nem azt jelenti, hogy a 

közösség megvonná az embertől a választást, a lehetőséget a lehetőségre, hanem hogy adott 

lehetőségkészletet bocsát a mindenkori jelenvalólét számára, és eme lehetőségek egyikét sem 

a jelenvalólét maga definiálja. 251  Ezzel pontosan az vész el, ami a jelenvalólétet 

megkülönbözteti bárki mástól: legsajátabb lenni-tudása: „A jelenvalólét önmagától mint 

Önmaga tulajdonképpeni lenni tudásától eleinte már eleve el van szakadva, és a »világ«-ra 

hanyatlik”.252 Fontos kiemelni, hogy Heidegger szerint a jelenvalólét „mindenekelőtt akárki, 

és többnyire az is marad”. 253  Elvégre a másokkal való együttlét értelmét veszíti, ha az 

„akárki” által diktált jelentésesség a semmibe hullik. Nem létezik privát utalásösszefüggés-

hálózat. Nincsen privát nyelv. Értelem csak a másokkal való együttlétben adódhat. 

Akkor mégis, miért tűnik úgy, hogy Heidegger a nem-tulajdonképpeniségből a 

tulajdonképpeniség felé küldi a jelenvalólétet: oda, ahol megszűnik a konszenzuális értelem, 

ahol nincs többé jelentés, nincsenek mások, nincs semmi?254 A „nem-tulajdonképpeni”-ként 

aposztrofált létmód az, amelyben a jelenvalólét megérti magát. Az „akárki” egzisztenciálé,255

ráadásul olyan egzisztenciálé, amelyben a jelenvalólét voltaképpen állandóan „benne” 

tartózkodik, amelyben otthonos, amely egyáltalán lehetővé teszi, hogy mint jelenvalólét 

248 Ibid. 153.
249 Ibid. 155. 
250 Ibid. 
251  Ibid. 157: Az utalás-összefüggést, amelyben a jelenvalólét megérti magát a világban, „maga az akárki 
artikulálja”. A világ megérthetősége tehát mindenkor az „akárki” átlagosságához van szabva. 
252 Ibid. 207. 
253 Ibid. 157. 
254 Hogy éppen ez a „semmi” lesz az, amelynek színe elé kerül a jelenvalólét, amennyiben tulajdonképpeni 
önmagát ragadja meg, azt rövidesen látni fogjuk. 
255 Lásd: ibid. 156: „Az akárki egzisztenciálé, és eredendő fenoménként a jelenvalólét pozitív szerkezetéhez 
tartozik.” 



 63  

egzisztáljon. Ha nem volna Heidegger, az ember talán nem is tudna arról, hogy „nem-

tulajdonképpeni”-ként egzisztál, hogy „elhibázza és elfedi önmagát”.256  Maga a filozófus 

figyelmeztet rá, hogy a „jelenvalólét hanyatlottságát … nem szabad »bukásként«, valamiféle 

tiszta éteri »ősállapot« megszűnéseként felfognunk.”257 A jelenvalólétben állandó késztetés, 

avagy kísértés munkál a hanyatlásra, ez létszerkezetének egyik jellegzetességét képezi. A 

jelenvalólét fakticitásához hozzátartozik, hogy állandóan visszazuhan „belevetettségének 

örvényébe”.258 Mindazonáltal világossá válik az is, hogy a „hanyatlás” nem erkölcsi vagy 

aktuálpolitikai, azaz nem ontikus fogalom: „Félreértenénk a hanyatlás ontológiai-

egzisztenciális struktúráját akkor is, ha egy rossz és sajnálatra méltó ontikus tulajdonság 

értelmében fognánk fel, amelyet az emberiség kultúrájának fejlettebb szakaszaiban talán 

kiküszöbölhetnénk.”259

Mindazonáltal mégsem egyedül Heidegger nyomán van tudomásunk arról, hogy 

elidegenedtünk önmagunktól, és hogy ezt az elidegenedettségünket, nem-

tulajdonképpeniségünk beleveszését az „akárki”-be elrejtjük önmagunk elől.260 Mi több, azt is 

tudjuk, hogy módunkban áll visszanyerni elveszített önmagunkat. Az elidegenedés ugyan 

„elzárja a jelenvalólét elől saját tulajdonképpeniségét és lehetőségét…, de mégsem 

szolgáltatja ki a jelenvalólétet olyan létezőnek, amely nem ő maga”.261 A jelenvalólét tehát 

mindig önmaga marad, ha többnyire a nem-tulajdonképpeniség moduszában is. És éppen a 

hanyatlás az a létmód, amelyben a jelenvalólét egzisztencialitására – vagyis arra, hogy képes 

önmaga és nem önmaga is lenni – fény derül, hogy tehát létében „saját létére megy ki a 

játék”. 262  Önmaga hanyatlására a jelenvalólét viszont nem képes „csak úgy” magától 

ráirányítani a figyelmét. Rá kell hangolódnia. Ez a ráhangolódás egy olyan alaphangoltságban 

történik meg, amely a jelenvalólétet elszakítja a világtól, a létezőkkel való törődéstől, 

kiragadja megszokott otthonosságából, megszünteti önmaga elől való rejtekezését, és a 

Semmi elé utalja. Ez a diszpozíció a szorongás. 

A szorongás nem egyezik meg azzal, amit félelemnek nevezünk, mivel a félelem tárgya 

mindig egy jól körülhatárolható létező. Ezzel szemben a „szorongás mitől-je teljességgel 

256 Ibid. 157. 
257 Ibid. 208. 
258 Vö. ibid. 211 
259 Ibid. 208. 
260 Végső soron azonban mégiscsak Heideggertől van tudomásunk arról, hogy nem csupán Heideggertől van 
tudomásunk arról, hogy képesek vagyunk tulajdonképpenivé válni, és hogy ez a tulajdonképpeniség ugyanolyan 
létmóduszunk, mint a nem-tulajdonképpeniség, amelyben mégis, többnyire elkerülhetetlenül benne vagyunk. 
261 Ibid. 210. 
262 Vö. ibid. 211. 



 64  

meghatározatlan … nem világonbelüli létező”, hanem a „világban-benne-lét mint olyan”.263 A 

szorongásban lepleződik le a jelenvalólét menekülése, amelyet a hanyatlás tendenciája írt le. 

A jelenvalólét menekül, ám maga sem tudja, mi elől. A szorongásban felbomlik minden 

jelentésesség, minden értelem, a világ széthullik, 264  és nem marad más hátra, mint 

„otthontalanság”.265 Azonban a szorongás nem csak valamitől, hanem egyszersmind valamiért

is szorong. Amiért a jelenvalólét szorong, az ugyancsak nem egyéb, mint a világban-benne-lét. 

„A szorongás magára hagyja a jelenvalólétet legsajátabb világban-benne-létével”.266 Ebben a 

magányban fedezi fel önmagát olyan létezőként, amely „lényegszerűen lehetőségekre vetül 

ki.”267 Ekkor szembesül önmaga legsajátabb lenni-tudásával, vagyis a szorongás „az önmagát-

választás és -megragadás szabadságára való szabad létet nyilvánítja ki.”268

 „A szorongás tárja fel eredeti és közvetlen módon a világot mint világot.”269 Mivel 

azonban „[m]inden dolog, mi magunk is, közömbösségbe süllyedünk”, a világ nem a 

megszokott otthonosságával fordul felénk, hanem éppen eltűnésében nyomaszt bennünket. 

„Nincs többé támaszunk, írja Heidegger. Ami marad, és ami ránk tör – midőn a létező elsiklik 

– az ez a »nincs«. A szorongás megnyilvánítja a Semmit.”270 A Semmi ama „hátborzongató 

idegenség” kellős közepén tűnik fel, amely a jelenvalólétet rendszerint éppen „az akárkibe 

való mindennapi beleveszés” irányába irányítja el.271 A hanyatlásban tehát a jelenvalólét eme 

otthontalanság érzete elől menekül a mindennapiság nem-tulajdonképpeni otthonosságába. 

Ugyanakkor meglepő módon Heidegger úgy találja, hogy a szorongást „valami sajátságos 

nyugalom járja át”.272 Míg a félelmet a „fejetlenség” jellemzi, a szorongás ezzel szemben 

„nem enged kialakulni ilyenfajta zavarodottságot.” „A szorongásban benne rejlik egy 

(valami)-től való visszariadás, amely persze [!] már nem menekülés, hanem megigéző 

nyugalom”.273 A Semmi „lényege szerint elutasító”, és ez az elutasítás nem más, mint „az 

egészében vett süllyedőben lévő létezőre való – azt elsiklani hagyó – utalás.”  

263 Ibid. 219. 
264 Vö. ibid. 220. sk: „A szorongás megfosztja a jelenvalólétet attól a lehetőségtől, hogy – hanyatlóként – 
önmagát a »világból« és a közfelfogásból értse meg.” 
265 Vö. ibid. 219. skk., ill. idem: „Mi a metafizika?” in Útjelzők. Ford.  Vajda Mihály. 111. sk. 
266 Lét… 221. 
267 Ibid. Az eredetiben (Sein… 249): „auf Möglickeiten sich entwirft”, tehát kivetíti magát a lehetőségekre, 
lehetőségeket vázol maga elé. 
268 Ibid. 221. 
269 Ibid. 220. 
270 Mi a… 112. 
271 Lét… 222. sk. 
272 Mi a… 112. Az eredetiben „Ruhe”, az angolban „calm” szerepel. 
273 Ibid. 114. Az eredetiben a „persze” helyén „freilich” szerepel. Hogy mennyire „magától értetődő” az, hogy a 
szorongást nyugalom járja át, azt döntse el mindenki magának, aki már szorongott. Számomra kétséges, hogy 



 65  

A Semmi lényege a semmítés.274 Ennek működése abban áll, hogy az egészében vett 

létező mint „teljességgel másik” nyilvánul meg a Semmivel szemben. A jelenvalólét itt válik 

voltaképpen egzisztenciává, azaz a Semmibe – avagy ami ugyanaz: a lét nyitottságába – való 

beletartottsággá. 275  Ahogy Heidegger, akitől alkalmasint a pátosz sem idegen, fogalmaz: 

„Csak a szorongás Semmijének világos éjszakájában keletkezik a létező mint olyan eredendő 

nyitottsága: hogy az létező, és nem Semmi”.276 Ha megfordítjuk a viszonyt, akkor azt találjuk, 

hogy nem csupán a létező artikulálódik a jelenvalólét számára, hanem a lét ugyancsak, a 

létezővel szemben: „A szorongás megajándékoz bennünket a létnek mint minden létezőhöz 

képest másnak a tapasztalatával”.277  Ami a létező létét lehetővé teszi, a Semmi, az tehát nem 

más, mint éppen maga a lét, hiszen a „Semmi – mint a létezőhöz képest más – a lét fátyla.”278. 

A jelenvalólét, „minthogy beletartja magát a Semmibe, már eleve túl van az egészében 

vett létezőn.”279 Ez a túllét a jelenvalólét transzcendenciája, ami nélkül lehetetlen volna a 

létezőhöz való bármiféle viszonyulás. A Semmi semmítése nélkül a jelenvalólét nem tudna 

önmagához sem viszonyulni. Ám a semmítés „közvetlenül és többnyire a maga 

eredetiségében van elleplezve a számunkra”, lévén a szorongás „csak ritka pillanatokban 

következik be”. 280  Elvégre a jelenvalólét rendszerint mégiscsak a létezőkkel való nem-

tulajdonképpeni tevés-vevésben oldódik fel a mindennapiság átlagosságának létmódjában, 

tehát – szerencsére – nem a szorongás alapdiszpozíciója az, amely jellemzően uralma alatt 

tartja.281 A jelenvalólét tehát elfordul a Semmitől és a szorongástól, ám ez „megfelel a Semmi 

legsajátabb értelmének. Ez – a Semmi a maga semmítésével – épp hogy a létező felé irányít 

bennünket. A Semmi szakadatlanul semmít, anélkül, hogy a mi mindennapjainkra jellemző 

Heidegger ezen a ponton ugyanarról beszél, mint amiről többnyire a szorongás kifejezés alatt beszélni szokás. 
Persze [!] fennáll a lehetősége annak is, hogy ezzel a gesztussal éppen a szorongásnak az „akárki” uralma alatt 
álló átlagos értelmezésén kíván túllépni. 
274 Ibid. A semmítés, avagy „Nichtung”, ne feledjük, olyasvalami, amit nem az ember „csinál”, hanem a Semmi 
lényege, létezése [Wesen] ez. Vö. „Levél…” 330. sk: „A semmítés magában a létben létezik, és semmiképp sem 
az emberi jelenvalólétben, főleg ha ezt az ego cogito szubjektivitásaként gondolják el. Nem a jelenvalólét 
semmít […] A lét mint lét semmít.” Ennek a megkülönböztetésnek a jelentősége akkor kap majd hangsúlyt, 
amikor Sartre-ot és az ő „semmizését” is beemeljük az elemzésbe. 
275  „Mit jelent a Lét és időben az »egzisztencia«?” – teszi fel a kérdést Heidegger a „Bevezetés a Mi a 
metafiziká?-hoz” című írásában (in Útjelzők, ford. Vajda Mihály, 342). „A szó a létnek egy módját jelöli, 
mégpedig annak a létezőnek a létét, amely nyitva áll a lét nyitottsága számára, amiben áll.” 
276 “Mi a…” 114. 
277 Idem: „Utószó a Mi a metafiziká?-hoz” in Útjelzők. Ford. Vajda Mihály. 286. 
278 “Utószó…” 291. Vö. Bevezetés… 349, ahol a Semmi újfent „mint maga a lét” szerepel. 
279 “Mi a…” 114. 
280 Ibid. 115. Vö. ibid. 112: „Ez a történés [mikor a jelenvalólét a Semmivel szembesül] csak pillanatokra 
lehetséges és – jóllehet elég ritkán – valóságos is a szorongás alaphangulatában.” [kiemelés tőlem] 
281 Ha így volna, meglehet, nem sok öröme telne a jelenvalólétnek abban, hogy tulajdonképpeni módon tárul fel 
számára a lét, a létezők és önmaga, ha ennek fejében permanens szorongásban, „hátborzongató idegenségben”, 
egy teljességgel érthetetlen világ folyamatos tovasiklásának tanújaként kellene léteznie. 



 66  

tudásunkkal bármit is tudnánk erről a történésről.”282 Heidegger úgy véli, a szorongás mindig 

jelenvaló, csak éppen többnyire „el van nyomva”: „[c]sak aluszik”; ámde a „jelenvalólétben 

bármely pillanatban felébredhet az eredendő szorongás.283 A metafizika mint a létezőn túlra 

való kérdezés „alaptörténés a jelenvalólétben. Maga a jelenvalólét.”. Következésképp „a 

metafizika »az ember természetéhez« tartozik”, nyomatékosítja Heidegger.284

Összefoglalóan tehát azt állapíthatjuk meg a jelenvalólétről, hogy „fundamentális 

ontológiai jellemzői az egzisztencialitás, a fakticitás és a hanyatlás-lét.”285 Ezek egyike sem 

esetleges variáns, hanem létezésének alapkarakterét alkotják. Másképpen fogalmazva: a 

jelenvalólét nem más, mint a „gond”, amelynek Heidegger a következő, hírhedetten bonyolult 

definícióját adja: „már-egy (világ-) ban-benne-való-önmagát-előző-lét mint a (világonbelüli 

utunkba kerülő létező-) höz kötött lét”.286  Ez a következőt jelenti: 1, a jelenvalólét már 

mindenkor egy világban találja magát, a világonbelüli létezőkkel való gondoskodásban 

oldódik fel, amely gondoskodás a lét (avagy a Semmi) elől a kézhezálló létezőkhöz való 

menekülő hanyatlás; 2, a jelenvalólét önmagát-előző-lét, ahol az „önmaga” mint az „akárki” 

önmagája saját tulajdonképpeni önmagájának lehetőségével áll viszonyulásban. 287  „A 

jelenvalólét már eleve „túl van önmagán”, nem egy másik létezőhöz való viszonyulásként, 

amely létező nem a jelenvalólét, hanem mint ahhoz a [legsajátabb] lenni-tudáshoz viszonyuló 

lét, amely ő maga.”288 A „gond” fenoménje tehát arra is rámutat, hogy „az egzisztálás mindig 

faktikus. Az egzisztencialitást lényegszerűen a fakticitás határozza meg.”289

A „gond” a jelenvalólét mint egész-lét. Nem ez vagy az a mozzanata, létjellemzője a 

faktikus egzisztenciaként felfogott egyedi emberi valóságnak, hanem annak teljes volta. De 

hogyan lehetséges létteljességként, valami egészként elképzelni a jelenvalólétet, ha ez éppen 

az „a létező, amelynek esszenciáját az egzisztencia alkotja, lényegszerűen szembeszegül azzal, 

hogy mint egész létezőt ragadhassuk meg”?290 Időbelisége, amely végső soron Heidegger 

analízise szerint a jelenvalólét létének az értelmét alkotja, önnön végességéhez utalja. 

Ameddig jelenvalólét, addig nem lehet egész-lét, mert mindig (el-)jövő lehetőségeire vetül ki, 

282 Mi a… 115. sk. 
283 Ibid. 117. 
284 Ibid. 120. 
285 Lét… 225. 
286 Ibid. 226. 
287 Vö. ibid. 227:  „Az önmagát-előző-létben az »önmaga«, tehát mindig az akárki-önmaga értelmében jelenti az 
Önmagát.” Utóbbi a „Selbst”, azaz a jelenvalólét tulajdonképpeni (autentikus) Önmagája. 
288 Ibid. 225. 
289 Ibid. 226. 
290 Ibid. 271. 



 67  

soha nem befejezett. Abban a pillanatban, amint befejezett lesz, és halálával további 

lehetőségeinek lehetetlensége érkezik el, megszűnik jelenvalólétnek lenni. A halál

egzisztenciális időbeliségével, végességével szembesíti; azzal az ontológiai faktummal, hogy 

lehetőségléte mint olyan véget ér. A saját halállal való szembesülés a halálhoz viszonyuló 

létben történik meg, amely a jelenvalólétet ugyanúgy individualizálja, akárcsak a 

szorongás. 291  A halált „ontológiailag a mindenkori enyémvalóság és az egzisztencia 

konstituálja.” 292  Ha a jelenvalólét arra nem is képes, hogy befejezett egész-lét legyen, 

halálhoz viszonyuló létként „egész-lenni-tudásának” szerkezete mégis megmutatkozik. 293

Ekkor ugyanis az válik láthatóvá, hogy a jelenvalólét „már mindenkor úgy egzisztál, hogy 

még-nemje hozzátartozik”, vagyis „ameddig van, már saját még-nemje.”294  A halál ilyen 

értelemben nem a „bevégződést” jelenti, egy életpálya végét, vagyis a meghalást, hanem a 

„véghez-viszonyuló-létet. A halál a létnek egy módja, amelybe a jelenvalólét nyomban belelép, 

mihelyt van.”295

Mit akar mondani Heidegger azzal, hogy a halál a létnek egy módja? A halál, 

amennyiben oly módon gondolunk rá, mint arra az elkerülhetetlenül eljövő széthullásra, 

amelyben megszűnik minden értelem, darabjaira esik a világunk (amely otthonosságával 

minden orientációnk alapjául szolgált), és totálisan megszűnünk mi magunk is, úgy a hozzá 

való viszonyulásunk, miközben eltávolít a mindennapiság akárkijének értelmezési mankóitól, 

felvillantja végességünk értelmét és elkerülhetetlenné teszi, hogy ebbe a felvillanásba 

tulajdonképpeni önmagunkként, segítség és tanácsok nélkül nézzünk bele. Ekkor válunk 

valóban saját magunkká, azaz ekkor sajátítjuk el [sich eigen] magunkat minden mástól, ami 

nem mi vagyunk. A halálhoz viszonyuló létben nincs választásunk: a Semmivel való 

farkasszemet nézés pucérra vetkőzteti a jelenvalólétet, megfosztja mindentől, amitől csak 

megfosztható. Ami marad, az a legsajátabb lenni tudás. A halálhoz való „előrefutás leleplezi a 

jelenvalólét számára az akárki-önmagába való beleveszettséget, és azzal a lehetőséggel 

szembesíti, hogy a gondoskodó gondozásra elsődlegesen nem támaszkodva önmaga lehessen, 

ám az akárki illúzióitól eloldott, szenvedélyes, faktikus, önmagában bizonyos és önmagától 

szorongó h a l á l h o z  v i s z o n y u l ó  s z a b a d s á g b a n .”296

291 Vö. ibid. 309: „A halálhoz viszonyuló lét lényegszerűen szorongás.” 
292 Ibid. 279. 
293 Ibid. 272. 
294 Ibid. 282. sk. 
295 Ibid. 285. 
296 Ibid. 309. 



 68  

Az imént azt írtam, hogy a halálhoz viszonyuló létben nincs választásunk: a 

szorongásban a halállal szemben önmagunkká válunk. Abban ellenben igenis van 

választásunk, hogy akarunk-e szembesülni a halálunkkal, hogy „kiálljuk”-e a szorongást, 

szembenézünk-e legsajátabb létlehetőségeinkkel. Annak dacára, hogy az „akárki már eleve 

megfosztotta a jelenvalólétet e létlehetőségek megragadásától”, sőt még „azt is elrejti, hogy ő 

hallgatólagosan felment e lehetőségek kifejezett választása alól”, a választás választása mint 

az eredeti választás „pótlása” továbbra is lehetséges.297 A jelenvalólét képes a saját erejéből 

visszahozni magát az akárkiből – ami azt illeti, erre kizárólag saját erejéből képes –, képes 

arra, hogy önmaga legyen, és Heidegger amellett száll síkra, hogy a lelkiismeret hívásában 

erről a lehetőségről értesülünk is. A lelkiismeret nem azt mondja meg, mit kell tennünk, vagy 

hogy mit mulasztottunk el megtenni, hanem lényegét tekintve felhívás jellegű: „a 

jelenvalólétet legsajátabb önmaga-lenni-tudására hívja fel”. Ebben a felhívásban ugyanakkor 

„felszólítja legsajátabb bűnös-létére” is.298 Miben áll ez a bűnös-lét? Mit jelent egzisztenciális 

értelemben bűnösnek lenni? 

Ha a jelenvalólét odahallgat a lelkiismeret hangjára, akkor önnön lehetőség-létével, 

létének alaptalan, megalapozatlan ontológiai struktúrájával találja magát szemben. Bűnös-

léttel [Schuldig-sein] bírni annyi, mint „alapja lenni egy olyan létnek, melyet valamilyen Nem 

határoz meg – azaz valamilyen semmisség alapjának lenni”.299 Bűnössé nem valamilyen bűn 

elkövetése nyomán lesz az ember, hanem annál fogva, hogy létébe belevettetett, hogy „nem 

önmaga hozta magát jelenvalóságra”.300 Helyesen értve tehát bűnösségéről „nem tehet” az 

ember, hiszen a heideggeri bűnös-lét fogalma abban áll, hogy az ember nem alapja saját 

létének, mégis kénytelen önmaga lefektetni ezen alapokat, amire azonban elvileg képtelen: 

„soha nem képes azt [ti. létének alapját] hatalmába keríteni, egzisztálva mégis vállalnia kell 

az alap-létet.”301 A jelenvalólét esetében egzisztálva önmaga alapjának lenni annyit tesz, hogy 

mindig lehetőségeibe vetül ki, azaz egzisztensen mindig valamely lehetőségében tartózkodik. 

Ez persze azzal jár, hogy számos másik lehetőségében viszont nincsen jelen. A jelenvalólét 

szabadsága önnön lehetőségeit illetően „azonban csak az egyiknek a választásában van, azaz 

annak elviselésében, hogy nem választott és nem is választhatott másokat.”302

297 Ibid. 311. 
298 Ibid. 313. 
299 Ibid. 329. 
300 Ibid. 
301 Ibid. 330. 
302 Ibid. 331. 



 69  

A lelkiismeret hangja valójában a gond hívása, amely a jelenvalólét bűnös-létét 

nyilvánítja ki. „A gond – a jelenvalólét léte – mint belevetett kivetülés a következőt jelenti 

tehát: egy semmisség (semmis) alap-léte. Ez pedig azt jelenti: a jelenvalólét mint olyan 

bűnös”.303 A „hátborzongató otthontalanság”-ból, amely, emlékezzünk, szüntelenül kísérti a 

jelenvalólétet, hiszen a szorongás csupán elnyomott, ám meg soha nem szűnik, tehát ebből az 

otthontalanságból, ami elől a jelenvalólét a mindennapi együttlét akárkijének nem-

tulajdonképpeniségébe és a létezőkkel való gondoskodásba menekül, a jelenvalólét saját-lenni 

tudásához hívja fel önmagát. Ez a felhívás azonban „előrehívő visszahívás”, amely egyfelől

előrehív önmagához, hogy „maga vállalja azt a belevetett létezőt”, aki önmaga, másfelől

visszahívás a belevetettségbe, „hogy megértse azt, mint azt a semmis alapot, melyet az 

egzisztenciába fel kell vennie.”304 Az önmaga választása, vagyis a tulajdonképpeniség nem 

más tehát, mint mind a belevetettség, mind a bűnös-lét tudomásul vétele. Ha a jelenvalólét 

megérti a lelkiismeret hívását, akkor a „legsajátabb bűnös-létre való szabadlétet” választja, 

vagyis „engedi, hogy legsajátabb Önmaga a maga választott lenni-tudásából eredően 

önmagában cselekedjék. Csak így lehet felelősségteljessé.” – teszi még hozzá Heidegger.305

A lelkiismeret végül is önmagára hív fel: a lelkiismerettel-bírni-akarásra. 

„Tulajdonképpeni módon meghallani a hívást annyit jelent, mint önmagunkat faktikus 

cselekvésre ösztönözni.”306 A lelkiismerettől azt várni, hogy „praktikus” tanácsokat adjon a 

cselekvés tárgyát illetően, egyet jelentene a lelkiismeret lényegének félreértésével. A 

lelkiismerettel-bírni-akarás nem egyéb, mint a „szorongásra való készség”,307 és mint ilyen, 

mint a jelenvalólét „önmaga megértése a legsajátabb lenni-tudásban – a jelenvalólét 

feltárultságának egyik módja.”308 Ez a feltárultság, amelyet Heidegger elhatározottságnak 

[Entschlossenheit] nevez, kitüntetett módon tárja fel a jelenvalólét „legeredendőbb”, 

„tulajdonképpeni” igazságát. Azt, ahogyan a jelenvalólét a világát és önmagát korábban 

értette, az elhatározottság feltárultsága alapvetően változtatja meg. Szó sincs azonban arról, 

hogy elszakítaná a jelenvalólétet a világától. „Az elhatározottság mint az Önmaga 

tulajdonképpeni léte nem oldja el a jelenvalólétet a világától, nem izolálja szabadon lebegő 

énként.” 309  Az elhatározottság mint a tulajdonképpeni világban-benne-lét visszahelyezi, 

„belelöki” az Önmagát a kézhez állókkal való gondoskodás, valamint a másokkal való 

303 Ibid.  
304 Ibid. 332. sk. 
305 Ibid. 334. 
306 Ibid. 341. 
307 Ibid. 343. 
308 Ibid. 342. 
309 Ibid. 345. 



 70  

gondozó együttlét világába, ám az ily módon tulajdonképpenivé vált jelenvalólét nem 

„ugyanaz” a jelenvalólét és nem is ugyanúgy viszonyul már, mint annak előtte. A jelenvalólét 

„szabaddá teszi magát világa számára. Csak az önmagára vonatkozó elhatározottság teszi 

lehetővé, hogy a jelenvalólét az együttlétező másokat legsajátabb lenni-tudásukban hagyja 

»lenni«, és az elébeugró-felszabadító gondozásban e lenni tudásukat velük együtt feltárja. Az 

elhatározott jelenvalólét mások »lelkiismeretévé« válhat.”310

Az elhatározottság magányából a jelenvalólét tehát úgy tér vissza a világba, hogy nem 

csak maga tapasztalja meg a tulajdonképpeniséget, hanem mások figyelmét is autentikusságuk 

lehetőségére irányítja. Az elhatározottság az után sem foszlik köddé, hogy az ember a 

szorongásból visszatér az akárki világának komfortos otthonosságába. „Az elhatározottság azt 

jelenti, hogy engedjük felhívni magunkat az akárkibe való beleveszettségből. Ugyanakkor az 

akárki határozatlansága uralmon marad, csakhogy az elhatározott egzisztenciát nem tudja 

kikezdeni.” 311  A jelenvalólét, jóllehet „visszazuhan” a „közös világba”, ám attitűdje 

megváltozik. Nem feledkezik meg arról, hogy véges létező, akinek létében „legsajátabb lenni-

tudására megy ki a játék”, valamint hogy ez a lenni-tudása mindenkor belevetettségén alapul, 

tehát lehetőségeinek száma nem végtelen, hanem „csak bizonyos faktikus lehetőségekre 

vetítheti ki magát”.312 Éppenséggel az elhatározottság az a feltárultság, amely a faktikusan 

lehetségest először fedi fel a jelenvalólét számára. A faktikusan lehetséges az, amely a 

legsajátabb lenni-tudás számára az egzisztenciális szituációt megnyitja.313 A tulajdonképpeni 

jelenvalólét, amennyiben elhatározottan létezik, az akárkiben ragadja meg faktikus 

lehetőségeit; azokat tehát, amelyek rá és egyedül csak rá jellemzőek, amelyek egyedül az ő 

sajátos fakticitása alapján lehetségesek. „Csak amikor az Önmaga elhatározta magát a 

jelenvalóságra, arra, ahogyan neki egzisztálva lennie kell, csak akkor tárul fel számára a 

körülmények mindenkori faktikus rendeltetés-jellege.”314

A jelenvalólét fakticitása történetiségén, tágabb értelemben időbeliségén nyugszik. Az 

ember soha nem egy hagyományok nélkül való, űrben lebegő, egyéni világban eszmél 

önmagára, hanem mindig egy bizonyos kultúrában, meghatározott helyen és időben. A 

mindennapiság közös világában, emlékezhetünk, az akárki már eleve elzárja a nem-

tulajdonképpeni módon létező jelenvalólét elől legsajátabb lehetőségeit. A tulajdonképpeni 

310 Ibid. Semmi kétségem afelől, hogy Heidegger a Lét és idő megírása idején önmagát – minden szerénytelenség 
nélkül – efféle elhatározott jelenvalólétnek tarthatta; a hangnak, amely tulajdonképpeniségre szólít fel. 
311 Ibid. 346. 
312 Ibid. 
313 Lásd ibid. 347. 
314 Ibid. 



 71  

jelenvalólét, gondolhatnánk ez alapján, olyan létmód, amelyben a jelenvalólét elszakad a kora 

és kultúrája által elé tárt, eleve definiált lehetőségektől, és helyette megteremti önmaga 

számára saját lehetőségeit. Heidegger ezt tagadja. A közösségből teljesen kiszakadt 

individuum nem lehet tulajdonképpeni; a fakticitásának radikálisan búcsút intő, az azt tagadó 

jelenvalólét továbbra sem más, mint a nem-tulajdonképpeniségnek egy formája. Ezzel 

szemben az „elhatározottság, amelyben a jelenvalólét visszajön önmagához, a 

tulajdonképpeni egzisztálás mindenkori faktikus lehetőségeit abból az örökségből tárja fel, 

amelyet mint belevetett vállal.”315 Az autentikus jelenvalólét nem tagadja meg fakticitását, 

hanem azt is, miként önmagát, elsajátítja. Visszatér a hagyományhoz, amelyből a lelkiismeret 

hívása a szorongásban – melyben saját halálával szembesült – kiűzte, és ebben a 

visszatérésben vállalja sorsát. „Csak a halálra nyitott szabadlét adja meg a jelenvalólét 

számára a tényleges célt, és taszítja bele az egzisztenciát végességébe.”316 A sors annak a 

konkrét, történetileg meghatározott végességnek az elhatározott vállalása, amely maga az 

időbeli, tulajdonképpeni módon létező jelenvalólét.317

A tulajdonképpeni jelenvalólét tehát attól tulajdonképpeni, hogy egyszerre áll az idő 

három eksztázisában, egyszerre jövőbeli, hiszen saját halálához előrefutva érti csak meg 

végességének jelentőségét, és vetül vissza jelenére, amelyben, másfelől, a hagyományát 

elsajátító elhatározottságként múltbeli is egyúttal. Az autenticitás ezért nem valamely még 

soha korábban nem létezett, „eredeti” – mint önmagából eredő –, példanélküli lehetőség 

megvalósítását jelenti, hanem egy „eredeti” – tehát a hagyományból eredő –, példaértékű, 

„öröklött egzisztencialehetőség ismétlés[e] … Az ismétlés a kifejezett áthagyományozás, 

vagyis visszatérés a jelen-volt jelenvalólét lehetőségeibe. Egy volt egzisztencialehetőség 

tulajdonképpeni ismétlése – az, hogy a jelenvalólét önmagát választja hőséül – 

egzisztenciálisan az előrefutó elhatározottságon alapul”.318  Hogy a jelenvalólét „kit választ 

hőséül”, azaz hogy kinek a példáját követi, belátható, hogy az egyik legjelentősebb pontja az 

eddigi elemzésnek. Az átalam kiemelt mondatrész az eredeti szövegben a következőképp 

szerepel: „dass das Dasein sich seinen Helden wählt”.319 Ez ugyan jelentheti azt, „hogy a 

jelenvalólét önmagát választja hőséül”, de jelentheti azt is: „hogy a jelenvalólét önmaga 

választja meg hősét”. A passzus angol nyelvű fordításának – általam ismert – összes létező 

315 Ibid. 441. 
316 Ibid. 
317 Vö. ibid. „Sorsnak nevezzük a jelenvalólétnek a tulajdonképpeni elhatározottságban rejlő eredendő történését, 
amelyben a jelenvalólét – nyitottan a halálra – egy öröklött, de egyszersmind választott lehetőségben önmagára 
hagyatkozik.”  
318 Ibid. 443. A második kiemelés tőlem.  
319 Sein… 509. Kiemelés tőlem. 



 72  

verziója az utóbbi értelemben ülteti át ezt a döntő gondolatot.320 Ez persze semmit nem mond 

Heidegger intencióiról. Lehet, sőt könnyen lehet, hogy a kétértelműség szándékolt, és 

kimondottan a közölnivaló malmára hajtja a vizet. Ha szem előtt tartjuk a feltételezhetően 

megfontolt ambiguitást, akkor ez a nyúlfarknyi, kiragadott textus egyszerre jelenti azt, hogy a 

jelenvalólét, miközben önmagát választja (azaz tulajdonképpeni), hőst is választ magának a 

hagyományból, illetve megfordítva: hogy amikor tulajdonképpeni módon hőst választ a 

jelenvalólét, akkor egyszersmind önmagát is választja hőséül. 

De mi is ez az ismétlés? A múlt példáinak, „hőseinek” jelenbe való átemelése? „A 

lehetséges ismétlése nem az »elmúlt« visszahozása, de nem is a »jelen« visszakötése a 

»túlhaladotthoz«.” 321  Az ismétlés, amely – ne feledjük – csak az elhatározottság 

tulajdonképpenisége alapján lehetséges, nem a múlt mint valamely „valaha valóságos … 

visszatérni engedése”, hanem válasz „a jelen-volt egzisztencialehetőségére”, mely válaszban 

benne van „egyszersmind annak visszavonása is, ami a mára mint »múlt« fejti ki hatását.”322

Az ismétlés tehát olyan felelevenítés, amely a jelen kérdéseire a múlt hagyományaihoz 

visszanyúlva keresi a válaszokat, oly módon azonban, hogy a múltból mindazt, ami elmúlt és 

irreleváns, elhagyja, és csak azt emeli a jelenbe, ami továbbra is releváns lehet számára. 

Következésképp „sem az elmúltnak nem engedi át magát, sem valamilyen haladást nem vesz 

célba.”323 Egyedül az így felfogott ismétlés, amely a jelenvalólét eksztatikus nyitottságában 

áll, nyilvánítja meg az ember számára saját „sorsszerű” történelmét „az öröklött örökséghez 

való kötődése szempontjából.”324 Itt érti meg a jelenvalólét, hogy történeti létező, akinek 

időbelisége, eksztatikus nyitottsága teremt egyáltalán lehetőséget arra, hogy történetiség mint 

olyan létezhessen, és hogy mint jelenvalólét mindig egy már létező történeti szövetbe 

belevarrtan képes csak önmagát elsajátítani (avagy elveszíteni, amennyiben figyelmen kívül 

hagyja a hagyományba való történeti beágyazottságát). 

„Az elhatározottság konstituálja az egzisztencia hűségét tulajdon Önmagához.”325 A 

jelenvalólét akkor hű önmagához, ha történetiségét fakticitása elkerülhetetlen aspektusaként 

320 Vö: Being… 352: „that Da-sein may choose its heroes”. Ennek ismeretében nem csoda, ha az egzisztenciális 
filozófiával és pszichológiával foglalkozó irodalom jelentős hányada, minthogy angol nyelven születik és 
angolul olvassa és hivatkozza a Lét és időt, a heideggeri jelenvalólét autentikus választását a hagyományból 
kiemelkedő hős választásához, nem pedig önmaga választásához köti (noha természetesen utóbbit sem tagadja, 
ám semmi esetre sem a szóban forgó szöveghely alapján). 
321 Lét… 443. 
322 Ibid. 
323 Ibid. 
324 Ibid. 444. 
325 Ibid. 449.  



 73  

fogadja el, és ilyen értelemben nem pusztán önmagához mint individuumhoz hű, hanem 

mindahhoz, amit történeti fakticitása implikál. Vagyis tulajdonképpeni lehetőségeivel 

szemben nemkülönben lojális: „a hűség egyszersmind tisztelet is az egyedüli autoritás iránt, 

amely egy szabad egzisztálás számára létezhet, az egzisztencia megismételhető lehetőségei 

iránt.”326 Míg az akárki kitér a tulajdonképpeni választás elől, mivel nem ismeri legsajátabb 

lehetőségeit, ekképp az ismétlésre sem képes, addig a tulajdonképpeni jelenvalólét nyitottan 

áll a jelenben a lehetséges megismétlésére, köszönhetően annak, hogy a múltat nem 

kéznéllővéségként, objektiválva ülteti át a jelenbe, hanem annak valaha volt lehetőségeit 

elevenen megőrzi.327 Másképpen fogalmazva: a múltat nem a jelenből próbálja megérteni, 

hanem „a jelenvolt jelenvalólétet [azaz a múlt emberének valóságát] legsajátabb 

egzisztencialehetőségeire vetíti ki.”328 A tulajdonképpeni jelenvalólét „ténylegessége”, írja 

Heidegger, „a választott lenni-tudásra való elhatározott kivetülésben konstituálódik. A 

»ténylegesen« tulajdonképpeni jelen-volt ekkor viszont az az egzisztens lehetőség, amelyben 

sors, történelmi sors és világ-történelem faktikusan meghatározódott.”329  Az autentikusan 

elgondolt múltat saját történeti meghatározottságainak gyökerei szövik át meg át; ezt kell 

megértenie a jelevalólótnek ahhoz, hogy saját jelenében a múlt ma is releváns 

egzisztencialehetőségeit önnön legsajátabb lehetőségeiként legyen képes felelevenítőn 

megismételni. 

A Lét és idő egzisztenciális analitikája ezen a ponton ér véget. Amiképpen a 

felvezetőben előrebocsátottam, az autenticitás és az etika viszonyának tisztázása a fejezet 

egyik fő célkitűzése. Reményeim szerint mostanra világossá vált, hogy egzisztenciális 

analízisével Heidegger egyetlen ponton sem lép be a moralitás területére. Nem beszél 

kötelességről, egyetlen sollent sem használ, nem mondja meg, mit kell a jelenvalólétnek 

tennie ahhoz, hogy helyesen cselekedjék. Hasonlóképpen, annak is ki kellett derülnie, hogy 

hanyatlás, bűnös-lét vagy az akárki önállótlansága ugyanúgy nem erkölcsi értelemben értett 

hiányosságok vagy „hibák”, mint ahogyan a nem-tulajdonképpeniség-tulajdonképpeniség 

fogalompár sem hordoznak erkölcsi tartalmakat. Ezt maga Heidegger is számos helyen 

leszögezi. Továbbá az is végig nyilvánvaló marad a mű során, hogy egyetlen konkrét létező, 

326 Ibid. 
327 Vö. Nietzsche: Emberi… 19. sk, ahol azt taglalja, hogy „Minden filozófus közös hibája, hogy a mindenkori 
jelen emberéből indul ki, és annak vizsgálata révén vél célba jutni. Az »ember« önkéntelenül is mint aeterna 
veritas lebeg előtte […] Mindaz azonban, amit a filozófus az emberről kijelent, alapjában nem más, mint egy 
nagyon korlátozott időtartam emberéről szerzett tanúság. A történeti érzék hiánya minden filozófus eredendő 
hibája”. Heidegger, úgy tűnik, a történeti érzék hiányát az akárki múlt-értelmezésének tulajdonítja. 
328 Ibid. 452. 
329 Ibid. 453. 



 74  

jelesül az ember mint jelenvalólét leíró – fenomenológiai – kifejtésénél nem merészkedik 

veszélyesebb vizekre a szöveg. A nyelvezet, valamint az a tény, hogy az elemzés a nem-

tulajdonképpeniségtől a tulajdonképpeniség felé halad előre, mégis megalapozott gyanúra 

adhat okot azok számára, akik egyfajta erkölcsiség bújtatott jelenlétét vélik felfedezni a Lét és 

időben. Későbbi írások, mint a „Humanizmus-levél”, „Az igazság lényegéről”, vagy a „Mi a 

metafizika?” és a hozzá írott bevezetés, illetve utószó, némileg alátámasztják ezt a gyanút, 

annak ellenére is, hogy ezekben a szövegekben Heidegger explicite hangot emel a magnum 

opus morális interpretációi ellen. Most röviden eme későbbi szövegek erkölcsi vonatkozásaira 

szeretném felhívni a figyelmet, vagyis arra, hogy végül csak kibújik-e a szög a zsákból. 

Kronológiailag haladva „Az igazság lényegéről” című értekezésben Heidegger az 

igazságnak egy nem szokványos, antireprezentácionalista fogalmát dolgozza ki, amelyben az 

igazság mint a létező lenni-hagyásának [Seinlassen] szabadsága konceptualizálódik. „Lenni-

hagyni – nevezetesen a létezőt, akként, ami – a nyitottba és annak nyitottságába történő 

belebocsátkozást jelent, mely nyitottságba a mindenkori létező beleáll, méghozzá úgy, hogy 

ezt a nyitottságot mintegy magával hozza.”330 A jelenvalólét mint egzisztencia, éppen ezt teszi, 

amikor tulajdonképpeni módon ismer meg: engedi a létezőt akként feltárulni, ami, és nem 

oktrojálja rá előzetes formuláit és igazságait. Az efféle megismerés alapvetően passzív 

hozzáállást igényel, és előfeltevése, hogy igazság mint olyan az emberi értékelésen túl is 

létezik (ám csak az ember létmegértő viszonyulásában artikulálódhat). Az egzisztencia 

állítólagos erkölcsi konnotációit a következő passzusban utasítja vissza Heidegger: „Az 

»egzisztencia« ugyanakkor nem is az ember önmagán való »egzisztens« testi-lelki alkatára 

épített erkölcsi munkálkodást jelenti. Az igazságban mint szabadságban gyökerező ek-

szisztencia a létező mint olyan feltárultságába történő ki-tettség.”331 Úgy tűnik, még mindig 

ugyanabban a malomban őrlünk, mint a Lét és időben: az egzisztencia nem morális fogalom, 

hanem a létező viszonyulása a léthez, a létező lenni-hagyása. Azonban ez a lenni-hagyás 

amikor „szabaddá teszi az embert önnön »szabadságára«, azáltal, hogy számára egyáltalán a 

lehetőségek (létezők) közötti választást felkínálja, és szükségszerűt (létezőt) ruház reá, akkor 

nem az emberi önkény rendelkezik a szabadság fölött.” 332  Az ember nem birtokolja, 

következésképp nem is monopolizálhatja a szabadságot, hanem ellenkezőleg: csakis a létezők 

lenni hagyásaként felfogott feltáró szabadság alapján létezhet az ember mint olyan. 

330 Idem: „Az igazság lényegéről” in Útjelzők. Ford. Pongrácz Tibor. 182. 
331 Ibid. 183. 
332 Ibid. 183. sk. 



 75  

Ezzel szemben az igazság történetileg rendszerint mégis elfedetté válik, mert a 

„történeti ember a létező lenni-hagyásában a létezőt nem csak ama létezőként képes lenni-

hagyni, ami e létező, és ahogyan az.”333 Azáltal, hogy a jelenvalólét a megismerés során 

mindig csak egyes konkrét létezőket képes lenni-hagyni, az „egészében vett létező” 

minduntalan az elrejtettségben marad. „A lenni-hagyás önmagában egyúttal elrejtés is.”334

Amit elrejt, az az ún. „kezdeti igazság” [Unwahrheit],335  amely „korábbi”, mint bármely 

egyedi létező megnyilvánulása, sőt korábbi magánál a lenni-hagyásnál is. A kezdeti igazság 

az egészében vett létező, vagyis a létezőnek mint olyannak a rejtekezése, amit Heidegger úgy 

nevez, a titok.336 A titkot, azaz az elrejtett rejtekezését a jelenvalólét – amennyiben egzisztál – 

megőrzi, azonban csak mint elfeledtet. Minthogy az ember megfeledkezik a kezdeti 

igazságról, így a létezőkhöz a „mértéket” önmagából meríti, ahelyett, hogy magukból a 

létezőkből venné. Az a formula, hogy „ek-szisztensen a jelenvalólét inszisztens” a 

jelenvalólétnek azt a tendenciáját emeli ki, hogy „megmakacsolja magát” abban, amit a 

létezőkbe önmaga helyezett bele, aminek következtében, noha a titok nem szűnik meg 

működni, az igazság elfe(le)dett marad.337

A történeti egzisztencia tévútra tévedt, írja Heidegger, tévelyeg, mivel elfordult és 

elfeledkezett a titokról. Ám a „tévedés nem egyedi hiba”, és a tévút nem egyéb, mint „az 

igazság kezdeti létezéséhez tartozó lényegi ellentét”.338 Mindazonáltal a tévút megtapasztalása 

megteremti a lehetőségét, hogy az ember letérjen a tévútról, le a titok irányába. A titok iránti 

„elhatározott megnyílás” azt a kérdést veti fel eredendő módon, hogy „mi a létező mint olyan 

a maga egészében”, vagyis hogy mi a létező léte.339 Ez a kérdezés pedig nem más, mint a 

filozófia, a nyugati metafizika.340 Az igazság lényege mint a létezés igazsága „azon »értelem« 

feltárásának egyszeri történetében rejtőzködő Egyetlen, amit létnek nevezünk, de amit régtől 

fogva csak mint egészében vett létezőt szokás elgondolni.”341 A lét metafizikai története tehát 

a létezés igazsága [Wahrheit des Wesens], ahol is az „igazság mint a lét létezésének [Seyn] 

333 Ibid. 184. 
334 Ibid. 186. 
335 Az Útjelzők kötet szerkesztői külön felhívják rá a figyelmet, hogy az Unwahrheit „Urwahrheit” értelemben 
(is) szerepel a szövegben, azaz a nem-igazság megegyezik a kezdeti igazsággal. Vö. Útjelzők, 440. 
336 Lásd. ibid. 187. 
337 Vö. ibid. 188. sk. 
338 Ibid. 189. 
339 Ibid. 191. 
340 Ibid: „A filozófia gondolkodása a szelídség ráhagyatkozása, mely nem zárkózik el az egészében vett létező 
elrejtettségétől.” 
341 Ibid. 193. 



 76  

alapvonása világló rejtést [lichtendes Bergen] jelent”.342 A tisztás [Lichtung], amelyben a lét 

létezése megjelenik, az alétheia, az el-nem-rejtettség. Hogy ehhez a tisztáshoz eljusson, a 

gondolkodásnak meg kell haladnia a metafizikát, jelenti ki Heidegger. Ez a filozófián túllépő 

gondolkodás „magát mint a léthez való viszonyulás megváltozását tapasztalja és teszi 

próbára.”343

Az „Utószó a Mi a metafiziká-hoz?” című szövegből az is kiderül, hogy ez a „lényegi” 

gondolkodás „választ ad a lét megszólítására”, arra a „szükségre”, hogy a „lét igazsága 

megőriztessék, bármi történjék is az emberrel és minden létezővel”.344 Áldozatról beszél 

Heidegger, amely az ember szabad elszánása arra, hogy a lét igazságát megőrizze, és ama 

„jóindulat” méltánylása, „amellyel a lét a gondolkodásban átadta magát az ember létezésének, 

azért, hogy a létre való vonatkozásban a lét őrzését felvállalja.”345 Ez az áldozat a történeti 

ember állhatatosságából táplálkozik, amellyel önmagát „megőrzi a lét méltóságának igaz 

őrzéséhez”.346 A szorongás, amelyben a jelenvalólét tulajdonképpenivé válhat, kulcsszereppel 

bír az állhatatosság megszerzésében. „A szorongásra való készenlét igent mond az 

állhatatosságra, hogy betöltsük azt a legmagasabb rendű igényt, amelytől az ember létezése 

egyedül érintve van. Valamennyi létező közül az ember tapasztalja a lét hangjától felhívottan 

minden csodák legnagyobbikát: hogy létező van.” 347  Igény lép fel az emberrel szemen, 

méghozzá nem is akármilyen: „a legmagasabb rendű”. A lét megbízatása az emberrel 

szemben, a lét titka iránti hálatelt ember képe, a „titok”, az „áhítat”, a „csoda”, a szorongásra 

való kvázi felszólítás348 nem hagy sok más lehetőséget, mint hogy etikai gondolattartalmakat 

tulajdonítsunk a szöveg szerzőjének. De persze Heidegger, szokásához hűen, újra ránk cáfol, 

amikor a következőt írja: „Az áldozat otthon van az esemény létezésében, melynek során a lét 

igénybe veszi az embert a lét igazsága számára.”349 Olybá tűnik, hogy az embernek nincsen 

342 Ibid. A „rejtés” szó eredetijeként szereplő Bergen ugyanúgy jelent elrejtést, mint megőrzést. Továbbá a „lét 
létezése” kifejezés eredetiben a Heidegger által archaizáltan „Seyn”-nak írt „lét”-re utal. 
343 Ibid. 194. 
344 Utószó… 288. sk. 
345 Ibid. 289. 
346 Ibid. 290. 
347 Ibid. 286. sk. 
348 Vö. ibid. 287: „A lényegi szorongásra való tiszta elszántság kezeskedik a lét tapasztalatának titokzatos 
lehetőségéért.” Illetve még inkább kertelés nélkül, ibid: „A bátorság azonban képes kiállni a Semmit. A bátorság 
felismeri a rettenet szakadékában a lét alig bejárt terét; ennek tisztásából tér csak minden létező abba, ami, és 
ami lenni képes.” Egyik sem egyértelmű felhívás, mégis mindegyik szövegrész nyilvánvalóvá teszi, hogy a nem-
tulajdonképpenivel szemben a tulajdonképpeni, az önmagaság, a hitelesség, az igazság a szorongás 
felvállalásában, sőt igenlésében található. „Minél több szellem, annál több szorongás”, emlékezhetünk 
Kierkegaard megállapítására. Ugyanez a mondat Heideggernél is megállja a helyét, ám nála mintha inkább 
előírás lenne: minél többet szorongsz, annál eredendőbb módon tárul fel (őrződik meg) az igazság. 
349 Ibid. 290, kiemelés tőlem. Az „esemény” az eredetiben „Ereignis”, a későbbi művekben is fel-felbukkanó 
fogalom. 



 77  

választása, az esemény megtörténik vele, és nem olyasvalami, amit meg kellene tennie. A 

„szorongásra való készenlét”, a „lelkiismerettel bírni akarás”, vagy a „szabad elszánás” 

ugyanakkor olyan koncepciók, amelyek – ezzel ellentétben – az ember választására helyezik a 

hangsúlyt. 

A „Levél a »humanizmusról«” Heidegger egyik sokat támadott írása, amelynek oka 

abban áll, hogy kifejezetten elutasítja a hagyományos értelemben vett humanizmust. Az, hogy 

az ember lényege, „szubsztanciája” egzisztenciaként határozódott meg a Lét és időben, írja 

Heidegger, a „következőt mondja: az a mód, ahogyan az ember jelen van önnön létre 

vonatkoztatott létezésében, azaz az eksztatikus benneállás a lét igazságában.”350 Az ember 

nem attól ember, hogy „eszes lény”, hanem a létmegértésre való nyitottsága teszi azzá, ami. 

Minden humanizmus anélkül ruházza fel lényegi meghatározottságokkal az embert, hogy 

korábban egyszer is megvizsgálta volna ezt a létezőt, hangzik az elmarasztalás.351 Az ember a 

„lét pásztora”, a lét igazságának őrzője. A lét őrzésére maga a lét jelöli ki az embert, 

deklarálja Heidegger. Nem az ember eltökélésén múlik, hogy létmegértés lehetséges, hanem a 

lét van úgy, hogy adódik az ember számára, a lét „küldemény” gyanánt maga nyújtja át 

önmagát az embernek.352 A lét önmagát küldése [Schickung] sors [Geschick], amely arra 

mutat rá, hogy nem az ember teremti a létet, „hogy a lét nem az ember produktuma”, hanem 

„teljességgel transzcendens”.353 Az ember mint jelenvalólét maradéktalanul ki van téve a lét 

„küldéseinek”: a lét az, amely belevetettségébe beleveti az embert, ám a lét az is, amely az 

egzisztencia kivetülésébe kiveti a jelenvalólétet. 

Az ember „hazátlansága” abból fakad, hogy a „lét mint sors, amely igazságot küld, 

rejtve marad.”354 A létfelejtés oka az, hogy az ember a hanyatlásban mindig csak a létezőkkel 

foglalkozik, és a létet hagyja a feledésbe merülni. „A hazátlanság világsorssá válik” – véli 

Heidegger, ám a léttörténeti gondolkodás felismeri ezt a sorsot, „rálel a létigazságra, és e 

rálelés kedvéért vállalja az utat.”355 Ennek a felismerésnek a részét képezi, hogy az embert 

többé nem animal rationaleként gondolja el, nem a lét uraként, hanem a lét pásztoraként. „Az 

ember léttörténeti lényegében az a létező, melynek léte mint ek-szisztencia abban áll, hogy a 

350 Levél… 306. 
351  Vö: ibid: „az ember lényegének legfőbb humanista meghatározásai még nem tapasztalják az ember 
tulajdonképpeni méltóságát.” 
352 Vö. 308. skk. 
353 Ibid. 312. 
354 Ibid. 314. 
355 Ibid. 315. 



 78  

lét közelében lakozik. Az ember a lét szomszédja.”356 És ahogy egy jó szomszédhoz illik, 

gondot visel a létre [Sorge für das Sein].357 Ám ez a gondviselésre való felhívás továbbra is a 

létből, nem pedig az emberből ered. Az ember lényege „magától a léttől függ, amennyiben a 

lét az embert mint ek-szisztálót a lét igazságának őrzésére szólítva beleviszi az 

eseménybe.”358 Van itt vajon keresnivalója az ügybuzgó jelenvalólétnek? Vagy a lét sorsa jó 

hegeliánus világszellem módjára maga alá gyűri az individuális kezdeményezések értelmét és 

értékét? 

Az értékek mibenlétéről szólva, Heidegger ellenmondást nem tűrő – és tőle szokatlan –

világossággal foglal állást amellett, hogy az értékesség nem az emberi megítélés függvénye.359

„Minden értékelés, a pozitív is, szubjektívvá tétel. A létezőt nem engedi lenni, mivel az 

értékelés a létezőt csupán tevékenysége objektumaként engedi – érvényesülni.” 360  Az az 

iparkodás, amely meghatározott értékek „objektív” voltát akarja igazolni, azt sem tudja, mit 

tesz, olvashatjuk. „Az értékelésen nyugvó gondolkodás mindenütt a legnagyobb szentségtörés, 

mely csak elgondolható a léttel szemben.”361 Ezzel szemben az „értékek ellenében történő 

gondolkodás … a létezőnek puszta objektummá történő szubjektivizálása ellenében a 

létigazság világló tisztását hozz[a] a gondolkodás elé.”362 A heideggeri „humanizmus” tehát 

nem engedi, hogy a lét értékei elértéktelenedjenek azáltal, hogy az objektiváló gondolkodás 

elidegeníti őket elevenségüktől. A lét igazságát megőrizni éppen annyit jelent, mint újra és 

újra kiállni a „lét világló tisztásába”. Ezért mondhatja Heidegger, hogy „az ember annyiban és 

csak annyiban van emberként, amennyiben ő az ek-szisztáló”, azaz a létbe kiálló.363

A gondolkodásnak, amely túlhalad, avagy „legyőzi” a metafizikát, „feladata” van: 

belátást nyerni „történeti tartózkodásának kezdeti dimenziójába. Azzal, hogy a gondolkodás 

ily módon a lét igazságát mondja, ráhagyatkozik arra, ami lényegibb, mint minden érték és 

bármiféle létező.”364 Az ember „humanitas”-a ekkor abban állna, hogy „a lét igazságának 

szolgáljon”. De hogyan kellene az embernek eljárnia ahhoz a gyakorlatban, hogy a lét 

igazságának szolgálatába szegődjék? Heidegger tisztában van azzal, hogy olvasói nem csupán 

356 Ibid. 316. 
357 Ibid. 317. 
358 Ibid. 318. 
359 Mint annyi más kardinális pontban, itt sem egyezik meg Heidegger és Sartre véleménye. Sartre szerint 
ugyanis minden érték az individuum döntéséből ered. 
360 Ibid. 321. sk. 
361 Ibid. 322, kiemelés tőlem. 
362 Ibid. 
363 Ibid. 
364 Ibid. 324. 



 79  

„kordiagnózist” várnak tőle, hanem tanácsokat is arra nézvést, hogyan tovább.365 Nem fogunk 

azonban meglepődni, ha azt tapasztaljuk, hogy ahelyett, hogy világos útmutatással állna elő, 

inkább az „etika” terminus eredetének boncolgatásába bocsátkozik. Hérakleitosz egyik 

fragmentumára (B 119) utalva az ethos szó jelentésének a valaminél való tartózkodást, „a 

lakozás helyét” nevezi meg. Az, aminél a jelenvalólét tartózkodik, vagyis ethosa „magába 

foglalja és őrzi annak eljövetelét, amihez az ember létezésében lakozik.”366  Hérakleitosz 

mondása, amely magyarra fordítva úgy szól, hogy „az ember jelleme [ethos] a démona 

[daimon]”, Heidegger interpretációja szerint azt mondja, hogy „az ember, amennyiben ember, 

Isten közelében lakozik”.367 Amennyiben ebben az „eredeti” értelemben gondoljuk el az etikát, 

mint a valaminél való tartózkodást, akkor a lét igazságát az ember kezdeti közegének 

elgondoló gondolkodás „már önmagában az eredendő etika”.368 Ám abban az értelemben, 

ahogyan az „etiká”-t elgondolni szokás – mint egy filozófiai diszciplínát a többi között, amely 

egy jól körülhatárolt létterületet ír le –, a lét igazságára vonatkozó gondolkodás nem etika, de 

még csak nem is ontológia. Mi több: „ez a gondolkodás sem nem teoretikus, sem pedig nem 

gyakorlati. E különbségtevést megelőzően történik meg”.369 A létet gondolja el, semmi mást 

nem „tesz”. Nincs eredménye, sem következménye. „Lényegének az felel meg, hogy van. S 

akkor van, ha kimondja tárgyát.”370 A létnél való lakozás a világban-benne-lét lényege. Ez 

nem olyasvalami, amit a jelenvalólétnek meg kellene tennie. Ez megtörténik vele. Ahogyan 

Heidegger allegorikusan fogalmaz: „A gondolkodás építi a lét házát, mely a lét illesztékeként 

mindenkor sorsszerűen a lét igazságában való lakozásba illeszti az ember lényegét.”371

A léthez való tartozás felismerésén keresztül vezet az út ahhoz, hogy az ember megtudja, 

mely lehetőségeket kell választania, mit kell cselekednie. Nem a „szubjektum” kénye-kedve 

teremti a szabályokat, hanem ezek a létből magából folynak.372 A gondolkodás mint a lét 

elgondolása tevékenység, hangsúlyozza Heidegger, mégpedig olyan tevékenység, amely 

felülmúl minden gyakorlatot és cselekvést, ugyanis tevékenysége által „a lét ki nem mondott 

szavát juttatja szóhoz.”373  A gondolkodás feladata ekképpen abban áll, hogy a létnek az 

365 Vö. ibid. 325, kiemelés tőlem: „Az etika iránti vágy annál buzgóbban tör a beteljesülés felé, minél inkább a 
felmérhetetlenségig fokozódik az ember nyilvánvaló és ugyanakkor titkolt tanácstalansága.”  
366 Ibid. 326. 
367 Ibid. 
368 Ibid. 328. 
369 Ibid. 329. 
370 Ibid. 
371 Ibid. 
372 Lásd ibid. 331: „Csak ha a lét igazságába ek-szisztálván a léthez tartozik az ember, jöhet a létből magából 
azoknak az útmutatásoknak a kijelölése, melyek törvénnyé és szabállyá kell váljanak az ember számára.” 
373 Ibid. 332. 



 80  

„eljövetelét”, az ember számára való feltárulását szóhoz juttassa. Végső soron tehát nem más, 

mint „a létért és a lét által való elkötelezettség”.374

A „Bevezetés a Mi a metafiziká?-hoz” azt is tisztázza, hogy a metafizikát meghaladó 

gondolkodás iránti elkötelezettség „ha sikerülne neki visszatérnie a metafizika alapjaihoz, 

hozzájárulhatna ahhoz, hogy az ember lényege átalakuljon, mely átalakulással együtt járna a 

metafizika átváltozása is”. 375  A metafizika ugyanis, habár alapjaiból létezik, ezeket az 

alapokat már  régen elhagyta, megfeledkezett róluk, hiszen a létezőket anélkül próbálja meg 

megérteni, hogy a lét kérdésére valaha is nyitott lett volna. Az elfeledett alapnak, azaz a „lét 

igazságának” a gondolása ezért nem valami új tudás megszerzése, hanem a létre való 

emlékezés.376 A gondolkodásnak oda kell figyelnie az „el-nem-rejtettség még ki nem mondott 

létezésének eljövetelére”, a lét ugyanis ily módon: mint el-nem-rejtettség adott hírt 

magáról. 377  A gondolkodás a „létre hallgat”, ám ehhez először is a létfelejtésre kell 

figyelmesnek lennie, hogy megtapasztalja ezt a létfelejtést.378

A létre vonatkozó kérdést Heidegger saját bevallása szerint saját maga hozta be a 

gondolkodásba a Lét és idő megírásával.379 A metafizika erre, ti. önmaga meghaladására saját 

erejéből ugyanis képtelen lett volna, érvel, hiszen a „metafizikának nincsen választása. Mint 

metafizika saját lényege által ki van zárva a lét tapasztalatából”.380 A fundamentálontológia az 

a törekvés, amely a metafizika lételfedésén átlépve a lét igazságához való visszatérést tűzi ki 

céljául. És itt mintha egy követelmény fogalmazódna meg a gondolkodóval szemben: „mert 

az a döntő, hogy megvalósítsuk a metafizikából a lét igazságát célzó gondolkodásra való 

átmenetet.”381 Ez úgy hangzik, mintha már nem a lét sorsához tartozna ez az átmenet. Mintha 

ezen a ponton az ember – első alkalommal a heideggeri narratívában – ténylegesen aktív 

ágense lehetne az eseményeknek. Elvégre mind ez idáig, ha volt is választása, lehetőségeihez 

mindig a lét küldte, a lét vetette bele, a lét vetette ki belőle, majd ismételten a lét vetette vissza 

oda, ahol van. A jelenvalólét legfeljebb felvállalhatta és értelemmel tölthette fel a lét 

374 Ibid. 293, kiemelés tőlem. 
375 Bevezetés…337,  kiemelés tőlem. 
376 Vö. ibid. 
377 Ibid. 339. 
378 Vö. 340. 
379 Lásd ibid. 347: „Így válhatott annak idején szükségessé, hogy újra utánagondoljunk annak: tulajdonképpen 
mit is mondunk az ὄν-nal, a »(valami) létezik« szóval. Ennek megfelelően újból behoztuk a gondolkodásba az 
ὄν-ra vonatkozó kérdést.” (vö. Lét és idő, Előszó). Ne hagyjuk magunkat megvezettetni a T/1 használata által: 
Heidegger önmagára gondol, amikor arról ír, hogy „utánagondoljunk”, ill. hogy „behoztuk”. Ő gondolt utána, és 
ő hozta be. 
380 Ibid. 
381 Ibid. 



 81  

küldözgetését. Ám – miként láthattuk – maga a tulajdonképpeniség sem bizonyult másnak, 

mint a lét önmagán való megmutatkozásával szembeni passzív viszonyulás iránti 

elköteleződésnek. Mindez pedig igen kétségessé teszi, hogy van-e helye etikának Heidegger 

„rendszerében”. 



 82  

I. 5. Jean-Paul Sartre 

„Az ember önmagát alkotja meg, előre rendelve nem létezik, morált választva alkotja 

meg önmagát és a körülmények olyan nyomást gyakorolnak rá, hogy nem lehet meg anélkül, 

hogy morált ne választana.”382

Heideggerhez hasonlóan Sartre ugyancsak a husserli fenomenológiából indul ki. 

Másképpen lát azonban a dologhoz. Vizsgálódásait nem a lét kérdésének feszegetésével kezdi, 

hanem ahhoz az instanciához nyúl vissza, amelyet német kollégája a Dasein terminus újszerű 

használatának bevezetésével száműzni kívánt a filozófiai diskurzusból. Ez az instancia a tudat. 

Már Az ego transzcendenciája c. műben hangot kapnak azok a Sartre által később részletesen 

is kimunkált problémák, amelyek bizonyos szempontból az autenticitás lehetőségének 

végiggondolásához vezetnek majd el. Ez a korai írás az ego, az önmaga és a tudat viszonyát 

kísérli meg tisztázni, és ennek során olyan következtetésekre jut, amelyek egyedülálló módon 

jelölik ki a későbbi fenomenológiai ontológia irányvonalait. 

Mik ezek a problémák, amelyek már Az ego transzcendenciájában terítékre kerülnek? 

Mindenekelőtt a tudat természete. Husserllal szemben Sartre azt állítja, hogy a 

fenomenológiának fölösleges egy egologikus struktúrákkal rendelkező transzcendentális 

tudatot posztulálnia ahhoz, hogy kielégítően megmagyarázza az észlelés természetét. „A tudat 

az intencionalitással definiálható.”383 Ahhoz, hogy a tudatot, annak működését adekvát módon 

leírjuk, semmi másra nincsen szükség, mint hogy a tárgyak megragadásának aktusára, azaz az 

intencionalitásra rámutassunk. A tudat ugyanis nem egy virtuális tér, amelyben az ego, avagy 

más szóval: a szubjektum mint olyan benne lakozna. A tudat nem tesz mást, mint önmagát 

transzcendálja a mindenkor aktuális tárgy irányába, azaz kilép önmagából, hogy a tárgynak a 

tudata legyen. Önmagában azonban semmi a tudat, nincsenek „benne” mentális képek, ideák: 

tartósan semmit sem tárol el. A tudat annyiban van, annyiban önmaga, amennyiben valami 

másnak a tudata. 

A tudat „létformája”, hogy önmagának a tudata. Sartre rendkívül lényeges gondolata, 

hogy a „tudattalan tudat” fogalma nyilvánvaló önellentmondás: a tudat mindig tudatában van 

önmagának, mindig tudja, hogy önmaga nem más, mint tudat: „[é]s annyiban vesz tudomást 

382 J-P. Sartre: Exisztencializmus. Ford. Csatlós János. Budapest, Hatágú Síp Alapítvány, 1991, 72. 
383 J-P. Sartre: Az ego transzcendenciája. Ford. Sándor Péter. Debrecen, Latin Betűk, 1996, 18. 



 83  

magáról, amennyiben egy transzcendens tárgy tudata.” 384  Hogy mikor tudata egy 

transzcendens tárgynak? Már mindig is az, és szüntelen az. A tudat mindig egy önmagától 

különbözőről, egy önmagán túliról való tudat. Ugyanakkor önmagának a tudata is. Hogyan 

lehetséges ez? Úgy, hogy a tudatnak Sartre meglátása szerint két fajtája létezhet: nem-

reflektált, illetve reflektált tudat. Az első esetben, amikor a tudat nem-reflektált, akkor a tudat 

mindenekelőtt egy transzcendens tárgynak a tudata, ám nem-tételező módon önmagának is 

tudata. Magyarán, ilyenkor a tudat tárgya valamely külső dolog. Ezzel azonban nem szűnik 

meg önmagáról is tudni: noha ilyen esetekben nem reflektál önmagára. Amint azonban 

„eszébe jut” önmagának, amint tehát a tudat tárgya a tudat maga, ekkor beszélünk reflektált 

tudatról. Ilyenkor a tudat tárgya semmi egyéb, mint önmaga. 

„Kérdésünk a következő: van-e hely egy ilyen tudatban az Én számára? A válasz 

világos: egyértelmű, hogy nincs.”385 Ha azonban így áll a helyzet, ha nincsen a tudatban helye 

az énnek, akkor maga az észlelés, a fenomének felbukkanása olyként, amilyenként, nem egy 

személyes instanciának köszönhető, a tudat(om) nem az én tudatom, hanem megelőz minden 

én-szerűséget, minden szubjektivitást. Az ego, akárcsak a többi dolog, amely a tudat észlelési 

mezejébe juthat, maga is transzcendens a tudathoz képest, vagyis a világhoz tartozik. „Éppen 

hogy a tudat teszi lehetővé az én Énem egységét és személyiségét.” 386  A tudat 

transzcendentális mezejére a spontaneitás és a személytelenség jellemző Sartre szerint. A 

személyesség, a szubjektivitás csakis „kívül”, a tudat reflektált aktivitása révén épül fel a 

világban, az emberekkel való viszonyrendszerben, nem pedig a tudaton belül. 

„Az is lehet, hogy az Ego alapvető funkciója nem is annyira elméleti, mint inkább 

gyakorlati. … [lehet], hogy leglényegesebb szerepe abban áll, hogy elrejtse a tudat elől a saját 

spontaneitását.”387 Sartre odáig megy, hogy a tudatot azzal „vádolja”, hogy az egot „önmaga 

hamis ábrázolásaként alkotja meg”. Ennek az öncsalásnak az oka, hogy a tiszta 

(ön)reflexióban a tudat önmagát mint kotlátlan spontaneitást, szakadatlan teremtő aktivitást 

ismeri fel, és ez a szembenézés önnön természetével szorongást szül benne: „ez az az abszolút 

és gyógyíthatatlan szorongás, ez az önmagától való félelem, ami szerintünk a tiszta tudat 

alkotóeleme”. 388  Ez az elgondolás teljes mértékben új kontextusba ágyazza a husserli 

„természetes beállítódás”, valamint az epokhé eszméit. Hiszen ha a tudatnak külön 

384 Ibid. 21. 
385 Ibid. 22. 
386 Ibid. 21. 
387 Ibid. 73. 
388 Ibid. 74. 



 84  

erőfeszítésébe kerül, hogy az önmaga természetének felismeréséből eredő szorongás elől 

menekülve megalkossa a „természetes beállítódás”-t, úgy a „természetes” már nem is annyira 

természetes, mint amilyennek eleddig tetszett, továbbá az epokhé sem az a vegytisztán 

tudományos eljárás, amelynek Husserl ábrázolta, hanem „olyan szorongás, amely reánk 

erőszakolja magát, és el nem kerülhetjük”.389

Az énünk tehát, amelyről intuitíve mindannyian úgy vélekedünk, hogy abszolút módon 

hozzánk tartozik, amelyben megbízhatunk, hogy pontosan definiál bennünket, nos, ez az én 

Sartre szerint a legkevésbé sem abszolút és változtathatatlan létező, hanem nagyon is 

esetleges „megoldása” a tudatunk „rosszhiszeműségének”, hogy önmaga, pontosabban 

szorongása elől elrejtekezzen. „Az én Énem valójában nem biztosabb a tudat számára, mint a 

többi ember Énje. Egyszerűen csak bensőségesebb.”390 Az én kint van a világban a többi 

létező között, az ember azonban lényegileg a tudattal – vagy ahogyan A lét és a semmiben 

nevezi Sartre, az önmagáért-valóval – azonos, ezért ennek jellemzése a sartre-i magnum opus

fő vállalása. 

A létezők Sartre szerint két nagy osztályba sorolandók: az önmagában-való és az 

önmagáért-való ontológiailag elkülönül egymástól. Létükben kölcsönösen meghatározzák 

egymást, egyik sincsen a másik nélkül: az önmagában való a fenomén, amely az önmagáért-

valóval áll szemben; egyik sem vezethető le a másikból, és csak együtt alkotják tudat és 

fenomén szintetikus egységét. Az önmagában-való nem más, mint létteljesség, „az, ami”, 

tehát nincs vonatkozásban önmagával, „saját magával van kitöltve”, „tömör”, „semmilyen 

tagadást nem foglal magában”, „teljes pozitivitás”, „nem ismeri a másságot sem”: „végtelenül 

saját maga, és kimerül abban, hogy van”. 391  Az önmagáért-való ezzel szemben tiszta 

spontaneitás, amely „mindig túl tud lépni a létezőn, de nem léte, hanem létének értelme

felé.”392 Sartre már a mű bevezetésben megelőlegezi, hogy az önmagáért-való nem eshet 

egybe önmagával, hiszen folyamatos elmozdulásban létezik önmagától. A jól ismert 

formulával élve: az önmagáért-való „az, ami nem, és nem az, ami”.393

Ily módon hát amennyiben az önmagáért-való mindaz, ami az önazonossággal bíró, 

tömör létező nem – hiszen a tudatnak gyakorlatilag még önazonossága sincsen – akkor Sartre 

389 Ibid. 75. 
390 Ibid. 77 
391  J-P. Sartre: A lét és a semmi. Egy fenomenológiai ontológia vázlata. Ford. Seregi Tamás. Budapest, 
L’Harmattan, 2006, 31. sk. 
392 Ibid. 28. 
393 Ibid. 31. 



 85  

előtt nem marad nyitva más lehetőség, mint hogy a tudatot a léttel szembeni nemlétként, 

avagy semmiként tételezze. A Semmi az önmagáért-való, a tudat, az ember maga, akinek a 

révén a létben hasadás következik be. A Semmi nem származhat az önmagában-valóból, 

hiszen az, mint láttuk, folyamatos létteljesség: „ha mindenhol lét van, a Semmi nem csupán 

elgondolhatatlan, ahogy Bergson mondta, hanem a tagadást a létből soha nem is 

származtathatjuk. Ahhoz, hogy nemet tudjunk mondani, a nem-létnek folyamatosan jelen kell 

lennie, bennünk és rajtunk kívül, a semminek kísértenie kell a létet.” 394  A negáció, az 

elmozdulás lehetősége – és valósága – kizárólag a tudat ama sajátos tevékenysége nyomán 

kerül a világba, amelyet a semmítés műszó nevez meg. A tudat léte voltaképpen nem egyéb, 

mint ez a semmítés. Ezen azt érti Sartre, hogy a tudat az a (nem)létező, amely képes a létező 

homogén és szilárd falán rést ütni, megkülönböztetéseket tenni, tagadni, azaz mindenekelőtt: 

elszakadni az adottól. 

Innen már csak egyetlen lépés annak belátása, hogy a tudat nem csupán a transzcendálás 

képességét hozza magával a világba, hanem a szabadság lehetőségét is megteremti. Mi több, a 

tudat maga a korlátok nélküli szabadság, mivel az embernek megadatott, hogy bármikor 

„hatályon kívül helyezze” a létezőket. Hiszen amint megszűnik viszonyulni hozzájuk, 

természetesen maguk a fenomének is megszűnnek viszonyban lenni hozzá. Ez egyedül rajta, 

az emberen múlik, ezért véli korlátlannak az önmagáért-való lét szabadságát Sartre. A később 

oly híressé vált tézis szerint: 

Az emberi szabadság megelőzi az ember lényegét, s az teszi lehetővé ezt a lényeget, az emberi lét lényege 

szabadságától függ. A szabadság tehát elválaszthatatlan az „emberi valóság” lététől. Az ember nincs 

először valahogyan, hogy azután szabad legyen, minthogy az emberi lét és a „szabad-lét” között nincs 

semmilyen különbség.395

Mint látható, Sartre valóban egyenlőségjelet tesz az emberi valóság, emberi lét, a tudat, 

és az önmagáért-való-lét közé. Mindezek azt a sajátosan humán ontológiai státuszt nevezik 

meg, amelynek a természete abban merül ki, hogy nincsen természete. A szabadság nem az 

embernek az egyik akcidentális attribútuma, hanem maga az emberi lét. Az embernek sem 

mint genusznak, sem mint egyénnek nincsen előrehuzalozott, merev struktúraváza, amely 

predesztinálná személyes életét. Az ember sorsa az, hogy megalkossa önmagát, és amilyen 

mértékben eleve létező konstruktumokba – mint amilyen a megmásíthatatlan személyes sors, 

a szilárd ego, az abszolút célok és az objektív értékek – menekül, olyan mértékben 

394 Ibid. 46. 
395 Ibid. 61. Első kiemelés tőlem. 



 86  

tagadja/hazudja el maga elől természetének ürességét, lényének alapvető tartalomnélküliségét. 

„A szabadság a saját múltját hatályon kívül helyező emberi lét, […] s a tudat folyamatosan 

saját múltbeli létének semmítéseként éli meg önmagát.”396 A tudat örökösen elszakad: nem 

csak a világtól, hanem önmagától, saját múltjától úgyszintén, és pontosan ebben az 

elszakadásban áll szabadsága. 

Mint azonban már Az ego transzcendenciájának gondolatfűzéséből tudhatjuk, a tudat 

hajlamos menekülni önnön szabadságának tudata, azaz önmaga mint „szabadságtudat” elől. 

Ennek magyarázata, hogy a határtalan szabadság tudata szorongással tölti el az embert: „az 

ember számára a szorongásban tudatosul szabadsága, vagy ha jobban teszik, a szorongás a 

szabadság tudatos létmódja, a szorongásban válik a szabadság saját létében kérdésessé 

önmaga számára”. 397  A szorongásnak ugyanolyan kulcsszerep jut itt, mint Heidegger 

egzisztenciális analízisében: akárcsak a Lét és időben, a szorongás itt is a Semmit nyilvánítja 

meg, amennyiben az ember önnön semmijével szembesül. Míg azonban Sartre-nál a Semmi 

maga az ember, és a semmítés a tudat tevékenysége, addig Heideggernél hasonlóról szó sincs. 

Megállapítható mindazonáltal, hogy mindkét szerző számára különbözik a szorongás a 

félelemtől abban, hogy előbbinek nincs határozott tárgya, utóbbi esetében ellenben mindig 

valamilyen konkrét tárgyról beszélhetünk, amelyre a félelem irányul. 

Sartre-hoz visszatérve: a szorongásban az ember önmagától, saját tökéletes 

szabadságától és teljes felelősségétől szorong. Az ember vagy a múlttól, vagy a jövőtől 

szorong. Ha a múlttól szorongunk, abban az esetben „úgy ragadjuk meg önmagunkat, mint 

folyamatos elszakadást attól, ami van”. 398  Az embert semmi, még saját múltja sem 

determinálja a tekintetben, hogy mivé válik, hogy mivé kell válnia. Válnia persze mindig kell 

valamivé, hiszen még ha ódzkodik is a határozott elköteleződésektől, nem elhatározó 

magatartása ugyancsak választás eredménye: azt választja, hogy nem választ. Ilyeténképpen 

végeredményben minden egyes pillanatban dönt arról, hogy kicsoda ő, hogy kicsoda legyen. 

Az ember az, ami (már) nem. Másfelől, ha a jövőtől szorong, akkor arra ébred rá, hogy „ami 

most vagyok, nem alapja annak, ami leszek”.399 Ahogyan a múlt nem erőszakolhatja ki, hogy 

milyen legyen a jelen, hasonlóképpen a jelen sem köti semmilyen módon a jövőt, hogy olyan 

legyen, amilyennek a jelen kívánja. Az ember (még) nem az, ami. Minthogy folyamatosan 

elmozdulásban létezik, az ember soha nem esik egybe önmagával. Hogy mégis ebben hisz, 

396 Ibid. 64. 
397 Ibid. 65. 
398 A lét… 72. 
399 Ibid. 68. 



 87  

hogy önidentikus egot posztulál magának, ez Sartre szerint nem egyéb, mint önbecsapás, 

méghozzá annak sem az ártatlan, naiv fajtájából, hanem nagyon is tudatosan – hogyan is 

másképp? – alakítja így a tudat. Ez az öncsalás a rosszhiszeműség. 

A szorongás elől úgy kísérlünk meg elmenekülni, „hogy megpróbáljuk magunkat 

kívülről megragadni, mint másikat, vagy mint egy dolgot.”400 Objektiváljuk tehát magunkat, 

más szóval: tárggyá merevítjük, olyan változatlan, objektív természetet tulajdonítva 

magunknak, amilyennel – tudjuk jól – nem rendelkez(het)ünk. Az ember menekül létének 

szabadsága elől, ám ebben a menekvésben soha nem képes megfeledkezni arról, ami elől 

menekül: „a szorongástól való menekülés csak egy módja a szorongás tudatosulásának.”401

Az ember szabad-lét, ám ez azt is jelenti, hogy szorongó-lét, lévén e kettő elválaszthatatlanul 

összeforr. A rosszhiszeműség abban a dialektikus viszonyulásban lép színre, hogy az ember 

menekülne és letagadná önmaga előtt szorongását (azaz szabadságát, vagyis semmítő 

képességét), ám erre képtelen, hiszen ahhoz, hogy meneküljön és tagadjon, neki már mindig is 

a szorongástól való elszakadás képességének, más szóval semmítésnek (azaz szabadságnak, 

vagyis szorongásnak) kellett lennie. A rosszhiszeműség állandóan tudatában van önnön 

rosszhiszeműségének, annak, hogy elfut saját szabadsága elől, és hogy ezért a szökésért 

bizony elmulaszt felelősséget vállalni. 

Márpedig a felelősség vállalása elengedhetetlen, ha az ember magára veszi a 

szembenézés terhét létezésének esetlegességével. Sartre a gyakori vádak ellenére nem állítja 

azt, hogy a világban nincsenek értékek, és hogy „mindent szabad”.402 Mindösszesen annyit 

szögez le, hogy „a szorongás szemben áll a komoly szellemmel, amely az értékeket a világból 

kiindulva ragadja meg, s az értékek megnyugtató és eldologiasító szubsztancializálásán 

nyugszik.” 403  Az értékek nem lehetnek eleve „kívül” a világban, mert ebben az esetben 

megszűnnének érték(es)nek lenni. Az érték ugyanis csak annyiban az, ami, amennyiben az 

ember számára bír jelentőséggel: ha az általa képviselt értelem az ember számára 

400 Ibid. 81. 
401 Ibid. 
402 A vádakat maga Sartre provokálja ki, amikor a következőképp fogalmaz: „Dosztojevszkij írta: »Ha Isten nem 
létezne, minden szabad volna«. Ez az exisztencializmus kiindulópontja. Valóban, minden meg van engedve, ha 
Isten nem létezik, ebből következik az ember elhagyatottsága, mert nincsen lehetősége megkapaszkodni sem 
önmagában, sem önmagán kívül.” (Exisztencializmus 45. sk.). Ugyanakkor azt is írja, hogy „az exisztencialista 
úgy véli, nagyon kínos, hogy Isten nem létezik, mert vele együtt megszűnik minden lehetőség, hogy érzékfölötti 
régiókban találjunk értékeket; nem létezhetik a priori jó, minthogy elgondolására nincsen végtelen és tökéletes 
tudat, nincsen sehol megírva, hogy a jó létezik, hogy becsületesnek kell lenni, hogy nem kell hazudni, mivel 
olyan síkon mozgunk, ahol semmi sincs, csupán emberek”. (Ibid. 45.). Ez tehát az egzisztencializmus 
kiindulópontja, ám Sartre lázas erőfeszítéssel éppen azon munkálkodik, hogy ne ez maradjon a végpontja is.
403 A lét... 76. sk. 



 88  

megnyilvánuló partikuláris értelem, nem pedig abszolút értelemben az. Az érték kizárólag 

abban az „aktív szabadság” által létrehozott elismertségben konstituálódhat, amely szabadság 

az ember maga: 

Ebből az következik, hogy szabadságom az egyetlen alapja az értékeknek, s hogy semmi, abszolút semmi 

nem igazolja számomra ennek és ennek az értéknek az elfogadását vagy elvetését. Mint olyan lét, aki 

révén az értékek léteznek, igazolhatatlan vagyok. Szabadságom pedig szorong attól, hogy az értékek 

alapja legyen, miközben azok semmilyen saját alappal nem rendelkeznek. Azonkívül szorong azért is, 

mert az értékek … nem nyilvánulhatnak meg anélkül, hogy ugyanakkor „kérdésessé ne váljanak”, hiszen 

az értékek elvetése mint lehetőség szintén saját lehetőségemként jelenik meg.404

Az ember minden pillanatban „bele van taszítva” a világba, tehát az értékek tételezése 

nem teoretikus síkon megy végbe, hanem választásokon keresztül. Ha az értékeket létükben 

voltaképpen az ember tartja fenn, továbbá mivel neki kell megvalósítania a világ és önmaga 

lényegének értelmét, akkor hát az ember valóban az, és semmi más, mint amivé önmagát teszi. 

„A szorongásban egyszerre teljesen szabadnak érzem magam, s ugyanakkor olyasvalakinek, 

aki nem képes nem úgy cselekedni, hogy a világ értelme ne tőle eredjen.”405

Hogyan kerülhető el a rosszhiszeműség, avagy más szóval: az inautenticitás? „A 

rosszhiszeműség elsődleges aktusa attól való menekülés, amitől nem tudunk menekülni, attól 

való menekülés, amik vagyunk.”406 Az inautenticitás tehát elsősorban abban áll, hogy az 

ember tagadja, hogy az volna, ami: értéktételező szabadlét egy kontingens, inherens 

értelemstuktúra híján létező világban. Talán a jóhiszeműség és az őszinteség mutatja majd az 

utat az autenticitás irányába? Sartre válasza erre a fölvetésre nemleges. „A jóhiszeműség 

ideálja (hinni, amit hiszünk), mint az őszinteség ideálja (annak lenni, amik vagyunk), az 

önmagában-lét ideálja.” 407  A tudat azonban soha nem válhat önmagában-valóvá, 408  hiába 

menekülne szabadságának szorongása elől a transzcendenciába, azaz a létbe, képtelen 

jóhiszemű módon konszolidálni magát önmaga előtt. Ennélfogva Sartre bebizonyítja, hogy a 

jóhiszeműség semmivel sem különb, mint a rosszhiszeműség: mindkettő egyformán 

inautentikus létezésmód.  

A jóhiszeműség létem belső megbomlásából afelé az önmagában-való felé próbál menekülni, amivé 

lennie kellene, de egyáltalán nem az. A rosszhiszeműség az önmagában valótól próbál létem belső 

404 Ibid. 75. 
405 Ibid. 77. 
406 Ibid. 110. sk. 
407 Ibid. 110. 
408 Elvégre „a tudat léte önmaga általi létezés, tehát önmaga létrehozása és ezáltal önmaga meghaladása” (ibid). 



 89  

megbomlásába menekülni. De ezt a megbomlást magát tagadja, ahogy önmagáról is tagadja, hogy 

rosszhiszeműség lenne.409

Mégsem lehetetlen hátrahagyni az inautentikus létmódok egymásba forduló circulus 

vitiosusát, lehetséges „radikálisan eltávolodni a rosszhiszeműségtől. Ez azonban feltételezi az 

önmaga által megrontott lét visszanyerését, amit autenticitásnak fogunk nevezni”. 410  Az 

autenticitás mibenlétével Sartre A lét és a semmiben még nem sokat foglalkozik; ennek 

kidolgozását későbbre tartogatta. Műve – hangsúlyozza –, minthogy ontológiai természetű, 

csak annak leírásával foglalkozhat, ami van, nem pedig avval, aminek lennie kellene. „Ám 

eközben betekintést nyújt abba, hogy milyen lenne egy olyan etika, amely egy szituációban 

lévő emberi valóságért állna ki.”411 Az emberi létezésről Sartre kimutatta, hogy lényegében 

nem más, mint kiapadhatatlan vágy a totális kielégülésre. Ez a totális kielégülés azonban soha 

nem valósulhat meg, az önmagáért-való soha nem bábozódhat be önmagában-valóvá. A tudat 

legbensőbb vágya Sartre szerint, hogy ugyanolyan szilárd önidentikus létezőként létezzen, 

mint az önmagában-való, megőrizve ugyanakkor abszolút szabadságát is. Ez a nyilvánvaló 

kontradikció sem nem oldható fel, sem nem szüntethető meg; ezért is léphet színre az érték, 

amely egy olyan idealitás, amely a szóban forgó elérhetetlen szintézis ábrándját táplálja az 

emberben. Egy egzisztenciális pszichoanalízisnek kellene magára vállalnia annak feladatát, 

hogy megvizsgálja az embernek erre a szintézisre való törekvését. 

Az egzisztenciális pszichoanalízis Sartre nézetében nem egy tisztán tudományos, és 

semmiképpen nem egy orvosi eljárás, hanem „erkölcsi leírás, mivel a különböző emberi 

kivetülések etikai értelmével szolgál.” 412  Az emberi kivetülések azok az egyéni tervek, 

amelyekkel az individuum a jövőbe projiciálja magát valamely általa választott cél – vagy ami 

ugyanaz: valamely érték – irányába. „Az egzisztenciális pszichoanalízisnek alapvetően azzal 

az eredménnyel kell járnia, hogy lemondunk a komolyság szelleméről.” Hogy miért van erre 

szükség? Azért, mert a komolyság szellemét két olyan dolog alkotja, amely a 

rosszhiszeműség működését mozdítja elő: „az egyik az, hogy az értékeket az emberi 

szubjektivitástól független, transzcendens adottságoknak tekinti, a másik pedig, hogy a dolgok 

ontológiai struktúrájának »kívánatos« jellegét azok puszta materiális konstitúciójává 

409 Ibid. 111. 
410 Ibid. 3. lábjegyzet. 
411 Ibid. 732. A szituációban-lét az ember fakticitására utal: arra, hogy lehetőségeit saját lehetőségeiként ismeri 
fel, azaz elsajátítja őket. A szituáció az önmagáért-való elköteleződése a világ iránt, amelyben létezik. Mindez 
csakis az ún. „alapvető választás” alapján lehetséges, amely azt határozza meg, hogy fakticitásunkat hogyan 
rendezzük el és miként értelmezzük. 
412 Ibid. 



 90  

változtatja”. 413  Ezzel szemben a komolyság szellemén túllépő egzisztenciális 

pszichoanalízisnek az erkölcsi cselekvőt kell felfednie. Az erkölcsi cselekvő pedig „az a lét, 

akinek révén az értékek léteznek. Szabadsága ekkor válik tudatossá, tárul fel a szorongásban 

az érték egyetlen forrásaként, és azon semmi formájában, ami révén a világ létezik.”414

Mindezt fontolóra véve tehát vajon mikor viszonyul önmagához autentikusan az ember? 

Mi várja az egyént, ha lemond a rosszhiszeműség minden formájáról, és a szorongást 

választja? 

Egy olyan szabadság, amely szabadságnak akarja magát, valójában egy lét-aki-nem-az-ami és ami-

az-ami-nem, aki a lét ideáljául az az-lenni-ami-nem és a nem-az-lenni-ami létmódját választja. Nem azt 

választja tehát, hogy önmagát visszanyerje, hanem hogy meneküljön, nem az önmagával való egybeesést, 

hanem azt, hogy mindig távolságra legyen önmagától.415

Nehéz volna eltúlozni ennek az idézetnek a jelen dolgozatban betöltött jelentőségét. 

Ezen a ponton teszi ugyanis nyilvánvalóvá Sartre, hogy az általa elgondolt autenticitás ideálja 

gyökeresen eltér attól, amit Heidegger – továbbá amit Kierkegaard és Jaspers – ért a kifejezés 

alatt. Sartre szerint a rosszhiszeműség és a komolyság szelleme által fenntartott inautenticitás 

csak akkor oltható ki, ha az ember még csak nem is törekszik önmaga elnyerésére (avagy 

visszanyerésére), mert minden ehhez hasonló kísérlet visszavetné az egyént rosszhiszeműsége 

óceánjának fáradhatatlan tajtékjai közé. Az ember csak annyiban autentikus, amennyiben 

„szabadságnak akarja magát”, ha tehát arra törekszik, hogy soha ne essen egybe önmagával. 

Bizonyos értelemben még leginkább Nietzschéével rokon ez az elgondolás, legalábbis 

amennyiben masszív kritika alá vonja a jellem létének és állandóságának általánosan 

elfogadott axiómáját. Azonban a tekintetben Nietzschénél is tovább megy, hogy határozottan 

fölszólít: kerüljük még a látszatát is annak, hogy lehetséges volna autentikus módon 

megalkotni egy jól definiálható természetet – „stílust”, „ízlést”, ahogyan Nietzsche mondaná 

– saját magunk számára. Menthetetlenül esetlegesek, valamint örökkön változók vagyunk, és 

ennek elismerése és fölvállalása az autenticitás. 

Vajon azt jelenti mindez, hogy az egyén szilánkjaira hullik, és nincs többé egy olyan 

integratív személyiségcentrum, amely képes volna felelősséget vállalni az individuum 

cselekedeteiért? Nem, ezt bizonyosan nem jelenti, elvégre Sartre soha egy pillanatra nem 

hagy fel annak nyomatékos ismétlésével, hogy mindenki totálisan felelős azért, amit magából 

413 Ibid. 733. 
414 Ibid. 734. 
415 Ibid. 



 91  

létrehoz. Amit létrehoz, az azonban nem több annál, mint amit megtesz, ami mellett elkötelezi 

magát: az ember nem más, mint döntéseinek és cselekedeteinek kumulatív aggregátuma. 

Hogy mi mellett kötelezze el magát, arra viszont semmi sem kötelezi. Nincs számára sem 

igazolás, sem mentség, sem külső segítség, hogy mihez kezdjen az életével. Még az 

események értelmezése is egyedül reá hárul, senki másra. 

A lét és a semmi utolsó mondatában Sartre előrevetíti egy etikai mű megalkotását. Ez az 

etikai mű, amely az autenticitás mibenlétét járta (volna) körül, életében soha nem jelent meg, 

dacára annak, hogy írója sok száz oldalnyi anyaggal elkészült. Mégsem kívánta azonban 

megjelentetni.416 Így lehet, hogy csak 1983-ban, posztumusz került kiadásra Cahiers pour une 

morale címen az a munkanapló, amelyben A lét és a semmi folyományaként tervezett mű 

részletein dolgozott Sartre. Ezt tanulmányozván egy rendkívül eredeti kép rajzolódik ki arról a 

roppant szellemi erőfeszítésről és küzdelemről, amely a moralitás és különösen a felelősség 

fogalmait kísérelte meg harmonizálni a szinte kontúrok nélkül létező, minduntalan tovasikló 

emberi tudat lényegi illékonyságával. Programja szerint az inautentikus tudatnak a tiszta 

reflexióhoz kellene eljutnia, hogy a „rosszhiszeműségtől radikálisan eltávolodjon”, illetve 

hogy az „önmaga által megrontott létet visszanyerje”. 

A tiszta reflexióhoz való átkelésnek átalakulást kell kiprovokálnia: 

a testemhez való kapcsolatomban. Az esetlegesség elfogadása és követelése. Az esetlegesség 

lehetőségként417 elgondolva. 

a világhoz való kapcsolatomban. Az önmagában-való lét tisztázása. Feladatunk: a létet 

egzisztálóvá tenni.418 Az önmagában-való-önmagáért-való igaz értelme. 

magamhoz való kapcsolatomban. Szubjektív módon elgondolva, az Ego hiányaként. Hiszen az 

Ego εξις (psziché). 

a más emberekhez való kapcsolatomban.419

416 Ennek oka az, hogy Sartre befejezetlennek érezte művét, és fenn akarta tartani magának a jogot arra, hogy 
gondolatait módosítsa, folytassa. Ezt írja:  „ameddig életben vagyok … még mindig megvan annak a lehetősége, 
hogy ismét a kezembe veszem őket [a szövegeket], vagy hogy egy pár szóban elmondom, mit akartam kezdeni 
velük. A halálom után megjelenve ezek a szövegek megmaradnak befejezetlennek és homályosnak, hiszen olyan 
elképzeléseket öntenek formába, amelyek nem alakultak ki teljes mértékben. Az olvasón fog múlni annak 
eldöntése, hová vezethettek volna engem ezek az elképzelések.” J-P. Sartre: Life/Situations: Essays Written and 
Spoken. New York, Pantheon Books, 1977, 74. sk. 
417 Az eredetiben a „chance” szó szerepel, amely egyformán jelenthet lehetőséget, szerencsét, illetve esélyt. 
Mellékesen jegyzem meg, hogy az angolban, ahol a „chance”-t „chance”-re fordították, akaratlanul (?) is 
pluszjelentéssel töltötték meg a fogalmat, ugyanis a chance angolul ugyancsak jelent „véletlen”-t is. 
418 Az eredetiben: „Notre tâche: faire exister de l'être.” 
419 J-P. Sartre: Cahiers pour une morale. Paris, Gallimard, 1983, 19. A magyar verziót a franciával egybevetve 
az angol fordítás (J-P. Sartre: Notebooks for an Ethics. Transl. David Pellauer. Chicago – London, The 
University of Chicago Press, 1992, 12. sk.) alapján készítettem.  



 92  

Számottevő eltolódás mutatható ki itt Sartre emberfelfogásában A lét és a semmiben 

foglaltakhoz képest, amely még erősen hajlott az emberi valóságot a tudat semmítő 

potenciáljának abszolút szabadságára redukálni, és az egyén fakticitását – pl. testét vagy 

múltját – mint létének nem esszenciális aspektusát marginalizálni. A Füzetek ezzel szemben 

az embert már olyan létezőként definiálja, amely a világhoz kötődő testének önmagában-való 

létmódja révén lehet csak önmagáért-való is egyúttal. Más szóval, transzcendenciájának 

fakticitása szolgáltat alapot: 

Minden dolog észlelésekor magamat tárgyként értem meg. Saját passzivitásomat ennek a kőnek a 

súlyával együtt fogom fel (én vagyok az, amit a súlya nyom), azonban ez a passzivitás egyszersmind az 

aktivitásnak az egyik formája is (megemelem a kezem, innen oda mozdítom a követ).  Örökös kettős 

viszony. Nem tudnék cselekedni, ha nem volnék passzív. Ugyanakkor csak azért lehetek passzív, mert 

cselekszem (egyébiránt pusztán csak léteznék, ez minden); én vagyok az a létező, amely a passzivitáson 

és aktivitáson keresztül az önmagában-valóért és önmagáért jön a világra. A passzivitás az önmagában-

valóhoz fűző kapcsolatom: egyszerre ontológiai és gyakorlati kapcsolat.420

A magában-való nem lehet sem passzív, sem aktív: egyszerűen csak van. Ezzel szemben 

az ember csak azért lehet aktív, mert képes passzív is lenni: azaz a dolgokat, a világot megértő 

passzivitás. A fakticitásként elgondolt testiség tehát jól érzékelhetően felértékelődik a korábbi 

művekkel összevetve. Felértékelődik, de nem értékelődik túl, hiszen a fakticitás által 

meghatározott szituáció, valamint a tudat jövőre való kivetülése együttesen alkotja csak a 

személyt, külön-külön ezek nem többek, mint absztrakciók.421 Történelmi szituáltságáról nem 

választhatja le magát az egyén, és szélsőséges esetben látszólag a választásának a lehetősége 

is megszűnhet – például halálos betegség esetén nem választhatja azt, hogy nem lesz halálos 

beteg –, ugyanakkor a konkrét szituációhoz való viszonyulása mindig a saját hatókörébe 

tartozik: szabadságában áll kétségbeesni közelgő halála miatt, de ugyanígy szabadságában áll 

bátran szembenézni is ezzel az eljövetellel.422 A lényeg az, hogy nem létezik emberi természet, 

amely kötelező érvénnyel kijelölné, adott szituációkban hogyan kell reagálnunk. Ezt az is 

alátámasztja, hogy a konkrét szituációk nem általános alaphelyzetek uniform előfordulásai, 

hanem ízig-vérig egyediek, amiképpen az a konkrét emberi valóság is az, amellyel 

megtörténnek ezek a szituációk. Ez alapján – példának okáért – egyetlen haldoklás sem 

egyezik meg egyetlen másikkal sem: mind egyedi és megismételhetetlen esemény. 

420 J-P. Sartre: Cahiers… 57. (Notebooks… 51. sk.) 
421 Notebooks… 463. 
422 Ugyanígy, gyáva természetű ember sem létezik Sartre szerint: „ha az exisztencialista gyáva embert ír le, azt 
állítja, hogy az felelős gyávaságáért. Nem azért olyan, mert a szíve, tüdeje, vagy az agyveleje gyáva, nem azért, 
mert fiziológiai organizmusa ezt hozza magával, hanem mert tetteivel gyávának alkotta meg önmagát. Nincsen 
gyáva lelkialkat” (Exisztencializmus 60. sk.). 



 93  

Ennek megfelelően a Füzetek szerint nem absztrakt, hanem konkrét etikára van szükség, 

amely a jelen történelmi szituációját veszi kiindulópontnak, és partikuláris célokat tűz ki az 

ember elé, nem pedig univerzális értékeket hajkurász. Az ember a „természetes beállítódás”-

ban – azaz voltaképpen szüntelen – azon van, hogy önmagából önmagában-való létezőt 

hozzon létre, ez azonban, mint A lét és a semmiből kiderült, kivitelezhetetlen projekt. Az 

ember istent akar magából faragni, aki képes bármit véghezvinni. Amint azonban belátja 

ennek képtelenségét, akkor valósítja meg azt a tiszta reflexiót, amelyet Sartre már Az ego 

transzcendenciájában emlegetett. A tiszta reflexió áttérés egy új típusú szemléletre. A reflexió 

kifejezés félrevezető lehet: nem csupán érdekmentes kontemplációról van itt szó, hanem egy 

olyan projektumról, amelyet valamilyen cél elérése motivál. A tiszta reflexió egy pozitív, 

realisztikus morál Sartre szerint, amely a szabadság mind nagyobb fokú kiteljesedését célozza 

meg. Míg „A lét és a semmi az áttérés előtti ontológia”, addig a Jegyzetfüzetek az áttérést 

követő tiszta reflexió tapasztalatának kibontása.423

Az átváltozás utáni tapasztalat az autenticitás tapasztalatáé. A tiszta reflexióban az 

ember elfogadja, hogy nem szükségszerű, szubsztanciális létező, amelynek „jogában állna” 

létezni, hanem egy indokolhatatlanul és esetlegesen létező szabadlét, amely vég nélkül 

faggatja önmagát létezésének célja és értelme felől; elfogadja továbbá, hogy nincsenek 

transzcendens a priori értékek, avagy bármi, ami igazolhatná az ember életét. Amennyiben az 

egyén önmagát mint szabad, kontingens és igazolhatatlan lényt fogja fel, meghaladja a 

rosszhiszeműség-jóhiszeműség dialektikáját és autentikussá válhat. Ugyanakkor Sartre óva 

int: „Ha az autenticitást az autenticitás kedvéért keresed, többé már nem vagy autentikus.”424

Autentikusnak lenni nem önmagában való érték vagy cél, hanem járulékos gyümölcse annak, 

ha az ember képes megemészteni egzisztenciájának talajtalanságát, és a semmiből megteremti 

önmagát; de nem mint állandót és szilárdat, hanem mint örökkön változót, amelyért 

mindamellett teljes mértékben felelősséget vállal. 

A világnak nem létezik előzetesen adott, objektív értelem-struktúrája, ám ez nem jelenti 

azt, hogy ne lehetne értelmet tulajdonítani a dolgoknak. Éppen az embernek a feladata az, 

hogy értelemmel, méghozzá számára való értelemmel ruházza fel az egyébként tökéletesen 

értelemnélküli, különbségektől és minőségektől mentes létet. A világot nem az ember teremti, 

amennyiben világon a már meglévő objektív tényezők sokaságát értjük. Ellenben ha a világon 

rendezett sokféleséget értünk, akkor ezt a rendezettséget semmi más nem hozhatja a létezők 

423 Notebooks…  6. 
424 Ibid. 4. 



 94  

közé, mint az emberi tudat. Sőt, az ember, azáltal, hogy semmítő tudat, már mindig is a 

világban lévő értelem teremtője, és nem is tudna nem az lenni, még ha akarna, sem. Minthogy 

„szabadságra vagyunk ítélve”, ennyiben szüntelen alkotásra is vagyunk ítélve Sartre szerint. 

Az autentikus személyiségnek tehát nem csupán szabadságát, hanem – önkényes – alkotói 

aktivitását is affirmálnia kell. Csak az lehet autentikus, aki értelmet csikar ki magának a lét 

rendszertelen közömbösségéből.425

Az értelemadó kreativitás azonban csak az érem egyik oldala. A másik oldalon az egyén 

ama lemondása áll, amellyel megszabadul(t) minden ön-szubsztancializáló törekvésétől, 

önként, „nagylelkűségből” adja fel az önmagává válás projektjét, hogy ez a feladás egyúttal 

adás, ajándékozás is legyen: az értelem és értékek adása. A morális cselekvés ennek fényében 

az ön-ajándékozás, az önkifejezés általános gyakorlattá emelése: „abszolút nagylelkűség, 

korlátok nélkül, tulajdonképpen szenvedélyként és a lét egyetlen eszközeként. Nincs más 

értelme a létnek, mint ez az adás. És nem csupán a munkám ajándék. A jellem is ajándék.”426

Ez annál is inkább így van, minthogy a lét csak akkor „menthető meg”, a világ egyedül abban 

az esetben változtatható humánussá – értékessé, morálissá, végső soron szabaddá –, ha az 

autentikus egyén saját alkotó szabadságát teszi meg a világ fundamentumának. Ennek pedig 

Sartre véleménye szerint az lesz a következménye, hogy az ilyen személyiség nem marad 

többé egy értelmetlen univerzum kellős közepén kóválygó, teljességgel igazolhatatlan, 

esetleges entitás, hanem életében első alkalommal tapasztalja meg, milyen egy általa 

létrehozott világ alapjának lenni. Ez természetesen nem jelenti, hogy a világ, avagy maga az 

egyén megszűnne nem szubsztanciálisnak vagy kontingensnek lenni. Mégis, az autentikus 

személyiség, annál fogva, hogy maga ad értelmet és értékeket a világnak, amelyben él, és 

önmagát egy általa értelemteli világ szabad alkotójaként affirmálja, erkölcsileg múlja felül a 

rosszhiszeműség bármely formájában a létezés valósága elől menekülő inautentikus 

személyiséget. 

Az ember nem isten, hogy ex nihilo teremtsen egy világot. Bizonyos értelemben mégis 

jogosult abszolútnak nevezni szabadságát a teremtésre, amennyiben nem függvénye az semmi 

másnak: emberléténél fogva teremtő ő, értékeket teremtő.427 „Másokat soha nem győzhetek 

meg objektív szükségszerűségemről”, arra viszont van lehetőség, hogy szubjektív módon, 

azaz önmagamból kiindulva, önmagam által igazoljam az értékeket és a világ értelmét. „Én, 

425 Vö. Th. C. Anderson: Sartre’s Two Ethics. From Authenticity to Integral Humanity. Chicago, Open Court, 
1993, 56. skk. 
426 Sartre: Notebooks… 129. 
427 Vö. Nietzsche gondolatával: az ember lényege az értékek teremtése, az állandó értékelés. 



 95  

akit semmi nem igazol, igazolom magam belsőleg.”428 A szubjektív szükségszerűség képzete, 

úgy tűnik, elégséges ahhoz, hogy a Sartre által megformált értékhierarchia csúcsán a 

szabadság csillaga szilárdan megálljon. Az ok, amiért a szabadságnak kell minden érték 

legfőbbikének lennie, az, hogy az értékek szabadsága nem nyugodhat más talapzaton, mint a 

szabadság érték(elés)én. Ha nem áll szabadságomban szabadon értékelni, miként is 

beszélhetnénk szabadon választható értékekről? Ennek alapján válik világossá, miért beszél 

Sartre Az egzisztencializmus humanizmus című nevezetes előadásában arról, hogy saját 

szabadságával az ember mások szabadságát is választja. 429  Ha nem így tenne, saját 

szabadságának gyökereit metszené át. 

Különös módon igen egyszerűnek tűnik fel immár A lét és a semmiben még olyannyira 

problematikusnak és elidegenítőnek lefestett interperszonális létezés autentikussá tétele is. 

Sartre ugyanis nem csupán az egyén önmagához való viszonyulására alkalmazza az 

„autentikus” jelzőt, hanem a másikhoz fűződő kapcsolatokra is. Ilyen értelemben tehát 

autentikus egy emberi kapcsolat, ha az ember elfogadja mind önmaga, mind a másik 

vonatkozásában, hogy emberi valóságának teljességéhez ugyanúgy hozzátartozik „tárgy-léte” 

– teste, múltja stb. –, mint szabad-léte. A tiszta reflexióban, vagyis az „áttérés” után az emberi 

létezés objektív – tárgyszerű és a másik számára hozzáférhető – aspektusa nem hozza 

automatikusan magával az elidegenedést. Ez egyedül akkor következhet be mégis, ha „a 

másik visszautasítja, hogy bennem is meglássa a szabadságot. Ha azonban, épp ellenkezőleg, 

egzisztáló szabadságként és létezőként/dologként egyszerre hoz létre engem, ha ennek az 

autonóm momentumnak létet biztosít, és tematizálja ezt az esetlegességet, amelyet örökösen 

meghaladok, ezzel a világot és engem is gazdagabbá tesz, oly értelemmel ruházva fel az 

egzisztenciámat, amely túlmutat ama szubjektív értelmen, amelyet én magam adok neki.”430

A nagylelkűség tehát, amellyel az egyén lemondott önmaga végleges megalkotásáról a világ 

értelemadása kedvéért, abban a gesztusban teljesedik ki, amellyel az individuum a másik 

számára is biztosítja annak szabad-létként való működését. 

Az autentikus személyiség értelme túlmutat önmagán. Céljai alapvetően partikulárisak, 

mindazonáltal bizonyos tekintetben univerzálisak is, amennyiben céljainak egyike, hogy 

szabadon cselekvő embertársait segítse azok céljainak realizálásában. „Autentikus szeretetről”, 

illetve „autentikus barátságról” is beszél Sartre, amelyen véleményem szerint kísértetiesen 

428 Notebooks… 482. 
429 Exisztencializmus… 75. sk. „És a szabadságot akarva rájövünk, hogy az teljes mértékben embertársaink 
szabadságától függ, és hogy az ő szabadságuknak a mienk a feltétele.” 
430 Notebooks… 500. 



 96  

hasonlót ért, mint a kései Heidegger a létező lenni hagyásán. Az autentikus szeretet nem 

kísérli meg tetszőlegesen objektív kategóriákba dermeszteni a másik valóságát, hanem 

pusztán engedi, hogy a másik szabadsága szabadon feltárulhasson, és nem próbálja ezt a 

feltárulkozó személyes valóságot a maga képére formálni, kisajátítani.431 Ne feledjük azonban, 

hogy nem bárkiről és nem bármilyen szabadságnak az engedni hagyásáról beszél Sartre, 

hanem az áttérés utáni autentikus személyiség szabadságáról, amely a magához hasonló 

autentikus Másik terveit támogathatja csak. Nem minden cél és nem minden ember méltó arra, 

hogy kiálljunk mellette. Amelyek azonban igen, azokat erkölcsi kötelességünk elismerni.432 A 

másik szabadságát akarni ilyen erkölcsi kötelesség. Ez azonban csak akkor lehetséges, ha a 

másik is ugyanúgy akarja az én szabadságomat, ahogyan én az övét, ha tehát egyenlő felek 

között, autentikus személyek szellemi közösségében valósul meg.  

431 Ibid. 48., ill. 508. 
432 Annál is inkább, mivel a mi elismerésünk teremti meg az alapját annak, hogy bennünket is elismerjenek 
mások, és hogy az értékelés legitimitását a kölcsönös elismertség a szubjektív értéktételezésen túlra is 
kiterjeszthesse. Vö. ibid. 282. skk. 



 97  

II. fejezet: Az egzisztenciális pszichoterápia autenticitás-koncepciói 

II. 1. Az autentikus létmód mint az egzisztenciális pszichoterápia ideálja 

A normális egészséges. Az egészséges normális. 

Az abnormális vajon egészségtelen? A deviáns patologikus? A szokatlan, visszataszító, 

gyomorforgató, nem standard, nem kívánatos, természetellenes, idegen – beteg? 

Az egzisztenciális pszichiátria, miként a pszichiátria minden válfaja, az orvostudomány 

nagycsaládjába sorolja magát. A pszichiáter felismeri a betegséget, tudja, hogy a betegség 

szenvedést okoz a betegség alanyának, és miután orvosként elsőrendű kötelessége a 

szenvedés enyhítése, megszüntetése, megkísérli kikúrálni a beteget betegségéből. A 

pszichoterápia ezek szerint kóros állapotok kórtalanítását kell hogy jelentse. Nem egyszerű 

beszélgetés vagy tanácsadás tehát, nem merül ki pusztán abban, hogy egy kompetensebb 

szakember felvilágosít egy érdeklődőt szakterületének ügyes-bajos dolgai felől. A 

pszichoterápia öndefiníciója szerint gyógyít: betegséget gyógyít. 

Az egzisztenciális pszichoterápia, legyen bár mégoly szerteágazó és változatos is, 

alapvetően azt állítja, hogy a pszichés egészség ekvivalens az autentikus létmóddal. 

Inautentikusak sokféle módon lehetünk, ahogyan lelki betegség is számtalan létezik. Amilyen 

mértékben eltávolodunk önmagunktól, olyan mértékben betegít meg bennünket hibás – mert 

káros – életvitelünk. Erre kíván ráébreszteni bennünket az egzisztenciális elvek mentén 

dolgozó pszichoterapeuta. Arra, hogy az autentikus létmód ugyanúgy egy ideál, mint – 

hagyományos szóhasználattal élve – az egészségesség. Nem egy állapot. Hanem egy irány, 

amely felé helyes attitűdjeink vezethetnek el. Amiképpen az egészséges életmód sem azt az 

életmódot nevezi meg, amelyet a makulátlan egészségesség állapotát élvező személy folytat, 

úgy az autentikus létmód is egy törekvés: egy bizonyos irányba, önmagunk irányába való 

fordulás és haladás. Autentikusnak lenni, ilyen értelemben, nem más, mint elfogadni 

önmagunkat és létezésünk játékszabályait olyannak, amilyenek, és felelősséget vállalni azért, 

hogy ezeket a játékszabályokat megismerve, önmagunk mércéje szerint éljünk. Mentálisan 

egészségesnek lenni, az egzisztenciális pszichiátria előfeltevése szerint, annyi, mint merni 



 98  

önmagunknak lenni. Következésképp, aki nem önmaga, aki elvéti vagy eltitkolja önmagát 

maga és mások elől, az a betegség útjára lép. 

Világos, hogy autentikusan csak az létezhet, aki képes autonóm is lenni. Aki képes 

másokkal – hagyománnyal, társadalmi normákkal, családtagokkal – szemben megkonstruálni 

vagy explikálni önmagát. Aki képes továbbá a konvenciók ki-hívására „kinn”, az emberek 

között, aktívan felelni a viselkedési, gondolkodási, értékbéli stb. normák fel-nem-tett 

(implicit), de mindenütt jelenlévő kérdéseire. „A homoszexualitás természetellenes és 

betegség.” – szól a konvenció. „A homoszexualitás természetellenes betegség?” – hangzik a 

fel-nem-tett kérdés.433 Nem az autentikus, aki észreveszi és megfogalmazza a fel-nem-tett 

kérdéseket. Ez még csak az első lépés. Nem is az autentikus, aki szembemegy a 

konvenciókkal, és így szól: „A homoszexualitás sem nem természetellenes, sem nem 

betegség!”. Ez a vélemény ugyanúgy következhet egy – másik – konvenció kvázi-

automatikus elfogadásából („méltánytalanság nemi alapon diszkriminálni bármely 

kisebbséget”), mint az a meggyőződés, amelyre reagál. Az ember autentikus volta sokkal 

inkább abban áll, ha képes – sartre-i értelemben – jóhiszeműen megalkotni és/vagy felismerni 

önnön erkölcsi törvényeit, értékeit, preferenciáit, anélkül, hogy – nietzschei értelemben – 

reaktív lényként csapongana egyik oldalról a másikra, egyik konvenciótól a másikig. 

Autentikusan, mármost, az viselkedik, aki felteszi társadalma, kultúrája fel-nem-tett kérdéseit, 

és kideríti, utánajár, kinyomozza, hogyan is vélekedik önmaga – nem az elvárások által 

megkreált „felszíni”, hanem „valódi”, öntörvényadó önmaga – ezekről a dolgokról, és állást 

foglal. Ekkor egyszerre viselkedik autonóm és autentikus lényként. 

A normális egészséges? – tehetjük fel most már a kérdést. Az egészséges normális? 

Valamit már az eddigi filozófiatörténeti áttekintés is nyomatékosan sugalmazott, amit 

lehetetlen nem meghallani, nem kivenni Kierkegaard, Nietzsche vagy Sartre soraiból: a 

normálisnál egészségesebb (lehet) az abnormális. A normális az átlagos, a konvencionális, 

amilyennek mások akarják, hogy legyünk, és amilyennek mi is éppen a másiktól akarjuk, 

hogy olyan legyen. Mindig a másik legyen olyan. Én azonban, a filozófus, jobbat tudok: 

önmagamra hallgatok. Hiszen nálam jobban senki nem tudja, mi a jó nekem. Ezért ne higgy te 

sem azoknak, akik a nevedben megfogalmazzák egészségességed kritériumait és 

ismertetőjegyeit. S óvakodj azoktól, akik az érdekedre hivatkozva óvnak – tiltanak – el 

433 Vö. Kovács J: Bioetikai kérdések a pszichiátriában és pszichoterápiában. Budapest, Medicina Könyvkiadó, 
2007, 3. skk. 



 99  

mindattól, amire egyedül önmagadból kiindulva volnál kíváncsi, amire vágynál, amit 

kipróbálni és megvalósítani szeretnél. Légy önmagad! 

Rendben, de melyik? Az egzisztenciális pszichoterápia azzal kecsegtet, hogy a 

konvenciók sűrű erdejében hosszasan botorkáló, a normalitás fojtogató liánjaiba 

belegabalyodva fennakadó egyént úgy képes kivezetni a rengetegből, hogy nem szögezi 

közben újabb fák újabb bogaihoz. Úgy oldja fel tehát az önmaga életéért felelősséget vállaló 

individuum kiszolgáltatott függőségét, hogy közben megajándékozza az önállóság és az 

autentikusság felszabadító ajándékaival, ami után a gyógyult nem hullik vissza régi 

bénultságába, s újabb rácsokat sem kap virtuális ketrecére. Az egzisztenciális pszichiátria 

egyik implicit premisszája, hogy a pszichés megbetegedések jelentős hányadáért nem 

önmagában az egyén, hanem elsősorban nem kielégítő társas kapcsolatai, valamint a mentális 

egészségének feltételeit alapvetően félreismerő vagy ignoráló társadalmi berendezkedés 

felelős. Röviden: az egyén nincs tisztában azzal, miben áll a condition humaine, mik emberi 

létformájának azok a lehetőségei és keretei, amelyek között jól – boldogan, egészségesen, 

jóllétben – tud létezni. A terapeuta erre nyitja fel a szemét. És könnyen megeshet az, hogy 

amit a „beteg” ekkor lát, ráébreszti: valójában nem is ő a beteg, hanem környezete 

egészségtelen. Saját reakciói, meglehet, tökéletesen normálisak, adekvát válaszok a kóros 

élethelyzetre: beteg módjára reagál egy beteg szituációban.434 A cél nem az, hogy betegségét 

önmagából kipurgálja, elvégre a kiváltó ok nem „belül”, hanem „kívül” van, ezért inkább a 

bénító és megbetegítő szituációt kell megoldani, átformálni. Erre annyiban van remény, 

amennyiben önmaga, önmagát képviselve, önmagáért felelősséget vállalva tesz lépéseket az 

ártó berögződések fellazítására, szétzilálására, normalizálására, egészséges önmaga újbóli – 

vagy előszöri – megalkotására. 

Lássunk néhány példát az egzisztenciális pszichológia és pszichiátria hőskorából, 

milyen irányokban is indultak el a kutatások, amikor az egzisztenciálfilozófia 

megtermékenyítette a pszichiátriát. Azzal érdemes kezdenünk, ami egyetlen személy 

munkásságán keresztül összeköti az egzisztenciálfilozófiát a fenomenológiai pszichiátria 

indulásával: s ez Jaspers pszichopatológiába is átívelő egzisztencialista érdeklődése. Jaspers 

Általános pszichopatológia című, először 1913-ban megjelenő műve jelentős befolyással bírt 

a huszadik század pszichiátriájának alakulására. Kétségtelen, hogy ez a mű vezette be a 

pszichiátria területére a fenomenológiai módszert, amely aztán az „objektív” 

434 Ezzel kapcsolatban bővebben l. Kovács: ibid, 93. skk. 



 100  

természettudományos módszertan mellett alternatív tudományos metodológiává kezdte kinőni 

magát. „A pszichiátria tárgya ugyanis az ember – fogalmaz Jaspers önéletrajzi írásában –, 

mégpedig nem csupán a teste, sőt a legkevésbé a teste, hanem inkább a lelke, a személyisége, 

ő maga.” 435  Jaspers, a kor hagyományaival szakítva, a normalitást tekintette alapnak, 

amelynek talaján állva a patologikus jelenségek leírhatók és megérthetők. A husserli 

fenomenológiát nem annyira filozófiai eljárásnak, mintsem inkább deskriptív 

pszichológiaként fogta fel és alkalmazta pszichopatológiai fenomének – előítéletektől és 

tudományos sematizmusoktól mentes – leírására. 436  Magának a pszichopatológia 

tudományának elsőrangú feladataként a „tudatos pszichés történések” vizsgálatát tartotta; a 

pszichés élet elemeinek leírása a fenomenológia, ezek értelmezhető összefüggéseinek 

vizsgálata az interpretatív pszichológia, míg az értelmezhetetlen vagy pusztán oki 

összefüggéseké a magyarázó pszichológia dolga.437

Jaspers, aki életének ebben a korai szakaszában még kevéssé foglalkozott filozófiával, s 

évekkel, évtizedekkel volt még előtte annak, hogy egzisztenciálfilozófiáját érett formájában 

kidolgozza, már ekkor is azon munkálkodott, hogy a pszichoterápiában nagyobb nyomatékot 

kapjon a beteg személyt önálló belátásokra és saját felelősségére ébresztő edukatív metódus, 

szemben a korban prevalens manipulatív technikákkal (pl. hipnózis), illetőleg a terapeuta 

egyoldalú autoriter pozíciójával. Ugyanakkor azt az elvet sem tévesztette szem elől, hogy a 

betegek ugyanúgy sokfélék, mint maguk a betegségek, ezért ami az egyik páciens számára 

megfelelő kezelés lehet, a másiknál nem vezetne eredményre. Ezért is szorgalmazta a betegek 

belső élményeinek, tudati tapasztalataik interpretációnak lejegyzését és figyelembevételét a 

kezelések során.438 Figyelemreméltó továbbá, hogy a fenomenológiai metódus propagálása 

mellett a módszerek és nézetek termékeny egymásra hatásának híve volt, és külön nyomatékot 

helyezett azon meggyőződésére, hogy sem az absztrakcióként elgondolt „ember”, sem a 

konkrét individuum nem olyan jelenség, amely egészként hiánytalanul megragadható, leírható 

volna: „[Az ember] [m]int lény befejezhetetlen önmaga számára, és mint a megismerés tárgya 

befejezhetetlen a tudomány számára is. Mondhatni: nyitott kérdés marad. Az ember mindig 

több annál, mint amennyit önmagáról tud és tudhat.”439

435 K. Jaspers: Filozófiai önéletrajz. Ford. Bendl Júlia. Budapest, Osiris Kiadó, 1998, 23. 
436  H. Spiegelberg: Phenomenology in Psychology and Psychiatry. A Historical Introduction. Evanston, 
Northwestern University Press, 1972, 174. 
437 Ibid. 186. 
438 Idem: Allgemeine Psychopathologie. Berlin-Göttingen-Heidelberg, Springer-Verlag, 1959, 1. skk. 
439 Idem: Filozófiai... 26. 



 101  

Az Általános pszichopatológia olyan tekintetben is úttörő, sőt szinte programadó műve 

az egzisztenciális pszichiátriának, hogy magáévá teszi a beteggel kapcsolatos morális 

értékítéletek zárójelezésének princípiumát. Eszerint a pszichiáternek kötelessége elkerülni, 

hogy a betegről morális prekoncepciókkal rendelkezzen a kezelés során: a betegnek képesnek 

kell lennie szabadon megnyilvánulnia, annak félelme nélkül, hogy a pszichiáter megítéli vagy 

kárhoztatja gondolataiért.440 „Az orvos számára az a fontos: őrizze meg az emberségét azáltal, 

hogy nem szűnik meg benne minden egyes ember végtelenségének tudata. Csak így őrizhető 

meg a respektus minden emberrel, még az elmebeteggel szemben is”.441 Az ideális pszichiáter 

Jaspers elképzelése szerint az, aki szimmetrikus viszony létrehozására törekszik a terápiás 

kapcsolaton belül, aki a pszichés betegségből fakadó érzelmi limitációk megszüntetése mellett 

a beteg ön-nevelési folyamatát is elősegíteni igyekszik. E mögött az a meggyőződés áll, hogy 

a terápia célja gyakorlatilag nem más, mint hogy az egyén a lehető legmagasabb fokú 

autonómiával bírjon.442

Ehhez az elképzeléshez csatlakozik Viktor Frankl egzisztenciaanalízise, amely az 

emberi létet nem a freudi értelemben vett ösztönök vagy késztetések által determináltként, 

hanem „döntéshozó létként” vagy „felelősséglétként” láttatja.443 Frankl Sigmund Freud és 

Adler tanítványaként, ám tőlük mind inkább eltávolodva alkotta meg a bécsi pszichoterápia 

harmadik irányzatát, az ún. logoterápiát. Ennek alapjául egy részletesen kidolgozott filozófiai 

antropológia szolgál, amely az embert, jobban mondva a személyt a következő attribútumok 

segítségével jellemzi: a személy individuum, azaz széthasíthatatlan egység. 444  Nem csak 

individuum azonban, hanem insummabile is, „vagyis nemcsak oszthatatlan, hanem 

feloldhatatlan is, mert a személy nemcsak egység, hanem teljesség is.”.445 Ezzel arra kíván 

rávilágítani, hogy a személy nem oldódhat fel valamely kollektív entitásban, tömegben, 

osztályban: ha mégis így tenne, megszűnne önmagának, azaz személynek lenni. Az ember 

három „létsík” metszéspontjában helyezkedik el. Ezek a létsíkok a testi, lelki, valamint a 

szellemi. Téves lenne azonban azt mondani, hogy eme háromból „áll össze”; sokkal inkább 

ezek teljessége, egysége. A személy, minthogy szellemi, olyan „abszolút nóvum”-ként jelenik 

meg a világban, amely átadhatatlan: az ember szelleme nem szülei szellemének eredője, 

440 M. Bormuth: Karl Jaspers and Psychoanalysis. The Netherlands, Springer, 2006, 28. 
441 Jaspers: Filozófiai... 28. 
442 Bormuth: Karl Jaspers... 31. skk. 
443 V. Frankl: „Az egzisztenciaanalízis és a kor problémái” in idem: Értelem és egzisztencia. Ford. Csiki Huba – 
Sárkány Péter. Budapest, JEL Könyvkiadó, 2006, 51. 
444 Ez igaz még a szkizofrénekre is Frankl szerint, hiszen – nézete szerint – ott sem a személy hasad meg, hanem 
egyes részei, aspektusai. 
445 Frankl: „Tíz tézis a személyről.” in idem: Értelem… 59. 



 102  

hanem valami teljességgel új. Nagyon lényeges megállapítás, hogy a személyes szellemi 

egzisztencia nem egyezik meg a pszichofizikai organizmussal, sőt azzal szemben határozza 

meg magát: egyedül a reflexió hozza létre. A szellemi „feltétlen méltósággal” bír, azaz a lelki 

betegek is ugyanúgy személyek, mint bárki más, hiszen a szellem „egyáltalán nem betegedhet 

meg”.446 Az állatok ellenben nem rendelkeznek szellemmel, teljességgel hiányzik belőlük a 

szellemi. Képtelenek az emberi megfontolásokat követni, „az értelem és az értékek világa” 

hozzáférhetetlen a számukra.447

A személy továbbá egzisztenciális, s ez Frankl értelmezésében azt jelenti, hogy „nem 

faktikus, nem a fakticitáshoz tartozik”, hanem „fakultatív lény; mindenkor saját egyéni 

lehetőségeiként létezik, amelyek mellett vagy ellen dönthet.” A személy végső soron nem 

ösztön-meghatározott, hanem értelem-orientált: „az egzisztenciaanalízis számára az emberi lét 

az értelem akarása”.448 Ennek megfelelően a pszichoterápiában egzisztenciális átállítódásról 

van szó. Freuddal ellentétben Frankl úgy véli, hogy igenis az én az úr a saját házában, nem 

pedig az ösztön-én. Mindazonáltal a „tudattalan” fogalmát nem veti el az egzisztenciaanalízis, 

hanem új értelemmel tölti fel. „Eredetét és alapját tekintve, a szellem reflektálatlan és 

ennyiben tudattalan tiszta végbemenés.” 449  Létmódját tekintve ugyanakkor dinamikus is, 

mivel azáltal nyilvánul meg a szellemi, hogy távolságot képes tartani a pszichofizikaitól. Sőt 

az egzisztenciaanalízis krédóját voltaképpen az a meggyőződés jelenti, hogy az ember képes 

bármilyen mostoha feltételek mellett is az adott körülmények transzcendálására és az 

értelemadásra. Hiszen ez volna voltaképpen a logoterápia: az értelemadással való gyógyítás. 

Ez azonban ebben a formában félrevezető gondolat, méghozzá kétszeresen is. Egyrészt 

azért, mert az értelem – és az értékek – nem adhatóak, nem képezhetőek meg, hanem azokra 

Frankl szerint csupán rábukkanni lehetséges. Értelmet nem hozunk létre, hanem rátalálunk 

már eleve meglévőekre. Másrészt azért sem helytálló a fenti formula, mivel a terapeutának 

nem feladata megmondani a betegek számára, merre és milyen módon orientálódjanak. Az 

orvosnak „mint erre feljogosított lelkigondozónak, nincs joga arra, hogy a beteg felé egész 

egyszerűen egy meglévő értékrangsort közvetítsen, s azt a lélekgyógyászat kezelésbe 

beillessze, világnézeti kényszerként foganatosítsa”. Másfelől viszont a „pszichoterápiának 

446 „A betegség, mi több, maga a kezelés is, csak a pszichofizikai szervezetet érinti, de nem a szellemi személyt. 
[…] Az idegsebész … szikéje sem képes érinteni a szellemi személyt.” Ibid. 62. 
447 „Az állat már csak azért sem személy, mert nem képes önmaga felett rendelkezni, önmagával szembeszállni 
… nem világgal, hanem csak környezettel rendelkezik.” Ibid. 68. 
448 Ibid. 65. 
449 Ibid. 66. 



 103  

értékelnie, az etikai értékeket pedig tételeznie, s ezáltal az etikát szolgálnia kell.”.450 Miként 

lehetséges vajon, hogy az orvosnak erkölcsileg értékelnie kell az adott terápiás szituációt, 

ugyanakkor erkölcsileg nem értékelheti az adott terápiás szituációt? Elvégre a páciensek 

„világnézeti döntéseivel” lépten-nyomon szembesülnie kell, és ezeket „lehetetlen szó nélkül 

hagyni. Velük kapcsolatban többnyire állásfoglalásra kényszerül, például gyakran akkor, 

amikor a beteg szellemi ínségét az orvosra tukmálja és megoldásokat vár tőle”.451 A megoldás 

erre a dilemmára az, hogy az értékek kiválasztása mindenkor a terapeuta kényszere vagy 

ráhatása nélkül kell hogy történjen, ugyanakkor amint ezek az értékválasztások megtörténtek, 

az értük történő felelősség vállalását az orvosnak kell felügyelnie, bátorítania. S hogy mi 

ennek a terápiás jelentősége?  

A pszichoterápiás kezelés által a beteg önmagától a felelősség mély tudatához, egzisztenciájának alapvető 

jellegzetességéhez jut el, a saját személyiségéhez és egyszeri sorsteréhez igazodó értékekhez. […] Semmi 

sem emeli annyira az embert önmaga fölé, semmi sem mozgósítja, semmi sem teszi oly mértékben 

lehetővé a panaszok és nehézségek leküzdését, mint a személyes felelősség tudata, a különleges küldetés 

megélése.452

A logoterápiának Frankl meglátása szerint nem kell a pszichoanalízis örökébe lépnie, 

hanem kiegészítő funkciója van: az értelem megtalálása során kell asszisztálnia a beteg 

mellett. Ugyanakkor a pszichoterápiába be kell vonni az „emberi egzisztencia teljességét”, és 

„középpontjába a felelősséglétet és a küldetés, vagyis az emberi egzisztencia esszenciáját” 

kell állítania.453 Az emberi egzisztenciának létezik lényege Frankl szerint, és ez nem egyéb, 

mint a személyes felelősség és életküldetés megtalálása. Ennek elemzése az 

egzisztenciaanalízis, amely a terápia során mindig az egyes ember léthelyzetét kísérli meg 

feltárni. Feltáráson azonban, figyelmeztet Frankl, ne azt értsük, hogy a nyilvánvaló pszichikai 

működések „mögötti” rejtettet kutatjuk, mint ahogyan az a pszichológiában általában 

szokásban van. A lelki jelenségek ugyanis sok esetben semmi másra nem utalnak, mint 

önmagukra, közvetlenek, eredetiek, és nem valami mélyben húzódó instancia vagy valamely 

komplexus nyilvánul meg általuk. Az ember minden – szociális vagy biológiai – 

meghatározottsága ellenére döntésre képes, szabad lény, aki döntéseivel afelől  határoz, kivé 

lesz, kivé válik a következő pillanatban. 454  Az emberi szellem olyan elvehetetlen belső 

450 Frankl: „Filozófia és pszichoterápia” in idem: Értelem… 31. 
451 Ibid. 30. 
452 Ibid. 31. skk. 
453 Ibid. 33. 
454  Frankl: „Az egzisztenciaanalízis…” 37.  Írja mindezt Frankl megközelítőleg egy időben Sartre-ral, aki 
ugyanezt a gondolatot fogalmazza meg A lét és a semmiben, ugyancsak a második világháború alatt: az egyikük 



 104  

függetlenséggel ruházza fel az egyént, amellyel mindig képes arról dönteni, hogyan fogadja 

sorsát, vagyis hogy miképpen reagál a kihívásokra. Az egyén átöröklött hajlamai példának 

okáért önmaguknál fogva értéksemlegesek, nem vagyunk felelősek értük: vagyis nem kérhető 

számon rajtunk, hogy éppen ezt a hajlamkészletet örököltük, és nem másikat. Ezek a 

hajlamok mindaddig csak lappangó lehetőségek, amíg az egyén személyes döntések nyomán 

működésbe nem lépteti őket. Ez lesz az a pillanat, amikor az egyénben rejlő belső lehetőségek 

„érték-semleges diszpozíció”-i „értékessé és értéktelenné, erénnyé és bűnné” válnak.455

Frankl meggyőződése, hogy az emberi élet nem önmagában jelent értéket. Jelentőségét 

csak valami másra való vonatkozásában nyeri el. Az életnek önmagán túl kell mutatnia, 

transzcendálnia kell az egyén partikularitását.456 Ugyanakkor nem állítható, hogy értékesebb 

volna a közösség, mint az egyén. Individuum és közösség között dialektikus viszony áll fenn, 

mégpedig annyiban, amennyiben „csak a közösség biztosítja az individuumok 

individualitásának értelmét; de azt is: csak az individuumok megőrzött individualitása 

biztosítja a közösség értelmét.”457 A csoportosulásban vagy a tömegben az egyén például 

elveszíti individualitását, és ezért nem csupán „egyénietlen”, hanem „embertelen” is lesz. 

Ezzel szemben az egzisztencia az embernek az a létmódja, amelynek „végső alapja a 

felelősséglétben rejlik. Az emberi létet a tudományok rendszerint ígylétében [Sosein] 

iparkodnak objektiválni, ám az emberi lét ettől különböző valóság: nem ígylét, hanem ittlét, 

Dasein, ami azt jelenti: mássá válni tudás.”458 „Az ittlét már mindig is túl van a saját így-létén, 

az emberi egzisztencia soha nem oldódik fel teljesen saját fakticitásában”.459

A hagyományos pszichoanalízis Frankl szerint szem elől téveszti az emberi 

egzisztenciát. Az egzisztenciális analízis azonban éppen erre koncentrál, a maga totalitásában 

szemléli az egyént, hiszen „a mi emberképünkben az ember egzisztenciáját, mint a 

tulajdonképpeni emberi létmódot [láttatjuk]”.460 Az ember véges, halandó lény; csakis ez teszi 

lehetővé, hogy felelősségre képes lény váljék belőle, és tulajdonképpeniségét oly mértékben 

közelíti meg, amilyen mértékben a felelősséggel bírást elsajátítja. Más szavakkal: az egyén 

náci munkatáborban, a másikuk koncentrációs lágerban. Ez annál is érdekesebb egybeesés, minthogy 
Spiegelberg szerint „Frankl teljes mértékben visszautasítja Sartre egzisztencializmusát, amelyben semmi egyebet 
nem lát, mint a nihilizmus egy új fajtáját. Nyilvánvaló, hogy nem szerzett tudomást Sartre-ról mindaddig, amíg a 
saját egzisztenciaanalízise már jócskán úton nem volt.” (Spiegelberg: „Phenomenology…” 346). 
455 Frankl: ibid. 46. 
456 Ibid. 40. 
457 Ibid. 45. 
458 Ibid. 51, kiemelés tőlem. 
459 Ibid. 52. 
460 Ibid. 53. 



 105  

annyiban autentikus, amennyiben felismeri életének személyes értelmét és küldetését, és 

megtanul felelősséget vállalni értékeiért és döntéseiért. Mindazonáltal Frankl nem rejti véka 

alá abbéli meggyőződését sem, hogy az egzisztenciaanalízisnek „csak az a dolga, hogy 

egyúttal az immanencia szobáit is berendezze, természetesen anélkül, hogy a transzcendencia 

ajtaját eltorlaszolná”.461 A terapeutának a nem vallásos ember számára is élhető és értelemmel 

teljes világ hitét kell elplántálnia a betegben. Mégis nyilvánvaló, hogy Frankl maga az 

autenticitás magasabb fokának képzeli el a transzcendencia „megtalálását”. A lelkiismeret 

jelenségében is a transzcendencia beköszönését látja az evilágiba, amely tulajdonképpen nem 

más, mint az immanencián kívülre utaló jel. Jóllehet a „vallás a logoterápia számára tárgy 

lehet, álláspont azonban nem”, 462  Frankl mégis így nyilatkozik a vallásosság kitüntetett 

helyzetéről: 

A nem vallásos ember viszonyulása a vallásossal szemben csupán egy lehet: a tolerancia. Hiszen a 

látóknak a vakokkal szembeni természetes beállítódása nem a megvetés, hanem a szánalom és a 

segítőkészség. […] [Az ember] – a mindennapok látszatától elvakítva – nem látja, »ki előtt« »hordozza« 

létének felelősségét (mint ahogy a színész a szerepét játssza): nem látja, ki előtt tevékenykedik. S mégis 

mindig vannak olyan emberek, akik úgy vélik, épp ott, ahol  »semmit« sem látunk, ott ül a nagy néző, és 

állhatatosan ránk néz. Ezek azok az emberek, akik bekiabálják: Vigyázzatok, felment a függöny, és ti ott 

álltok!”463

Frankl munkásságának kezdetével hozzávetőleg egy időben alakul ki a Binswanger és 

Boss nevéhez fűződő Daseinanalízis irányzata, amely a logoterápiával ellentétben kifejezetten 

egy konkrét filozófus, jelesül Martin Heidegger munkásságára alapozza pszichiátriai elméletét 

és terápiás gyakorlatát. Legalábbis ez az az elterjedt nézet, amely a Daseinanalízis irányzatát 

túlnyomórészt körülveszi. A valóságban a helyzet inkább úgy áll, hogy Binswanger és Boss 

igen eltérő módokon és mértékben épített Heidegger filozófiájára, és – mint látni fogjuk – 

ezen alapvető különbségek tisztázása a dolgozat számára is jelentős haszonnal jár majd. 

Kezdjük a sort Binswangerrel. Noha szakmai tevékenységének nagy részét a 

Kreuzlingen idegklinikán dolgozva, gyakorló pszichiáterként, pszichés betegekkel 

foglalkozva töltötte, elsősorban mégsem annyira a terápiás gyakorlat kidolgozásában vállalt 

úttörő szerepet, hanem a praxis hátterében meghúzódó elmélet kialakítása izgatta. Tőle 

származik a Daseinanalízis kifejezés, amely szándéka szerint a heideggeri ontológiai 

alapvetésen nyugszik: ti. azon a belátáson, hogy az emberi valóság világban-benne-létként 

461 Ibid. 54. 
462 Idem: „Tíz…” 69. 
463 Frankl: „Az egzisztenciaanalízis…” 56. sk. 



 106  

való felfogása hatékonyabbnak fog bizonyulni ennek a valóságnak az adekvát 

megragadásában, mint a karteziánus test-lélek dualizmus emberképe. Binswanger 

Daseinanalízisen fenomenológiai antropológiát ért, amelyet mint empirikus tudományt 

határoz meg.464 Nem olyan értelemben használja azonban az „empirikus” jelzőt, ahogyan azt 

a tapasztalati természettudományok esetében megszokhattuk, hanem csupán azt kívánja ezzel 

jelezni, hogy vizsgálódásai a tapasztalathoz, magukhoz a dolgokhoz, helyesebben: a 

fenoménekhez tapadnak. A „vissza a dolgokhoz” husserli imperatívusza legalább olyan 

hatással van a Daseinanalízisre, mint az a heideggeri tézis, hogy akinek a dolgokhoz vissza 

kell térnie, az nem a szubjektum, hanem a gondként definiált világban-benne-lét. 

A Lét és idő egzisztenciális analízisének átértelmezésén keresztül Binswanger arra keres 

bizonyítékokat, hogy a mentális betegségekben szenvedőket nem választja el olyan mértékű 

szakadék a „normálisoktól”, mint ahogyan azt a kortárs pszichiátria képzelte. Ha tetszik, az 

őrültek tapasztalatának megértésén munkálkodik, akárcsak évtizedekkel később majd Laing. 

A Daseinanalízis ontikus kijelentéseket és megfigyeléseket tesz arról a betegről, akit éppen 

analizál, hogy megértse a világban-benne-létnek azt a speciális módját, amelynek 

elmérgesedett problémáira a beteg tünetei létrejöttek. Binswanger szerint ugyanis a tünetek, 

legyenek bár számunkra mégoly bizarrnak és irracionálisnak tűnők is, valójában mindig arra 

szolgálnak, hogy az egyént megóvják egy elviselhetetlen fenyegetettségtől. Ha valakinek 

például fóbiája alakul ki, akkor ugyan igaz, hogy életének lehetőségei elképesztő mértékben 

beszűkülnek, mégis: a fóbia a még működésben lévő „mentális immunrendszer” egészséges 

reakciója, amely adott esetben a széthullástól óvja meg a személyt.465 A patológiás szorongást 

ennélfogva nem tanácsos elkülöníteni attól a személytől, pontosabban attól a világban-benne-

léttől, amelyben ez a szorongás megjelenik, hiszen éppenséggel nem mást jelez, mint a 

világ(hoz való viszonyulás) megingásának vagy egyenesen szétesésének rémét. Az 

egészségesek „világát” pontosan az különbözteti meg a „betegekétől”, hogy soha, semmilyen 

körülmények között nem fenyegetheti a teljes szétesés, hiszen világában az egészséges ember 

464 L. Binswanger: „The Existential Analysis School of Thought” in E. Angel – H. Ellenberger – R. May (eds): 
Exsitence: A New Dimension in Psychiatry and Psychology. New York, Simon & Schuster, 1958, 191. sk. 
465 Binswanger egyik híres pszichiátriai esettanulmánya Lola Voss, akinél fokról fokra lépett színre és nyert teret 
az üldözési mánia. Eleinte azonban ennek nyoma sem volt. Ellenben a beteg a babonáknak és kényszeres 
cselekvéseknek egész rendszerét dolgozta ki és alkalmazta annak érdekében, hogy pszichés stabilitását szinten 
tartsa. Amint ez a rendszer összeomlott, az üldözési mánia vette át a helyét. Binswanger értelmezésében 
mindeme tudattalan és akaratlan védekezési mechanizmusok egy még nagyobb veszélyről terelték el Lola 
figyelmét, nevezetesen létezésének hátborzongató és elgondolhatatlan fenyegetettségéről, amellyel szembenézni 
a vele járó szorongás elviselhetetlen volta miatt képtelen lett volna (ibid. 207. sk). Az üldözési mánia tehát nem 
maga a betegség, hanem egy abnormális világban-benne-lét szenvedéseinek szimptómája. Ennélfogva a 
gyógyulást nem az segíti, ha a tünetegyüttes megszüntetésére koncentrálunk, hanem ha a páciens világhoz való 
viszonyulását tárjuk fel. 



 107  

szilárd lábakon áll, és még ha meg is inogna egzisztenciájának egyik-másik támfala, akkor is 

ott van az a számtalan többi oszlop, amelyek meggátolják az összeomlást.466

A Daseinanalízis a fenomenológiai módszerben, azaz az előítéletek és koncepcionális 

kötöttségek zárójelezésében, valamint a fenomének tárgyilagos megfigyelésében látja a 

tudományosság netovábbját. Binswanger, habár saját bevallása szerint is félreértette a korai 

Heideggert, minthogy ahol a filozófus egzisztenciálisat gondolt, ott a pszichiáter egzisztenst 

értett, ezt a félreértelmezést „termékeny félreértés”-ként élte meg.467 Úgy gondolta, a gondnál 

(gondozás-gondoskodás) alapvetőbb motívum a szereteté, amely az ember eredendő 

együttlétére [Wirheit] utal a másikkal. Heidegger elméletének kiegészítéseként szánta a 

világban-benne-lét mellé vagy még inkább fölé helyezett világon-túl-létet [über-die-Welt-

hinaus-sein], amely a jelenvalólétet képes a mindenkori enyémvalóságon túlra helyezni.468 A 

szeretet, ellentétben a gonddal, a jelenvalólét valódi struktúrájába vezet be, amely túllép a 

gond jelenvalólétének ön-központú végességén – így Binswanger. Az egyént ez a saját 

világához való viszonyulásán túlra lendítve az együttlét közös világába kalauzolja el.469 A 

pszichés betegségben szenvedőket világuk beszűkültsége és cselekvési mezejük korlátoltsága 

jellemzi. A Daseinanalízis abban próbál meg segítséget nyújtani, hogy konkrét betegek sajátos 

világban-benne-létét írja le, felfejtve a világhoz való specifikus viszonyulási mód deficienciáit, 

és a beteg elé tárja saját, „normális” lehetőségeit, megerősítve abban a hitében, hogy képes a 

maga képére formálni önnönmagát.470

Binswanger Heidegger-átértelmezését Heidegger maga nem tartotta túl sokra. 471

Medard Boss Daseinanalízise ellenben minden kétséget kizáróan élvezte a Mester támogatását. 

Ez abban is kifejezésre jutott, hogy Heidegger – Boss meghívására – mintegy tíz esztendőn 

keresztül tartotta Zollikoner Seminaren címen elhíresült előadásait svájci orvosok és 

medikusok hallgatósága előtt. Boss ezek, valamint a személyes beszélgetések és levelezések 

alapján dolgozta ki az általa ugyancsak Daseinanalízisnek (Daseinsanalytik, eltérően 

Binswanger Daseinanalysétől) nevezett elméletet. Boss megközelítése legalább két ponton 

különbözött alapvetően Binswangerétől. Először is, nehéz kellőképpen hangsúlyozni ama 

nagyrabecsülés és tisztelet mértékét, amellyel Boss ritka lojalitással propagálta és védelmezte 

466 Ibid. 205. 
467 Spiegelberg: Phenomenology…. 204. 
468 Binswanger: „The existential…”. 195. 
469 Spiegelberg: Phenomenology… 224. sk. 
470 Binswanger: „The existential…” 198. 
471  Hasonlóképpen Freud sem értékelte különösebben nagyra pszichoanalízise egzisztencialista módra való 
„továbbfejlesztését”. Ez azonban nem akadályozta meg sem Heideggert, sem Freudot abban, hogy személyes 
baráti viszonyban álljanak Binswangerrel. Ehhez bővebben l. Spiegelberg: ibid. 197. skk, ill. 204. skk. 



 108  

a Heidegger-jelenséget. Némi túlzással megállapítható, hogy szőröstül-bőröstül lenyelte, amit 

a filozófus kitermelt, és csak kevéssé igyekezett integrálni vagy eredeti módon interpretálni a 

heideggeri tanokat más korabeli pszichológiai eredmények fényében. Másodsorban, míg 

Binswanger kizárólag Heidegger korai írásait ismerte, azokat is csak felületesen és sok 

esetben tévesen, addig Boss bőségesen nyúl a kései Heideggernek a – kortársak által nem 

sokra tartott – kinyilatkoztatásaihoz is, amilyen például az „ember a lét pásztora” fordulat. 

Boss élete végéig magabiztosan munkálkodott a heideggeri sporadikusság doktrínává 

merevítésén, kiterjesztésén a pszichológia és pszichiátria területére. 

Boss, Binswangerrel ellentétben, soha nem állt személyes kapcsolatban Freuddal, 

ekképpen nem csoda, hogy Freud iránt kevesebb reverenciát tanúsított, mint Heideggerrel 

szemben, vagy mint Binswanger Freuddal szemben.472 Jungban és Freudban ugyanannak a 

tévútnak a kifejeződéseit látta, amely a szemlélőt – vagyis az orvost, a pszichiátert – az 

elméleti konstrukciók által eltéríti a fenomén közvetlen szemléletétől. Mindazonáltal a 

pszichoanalízist mint terápiás technikát soha nem vetette el. Annál inkább a freudi 

emberképet, amelynek naturalizmusát nem tartotta megfelelőnek. A Daseinanalízis, nézete 

szerint „jóval »objektívebb« és »tudományosabb«, mint a magatartástudományok, amelyek a 

természettudomány módszereit használják.” 473  Ezt pedig az a beállítódás magyarázza, 

amellyel a Daseinanalitikus a jelenségeket megfigyeli, epokhéval, zárójelezve, ahogyan az 

egy jó husserliánushoz illik: tartózkodik az önkényes és előre gyártott koncepcióktól, a 

jelenségek kategóriapanelekbe történő igazolatlan beleillesztésétől. Ezzel összhangban az 

embert nem lélekként, személyként vagy tudatként fogja fel, hanem „a lehető legnyitottabb 

marad” arra, „ahogyan az ember teljes közvetlenségében megjelenik”.474

Szükségtelen részletekbe menően elemezni Boss antropológiáját, hiszen minden ponton 

a Lét és idő eredményeit ismétli meg, illetve használja fel céljainak megfelelően. Ugyanakkor 

nyomatékosítja, hogy a világban-benne-lét soha nem egy absztrakt létező létére utal, hanem 

mindig valamely emberi valóság konkrét előfordulását mutatja fel. Ami Heideggernél 

ontológia, sőt fundamentálontológia, az Bossnál, akárcsak Binswangernél, antropológiává 

válik. Ennek az antropológiának a szívét Boss számára az jelenti, hogy az ember az a létező, 

aki értelmet fed fel, vagy más megfogalmazásban: „az a fény, amely megvilágítja mindazt a 

472 Spiegelberg: ibid. 334. sk. 
473 Boss: Psychoanalysis and Daseinsanalysis. New York – London Basic Books, 1963, 29. 
474 Ibid. 32. 



 109  

partikuláris létezőt, amelyet sugarainak csóvája bevilágít”. 475  Az „emberi Dasein” 

egzisztenciáléi közé tartozik világban-benne-léte, előzetes létmegértése és „világolása”. Ezek 

alkotják az ember lényegét, és ide tartozik még a nyelv, a hangoltság, belevetettség, hanyatlás 

stb. is.476 A konkrét Dasein azonban „mindig valaki más”: soha nem az, aki a dolgokkal való 

törődésben – gondoskodásban – magának tudja önmagát. Akivé a jelenvalólétnek lennie kell, 

az a létező, aki felvállalja sorsát, amely nem másban áll, mint hogy felelősségteljesen magára 

vállal minden adódó lehetőségét a világ feltárására. „Más szavakkal: az embernek el kell 

fogadnia minden élet-lehetőségét, el kell sajátítania és számba vennie ezeket egy olyan szabad 

és autentikus saját maga számára, amely nem ragad többé bele a névtelen, inautentikus 

»akárki« beszűkült mentalitásába. Az ember szabadsága abban áll, hogy késszé válik 

elfogadni és lenni hagyni mindazt, ami van, s ami világosságba borul abban a világ-

nyitottságban, amelyként ő maga létezik.”477

A jelenvalóléttel szemben tehát egy „valamivé válni kell” követelése fogalmazódik meg, 

amely – Heidegger után szabadon – a lelkiismereten keresztül üzen az embernek, hogy 

tartozása van, hogy bűnös-lét, mert soha nem az, aki lehetne. Boss szerint minden bűntudat 

erre a léttel szembeni adósság-érzetre vezethető vissza, és ennek a szélsőséges formái a 

változatos neurotikus tünetek, amikor az ember már túlságosan messze sodródott attól, akivé 

válnia kellene.478 A terápia funkciója ezért leginkább abban áll, hogy megvizsgálja a páciens 

fenomenológiai tapasztalatát, különös tekintettel a beteg álmaira, hiszen az álmok ugyanúgy a 

személy világban-benne-létének mikéntjét mutatják fel, miként az ébrenlét bármely, többnyire 

észre sem vett, parányi megnyilvánulásai. A terápiának azt kell megmutatnia elsősorban, mi 

idézheti elő az egyén elfordulását az önmaga beteljesítésére hívó hangtól, és hogy miként 

juthat önmaga legsajátabb lehetőségei birtokába. Spiegelberg megállapítása szerint a Boss-

féle Daseinanalízist egyfajta „metafizikai optimizmus” lengi be, „ahol minden rendben van, 

amikor az ember a létezőket lenni hagyja”.479 Ezért is sokkolja Binswanger hozzáállása Bosst 

– valamint másokat is, példának okáért Rogerst – a nevezetes Ellen West esetben, amikor is 

Binswanger a beteg autenticitása nevében „lemond” a betegség gyógyításáról, és hagyja, hogy 

475 Ibid. 37. 
476 Ibid. 40. skk. 
477 Ibid. 48. 
478 Ibid. 48. 
479 Spiegelberg: „Phenomenology…”. 342. 



 110  

Ellen öngyilkosságot kövessen el, mivel ez tűnik az egyedüli autentikus megoldásnak a 

szenvedő egyén számára.480

480 L. Binswanger,: „The Case of Ellen West” In R. May – E. Angel – H. F. Ellenberger: Existence: A new 
dimension in psychiatry and psychotherapy. New York, Basic Books, 1958, pp. 237-365. 



 111  

II. 2. Rollo May és Irvin Yalom egzisztenciális pszichoterápiája 

Az existential psychotherapy névre keresztelt amerikai irányzat ma is aktív doyenje, 

Irvin Yalom az elméleti alapok előzményei közé ugyanúgy hozzásorolja Kierkegaard, 

Nietzsche, Heidegger és Sartre egzisztenciálbölcseletét, Husserl fenomenológiáját, mint 

Binswanger, Boss Daseinanalízisét vagy éppen Frankl logoterápiáját. Az irányzat a hatvanas 

években még a Rogers és Maslow nevével fémjelzett humanisztikus megközelítéssel karöltve 

robbant be az amerikai pszichológiai-pszichiátriai élet tudatába, ám az utak hamarosan 

szétváltak. A humanisztikus iskola ténylegesen inkább mint iskola haladt tovább, s a 

mélylélektani és behaviorista felfogások mellett a pszichoterápia harmadik típusát kínálta. Az 

egzisztenciális terápia ezzel szemben nem független iskola, hanem az emberi tapasztalatról 

való gondolkodás egy jellegzetes módja, amelynek alkalmazása lehetséges (volna) bármely 

terápiás megközelítésben.481

Az egzisztenciális nyomaték megjelenése az amerikai pszichiátriában a Rollo May és 

társai által szerkesztett Existence: A new dimension in psychiatry and psychotherapy című 

antológia 1958-as publikálásához kötődik. Ez a kötet többek között Binswangertől és 

Minkowskitól közölt értekezéseket és esettanulmányokat (közöttük az elhíresült Ellen West 

esetet), és szándéka szerint a fenomenológia, valamint az egzisztenciális analízis Európában 

jól ismert metódusait kívánta megismertetni az amerikai közönséggel. A hatvanas-hetvenes-

nyolcvanas években azután kétségkívül May volt az, aki számos könyvével, publikációjával, 

fáradhatatlan szervezői aktivitásával nem csupán életben tartotta, hanem ki is szélesítette a 

pszichiátria egzisztencialista felfogásának befolyását az USA-ban. Mindeközben felnőtt egy 

újabb (Bugenthal, Yalom), majd egy még újabb (Schneider, Groth) terapeuta-generáció, 

amely szakadatlanul gazdagítja és árnyalja az egzisztenciális pszichoterápia mozgalmának 

kutatási terepeit, valamint terápiás eszköztárát, s ami lényeges: nem szakít azzal a 

hagyománnyal, melynek örököseként definiálja magát, nem jelenti be a radikális újrakezdés 

igényét. Hűséges és tisztelettudó. 

Miből indul ki az egzisztenciális pszichoterápia? A szorongás alapélményéből. A 

szorongás olyan hangoltság, amely életünket az elejétől a végéig beárnyékolja. Egzisztenciális 

faktum, méghozzá olyan, amelyet természeténél fogva igyekszünk kirekeszteni 

481 I. Yalom: Existential Psychotherapy. Basic Books, 1980, 3. skk., valamint R. May – K. Schneider (eds): The 
psychology of existence. An integrative, clinical perspective. New York – St. Louis – San Francisco (etc.), 
McGraw-Hill, 1995, 2. skk. 



 112  

percepciónkból. Nem venni róla tudomást, elfojtani, megszüntetni: ennek a törekvésnek az 

automatizmusánál és feltétlen voltánál mi sem evidensebb. A szorongás diszkomfort, 

olyasvalami, ami soha, semmilyen körülmények között nem lehet jó, hiszen ahol a szorongás 

felüti a fejét, ott a szorongó visszahúzódik, összezsugorodik, magába roskad. A szorongás 

negatív voltának világos tapasztalati ténye immunis a szorongás fogalmának bármely pozitív 

interpretációjával szemben. Vagy mégsem így állna a helyzet? 

A szorongásnak célja van, szögezi le May. Válaszreakció, amely egy közelgő – és 

éppen mert közelgő, fokozottan fenyegető – veszéllyel áll relációban. A szorongás, 

amennyiben fogalomként írjuk le, mindig intencionált. Nincs szorongás szorongató képzetek 

nélkül. May szerint mindig valamitől, valamiért szorongunk.482 A szorongás célja, ennélfogva, 

hogy megvédjen valamilyen veszélyforrástól, amely létünkben, integritásunkban fenyeget 

bennünket. Hirtelen nagyfokú intenzitással irányítja rá figyelmünket a veszélyre, arra, hogy 

baj van, hogy most kell cselekedni, máskülönben diszintegráció (halál, pszichés széthullás) 

fenyeget. A szorongás ebben az értelmezésben olyasféle rossz, amely egy még nagyobb 

rossztól óv meg: elrontja, otthontalanná, alig-alig élhetővé teszi időlegesen a világot (avagy 

benyomásunkat a világról), hogy ekképpen hozza tudomásunkra: világunkat valóságosan is 

veszély fenyegeti.483 Ha a fedezékemben gubbasztva, lázasan összpontosítva majd’ megbénít 

a félelem annak tudatától, hogy az ellenséges katonák fegyverének csöve bármikor 

elővillanhat a dzsungel nyomasztó ködén áthatoló vékony, hajnali napsugarakban, akkor 

szinte emberfeletti módon szorongok a pillanattól, amikor cselekednem kell. De éppen ezért 

szinte emberfeletti módon éber is leszek: patakzik rólam a verejték, a szívem verése fémesen 

kopog a görcsösen szorított fegyver testén, úgy érzem, rögvest elájulok, mert elviselhetetlen 

ez a megváltozott világpercepció, a szorongásé. A szorongás, ily módon, egy extrém helyzetre 

adott extrém válaszreakció: válasz a megsemmisítés rémét előrevetítő – vagy ekként 

értelmezett – ingerekre. 

A szorongás May szerint annak tudata, hogy valamennyien olyan létezők vagyunk, akik 

szembetaláljuk magunkat [confronted with] a nemléttel. A nemlét itt azokra a veszélyekre utal, 

amelyek az egyén megsemmisülését anticipálják. Ilyen a halál, egy súlyos betegség, az egyén 

szembetalálkozása valamely ellenséges társas környezettel, stb., tehát gyakorlatilag bármi, 

ami alááshatja azokat az alapokat, amelyeken egy személy léte és integritása nyugszik, 

482 A szorongás ilyetén bemutatása világos, hogy lényegileg tér el ama egzisztenciálfilozófiai hagyománytól, 
amely a szorongást éppen azáltal véli megkülönböztethetni a félelemtől, hogy előbbinek nincsen tárgya, avagy 
más megfogalmazásban: tárgya a semmi, míg utóbbinak mindig konkrét tárgya van. 
483 R. May: The meaning of anxiety. New York, W. W. Norton, 1977, 363 skk. 



 113  

amelyekkel azonosítja önmagát. 484  „A szorongás elkerülhetetlen, de mértéke 

csökkenthető.” 485  Ha kiküszöbölni nem is lehetséges, normál szinten tartása nemhogy 

korlátozná az egyén életét, hanem éppen ellenkezőleg: ösztönzőként hat a tudatosságra, 

éberségre, életélvezetre [zest for living]. A szorongás ugyanakkor mindig annak jele, hogy 

valami nincs rendben a személyiségben, a pszichés életben és/vagy az emberi 

kapcsolatokban. 486  May megfogalmazásában: a lélek „benső sikolya” a szorongás, amely 

megoldásért, változásért kiált.487

Yalom az 1980-ban napvilágot látott Exitential Psychoherapy című átfogó művében 

arra tesz kísérletet, hogy klinikai munkájából vett példákkal is alátámassza a szorongás 

univerzális és feloldhatatlan természetét az emberi pszichében. Az egzisztenciális 

pszichodinamikaként elkeresztelt felfogás a klasszikus pszichoanalízis pszichodinamikájához 

képest számos újítással szolgál. Míg Freud elméletében a tudat alatt ható késztetések 

konfliktusa idézi elő a szorongást, amelynek kezelésére azután védekező mechanizmusok 

jönnek létre a lélekben, addig a yalomi modell azt mondja ki, hogy a szorongás nem egyéb, 

mint az ún. „végső aggályok” [ultimate concerns], avagy határszituációk [boundary 

situations] tudatosodására érkező válaszreakció, amelynek „menedzselésére” ugyancsak 

védekező mechanizmusok alakulnak ki. 488  Az egzisztenciális pszichiátria 

személyiségelmélete a szorongást tehát olyan, alapvetően általános és természetes emberi 

attribútumként mutatja fel, amelynek egyoldalúan negatív értékelése („a szorongás minden 

körülmények között rossz”) nem csupán félrevezető, de nyilvánvalóan hibás is; továbbá káros 

hatással járó megfontolások nyomán szökkenhetett csak szárba. Szorongani nem jó, de a 

szorongás egzisztenciális faktum, metafizikai tény, amellyel foglalkoznunk kell, nem pedig 

ignorálni – így Yalom. 

Mik lehetnek vajon azok a „végső aggályok”, avagy határszituációk, amelyek, ha az 

ember tudatába férkőznek, egzisztenciális szorongással töltik el? Mielőtt azonban erre 

keresnénk választ, előbb vizsgáljuk meg, mit is jelent az egzisztenciális szorongás. Miben 

különbözik egyéb szorongásoktól? Yalom egzisztencialista megközelítése nem tagadja, hogy 

a szorongás lehet teljességgel normális válaszreakció (pl. extrém fenyegetettségnek kitett 

484 Ibid. 363. sk. 
485 Ibid. 364. 
486 Különös paradoxonnak tűnik ez, hogy ti. egyfelől nyilvánvaló May törekvése, hogy a szorongást az emberi 
élet nélkülözhetetlen velejárójaként tüntesse fel, amely minden kreatív potenciál szülőanyja, másfelől viszont 
világossá teszi, hogy a szorongás mindig a belső meghasonlottság, valamiféle elégtelenség, elégedetlenség és 
elégedetlenkedés jele. Úgy látszik, a szorongás és az elégtelenség állandó attribútuma az emberi sorsnak. 
487 Ibid. 
488 Yalom: Existential... 9. sk. 



 114  

szituációban, lásd fentebb). Azt sem tagadja, hogy a szorongás, legyen akár patológiás, akár 

normálisnak mondható, származhat egyaránt elfojtott késztetések tudatalatti küzdelméből 

vagy a nem törődő, elutasító „lényeges személyek” [significant others] internalizált képéből. 

Sőt akár helytelen, inkonzisztens gondolkodási formák folyományaként, vagy esetleg félig 

elfeledett traumatikus emlékfoszlányok vissza-visszatérő kísértése nyomán is létrejöhet. 

Mindazonáltal azt állítja, hogy ezek mellett az egzisztenciális szorongás: az tehát, ami az 

emberi létmód mint olyan korlátaiból és lehetőségeiből adódik, alapvetőbb és mélyrehatóbb: 

át- meg átszövi az összes emberi élet individuális szövedékét.489 A határszituációk azok a 

találkozási pontok, ahol az egyén szembetalálja magát létezése megkerülhetetlen, ám 

rendszerint eltagadott, nem problematizált kereteivel. Némileg elnagyolt jogi analógiával 

élve: az ember „egzisztenciális” jogaival és kötelességeivel szembesül itt, valamint ama 

szankciókkal, amelyek akár jogai nem gyakorlása, akár kötelességei elmulasztása után 

szabathatnak ki reá, pszichés megbetegedések formájában. 

Yalom Tillichre és érintőlegesen Jaspersre utalva formálja meg az egzisztenciális 

adottságok [existential givens] 490 szisztematikáját. Négyet nevesít ezek közül, amelyeket 

ugyan külön-külön is tárgyal, ám végső soron csak együttesen rajzolják ki ezek azt az 

értelemhorizontot, amely a yalomi egzisztencializmus jellegzetesen tragikumba hajló 

metafizikai jegyeit hordozza magán. Az első egzisztenciális adottság a szabadság. Hogy 

megértsük, milyen értelemben beszélünk szabadságról, előbb azt kell tisztán látni, milyen az a 

világ, amelybe az egzisztencialista felfogás az embert helyezi. Sartre-ot explicite beemelve a 

kifejtésbe, Yalom amellett foglal állást, hogy egy olyan univerzumban élünk, amely nélkülözi 

az inherens tervezettséget és szerkezetet, nem viseli magán szükségszerű értelem-

összefüggések és magánvaló értékek jegyeit, sokkal inkább az állapítható meg róla, hogy 

lényegileg esetleges. Az önmagára és erre a kontingens világra eszmélő ember önmaga létét is 

esetlegesként és metafizikai alapjait nélkülözőként ismeri fel, ahol a totális szabadság súlya 

nehezedik rá. Szabadsága, hogy maga alakítsa ki élete folyásának szabályait, maga teremtse 

meg értékeit, nem csupán lehetőség, hanem feladat, sőt kötelezettség is: „saját élete 

szerzőjének” kell lennie. A felelősség terhét nem háríthatja másra: vállalnia kell, hogy maga 

követi az önmaga által fölismert vagy kimunkált ideálokat. Dacára ennek, az ember 

jellemzően mégis elutasítja ezt a „rémisztő felelősséget”, és helyette a – sartre-i értelemben 

vett – rosszhiszeműség stratégiái mögé bújik: halogatja a valódi döntéseket, bagatellizálja 

489 Yalom: Staring at the Sun: Overcoming the Terror of Death. San Francisco, Josey-Bass, 2008, 200. sk. 
490 Az egzisztenciális adottság, a határszituáció, illetőleg a végső aggály mind-mind más-más aspektusból jelöli 
és jellemzi ugyanazt a dolgot: az ember egzisztenciális határait és lehetőségeit. 



 115  

azok jelentőségét, az inautenticitás gazdag ötlettárában megmerítkezve emeli a 

felelősségvállalás kirekesztésére a maga – sok esetben pszichopatologicitásba hajló – 

sáncrendszerét. Szabadságra vagyunk tehát ítélve, olvashatunk egy újabb Sartre-allúziót 

Yalomnál, azonban ezzel a szabadsággal nem tudunk megbirkózni. 491  Létünk tűrhetetlen 

megalapozatlansága és az arkhimédészi pontok után vágyakozó lelki szükségleteink közötti 

törésvonal mentén azután óhatatlanul felfakad az egzisztenciális szorongás. Szabad vagyok, 

de képtelen vagyok elviselni ezt a szabadságot. 

A második egzisztenciális adottság az elszigeteltség. Az elszigeteltség nem jelent egyet 

a magányossággal vagy az egyedülléttel. Ha Heidegger azt mondhatta, hogy az „együttlét 

egzisztenciálisan akkor is meghatározza a jelenvalólétet, ha egy másik faktikusan nincs 

kéznél”, azaz hogy a „jelenvalólét egyedülléte is együttlét a világban”, 492  akkor Yalom, 

meglátásom szerint, bizonyos értelemben ennek éppenséggel az antitézisét állítja. Az egyén 

egzisztenciálisan akkor is izolált, amikor másokkal együtt, másokkal kapcsolatban van. Az 

egzisztenciális elszigeteltség „áthidalhatatlan szakadék önmaga és bármely más létező 

között”.493 Egyedül érkezünk a világra, majd ugyanígy, magunkra hagyatva távozunk belőle, 

és eme két végpont (születés-halál) között lényünk mind újból megsínyli a másokkal való 

kapcsolódási kísérleteket, az egyesülési vágyunk és az ennek lehetetlensége között húzódó 

lelki feszültséget. A világban másokkal együtt vagyunk, valóban, és az ember – avagy 

jelenvalólét – létszerkezetét az együttlét ugyanúgy konstituálja, mint az, hogy világban-

benne-lét. Ám Yalom szerint éppily vitathatatlan az is, hogy az ember – ontológiai értelemben 

– izolált: sziget, amely képes ugyan kapcsolódásokra másokkal és a világgal, maga mégis 

radikálisan elkülönülő entitás. Ha már mindenképpen filozófiai konstrukció, akkor inkább 

monász (ámde nem ablaktalan) az ember, nem pedig a heideggeri jelenvalólét. Az 

egzisztenciális elszigeteltségre többek között az hívja fel a figyelmet, hogy az ember képtelen 

maradéktalanul megosztani önmagát (tudatát) másokkal; egyedi valóságának mindig 

maradnak olyan szegmensei, amelyek kommunikálhatatlanok, és halálával teljességgel 

elenyésznek. Ráébredni elszigeteltségünknek eme magányos fennsíkjára, hasonlóképpen a 

totális szabadság tudatosodásához, az emberrel szemben fellépő oly mérvű követelés, 

amellyel nem tud – nem akar – konfrontálódni.  

491 Yalom: Existential... 218. skk. 
492 Heidegger: Lét... 147. 
493 Yalom: Existential... 355. 



 116  

Amennyiben az eddigi elemzés helytálló, úgy nem meglepő Yalom állítása, hogy az 

interperszonális lelki megbetegedések jelentős részéért az egzisztenciális elszigeteltségtől 

való szorongás felelős.494 Amikor az ember azért sodródik egy tetszőleges másik mellé, hogy 

legyen egy élet-tanúja [life witness], aki figyelemmel kíséri életét, aki pajzsként szolgál a 

szorongással szemben, mert szüntelen megerősíti és visszaigazolja a létezésében, ön-

értékében amúgy bizonytalankodót, az az ember elmulasztja annak lehetőségét, hogy egy 

genuin kapcsolatban bátran és önállóan szembenézzen önmaga korlátaival. Minden, a mással 

(szerelem) vagy másokkal (közösségek, csoportok) való fuzionálásra törekvés gyanús Yalom 

szemében: ezek azt a veszélyt hordozzák magukban, hogy az egyén föladja – vagy soha nem 

is alakítja ki – önmaga határait, autonómiáját, és olyan lesz, mint mások, mint mindenki más, 

mint bárki más.495 Vagyis újfent az inautenticitás veszedelme forog fenn: az tehát, hogy az 

egyén olyan védekező mechanizmusokat hagy érvényesülni magá(ba)n, amelyek eltávolítják 

saját magától, annak érdekében, hogy a szorongástól megkíméljék. A bökkenő azonban – az 

egzisztenciális pszichiátria nézőpontjából – az, hogy a szorongás nemhogy megszűnne, 

hanem fölerősödik, és olyan módokon manifesztálódik, amelyek egyre komolyabb mértékben 

ássák alá az egyén függetlenségét, autonómiáját. Azaz: az egzisztenciális elszigeteltséggel 

való szembe-nem-nézés táplálja magát a szorongást; a nem tulajdonképpeniség 

tulajdonképpen megbetegít. 

A harmadik egzisztenciális adottság a halál. Emlékezhetünk, May minden szorongás 

ősforrását erre az egyre vezette vissza: a lét konfrontációjára a nemlét fenyegetésével. Yalom 

ugyancsak amondó, hogy noha a halálszorongás csupán egy a négy határszituáció közül, 

mégis a legelemibb, amely átjárja az összes többit is. „A halál a piknikünk alatt morajló, 

állandó, távoli mennydörgés” – önti szellemes módon szemléletes formába Yalom a 

halálfenoménnek a háttérben meghúzódó permanens fenyegetését. 496  Az emberek többé-

kevésbé megpróbálnak megbirkózni a rájuk mért korlátlan szabadsággal, életüket befolyásoló 

döntéseket – kénytelen-kelletlen, de – hoznak, esszenciális elszigeteltségük és a 

kommunikáció minden buktatója ellenére megkísérlik értelmes kapcsolatok kialakítását és 

fenntartását, ám mindeközben tudják, már mindig is tudták, hogy haláluk órája közeleg. Nem 

maguk kéredzkedtek erre a világra, nem maguk alakították ki életük fő játékszabályait 

494 Ibid. 373. skk. 
495  „A boldog egybeolvadás állapotába lépett szerelmes nem adja önmagát, mert a magányos én (és az 
egyedüllétet kísérő szorongás) feloldódik a mi-ben. Ennélfogva az ember megszabadul a szorongástól, de 
elveszíti önmagát.” (Yalom: Szerelemhóhér és más pszichoterápiás történetek. Ford. Bíró Sándor – Nagy Csilla. 
Budapest, Animula, 2002, 11.)  Kísértetiesen kierkegaard-i kommentár. 
496 I. Yalom – R. Josselson: „Existential Psychotherapy” in R. Corsini – D. Wedding: Current Psychotherapies.
Belmont, Brooks/Cole, 2011, 314. 



 117  

(fakticitásukat), de azt aztán végképp nem ők óhajtották, hogy az egésznek egyszer csak, 

rendszerint váratlanul, vége szakadjon. A személyes végesség tudata a 

személyiségfejlődésnek egészen a legkorábbi szakaszától kimutatható, a halálszorongás 

ennélfogva a legelsők között jelentkezik be a jó esetben egyébként relatíve barátságos 

kisgyermekkori világunkba. A halálszorongás valóban olyannyira primer módon szorongató, 

hogy a leggyorsabban ezzel kapcsolatban épülnek ki védekező mechanizmusok is. Ezek közül 

kettő jellemző típust említ meg Yalom: az egyik az egyén különlegességébe vetett hit, a másik 

a végső megmentőben való bizodalom. Összevetve őket, elsősorban azon érhető tetten a 

különbség, hogy míg a különlegességbe vetett hit a személyiség autonóm tendenciáit erősíti 

fel és – voltaképpen – túlozza el, addig a végső megmentő létének meggyőződésével az egyén 

alárendelődik egy nála erősebb, ámde iránta jóindulattal lévő hatalomnak. Ha tehát valaki 

különlegesnek érzi magát, akkor is tudatában van annak, hogy az emberek meghalnak, és 

intellektuális szinten azt sem zárja ki, hogy ez vele is megtörténhet, de nagyon távoli, egy 

gyakorlatilag soha be nem következő jövőbe tolja személyes halálának időpontját. Ezzel 

szemben, ha valaki külső erő – megváltó, ahogy Yalom nevezi – létében bizonyos, az nem 

azzal védelmezi magát a halállal való direkt konfrontációtól, hogy önmagát halhatatlannak, 

örökifjúnak véli, hanem azzal, hogy mindig lesz majd egy olyan erő, amely megóvja őt a 

bajoktól. „Az ember vagy saját szülőjévé válik, vagy örök gyermek marad.”497 A haláltól való 

szorongás olyan elementáris erejű, hogy annak elleplezésére egész kultúránk berendezkedett. 

Mármost, ha a halál vitathatatlan; ha minden, amit tettünk, a »teljes univerzumunk« egyszer meg fog 

semmisülni; ha a világ ennyire esetleges (vagyis hogy minden lehetne másképp is), ha az embereknek kell 

felépíteniük a világot és formálni azt, akkor milyen maradandó értelme lehet az életnek?498

Az értelemnélküliség a negyedik egzisztenciális adottság, amellyel az embernek szembe 

kell néznie. Látható, hogy az egzisztenciális adottságok szorosan összefüggnek, egymásra 

építkezve alkotják azt az általam tragikusnak titulált értelemhorizontot, amelybe 

belevetettként tapasztalja az egzisztenciális pszichoterápia az embert. Jellegzetes módon 

ennek az értelemhorizontnak az egyik konstitutív eleme maga az értelemnélküliség. Ez az 

egzisztenciális faktum mondatott ki már az univerzum kontingens, inherens struktúrával nem 

rendelkező mivoltában is. Az értelemnélküliség nem azt jelenti, hogy a világ irracionális 

volna, távolról sem. A világban világosan felfedezhetők értelemstruktúrák, amelyek 

interperszonálisak, közölhetők, továbbá számos, szélesen kiterjedt utalás-összefüggés hálózza 

497 Yalom: Szerelemhóhér... 16. 
498 Ibid. 12. A fordítást részben módosítottam. 



 118  

be tapasztalásunk mezejét. Az egzisztencialista pszichiátria nem kíván jó eleata módjára 

kontraintuitíve eljárni, azt állítván, mozgás nem létezik, azaz – parafrazeálva – értelem nem 

létezik. Nyilvánvalóan létezik értelem a világban. Ezért is nyomatékosítja Yalom, hogy mint 

minden egyéb esetben, úgy ezúttal is egzisztenciális szempontból tárgyalja az adott fenomént, 

jelesül az értelemnélküliséget. Arról van szó, hogy nem léteznek eleve kötelező érvénnyel 

bíró értelempanelek, amelyek előírnák, megszabnák az individuum számára, mit kell tennie, 

hogyan éljen, melyek az értelmes élet kritériumai, és melyek nem azok. Az embernek 

magának kell értelmet csiholnia az általános értelemnélküliség éjszakájában, e téren senki 

másra nem számíthat. Ha mások tüzéhez kéredzkedik oda, s arról vesz lángot, az a láng 

gyorsan ki fog hunyni, amint egymaga marad ismét. S mivel így áll a helyzet, be kell látnia, 

hogy a jelentések adásáért kizárólag önmaga felelős. Ha például valaki szélsőségesen fatalista, 

és úgy észleli a vele bekövetkező sodró események folyását, mint vele bekövetkező sodró 

események folyása, akkor már eleve határozott afelől, hogy kiszolgáltatott áldozata, passzív 

alanya lesz csupán életének. A szabadsággal (felelősséggel) összefüggő inautenticitás maga 

után vonja az értelemnélküliség faktumával szembeni inautentikus viszonyulást, és vice versa. 

Ugyanígy: az elszigeteltség nem autentikus tudatosítása a halál inautentikus tagadásába van 

ágyazva.499

499  Hogy köznapi példával illusztráljam a fenti absztrakt kijelentéseket: Képzeljük el, hogy Jennyről azt a 
„diagnózis”-t állítja fel pszichológushallgató barátnője, hogy menthetetlenül „kapcsolatfüggő” (a diagnózissal 
Jenny maga is egyetért). Fél-egyéves kapcsolatokban él, amelyekben rendszerint jól érzi magát, noha maga is 
belátja, hogy némiképp gyorsan „alárendelődik” partnerének, akiről mellesleg odaadással gondoskodik. Úgy érzi, 
sokat megtesz azért, hogy klappoljanak a dolgok, és az aktuális fiú sem vádolható nemtörődömséggel: 
egyszerűen természeténél (neménél) fogva kevésbé „lelkizős”, mint a lányok (mint ő). A fiúnak megvan a maga 
saját élete a közös életük mellett, amit az ő saját barátaival (és barátnőivel) tölt. Jennynek is megvan a maga saját 
élete, amelyet a fiúra és közös jövőjükre való gondolással tölt. A fiú váratlanul szakít vele és közli, hogy nincs 
mit megbeszélniük, van valaki más az életében, akivel boldog. Jennyt szorongásos rosszullétek fogják el: 
szeretné hallani a magyarázatot (magyarázkodást), de képtelen erőltetni a beszélgetést. Magába roskad, napokig 
otthon gubbaszt. Csak a barátnői látogatják (mind a kettő). Rövid úton összeismertetik egy fiúval, hogy 
megvigasztalja Jennyt. Jenny megvigasztalódik. A fiú boldog és értetlenkedik, hogy egy ilyen csodálatos lányt 
hogyan hagyhatott ott az a fajankó barátja. Jenny érzi, hogy itt egy szerelem van kibontakozó félben, botorság 
volna útját állni, és bizonyosság járja át: eddig még nem érzett soha szerelmet, olyat, amely most közeleg. A 
fiúnak azonban tudomására jut, hogy Jenny sokadjára érzi már a közelgő megváltó szerelmet, és hogy a korábbi 
„kiválasztott” fiúk mind szakítottak vele valamilyen oknál fogva. Úgy határoz hát, jobb lesz inkább elkerülni 
Jennyt. Jennyn pánikrohamok törnek ki. Agorafóbia jelei mutatkoznak rajta, éjt nappallá téve otthon gubbaszt és 
remegve sír. Életét értelmetlennek érzi, semmihez nincs ereje, nem akar új dolgokba fogni, mert nincs olyan 
dolog, ami érdekelné. Meg akar halni. Egyedül barátnői fogadására érzi még magát képesnek. Mivel fiú már nem 
akar ismerkedni vele, a nem-pszichológus barátnőjének az az ötlete támad, hogy látogassanak el egy vadonatúj, 
mélyen spirituális vallási csoport egyik közös lelkigyakorlatára, hátha ott végre nyugalomra lel Jenny. Így is 
történik, akarata ellenére, erősen begyógyszerezve elkísérik (elviszik) a lelkigyakorlatra, ahol is Jenny – barátnői 
ámulatára – rendkívül nyitottnak és fogékonynak mutatkozik a vallási tárgyú elmélkedésekre, és pár alkalom 
után a többi odajáró férfi és nő problémái iránt ugyancsak érdeklődni kezd. Szorongásos tünetei szűnni kezdenek, 
fokról fokra, ahogyan mind mélyebben vonódik be a kis közösség kollektív lelki életébe. – Kérdés mármost, 
miként értékeljük a kifejletet. Jenny önmagára talált végre a közösség kapcsolatrendszerében? A 
lelkigyakorlatok önmagukban elégségesek voltak ahhoz, hogy a szorongás csillapodjon? Értelemre bukkant a 



 119  

Tragikus ez a világkép, mert eltéphetetlenül hozzáláncolja a már amúgy is szorongásai 

szorításában vergődő embert saját egzisztenciális meghatározottságainak sziklafalához. 

Tragikus, mert nem múlik el úgy nap, hogy ne érkezne meg feltépni máját a halál, az 

elszigeteltség, a felelősségvállalás, vagy az értelemnélküliség undok keselyűje. Ami a mind 

újból felszakadó seb helyén marad, az a létezés mérhetetlen űrje, alaptalansága, esetlegessége. 

Nem meglepő, hogy az ember képességeire és lehetőségeire fókuszáló, alapjában véve a 

létezés pozitív, napsütötte oldalait kiemelő humanisztikus pszichológiai irányzat idővel 

eltávolodott az egzisztencialisták borongósabb világlátásától. Yalom műveit olvasván már-

már az a gyanú támad az olvasóban, hogy lehetetlent kér: úgy kerekedjünk felül hétköznapi 

szorongásainkon, hogy direkt módon konfrontálódunk az alattuk a mélyben meghúzódó 

egzisztenciális szorongásokkal. Oly módon tehát, hogy tudatosítjuk ezeket a szorongásokat, 

hogy eszünkbe véssük annak elkerülhetetlenségét, hogy meghalunk, egyedül vagyunk és nem 

számíthatunk senkire sem egy értelemnélküli világban. A nem megvizsgált élet nem méltó 

arra, hogy leéljük, idézi Szókratészt Yalom. Ha nem nézünk őszintén és bátran szembe 

létezésünk korlátaival (véges lények vagyunk, akik képtelenek kitörni saját ketrecükből), 

illetve lehetőségeivel (szabadok vagyunk eldönteni, mit kezdünk az életünkkel, konstruktív 

módon alakíthatjuk sorsunkat, értelmet és értéket kreálva), akkor úgy járunk, mint az a kezdő 

kártyás, aki az életéért ultizik, ám még azzal sincs tisztában, hogy ellenfelei és szövetségesei 

rendre változnak. Ismerni kell a játékszabályokat, és ez a tisztesség – amely inkább a valóság 

nyers tényeire kíváncsi, mintsem annak kellemetes illúzióira – formál jogot arra, hogy a lét, 

pőresége látványának elviselésért cserébe értelmes, tartalmas, kreatív, érett [mature], 

autentikus életnek adjon teret. 

Az egzisztenciális adottságokkal azonban képtelenség a nap minden percében 

szembesülni. Olyan volna ez, mint egyedül a közelgő viharra figyelni, a piknikről teljesen 

megfeledkezve. Vagy egy másik yalomi metaforával élve: a halállal való szembenézés 

belebámulás a Napba. Nem lehet sokáig művelni – ez nem is elvárás –, de jobb, ha sosem 

feledkezünk meg róla teljesen, hogy a Nap mindig ott kering körülöttünk (avagy mi körülötte), 

még akkor is, amikor sugarait alkalmasint nem veti a földre. Az egzisztenciális terápiának 

ennek ellenére mégis abból kell kiindulnia, hogy a terápiára jelentkező kliens 500

legkülönfélébb szorongási tünetei mögött valamely, csak részben vagy egyáltalán nem 

tudatosodott egzisztenciális konfliktus húzódik meg. A szorongás, amely a klienst a terápiába 

vallásosságban? Szükséges, hogy autentikus legyen, annak érdekében, hogy mentálisan egészségessé váljon? 
Vagy elegendő, ha szimplán elégedett és boldog? 
500 Yalom a „kliens” szót preferálja a „beteg” megnevezéssel szemben. 



 120  

űzi, valójában csupán „másodlagos szorongás”, amelyet az elsődleges egzisztenciális 

szorongással való megbirkózás elégtelensége idéz elő. A pszichés védekező mechanizmusok 

hatástalanságáról van itt szó, amelyek ugyan képesek ideig-óráig elcsitítani az eredendő 

szorongás nyomán támadó zavart, azonban végső soron felmondják a szolgálatot, és pusztán 

annyit érnek el, hogy a pszichés diszfunkció eredetét vastag homállyal burkolják be. A 

terapeuta feladata ennélfogva segíteni a klienst, hogy önvizsgálatot tartva fényt derítsen arra, 

vajon milyen tudattalan konfliktust rejtenek el maladaptív védekezési mechanizmusai. Amint 

ez világossá lesz, akkor a kárt okozó pszichés mechanizmusok felszámolására törekedve 

végül azt kell elérni, hogy a kliens a primer szorongás kezelésének új, hatékonyabb módjait 

találja meg. 

Az egzisztencialista szellemben működő terapeuta számos egyéb tényező mellett abban 

is különbözik a klasszikus analitikustól, hogy nem a múltat kísérli meg kiásni és elemezni, 

hanem a kliens aktuális élethelyzetét, annak aktuális tudattalan félelmeit próbálja megérteni. 

A cél tehát nem a múlt boncolgatása, az esetleges traumák felszínre hozása, hanem az itt és 

most [here and now] mikroszkóp alá tolása, és annak megértése. Yalom azzal érzékelteti ezt, 

hogy míg Freud számára a „mély” kifejezés használata a koraival szinonim, vagyis a 

legmélyebb konfliktus a legkorábban történt konfliktussal azonos értékű, addig az 

egzisztenciális terápiában a „mély” konfliktus a kliens számára épp az adott pillanatban 

legalapvetőbb aggodalmakat és problémákat jelöli. 501  A múltra csak annyiban kíváncsi, 

amennyiben az segít megérteni a jelent. Mindazonáltal a terapeutának soha nem szabad 

megfeledkeznie arról, hogy a múlt az elbeszéléseinkben mindig annak (torzító) tükrében 

jelenik meg, ahogyan a jelen éppen megjeleníteni kívánja azt a bizonyos múltat. Azaz mindig 

az aktuális jelenben lévő személytől függ, milyennek alkotja meg – akár megfontoltan, akár 

tudattalanul – önmaga múltját. Ezért hát a terápia fókusza a személy önmagáról való 

tapasztalatán [self-experience] nyugszik; azon tehát, ahogyan a kliens önmagát, saját 

problémáit és lehetőségeit megéli, illetve ahogyan minderről beszámol.502

Az egzisztenciális terápia fő bizodalma, hogy képes a szorongás bénító szintjeit 

elviselhetővé redukálni, ámde arra nem vállalkozik, hogy gyökerestül kiirtsa azt. Szorongás 

nélkül sem az életet nem lehet élni, sem pedig a halállal nem lehetséges szembenézni, véli 

Yalom. Ezért May-jel együtt állítja, a terapeuta küldetése abban áll, hogy elviselhető szintre 

hozva a szorongás mértékét megtanítsa az egyént arra, hogyan aknázza ki azt konstruktív 

501 Yalom & Josselson: „Existential…” 323. 
502 Ibid. 



 121  

módon.503 Ha például a kliens arra panaszkodik, hogy ezt vagy azt képtelen megtenni, akkor a 

terapeuta arra bátorítja, hogy érzelmeiért és döntéseiért felelősséget vállalva „szokjon le” arról, 

hogy a körülményeket, más személyeket okol tehetetlenség(eskedés)éért. Ha a kliens arra 

hivatkozik, hogy valamit öntudatlanul – azaz tudattalanul: unconsciously – tett, akkor Yalom 

azt kérdezi tőle: vajon kinek a tudattalanjáról – whose unconscious – is beszélünk?504 A 

felelősség áthárítása ugyanis az egyik leggyakoribb káros védekező mechanizmus, amikor is 

az egyén külső faktorokat hibáztat, önmagát tehetetlennek és gyámoltalannak beállítva, 

önmaga és mások előtt egyaránt. A másodlagos szorongás ilyenkor a tehetetlenség érzéséből 

származik, ami elleplezi a szabadságtól és felelősségvállalástól való primer, egzisztenciális 

szorongást. A klienst arról kell meggyőzni, hogy képes ő egyedül, helyesebben: egyedül ő

képes önmaga élete szerzőjévé előlépni. Magyarán, végigmenni azon a procedúrán, melynek 

során megállapítja, milyen vágyai vannak, eldönti, egymással szemben álló vágyak és 

törekvések esetén melyek jussanak érvényre, végül pedig kivitelezi döntését.  

Sokak előtt azonban nem világos, mire is vágynak voltaképpen, nincsen jól kivehető 

véleményük, inkább csak más személyek rájuk gyakorolt befolyása nyomán sodródnak erre-

arra. Mások viszont, még ha tudják is, mire vágynak, képtelenek dönteni, mert nem bírják 

elviselni a döntés súlyát, az elhatározást követő kimenetel óhatatlan bizonytalanságát. Az 

egzisztenciális pszichoterápia ezzel együtt ama meggyőződés talaján áll, hogy mindenkinek 

vannak vágyai, mindenkinek van véleménye, és mindenki képes dönteni is arról, mit kezdjen 

az életével. A terapeuta feladata abban segíteni, hogy a kliens képes legyen felfedezni vágyait 

és kialakítani véleményét a különböző helyzetekben, hogy az élet bizonytalan voltának 

elismerése mellett is képes legyen döntéseket hozni, ezeket a döntéseket a magáénak érezni, 

és megvalósítani. Soha nem lesz garancia arra, hogy valaki jó döntést hoz-e az adott 

pillanatban, vagy rosszul dönt: ez csak utólagos értékelés folytán dönthető el. Ugyanakkor az 

embernek fel kell nőnie a feladathoz, hogy mások jóváhagyó megerősítése nélkül határozzon 

a saját életéről. A terapeuta szerepe – noha gyakran kérik, hogy mondja meg, mit kellene 

tenni – mindössze arra korlátozódhat, hogy közreműködik a döntéseket gátló akadályok 

elhárításában. Ugyanis minél szembeötlőbben az ő ténykedése hatására „gyógyul meg” a 

kliense, annál inkább szembemegy saját terápiás ars poétikájával. A kliens betegként való 

kezelése, patronálása elvégre nyilvánvalóan kontraproduktív, hiszen éppen az elérni óhajtott 

célt, a kevéssé önálló személyiség autonómmá és autentikusabbá válásának plánumát 

503 Ibid. 
504 Ibid. 324. 



 122  

szabotálhatja. Az individuumnak azt kell éreznie, hogy valóban individuum, aki különbözik 

másoktól, és képes élete aktív kormányzására. 

A terápiás kapcsolat szándéka szerint mintaként szolgál a kliens egyéb társas 

kapcsolatai számára. Yalom kedvelt gondolatával élve, a terapeuta és a kliens „útitársak” 

[fellow travellers], akik egy olyan közös vállalkozásban vesznek részt, amelyet a kölcsönös 

nyitottság és törődés kell hogy meghatározzon. Ennek a kapcsolatnak azt kell megmutatnia a 

kliens számára, hogy az egzisztenciális elszigeteltség nem szab gátat annak, hogy genuin 

kötődés alakuljon ki két ember között. Senki sem izoláltabb létező, mint a másik, és egy 

bensőséges kapcsolat éppen azt taníthatja meg az emberrel, hogy az autentikus viszonyulás 

magában hordozza annak belátását is, hogy mik azok a dolgok, amelyeket nem kaphatunk 

meg másoktól.505 A terápiás kapcsolat, amennyiben jól működik, már önmagában gyógyító 

hatással van. Olyan lehetséges célokat villanthat fel, amelyek túlmutatnak az egyén én-

központú alapbeállítódásán. Az egyik fő probléma ugyanis éppen az, hogy az életével 

elégedetlen, szorongó személy túlságosan is önmagával, önös érdekeivel van elfoglalva. Ha 

azonban képes önmagán túlmutató [self-transcending] értelmet találni, ezt Yalom hite szerint 

jellemzően elégedettség és megnyugvás fogja kísérni. 506  A mások iránti kíváncsiság, ha 

nyitottsággal párosul, rendszerint törődéssé nemesbedik, és innen már egyenes az út a szeretet 

felé. Szeretni pedig nem más, mint „cselekvően törődni a másik jóllétével és 

gyarapodásával”,507  és az így értett szeretetre való képesség elsajátítása a legjobb módja 

annak, hogy az egyén stabil értelmet és értéket találjon az életében. 

A szeretetre való képességnek azonban útjában áll az sajnálatos szokás, hogy az 

emberek hajlamosak nem a jelenben élni. Különösen a neurotikus személyeknél figyelhető 

meg, hogy képtelenek a jelenre koncentrálni; ehelyett vagy az elmúlt események felett 

rágódnak megszállott módjára, vagy pedig a jövő félelmetesnek vizionált történésein 

aggodalmaskodnak. Ezzel szemben sokan arról számolnak be, hogy a halállal való váratlan és 

kényszerítő szembenézés eseménye ráébresztette őket: az élet nem halasztható el.508 Ahogyan 

öregszenek az emberek, úgy hajlanak mind gyakrabban az önsajnálatra, bánkódásra, amiért 

oly sok minden nem úgy „alakult”, ahogyan szerették volna, oly sok mindenre nem „jutott” 

idő. A halálszorongás mértéke egyenesen arányos azzal, hogy az egyes ember mennyire érzi a 

505 Ibid. 326. 
506 Ibid. 327. 
507 Ibid. 326. 
508 Ibid. 328. 



 123  

saját életét kihasználatlannak, „meg-nem-éltnek” [unlived]. 509  Ahelyett azonban, hogy az 

ember azon sopánkodna, hogy az élet hogy elbánt vele, Yalom szerint inkább el kellene 

vállalnia a felelősséget azért, hogy az embernek olyan lett az élete, amilyen, és nekilátni 

változtatni azon, ami számára nem tetszik. Változtatni ugyanis soha nem késő, ahogyan azt 

számos daganatos beteg példája is bizonyítja. Egyesek életük utolsó hónapjaiban, éveiben 

találják meg azt az értelmet, ami kivezeti őket a kétségbeesés és a haláltól való elviselhetetlen 

szorongás fojtogatásából. Ezért is tartja úgy az egzisztencialista megközelítés, hogy a 

haláltudatosság üdvös dolog, mert szüntelenül az ember eszébe idézi, melyek a számára 

lényeges értékek és teendők, s melyek nem. 

A terápia folyamán a terapeuta megkísérli a világot a kliens szemével látni, vagyis 

belehelyezkedni a másik személy sajátos fenomenológiai látásmódjába és jelentéshálózatába. 

Természetesen nem ringatja magát abba a naiv illúzióba, hogy ez maradéktalanul sikerülhet. 

Mindössze arra ügyel, hogy zárójelezze a maga előítéleteit, és lehetőség szerint a kliens 

elmondásai alapján rekonstruálja a számára megmutatkozó fenomének értelmét és 

jelentőségét. Yalom bőségesen beszámol személyes kudarcairól e téren, ám ezzel talán még 

hitelesebbé teszi a törekvése őszinteségét. Sőt megfogalmazza azt a követelményt is, hogy az 

egzisztenciális terápiában nem létezik olyan tapasztalat, álom vagy fantáziakép, melyet a 

terapeutának szabad volna visszautasítania személyes averziója okán.510 Semlegesnek kell 

maradnia, hogy befogadó légkört biztosítson a kliens érzelmi kibontakozása számára. Bármit 

is tudjon meg a másik „legsötétebb titkairól”, a feltétel nélküli elfogadás az egyetlen 

környezet, amelyben megteremtődhet a teljes bizalom atmoszférája. 

A terápia egy „szociális mikrokozmosz”, azaz előbb vagy utóbb – de inkább előbb, mint 

utóbb – a kliens interperszonális és egzisztenciális problémái megjelennek majd benne. 

Akármilyen is legyen az adott személy mások társaságában, jellemző viselkedési és 

viszonyulási mintázatait magával hozza, és reprodukálni fogja a terápia során is. A 

terapeutának olvasnia kell a sorok között, tehát sok esetben célravezetőbb, ha legalább akkora 

figyelemmel kíséri nyomon az ülés menetét [process], mint a beszélgetés tartalmát [content], 

vagyis az elhangzott mondatok értelmét. Menet (vagy „folyamat”) és tartalom a terápiás 

munka két különböző aspektusát jelölik. A tartalom az, amit a kliens elmond, amiről a 

beszélgetés folyik. A terápia menete ezzel szemben minden egyéb, ami jelentőséggel bír az 

ülés során. Mindaz a releváns információ például, amit a beteg az adott téma kapcsán 

509 Ibid. 329. 
510 Ibid. 330. 



 124  

elhallgat. Idetartozik az aktuális kapcsolat milyensége, a kliens nyitottsága vagy éppenséggel 

a hárítása, hallgatagsága. A terapeutának meg kell figyelnie saját érzelmeit is, hívja fel a 

figyelmet Yalom. Ha például unja az adott ülést, és alig győz a másik szavaira odafigyelni, ez 

könnyen abban lelheti meg a magyarázatát, hogy a kliens a lényegi témákat tendenciózusan 

elkerülve mellékes eseményekről monologizál. Ilyen esetben a terapeutának finoman, érzéssel 

ugyan, de be kell avatkoznia, és rá kell irányítania a kliens figyelmét: észrevette-e vajon, hogy 

jelentéktelen témákról értekezik, és hogy mit gondol, mi lehet az oka annak, hogy így tesz. 

„Autentikus kapcsolódás” ugyanis csupán abban az esetben fog létrejönni, amennyiben mind 

a két fél teljes mértékben jelen van az ülésen, és megosztja egyik a másikával az aktuális 

benyomásait. Tehát ugyanúgy interakció, mint azután reflexió erre az interakcióra. Továbbá 

korántsem egyes-egyedül a kliens élményei kerülnek itt terítékre, hanem a terapeutáéi 

úgyszintén, hiszen ez ugyancsak előreviszi a terápiás munkát.511

Ahogyan az emberek hozzászoknak ahhoz, hogy a terápiás kapcsolat relatív biztonsági 

zónájában kockázatot vállalva egyre inkább megnyíljanak, úgy idővel ezen a „mesterséges” 

környezeten kívül is megtanulják majd mind bátrabban fölvállalni önmagukat: „Amint a 

páciensek idővel felismerik a teljes elköteleződésük előtt tornyosuló akadályokat, 

beszűkültségüket, a felelősség elől való menekvésüket, nehézségeiket a másokhoz való 

viszonyulásaikban, úgy egyre jobban megértik, mi állja útját életterveiknek és 

kapcsolataiknak”. 512  A jól működő, példaértékű terápiás kapcsolat a minőségi és hiteles 

emberi kapcsolatnak egy új, belső sztenderdjét alakítja ki a kliensben. Ehhez hozzátartozik az 

is, hogy „a terapeuta soha nem hoz döntést a beteg számára, és elővigyázatos minden olyan 

belső meggyőződésével szemben, hogy ő tudja, mi volna a legjobb a betegnek.” 513  A 

terapeuta kettős feladata: elmozdítani és előmozdítani. Elmozdítani a tervszerű és megfontolt 

élet útjában álló útakadályokat, valamint előmozdítani a kliens cselekedeteiért való felelősség 

vállalását. A megoldások biztosítása ellenben határozottan nem tartozik a feladatai közé.514

Miben áll tehát az egyén autentikus létmódja? Azt leszögezhetjük, hogy az 

egzisztenciális szorongás elkerülése bizonyoson nem az autenticitás irányába mutat. 

Hasonlóképpen a felelősség elhárítása és a halhatatlanságba vetett hit mind inautentikus 

jegyek. Ezzel szemben az autentikus személyiség úgy definiálható, mint aki elköteleződik 

valamely számára fontos értékrendszer iránt, és felelősséget vállal azért, hogy értékeinek és 

511 Ibid. 331. 
512 Ibid. 
513 Ibid.,  kiemelés tőlem. 
514 Ibid. 



 125  

életének alapja semmi és senki másban nincsen lebetonozva, csakis önmagában. Az 

autenticitás az értelemkeresés és értékalkotás folyvást megújuló felvállalásában teljesül ki, 

amely soha nem téveszti szem elől, hogy az emberi létezés időben zajlik, lineáris, 

visszafordíthatatlan és bizonyosan véget fog érni. Dönthet valaki akkor is autentikusan, ha 

elhatározásával példának okáért egy olyan, már eleve létező princípium mellett kötelezi el 

magát, amely éppenséggel totális személyes autonómiája ellenében hat. Yalom említi az 

esetet, amikor egy lány, aki olyan kulturális miliőből érkezett, ahol az apa iránti feltétlen 

gyermeki engedelmesség általános elvárás volt, meghasonlott önmagával, mert egyszerre 

akarta betartani az átöröklött hagyományt, valamint követni saját elhatározásait. A terapeuta 

feladata ebben az esetben sem az, hogy a lányt arra szólítsa fel, hogy szakítson a tradícióval, 

és válassza az egocentrizmust, hanem hogy tisztázza önmaga előtt vágyainak és 

motivációinak értékrendjét, hogy aztán ezzel összhangban megfontoltan legyen képes 

határozni az életéről. „Az engedelmesség maga is lehet egzisztenciális döntés, amelyért az 

ember teljes felelősséget vállalhat.”515 Az egzisztenciális terápiának végső soron egy olyan 

személyiség-ideál lebeg a szeme előtt, amely fokozatosan birtokába jut az életéért felelősséget 

vállalás képességének, aki tehát megtanulja, „hogyan legyen saját anyja és apja”.516

515 Ibid. 337. 
516 Ibid. 339. 



 126  

II. 3. Ronald Laing egzisztenciális pszichiátriája 

Laing sok szempontból különc, úttörő, a maga útját járó konok konkvisztádor, akinek a 

gondolkodása rendkívüli mértékű befolyással bírt az Nagy-Britanniában kialakuló 

egzisztenciális pszichoterápia teoretikus és praktikus alapjaira. Legalábbis ez az a kép, amely 

– főként hívei körében – fennmaradt róla. Jóllehet a neve az antipszichiátria mozgalmával 

forrott össze, maga úgy volt gyakorló pszichiáter és terapeuta, hogy nyíltan vállalta a 

szembefordulást a klinikai pszichiátria aktuális alaptéziseivel és gyakorlatával, mindazonáltal 

az antipszichiáteri jelzőt mindig is elutasította.517 Feladatának nem a nemkívánatos emberi 

sajátosságok visszaszorítását, a „betegek” normalizáló átformálását tartotta, hanem a 

megértést, és a szenvedések enyhítését.518  Szembeszállt azzal a pszichológiai/pszichiátriai 

princípiummal, hogy „áthidalhatatlan hasadék tátong némelyek s az összes többi között”, 

vagyis hogy egyesek, az emberek többségükben normálisak, míg mások gyökeresen 

különböznek tőlük: abnormálisak.519

„Carl Rogerstől hallom, hogy Martin Buber mondta ki egyszer: a szkizofrének nem 

képesek Én-Te viszony kialakítására. Összegezése ez a pszichiátriai pozíciónak, s ez az 

álláspont, amelytől a magam véleménye eltér.” 520  Ez az idézet rögtön bevezet a laingi 

munkásság szívébe. Amit megmutat, az az, hogy Laing számára a vizsgálódások elsődleges 

terepe nem a normalitás világa, amely felé az egyénnek törekednie kellene, hanem éppen 

ellenkezőleg: egy marginalizált, stigmatizált és kitaszított csoport, a szkizofrének

tapasztalatának abnormálisként elgondolt terrénuma. A szkizofrén a radikálisan más, aki 

„elmerült a saját világában”, akinek „nincsen kapcsolata a valósággal”, akinek „meghasadt a 

tudata”, ezért nem teljesen emberi, nem olyan, mint te vagy én (már amennyiben te nem vagy 

szkizofrén). Az idézet arra is rámutat, hogy a kapcsolatiság viszonyrendszerének képessége az, 

amelyet hagyományosan elvitatnak a szkizofrénektől, és ezért Laing éppen azt kísérli meg 

demonstrálni, hogy a szkizofrének ugyanúgy (habár más módokon) képesek kapcsolatokra, 

mint mi, igénylik azokat, mi több: a valósággal ugyancsak nagyon is élő a kapcsolatuk. 

517  „Sosem neveztem magam antipszichiáternek, és tagadtam ezt a meghatározást, amióta csak barátom és 
kollégám, David Cooper bevezette. Mindazonáltal egyetértek azzal az antipszichiáteri tézissel, hogy a 
pszichiátria funkciója nagyjából-egészéből ez: kizárni és visszaszorítani azokat az elemeket, melyeket a 
társadalom kizárni és visszaszorítani kíván.” R. Laing: Bölcsek, balgák, bolondok. Egy pszichiáter útja. Ford. 
Tandori Ágnes – Tandori Dezső. KönyvFakasztó Kiadó, 2004, 27. 
518 „Nem tudtam kialakítani magamban azt az érzést, hogy nekem orvosi küldetésem lenne az embereket a
maguk akarata ellenére megakadályoznom, hogy úgy érezzenek, ahogy éreznek”. Ibid. 44. 
519 Ibid. 22. 
520 Ibid. 23. 



 127  

Szenvedésüket és visszahúzódásukat rendszerint éppen az idézi elő, hogy túlságosan is 

erőteljes és élénk a kapcsolatuk a valósággal. Ezt azonban nem tudják másként megélni, a 

többség számára merőben különös viselkedési mintákat alakítanak ki és gyakorolnak. Laing 

ezt írja: „akármi is legyen a kezelés, amiben részesülnek, mindjárt ott kell kezdenünk, hogy 

bármi furcsák legyenek is »nekünk« ekképpen »ők«, ugyanúgy »egyszerűen emberieknek« 

tekintjük »őket« mindvégig, mint »magunkat«.”.521  Vagyis azt igyekszik kimutatni, hogy 

nincs éles választóvonal vagy szakadék azok között, akiket megrögzötten nagyon másnak 

látunk, és azok között, akik mi magunk vagyunk. S hogy ennek az oppozíciónak a 

feltételezése nem csupán mesterséges, hanem többletszenvedés forrása is egyúttal. Ám ami 

számunkra a dolgozat szempontjából még érdekesebb, hogy ez a szembeállítás és 

elhatárolódás ugyancsak félrevezető is egyszersmind, hiszen olyan jelenségeket utal át az 

„ők” rémisztően idegen birodalmába, amelyek valójában velejükig általános emberi 

jelenségek, vagyis amelyek megjelennek mindannyiunk tapasztalatában, mégis kirekesztjük 

őket, mert tartunk tőlük, mert nemkívánatosak, „nem normálisak”. 

No de kik is azok a szkizofrének? Morel francia elmeorvos már a tizenkilencedik század 

derekán részletes leírást adott az általa még dementia praecoxnak nevezett tünetegyüttesről. 

Később Kraepelin is ezen a néven foglalta rendszertanába, és majd csak Bleuler lesz az, aki 

1911-ben a szkizofrénia elnevezést ajánlja, utalva a kifejezéssel a „pszichés funkciók 

szétesésé”-re, széttöredezésére. 522  A szkizofrénia a mai napig inkább heterogén 

betegségcsoportot jelent, semmint egy jól körülhatárolható betegséget. A ma is érvényben 

lévő orvosi definíciója így szól: „A pszichózisok egy olyan csoportja, amelyben a személyiség 

alapvető zavara, a gondolkodás jellegzetes torzulása, gyakran olyan érzés, hogy valaki idegen 

erők kontrollja alatt áll, néha bizarr téveszmék sora, percepciós zavar, abnormis indulati 

állapot, a realitással való kapcsolat zavara és autizmus mutatkozik.”.523 Lehetséges tünetei 

pedig a következők: 1. hallucinációk; 2. a gondolkodás tartalmi zavarai; 3. deperszonalizáció; 

4. derealizáció; 5. gondolatok elidegenedése, befolyásoltságának érzése; 6. érzelmi 

elsivárosodás; 7. a szemkontaktus zavara; 8. a mimika, pantomimia, a beszéd, valamint a 

gondolkodás elszegényedése; 9. gondolati elakadások; 10. indítékszegénység; 11. anergia, 

apátia, anhedonia; 12. a szociális és szexualitás aktivitás csökkenése; 13. figyelemzavar.524 Az 

1-5. pontok általában az akut szkizofréniásokra jellemzők, és az aktuális orvosi paradigma 

521 Ibid. 
522 Füredi J. – Németh A. – Tariska P. (eds): A pszichiátria rövidített kézikönyve. Budapest, Medicina, 2003, 251. 
523 Ibid., a BNO-10 definícióját követve. 
524 Ibid. 258. Crow és Andreasen modellje alapján. 



 128  

szerint patológiás hormonális termelődés okozza, míg a 6-13. pontok inkább a „krónikus 

szkizofréniák vezető tünetegyüttesét” alkotják, és megfigyelések (CT-vizsgálatok) azt 

támasztják alá, hogy strukturális cerebrális, magyarán agyi elváltozások felelősek érte.525

A medicina paradigmája szerint a szkizofrén személy intellektuális képességei 

megmaradnak ugyan, tudata általában tiszta, a személyiség azonban alapvető „torzuláson” 

esett át: „a személyiség zavara azokat az alapvető funkciókat érinti, amelyek a normális

személyiségnek egyéniségérzését, egyediségének tudatát és önállóságérzését biztosítják”.526

Mit állít ezzel a pszichiátria? Hogy a „normális személyiség” a következő jegyek mentén 

körvonalazható: önmagát olyan autonóm lényként tapasztalja meg, amelynek egyénisége van, 

és ez az egyéniség egyszersmind egyedi is, azaz nincsen belőle másik ugyanolyan. A 

„normális”, egészséges személy önálló, és tudja is magáról, hogy önálló, másoktól elkülönül, 

senki mással nem egyezik meg. Identitása van tehát, és biztos ebben a identitásban. A 

szkizofrén mindaz, aki nem a felsorolt jegyek mentén azonosítható be. Akinek nincsen 

önállóságérzete, nem tapasztalja meg magát egyediként és egyéniségként, hanem 

szélsőségesen heteronóm, „ágról szakadt” lény, aki hallucinációi kereszttüzében még abban 

sem bizonyos, kicsoda ő maga, a gondolatai egyáltalán az övék-e vagy ellenséges hatalmak 

erőszakolják a „fejébe”, aki önmagától és a (társas) valóságtól is elidegenedett, önmagába 

visszahúzódott, elsorvadt embercsök. 

Hol van azonban vajon ez az „önmaga”, ahová a szkizofrén, mint csiga a házába, 

„visszahúzódik”? Laing ugyanis erre kíváncsi: abban érdekelt, hogy kiderítse, egyes emberek 

miért jutnak arra a sorsra, hogy szkizofrénné válnak, míg mások – a többség – nem. Hogy 

ennek kizárólag genetikai okai volnának, ez heurisztikai szempontból harmatgyenge, hiszen 

nem mond többet annál, mint hogy aki vele születik, az bizony vele születik. De mivel? A 

szkizofrén tapasztalatot kutatja Laing, nem pedig megváltoztatni akar. Etikai alapállása ezzel 

összhangban a következő: „Semmi vágy és semmi ilyes kötelesség érzete nem maradt bennem, 

hogy másokra ráerőltessek bármit, amit magamra erőltetni nem szívesen hagynék. Mert 

minden egyéb összefüggésen túl, ez a dolog [a terápia] emberi viszonylatokkal van 

összefüggésben”. 527  Ezért mindennél alapvetőbb, hogy a terápiás kapcsolatot „valami 

elsődleges emberi bajtársiasság” formálja, ne pedig a hatalommal rendelkező orvosok furor 

terapeuticusa. Hiszen „[h]a páciens vagyok, más emberek döntik el, kivel és hogyan töltöm el 

525 Ibid. 
526 Ibid. 251. Kiemelés tőlem. 
527 Laing: Bölcsek… 52. 



 129  

az időmet. Megszabják testhelyzeteimet… s hogy mikor hol, mely társaságban. Mely hangok 

helyénvalóak, mikor, hol, kivel. Hogyan öltözzem. Mikor, hol, kivel-kikkel, együtt vagy 

külön, meddig alszom és vagyok ébren. Mikor hol, mit, kivel eszem. Életem minden kis 

megfigyelhető részletével kapcsolatban kivetkőztetnek csaknem minden 

diszkréciólehetőségből és felelősségből”. 528  Ezzel ellentétben Laing az autoritmia elvét 

propagálja. Ez az elv elismeri, hogy minden egyes embernek megvan a maga bioritmusa, és a 

joga ehhez a ritmushoz. Amennyiben ez a ritmus vagy tempó nincs ártalmára másoknak, úgy 

semmi jogunk nincs megakadályozni vagy megbélyegezni azt a személyt, aki nem az 

általánosan elterjedt vagy a „társadalmilag kívánatos” ritmus szerint él. A klinikai szetting 

azonban pontosan ezt teszi: előírja és betartatja az orvosok által jónak tartott ritmus követését, 

s már ez önmagában mérhetetlen fölösleges szenvedést von maga után, véli Laing. 

Megérteni a szkizofrént – mit jelent ez? Laing legkorábbi, e témában íródott könyve, a 

The divided self a szkizoid és szkizofréniás személyeket kísérli meg megismerni; célja, hogy 

„az őrületet, valamint a megőrülés folyamatát felfoghatóvá tegye”.529 A szemlélet, illetőleg a 

módszertan, amelyet alkalmaz, egzisztenciál-fenomenológiai, amelyet a következőképp 

határoz meg: „Az egzisztenciális fenomenológia arra tesz kísérletet, hogy egy személy 

világáról és önmagáról való tapasztalatának a természetét jellemezze. Nem annyira annak a 

kísérlete ez, hogy tapasztalatának partikuláris tárgyait írja le, mint inkább annak, hogy minden 

partikuláris tapasztalatot teljes világban-benne-létének kontextusában helyezzen el”. 530  A 

„szkizoid” és a „szkizofréniás” jelzők különböző állapotokra utalnak. A szkizoid olyan 

személy, akinek a tapasztalata kétféle módon hasadt: egyfelől repedés nyílt meg a világához 

való viszonyában, másfelől szakadás állt be az önmagával való viszonyulásában is. A szkizoid 

nem tudja „másokkal együttlétben” vagy a „világában otthonosan” megélni magát, hanem 

önmagát „kétségbeesett magányosságban és elszigeteltségben” tapasztalja, továbbá nem 

komplett személyként, hanem „hasadásként”, például egy, a testétől többé-kevésbé elvált 

elmeként. Vagy úgy, mint két vagy annál több én, stb. A szkizofréniás ezzel szemben arra a 

személyre utal, aki(be)n a fenti diszfunkcionalitások már olyan mértékben elhatalmasodtak, 

hogy állapota patológiássá vált. Diszfunkcionálásról van ugyanis szó: efelől egy pillanatra 

sem hagy kétséget Laing. Amíg ezek a diszfunkciók egészséges, ép [sane] világban-benne-

létként konstituálódnak, addig szkizoiddal van dolgunk. A szkizofréniás világban-benne-lét 

528 Ibid. 58. 
529 Laing: The divided self. New York, Pantheon Books, 1969, 9. 
530 Ibid. 15. 



 130  

azonban megbomlott [insane], pszichotikus. A kettő állapot közötti átváltozást kíséri nyomon 

Laing számos esettanulmányán keresztül.531

Az egzisztenciál-fenomenológiai módszer abból indul ki, hogy az adott személy 

tapasztalatának megértésében több hátránnyal, mint előnnyel jár, ha a test és elme 

kétosztatúságát alkalmazzuk episztemológiai platform gyanánt. A divatban lévő pszichológiai 

elképzelések Laing szerint az egyént előbb elszakítják világától, amelyhez valójában mindig 

is hozzátartozott, és valamely szélsőségesen izolált létezőként képzik meg. Majd ezt követően 

ezt a szabadon sodródó csónak módjára létező entitást szubsztancializálják, és – pusztán 

spekulatíve – különféle részeit vagy aspektusait különítik el. Ennek folytán kezdünk el 

magunkról mint egóról vagy szubjektumról gondolkodni, amelynek olyan „elemei” vannak, 

mint a felettes-én vagy az ősvalami. Holott a valóság az, hogy az egyén soha nem létezett a 

világával és a másokkal való eredendő összekapcsoltságon kívül, továbbá hogy valaki csakis 

annyiban lehet önmaga (tehát autonóm individuum), amennyiben ebben az originális 

belevontságban tapasztalja magát. Sem az ember nem létezhet világa nélkül, sem a „világ” az 

ember nélkül. A konkrétum, amellyel az egzisztenciális pszichiátria foglalkozik, nem más, 

mint az ember egzisztenciája, világban-benne-léte.532

Erre az erősen heideggeri és sarte-i fogalmisággal és szemlélettel operáló alapra kívánja 

Laing felhúzni az ún. személytudomány [science of persons] építményét, amely az embert 

nem a természettudományos modell szemüvegének lencséin át szemléli, nem organizmusként 

tehát, hanem személyként, akit más személyekkel való kapcsolata tesz azzá, aki. 533  Az 

önmagukat objektívnak deklaráló teóriákkal az a baj, hogy a személyt elszemélytelenítik, 

annak érdekében, hogy vizsgálódásuk objektumává, azaz objektívvá tehessék. Laing szerint 

ez éppen akkora és ugyanannyira szánalmas téveszme, mint a tárgyak téves 

megszemélyesítése.534 Ha személyként tapasztalunk meg valakit, akkor „felelős, döntésekre 

képes, röviden: önmagától cselekvő [self-acting] ágensnek” látjuk.535 Egyedül egy személy 

képes más személyek felismerésére, és amiképpen mi elvárjuk, hogy bennünket személynek 

ismerjenek (f)el, úgy a személytudomány megköveteli, hogy a másikat is személyként 

531 Ibid. 16. skk. 
532 Ibid. 17. sk. 
533 Ibid. 19. sk.  Nem vitatja el Laing az „objektív” természettudományos világnézet érvényességét sem, ám 
állítja, hogy jogosultsága a pszichológia terén sokkal kisebb, mint egyéb területeken.  Vö: Laing: Bölcsek… 250: 
„A pszichiátria megpróbál a legtudományosabban, a legszemélytelenebbül és a legobjektívebben kezelni valami 
olyan dolgot, ami a legszemélyesebb és legszubjektívebb.” 
534 Ibid. 23. 
535 Ibid. 21. 



 131  

tételezzük, ne pedig a személyes valóságától elidegenedett, dologszerű létezőként. Olyként 

tehát, mint önnön magunkat; ne pedig robotként vagy automataként. 

A szkizoid és szkizofrén emberek azonban éppen így „tesznek”: elidegenedett robotként 

vagy automataként tapasztalják nem csupán a többi embert, hanem mindenekelőtt önmagukat. 

Érezhető, hogy a személy-lét forog itt kockán. Mettől és meddig számít személynek valaki, 

akit ugyanazzal a „méltósággal” ruházunk fel, mint önmagunkat? Ám ez a felfogás 

félrevezető, hiszen az egzisztenciális terápia éppen az értéksemlegesség univerzális 

követelményének szellemében utasítja el a „beteg” alacsonyabb funkcionálási szintjének 

morális értékeléssel való összekapcsolását. A szkizoid nem kevésbé személy, mint a nem-

szkizoid. Kétségtelen azonban, hogy a patológiássá vált folyamatok megfoszthatják a 

szkizofrént a személy-létre való képességtől. Ám ettől vajon csökken annak az egyénnek a 

méltósága, aki állandó kórházi kezelésre szorul? Aligha. Legalábbis Laing szerint bizonyosan 

nem. 

Az egzisztenciális fenomenológia a terápiában ama mód rekonstruálását kísérli meg, 

ahogyan a beteg önmagaként a világában van. Elvégre a beteg a kezelési szituációba magával 

hozza jellegzetes egzisztenciáját, tejes világban-benne-létét, amely csakis őrá jellemző. Ezért 

a terapeutának nem más a feladata, mint artikulálni a másik „világát”, valamint azt a módot, 

ahogyan a „beteg” a világában van. 536  Bizonyára nem kelt különösebb megütközést a 

feltételezés, miszerint a világban-benne-lét módozatai egyénről egyénre jelentősen eltérhetnek. 

Ezzel kapcsolatban azonban fellép egy követelmény a terapeutával szemben, mégpedig hogy 

legyen bármennyire is távoli vagy idegen számára páciensének sajátos fenomenológiai 

tapasztalata, azt nem tárgyiasíthatja, nem idegenítheti el, hanem élő-eleven személyként kell 

belebocsátkoznia a másik világába, hátrahagyva minden előítéletet azzal kapcsolatosan, kinek 

van igaza, kinek „realisztikusabb” a tapasztalati módja.537 A terapeuta nem mondhatja, de 

még csak nem is képzelheti, hogy a saját hivatkozási, értelmezési rendszere legitimebb, mint a 

betegéé, mert ebben az esetben elvétené annak az egyedüli lehetőségét, hogy a másik személy 

világban-benne-létét megragadhassa. A terápia ugyanis azt szándékszik feltárni, hogy mi 

milyen jelentéssel bír a másik ember számára, nem pedig nézeteket kíván validálni, vagy 

éppen ellenkezőleg, diszkreditálni. A feladat továbbra is a megértés. 

536 Ibid. 24. 
537 Ibid. 25. 



 132  

Miért van kitüntetett szerepe éppen a terápiának a megértést illetően? Mert tudatos 

szintre emelkednek tények, amelyek mindezidáig elkerülték a beteg figyelmét. „A 

pszichoterápiás folyamatban az ember elkezd mind többet látni állapotából.”538  Ez azzal 

párhuzamosan és annak köszönhetően megy végbe, hogy a terapeuta lépésről lépésre 

felgöngyölíti a beteg viselkedési mintázatai mögött meghúzódó kiterjedt értelemhálózat 

rejtélyeinek fonalát. Ez az értelemhálózat a felelős ugyanis azért, kinek milyen a személyes 

világban-benne-léte, hogyan tapasztalja önmagát, milyen kapcsolatokra képes szert tenni 

másokkal. A másokkal való kapcsolatiság Laing szerint esszenciális, ugyanakkor paradox 

részét képezi annak, akik vagyunk. Yalomhoz hasonló módon azt állítja, hogy minden egyes 

ember tudatában van annak, hogy másoktól elkülönült létező. Másfelől viszont Yalommal 

szemben úgy véli, hogy ezt az elkülönültséget alapvető kapcsolatiság egészíti ki, tehát nem 

vagyunk olyannyira elszigetelt létezők, mint ahogyan azt az amerikai szerző hajlamos 

lefesteni. A paradoxon ellenben arra vonatkozik, hogy noha a kapcsolatiság lényegi aspektusa 

létezésünknek, egyetlen konkrét személy sem képezi ennek szükségszerűen részét.539 Más 

szóval: világban-benne-létünk mindig is együttlét, de hogy történetesen kivel vagyunk együtt, 

az esetleges. 

Laing egy hároméves kisfiúval való terápiájáról beszámolva jegyzi le a következőket: 

„Amikor aztán újra megjelent a szobámban, azt kérte, hadd játszhasson magában, de én se 

menjek el.” Hogy miért érdekes ez? Mert megvilágítja a terápia lényegét. „Ez a két kérés 

mintha tökéletesen kifejezte volna, amit mások a terápia révén kívántak tőlem. Azt akarták, 

hogy eljátszhassanak valamiféle drámát, és én legyek jelen, de ne avatkozzam közbe, ne 

állítsam le őket, megváltoztatásukra se törekedjem »interpretálással«, hipnózissal vagy más 

olyan eljárásokkal, melyeknek efféle átalakítás lenne a célja.”.540 Laing azonban mégis úgy 

véli, hogy az interpretáció nélkülözhetetlen velejárója a terapeuta munkájának, és Diltheyre 

hivatkozva fejti ki, hogy a másik megértésében, akárcsak a szövegek értelmezésénél, 

segítségünkre lehet az a képességünk, amit empátiának, beleérzésnek nevezünk. 541  A 

„megértés művészete” abban áll, hogy képessé válunk a másik szemével látni a dolgokat, és 

annak fényében értelmezni a cselekedeteit és reakciót, hogy számára mit jelent az adott 

szituáció, amelyben találja magát, és amelyben megnyilvánul. Ebből érthető meg az is, hogy 

miért a jelen, a terápiás kapcsolat jelenidejűsége kap elsöprő nyomatékot a múlttal szemben: 

538 Laing: Bölcsek… 229. 
539 Laing: The divided… 25. 
540 Laing: Bölcsek… 225. sk. 
541 Laing: The divided… 32. sk. 



 133  

mindig a jelenben tárul fel ugyanis a páciens világban-benne-léte. Ha a cselekedeteire rögtön 

mint egy általunk valószínűsített betegség szimptómáira tekintünk, akkor már eleve 

ráaggatjuk gondolkodási kategóriánkat a betegre, és ezzel azt implikáljuk, hogy a másik 

személy aktuális jelene múltjából mechanikus módon következik. 542  Márpedig ez Laing 

szerint téves feltételezés. S az még hagyján, hogy téves, de a terápia legsajátabb értelmét 

veszíti el ezáltal, hiszen a determinisztikus szemlélet minden apró részletre figyelemmel van, 

csak éppen arra nem, hogy mi az, amit a beteg kommunikálni próbál az orvos felé. Lehetséges 

mindent tudni a szkizofrénia kóroktanáról anélkül, hogy akár csak egy fikarcnyit is 

megértenénk egyetlen szkizofrént. „Figyelni és hallgatni egy beteget, és a szkizofrénia (mint 

»betegség«) »jeleit« látni, illetve figyelni és hallgatni őt egyszerűen mint egy emberi lényt 

radikálisan különböző módjai a figyelemnek és hallgatásnak”.543

Lényeges belátás, hogy a betegnek nem „szkizofréniája van”, hanem ő maga szkizofrén. 

Nem olyasvalami ez, amit el lehetne kapni, ahogyan egy vírust, hanem a személyiség és a 

tapasztalat (avagy világban-benne-lét, ahogyan Laing előszeretettel használja a kifejezést) egy 

sajátos módjával van dolgunk. A terapeutának olyan mérvű fogékonyságra és lelki 

képlékenységre kell szert tennie, hogy a világnak a számára mégannyira különös és idegen 

látásmódját is megtanulja elsajátítani. Amikor áthelyeződik a másik szemléletébe (értsd: 

empátiával megérti annak világban-benne-létét), akkor saját pszichotikus lehetőségeire 

támaszkodik, anélkül azonban, hogy épelméjűségének búcsút intene. „Egyedül ily módon 

juthat el a beteg egzisztenciális pozíciójának megértéséhez.” 544  Mi ez az egzisztenciális 

pozíció? Azoknak a személyes, egzisztenciális igazságoknak a birodalma, amelyeknek 

oszlopain a másik személy világértelmezése nyugszik. „Megélt” [lived], szubjektív 

igazságokról van itt szó, olyanokról tehát, amelyek minden fennakadás nélkül 

ellentmondhatnak a konszenzus által elfogadott „objektív” igazságoknak. A beteg életének 

szempontjából mindazonáltal lényegibbek. Ha valaki például azt állítja, hogy halott, semmire 

nem jutunk, ha logikai úton bebizonyítjuk neki, hogy képtelenségeket állít: hogyan is volna 

halott, ha itt áll mellettük, és képes azt állítani, hogy halott. Az általa kimondott propozíció 

egészen más síkon mozog, mint amit a közmegegyezés érvényesnek fogad el. Önmagát 

halottnak, azaz élettelenek, vagyis a „közös” világtól fényévekre szakadt, minden kötődéstől 

mentes, semmiben lebegő semminek tapasztalja. Ez az ő szubjektív igazsága, amelyet csak 

így tud kommunikálni a terapeuta felé: „halott vagyok”. Erre ráhúzni, hogy a beteg 

542 Ibid. 34. 
543 Ibid.  
544 Ibid. 35. 



 134  

tévképzetes, egyenértékű a nem megérteni akarással. Azonfelül az állítás azt is jelentheti, 

hogy ő maga halott, vagyis akit önmagaként tapasztal(t), az elveszett valami feneketlen kút 

mélyén, sehogyan sem tud felszínre törni, és a totális kétségbeesettség és enerváltság 

stádiumában már pusztán csak annyi erőt érez magában, hogy ezt a tapasztalatát a következő 

formába öntse: „(én) halott vagyok, (én) meghaltam”; akivel most beszélgetsz, az nem én 

vagyok. És ezen a ponton érkezünk el az autenticitás problematikájához. 

A kulcsfogalompár az ontológiai biztonság, illetve az ontológiai bizonytalanság

[ontological security/insecurity] kettőse. Laing – Tillich-hel szorosan együttgondolkodva – 

arra a megállapításra jut, hogy az embernek szembe kell néznie a lét – saját létezése – 

bizonytalanságaiból adódó szorongással, és erre a szorongásra alapvetően két módón 

lehetséges választ adni. Az egyik az ontológiailag545 biztos személy reakciója, aki – tillich-i 

terminológiával élve – kellő létbátorságot gyűjt magában ahhoz, hogy szembenézzen az 

egzisztenciális szorongással. A másik az ontológiailag bizonytalan személy reakciója, aki erre 

nem képes. Nem szabad azonban, hogy megtévesszen bennünket ez az élesnek tűnő dichotóm 

felfogás: az ontológiailag biztos személy ugyanúgy nem valamiféle szuperhős, aki félelem 

nélkül dacol a sors viharaival, amiképpen az ontológiailag bizonytalan személy sem a 

bátorsági skála ellenpólusán guvadt szemekkel vacogó, tehetetlen, gyáva ember. Laing 

gondolatmenete nagyon is abba az irányba mutat, hogy bárki válhat ontológiailag biztos vagy 

bizonytalan személlyé, attól függően, hogy milyen környezeti – és elsősorban családi – 

hatásoknak volt vagy van kitéve. Mégis, az ontológiailag bizonytalan személy tipikus példáját 

a szkizoidokban látja és láttatja. 

Milyen tehát az ontológiailag biztos személy? 

Egy ember a világban való jelenlétét érezheti olyként, hogy ő egy valódi, élő, teljes, és – temporális 

értelemben – folyamatos személy. Mint ilyen, képes kinn élni a világban és másokkal találkozni: a világot 

és másokat egyaránt valódinak, élőnek, teljesnek és folyamatosnak tapasztalja. Az ilyen alapvetően 

ontológiailag biztos személy az élet minden – társadalmi, etikai, szellemi, biológiai – kockázatával oly 

módon néz szembe, hogy közben szilárd bizonyosság járja át önmaga és mások valóságával és 

identitásával kapcsolatban. […] Az egyén tehát önmagát mint valódit, élőt, teljeset tapasztalja; aki 

szokványos körülmények között olyannyira különbözik a világ többi részétől, hogy identitása és 

autonómiája soha nem kérdéses; aki időbeni folytonosság; akinek belső konzisztenciája, 

szubsztancialitása, eredetisége és értéke van; aki térbelileg egybeesik a  testével; és aki születésével vagy 

545 Laing megjegyzi, hogy az „ontológia” fogalmát itt nem a hagyományos értelemben vett ’lételmélet’ gyanánt 
használja, hanem a létezéssel kapcsolatos melléknévi határozószóként. Vö. ibid: 40, 1. lábj. 



 135  

akörül kezdetét vette, és halála által ki van téve a megsemmisülésnek. Ennélfogva az ontológiai biztonság 

szilárd magva él benne.546

Hangsúlyozom, hogy Laing nem azt állítja, hogy a szóban forgó személy objektív 

mércével mérve ilyen, mert hát elég bajosan találhatnánk például olyan embert, aki térbelileg 

nem esik egybe a testével. Mindezek a jellemzők az ontológiailag biztos személy belső 

tapasztalatáról beszélnek; ha tetszik, világban-benne-létét jellemzik. Az ontológiailag 

bizonytalan személy világról való tapasztalatát ezzel szemben a következő karakterisztikumok 

teszik ki: 

Lehetséges, hogy az egyén életének szokványos körülményei között inkább nem valódinak, semmint 

valódinak érzi magát; a szó szoros értelmében halottabbnak, mint élőnek; a világ többi részétől való 

elkülönböződésben bizonytalannak, úgyhogy identitása és autonómiája mindig kérdésesek. Elképzelhető, 

hogy nincs birtokában az önmaga időbeli folytonosságáról való tapasztalatnak. Lehet, hogy nem 

rendelkezik önmaga konzisztens voltának és összefüggőségének elsöprő érzésével. Önmagát inkább nem-

szubsztanciálisnak, mintsem szubsztanciálisnak érzi, és képtelen annak feltételezésére, hogy olyan 

anyagból gyúrták, ami eredeti, jó, értékes. És talán önmagát a testétől részlegesen elszakadtnak érzi.547

Óriási különbség a két tárgyalt típus között, hogy ami az egyik számára örömet okoz, 

mint például a másokkal való kapcsolatiság, az a másiknak csak nyűg és szenvedés forrása, 

mivel az ontológiailag bizonytalan személy elsősorban azzal van elfoglalva, hogy megőrizze 

önmagát; az örömszerzésre nem sok ideje jut. Aki biztos a létében, annak nincs szüksége arra, 

hogy napról napra, pillanatról pillanatra saját hamvaiból felépítse önmagát. Aki ellenben nem 

biztos a létében, annak élete szüntelen rettegés, félelem attól, hogy elveszíti önmagát, rémület 

a világ felbomlásától, végső soron az értelem szétesésétől. A terápiában a legfőbb probléma 

ezért éppen az, hogy egy ontológiailag biztos embernek egész egyszerűen nincsen olyan 

jellegű tapasztalata, ami fogékonnyá tehetné, akárcsak megsejtethetné vele a másik személy 

szenvedésének természetét, tapasztalatának radikális másságát. Példának okáért az orvosnak 

meg kell értenie, hogy a szkizofrén személy nem „veszíti el a kapcsolatát a valósággal”, és 

nem „húzódik vissza önmagába”, hanem helyesebb úgy látni a dolgot, hogy a külső 

események nem ugyanolyan módon hatnak rá, mint másokra. Ez korántsem jelenti, hogy 

kevésbé hatnának rá: jellemzőbb az, hogy erősebben befolyásolják.548

Az ontológiailag bizonytalan személyek Laing taxonómiája szerint a szorongás három 

fajtájától szenvednek. Ezek: 1, elmerülés; 2, összeroppanás; 3, petrifikáció és 

546 Ibid: 40, 43. 
547 Ibid. 43. 
548 Ibid. 44. 



 136  

elszemélytelenedés. Az elmerülés [engulfment] az attól való szorongást nevezi meg, hogy a 

személy elmerül, beleolvad valami vagy valaki másba, totálisan elveszítve ezzel önmagát. Ez 

ellen gyakorta azzal védekeznek, hogy teljesen elszigetelődnek más emberek társaságától, 

annak érdekében, hogy önmagukat megőrizzék. A szorongást tehát az önmagaság 

elveszítésétől való kontrollálhatatlan félelem okozza. A szkizofrén nem ritkán attól retteg, 

hogy egy másik személy képes kiradírozni identitásának határait, pusztán csak azáltal, hogy 

valamilyennek látja, elgondolja őt, és ennél fogva hatalmában áll önmagába kebelezni, 

szétmállasztani, elnyelni őt. Ezért az elmerüléstől rettegő ember jobban fél attól, ha szeretik, 

mintha gyűlölnék, mert a szeretetben követelőzést lát, amely integritására tör. Az 

összeroppanástól [implosion] való szorongás azzal van összefüggésben, hogy az egyén 

önmagát semmiként tapasztalja: nem egyéb ő, mint vákuum, és hiába vágyik kitörni a világ 

felé, megtelni tartalommal, az attól való rémület, hogy a (kül)világ gázként beszökve 

összeroppantja az ő belső ürességét, mindennél erősebb. A világ üldözi az embert, azzal 

fenyeget, hogy mint láva futja el és olvasztja szét azt a valakit, aki az ember valódi önmagája 

[real self]. A petrifikáció és elszemélytelenedés szorongása az eddigiekkel szoros 

összefüggésben annak a tapasztalatnak a borzalmára utal, amikor az egyén úgy érzi, a kővé 

változás réme leselkedik rá, vagyis az, hogy szubjektivitásától és autonómiájától megfosztatik, 

puszta dologgá változik. Az ilyen embereknek állandó visszaigazolásra van szükségük 

másoktól, hogy ők maguk személyek, azaz eleven és szuverén lények, nem pedig 

elszemélytelenedett dolgok. Laing itt Sartre-nak A lét és a semmiben található elemzéseire 

hivatkozik, mint a szubjektivitás elveszítése felett való aggodalom „briliáns” példájára, 

amelyen az ember úgy próbál meg úrrá lenni, hogy a másik szubjektivitását maga iparkodik 

objektivizálni, mielőtt még a másik tenné – feltételezése szerint – ugyanezt vele.549

A lét és a semmi Sartre-jával ellentétben azonban Laing úgy véli, nem szükségszerű, 

hogy ennek mindenki számára mindig is így kell lennie. „Annak képessége, hogy 

autonómként tapasztaljuk önmagunkat, azt jelenti, ténylegesen felfogtuk, hogy mindenki 

mástól elkülönült személyek vagyunk.”550 Aki a másik személy által való megsemmisüléstől 

vagy petrifikációtól szorong, vagy akár csak tart is egy kicsit tőle, az nem teljes mértékben 

biztos önnön létében és identitásában. Heideggert és Sartre-t idézi Laing, amikor azt írja, hogy 

nem halhatom más halálát a másik helyett, amiképpen ő, a másik sem szerethet helyettem 

549 Ibid. 49. 
550 Ibid. 55. 



 137  

vagy hozhatja meg helyettem az én döntéseimet.551 Vagyis röviden: a másik nem lehet én, és 

én nem lehetek a másik.552

Úgy tűnik, a személy határainak tisztelete, vagyis az önidentitás tisztán látása az a 

kritérium, amely Laing számára a kulcsot jelenti az autentikus létmódhoz. Meggyőződése, 

hogy létezik olyan, mint „valódi önmaga” [true self], és olyan is, hogy „hamis önmaga” [false 

self]. A hamis önmaga az, aki a szkizofrénből beszél, amikor valamely egzisztenciális 

szorongás hatása alatt képtelen megnyilvánulni a valódi önmaga. Ha például az anya gyűlöli a 

lányát, akkor a lány valódi önmagája gyűlölni fogja az anyját, de félni is fogja őt, valamint 

áhítani a szeretetét és az elfogadását, ezért a felszínre kerülő személyiség engedelmes lesz, 

hogy személyes integritását megőrizze. Ugyanakkor miután valódi érzelmeit és önmagát 

egyre mélyebbre taszítja, egyre nagyobb lesz a meghasonlottság benne hamis önkifejezése 

(„szeretlek, anya, és meg akarok felelni neked”), és valódi önmagának nem-kifejezése 

(„gyűlöllek, mert gyűlölsz és mert rosszul bánsz velem”) miatt. A személyes integritás 

megmenekül ugyan, de törékeny lesz, miközben az identitás egyre inkább elveszíti kontúrjait. 

Az ilyen leány azután patológiássá válva megőrizheti anyját – vagyis anyjáról való képét – 

egy hamis önmaga formájában, aki szüntelenül korholja őt – a lányt –, amiért nem szereti őt – 

az anyát. Pszichotikussá váló szkizofréneknél az anya-önmaga akár a valódi anya halála után 

is előtörhet, háttérbe szorítva a lány valódi önmagáját. 

Amire rámutat ez a sematikus példa, az az, hogy az autenticitás Laing szerint a valódi 

önmagával való harmonikus viszonyban áll. Amikor azért feddik meg a kisfiút, mert hazudott 

az anyjának, és az anya azt állítja, hogy a hazugságot „látja” a fiún, akkor a fiú meg van róla 

győződve, hogy az anyja valóban tudja, mikor hazudik és mikor nem. Amint azonban 

megtanulja, hogy az anya nem tudhatja, mikor állít igazat, mivel nem „lát bele” a fejébe, 

akkor lép Laing szerint a fiú az autonómmá válás rögös útjára, hiszen ezen keresztül tanulja 

meg, hogy létezik egy olyan világban-benne-lét, amely egyedül az övé, és bárki bármit 

mondjon, ehhez senki nem férhet hozzá, mert szilárd határai vannak. Hasonló módon, a 

terápiában a pácienseknek megmondani, melyik legyen a valódi önmaguk, és merre kellene 

lépniük a célból, hogy autentikusak legyenek, kontraproduktív húzás volna, hiszen a terapeuta 

mint mindentudó guru épülne bele az útkeresésben lévő személyiségbe. Holott a cél, hogy a 

páciensek megtanuljanak egymaguk felelősséget vállalni azért, amivé válni akarnak.553 És ez 

551 Jóllehet általános az arra való hajlam az emberekben, hogy mások helyett hozzanak döntéseket. 
552 Ibid. 
553 Ibid. 64. 



 138  

talán azt is megvilágítja, hogy a „valódi önmagát” nem feltétlenül úgy kell elképzelnünk, mint 

ami ott üldögél a hamis énképek vaskos rétegei által lefedve a lélek legmélyén, hanem inkább 

mint olyasvalamit, ami folyamatos megvalósulás alatt áll, ha az ember megtanul a saját 

ritmusában élve – autoritmia – búcsút inteni az integritására korábban veszélyesnek tűnő, 

ámde valójában még feltétlenül hatással sem bíró tényezőknek. Az ontológiailag bizonytalan 

személyek nem csupán az „abnormálisak” köréből kerülnek ki, hanem valójában az emberek 

szignifikáns hányada bizonytalan létének és személyének határait illetően. A változás 

lehetősége azonban mindazok számára adott, akik még nem kerültek oly távol a többi 

embertől, hogy csak egy terapeuta közreműködése mellett lehetnek képesek szabadabbá válni 

hamis önmaguk levetkőzésére. Aki erre már saját erejéből nem képes, azt az egzisztenciális 

pszichoterápia segítheti egy autonómabb és autentikusabb állapot elérésében. 



 139  

II. 4. Brit egzisztenciális pszichoterápia 

Az egzisztenciális pszichoterápiának a kortárs amerikai megközelítés mellett létezik egy 

brit variánsa is, amely elsősorban Emmy van Deurzen nevéhez és munkásságához köthető. A 

korábban London School of Existential Analysisként ismert irányzat a ’80-as évek végétől 

fogva a Society for Existential Analysis elnevezésű csoportban tömöríti magába az 

egzisztenciális terápia képviselőit és legújabb teoretikusait, akik közül a legbefolyásosabbak – 

van Deurzen mellett – Ernesto Spinelli és Hans Cohn. Filozófiai szellemi elődeik között 

gyakorta emlegetik Kierkegaard-t, Nietzschét, Heideggert és Sartre-t, míg a pszichiátria 

berkeiben Binswanger, Boss, Frankl, Jaspers és May mellett mindenekfelett Laing az, akire 

hivatkoznak. 554  Különösen van Deurzen az, aki Laing elemzéseit és terápiás törekvéseit 

igyekszik számos munkájában továbbfejleszteni, valamint szisztematikusan kifejteni.555

A brit iskolát az amerikai testvérmozgalomtól mind történelmi gyökereiben, mind 

orientációjában megkülönbözeti az, hogy míg az óceánon túliak a pszichológia humanisztikus 

mozgalmával kéz a kézben álltak a nagyközönség elé, és jellegzetesen amerikai értékekre 

(személyes szabadság és egyéni döntéshozás) helyezték a hangsúlyt, addig a britek a 

humanisztikus terápiát túlságosan technika-központúnak és gyors megoldásokra irányulónak 

tartják.556  Már a fent felsorolt szellemi elődök nevéből kitűnik, hogy a brit iskola szinte 

kizárólag az európai örökségre épít, és eltekint Rogers vagy Maslow személyközpontú 

terápiás belátásainak alkalmazásától. Mi több, azt olvassák az amerikaiak fejére, hogy az 

egzisztenciális filozófiának az alapvető koncepcióit torzítják el, illetve értelmezik félre, 

amikor azok gyakorlati alkalmazhatóságait kutatják. Az önmegvalósítás [self-realization], 

valamint a személyes növekedés [personal growth] aránytalan nyomatékosítása a 

humanisztikus megközelítést kimondottan kétessé avatja az egzisztencialista hagyományon 

nevelkedett európai terapeuták szemében, mert látszólag villámmegoldásokat kínál olyan 

egzisztenciális problémák kezelésére, amelyek történetesen nem „megoldhatók”. Ahogyan 

554 E. van Deurzen: Existential Counselling and Psychotherapy in Practice. London – Thousand Oaks – New 
Delhi, Sage, 2002, ix-x. 
555 Lásd van Deurzen: Everyday Mysteries: Existential Dymensions of Psychotherapy. London, Routledge, 1997; 
illetve Existential Counselling and Psychotherapy in Practice. London, Sage, 1998; valamint Psychotherapy and 
the Quest for Happiness. London, Sage, 2007; továbbá Raymord Kenwarddal közösen: Dictionary of Existential 
Psychotherapy and Counselling. London, Sage, 2005.  
556 van Deurzen: Existential... xiv. 



 140  

van Deurzen fogalmaz, az egzisztenciálfilozófusokról írván: „Nincs az írásaikban semmi, ami 

az önmegvalósító egyének által lakott földi paradicsom kilátásával kecsegtetne.”557

Mindazonáltal nyilvánvalóan azonos tőről fakad a két hasonszőrű irányzat, amely tényt 

a közös szellemi tradícióra való gyakori referenciákon túl az is mutat, hogy az egzisztenciális 

megközelítés egységét az emberi valóságról való tapasztalat egy jellegzetes módjában vélik 

felmutathatni, nem pedig mondjuk speciális terápiás technikákban. Az egzisztenciális 

pszichoterápia nem egy iskola, hanem az ember világban-benne-létként való felfogása, és 

ennek a felfogásnak az érvényre juttatása a pszichés megbetegedések fenomenológiai 

elemzésénél, majd pedig a gyógyítás lehetséges módozatainak számbavétele során. Ez a 

megközelítés lényegét tekintve értéksemleges, azaz eleve elveti annak a megoldásnak a(z) – 

amúgy kézenfekvő – lehetőségét, hogy érvényben lévő, népszerű vagy legalábbis elterjedt 

értelemmintázatokat és célokat sulykoljon a betegbe. Helyette azon munkálkodik, hogy 

„lehetővé tegye az emberek számára saját értékeik, hiteik és életük céljának újrafelfedezését. 

Az egzisztenciális terápia célja, hogy az ember újra – vagy talán az első alkalommal – 

valóságosként tapasztalja meg önmagát. Ez azt jelenti, hogy az emberi limitációk és 

lehetőségek fényében ismeri meg önmagát, és hogy a számára legkielégítőbb módon kötelezi 

el magát teljes szívvel az élet mellett.”558

Lássuk tehát, mi a kiindulópontja a brit egzisztenciális terápiának. Emlékezhetünk, hogy 

May és Yalom esetében a kiindulópont a szorongás volt. Van Deurzen ezzel szemben a 

tisztánlátás követelményét tekinti a terápia sarokkövének. Miféle tisztánlátás? Kinek a 

tisztánlátása? Először is: a terapeuta feladata, hogy önmaga előtt tisztázza egzisztenciális 

alapállását, önnön értékrendszerét, és, ami a legnehezebben tetten érhető: saját metodológiai 

előfeltevéseit, amelyek ugyan működésbe lépnek, mihelyt kezdetét veszi a terápia, ám 

amelyekkel rendszerint éppen saját maga nincsen tisztában. Clare et disticte. Ez tehát egy 

elengedhetetlen megelőző lépés annak érdekében, hogy a kliens 559  a lehető legteljesebb 

mértékben előre lássa, mit várhat el – és hogy mit nem – a terápiától, illetőleg az adott 

terapeutától. Egy terapeuta csak abban az esetben jogosult az „egzisztencialista” jelzőre, 

fogalmaz meglehetősen markánsan van Deurzen, amennyiben az élet megértésének feladatát 

557 Ibid. 
558 Ibid. xi. 
559 A brit egzisztenciális terápia is inkább a kliens [client] kifejezést részesíti előnyben a páciens vagy beteg 
[patient] szóval szemben, hogy már a szóhasználattal is a terápiás kapcsolat hagyományos paternalisztikus 
egyoldalúsága ellenében hasson. 



 141  

priorizálja. 560  Tudatosítania kell tehát saját személyes nézeteit az életről, és széles 

spektrummal kell rendelkeznie más nézetekről is, hogy a kliens segítségére lehessen annak 

értelemkeresése folyamatában. Másodsorban szükséges az, hogy a terapeuta asszisztenciája 

mellett a kliens tudatos szintre emelje saját előfeltevéseit, tisztán lássa esetenként 

inkonzisztens nézeteit, illetve ambivalens, olykor paradox viselkedési mintáit. Az 

egzisztenciális terápia legalapvetőbb posztulátuma ugyanis, hogy „lehetséges az életnek 

értelmet adni, és hogy ezt tenni értelmes dolog.” Másképpen szólva: „esszenciálisnak tartjuk, 

hogy az embereknek konzisztens vonatkozási rendszerük legyen, amellyel saját életükre 

reflektálnak, és amellyel tapasztalataikat rendszerezik.”561 Tisztán látni, tudatosítani mindazt, 

ami prereflektíve nem látható tisztán és nem tudatos, ám amely mindamellett orientálja az 

embert a világban. 

Az egzisztenciális terápia nem egyéb tehát, mint az élet számára releváns értelem 

feltárásának folyamata, az értelem fellelésére irányuló kutatás. 562  Ennélfogva 

alapkövetelmény a terápiára jelentkező klienssel szemben, hogy elkötelezze magát amellett, 

hogy nyíltan és teljes őszinteséggel feltárulkozzék a terápiás vizsgálat számára, és hogy maga 

is aktívan részt vegyen az értelemkeresés processzusában. Erre utal az a sokatmondó tézis, 

hogy a kliensnek előbb saját életének önmaga számára való jelentésével kell tisztába jönnie, 

mindazt megelőzően, hogy problémáinak értelme feltárulhatna számára. 563  Saját életének 

viszont természetesen senki más nem tulajdoníthat legitim módon értelmet, csakis önmaga. 

Ezért hát az egyedül a külső segítségre váró visszahúzódó passzivitás, vagyis a kliens 

kiszolgáltatott és tehetetlen objektumként való öndefiníciója az, amelynek gondolatától meg 

kell szabadulni már a terápia kezdetén. A felelősségvállalás és az elköteleződés az a két 

tartóoszlop, amelyre azután az előfeltevések tisztázásának fenomenológiai vizsgálata 

fölépítheti a maga építményét. 

Miért van az embereknek szükségük arra, hogy tisztán lássák világban-benne-létüket? 

Valóban nélkülözhetetlen minden személyes prekoncepció, jellemző viselkedési alakzat és 

kognitív idioszinkrázia jelentésének aprólékos felfejtegetése? Van Deurzen amellett érvel, 

hogy az emberek gyakrabban hajlanak önbecsapásra az élettől, mintsem a haláltól való 

félelmükben.564 Nem tudják, nem ismerik, nem veszik a fáradságot, hogy végiggondolják 

560 van Deurzen: Existential... 3. 
561 Ibid. 
562 Ibid. 
563 Ibid. xiii. 
564 Ibid. 32. 



 142  

életük lehetőségeit és korlátait, és hogy higgadt módon értékeljék, tegyék mérlegre, mire 

lehetnének képesek életük során, illetőleg hogy mire nem érdemes energiát fecsérelniük. Az 

emberek olyan eshetőségektől rettegnek, amelyek csak homályosan sejlenek fel előttük, és 

amelyeknek a valós jelentőségét soha nem latolgatják: csendes szorongásban élnek inkább. 

Realista módon szembenézni a személyes élet kínálta végtelen terekkel és áthidalhatatlan 

szakadékokkal, nyugalommal tekinteni át a lehetőségek leltárát a legnagyobb kihívás, amely 

az embert érheti. Ezért szereti is elkerülni, megtéveszteni önmagát, eltussolni ezt a 

létfontosságú tisztázási szükségletet. Ha azonban a homokba dugja a fejét, végeredményében 

előbb-utóbb mégis kénytelen lesz szembesülni azokkal az égető problémákkal, amelyek elől 

menekül. Az élet értelmetlenségének, abszurd voltának konklúziója, és az azt követő 

kétségbeesés leginkább akkor kísérti meg az embert, érvel van Deurzen, amikor nem ismeri 

annak szabályait. A szabályok ismerete, az emberi szituációval történő megbarátkozás ezzel 

szemben az értelem megtalálásának királyi útja. 

A terapeuta abban iránymutató, hogy a kliens átlássa cselekedeteinek, értékeinek és 

prioritásainak következményeit az életére nézve, és hogy ezeket tudatosítva számolni tudjon 

velük: képes legyen másokra történő hagyatkozás nélkül megállapítani, mely dolgoktól – pl. 

berögződött szokásoktól – érdemes megszabadulnia, a célból, hogy a számára fontosabbak 

realizálhatók legyenek. Tisztán látni, mit miért gondol, mit miért tesz, hogy ennek az új 

tudásnak a birtokában a jövőben képes legyen úgy gondolni és azt tenni, ahogyan és amit 

valóban szeretne. Fontosabb ezért, hogy a terapeuta segítsen megértetni a klienssel annak 

egzisztenciális szituációját, és hogy értelemmel telített, előremutató utat tárjon az adott 

személy elé, mint hogy pusztán empatikus legyen vele szemben.565  Az egyenesség és a 

higgadtság a terápiában minden másnál előbbre való erények: az egyén által megtapasztalt 

„élő” (egzisztenciális) igazság felfedezéséről van itt szó, amely katalizátora az értelem és az 

értékek megtalálásának. A terápia természetesen mindig személyre szabott, az adott 

individuum személyes tapasztalatát veszi alapul, és ezt az egyszeri létezőt igyekszik 

ráébreszteni arra, hogy az „élet olyan művészet, amelyben csak akkor fejlődünk, ha 

gyakoroljuk magunkat benne, és hibákat vétünk”.566  Nagyon lényeges, hogy a kliens ne 

halogassa tovább azokat a teendőket, amelyek életbevágóak számára, örök készenlétben 

gyűjtve az erőt egy ideális jövőre várva, hanem vállaljon felelősséget létmódjának 

tökéletlenségeiért, és hogy illúziói védelmező birodalmából a valódi cselekvés terepére lépjen. 

565 Ibid. 
566 Ibid. 



 143  

Nem meglepő, hogy a tényleges elemzés van Deurzennél is az egzisztenciális 

szorongással kezdődik. Az ő értelmezésében egzisztenciális szorongásról beszélünk, ha 

sebezhetőségünknek, illetve lehetséges halálunknak, vagyis egyáltalán önmagunknak, 

lehetőségeinknek és határainknak tudatára ébredünk.567 A szorongásnak ez a típusa soha nem 

szüntethető meg, legfeljebb elnémítható, ha például nem tesszük fel a bennünket foglalkoztató 

egzisztenciális kérdéseket, hanem mechanikus módon végezzük mindennapi életünk 

tevékenységeit. Ám amint időről időre tisztán látjuk döntéseink és lehetőségeink 

kontingenciáját, a szorongás újult erővel tör a felszínre. Mindazonáltal az egzisztenciális 

pszichoterápia a szorongást nem kívánja megszüntetni. A szorongás a tudatosság szintjének 

indikátora, véli van Deurzennel együtt számos más egzisztenciális terapeuta, és ez a 

tudatosság a személyes nemlétünk eshetőségével történő szembenézésből fakad: minél 

őszintébb módon tekint az ember személyes megszűnésének egzisztenciális faktumára, annál 

inkább súlyosbodik benne a szorongás. Ha azonban a szorongás lényegileg diszkomfort, ami 

elől az ember menekülne, továbbá ha az egzisztenciális terápia nem akarja (nem tudja) 

megszüntetni ezt az egzisztenciális szorongást, akkor mégis mit ajánl helyette? 

A szorongás az egzisztencialista megközelítés szerint kreatív módon kiaknázható. Mi 

több, a kreativitás sajátszerűsége, hogy kivétel nélkül a szorongásból, valamilyen léthiány 

egzisztenciálisan megrendítő tényéből táplálkozik. Az egzisztenciális terápia ennélfogva nem 

a szorongás megszüntetésére, hanem „felszabadítására” törekszik: olyan csatornákba való 

átvezetésére, amelyek az egyén mentális egészségének és működésének, kiteljesedésének a 

javát szolgálják. 568  Hogy az élethez, élete megalkotásához bátorságot szerezzen, 

elengedhetetlen, hogy bátorságot gyűjtsön az ember a halállal való szembenézéshez. Úgy 

tűnik, egyöntetű a nézet erről, másként nem megy: a halál elkerülhetetlenségének, valamint az 

egyedi élet egyszeriségének és korlátainak tudatosulniuk kell ahhoz, hogy a máskülönben 

mindig jelen lévő szorongás, ha mindörökre el nem is tűnhet, legalább jó célokra hasznosuljon. 

„Az emberek próbálják úgy beállítani, mintha az élet biztonságos, szilárd és zavartalan 

lehetne. Meg kell tanulniuk elviselni a szorongást és a bizonytalanságot, ha föl szeretnének 

nőni saját választásaiknak és felelősségüknek a kihívásaihoz.”569

Amennyiben nem így történne a dolog, abban az esetben megmutatkozik annak a 

vészjelzőnek a működése, amelyet egzisztenciális bűnnek nevezünk. Az egzisztenciális bűn 

567 Ibid. 61. 
568 Ibid. 
569 Ibid. 



 144  

arra figyelmeztet, hogy elmulasztottunk megtenni valamit, aminek megtétele fontos lett volna. 

Ezt többnyire a szorongásunkkal, valamint a szorongásunk kiváltó okával való szembenézés 

elkerülése szokta maga után vonni. Olyan lehetőségeket hagyunk ki, amelyek a mi saját 

lehetőségeink, vagyis amelyeket képesek volnánk megvalósítani. Ám éppen mivel tétje van 

számunkra, hogy pont ezeket a lehetőségeket valósítsuk meg, bejelentkezik az egzisztenciális 

szorongás, amely miatt sem ezekről a számunkra lényeges lehetőségekről nem veszünk 

tudomást, sem a szorongásról. A szorongás elrejti ugyan, mindazonáltal egyúttal meg is őrzi 

ezeket a lehetőségeket: nem engedi, hogy megfeledkezzünk róluk, szüntelenül kínoz, 

emlékeztet rájuk. Van Deurzen szerint a kötelességtudó életmód ugyanúgy következhet az 

egzisztenciális szorongásunkkal való szembenézés elhanyagolásából, mint ahogy, másfelől, 

következhet belőle az elszigetelődés, visszahúzódás vagy öngyilkosság.570

Ezen a ponton érkezünk el az autenticitás ideáljának beemeléséhez az elemzésbe. 

„Autentikus élet”-ről [authentic life] ír van Deurzen, amely arra enged következtetni, hogy az 

autenticitás valamiféle átfogó attitűdben állhat. Ahhoz, hogy az egyén autentikusan éljen, az 

szükségeltetik, hogy tisztán lásson céljait és szándékait illetően, továbbá hogy realisztikusan 

mérje fel tehetségeinek és adottságainak körét: „Az autenticitás nem érhető el mindaddig, 

amíg nem kerülünk teljes tudatába az emberi állapotnak, beleértve annak elmaradhatatlan 

küzdelmeit, korlátait és lehetetlenségeit”.571 Az embernek kezébe kell vennie saját sorsát, és 

ha már egyszer a kezében van, saját kezűleg kell alakítania azt. A felelősség nem ruházható át. 

Mindez azzal jár, hogy senki más céljait nem fogadhatjuk el, hanem egyedül csak saját 

magunkra hagyatkozhatunk életünk értelmének, valamint a számunkra helyes irányoknak a 

megtalálásában. Az „autentikus élet” van Deurzen álláspontja szerint motiválttá és lelkessé 

teszi az egyént a számára értékes dolgokkal és tevékenységekkel való elköteleződésre. 

Vitalizál, nyitottságot és stabilitást kölcsönöz. Az „inautentikus élet”, ezzel szöges ellentétben, 

bizonytalanságot és elégedetlenséget okoz, az élettől és a személynek önmagától való 

elidegenedését idézi elő. 

Jóllehet „autentikus élet”-ről beszélünk, ami valami elérhető állandóságot sugall, mégis 

hamarjában világossá válik, hogy „autentikusan élni nehéz és teljes mértékben soha nem is 

elérhető”, ám ideálként ezzel együtt is igen jól működik. 572  Számottevő elképzelés van 

Deurzen részéről, hogy az autenticitás nem az önmagunk számára való örömokozásban, 

570 Ibid. 
571 Ibid. 
572 Ibid. 



 145  

spontaneitásban vagy korlátok nélküliségben áll. Sokkalta inkább arról van szó, hogy hiteles, 

eredeti módon [genuinely] a lehető legtöbbet kihozzuk az életünkből, szem előtt tartva azokat 

a határokat, amelyekkel szembetalálkozunk. Ezért ha autentikus módra kívánunk számot vetni 

életünkkel, akkor a személyes kudarc és esendőség tapasztalatát ugyanúgy számításba 

vesszük, mint az általános emberi létmódból folyó egzisztenciális limitációkat. A terápia 

során következésképpen arra helyeződik a nyomaték, hogy a kliens felismerje élete 

folyásának lehetséges határait, és nem pedig arra, hogy lehetőségei számának 

túlhangsúlyozásával súlyosbítsák a már amúgy is magas fokú szorongásszintet. A lehetőségek 

ugyanis nem korlátlanok, ez az egzisztencialista hagyományok félreértelmezése volna: az 

egyén mindig adott szituációban talál magára, amely szituációból akkor jön ki autentikus 

módon, ha „saját lelkiismeretének iránytűjére” hallgat.573 Vagyis ha azokat a lehetőségeket 

fontolja meg, amelyek valóban az ő maga számára való tényleges lehetőségek, nem pedig – 

mondjuk – mások életéből, hasonlónak tűnő szituációkból átvett és alkalmazni kívánt 

válaszok, vagy analógiás megoldási kísérletek. 

Honnan tudható, melyek az egyén számára való tényleges lehetőségek? Az emberi 

tapasztalat az egzisztenciális pszichoterápia szerint különböző szinteken zajlik. Négy ilyet 

különböztetnek meg: fizikai (Umwelt), szociális (Mitwelt), személyes (Eigenwelt), valamint 

szellemi (Überwelt) szintet. Van Deurzen itt a May által Heideggertől átvett egzisztenciálékat 

értelmezi át tapasztalati dimenziókká, és egészíti ki a szellemiség általa különállónak tartott 

dimenziójával az Umwelt-Mitwelt-Eigenwelt triót. Az is világosan kiderül, mely alatt mit kell 

értenünk. Az Umwelt az anyagi világgal, természetes környezetünkkel való kapcsolatunkra 

utal, következésképpen a fizikai világban megjelenő testiségünk és a hozzá kötődő faktikus 

korlátozottságaink is itt válnak megtapasztalhatóvá. A Mitwelt a többi emberrel való közös 

világban való együttélésünk tapasztalata: közösségiség, amelyet kulturális normák, társadalmi 

konvenciók és interperszonális dinamizmusok hatalmi viszonyai határoznak meg. Az 

Eigenwelt az önmagunkhoz való személyes viszonyulásunkat jelöli, amelyet a szakadatlan 

önreflexió hoz létre. Ez a belső, saját világ azonban ugyancsak magában foglalja az oly 

dolgokkal és emberekkel való kapcsolatainkat is, amelyeket valamiképpen lényünk részeként 

tapasztalunk meg, tehát nem pusztán az Umwelthez vagy a Mitwelthez tartozóként. Végül a 

negyedik dimenzió az Überwelté, amely a hiteinkre, ideáljainkra, értékeinkre és elveinkre 

vonatkozó tapasztalatunkra utal. Ez voltaképpen az össz-világképünk, avagy ideológiai 

573 Ibid. 



 146  

szemléletünk, amely elrendezi a többi dimenzióban való működésünket, és amely egyúttal 

értelemmel ruházza fel világunkat.574

Minden szint lehetőségeink és korlátaink tárhazát tárja elénk. A terapeuta dolga, hogy a 

kliens figyelmét ráirányítsa ezekre a lehetőségekre és korlátokra, továbbá hogy jelezze, 

mindezek egy olyan személyes konstellációt képeznek meg, amelyre az egyénnek válaszolnia 

kell. Meg kell tanulni szembenézni a kihívásokkal, vallja az egzisztenciális terápia. Milyen 

jellemző módokon válaszol az ember ezekre a kihívásokra? Először is: illúziókat gyárt. 

Menekülünk saját viszonyaink realisztikus felmérése elől, és a menekülés hová-ja egy olyan 

illuzórikus képzetvilág, ahol egészen addig fennáll irreális aspirációink boldog 

beteljesülésének ábrándja, amíg a valóság időről időre rá nem ébreszt vállalkozásaink 

lehetetlenségére. Ez a fajta ráébredés természetszerűleg kellemetlen dolog, kilátástalanságot 

és kétségbeesést szül. Ezért hirdeti azt az egzisztenciális megközelítés, hogy személyes 

lehetőségeink és egzisztenciális fakticitásunk realisztikus számbavétele alapvető annak 

érdekében, hogy jó életet tudjunk élni. Az illúziógyártás nem megfelelő válasz, mivel 

kétségbeeséshez, és végső soron elerőtlenedéshez vezet. Ha azonban konstruktív módon 

használjuk fel a körülményeinkről megszerzett tudást, az csak a javunkat szolgálhatja.575

Részleteit tekintve a terápiának oly módon kell zajlania, hogy mindenekelőtt a kliens 

első szintű, azaz a fizikai világot érintő tapasztalatára fókuszál. Nincs értelme a többi 

dimenzióval foglalkozni mindaddig, amíg az adott személy azt a bizonyosságot nem szerzi 

meg, hogy saját Umwelt-jében autonóm módon képes a maga dolgait igazgatni. Aki például 

önmagát mint nem-reálisat, mint a testétől tulajdonképpen különvált én-t tapasztalja, azt előbb 

a világban való biztonságérzetének elnyerése felé kell terelgetni, hogy szembe tudjon nézni a 

valósággal, és hogy kellő kockázatot vállaljon fel ebben az (önmagán kívüli) valóságban. Meg 

kell tehát szilárdítani a kliens önmagába, aktív ágenciájába vetett hitét. Amennyiben ez 

sikerrel jár, a Mitwelt szintjének elemzése során a terapeuta szerepe abban mutatkozik meg, 

hogy megfigyeli és visszajelzi, az egyén rendszerint milyen mintákat követ társas 

kapcsolataiban. Dominanciára törekszik? Vagy épp ellenkezőleg: hajlamos arra, hogy 

mindenkinek alávesse magát? Vagy esetleg leginkább visszavonulva éli életét, és kerüli 

mások társaságát? Az egzisztenciális terápia szerint ezek egyike sem megfelelő kezelése a 

társas viszonyoknak. A terapeuta feladata megértetni az Én-Az és az Én-Te viszonyulási 

módok közötti lényegi különbséget, oly módon, ahogyan arra Buber ráirányította a figyelmet. 

574 Ibid. 92 
575 Ibid. 



 147  

A személy-személy közötti viszonyt ennek fényében a kölcsönösség, a viszonosság és az 

együttműködés kell hogy jellemezze. 

Továbbmenve, az Eigenwelt dimenziójával kapcsolatban azt kell tudatosítani a 

kliensben, hogy egyes negatívan értelmezett személyiségjegyei pozitív tartalmat hordozhatnak, 

amennyiben felismeri azok értékét, és fejleszti azokat. Az egzisztencialista beállítottság abban 

mutatkozik itt meg, hogy amennyiben az egyén elsajátítja az önnön identitására való 

fókuszálás képességét, és önmagára mint aktív és autonóm ágensre tekint, úgy megszűnik 

kiszolgáltatottnak tartani magát és a körülményeket okolni. Majd pedig fokozatosan képessé 

válik felelősséget vállalni az életéért. Végezetül pedig az Überwelt dimenziójával 

kapcsolatosan az értékek és a mélyben megbúvó ideálok minden bizonnyal első alkalommal 

kerülnek a felszínre a sikeres terápia során, s ezek tudatosodása az egyén szemléletének 

komoly felfordulásához vezethet. A kliens egészen új színben látja majd problémáit, valamint 

önmagát, és új utakat lesz képes észrevenni, amelyeket követve – járulékos haszonként – saját 

céljai felé is nagy lépéseket tehet meg. Van Deurzen úgy véli, óriási bátorságra van szükség 

ahhoz, hogy az ember belássa és elismerje önmaga előtt is, mi az, amiért élni szeretne. 

Mindazonáltal a legsajátabb értékek és célok tisztánlátása olyan szenvedéllyel ruházhatja fel 

az egyént, amely a korábban tapasztalt kétségbeesésesen vagy apátián is túllendítheti. Amint 

az ember tisztába jön avval, milyen célokért akar tenni az élete során, újult erővel tud 

elköteleződni életével annak minden tapasztalati dimenziójában, és olyan mérvű 

nehézségekkel is meg tud majd birkózni, amelyről korábban nem is álmodott.576

Ennek megfelelően az egzisztenciális terápia munkája azzal kezdődik, hogy sorra veszi 

és tisztázza a négy tapasztalati dimenzióban érvényesülő, vizsgálatnak korábban alá nem 

vetett egzisztenciális (tehát nem pusztán intellektuális) feltevéseket, majd ezekre alapozva 

napfényre hozza a kliens által nagy becsben tartott, habár csupán rejtetten létező értékeket, 

valamint azokat a „végső aggályokat”, amelyek az egyént szüntelenül foglalkoztatják. 

Emellett ugyanilyen lényeges az eladdig kiaknázatlan tehetségek és képességek reális 

felmérése és használatba vételének ösztönzése. Van Deurzen minden kétséget kizáró módon 

utal rá, hogy az általa hirdetett egzisztencialista irányzat eltér mind a rogersi humanisztikus, 

mind a yalomi egzisztencialista megközelítéstől, mégpedig abban, hogy a terapeuta szerepét 

nem korlátozza sem arra, hogy totális semlegességbe húzódjék vissza, sem pedig arra, hogy 

feltétel nélküli elfogadást tanúsítson a klienssel szemben. A terapeuta krédóját az élet során 

576 Ibid. 92. sk. 



 148  

adódó problémahelyzetek megoldásában való jártássága definiálja, az tehát, miképpen képes 

megmutatni, hogy a lehető legkülönbözőbb egyéni körülmények és nehézségek közepette is 

ugyanaz az alapvető emberi szituáció tárul fel, s hogy ennek az emberi szituációnak léteznek 

olyan lényegi jegyei, amelyeknek az ismerete átadható. A terapeuta tehát nem gyógyít, hanem 

segít megtanulni (jól) élni. Ahogyan van Deurzen fogalmaz: „Az egzisztencialista 

megközelítés nem az emberek meggyógyítását [cure] tűzi ki célul az orvosi modell 

hagyománya szerint. A klienseket nem betegként [not ill] tartjuk számon.”577

A cél ennélfogva elsősorban nem abban ragadható meg, hogy a fizikai vagy mentális 

szenvedést enyhítsék, mint ahogyan azt rendszerint egy gyógyító terápiától elvárnánk, hanem 

abban, hogy a terapeuta és a kliens együttesen igazságokat találjon meg. A terápia 

igazságkeresés: út egy zavart, konfúz állapotból a tisztánlátás egzisztenciális igazságokat 

elkülönítetten szemlélő, azoknak érvényt szerző individuális emberi gyakorlata felé. Ezért is 

áll oly közel a filozófiához van Deurzen szerint az egzisztenciális pszichoterápia, mivel célja 

a valóság megismerése. Ámde nem az érdekmentes, absztrakt igazságok azok, amelyeknek 

nyomába szegődik a vizsgálódás, minthogy azok a legkevésbé sem motiválják a világában 

otthontalan, szenvedő embert. Hanem minduntalan azokról az igazságokról van itt szó, 

amelyek az individuum számára lényegbevágók, amelyek neki jelentenek valamit – neki 

jelentenek valamit –, és amelyek ezáltal az életben való orientációját is szolgálják. Ez az oka 

annak, hogy a terapeuta nem szabhatja meg előre, kinek mely igazság felfedezése „tenne jót”: 

a kliensnek mindvégig aktívnak, önmagáért – interpretációiért, cselekedeteiért – felelősséggel 

bírónak kell maradnia. A viszony, amely a terápiás üléseken megképződik, nem lehet 

leereszkedő, gondoskodó, kényeztető vagy paternalisztikus, mert a terapeuta nincs, és soha 

nem is lehet autoriter pozícióban. A kliens eredendően szenvedései enyhítését várja, a 

terapeuta viszont annyit tud nyújtani, hogy felvértezi őt azokkal az eszközökkel és azzal a 

szemlélettel, amelynek segítségével önmaga válik képessé bajai megszüntetésére. 

Melyek ezek az eszközök, amelyek az egyén kezében hatékony fegyverré válhatnak a 

kétségbeeséssel és az egzisztenciális szorongással folytatott harcban? A legtöbb ember, 

anélkül, hogy tudatában lenne, mindennapjaiban inkább az árral úszik, vagyis a többségi 

nézeteket elsajátítva éli az életét. Ez azonban csupán látszat, a valódi ár ugyanis, amellyel az 

ember úszik, jellemzően szemben halad azzal az áramlattal, amelyet saját impicit értékei 

határoznak meg. Hiába vagyunk tehát olykor – ön-reflexív pillanatainkban – tisztában azzal, 

577 Ibid. 18. Premier plánban követhető itt az egzisztenciális terápia leválása az eredeti, medikális modellről: a 
terapeuta nem orvos, nem gyógyító többé, hanem… hanem micsoda is? 



 149  

hogy mik az elérendő célok számunkra, mi okoz örömet, és hogy mi lenne a követendő út, a 

gyakorlatban ennek épp ellenkezőjét valósítjuk meg. Az egzisztenciális terápia megtanít 

annak képességére, hogy a felszínre kerülő értékrendszerünk ne pusztán a kontempláció ritka 

momentumaiban hasson a reveláció erejével, hanem az életgyakorlatba is tartósan átkerüljön. 

Az egzisztenciális bűntudat korábban jellemzett fenoménje hívja fel a figyelmet arra 

állandóan, ha az ember eltér a saját belső áramlatától, „megcsalja”, becsapja önmagát. 

Ellentmondás keletkezik, amely nyomasztó disszonanciát idéz elő az egyénben. A 

disszonancia azonban nyomban eloszlik, amint megtanulunk a meggyőződéseinknek 

megfelelően cselekedni. Az értelemmel telített élet ugyanis az általunk tételezett értékek és a 

hozzájuk igazodó gyakorlat harmóniájában lelhető fel.578

Az embereknek megtanítható, hogy megfigyeljék a mindennapi tapasztalatukat, 

tudatosítsák, mikor hajlanak arra, hogy inautentikus módon, önmagukat meghazudtolva 

járnak el. Egyfajta fokozott tudatosságra, szuperreflektáltságra van szükség szó az 

autenticitáshoz; az egyik legfontosabb eszköz ez az egyén arzenáljában. Ugyanakkor a 

magától értetődőnek vett elképzeléseket sem ártalmas időről időre megkérdőjelezni és 

felülvizsgálni, hiszen lényegi belátás, hogy az individuum nem egy változatlan entitás, hanem 

folyamatos alakulásban van. Könnyen előfordulhat, hogy korábban érvényes öndefinícióink 

idejét múlttá avulnak, és amennyiben ez nem tudatosul, melegágya lehet a szorongásnak. 

Értékeink és céljaink ugyanúgy változnak, amiképpen világnézetünk, ennélfogva nem kizárt, 

hogy az egy időben autentikus életvezetés idővel inautentikussá válik; nem mert gyáva módon 

félünk szembenézni az igényeinkkel, hanem mert nem vesszük észre, hogy maguk az igények 

átalakultak. Az életünket alapjában véve érintő döntéseinket ezért szisztematikus vizsgálat alá 

kell vonni, azt kutatva, vajon ha összevetjük a belőlük következő valószínű konzekvenciákat 

más alternatívákkal, még mindig az aktuális életvezetésünk mellett lesz-e érdemes letennünk 

a voksot, vagy pedig megérett az idő új döntésekre.579 Hiszen ha az derül ki, hogy egy ideje 

már rossz irányba halad az ember, akkor semmi, de semmi – még korábbi fogadalmai, elvei, 

elköteleződései – sem kötelezheti arra, hogy folytassa a számára már értelmetlen vagy 

egyenesen ártalmas irány követését. 

Annak elsajátítása, hogy az ember ne passzívan sodródva élje életét, hanem 

megfontoltan és reflektáltan, bizony nem megy egyik napról a másikra, figyelmeztet van 

578 Ibid. 125. 
579 Ibid. 



 150  

Deurzen. 580  Mindamellett mégiscsak megéri venni a fáradságot az alapértelmezett 

beállítódásról való átszokásra, lévén a kontrollálhatatlan mentális szenvedés kialakulása ezen 

az úton előzhető csak meg. Az egzisztenciális terápia meggyőződése ugyanis, hogy nem külső 

segítségtől kell remélni a „gyógyulás”-t, hanem önmagunktól. Olyannyira így van ez, hogy 

nincs is jobb jelzőberendezés arra, melyik a helyes irány, mint ha érzelmeinkre figyelünk. Ez 

a romantikusnak tetsző elgondolás némiképp mélyebb értelmet nyer, amikor van Deurzen úgy 

fogalmaz, hogy az „[é]rzelmi kifejezés nem annyira lényeges, mint a hangulatok és érzések 

üzeneteinek megfejtése, távolodván a re-aktív érzelgősségtől az aktív érzelem irányába.”581

Az érzelmek fontos kalauzaink, amelyek felvillantják, mi számít valójában a számunkra. Azt 

mutatják meg, mi az, ami értékes, ami felé törekszünk, illetve mi az, amitől tartunk, amitől 

félünk. Érzékletesen alátámasztja ezt a tézist az érzelmek hiányának, az apátiának az esete, 

amikor semmiféle érzelmi kötődés nem mutatható már ki, minden mindegy, minden 

egyformán indifferens az egyén számára. Az értelem akkor keletkezik, amikor az individuum 

elköteleződik az iránt, amely értékesként képződik meg számára, és ez az elköteleződés 

szolgáltatja azután azt a célt, amely az életet élésre érdemessé teszi. Figyeljünk fel rá, hogy az 

érték nem feltétlenül az, amit az egyén értékesnek tartani akar, hanem az, amely mint érték 

konstituálódik számára. Hogy mily befolyással bír az egyén önnön értékeinek 

konstituál(ód)ására, az a kérdés nyitott marad. 

Érzelmeink azonban nem csupán arra irányítják rá figyelmünket, mely dolgokat tartunk 

értékesnek, hanem egyszersmind arra is, hogy ezen értékek elveszítésének veszélye felett ún. 

„végső aggály”-t érzünk. Ugyanez a kifejezés – ultimate concern – Yalomnál is centrális 

fogalom volt: ott a személy fakticitásával kötődött össze, és azokat a megkerülhetetlen 

egzisztenciális határokat jelölte, amelyekbe az egzisztenciális szorongás közepette 

kénytelenek vagyunk beleütközni. Ez a jaspersi „határszituációra” hajazó fogalom van 

Deurzennél mindennél inkább a deficiencia, a hiány felől közelíthető meg. Végső aggályaink 

azok, amelyek valamely számunkra értékes entitás (önmagunk, szeretteink, a dolgok 

értelmének stb.) megszűnésével fenyeget. Az egzisztenciális szorongás voltaképpen azt fedi 

fel, hogy minden számunkra kedves létező, amihez ragaszkodnánk, meg fog szűnni, és ez a 

hiábavalóság bágyasztó érzésével tölti el az embert. Nem annyira az egzisztenciális 

elszigeteltség vagy a szabadságtól való szorongás foglalkoztatja van Deurzent, hanem az 

általunk létrehozott jelentések és jelentőségek kontingens volta, önkényessége és végső soron 

580 Ibid. 
581 Ibid. 164. Kristálytiszta nietzscheiánus elgondolás. 



 151  

az egyén halálával bekövetkező totális értelem-felszámolódás. A terápia oly módon tudja 

enyhíteni az ebből a kilátástalanságból táplálkozó egzisztenciális szorongást, hogy szüntelenül 

a kliens eszébe vési, hogy a kontingencia része a játékszabályoknak, az emberi létezés 

paradox mivolta azonban éppenséggel annak szabadságával ruházza fel az egyént, hogy maga 

tulajdonítson jelentést (és jelentőséget) élete eseményeinek. „A történetek, amelyeket a 

világról, a múltról, jelenről és jövőről beszélünk el magunknak, határozzák meg azokat a 

lehetőségeket és akadályokat, amelyeket a világban mi alkotunk meg önmagunk számára.”582

A világhoz való viszonyulásoknak az önmaga [self] – van Deurzen kedvelt fordulatával 

élve – a „gravitációs központja”. Az egzisztenciális terápia egy olyan folyamat, amelynek 

során a személy világhoz való viszonyulásainak és – ezáltal – önmagának is mind nagyobb 

mérvű tudatosodásának, megértésének és kormányzásának birtokába jut. 583  A terapeuta 

mintegy alter egóként funkcionál, aki a kliens lelkiismeretének hangja gyanánt emlékezteti őt 

saját személyes igazságaira. Afféle autenticitás-útjelzőtábla tehát. Arra sarkallja a klienst, 

hogy mind növekvő mértékben reflektáljon a világgal való interakcióinak természetére, 

különös tekintettel a más emberekkel való kapcsolataira. A terápia célkitűzése nem az 

elemzés, mint a klasszikus analitikus megközelítések esetében, hanem az önmaga leírása, 

tudatosítása és megértése, valamint ezen önmaga pozíciójának folyamatos megerősítése a 

külső világgal szemben. 584  Az önmagaság elemzésének beemelésével tehát a személyes 

identitás kérdése nyomul az előtérbe. Az egzisztencialista álláspont szerint a szubjektív, belső 

igazságok megtalálásához számos eltérő perspektívát kell beleolvasztania az egyénnek saját 

szemléletébe. Önmagunknak lenni nem az jelenti, hogy kiássuk valamiféle konvencionalista 

doh alól a mélyben már mindig is meghúzódó, exkavációjára remegve váró ego-szubsztanciát, 

hanem az adott egzisztenciális szituáció adta keretek között elkötelezzük magunkat bizonyos 

értékek és célok mellett. Az önmagaság koncepciója tehát óhatatlanul összefonódik a 

választás és a felelősségvállalás mozzanataival.585

A vak fanatizmus ugyanoly mértékben terméketlen, mint a vak fatalizmus, állítja van 

Deurzen. Ezzel szemben az öntudatos élet szükségszerűen mindig magában hordozza a 

kételynek egy bizonyos fokát, amiképpen partikuláris értékeknek a határozott választását is. 

Az érték értékességét, illetőleg az iránta való elkötelezettség mértéket az fogja meghatározni, 

mi mindenről vagyunk készek lemondani érte. Ezért oly lényeges az egzisztenciális terápia 

582 Ibid. 165. 
583 Ibid. 211. 
584 Ibid. 
585 Ibid. 



 152  

szerint a tisztánlátás és az értékválasztások következményeinek szisztematikus kiértékelése, 

ugyanis ha világosan látjuk, miért mit vagyunk képesek feláldozni, úgy kevésbé érhet 

kellemetlen meglepetés vagy csalódás bennünket. „Aszerint élni, hogy a veszteséget 

megkíséreljük elkerülni, rossz elv, véli van Deurzen, noha a legtöbb ember így tesz.”586 Az 

emberek ilyenkor a biztonság utáni sóvárgásuktól vezérelve az értékekkel való teljes 

elköteleződést és a kihívásokat veszélyként értékelik. Pedig az ember élete soha nem annyira 

bizonytalan, mint amikor a bizonyosság után sóvárog. Hovatovább a veszély inkább abban 

rejlik, ha el nem kötelezett módon cselekszünk, hiszen ez apátiát és unottságot szül, míg az 

elkötelezett cselekvés elégedettséggel és az életerő átélésével ajándékoz meg.587 A terápia 

ezért azt kívánja lehetővé tenni a kliensek számára, hogy elköteleződjenek ama elhatározott588

cselekvés mellett, amely életcéljuk autentikus felbecsülésén alapszik.589

A korábban már említett Én-Az és Én-Te viszonyulási módok mellé a van Deurzen-féle 

egzisztenciális pszichoterápia egy harmadik, még alapvetőbb variánst helyez: az Én-Magam 

[I-Me] relációt, amely „a teljes uniót és összeolvadást jelenti valakivel, akivel összetartozónak 

érezzük magunkat”. 590 Nem más ez, mint annak ideálja, hogy az egyén tökéletesen kiismerve 

önnön céljait, értékeit és ambícióit, maradéktalanul képes összhangba kerülni önmagával. 

Jóllehet csupán időlegesen. Az emberi állapot ugyanis időbeli változást involvál, amely arra 

utal, hogy a formálódás és a módosulás elkerülhetetlen velejárója az emberi létezésnek. 

Egyikünk sem konstans létező, ezért képtelenség tartósan egybeesni önmagunkkal. Az 

identitásunk folyamatos mozgásban van, és ennek elismerése alapvető fontosságú a 

tekintetben, hogy az ember ne éljen állandó önbecsapásban. Ezért nem lehetséges például az 

egy alkalommal már elért autentikus állapotot huzamosabb ideig fenntartani. Csak törekedni 

lehet arra, hogy az ember újra és újra megközelítse aktuális önmagát. Az elhatározottság 

ennek szellemében nem jelenti a múltnak és a jövőnek sem a rettegését, sem az idealizálását, 

hanem inkább az azzal való higgadt szembenézést, ami az ember mögött volt, illetve előtt áll 

még, valamint a jelen körülményeinek a realisztikus felmérését. Az ember csak akkor él 

összhangban saját szándékaival, ha ténylegesen ki is fejezi őket cselekedeteivel, méghozzá 

oly módon, hogy mindeközben tudatában van annak, milyen hatással bírnak a tettei a világra, 

önmagára és másokra. A terápia pedig abban nyújt asszisztenciát, hogy az egyén ki akarja és 

586 Ibid. 212 
587 Ibid. 
588 „Resoluteness”, amely a heideggeri „Entschlossenheit” angol megfelelője. Magyarul elhatározottság. 
589 Ibid. 212. 
590 Ibid. 



 153  

felelősséget vállalva ki is tudja fejezni az általa létrehozott önmaga szándékait.591 A terapeuta 

a szenvedő lélek Szókratésze, aki példamutató módon bábáskodik az egyéniség születésénél. 

591 Ibid. 215. 



 154  

III. fejezet: Összefoglalás és kritika 

III.1. Az autenticitás ideáljának mozgásgörbéje 

Számos gondolkodón és gondolaton vágtuk át magunkat, mire idáig elértünk. 

Reményeim szerint mostanra érthetővé vált, miért volt szükséges és célravezető ez az 

áttekintés. Az autenticitás ideálja még az egzisztencialista hagyományon belül is igen sokféle 

formában jelenik meg, s ezek a formák maguk gyakorta meglehetősen amorfak vagy plazma-

szerűek. Ki kellett derüljön, hogy szóba sem jöhet egyetlen egységes autentikus ideál 

szintetizálása abból a széttartó korpuszból, amelyet az „egzisztenciálfilozófia” címkével lát el 

a magát egzisztencialistának nevező pszichoterápiás irányzat. Jóllehet kimutathatóak 

rokonságok és affinitások egyes filozófiai elgondolások, továbbá maguk a gondolkodók 

között is. Így például nyilvánvaló, hogy Kierkegaard szubjektivista bölcseletéből sokat 

merített úgy Heidegger, mint Jaspers vagy Sartre. Ahogyan az sem véletlen egybeesés, hogy a 

„lelkiismeret”, a „szorongás” és a „bűn” fogalmai minden általam tárgyalt filozófusnál 

központi szerepet töltenek be. Legfőképpen pedig minden kétségen felül álló az a tény, hogy 

az autentikus emberi létmód elkülönítése az inautentikus emberi létmódtól nem csupán a 

szóban forgó filozófusoknak, hanem azoknak a befolyásos pszichiátereknek és 

pszichoterapeutáknak is szívügye – és talán a legfontosabb gondolkodói vállalása –, akiknek a 

munkásságát a dolgozat második fejezetében vizsgáltam meg. Az autenticitás ideálja nem 

egységes, ám a gondolkodók iránta való elkötelezettsége minden kétséget kizáróan az. 

Érdemes lesz még egyszer – röviden – összefoglalni az eddigi eredményeket, hogy 

ezúttal már egyetlen panoramikus pillantásban tudjuk összefogni azt a sokaságot, amelyet 

gondolatban eddig csak lineárisan tudtunk egymásra halmozni. Kierkegaardnál a 

szubjektivitás és az individualitás igazsága megfosztja trónjától az objektív, tudományos 

igazságot. Az ember elsősorban egyén, és egyéniséggé kell válnia ahhoz, hogy autentikus 

lehessen. Mivel „énnek lenni a legnagyobb adomány”, ezért minden, ami az egyéniség 

elveszítésével fenyeget (barátság, házasság), kerülendő. Az ember egy olyan viszonyrendszer, 

amely önmagához és Istenhez is szüntelenül viszonyul. Autentikusnak lenni Kierkegaard 

szerint egyedül vallásos keresztényként lehetséges, az Isten igazságába vetett abszolút hit által. 

Ezért az autenticitás nem a korlátlan önkényességben, a deviáns és immorális viselkedésben 

áll, hanem abban, hogy az egyén, mindenki mástól teljességgel elszakadva, individuumként 



 155  

elfogadja alávetettségét Istennel szemben. A totális személyes autonómia tehát nem 

előfeltétele az autenticitásnak (miként Sartre-nál), hanem éppenséggel kerékkötője annak. A 

radikális önteremtés, azaz azt akarni, hogy mássá legyünk, mint akik vagyunk, bűn 

Kierkegaard szemében. Az egyedüli üdvözítő út a hit szenvedélyében égve, a halhatatlan 

szellem jelenlétéből fakadó szorongáson felülkerekedve, Isten előtt önmagunkká válni. 

Nem úgy Nietzschénél. A keresztény Isten az ő számára egy olyan illúzió, amelyre a 

sokaságnak ugyan még szüksége van (vagy legalábbis szüksége volt a 19. század 

Európájában), az önmagával kíméletlenül őszinte megismerő egyénnek azonban le kell 

győznie Istennek „még az árnyékát is”. Mindazonáltal az „önmagunkká válni” imperatívusza 

ugyanúgy a nietzschei gondolkodás egyik mozgatórugója, mint a kierkegaardié, hiszen, 

emlékezhetünk, vélekedése szerint a „személyiség hiánya mindig megbosszulja magát”. Az 

altruisztikus morál és a mások véleménye alatt állás a par excellence inautenticitás Nietzsche 

számára, amelyet a ressentiment gyáva és megvetendő erői tartanak a markukban. Ezzel 

szemben az egészséges és életerős morál aktív és önmagát affirmálja: nem szégyenkezik 

maga miatt, elfogadja önmagát olyannak, amilyen. A jellem (karakter) relatív 

változtathatatlansága mellett kardoskodó, arisztokratikus Nietzsche számára ugyanúgy 

semmitmondó volna az a gondolat, hogy az egyén azzá válhat, akivé csak akar, mint ahogyan 

Kierkegaard számára is idegen ez az elképzelés. Zarathusztra, az Übermensch és a szabad 

szellemek olyan ideálokat jelenítenek meg, amelyek teljességgel elérhetetlenek az egyén 

számára: senkiből nem válhat Übermensch, senki nem lehet szabad szellemmé, ha már nem 

eleve is az. Nietzsche sokkal szélesebb, mintegy kozmikus perspektívában gondolkozik: talán 

majd egykoron egy nemesebb faj emelkedik ki a hitvánnyá vált, „igazolásra szoruló” 

emberiségből; ez lehet a „legfőbb bizodalmunk”. Egyénként azonban autentikusak 

(önmagunk) voltaképpen abban az esetben lehetünk csupán, ha – a zarathusztrai gesztust 

megismételve – felismerjük, és szembehelyezkedünk saját korábbi tévedéseinkkel, s 

elfogadjuk – affirmáljuk – sorsunkat. Hogy milyen lesz az életünk, azt az őseinktől átörökölt 

ösztönkészletünk és (elő)ítéletállományunk már predesztinálta. Számomra úgy tűnik, az egyén 

– ha következetes Nietzsche elgondolásaival – nem választhat morált magának: vagy szolgai, 

vagy úrmorállal (illetve ezek valamilyen arányú keveredésével) a lelkében született. 

Ugyanakkor Nietzsche sokszor mégis azt a benyomást kelti az olvasójában, hogy lehetséges 

választanunk: képesek vagyunk leszámolni a bennünk tomboló ressentiment-nal, és önnön 

értékeink forrásává válhatunk. Jóllehet, Nancyval egyetértésben én is úgy látom, hogy 

ezeknek az alkotó individuum által teremtett értékeknek a természet – ember által felismert – 



 156  

szükségszerűségeiből kell folyniuk: az ember a természetet megismerve ismerheti csak meg 

önmagát. Másfelől – vethetnénk ezzel rögvest szembe egy újabb nietzschei elgondolást – a 

megismerés mindig poiésis, mindig alkotás; az objektív megismerés per se nem létezik: csakis 

perspektívák vannak. Túlzás nélkül állítható, hogy az értékelés apoteózisa megy itt végbe: az 

értékelés aktusa mint a legértékesebb emberi aktivitás lepleződik le. Az értékek kreálása 

természetszerűleg próbálgatással, kísérletezéssel jár. Mindazonáltal a kísérletezés a 

megismerő ember előjoga: minden tévedése csak előrébb viszi őt az önmagához vezető úton. 

Az evilágiság, a test és az érzékek tisztelete, a kreatív értékelés preferálása, továbbá a 

hatalom akarásának elfogadása az örök visszatérés tanával súlyosbítva alkotják azt az 

értékelméleti magot, amelyet Nietzsche az utókorra hagyott. Az autenticitás ebben a 

koncepcióban semmiképpen nem feleltethető meg annak az általánosan elterjedt 

elképzelésnek, hogy az ember pusztán fogadja el önmagát olyannak, amilyen. Ez a 

lélekmelengető demokratizmus távol áll Nietzsche habitusától. Habár tulajdonképpen a 

szolgai lélek is önmaga, amikor szolgai lélekként ösztönösen szubmisszív módon, a 

bosszúszomjtól átitatva képzi meg önmagát az ellenséges és gonosz világgal szemben, ám 

önmagával való egybeesése nem valódi autentikus létmód. Ennek oka abban áll, hogy – 

ahogyan később Jaspers, Heidegger vagy Sartre, úgy – már Nietzsche is megköveteli az 

önreflexió döntő fontosságú kritériumát az autentikussá válásban. S noha Nietzschét 

éppenséggel nem, vagy nem mindig szokás az egzisztencialista filozófusok táborába sorolni, 

véleményem szerint éppen a fenti körülmény miatt mégis feltétlenül kiemelt helyet kell(ett) 

elfoglalnia jelen dolgozatban. Ennek magyarázata a Redlichkeit „erényének” bevezetésében 

van, az új, a „legfiatalabb erény” legmagasabb erénnyé emelésében. A(z önmagát és a világot) 

megismerő egyén könyörtelen becsületessége, egyenessége és őszintesége morális abszolútum, 

olyannyira, hogy a megismerőnek még önmagával is szembe kell szállnia, ha tévedésen vagy 

öncsaláson kapná magát. Ez az intellektuális lelkiismeret, amely bekukkant előítéleteink 

minden kis zegzugába. Aki „megemészti” minden élményét, aki képes elfogadni önmagát 

olyannak, amilyen, az válik teljességgel autentikussá. A ressentiment embere soha nem fogja 

házának ajtófélfájára kedélyesen gömbölyded, színes betűkkel fölfesteni: „Amor fati!” – mivel 

mindig elégedetlen, bosszús és kicsinyes lesz a világ alakulását illetően. Ezzel szemben, 

akiben a világ fonákságainak ismeretében is túlsúlyba tud jutni az élet szeretete és igenlése, 

aki az ösztönök hatalomharcának könyörtelenségét látva is képes a testet ünnepelni a 



 157  

szellemmel szemben,592 az válik tulajdonképpen önmagává. Arról azonban, hogy képes-e erre, 

minden élmény kedélyesen higgadt megemésztésére, az ember „nem tehet”, hiszen Nietzsche 

szerint nincsen szabad akarat: „csak gyengébb vagy erősebb akarat létezik.” Akiben erős az 

akarat, az képes lehet rá. Akiben gyenge, az aligha. 

Jaspersnél a felszínen futó tekintet azt figyelhette meg, hogy a kierkegaard-i 

problematizálás módjai és megoldásai elevenedtek fel minimális hangsúlyeltolódásokkal és 

vajmi kevés nóvummal. A helyzet azonban inkább úgy áll, hogy, különösen az egzisztenciális 

pszichiátriát is figyelembe véve, Jaspers számos forradalmi gondolattal járult hozzá az 

autenticitás ideáljának transzformálódásához. Ezek közül az egyik a kudarc tapasztalatának 

nyomatékosítása. Jaspers végességünkre és tökéletlenségünkre irányította a figyelmet, és a 

határszituációk elméletének kidolgozásával döntő hatást gyakorolt minden későbbi 

egzisztencialista szellemben alkotó gondolkodóra, lett légyen teológus (Tillich), vagy 

pszichiáter (May, Yalom) az illető. A valóságos egzisztencia, avagy más szóval az autentikus 

létmód egyedül a kudarccal való szembesülésből születhet, véli Jaspers, ezért az emberi élet 

elkerülhetetlen velejárója a kétségbeesés és a szorongás, amelyekből kiemelkedve 

önmagunkká válhatunk. A világ és a konkrét emberi létezés kimeríthetetlenek, rejtélyesek, és 

teljességgel soha nem ismerhetők meg. Ennek a körülménynek az elfogadása alapvető 

fontosságú, ha az ember nem akarja illúzióvilágban leélni az élet – márpedig ezt egyetlen 

filozófus sem tanácsolja. Az egzisztencia lényegileg lehetőséglét, amely a permanens 

választás állapotában létezik: önmagává válhat, ám el is veszítheti önmagát. Ahogyan 

Kierkegaard vagy Nietzsche, úgy Jaspers is amondó, hogy az ember önmagát önkényesen 

nem teremtheti meg; egyedül önmaga választása egzisztenciális, vagyis autentikus választás, 

hiszen csak ez nyitja meg a mindenkor egyéni, történetileg meghatározott egzisztenciális 

szituációt. Az egzisztencia a legfőbb feladat az individuum előtt. Ám ez a feladat egyúttal 

lezárhatatlan és soha véget nem érő. Nem létezik tehát olyan, hogy „autentikus élet”, hiszen 

az emberi létmód szüntelen változásban lévő fluxus. További fontos párhuzam Kierkegaard és 

Jaspers között, hogy valóságos egzisztenciává egyedül a transzcendencia segítségével 

változhat az ember. Ugyanakkor újabb eredeti jaspersi elgondolás, hogy „az egzisztencia 

önmagában semmi”: autenticitásról csakis a másikkal való interakció kapcsán beszélhetünk. 

Az egyén a másik emberrel kommunikálva talál önmagára, és ezen a módon lehet csak a 

592  Érdemes itt felfigyelni egy lényeges szembenállásra: amíg Kierkegaard számára a személyes szellem a 
tulajdonképpeni halhatatlan önmaga, addig Nietzsche számára pont ellenkezőleg: a halandó test a valódi önmaga. 
Bajosan lehetne azt állítani, hogy ez a két gondolkodói alapállás egymással „rokon”. Tökéletesen kizárják 
egymást. 



 158  

másik is önmagává. Szükségünk van tehát egymásra, hogy önmagunk lehessünk. Talán 

fölösleges hosszú mondatokat áldozni annak bizonygatására, hogy mennyire eltér ez a 

szemlélet a szélsőségesen individualista Kierkegaard és Nietzsche filozófiáitól, akiknél a 

másik – mint láttuk – nemhogy megalapozná autenticitásunkat, hanem ellenkezőleg, 

lehetetlenné teszi azt. 

Heidegger esetében a tulajdonképpeniség elemzése mellett egy másik, kritikus 

jelentőségű pontnak is nagy figyelmet szenteltem. Ez a pont az etikai áthallások státuszának 

tisztázása a tulajdonképpeniség kapcsán. Az általános vélekedés ellenére úgy találom, hogy 

noha meggyőzően lehet érvelni a tulajdonképpeniség – nem tulajdonképpeniség 

megkülönbözetésének ontikus/etikai implikációi és ennek alapján egy átfogó erkölcsi krédó 

megléte mellett, a fundamentálontológiaként felfogott heideggeri gigavállalkozáson belül 

maradva az autentikus létmód nem rendelkezik etikai relevanciával. Meglátásom szerint, 

amint azt maga Heidegger is számos, idézett szöveghelyen megerősíti, a tulajdonképpeniség 

ontológiai fogalom, egzisztenciális kategória (egzisztenciálé), és nem pedig valamiféle 

morális ideál. 593  A heideggeri narratívában az ember potenciális aktivitását a Lét 

„küldözgetése” [schicken] és „vetései” [werfen] nyomják el. Autentikussá akkor válhat, ha 

hallgat a lelkiismerete szavára, amely a szorongás, a semmi és ezen keresztül legsajátabb 

létlehetőségei megtapasztalására hívja fel. Az ember aktivitása tehát nem másban áll, mint 

hogy hallgat. Amiképpen a léttel szembeni „helyes” attitűd sem több, mint „lenni hagyni” a 

létezőket, a lét pásztorának lenni: engedni, hogy megnyilatkozzon a lét, akként, ami. A Lét és 

idő vegytiszta filozófiai vállalás, amely a Kehre utáni művekkel kiegészülve még a 

filozófiánál is „filozófiaibb” akar lenni, hiszen túl óhajt menni a teljes nyugati metafizikán, túl 

egy „lényegibb” gondolkodás irányába.594 Következésképp erkölcstani kiskáténak olvasni az 

593 Teljességgel igazolhatatlan Carmannak az a makacs hite, hogy az autenticitás fogalmát Heidegger a Lét és 
időben két, világosan elkülöníthető (és elkülönítendő), bár gyakran egymásba csúszó értelemben használja: az 
egyik az értékelő [evaluative], a másik a leíró [descriptive] értelem volna ezek szerint (vö. Carman T: „The 
Concept of Authenticity” In Dreyfus H. L. – Wrathall M. A. (eds): A Companion to Phenomenology and 
Existentialism. Oxford, Blackwell, 2006, 233. skk.). Előttem sem titok, mennyire csábító ezt a nézetet vallani: 
magam is ezt tettem, amíg tüzetesebben meg nem vizsgáltam a vonatkozó heideggeri szöveghelyeket. Ez alapján 
azonban felül kellett írnom azt az elképzelésemet, hogy a tulajdonképpeniség erkölcsi fogalom volna. Azon az 
állásponton vagyok hát, amit Inwood is kifejt igen alapos Heidegger szótárában: „Inauthenticity is not a moral or 
a theological notion…”, következésképp az autenticitás sem morális fogalom, hanem ontológiai (vö: Inwood M: 
A Heidegger Dictionary. Oxford, Blackwell, 1999, 24.). Ezt az értelmezést pártfogolja továbbá William Large is, 
aki Heidegger’s Being and Time című Lét és idő egzegézisében így ír erről: „The difference between the 
authentic and the inauthentic is not a moral but an ontological one.” (W. Large: Heidegger’s Being and Time. 
Edinburgh, Edinburgh University Press, 2008, 107.). 
594 Ilyen szempontból a Kehre nem jelent törést az életműben, hanem csupán fordulatot. Heidegger mindvégig 
ontológiát művel, akár a műalkotás eredetéről, akár a technika mibenlétéről beszél. 



 159  

akárkiről szóló paragrafusokat véleményem szerint igen elhibázott, ezzel együtt széles körben 

elterjedt felfogás. A tulajdonképpeniség Heideggernél nem etikai fogalom. 

Akkor hát micsoda? Az embert – jelenvalólétet – olyan sajátos ontológiai kategóriák 

határozzák meg, amelyeken sem változtatni nem tud, sem megszüntetni nem képes azokat. 

Ilyen a világban-benne-lét, a belevetettség, a hanyatlás, stb. Ezeken a szorongás 

tűzkeresztségében megedződött tulajdonképpeni jelenvalólét sem tud változtatni. 595  Az 

autentikussá vált jelenvalólét nem valamiféle „már-mindent-megélt”, érzelmi zavaroktól 

mentes lelkületű Übermensch, aki – mint Platón felszabadított barlanglakója – az Igazságot 

ismerő, higgadt bölcsként tér vissza az emberek közé. Az elhatározottság [Entschlossenheit] 

egy olyan attitűdöt jelent, amellyel az ember mind újból kiteszi magát a csak a szorongásban 

feltáruló létigazságnak. Olyan ez, mint a Nietzsche által emlegetett jéghideg vízbe merítkezés: 

„…szerintem a mély problémákkal úgy áll a helyzet, akár a hideg fürdővel: az ember gyorsan 

beleugrik, aztán minél előbb ki belőle.”596A szorongás roppant kellemetlen élmény, de mit 

lehet tenni, ha csak ily módon hull le a lét fátyla. Az elhatározott jelenvalólét mindazonáltal 

nem kerül kívül az emberi világon, nem „haladja meg” a belevetettség, hanyatlás stb. 

egzisztenciáléit. Elvégre az egzisztenciálék azok, amik: kőkemény, változtathatatlan 

ontológiai kategóriák; nem olyanok, mint a hajszín vagy a lakhely. Az ember tehát Heidegger 

szerint sem tud radikálisan újrakezdeni mindent: történelmi sorsa, személyes fakticitása 

markánsan kijelölik azokat a határokat, amelyek között az egzisztenciális szituáció, magyarán, 

életének tulajdonképpeni cselekvési tere feltárulhat. De ne feledjük, hogy „többnyire és 

mindenekelőtt” mindig is az akárki létmódján fogunk létezni. Amiképpen Foucaultnál a 

„hatalom”, úgy az akárki kategóriája sem egy jól körülhatárolható embercsoportot jelöl ki, 

amelyet „legyőzhetnénk”. Mi kreáljuk, rajtunk keresztül manifesztálódik, mi magunk 

vagyunk az akárki. Ilyenformán autentikusnak lenni talán nem is több, mint pillanatokra 

tisztában lenni legsajátabb lenni-tudásunkkal, belevetettségünkkel és bűnös-létünkkel, 

amelyet azonban óhatatlanul az inautenticitásba való örökös visszacsúszás követ. Vagy 

mégsem pusztán ennyi volna a tulajdonképpeniség? Az elhatározottság az örökség vállalása, a 

konkrét, történetileg meghatározott végesség vállalása. Ennek fényében az autenticitás „egy 

öröklött egzisztencialehetőség ismétlése”. Önmagunk választása a kulcsmomentum itt: 

önmagunk hősül választása, a tradíció felelevenítésének, a valaha-volt 

595 Vö. T. Carman: „Must we be inauthentic?” In M. A. Wrathall – J. Malpas (eds): Heidegger, Authenticity and 
Modernity. Essays in Honor of Hubert L. Dreyfus, Volume 1. Cambridge – London, MIT Press, 2000, 28. 
596 Nietzsche: A vidám tudomány. 253. 



 160  

egzisztencialehetőségek aktualizáló átmentésének segítségével. Akárcsak Nietzschénél: hűség 

önmagunkhoz.597

Miben mutat Sartre autenticitás-koncepciója ehhez képest eltérést? Röviden azt 

válaszolhatnám, hogy mindenben. Ez azonban épp olyan elhamarkodott, mint amilyen 

túlzottan leegyszerűsítő válasz volna. Lényegét tekintve azonban mégsem tévedne nagyot, 

hiszen habár Sartre zavarba ejtően hasonló fogalmisággal és helyenként – látszólag – 

megegyező végkövetkeztetésekkel áll elő, mint német kollégája, meglátásom szerint vele 

történetesen egy egészen új fejezet kezdődik az egzisztencialista gondolkodásban. Tanácsos 

ismételten kiemelni, hogy a korai művek és elsősorban A lét és a semmi Sartre-jának 

gondolkodásáról beszélek itt, hiszen az autenticitás koncepciója ezekben az időkben 

foglalkoztatja leginkább a filozófust. A korai Sartre az, aki az „Egzisztencializmus 

humanizmus” című előadásában azt állítja, hogy önmagunk megalkotása együtt kell járjon 

egy morál megválasztásával is. Autentikusak oly módon lehetünk, ha a rosszhiszeműség 

csapdáit kijátszva beismerjük önmagunk előtt, hogy korlátlan teremtő szabadság vagyunk, és 

semmi nem köti meg a kezünket a tekintetben, hogy mivé válhatunk. Sartre tehát az első (és 

egyben az utolsó) a tárgyalt filozófusok közül, aki a radikális önteremtést propagálja. Sem a 

múltunk, sem a jövőnk nem determinálja, minek kell a jelenben lennünk. A felelősség 

egyedül minket terhel azért, amivé tesszük magunkat, és önmagunkká csakis a cselekedeteink 

által válhatunk. Ezek a jól ismert, sebesen divatos frázisokká devalválódó egzisztencialista 

gondolatok mind egy irányba mutatnak: lehetséges, és – morális értelemben – kell is 

létrehozni önmagunkat. Hogy az ember inautentikus, annak gyakorlatilag mindig tudatában 

van Sartre szerint: a rosszhiszeműség öncsalása soha nem marad rejtve a(z) (ön)tudat előtt. E 

helyen szeretnék rámutatni arra, hogy ez az elgondolás lényegileg különbözik a heideggeri 

akárki elemzésének belátásaitól. Az akárki létmódján létező jelenvalólét nem tud

belevetettségéről, nincs tudatában nem-tulajdonképpeniségének, s mint láttuk, inautenticitása 

egzisztenciálé, nem pedig korholandó morális gyengeség. A sartre-i rosszhiszeműség ezzel 

szemben voltaképpen nem egyéb, mint kitérés és gyávaság: az ember tudatos menekülése 

totális szabadságának szorongása elől. Az egyénnek Sartre szerint kötelessége felhagyni az 

önbecsapással, letenni arról az ábrándjáról, hogy szabadságát megőrizve dologszerű szilárd 

identitásra tegyen szert, és föl kell vállalnia létmódjának kontingenciáját és alaptalanságát. 

597 Az „önmagát” azonban tágan kell értelmezni: a kultúra teszi az önmagát önmagává. Hagyomány nélkül 
nincsen tulajdonképpeni létmód. Amikor tehát önmagához hű az egyén, voltaképpen a hagyományból eredő 
fakticitásához hűséges. 



 161  

Sartre radikális gondolata, hogy az individuum egója nem a tudatában lakik, hanem 

ugyanúgy kívül, a világban jön létre és alakul, mint bármely más, önmagában-való-lét-szerű 

entitás. Noha Sartre bizonyos mértékig átveszi a heideggeri világban-benne-lét koncepcióját, 

strukturálisan azonban mégsem tudja hibátlanul beleilleszteni saját ontológiai építményébe azt, 

hiszen – minden igyekezete ellenére – a tudat-fenomén dichotómiája erősebb marad, mint az 

önmagáért-való lét eredendő világba ágyazottsága. Az ember „kinn”, a „világban” teremti 

meg önmagát, nem egy már eleve meglévő jellemcsírából engedi kibontakozni autentikus 

önmagát, hanem szüntelenül dönt és dönt és dönt. Az egyén nem más, mint döntéseinek 

eredője. Olybá tűnik, Sartre-t nem gyötrik skrupulusok a genetikai determinizmus létezését 

illetően: vakmerően tagadja azt. Senki sem születik gyávának, mint mondja, hanem egyedül 

cselekedeteivel – illetve azok elmaradásával – válhat csak gyávává, avagy épp ellenkezőleg, 

bátorrá. Végső soron azonban Sartre sem tud elszámolni azzal a felettébb gyakori emberi 

jelenséggel, amikor minden igyekezetünk ellenére sem vagyunk képesek azt tenni, amit 

akarunk, és amiről be is látjuk (tehát tudatában vagyunk annak), hogy akarjuk. Elvégre Sartre 

nem ismeri el a tudattalan/tudatalatti létezését, ezért ha az ember nem azt teszi, amit akar, azt 

csak úgy tudja magyarázhatni, hogy gyenge, avagy gyáva.598 Tehát morális szempontból ítéli 

meg a jelenséget.  

Sartre még az egzisztenciális pszichoanalízisében is az erkölcsi cselekvőt akarja 

felmutatni, aki révén az értékek a világban létrejönnek. Az autentikus erkölcsi cselekvő Sartre 

szerint az, aki nem törekszik az önmagával való egybeesésre. E helyett az önmagától való 

szakadatlan távolmaradást, a spontán önteremtést választja. Tulajdonképpeni módon 

önmagunknak lenni tehát nem más, mint tulajdonképpen soha nem lenni önmagunknak. 

Hiszen nincsen olyan, hogy önmaga, amivel azonosulnunk kellene, hanem csakis a teremtő 

szabadság, a szabadság teremtése létezik az ember számára. Amiképpen Nietzschénél, úgy 

Sartre számára is az értékek szabad alkotása a legfőbb erkölcsi imperatívusz. Nietzschével 

szemben azonban Sartre számára az értékek alapjában véve szubjektívak és esetlegesek, és a 

szabadságon kívül nincsen más fő erkölcsi cél, hacsak nem a másik szabadságának 

előmozdítása, vagyis a szabadság általános térnyerésének biztosítása. Mindazonáltal fontos 

leszögezni, hogy Sartre nem bátorít immoralizmusra, nem állítja, hogy az autenticitás egyenlő 

a totális önkény uralmával, hanem sokszor és sok helyen hangsúlyozza a felelősség és az 

598 Aki tehát gyáva, azért gyáva, mert gyáva. Pontosan ennyit magyaráz meg Sartre azzal, hogy gyáva jellem 
nem létezik, csak gyáva cselekedetek, viszont aki rendre gyáván cselekszik, az gyáva, mert rosszhiszeműen 
lemond arról a szabadságáról, hogy ne-gyávaként alkossa meg önmagát. Ám a kérdés továbbra is fennmarad: 
vajon miért választja a gyáva inkább a rosszhiszeműséget és a gyávaságot, hacsak nem azért, mert bizonyos 
tényezők (jelleme, hajlamai, ösztönei, vagy akár a neveltetése) determinálják arra, hogy gyáván reagáljon?  



 162  

elköteleződés fölvállalásának szükségességét, továbbá hogy az egyén ne csak önnön 

partikuláris céljainak szentelje magát, hanem választásaival a másik embert is válassza. Ez a 

tendencia, amely az ember fakticitását is mind jelentősebb mértékben és konkrétabb formában 

veszi számításba, úgy erősödik, ahogyan a „korai Sartre”-ból mind inkább időskori Sartre 

válik. Hovatovább a vérbeli „egzisztencialista” Sartre számára, akinek a korai műveiből 

sajátítják el az egzisztencializmus „lényegének” gondolatát a későbbi generációk, az 

egzisztencializmus „lényege”, avagy „üzenete” mindig is az marad, hogy „az ember 

egzisztenciája megelőzi az esszenciáját”. Az emberi valóság és a szabadság egymás 

szinonimái. 

Íme tehát az autenticitás egzisztenciálfilozófiai ideá(l)jának mozgásgörbéje. Itt azonban 

nem állunk meg, hanem ugyanilyen tömörségre törekvéssel áttekintjük, hogy ez a 

határozottan eluzív koncepció miként bukkant fel az egzisztenciális pszichoterápiában, ahol 

rövid úton a mentális egészség fő letéteményesévé avanzsált. Jaspers azon az állásponton van, 

pszichiáterként nemkülönben, mint filozófusként, hogy az emberi élet, valamint a terápia célja 

is az önállóságra, az autonómiára nevelődés. A beteget nem szabad morálisan megítélni, az 

orvosnak az előítéleteit fel kell függesztenie a terápia során, és egyéni terápiát biztosítva kell 

előmozdítani a beteg mind autentikusabbá – azaz a kudarcok élményéből önmagát felépítő, 

valós egzisztenciává – válását. Frankl – Sartre-hoz hasonlóan – az egyén felelősségét és 

döntéshozói kötelességét emeli ki, továbbá azt a sajátságos emberi képességet, amely az adott 

szituáció mindenkori transzcendálásában áll, s amely ilyeténképpen a szabadság garanciája. A 

logoterápia az értelemkereséssel való gyógyítás metódusa, amelynek során az orvos segít 

megtalálni azokat a szupraindividuális, objektív módon létező erkölcsi értékeket, amelyek, 

belsővé téve, az egyén számára személyes küldetéstudatának fedezetét jelenthetik. Autentikus 

létezés is ily módon keletkezhet csak, vagyis ha az egyén felismeri életének személyes 

értelmét, és felelősséget vállal megfontoltan kijelölt élettervéért. 

A Daseinanalízis binswangeri ága a heideggeri „gond” fenoménjánál 

fundamentálisabbnak gondolja a szeretetet, a mindenkori enyémvalóságnál az eredendő 

együttlétet. Ezért az autenticitás ebben az elképzelésben a másik és önmagunk 

megtapasztalására való nagyobb nyitottságban ölt testet. A Daseinanalitikus előbb megkísérli 

minél pontosabban és hitelesebben megérteni a beteg világban-benne-létét, majd pedig a 

lehető legteljesebb mértékben tárja a beteg elé a megismert világban-benne-lét jellemző 

vonásait. Mindezt annak érdekében, hogy a tudatosuló önismeret tükrében a beteg egyre 

nyitottabb viszonyrendszert tudjon kialakítani: önmagával, embertársaival, a világgal. 



 163  

Ilyenformán leegyszerűsítve, az inautenticitást és a mentális betegséget a bezártság és 

passzivitás, ezzel szemben az autenticitást és a mentális egészséget a nyitottság, világban-

benne-létünk nyílt és illúziótlan, bátor ismerete jellemzi. A terapeuta nem magyarázza el, mi 

miért van így vagy úgy, nem alkot ítéletet. Egyszerűen csak megosztja benyomásait a másik 

emberrel annak világban-benne-létéről, s ez az új tudás állítólag automatikusan felszabadítóan 

hat az egyénre. 

Boss annyiban látja másként a dolgokat, hogy ő fundamentalista heideggeriánusként 

jottányit sem tér el az ortodox tanítástól (pontosabban attól, ahogyan ő maga ezt értelmezi), 

ennélfogva Heideggerrel együtt vallja, hogy a lelkiismeret hív fel az önmagunkká válásra, és 

nyilvánítja ki bűnös-létünket. Boss számára azonban, Heideggertől eltérően, a bűnös-lét 

kétségtelen erkölcsi felhangokkal is bír: az ember adós a léttel szemben, mindaddig, amíg 

nem válik önmagává. S minél tetemesebbre hág adósságának mértéke, azaz minél messzebb 

távolodik önmagától, annál hajlamosabb lesz pszichés megbetegedésre, súlyosabb esetben 

neurózisra is. A terápia a lelkiismerettől való elfordulás okait és mikéntjét mutatja fel a beteg 

számára, és arra ösztökéli, lelkiismerete szavára hallgatva vegye fel ismét az autentikus 

létmódhoz vezető aranyfonalat, és változtassa meg világban-benne-létének módját. Mintha a 

világban-benne-lét nem is egzisztenciálé volna, hanem egy kabát, amit le lehet cserélni egy 

autentikusabbra. Jól látható ezen a ponton az ontológiai ontikusként való félre- vagy 

átértelmezése Boss részéről. Ahogyan már az a momentum is figyelemre tarthat számot, 

amikor Boss a bűnös-létet az autentikus létmódtól való devianciaként láttatja. Világos, hogy a 

lehetőséglétként létező jelenvalólét nem rendelkezhet szubsztanciaszerű esszenciával, amely a 

személyes identitását alkotná. Boss, miközben Heidegger nyomait követi a rejtekutakon, nem 

szán kellő figyelmet az útjelzőkre, és sok helyütt elbotlik. 

May már stabilabban áll a lábán. Kutatásainak számottevő hányadát szenteli a szorongás 

mibenlétének feltárására, és ennek során arra a konklúzióra jut, hogy a szorongás normális 

esetben természetes reakciója az egészséges organizmusnak (nem csupán az embernek, 

ahogyan Kierkegaard vagy Frankl hirdette, hanem az állatoknak szintúgy): extrém 

válaszreakció egy extrém szituációra. Bizonyos határhelyzetekben kiküszöbölhetetlenül 

szorongást érzünk, ha megsemmisülésünk lehetősége fenyegető módon jelentkezik. Ez 

azonban nem kell, hogy különösebb problémát jelentsen, hiszen pontosan a szorongás képesít 

arra, hogy – azt kreatív módokon kiaknázva – az ember „kiteljesítse” önmagát. Az 

egzisztenciális szorongás tudatossá, éberré tesz, és megtanít élvezni az életet. Habár meglehet, 

a szorongás mindenkor valami elégtelenség vagy elégedetlenség jele. Mindezzel a 



 164  

jellemzéssel tökéletesen egyetért Yalom is, aki a jaspersi határszituációk fogalmára alapozva 

négy olyan „végső aggályt” különböztet meg, amelyek az ember egzisztenciális 

szorongásának lángját életben tartják. Az autentikus élet annak arányában válik 

kézzelfoghatóbbá, minél őszintébben néz szembe az ember egzisztenciális adottságaival, 

fakticitásával, és minél inkább sajátjainak ismeri el valós lehetőségeit. A yalomi metafizikai 

univerzumban az ember szabadsága totális. Elvitathatatlan erkölcsi felelőssége, hogy élete 

szerzője legyen: senki más nem dönthet helyette sorsának kérdéseiben, egyedül ő maga. 

Amennyiben menekül ezen alapvető felelőssége elől, annyiban inautentikus, és kiteszi magát 

a pszichés betegségek változatos formáinak. Biztosra menni ugyan nem lehet, hiszen az 

emberi élet játékszabályai kiszámíthatatlanok, de a szorongással valamiképp meg kell küzdeni 

a mentális épség megóvása érdekében. Amiképpen az elszigeteltséggel, a halál tényével, 

valamint a világ inherens értelemnélküliségével is. A szerelemben az ember csak illúziókat 

kerget, és szorongása elől menekülve végül még önmagát is elveszíti: az inautenticitás 

darázsfészkébe nyúl, aki a másikban akarja önmagát meglelni, véli Yalom.599

Hol keressük hát magunkat ebben az istentelen és értelemnélküli világban, ahol minden 

döntésünkért felelősséget kell viselnünk, tudván tudva, hogy teljesen magunkra vagyunk 

utalva, és előbb-utóbb föl fog számolódni minden, amit valaha is teremtettünk? Ismerni kell a 

szabályokat, és tisztességesnek kell lennünk magunkkal szemben: hangzik a nietzschei

Redlichkeitot idéző alapkövetelmény. A primer, egzisztenciális szorongást gyakorta káros és 

bénító másodlagos szorongások burkolják be, amelyek nagyon megkeseríthetik az ember 

életét: gombamód dugják elő a fejüket a változatos neurózisok a legkülönfélébb szorongásos 

tünetek nyomában. A terápia célja az ártalmas pszichés védekező mechanizmusokat leépítve 

eljutni az elsődleges szorongásig, amely, ugyebár, megszüntethetetlen, és megtanulni 

autentikus módon „belebámulni a napba”, vagyis szembenézni az emberi létezés korlátaival. 

A betegnek (kliensnek) el kell jutnia autonómiájának egy olyan magas fokára, ahonnan át 

tudja tekinteni saját világban-benne-létét, és képes maga felfedezni azt az értékrangsort, 

amely a leginkább megfelel személyes ízlésének, egyéni természetének. A Yalom-féle 

egzisztenciális terápia nem más, mint egy felpörgetett felnőtté válási folyamat: az embernek 

fel kell nőnie a feladathoz, hogy mások jóváhagyása nélkül döntsön; önmaga apjává és 

anyjává kell válnia. A terapeuta úgy segíti az autentikusabbá válás processzusát, hogy 

háttérbe húzódva közreműködik a döntést gátló akadályok elhárításában. Ugyanakkor kínosan 

ügyel arra is, hogy konkrét döntéseket még csak ne is sugalmazzon a kliensnek. Másfelől 

599 Ezt a véleményét minden bizonnyal sem Jaspers, sem Binswanger nem osztaná. 



 165  

viszont a terápiás kapcsolatnak mintakapcsolatnak is kell lennie, tehát a terapeuta ugyanúgy 

megosztja élményeit és benyomásait, ahogyan a klienstől is elvárja, hogy nyílt legyen vele. 

Habár a másikkal való kapcsolat soha nem szüntetheti meg végső magányunkat, a szeretet és 

gondoskodás értelemmel töltheti meg életünket, és értékeket sugallhat az ember számára, véli 

Yalom. Hogy mely értékeket, azt minden ember eldönti magának. Ám a döntés abban az 

esetben csakugyan az, ami, ha alternatívák közötti mérlegelés és racionális megfontolás övezi. 

Yalom a tervszerű, megfontolt életprojekteket részesíti előnyben, amelyeknek világos céljai 

vannak, és véleményem szerint bizony hajlamos arra, hogy minden más, spontánabb, kevésbé 

tervszerű életmodellt inautentikusként marasztaljon el. Az autonómia nem abszolút érték az 

egzisztenciális terápia számára: ha valaki úgy kívánja, hogy alá veti az akaratát valaki másnak, 

lelke rajta: szíve joga ezt tenni. De csakis akkor lesz autentikus az elhatározása, ha akaratát 

saját akaratából veti alá másnak; ha tehát önmaga előtt előzőleg tisztázta saját preferenciáit.  

Nem vakon döntött tehát, hanem megfontoltan, és döntéséért felelősséget vállalva 

elköteleződik iránta. 

Laing némileg kakukktojásnak számít a terapeuták között, hiszen a pszichiátrián innen 

is, meg túl is mozog az a pozíció, ahonnan állást foglal. Más szóval, az állás, amit elfoglal, 

nem stabil, hanem nagyon is mobilis, és mozgását a mindenkori konkrét beteg világban-

benne-léte orientálja. Laing talán az, aki a leghatározottabban foglal állást a tárgyalt 

pszichiáterek közül a megértés elsődlegessége mellett, az átformálás, „normalizálás” 

ellenében. Természetesen a többi egzisztenciális terapeuta is a terápia értéksemlegessége 

mellett kardoskodik – ezért is bátorkodnak az „egzisztencialista” avagy „fenomenológiai” 

jelzőt használni600 –, azonban önmagát ássa alá az a terápiás princípium, amely a tökéletes 

neutralitás programját tűzi ki céljául. Laing az, aki véleményem szerint a leginkább 

megközelíti ezt az eszményt. Mégpedig pontosan azzal a példátlan empatikus attitűddel, 

amellyel megkísérel együtt szenvedni [com-passion] a betegeivel, legalább képzeletben 

bejárva azok magányos várainak kísértet lakta hét szobáit. S jóllehet Laing is elkülöníti a 

„valódi önmagá”-t, a „hamis önmagá”-tól, ahogyan mások az autentikus létmódot az 

inautentikus létmódtól, mégis úgy tűnik, a gyakorlatban ő bízza a legteljesebb mértékben a 

betegek autoritmusára, hogy megtalálják önmagukat, s közben tartózkodik az olyasfajta 

600  Nem tévedés: az „egzisztencialista” és a „fenomenológiai” nagyon gyakran egymás szinonimáiként 
szerepelnek az egzisztencialista pszichiátria írásaiban, mint olyan, majdhogynem tetszőlegesen fölcserélhető 
fogalmak, amelyek az értékektől és ítéletektől való tartózkodás általános attitűdjét kívánják kifejezésre juttatni. 
Az  „egzisztenciál-fenomenológiai” megközelítés a szabadság elkötelezettje, ennélfogva nem ítéli meg a másik 
szabadsága érvényesülésének mikéntjét sem. Vö. pl. Laing: The divided self. 9. skk 



 166  

kijelentésektől, mint hogy a mentális egészség a megfontolt és (hiper)reflektált élettervezés 

gyümölcse volna. 

Ha emlékszünk még, Laing a szkizofrénia vizsgálatának segítségével iparkodik 

demonstrálni, hogy – Jaspers, Buber és mások nézeteivel ellentétben – a szkizofrének is 

képesek Én-Te viszony létrehozására, s hogy nincsen áthidalhatatlan szakadék „normálisak” 

és „abnormálisak” között. Laing szerint a szkizoidok/szkizofrének tapasztalata ugyanazokat 

az elemeket tartalmazza – ha tetszik, ontológiai síkon ugyanolyan egzisztenciálékkal 

rendelkeznek –, mint bárki más. Az egyedüli különbség, hogy az egzisztenciális szorongásból 

fakadó diszkomfortját a „normális” el tudja csitítani/nyomni/felejteni, a szkizoid azonban nem. 

Ez tekinthető ugyan diszfunkciónak, az emberi potenciálok alacsonyabb fokú 

kihasználtságának, ámde kevésbé autentikus létmódnak – értelmezésem szerint – nem. A 

Tillichtől kölcsönzött megkülönböztetést alkalmazva Laing amellett érvel, hogy egyes 

emberekben több a „létbátorság”, az ontológiai biztonság érzete, míg másokban kevesebb. 

Hogy ennek oka genetikus-e vagy, sem, az nem tisztázott, mindenesetre Laing hírhedetten 

hajlott arra, hogy az egészségtelen családi viszonyokat – „rossz anyák” – tegye felelőssé a 

gyermekben kialakuló ontológiai bizonytalanságért. A „normálisak” között ugyanúgy 

tömegével vannak ontológiailag bizonytalan emberek, mint ahogy olyanok is, akik számára 

értelmetlen még maga a kérdésfelvetés is: bizonytalanság a létben? Mit jelentsen ez? 

Mindazonáltal lényeges tisztázni, hogy az ontológiai biztonság/bizonytalanság kategóriái nem 

úgy képzelendőek el, mint például a nemi kategóriák: az emberek nagy része vagy férfi, vagy 

nő – kis része pedig egyik sem (vagy mindkettő) –, hanem hogy bárki válhat ontológiailag 

biztossá is, bizonytalanná is, körülményeinek függvényében. A létbátorság mértéke 

növekedhet vagy csökkenhet az egyénben: a kategóriák átjárhatók. 

Hogyan szerezhető létbátorság, illetve mi a titka az autentikusabbá válásnak? Ne 

gondoljuk azt, hogy aki ontológiailag biztos személyiség, az már rögtön autentikus is. 

Könnyen elképzelhető, hogy egyeseket nap mint nap átjárja önmaguk egyedülállóságának és 

értékességének biztos tudata, valójában azonban vajmi keveset tudnak önnön ilyen-olyan 

rendű igényeikről, és életüket úgy élik le, hogy soha nem derítették ki, milyen is lett volna 

saját – nem pedig főnökük, családjuk, a társadalmuk – ritmusa szerint élni. Az 

autentikussághoz először is tehát a megértés szükséges, önmagunk látása egy másik szemével. 

Ezért olyan kiemelt jelentőségű a „bajtársiasság” Laing számára a terápiás kapcsolatban: ez 

teszi ugyanis lehetővé, hogy a beteg az orvosában megbízva egyre többet lásson saját 

világából, bizonytalanságainak eredetéből. A cél itt nem más, mint a már meglévő, személyes 



 167  

értelemhálózat felrajzolása, nem pedig ennek erőszakos megváltoztatása. A megértés, a 

tudatosulás gyógyít. Nincs szükség ugyanakkor arra, hogy a beteg racionális módon 

végigkövesse, milyen értékeket kell választania ahhoz, hogy „valódi önmagá”-vá válhasson. 

A konkrét világban-benne-lét megértése nem egyéb, mint a saját egzisztenciális pozíció 

tudatosítása. A személyes küldetés megtalálása – mint Franklnál –, vagy az átfogó életterv 

kidolgozása – mint Yalomnál – nem képezik részét az autenticitásnak Laing elgondolása 

szerint. Egyedül a „valódi” önmagunkkal való harmónia, önnön világban-benne-létünk 

határainak, valamint szubjektív (egzisztenciális) igazságainknak biztos ismerete elégségesek 

ahhoz, hogy az ember autentikusan éljen. A betegnek rá kell találnia erre a „valódi önmagá”-

ra a terápia során, a terapeuta semmilyen irányba nem befolyásolhatja. Laing meggyőződése, 

hogy ha engedik, a beteg meg fogja találni saját autoritmusát. Ennek elősegítése mindaddig jó, 

amíg mások autoritmusának érvényesülését nem akadályozza. Világosan látható, hogy ez egy 

morális állásfoglalás Laing részéről: nincs jogunk az egyén autentikus létmódjának gátat 

szabnunk, legyen az bármily bizarr vagy deviáns is, amíg ez a létmód nem ártalmas másokra 

nézve. Az autenticitáshoz nem kell, hogy az ember igazolja (sem maga, sem mások előtt), 

miért éppen olyan, amilyen. Az egyedüli lényeges szempont, hogy olyan legyen, amilyen, és 

hogy ezért felelősséget vállaljon: önmaga és mások előtt egyaránt. 

Miben hoz változást van Deurzen Laing gondolataira építkező, napjainkban igen 

népszerű megközelítése? Mindenekelőtt abban, hogy megkísérli rendszerezni mesterének 

gondolatait. Ezzel azonban, úgy vélem, éppen azok elevenségét szünteti meg, s ily módon 

jelentősen csökkenti a laingi hozzáállás egyedülállóságának erejét. Sőt, a van deurzeni 

eklektikus szinkretizmus, amely egyformán merít Sartre-tól, Heideggertől, Maytől és Laingtől, 

végső soron nem képes integrálni ezeket a mégoly hasonlónak is tűnő, ám valójában 

különböző elméleti vonulatokat. Van Deurzen Yalommal – és általában az amerikai 

egzisztenciális-humanisztikus pszichiátriai hagyománnyal – szemben kísérli meg definiálni a 

brit egzisztencialista pszichiátria irányzatát, de végeredményében bebizonyosodik, hogy nem 

sok újítás lapul a tarsolyában. Ebben önmagában természetesen semmi kivetnivaló nincs – 

csupán sajnálatraméltó, hogy eredetiként próbálja prezentálni, ami nem az. Hiszen Laing 

mellett már Yalom az „itt és most”-ra helyezi a terápiás üléseken a hangsúlyt, és egyébként is 

a jelenben élést magasztalta minden korábbi egzisztencialista szerző, a múltba mélyedés, 

avagy a jövőre való túlságos koncentrálás ellenében. Lainghez hasonlóan van Deurzen is a 

„valóságosként” való öntapasztalást emeli ki, amely az autentikus létmód számára kövezi ki 

az utat: hogy a világban-benne-létként posztulált ember „otthon” legyen világában, ne pedig 



 168  

önmagától és környezetétől [Umwelt] elidegenedett lényként sodródjon magányosan a jeges 

űrben, mint holmi leváltan lebegő asztronauta. Yalomtól veszi át a gondolatot, hogy az 

értékek tisztázása és általában a tisztánlátás a terápia célja és veleje; hogy ti. a kliens maga 

találja meg az értékeket, s a terapeuta csak hagyja létezni a beteget, „akként, ami ő maga”. 

Ugyancsak yalomi az az elgondolás (eredetileg pedig sartre-i, illetve kierkegaard-i), hogy az 

önkényesen – elvégre nem külső nyomásra – kimunkált értékekért és célokért felelősséget kell 

vállalni, és hogy az ilyes elköteleződés már önmagában is értékesebb, mint nem elköteleződni. 

Mindamellett természetesen nem kívánok igazságtalanul eljárni van Deurzennel 

szemben, hiszen törekvése a szisztematizálásra kétségkívül üdvözlendő. Mi több, a 

szisztematizálás törekvése oly erős benne, hogy a klienst is esetleges tapasztalatainak 

konzisztens vonatkozási rendszerré való strukturálására bátorítja. Így véli ugyanis 

megközelíthetőnek az autentikus élet ideálját, amelynek előfeltétele a maradéktalan 

őszinteség önmagunkkal és a terapeutával szemben, valamint lehetőségeink és korlátaink 

realista módra való számbavétele (ismételten Nietzsche Redlichkeit-ja bukkan itt fel). 

Autentikus életről beszél van Deurzen, s ő az egyetlen a tárgyalt pszichoterapeuták sorában, 

aki így tesz. Továbbá abban is páratlan, hogy a terápiát magát nem gyógyításnak, hanem az 

egyéniség születése folyamatának tartja, ahol a terapeuta mint a lélek Szókratésze segít a – 

lehetőség szerint autentikus – személyiség világra hozásában. Aki vajúdik, az a 

beteg/inautentikus személyiség. Aki élettapasztalatával fölvértezve bábáskodik, az a terapeuta. 

Az újszülött pedig nem más, mint a tisztánlátó, realisztikusan ítélő, sorsát önkezűleg alakító, 

öntudatos, felelősségvállaló, autentikus önmaga. Habár az autentikus élet van Deurzen szerint 

sem több egy ideálnál, ugyanakkor ideálként nagyon is hasznos, mivel vitalizálja az egyént, 

megtalált értékei és céljai követésére ösztönzi, röviden: stabilizálja. Az autentikus élet tehát 

nem a spontaneitásban áll, és nem az autoritmia iránytűjét veszi etalonnak, hanem inkább azt 

kísérli meg, hogy önmagához hű módon a lehető legtöbbet kihozza a rendelkezésére álló 

lehetőségekből. Ugyanakkor nem árt észben tartani, hogy ami egykoron autentikus 

életformának számított, az idővel inautentikussá csontosodhat, ezért – meglátásom szerint – 

van Deurzen legfontosabb teoretikus hozzájárulása az egzisztenciális pszichoterápiához éppen 

az, hogy mind újbóli autenticitás-felülvizsgálatra bátorít. 



 169  

III. 2. Félreértések, félreértelmezések és egy működőképes terápiás gyakorlat. Az 

autenticitás ideá(l)jának sokarcúsága 

Dolgozatom bevezetésében a következő kérdést vetettem fel: ha az 

egzisztenciálfilozófia szerint önmagunkká kell válnunk, vajon ki ez az önmaga, és hol 

található? Avagy amiként a dolgozat címében is szerepel: Légy önmagad! De melyik? Többek 

között azt kívántam kimutatni, hogy az autenticitás, jóllehet, nem csupán egy elvont filozófiai 

idea, hanem ténylegesen is ideálként funkcionál az elemzett filozófusok gondolkodásában, ez 

az ideál nem egyezik meg az őszinteség, az autonómia vagy az önmegvalósítás – egyébiránt 

egyazon nagycsaládba tartozó – filozófiai és morális eszményeivel. Kétségtelen, hogy az 

autenticitásnak egyik lényeges komponense az egyén radikális őszintesége önmagával 

szemben, az öncsalás, a rosszhiszeműség stb. felszámolása. Továbbá az is bizonyos, hogy az 

autentikus létmód valamiképpen kapcsolatban áll azzal az elgondolással, hogy valós – 

tulajdonképpeni – önmagunkká kell lennünk. Ez azonban sem azzal nem jár óhatatlanul 

együtt, hogy tökéletesen autonómnak kellene lennünk, sem azzal, hogy meg kellene 

„valósítanunk” önmagunkat. Az önmegvalósításnak a romantika időszakába visszanyúló 

erkölcsi programja nem feleltethető meg az egzisztencializmus autenticitás-modelljének, 

hiszen előbbi egy olyan szintű metafizikai integritásra, teljességre és végső beteljesülésre 

képes szubjektumot tételez, amelyről az utóbbi már minden kétséget kizáróan lemond. 

Hasonló módon, az univerzalitásra igényt formáló kanti autonómia-koncepció is eltérő 

követelményeket támaszt az egyénnel szemben, mint az autenticitás hallatlanul bensőséges 

ideálja. Amint Carman fogalmaz: „Az autenticitás egzisztenciális fogalma filozófiailag 

originális és lényeges, mivel az egységes szubjektivitásként felfogott személyiségnek még ezt 

a [romantikában meglévő] modern koncepcióját is meghaladja”.601

Ha azonban az autenticitás ideálja nem egyenlő sem az önmegvalósításnak a 

humanisztikus pszichológiában máig oly népszerű irányelvével, sem az autonóm ágens 

önmagának törvényt szabó létével, akkor vajon mi lehet? A dolgozatnak ugyanis egy másik 

vállalása az volt, hogy tisztázza, hogyan alakult és épült be az autentikus létmód eszménye a 

pszichoterápia praxisába. Tézisem szerint az önmagát egzisztencialistának tituláló, a 

pszichológia és pszichiátria diszciplínáit megújítani szándékozó pszichiátriai és terápiás 

irányzat az egyébként sem kimondottan egységes egzisztenciálfilozófiai hagyományt vaskos 

601 Carman: „The Concept of Authenticity”, 230. 



 170  

félreértések és félreértelmezések során gyúrta egy egységesnek tetsző, ámde jószerével 

teljességgel fiktív tradícióvá. Ennek szemléltetésére kitűnő alkalmat biztosított azoknak a 

tárgyalt egzisztenciálfilozófiai fogalmaknak a számbavétele, amelyek minimális reflexió 

mellett kerültek át az egzisztenciális pszichiátria nagyszótárába. Ilyen, példának okáért, a 

szorongás [Angst/Anxiety] koncepciója, amely minden jelentős egzisztenciálfilozófusnál úgy 

szerepel, mint ami különbözik a félelemtől, mégpedig annál az oknál fogva, hogy nem 

rendelkezik határozott tárggyal. A pszichiátriába ez az alapvető megkülönböztetés azonban 

már nem jutott át, hiszen Franklnál a szorongás tárgya az értelemnélküliség és a szabadság, 

May-nél az individuum diszintegrációja (halál, leépülés, betegség), Yalomnál a halál / 

elszigeteltség / szabadság / értelemnélküliség valamelyike, van Deurzennél pedig ugyancsak a 

halál és a szabadság. Elképzelni az elképzelhetetlent – ezt meg sem kísérelte a természetéből 

fakadóan gyakorlatias pszichiátriai eszmefuttatás. Hiszen mire is menne a beteg azzal a 

kijelentéssel, hogy szorongása az egészében vett létezőt juttatja érvényre? Ez a gondolat sem 

nem bátorító, sem nem vigasztaló, de még csak nem is értelmes a beteg számára. Az 

egzisztenciális pszichiátria számára a szorongásnak kell, hogy tárgya legyen, kell, hogy 

megfogható legyen ez a tárgy, hogy lehessen vele kezdeni valamit a terápia során. Még akkor 

is így van ez, ha megfogandó tárgyként olykor olyan „megfoghatatlan” tárgyakat neveznek 

meg, mint a szabadság vagy az értelemnélküliség, továbbá hogy úgy tartják, a szorongásnak 

eme tárgyai detektálásuk után sem kapcsolhatók ki az emberi tapasztalatból. 

Hasonló félreértés vagy félreértelmezés bontakozik ki magának az autenticitás 

koncepciójának a „mibenléte” felől. Természetesnek venni, hogy olyan kivételes intellektuális 

nagyságok, mint Kierkegaard és Nietzsche, Heidegger és Sartre ugyanazt értsék a „légy azzá, 

aki vagy!” gondolatán, meglepő mérvű naivitásról tanúskodik. Ahogyan eddig egyetlen, a 

témában íródott, általam ismert mű sem volt képes kielégítő világossággal és átütő 

meggyőzőerővel elmagyarázni, mit is jelent az autentikus létmód (noha az inautenticitás 

manifesztációinak megannyi variánsáról mindannyian tudni vélünk egyet s mást), azonképpen 

ez a dolgozat sem fog e téren forradalmian újat mondani. Pontosan ennek a jelenségnek – ti. a 

precíz definiálhatatlanságnak – a lényegességére szeretnék rámutatni akkor, amikor úgy 

vélem, az egzisztenciális pszichiáterek mégsem követtek el a maguk szempontjából „hibát”, 

amikor – meggyőződésem szerint – összemosták mindazt, amit Sartre-ról és Heideggerről, 

Nietzschéről és Kierkegaard-ról tudni véltek, annak érdekében, hogy valami használható 

eszményképet mutathassanak fel a terápia számára. Kétségkívül ebből az elgondolásból 

táplálkozik az a nézet is, hogy a mentális egészség nem más, mint az autentikus létmód. 



 171  

Eltávolodni magunktól egyenlőt jelent az idegenbe, ismeretlenbe, nem-otthonosba való 

kilépéssel, és az ettől való ódzkodás éppúgy ősrégi, mint ahogy legyőzhetetlen. Az ember 

rögtön szorongani kezd, ha elhagyja az ismerős partokat, s a messze kihajózástól majd’ 

minden emberi bölcsesség inti az embert: nehogy „elhagyjuk” önmagunkat, nehogy 

elveszítsük ép eszünket. Ekként gondolta ezt Kierkegaard (aki pedig, tudjuk jól, nem volt a 

biztonsági játékos archetípusa: gondoljunk csak az egzisztenciális ugrásokban rejlő 

abszurdumra, a kockázat felvállalására), és ekként Jaspers. Nem így vélekedett ellenben 

Nietzsche, aki még a kísérletezésen való „tönkremenés”-t is dicsérettel illette, s nem így 

Sartre, aki számára a par excellence autenticitás az önmagunktól való szakadatlan 

távolságtartás, az önmagunkká válás projektjének végérvényes föladása. 

Az egzisztenciális pszichiátria metafizikai megalapozásra vágyott, hogy legitimálja 

magát mind a freudi, mind a behaviorista antropológiával szemben. Ilyen megfontolásból 

eshetett meg, hogy a „világban-benne-lét” eredendően Heidegger-specifikus terminus 

technikusa minden valamire való egzisztenciális pszichiáter elméletébe átkerült, anélkül 

azonban, hogy eme teoretikusok a fogalom jelentését egy kicsit jobban megmozgatták volna 

elméletalkotó poharukban. Ennek eredménye az lett, hogy a szóban forgó fogalom időnek 

előtte leülepedett, és kiült az egyébként üdítően folyékony elmélet aljára, afféle metafizikai 

zacc gyanánt. Amikor például a nem-tulajdonképpeni világban-benne-létet úgy festik le, mint 

amely egyes-egyedül a világgal foglalatoskodván képes teljességgel kivetkőzni önmagából 

(vagyis „nem-valódi” önmaga lesz belőle), vagy amikor a tulajdonképpeni világban benne-

létet úgy prezentálják, mint amely csakis magamagából jön világra a szorongás 

individualizáló pillanataiban, akkor bizony tévesen interpretálják a kérdéses egzisztenciálét. 

Elvégre a világban-benne-lét megnevezéssel Heidegger éppen azt akarja kifejezésre juttatni, 

hogy az ember soha nem tud elszakadni sem a világtól, sem önmagától, hogy voltaképpen 

ezek – a világ és önmaga – állandó összefüggéseként, relációjaként létezik, s hogy a fakticitás 

nem az egzisztencialitással, a lehetőség-léttel szemben határozódik meg, hanem előbbi 

magában foglalja utóbbit.602 Ennek alátámasztására álljon itt egy idézet a Lét és időből:  

A megértés vagy tulajdonképpeni, tulajdon önmagunkból mint olyanból származó, vagy nem-

tulajdonképpeni. Ez a „nem” [„Un-”] nem jelenti azt, hogy a jelenvalólét eloldódnék önmagától, és 

„csak” a világot értené meg. A világ a saját önmaga-létéhez tartozik mint világban-benne-léthez. […] A 

602 Vö. Heidegger: Lét és idő. 175. 



 172  

világ megértésébe a benne-létet mindig beleértjük, az egzisztenciának mint olyannak a megértése mindig 

a világ megértése.603

A világban-benne-lét tényleges jelentése tehát háttérbe szorul, elfelejtődik, illetőleg 

valójában soha nem is kerül át az egzisztencialista pszichiátriába. Jelentőségét azonban 

villámgyorsan felismerik – Binswanger és Boss már a ’40-es, May az ’50-es években –, ezért 

is vélhették úgy mind Európában, mind az USA-ban, hogy haszonnal fog szolgálni, ha a 

személyiséget átkeresztelik világban-benne-létté. Jelentős párhuzamot mutat ezzel a 

folyamattal a „fenomenológiai”, illetve az „egzisztencialista” jelzők tipikus értelmezése az 

egzisztencialista pszichiátria részéről. Az egzisztenciális terápia önmagával szemben 

támasztott ama követelményeire gondolok, amelyek a terapeuta előítélet-mentességében, 

valamint a terápia értéksemlegességében öltenek testet. A husserli leíró fenomenológia 

programjával azonos szellemben születető gondolat, miszerint a megfigyelőnek – aki jelen 

esetben a terapeuta – „zárójeleznie” kell ítéleteit, elméletileg alkalmazhatónak tűnik a 

pszichiátriában, illetve a pszichoterápiában is. Binswanger, Boss, May és mások arra lettek 

figyelmesek, hogy a túlságosan mereven kezelt, alapvetően spekulatív eredetű pszichés 

konstrukciók eltorzítják a mentális betegről szerezhető megfigyeléseink tárgyilagosságát. 

Következésképp célravezetőbb tőlünk telhetően mindent elkövetni annak érdekében, hogy 

kikapcsoljuk ezeket az értelmezési mankókat a megfigyelés folyamatából. Ily módon nem 

csupán hitelesebb képet kaphatunk a konkrét szenvedés (az ún. „betegség”) természetéről, 

hanem ráadásul kifinomultabb érzékenységünk a jelenségek iránt kulcsot adhat a kezünkbe 

magának a szenvedésnek a megszüntetéséhez is. Ezt a helyesnek tűnő elgondolást az 

egzisztenciális pszichiátria azonban odáig radikalizálta, hogy a terapeutának abszolúte 

tartózkodnia kell az állásfoglalástól a leíró/feltáró fenomenológiai megfigyelést követően is.604

A beteget maradéktalanul el kell fogadni olyannak, amilyen; erkölcsileg megítélni, illetve 

megváltoztatására kísérletet tenni szigorúan tilalmas a terapeuta számára. 

Avagy mégsem így állna a helyzet? Ha figyelmesen olvassuk azokat a sorokat, ahol a 

különböző szerzők egzisztenciális terápiájuknak a céljait taglalják, érdekes felfedezést 

tehetünk. Az autenticitás ideálja az egyedüli Laing kivételével senkinél nem erkölcsi 

értékektől mentes koncepció. 605  Kezdhetjük a sort a személyes integritásra törekvés 

fontosságára helyezett általános hangsúlyon, majd folytathatjuk azon, hogy az embernek 

603 Ibid. [kiemelés tőlem]. 
604 Ez az állítás nem áll Frankl logoterápiájára, a többiekére azonban igen. 
605  Valójában Laing-nél sem az, hiszen ő pedig az autoritmia elvének tiszteletben tartásánál a másik 
autoritmusának respektálását szabja meg a saját autoritmus hatályának határaként: ha autentikus létmódommal 
másnak ártanék, meg kell akadályozni abban, hogy maradéktalanul autentikus lehessek. 



 173  

élettervvel kell rendelkeznie, saját magán túlmutató célokért érdemes élnie, a világot el kell

fogadnia olyannak, amilyen. Utóbbi véleményem szerint különösen ambivalens és 

szkepticizmusra okot adó állítás. Ténylegesen úgy áll a helyzet, hogy az illúzióitól 

maradéktalanul megfosztott egyén élete jobb, egészségesebb, mint azé, aki bizonyos fokú 

„önbecsapással” él? Ahogyan Yalomnál igyekeztem kiemelni: az egzisztencializmus általa 

értelmezett és sulykolt világképe végletesen tragikus és kiábrándító.  Ez nem véletlen, éppen 

az is a célja, hogy kiábrándítson, hogy megfosszon az illúzióinktól, ezáltal vélvén 

felszabadíthatni az emberben az egzisztenciális szorongás által lekötött energiákat, amelyek 

szabadon mozogva már kreatív utakon tudnak erre-arra csordogálni. Gyanúm szerint azonban 

ha a legtöbb embertől elveszik az összes illúziójukat, és cserébe a nyakukba zúdul haláluknak, 

a világ értelmetlenségének, önmaguk totális elszigeteltségének és abszolút szabadságuknak 

tudata, attól nem lesznek sem egészségesebbek, sem boldogabbak.606 Abszurd példával élve, 

olyan ez, mintha Isten így szólna a létezésbe lökött, ott rögtön magára hagyott individuumhoz: 

„Íme, tessék, totálisan szabad – egyszersmind kénytelen is – vagy várat építeni minden 

útmutatás nélkül ebből a folyvást szétporló homokból, amit magad előtt látsz, és szent 

kötelességed felelősséget vállalni az eredményért. Mindazonáltal elszámolnod nem kell róla, 

minthogy nincsen kinek: mint tudod, nem létezem.” 

Ráadásul igen kétséges az is, egyáltalán helytálló vagy érvényes-e már maguknak az 

egzisztenciálfilozófusoknak az egyes fogalmakról adott analízise, amelyre aztán az 

egzisztenciális terápia épít. Hiszen ne feledjük, az egzisztenciális pszichiátria ugyanúgy 

spekulatíve megalkotott konstrukciókat vesz át, fogad el, avagy ötöl ki saját maga, akárcsak a 

freudizmus, vagy a behaviorizmus – vagy, ha már itt tartunk, bármely elmélet –, azzal a nem 

elhanyagolható különbséggel, hogy az egzisztenciális pszichiátria ezt gyakran vonakodik 

elismerni. Az egzisztencialista megközelítés nem nyújtja a valóság egyedüli hű leírását, 

amiképpen egyik másik világértelmezés sem képes erre, hanem egy modell, amely a valóság 

minél adekvátabb megragadására törekszik. Amikor Kierkegaard, Heidegger vagy Sartre a 

szorongás fundamentális emberi tapasztalatára irányítják a reflektorfényt, akkor egyúttal ők 

maguk is tevőlegesen közreműködnek a szorongás fenoménjének fundamentálissá válásához 

az emberi tapasztalatban. Nem úgy áll a helyzet tehát, hogy pusztán rábukkantak valami 

606 Vö. Dosztojevszkij „Nagy inkvizítor”-ának (in A Karamazov testvérek) történetével, amely azt a problémát 
feszegeti: vajon a totális szabadság és az igazság maradéktalan ismerete, avagy az illúziókban élés az, amit az 
emberek valójában akarnak, ami üdvösebb számukra. Avagy vö. a bibliai bűnbeesés mítoszának tanulságával: ha 
mindenáron az igazság kendőzetlen megismerésére törekszel, kikerülsz az ártatlanság kegyelmi állapotából, és 
búcsút inthetsz a Paradicsomnak. Az egzisztenciális szorongás, ahogyan Kierkegaard is megjegyzi (in A 
szorongás fogalma), az Édenkertből való kiűzetéssel veszi kezdetét. 



 174  

„nagy igazságra”, amire korábban senki más nem figyelt még fel, hanem úgy, hogy ők maguk 

is teremtik ezt a „nagy igazságot” minden szavukkal, minden gondolatukkal, minden 

írásukkal. A szorongásra való ilyen fokú, helyenként már-már monomániásnak tűnő 

fókuszálás maga is „igényt” és teret teremt a szorongásra, arra, hogy az ember fölismerje, 

szorong, elismerje, hogy szorong, és az egzisztencialistákkal együtt vallja, hogy a szorongás 

életfogytiglani kísérőtárs: afféle örökkön remegő és szenvedő daimón az ember vállán. Nem 

gondolom azt, hogy például Heideggernek ama gesztusa, amellyel beemelte a szorongást és 

rögtön főszerepet is adott neki egzisztenciális analízisében, pusztán az első világháború utáni 

Németország általános közhangulatának találó lejegyzése volna, amiképpen az „akárki” 

elemzése is messze túlmutat egy konkrét történelmi szituáció leírásán. Ugyanakkor mégis úgy 

tűnik, az a tény, hogy a szorongásból eseti emocionális reakció helyett ontológiai kategória 

lett mindezeknél az óriási hatású szerzőknél, döntő mértékben hozzájárul ahhoz, hogy az 

egzisztenciális pszichoterápia antropológiája sem tud egyébbel szolgálni, mint egy örökösen 

szorongó emberképpel, akinek, hogy csökkenjen a szorongása, egy még elemibb – 

egzisztenciális – szorongással kell szembenéznie. 

Sutyák Tibor jegyezte meg egyszer, hogy a következő, nem elhanyagolható bökkenő áll 

fenn Heidegger, Sartre és mások szorongás-koncepciójával kapcsolatosan: olyan, mintha 

megfeledkeztek volna arról, hogy szorongani rossz dolog.607 A helyzet valóban így áll: az 

egzisztenciálfilozófusok erősen hajlanak arra, hogy a szorongás jelenségét nemes patinába 

burkolják, s a szorongás közepette is biztos lábakon álló, heroikus individuum alakját 

megfelelő dicsfénnyel övezzék. Mindezzel azonban az az esszenciális diszkomfortérzés 

sikkad el, amely eo ipso a szorongáshoz tartozik. A szorongás glorifikálásának folyamata jól 

nyomon követhető Kierkegaard írásaiban, ahol is a minél több szellem, annál több szorongás 

képletével találkozhattunk. Kierkegaard ebből a metafizikai axiómából olyan abszurd 

konklúziókig jut el, mint hogy sem az állatokban, sem a gyermekekben nincs, vagy nem 

számottevő mértékű a szorongás. Ennek az állításnak az első fele ma már szerencsére nem 

szorul cáfolatra, hiszen napnál világosabb, hogy az állatok ugyanúgy intenzív szorongástól 

szenvednek bizonyos szituációkban, ahogyan az emberek. 608  A második fele, hogy ti. a 

gyerekek nem vagy csak alig szoronganak, lévén nem vagy csak alig van bennük jelen a 

szellem, már Kierkegaard korában is blődségnek, vagyis egy túlságosan is sokat szorongott 

607 Sutyák Tibor – személyes közlés alapján. 
608 Ehhez bővebben l. P. Singer (ed): In Defense of Animals. The Second Wave. Oxford, Blackwell, 2005. 



 175  

szellem szűklátókörű és sznobizmusba hajló arisztokratizmusának számíthatott.609 Hiszen mi 

sem szembeszökőbb annál a ténynél, hogy éppen a gyermekek kénytelenek óriási mértékű 

szorongást kiállni felnövekedésük során, pontosan életkorukból fakadó nagyobb fokú 

személyes bizonytalanságaik, ismereteik relatív hiányossága, valamint sok esetben a 

közösségüknek, családjuknak való, a felnőttekénél természetszerűleg fokozottabb 

kiszolgáltatottságuk folytán. Persze a filozófia, illetve a filozófusok rögtön azzal a klasszikus 

fogással vehetnék védelmükbe Kierkegaard-t, hogy ő szorongáson mást értett, mint manapság 

a tudomány, a pszichológia, vagy akár mi, köznapi emberek. 610  Ezen apologémának a 

jogosságát megerősíteni látszik Heidegger ama, számomra felettébb bámulatos gondolata is, 

hogy a szorongást – a félelemmel szemben – „megigéző nyugalom járja át”, valamint a 

„zavarodottságtól” való mentesség jellemzi. Bizton állítom, hogy keresve sem találnánk olyan 

mai orvosi vagy pszichiáteri szakvéleményt, amely a szorongás fogalmánál a „nyugalom”, 

illetőleg a „zavartalanság” kifejezéseket haszonnal tudná forgatni – hacsaknem negálva a 

kifejezéseket. Pusztán ez alapján olybá tűnik, hogy az egzisztenciálfilozófusok valóban mást 

érthettek a szóban forgó fogalmon, mint manapság mi magunk. Ha azonban ez a 

következtetés helytálló, akkor vajon van-e a kortárs pszichiátria szemszögéből nézve 

relevanciája annak, hogy egyes filozófusok milyen jellemzést adtak egy olyan obskúrus 

jelenségről, amelyen nem egészen tudjuk, mit is értsünk? Mi több, nem elképzelhető-e, hogy 

éppenséggel ártalmas eme jellemzések kritikátlan átemelése és „kiaknázása” az 

egzisztenciális pszichiátria számára? Hiszen ez könnyen azt a látszatot keltheti, mintha a 

szorongás csak valami elhanyagolható emberi kellemetlenség volna, amin mindazonáltal 

mindenkinek „át kell esnie” időnként, hogy autentikusan élhessen. 

És itt egy újabb sarkalatos probléma merül fel, magának az autenticitás ideáljának 

„hasznossága” kapcsán. Nietzsche a morál értékét latolgatva jutott arra a megállapításra, hogy 

mindaz értékes, amiből az emberi faj – túlélése, nemesbedése szempontjából – hasznot húzhat. 

Ő az intellektuális lelkiismeretet, a Redlichkeit erényét, amelyet én magam az autenticitás 

ideáljának nietzschei verziójaként értelmezek, a megismerő ember legfőbb erényeként 

ünnepelte. Számomra azonban kérdéses, Nietzsche mércéjével mérve ténylegesen „hasznos”-

e az autenticitás eszménye – a „faj”, vagy más szóval, az emberiség számára en masse? 

609 Érdemes elgondolkodni azon, vajon éppen Kierkegaard – akinek élettörténetét ismerve tudhatjuk, hogy apja 
önostorozó zsarnokoskodását már kisgyermekkorában meg kellett tapasztalnia, ami azután egész későbbi 
habitusára nyilvánvaló döntő hatással volt – miképp feledkezhetett meg arról, hogy gyermekként is érheti az 
embert intenzív szorongás és lelki szenvedés? Lehetséges természetesen azzal a hipotézissel élnünk, hogy 
Kierkegaard mást értett szorongáson, mint mi. Ám ezzel csak kijjebb toljuk a probléma határait. 
610 Vö. előző lábjegyzet. 



 176  

Feltétlen haszonnal jár vajon a pszichiátria területén a beteg korlátlan és elidegeníthetetlen 

(?) 611  autonómiája nevében kikiáltani az autenticitást a mentális egészség fokmérőjéül, 

ahelyett, hogy adott esetben inkább a beteg igényeihez szabná a terapeuta a morális útmutatás 

mértékét? Abban bízom, hogy Kováccsal egyetértésben sikerült megmutatnom, a morális 

értékektől mentes pszichoterápia elképzelése a gyakorlatban megvalósíthatatlan, hiszen a 

terapeuta mint másik személy minden szavával, avagy szavainak elmaradásával mindig is 

orientálni fogja a beteget saját önértelmezésében. 612  Avagy ahogyan Schmelowszky 

fogalmaz: „Az analitikus folyamat két ember rendszeres és gyakori találkozásából bontakozik 

ki, elképzelhetetlen tehát, hogy egyikük – az analitikus – ne vegyen részt, absztinens 

maradjon. Mégha az analitikus nem tesz mást, csak hallgat, az is részvétel – méghozzá 

sokszor milyen intenzív!” 613  Amennyiben pedig belátjuk az értéksemleges pszichoterápia 

lehetetlenségét, onnan fogva merő álszentség azt állítani, hogy a terapeuta semmiben nem 

befolyásolja a beteget, és a betegnek magának kell egyedül megtalálnia azt az autentikus 

létmódot, amelyben az értékeiért felelősséget vállalva tud létezni.614 A pszichoterápia mindig 

is egy bizonyos ideológia megnyilvánulása lesz, amely egy bizonyos értékkészletet védelmez 

és propagál, tegye ezt bár mégoly szubtilisan és észrevehetetlenül is. Az egzisztenciális 

pszichoterápia az autenticitás értékekkel terhelt eszményének elkötelezettje. 

Nietzsche autenticitás-ideálja, ahogyan Kierkegaard-é vagy Sartre-é is, a kevesekhez 

szól, nem pedig a tömegekhez. Nietzsche ezt be is látja, el is ismeri. Sartre azonban korántsem. 

Az autenticitás ideálja eredetileg egy nyíltan elitista ideál, amely a nemes jellemek kontra 

hitvány csőcselék örökzöld gondolatköréből sarjad ki: az inautentikus tömegek nem 

válthatóak meg az autenticitás eszménye által, a nyárspolgárból nem lesz a hit lovagja, a 

ressentiment kicsinyes utolsó emberkéi pedig nem változnak át Übermensch-é a hétvégi self-

training után. Sartre eljárása, amellyel előbb minden emberi tevékenységre rásüti a 

rosszhiszeműség bélyegét, és az ember minden viszonyulására a menthetetlen 

611  Az „elidegeníthetetlen” jelző használata ebben a kontextusban azért tűnik számomra némiképp 
indokolatlannak, mivel a morálisan autonóm egyénnek öntörvényadóvá ugyanúgy válnia kell, mint ahogy 
autentikussá is csak szofisztikált és hosszadalmas önreflexió által válhat valaki. Az újszülött még nem autonóm 
erkölcsi ágens, ahogyan valaki a teljes „felnőtt” életét leélheti anélkül, hogy akár egy pillanatra is autonóm 
lényként létezett volna. Véleményem szerint tehát értelmezhetetlen az a kitétel, hogy az autonómia 
elidegeníthetetlen, ha már alapból sem tartozik az egyénhez, hanem csupán egyfajta erkölcsi felnőtté válást 
követően tesz szert rá az individuum. Olyannyira nem elidegeníthetetlen tehát az autonómia, hogy eredetileg 
máris idegen az embertől; csakis később nyerhető el. 
612 Vö: Kovács: Bioetikai… 591: „Nem létezik és nem is lehetséges erkölcsileg semleges pszichoterápia…”. 
613 Schmelowszky Á: A lélek rejtett ösvényein. Budapest, Oriold és Társai Kiadó, 2012, 102. 
614 Már az egy konkrét és kézzelfogható morális álláspont kifejeződése, ha az értéksemlegességet értékesebbnek 
tartjuk bizonyos értékek explicit felvállalásánál. Hogy a beteg morális meggyőződéseinek kritizálatlan 
elfogadása jó és követendő gyakorlat, maga sem egyéb, mint egy morális meggyőződés. 



 177  

elidegenedettség billogját, majd második lépésben varázsütésre mindenki képessé válik nála 

arra, hogy felülírja a rosszhiszeműség kikerülhetetlennek hitt csapdáit, és autentikussá váljon, 

nos ez az eljárás maga sem egyéb, mint rosszhiszemű. Ennek oka, hogy az önteremtésnek egy 

szélsőségesen individualista és gyökértelen válfaját szabja mindenki számára zsinórmértékül, 

amely a magafajta, szellemileg és térbelileg is szokatlanul rugalmas értelmiségi számára sem

volt maradéktalanul megvalósítható, nem beszélve hát az összes többi emberről, akik nem 

büszkélkedhetnek a Sartre-éhoz mérhető intellektuális radikalitással. A tiszta reflexió sarte-i 

projektje mint elvárás minden kétséget kizáróan az egyik legprovokatívabb és legképtelenebb 

kihívás az emberrel szemben: adja fel annak hitét, hogy ő valaki – szubsztantív szubjektum – 

volna, és kezdjen úgy élni, mint aki tudatának semmijeként szétporlik az idő minden 

stabilitást felbontó tovafolyásában. Mégis értékeket kell találnia a szakadatlan változás 

örvénylésében, és felelősséget kell vállalnia elköteleződéseiért. Jaspers és Heidegger ezzel 

szemben egészen máshová helyezték a hangsúlyt, jóllehet ők is az ember lehetőség-létét 

vették kiindulási alapnak. Az autenticitás számukra azonban nem a szakadatlan önteremtést 

jelenti, hanem sokkal inkább önmagunk „autentikus szintre hozását”, azaz elsajátítását, valós 

egzisztenciává válást. Ami itt lényeges, az az, hogy önmagunk megismerése a kulcs az 

autentikus létmódhoz: megérteni, és ezáltal azzá válni, akik már eleve is vagyunk. Erre elvileg 

bárki képes lehet, ezért ez a jaspersi, heideggeri autenticitás-ideál véleményem szerint sokkal 

inkább hasznosíthatónak tűnik a pszichoterápia számára, mint a kierkegaard-i vagy nietzschei. 

A deviancia és az immoralizmus vádja az autenticitás – és általában az 

egzisztencializmus – implikációit illetően nem, vagy csupán részben állja meg a helyét. Az 

egyetlen Nietzschét leszámítva senki sem a normák felrúgására bátorítja az embereket. 

Igazság szerint még Nietzsche sem az egyéni önkényeskedés eluralkodása reményében áll ki 

az „értékek átértékelésének” elve mellett, hanem azért, hogy „hasznosabb” értékeket találjunk 

a jelenlegiek helyébe. Az önhatalmúlag választott értéktábláknak csak annyiban van értelmük, 

amennyiben valami életigenlőbb, evilágibb, igazabb – kevésbé hazug – beteljesülését segítik 

elő; példának okáért, ha az önmaga feletti sajnálkozás és szégyen helyett az ember megtanulja 

elfogadni és szeretni önmagát. 615  Még Sartre sem pártolja az immoralizmust, noha az ő 

metafizikai platformjáról ezt szinte nehezebb elkerülni, mint megtenni. Az egzisztenciális 

pszichoterapeutákról nem is beszélve: olyan hagyományos erkölcsi értékek élveznek 

támogatást, mint a szeretet, az őszinteség, az elköteleződés, valamint a felelősségvállalás. 

Hogy azonban az egzisztencialista megközelítés kultiválja-e a deviancia térnyerését, nos ez 

615 A korlátlan önszeretetre való buzdítás – ne feledjük – nietzschei találmány. 



 178  

már fogósabb kérdés. Az a válasz tűnik kézenfekvőnek, hogy igen, valóban kultiválja, 

mégpedig azáltal, hogy elfogadóan, sőt helyenként határozottan támogatóan viseltetik a 

„mássággal”, a konvencionálistól eltérő erkölcsi meggyőződéssel, életszemlélettel, valamint 

életgyakorlattal szemben. Ugyanakkor semmiképpen nem gondolnám, hogy ez a típusú 

deviancia szükségképpen az immoralitás egyénzüllesztő és társadalombomlasztó mocsarába 

vezetne. A társas környezetnek nyilvánvalóan óriási hatása van az egyén identitásának 

formálódására. Ám azt, hogy milyen a „jó” személyiség, aki „helyesen” alkalmazza 

autonómiáját, az adott kultúra hajlamos nagyon szűken és intoleránsan, az esetleges eltérések 

körét minél kisebbre redukálva megszabni. Egyszóval: standardizál, normalizál. Ezt a 

normalizáló tendenciát igyekszik erjeszteni az egzisztenciális pszichiátria „mozgalma”, amely 

végső soron nagyon is demokratikusan áll hozzá a kérdéshez. A tökéletes tolerancia azonban, 

amely még az intoleranciával szemben is toleráns, önfelszámoló eszmény, ezért az 

egzisztenciális pszichoterápia engedékenységének is vannak határai. Mottója valahogy így 

hangozhatna: „Bárki legyél is, légy, aki vagy – már amennyiben aki vagy, olyasvalaki, akivé 

válását jónak látjuk elősegíteni!” 

Feltétlenül szükséges tehát az értékek explikálása az egzisztenciális pszichoterápia 

részéről is, hiszen – nem győzöm hangsúlyozni – meggyőződésmentes, neutrális terápia 

ugyanúgy nem létezik, ahogyan ilyen terapeuta sem elgondolható. Amennyiben vannak közös 

meggyőződéseik az egzisztencialista bölcselőknek, akkor az egyik az, hogy a személyiség 

nem stabil entitás. Ahogyan Laing plasztikusan szemlélteti: akár egy fejsérülés is elegendő 

ahhoz, hogy maradéktalanul kitörlődjék az ember olyannyira szilárdnak képzelt személyisége, 

hogy aztán a régi romjain egy tökéletesen másik személyiség képződhessen meg.616 Ebben az 

esetben odavész a régi önmaga, s vele együtt autenticitásának lehetősége, viszont létrejön egy 

új önmaga, magával hozva egy új autenticitás új lehetőségeit? Kinek az autenticitásáról van itt 

szó egyáltalán? Ahány személyiség, annyi autentikus létmód?  

Amennyiben autentikus és inautentikus létmódokról beszélünk, láthatjuk, lépten-

nyomon az identitás problémájába botlunk. Amikor az egzisztenciális terápia azt mondja: 

„Légy önmagad!”, rögtön fölmerül a kérdés: ki vagyok én? A társadalmi elvárások 

kereszttüzében élő egyén számos mintát lát maga előtt, hogyan kellene viselkednie, mivé 

kellene válnia. Az egzisztencializmus azzal az ígérettel él a társadalmi nyomás alól szabadulni 

kívánó individuummal szemben, hogy lehetséges „hiteles” módon önmagára találnia, s amint 

616 Laing: Bölcsek… 



 179  

ez megtörténik, az ember a szabadság elképzelhetetlen tágasságában találja magát, majd saját 

létezésének egyedülállóságában megmerítkezvén egy új, boldog, „igazabb” életre születik. Ez 

a vízió figyelmen kívül hagyja azonban annak tényét, hogy az önmagunkká válás mindig

irányítottan zajlik. Soha nem magamtól jut először eszembe, hogy önmagammá akarjak válni. 

A kultúra, amelyben élek, sugározza felém számos csatornán keresztül a „légy önmagad” 

elvárását. Minden bizonnyal még az sem fordulna meg a fejemben, hogy nem önmagam 

vagyok, mindaddig, amíg meg nem teremtődik bennem az igény arra, hogy valódi 

önmagammá akarjak válni. Hogy hogyan teremtődik meg ez az igény? Charles Taylor szerint 

számtalan történelmi, kulturális, és nem mellékesen filozófiai egymásra hatásnak 

köszönhetően. Taylor úgy véli, az autenticitás etikájának [Ethics of Authenticity] korában 

élünk, ahol is a gondolkodásunkat és viszonyulásunkat akaratlanul is – és már jó régóta – a 

„hiteles”, a „valódi” önmagunk utáni hajsza határozza meg.617 Mindenki tudni véli, ki is 

önmaga, kivé kell válnia, annak érdekében, hogy autentikus legyen. Azt azonban senki nem 

veszi észre, hogy magát ezt az igényt nem önmagunk hozzuk létre, azaz autentikussá nem 

autentikus választásunk által akarunk lenni, hanem a korszak (avagy a kultúránk jelenlegi 

állapotának) logikája kényszeríti ezt ki. 

Az autenticitás ideálja, ha szigorúan vesszük, önmegsemmisítő ideál. Ennek oka, hogy 

előírja, mi számít autentikusnak és mi nem, magyarán megszabja, mi módon legyek önmagam. 

Márpedig a velejét éppenséggel annak kellene képeznie, hogy teljességgel rábízza az adott 

individuumra, hogyan legyen „autentikus módon” önmaga; bármely külső tanács, előírás vagy 

korlát magát az ideált kezdi ki. Ennek tudatában nem csodálkozhatunk azon, hogy az 

egzisztencializmus autenticitás ideá(l)ja sem egy tartalomnélküli eszmény, hanem példának 

okáért megköveteli, hogy az egyénnek morálisan autonóm lénynek kell lennie:618 hogy képes 

legyen dönteni arról, milyen irányelvek vezessék az életét. Továbbmenve, az egzisztenciális 

pszichoterápia előírja, hogy az egyénnek „felnőtt”, „érett” [mature] személyiséggé kell válnia. 

Ez azt vonja maga után, hogy aki kevésbé önálló, kevésbé képes döntések világos 

meghozatalára, kevésbé érzi magában a lendületet életprojektek kiötlésére és az irántuk való 

elköteleződésekre, az kevésbé is lesz autentikus. Ez pedig nem jó hír, hiszen az autenticitás, 

emlékszünk, a mentális egészséggel jár kart karba öltve. Az egzisztenciális pszichiátria 

ugyanúgy megszabja, miben áll az egészség, mi a kívánatos, és mi nem az, csak éppen máshol 

húzza meg a vonalakat, mint egyéb pszichiátriai megközelítések. 

617 Taylor Ch: The Ethics of Authenticity. Cambridge – Massachusetts – London, Harvard University Press, 1991. 
618  Más kérdés, hogy korlátlan autonómiájáról helyenként le kell mondania, éppen azért, hogy autentikus 
lehessen. Vö. Kierkegaard, Jaspers gondolataival az autenticitás és a transzcendencia viszonya kapcsán.



 180  

Mindazonáltal tagadhatatlan, hogy egy népszerű terápiás tradíció jött létre az 

egzisztenciálfilozófiai hagyományból, s a megannyi félreértelmezés és filozófiai 

inkonzisztencia cseppet sem akadályozta meg, sőt talán éppen elősegítette, hogy 

működőképes alternatívát mutasson fel a pszichoanalitikus, a behaviorista, vagy a kognitív-

behaviorista és egyéb modellekkel szemben, illetve azok mellett. Amit csak fel tudott 

használni a magára javára az elemzett filozófusok bölcseletéből, mindazt magába szippantotta, 

és átformálta saját partikuláris és praktikus céljaihoz. Így került át például Nietzschének az a 

gondolata az egzisztenciális terápiába, hogy olyan, mint „egészség”, nem létezik, hanem 

kinek-kinek megvan a maga, individuális „egészsége”, és ennek kikísérletező megtalálása – 

szemben az elterjedt túldiagnosztizáló, gyógyszeres kezelést preferáló trendekkel – a terápia 

fontos feladatai közé tartozik. Ugyanígy került át az autenticitás ideálja is, amelynek átvétele 

egyformán hozott magával pozitív és negatív konzekvenciákat. A pozitívak között említendő 

a mentális betegek felelősségvállalásának és személyes autonómiájának fokozódása, amely a 

hosszú távú gyógyulást, a pszichés megbetegedésektől teljességgel mentes életet is 

előmozdíthatja. A negatívak között szerepel az autenticitás összekapcsolása a mentális 

egészséggel, amely véleményem szerint legalább annyi szenvedés forrásául szolgálhat, mint 

amennyinek megszüntetésére hivatott, különös tekintettel arra a sajnálatos tendenciára, amely 

az egészséget az autenticitáshoz, az autenticitást pedig az elkerülhetetlen és örökké tartó 

egzisztenciális szorongáshoz láncolja. Továbbá az sem a legszerencsésebb megoldás, amely a 

személyt extrém mód izolált individuumként prezentálja, akinek az elszigeteltsége metafizikai 

magárahagyatottság, azaz egzisztenciális faktum. iszen ez a felfogás szükségtelenül kiszakítja 

az egyént családi, baráti, társadalmi nexusából, olyan jellegű szorongást idézve elő, amely 

semmiképpen nem eredendő és nélkülözhetetlen, hanem mesterségesen létrehozott. Az 

egzisztencializmus képes volt végiggondolni és hűen leírni az emberek végletes 

individualizmusra való hajlamát, és mindennek konzekvenciáit: megteremtette hát az 

autentikus egyén eszményképét. Ám mindezt kívánatos erkölcsi normává emelni, általános 

igényt teremteni rá, nem biztos, hogy célszerű – különösen ha már meglévő pszichés 

problémák gyógyítása a cél. Az autenticitás erősen kultúra- és korszak-függő ideál. Nem 

szükségszerű, hogy létezzen. Hosszú idő telt el, amíg az emberiség tökéletesen megvolt 

nélküle, és valószínűsíthetően el fog jönni az a kor is, amikor ismét feledésbe merül. 



 181  

Bibliográfia 

Anderson, Thomas C: Sartre’s Two Ethics. From Authenticity to Integral Humanity. 

Chicago, Open Court, 1993. 

Angel, Ernest – Ellenberger, Henri F. – May, Rollo (eds): Exsitence: A New Dimension 

in Psychiatry and Psychology. New York, Simon & Schuster, 1958. 

Arnold-Baker, Claire – van Deurzen, Emmy: „Existential Psychotherapy: Philosophy 

and Practice” In Jordan, Karin (ed): The Quick Theory Reference Guide: A 

Resource for Expert and Novice Mental Health Professionals. New York, 

Nova Science Publishers, 2008, 47-62. 

Bakos Ferenc: Idegen szavak és kifejezések kéziszótára. Budapest, Akadémiai Kiadó, 

1994. 

Binswanger, Ludwig: „The Existential Analysis School of Thought” Transl. by Angel, 

Ernest. In Angel, Ernest – Ellenberger, Henri F. – May, Rollo (eds): 

Exsitence: A New Dimension in Psychiatry and Psychology. New York, 

Simon & Schuster, 1958, 191-213. 

Binswanger, Ludwig: „The Case of Ellen West” Transl. by Mendel, Werner M. & 

Lyons, Joseph. In Angel, Ernest – Ellenberger, Henri F. – May, Rollo (eds): 

Exsitence: A New Dimension in Psychiatry and Psychology. New York, 

Simon & Schuster, 1958, 237-364. 

Bormuth, Matthias: Karl Jaspers and Psychoanalysis. The Netherlands, Springer, 2006. 

Boss, Medard: Psychoanalysis and Daseinsanalysis. New York – London Basic Books, 

1963. 

Boss, Medard: Zollikon Seminars. Protocols, Conversations, Letters. Transl. Mayr, 

Franz – Askay, Richard. Evanston, Northwestern University Press, 2001. 

Bunnin, Nicholas – Yu, Jiyuan: Blackwell Dictionary of Western Philosophy. Blackwell 

Publishing, 2004. 



 182  

Burston, Daniel: „Existentialism, Humanism and Psychotherapy” Existential Analysis 

14.2: July 2003, 309-319. 

Carman, Taylor: „Must we be inauthentic?” In Wrathall, Mark A. – Malpas, Jeff (eds): 

Heidegger, Authenticity and Modernity. Essays in Honor of Hubert L. 

Dreyfus, Volume 1. Cambridge – London, MIT Press, 2000. 

Carman, Taylor: „The Concept of Authenticity” In Dreyfus H. L. – Wrathall M. A. 

(eds): A Companion to Phenomenology and Existentialism. Oxford, 

Blackwell, 2006, 229-239. 

Cohn, Hans: Existential Thought and Therapeutic Practice. An Introduction to 

Existential Psychotherapy. London – Thousand Oaks – New Delhi, Sage 

1997. 

Cohn, Hans: „Authenticity and the aims of psychotherapy” Journal of the Society for 

Existential Analysis, 4: 48-56. 

Cooper, Mick: Existential Therapies. London – Thousand Oaks – New Delhi, Sage, 

2003. 

Corsini, Raymond – Wedding, Danny: Current Psychotherapies. Belmont, Brooks/Cole, 

2011. 

Crowell, Steven: “Existentialism”. http://plato.stanford.edu/entries/existentialism/

Czakó István: „Hit és történelem viszonya Kierkegaard és Karl Jaspers 

gondolkodásában.” Magyar Filozófiai Szemle, 2003/3. 

Czakó István: Hit és egzisztencia. Tanulmány Kierkegaard hitfelfogásáról. L’Harmattan 

Kiadó, 2003. 

Czeglédi András: „Incipit Zarathustra, avagy a főmű akarása. Friedrich Nietzsche: Így 

szólott Zarathustra” Jelenkor, 2004/9, 960–970. 

Csejtei Dezső: Filozófiai metszetek a halálról. A halál metamorfózisai a 19. és 20. 

századi élet- és egzisztenciálfilozófiákban. Budapest, Pallas Stúdió/Attraktor. 

2002. 



 183  

Dreyfus, Hubert. L. – Wrathall, Mark A. (eds): A Companion to Phenomenology and 

Existentialism. Oxford, Blackwell, 2006. 

Fehér M. István: Martin Heidegger. Budapest, Kossuth Könyvkiadó, 1984. 

Finály Henrik (ed): A latin nyelv szótára. Budapest, Editio Musica, 1991. 

Ferrara, Alessandro: Reflective Authenticity. Rethinking the Project of Modernity.

London – New York, Routledge, 1998. 

Frankl, Viktor: „Az egzisztenciaanalízis és a kor problémái” in idem: Értelem és 

egzisztencia. Ford. Csiki Huba – Sárkány Péter. Budapest, JEL Könyvkiadó, 

2006. 

Frankl, Viktor: „Tíz tézis a személyről.” in idem: Értelem és egzisztencia. Ford. Csiki 

Huba – Sárkány Péter. Budapest, JEL Könyvkiadó, 2006. 

Frankl, Viktor: „Filozófia és pszichoterápia” in idem: Értelem és egzisztencia. Ford. 

Csiki Huba – Sárkány Péter. Budapest, JEL Könyvkiadó, 2006. 

Frankl, Viktor: Értelem és egzisztencia. Ford. Csiki Huba – Sárkány Péter. Budapest, 

JEL Könyvkiadó, 2006. 

Foucault, Michel: A szexualitás története III. Törődés önmagunkkal. Ford. Sujtó László. 

Budapest, Atlantisz, 2001. 

Füredi János – Németh Attila – Tariska Péter (eds): A pszichiátria rövidített kézikönyve.

Budapest, Medicina, 2003. 

Golomb, Jacob: In search of authenticity. From Kierkegaard to Camus. London – New 

York, Routledge, 1995. 

Groth, Miles: „Authenticity in Existential Analysis” Existential Analysis 19.1: January 

2008, 81-101. 

Guignon, Charles B. (ed): A Cambridge Companion to Heidegger. New York – Victoria, 

The Cambridge University Press, 1993. 



 184  

Guignon, Charles B: „Authenticity, moral values and psychotherapy” In idem (ed): A 

Cambridge Companion to Heidegger. New York – Victoria, The Cambridge 

University Press, 1993, 215-239. 

Guignon, Charles B: „Heidegger’s »Authenticity« Revisited” In Dreyfus, Hubert – 

Wrathall, Mark (eds): Heidegger Reexamined. Vol. 1. Dasein, Authenticity, 

and Death. New York – London, Routledge, 2002, 191- 209. 

Guignon, Charles: On being authentic. London – New York, Routledge, 2004. 

Gyenge Zoltán: Kierkegaard élete és filozófiája. Máriabesnyő-Gödöllő, Attraktor Kiadó, 

2007. 

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Frankfurt am Main, Klostermann, 1977. 

Heidegger, Martin: Nietzsches Wort “Gott ist tot”. In Holzwege. (7. kiadás). Frankfurt 

am Main, V. Klostermann, 1994. 

Heidegger, Martin: Bevezetés a metafizikába. Jegyzetek és szövegek.. Ikon Kiadó, 1995. 

Heidegger, Martin: Being and Time. Transl. Joan Stambaugh. Albany (NY, USA), State 

University of New York Press, 1996. 

Heidegger, Martin: Lét és idő. Ford. Vajda Mihály (et al.), Budapest, Osiris Kiadó, 2001. 

Heidegger, Martin: „Levél a »humanizmusról«”. Ford. Bacsó Béla. In idem: Útjelzők. 

Budapest, Osiris Kiadó, 2003. 

Heidegger, Martin: „Mi a metafizika?” Ford. Vajda Mihály. In idem: Útjelzők. Budapest, 

Osiris Kiadó, 2003. 

Heidegger, Martin: „Bevezetés a Mi a metafiziká?-hoz” Ford. Vajda Mihály. In idem: 

Útjelzők. Budapest, Osiris Kiadó, 2003. 

Heidegger, Martin: „Utószó a Mi a metafiziká?-hoz” Ford. Vajda Mihály. In idem: 

Útjelzők. Budapest, Osiris Kiadó, 2003. 

Heidegger, Martin: „Az igazság lényegéről” Ford. Pongrácz Tibor. In idem: Útjelzők. 

Budapest, Osiris Kiadó, 2003. 

Heidegger, Martin: Útjelzők. Budapest, Osiris Kiadó, 2003. 



 185  

Hodge, Joanna: Heidegger and Ethics. London – New York, Routledge, 1995. 

Inwood, Michael: A Heidegger Dictionary. Oxford, Blackwell, 1999. 

Jacobsen, Bo: „Authenticity and Our Basic Existential Dilemmas. Foundational 

Concepts of Existential Psychology and Therapy” In Existential Analysis 

18.2: July 2007, 288-296. 

Jaspers, Karl: Reason and Existenz. Transl. Earle, William. The Noonday Press, 1955. 

Jaspers, Karl: Allgemeine Psychopathologie. (7. kiadás). Berlin-Göttingen-Heidelberg, 

Springer-Verlag, 1959. 

Jaspers, Karl: Philosophy of Existence. Transl. Grabau, Richard F. Philadelphia, 

University of Pennsylvania Press, 1971. 

Jaspers, Karl: Filozófiai önéletrajz. Ford. Bendl Júlia. Budapest, Osiris Kiadó, 1998. 

Jaspers, Karl: Mi az ember? Filozófiai gondolkodás mindenkinek. Ford. ifj. Kőrős 

László. Budapest, Katalizátor Könyvkiadó, 2008. 

Jordan, Karin (ed): The Quick Theory Reference Guide: A Resource for Expert and 

Novice Mental Health Professionals. New York, Nova Science Publishers, 

2008. 

Kellner, Douglas: „Authenticity and Heidegger’s challenge to ethical theory.” In 

Macann, Christopher (ed): Martin Heidegger: Critical Assessments. Vol. IV. 

Reverberations. London – New York, Routledge, 1992, 198-213. 

Kenward, Raymond – Van Deurzen, Emmy: Dictionary of Existential Psychotherapy 

and Counselling. London, Sage, 2005. 

Kierkegaard, Sören Aabye: Lezáró tudománytalan utóirat a filozófiai töredékekhez. 

Ford. Valaczkai László. In Sören Kierkegaard írásaiból. Budapest, 

Gondolat, 1982, 365-462. 

Kierkegaard, Sören Aabye: Sören Kierkegaard írásaiból. Budapest, Gondolat, 1982. 

Kierkegaard, Sören Aabye: A halálos betegség. Ford. Rácz Péter. Budapest, Göncöl 

Kiadó, 1993. 



 186  

Kierkegaard, Sören Aabye: A szorongás fogalma. Ford. Rácz Péter. Budapest, Göncöl 

Kiadó, 1993. 

Kierkegaard, Sören Aabye: Vagy-vagy. Ford. Dani Tivadar. Budapest, Osiris, 2001. 

Kierkegaard, Sören Aabye: Félelem és reszketés. Ford. Rácz Péter. Budapest, Göncöl 

Kiadó, 2004. 

Kovács József: Bioetikai kérdések a pszichiátriában és pszichoterápiában. Budapest, 

Medicina Könyvkiadó, 2007. 

Laing, Ronald D: The Self and Others. London, Tavistock Publications, 1961. 

Laing, Ronald D: The divided self. New York, Pantheon Books, 1969. 

Laing, Ronald D: Bölcsek, balgák, bolondok. Egy pszichiáter útja. Ford. Tandori Ágnes 

– Tandori Dezső. KönyvFakasztó Kiadó, 2004. 

Large, William: Heidegger’s Being and Time. Edinburgh, Edinburgh University Press, 

2008. 

Macann, Christopher (ed): Martin Heidegger: Critical Assessments. Vol. IV. 

Reverberations. London – New York, Routledge, 1992. 

Macann, Christopher: „Who is Dasein? Towards an ethics of authenticity” In idem (ed): 

Martin Heidegger: Critical Assessments. Vol. IV. Reverberations. London – 

New York, Routledge, 1992, 214-246. 

May, Rollo: The meaning of anxiety. New York, W. W. Norton, 1977. 

May, Rollo: The discovery of being. USA, Norton, 1983. 

May, Rollo – Schneider, Kirk (eds): The psychology of existence. An integrative, 

clinical perspective. New York – St. Louis – San Francisco, McGraw-Hill, 

1995. 

Michelman, Stephen:Historical Dictionary of Existentialism. Lanham – Toronto – 

Plymouth, The Scarecrow Press, 2008. 

Nancy, Jean-Luc: „Becsületességünk próbaköve. Az erkölcsi értelemben vett igazságról 

Nietzschénél” in Athenaeum 1992/3. 



 187  

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: A nem morálisan felfogott igazságról és hazugságról. In 

Heidegger, Martin: Bevezetés a metafizikába. Jegyzetek és szövegek. Ford. 

Tatár Sándor. Ikon Kiadó, 1995, 32-36. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Adalék a morál genealógiájához. Ford. Romhányi Török 

Gábor. Győr, Holnap Kiadó, 1996. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Túl jón és rosszon. Ford. Tatár György. Budapest, 

Műszaki Könyvkiadó, 2000. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Emberi – túlságosan is emberi. Könyv szabad szellemű 

embereknek. Ford. Romhányi Török Gábor. Szeged, Szukits Könyvkiadó, 

2000. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Így szólott Zarathusztra. Könyv mindenkinek és senkinek.

Ford. Kurdi Imre. Budapest, Osiris Kiadó, 2001. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: A vidám tudomány. Ford. Romhányi Török Gábor. 

Szeged, Szukits Könyvkiadó, 2003. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Ecce Homo. Ford. Horváth Géza. Budapest, Göncöl 

Kiadó, 2003. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Az Antikrisztus. Ford. Csejtei Dezső. Máriabesnyő – 

Gödöllő, Attraktor, 2007. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Emberi, nagyon is emberi. Könyv szabad szellemek 

számára. Ford. Horváth Géza. Budapest, Osiris Kiadó, 2008. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Hajnalpír. Gondolatok a morális előítéletekről. Ford. 

Óvári Csaba. Máriabesnyő-Gödöllő, Attraktor Kiadó, 2009. 

Olay Csaba – Ullmann Tamás: Kontinentális filozófia a XX. században. Budapest, 

L’Harmattan, 2011. 

Pöggeler, Otto: Martin Heidegger’s path of thinking. Transl. Magurshak, Daniel – 

Barber, Sigmund. Atlantic Highlands (NJ), Humanities Press International, 

1987. 



 188  

Ritter, Joachim – Gründer, Karlfried – Gabriel, Gottfried (eds): Historisches 

Wörterbuch der Philosophie. Vol. 1. Basel, Schwabe Verlag, 1971. 

Sartre, Jean-Paul: Life/Situations: Essays Written and Spoken. New York, Pantheon 

Books, 1977. 

Sartre, Jean-Paul: Cahiers pour une morale. Paris, Gallimard, 1983. 

Sartre, Jean-Paul: Exisztencializmus. Ford. Csatlós János. Budapest, Hatágú Síp 

Alapítvány, 1991. 

Sartre, Jean-Paul: Notebooks for an Ethics. Transl. David Pellauer. Chicago – London, 

The University of Chicago Press, 1992. 

Sartre, Jean-Paul: Az ego transzcendenciája. Ford. Sándor Péter. Debrecen, Latin Betűk, 

1996. 

Sartre, Jean-Paul: A lét és a semmi. Egy fenomenológiai ontológia vázlata. Ford. Seregi 

Tamás. Budapest, L’Harmattan, 2006. 

Schmelowszky Ágoston: A lélek rejtett ösvényein. Budapest, Oriold és Társai Kiadó, 

2012. 

Schneider, Kirk (ed): Existential-Integrative Psychotherapy. Guideposts to the Core of 

Practice. New York – London, Routledge, 2007. 

Singer, Peter (ed): In Defense of Animals. The Second Wave. Oxford, Blackwell, 2005. 

Spiegelberg, Herman: Phenomenology in Psychology and Psychiatry. A Historical 

Introduction. Evanston, Northwestern University Press, 1972. 

Sutyák T: Michel Foucault gondolkodása. Budapest, Attraktor, 2007. 

Taylor, Charles: The Ethics of Authenticity. Cambridge – Massachusetts – London, 

Harvard University Press, 1991. 

Tillich, Paul: The Courage to Be. New York, Yale University Press, 1980. 

Trilling, Lionel: Sincerity and Authenticity. Cambridge (MA) – London (UK), Harvard 

University Press, 1971/1972. 



 189  

Van Deurzen, Emmy: Everyday Mysteries: Existential Dymensions of Psychotherapy.

London, Routledge, 1997. 

Van Deurzen, Emmy: Existential Counselling and Psychotherapy in Practice. London – 

Thousand Oaks – New Delhi, Sage, 2002. 

Van Deurzen, Emmy: Psychotherapy and the Quest for Happiness. London, Sage, 2007. 

Wrathall, Mark A. – Malpas, Jeff (eds): Heidegger, Authenticity and Modernity. Essays 

in Honor of Hubert L. Dreyfus, Volume 1. Cambridge – London, MIT Press, 

2000. 

Yalom, Irvin D: Existential Psychotherapies. Basic Books, 1980. 

Yalom, Irvin D: The Gift of Therapy: An Open Letter to a New Generation of 

Therapists and Their Patients. Harper Collins, 2002. 

Yalom, Irvin D: Szerelemhóhér és más pszichoterápiás történetek. Ford. Bíró Sándor – 

Nagy Csilla. Budapest, Animula, 2002. 

Yalom, Irvin D: Staring at the Sun: Overcoming the Terror of Death. San Francisco, 

Josey-Bass, 2008. 

Yalom, Irvin D. – Josselson, Ruthellen: „Existential Psychotherapy” In Corsini, 

Raymond – Wedding, Danny: Current Psychotherapies. Belmont, 

Brooks/Cole, 2011. 

Idézett online enciklopédiacikkek: 

http://www.etymonline.com/index.php?term=authentic&allowed_in_frame=0

http://www.myetymology.com/english/authenticity.html

http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Authenticity_(philosophy)



 190  

Köszönetnyilvánítás

Jelen dolgozat gondolata New Yorkban fogalmazódott meg bennem. A szakirodalom 

jelentős részét az USA-ban, illetőleg Prágában gyűjtöttem össze; utóbbiban amikor CEEPUS 

vendégkutatóként a Károly Egyetem Filozófia Tanszékén töltöttem két hónapot. A 

disszertáció gerincét Spanyolországban írtam meg, míg az utolsó simításokat Koreában 

végeztem rajta. Az, hogy ilyen sok helyen megfordulhattam, és hogy közben zavartalanul 

dolgozhattam az elmúlt három-négy esztendő során, nagyon sok, számomra kedves tanárom 

és kollégám támogatása mellett jöhetett csak létre. Hálával tartozom mindenekelőtt 

témavezetőim, Tóth János és Juhász Anikó végtelen türelméért és mind szakmai, mind emberi 

támogatásáért. Hasonlóképpen hálás vagyok a Szegedi Doktori Iskola, valamint a Filozófia 

Tanszék vezetőinek és munkatársainak, így elsősorban Csejtei Dezsőnek, Gyenge Zoltánnak, 

Mogyoródi Emesének, valamint Pavlovits Tamásnak, akik lehetővé tették, hogy egyetemi 

kurzusok tartásával érleljem a gondolataimat, valamint a doktoranduszi jogviszonyom lejárta 

után predoktori ösztöndíj odaítélésével segítették a dolgozatom elkészültét. Továbbá azt is 

nagylelkűen elnézték nekem, hogy aránylag független módon készültem a disszertációm 

megírására. Ez a függetlenség döntően hozzájárult ahhoz, hogy a dolgozat koncepciója a 

kezdeti bizonytalankodás után markánsabbá vált, és elnyerte mai formáját. Másfelől 

példaértékű volt a támogatásnak ama formája is, amelyet a tanszék számos oktatója – Gyenge 

Zoltán, Csejtei Dezső,Sutyák Tibor, Dékány András, Czeglédi András – a dolgozatom 

különböző fejezeteinek átolvasásával és javaslatok nyújtásával biztosított a számomra. 

Fontos kiemelnem továbbá Krémer Sándor és Barabás Katalin hathatós közreműködését 

abban, hogy megtanultam gyakorlatiasabban fordulni olyan filozófiai problémákhoz, 

amelyeknek komoly praktikus relevanciái is vannak. Nekik köszönhetem, hogy az SZTE 

ÁOK Magatartástudomány Tanszékén az elmúlt három év során orvosi etika szemináriumok 

sorát tarthattam külföldi orvostanhallgatók számára, maguknak a hallgatóknak pedig, hogy 

meglátásaikkal termékenyen hatottak gondolkodásom és problémaérzékenységem alakulására. 

Ha ők nem lettek volna, jelen disszertáció hasonlíthatatlanul rosszabb állapotban lenne. 

Végezetül két személyről kell még megemlékeznem. Az egyik Szabó István Zoltán 

barátom, akivel annak idején együtt kezdtünk Szegeden filozófiát hallgatni, és akinek a 

magamétól eltérő gondolkodása a mai napig minduntalan vitára ösztökél: vitára vele, s vitára 

önmagammal. Kétséges, hogy nélküle megírtam volna-e valaha is ezt a dolgozatot. A másik 

személy Sutyák Tibor. Az ő hozzájárulásának mértéke pár sorban nem kifejezető, ezért meg 

sem próbálkozom vele. Nélküle egész biztosan nem írtam volna meg ezt a dolgozatot. 


